
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO EM FILOSOFIA 

 

 

                                   

 

GERMANA DA SILVA NASCIMENTO 

 

 

Nas sombras da contemporaneidade: da biopolítica à 

tanatopolítica 

 

 

 

 

 

 

                                                        Recife 

Agosto, 2012 



 

2 

 

 

 

GERMANA DA SILVA NASCIMENTO 

 

 

 

 

 

 

 

Nas sombras da contemporaneidade: da biopolítica à 
tanatopolítica 

 
 
 
 
 
 
 

 Dissertação de Mestrado apresentada por 
Germana da Silva Nascimento abanca 
examinadora do Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco como exigência 
parcial para a obtenção do título de Mestra 
em Filosofia, sob orientação do Prof. 
Dr.Alfredo de Oliveira Moraes. 
 
 
 
 
 
 

                                                         Recife 

Agosto, 2012 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

N244n        Nascimento, Germana da Silva.  
       Nas sombras da contemporaneidade :  da biopolítica à tanatopolítica 
/ Germana da Silva Nascimento. – Recife: O autor, 2012. 

                        106 f.  ; 30 cm. 
 

                        Orientador: Prof. Dr. Alfredo de Oliveira Moraes. 
      Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
CFCH.  Programa de Pós-Graduação em Filosofia, 2012.  

                         Inclui bibliografia. 
       

 
    1. Filosofia. 2. Biopolítica. 3. Contemporaneidade. 4. Foucault, Michel. 

5. Arendt, Hannah. 6. Agamben, Giorgio. I. Moraes, Alfredo de Oliveira 
(Orientador).  II. Titulo. 
 

       100 CDD (22.ed.)                                        UFPE 
   

(BCFCH2012-102) 

 



 

4 

 

 

Nas sombras da contemporaneidade: da biopolítica à 
tanatopolítica 

 
 
 
 
 
 
 

 Dissertação de Mestrado apresentada por 
Germana da Silva Nascimento à banca 
examinadora do Programa de Pós-
Graduação em Filosofia da Universidade 
Federal de Pernambuco como exigência 
parcial para a obtenção do título de mestra 
em Filosofia, sob orientação do Prof. Dr. 
Alfredo de Oliveira Moraes. 
 
 
 
 
 
 

Banca Examinadora: 
 
 
______________________________ 
Presidente da Banca/ Orientador 
 
______________________________ 
1º Examinador/ Titular Externo 
 
______________________________ 
2º Examinador/ Titular Interno 
 
 

 
 

Recife 

Janeiro, 2010 

 



 

5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico àqueles que em minha vida representam 
o horizonte e o sentido: Seu João (ou 
Joãozinho; para mim: painho), Dona Fátima 
(Mary: mainha), Alex (mi vida: cariño!).  

 



 

6 

 

 
Resumo 

 
A ultrapassagem do conceito de biopolítica para o de tanatopolítica acompanha o 

desconcerto da nossa atualidade política. A biopolítica entendida por Michel Foucault é 

uma tecnologia de poder cuja ação estende-se tanto aos indivíduos isoladamente quanto 

à população como um todo. A partir das investigações promovidas por Foucault acerca 

da biopolítica trouxemos ao debate a tematização de Hannah Arendt sobre a banalidade 

do mal, posto que encontramos simetria entre o modo de gerência característico da 

biopolítica e a consequente formação de subjetividades tendenciosas à obediência 

irrestrita e, como consequência, descomprometidas com a atividade de pensar. Junto a 

estas análises acrescentamos às reflexões o panorama teórico de Giorgio Agamben 

quando trata da nossa contemporaneidade ao inaugurar uma nova representação ao 

trazer à luz a exceção característica do nosso fazer político e sua produção de 

hominissacri e vidas nuas.  

Palavras-chave: Biopolítica. Banalidade do mal. Tanatopolítica. Estado de exceção. 
Homo sacer. Vida nua. Michel Foucault. Hannah Arendt. Giorgio Agamben.  
     

Abstract 

The excessof the concept ofbiopoliticstothetanatopolíticaaccompaniesconfusionof 

ourcurrent politics. Biopoliticsby MichelFoucaultunderstoodisatechnology of 

powerwhose actionextendsto both individualsseparatelyas thepopulation as a whole. 

From theinvestigationspromoted byFoucaulton biopoliticsbroughtto debatethe 

thematizationof Hannah Arendton thebanality of evil, since we findsymmetry 

betweenthe waymanagementcharacteristic ofbiopoliticsand the consequentformation 

ofsubjectivitiesbiasedandunqualifiedobedience, as a consequence, not involved with 

theactivity of thinking. Togetherthese analyzesaddto the reflectionsofthetheoretical 

backgroundofGiorgioAgambenwhenour timescomestoinaugurate a newrepresentation 

tobring to lightthe exceptionfeature of ourpolicy makingand itsproduction of 

hominissacri andbare lives. 

Keywords: Biopolitics. Banality of evil.Tanatopolitics.State 

ofexception.Homosacer.Bare life.MichelFoucault. HannahArendt. GiorgioAgamben. 



 

7 

 

SUMÁRIO  

 INTRODUÇÃO  9 

   

 CAPITULO I   

 A BIOPOLÍTICA COMO REGIMENTO DO 

“FAZER VIVER” 

12 

1. O funcionamento da economia disciplinar 14 

1.1 A mecânica do dispositivo 19 

1.2 Dispositivos disciplinares: o olhar hierárquico, a sanção 

normalizadora e o exame 

24 

1.2.1 

1.2.2 

1.2.3 

1.2.4 

1.3 

2.  

3. 

4.  

O olhar hierárquico, vulgo vigilância 

A sanção normalizadora 

O exame 

O lugar do dispositivo na disciplina 

Dispositivo de sexualidade 

A disciplina e a fabricação do corpo docilizado 

Corpo espécie: a população e o nascimento da biopolítica 

Poder – o que não é 

 

 

25 

28 

31 

33 

35 

40 

45 

48 

 

   

 CAPITULO II  

 NO LIMITE DO BIOPODER: OS CAMPOS DE 
CONCENTRAÇÃO 
 

54 

1. Arendt e Foucault, interlocutores 
 

57 

1.2 

1.3 

2. 

3. 

3.1 

3.2 

Que coisa é essa: TRABALHO, OBRA, AÇÃO? 

O animal laborans em triunfo 

Eichmann e a superfluidade do homem de massa 

O regime totalitário e a produção da banalidade do mal 

Antes dos campos de concentração: ideologia e terror 

totalitários 

58 

60 

63 

72 

76 

80 



 

8 

 

4. 

4.1  

Campos de concentração, ou a vida que não merece ser  

Perspectivas, Arendt e Foucault 

Poderes, Arendt e Foucault 

 

85 

88 

 

   

 CAPITULO III  

 DA BIO À TANATOPOLÍTICA? 92 

1. Agamben e uma nova ênfase na biopolítica 95 

1.1 

1.1.2 

1.1.3 

2. 

3. 

3.1 

3.1.1 

3.1.2 

 

 

3.1.3 

3.1.4 

3.1.5 

4.  

Agamben, Schmitt, e o estado de exceção 

Quem é o soberano da exceção? 

Um olhar sobre a soberania 

A exceção na política 

Homo sacer, exceção e vida nua 

A atualidade do homo sacer 

A exceção na democracia 

Médicos estadunidense sob orientação governamental 

infectaram intencionalmentecidadãos da Guatemala a fim 

de gerar dados para pesquisa 

O caso Tuskegee 

O HIV e as pesquisas na África 

A perseguição aos ciganos na Europa 

Sobre a produção da vida nua 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

BIBLIOGRAFIA 

96 

98 

99 

104 

106 

109 

110 

111 

111 

 

111 

114 

115 

116 

 

 

117 

 

122 

106 

 

 

 



 

9 

 

 

INTRODUÇÃO  
 

 

 

 O objeto que esta dissertação procura deslindar é o conceito de biopolítica, 

termo que, de Michel Foucault a Giorgio Agamben, procura definir o modo próprio da 

governamentalidade moderna. Sua intenção, manifesta ou velada, é dirigir, incitar, 

manipular, em uma palavra, disciplinar forças para um controle sobre os homens – e 

isto pressupõe o próprio homem como matéria plástica, sem uma forma previamente 

dada ou finalizada -, tanto em sua experiência individual como em sua forma coletiva 

(população). O horizonte da Biopolítica inclui, em seu interior, a dilatação das forças 

humanas, aquisição de saberes, modelação de atitudes e gestos, fabricação de interditos 

e criação de prazeres. Estaremos a tratar, assim, com uma engenhosa manobra da vida 

em toda sua extensão.  

 Para que isso se torne evidente, nosso primeiro capítulo (A Biopolítica como 

regimento do fazer viver) se detém na analítica de Michel Foucault acerca do poder, 

mais especificamente sobre sua microfísica. Pois embora sem a intenção de fecundar 

um tratado exclusivamente sobre o poder, é inegável a contribuição do filósofo para a 

temática, já que seu pensamento promove uma nova posição em face dos lugares 

teóricos tão corriqueiramente aceitos quando tratamos de teorias sobre o poder. Assim, 

acompanharemos como as investigações foucaultianas eliminam as absolutizações sobre 

as posições sociais (como classe, raça e gênero) e, por conseguinte, das relações de 

força e apresenta-nos o poder como fluidez a percorrer todas as instâncias das relações 

humanas. 

 A perspectiva de Foucault não ignora, entretanto, que esse poder que é relação, 

age por meio de estratégias de dominação. Daí o capítulo se deter sobre as tecnologias 

de poder, reconhecidas sob a rubrica dispositivo. E, muito embora nosso esforço 



 

10 

 

principal se concentre na descrição do dispositivo disciplinar, acompanhamos, também, 

os contornos do dispositivo da sexualidade, com o objetivo de oferecer uma larga ideia 

sobre o funcionamento dos cálculos do poder ao percebê-lo habitando campos 

inesperados da vida. Finalmente, ao demonstrar o dispositivo de normalização agindo 

no corpo da população, com a intenção primeira de prolongamento da vida, nos será 

possível precisar com exatidão a extensão do conceito de Biopolítica.  

 Entretanto, o poder que de partida é um propulsor de recursos que alargam a 

vida carrega em seu bojo uma nefasta ambiguidade, pois é capaz de promover, também, 

seu holocausto. Por isso, o objetivo primordial do segundo capítulo (No limite do 

Biopoder: os campos de concentração) é demonstrar que o desdobramento máximo da 

biopolítica é seu exemplar de governo gerindo os campos de concentração. 

Argumentaremos que neles, a biopolítica enfrenta seu limite, uma vez que nesses 

espaços, a vida e a morte ocorrem numa só conjugação. A partir daqui questionamos se 

esse método de governo e sua vinculação contraditória com a vida é o exemplar mais 

aproximativo da política de nosso tempo. 

 Para um diálogo mais fecundo sobre o ambiente concentracionário e o contexto 

que o possibilitou, organizamos o capítulo a partir do pensamento de Hannah Arendt 

sobre a condição humana e a banalidade do mal. Dedicamos especial atenção para os 

relatos da filósofa sobre o caso Eichmann, ex-tenente-coronel do regime nazista e 

responsável pelo envio de judeus aos campos de concentração. Tal movimento, que 

permitiu visualizarmos a precariedade daqueles que se eximem da tarefa de pensar por 

si mesmos em benefício de códigos de conduta pré-estabelecidos, nos abre para a 

dimensão catastrófica da governamentalidade de nosso tempo. 

 Essa sequência capaz de por em diálogo a biopolítica foucaultiana e o ambiente 

concentracionário tratado por Arendt, se encerra com a descrição e análise do 

pensamento de Giorgio Agamben sobre as urgências de nossa atualidade política. Este 

último capítulo (Da Bio a Tanatopolítica) deixará evidente que a convergência entre 

Biopoder e campo ganhou consistência, pela primeira vez, a partir da operação do 

filósofo italiano. Nosso argumento sustenta que o filósofo, apesar de reconhecer o vigor 

do insight de Foucault sobre a Biopolítica, demonstrou uma inequívoca compreensão de 

que os pareceres daquela formação social já não atendiam com suficiência analítica o 

presente. 



 

11 

 

 Por isso, nosso esforço derradeiro consiste em analisar o modo como Agamben 

enfrenta a problemática que envolve o estado de exceção e o modo como ele se 

relaciona com as técnicas de governo contemporâneas. Demonstraremos como 

oavizinhamento denunciado por ele entre democracia e totalitarismo, dá lugar a uma 

forma de governo contaminada em sua raiz e dissimulada por projeto cuja conseqüência 

ineliminável tem sido a fabricação em escala ascendente do resíduo mais perturbador 

dentre todos: o homo sacer e sua vida nua. Em vista disso, investiremos analiticamente 

em sua representação do modelo político de nossa atualidade não mais como bio, e sim 

como o tanatopolítico. 

 De resto, cabe dizer que, em todo o tempo, agiu como fundamento do nosso 

labor um desejo verdadeiro de diálogo com os filósofos que iluminaram o horizonte 

desta pesquisa. E o modo como entendemos o diálogo significa nem a admiração 

submissa nem o confronto que distorce as palavras em benefício próprio. Sendo assim, 

fixamo-nos em um exercício de reflexão que procura a justa medida entre argumentos e 

fatos, ideias e realização. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



 

12 

 

 

CAPITULO I 
A biopolítica como regimento do“fazer viver” 

 

 

 

Na vigência da experiência política moderna, um sofisticado modelo de 

cuidado com a vida é combinado ao consentimento de seu holocausto. O ‘fazer 

viver’1 é, no paradigma político moderno, a incitaçãodo prolongamento de duração 

da vida, economia do bem viver, reprodução programada, alimentação melhorada, 

torneamento do físico até seu estado prescrito, porquanto, seu destino também é 

alinhado ao tornar lícito o assassínio dos tipos humanos indesejáveis, isto é, o 

‘deixar morrer’.  

Na politização da vida tanto o indivíduo quanto a espécie são submetidos 

aos cálculos do poder, segundo Foucault. A sujeição se dá no domínio dos corpos: o 

corpo vivente(indivíduo) e o corpo coletivo(espécie). À medida que o poder 

dociliza os corpos viventes por apoiar-se em tecnologias de sujeição, cria um saber 

especializado cujo termo consiste em um saber que é poder, saber-poder, visto que 

volta-se ao campo social como instrumento próprio ao assujeitamento dos sujeitos. 

Por seu turno, o saber arregimentado acerca da espécie também transmutara-

se em meio de execução da tarefa moderna de conduzir a coletividade segundo às 

                                                           
1 O ‘fazer viver’ e o ‘deixar morrer’ são representativos de um modelo político, mais precisamente, do 
modelo político contemporâneo. Por via da interpretação de Michel Foucault, a esse modelo 
denominamos biopolítica. O ‘fazer viver’ e o ‘deixar morrer’ são reelaborações na história das 
concepções políticas do exercício do poder soberano quando o enunciado que lhe correspondia traduzia 
uma voz em nome da qual o matar em seu respeito era lícito e o viver consentido com reservas; por isso, 
diferentemente dos moldes da biopolítica, o ‘fazer morrer’ e o ‘deixar viver’ era a centralidade em torno 
da qual o governo soberano se constituía. Na era biopolítica a intenção primeira não é assegurar o poder 
de morte sobre outrem, contrário a isso, o poder girará em torno da vida, aliás, de sua fabricação, 
propriamente. 



 

13 

 

estratégias de estado. A esse contexto Foucault denomina biopolítica. Em síntese, 

“as disciplinas do corpo e as regulações da população constituem os dois pólos em 

torno reverberações produzidas por ele. Tendo no fenômeno do nazismo uma 

dessas aporias, possivelmente a mais extenuante para as categorias do pensamento 

político tradicional. Indo além, de acordo com Agamben, somente explorando o 

agenciamento consolidador da biopolítica visualizaremos as questões políticas que 

nos tocam em sua imagem própria dos quais se desenvolveu a organização do poder 

sobre a vida”(FOUCAULT, 1988, p.131). 

Para Agamben, as idiossincrasias que a política contemporânea promove tal 

qual aporias são subjacentes ao fato de ter se eximido do dever de pensar o tempo 

atual nas  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

14 

 

1. O funcionamento da economia disciplinar  

 

 

Para Foucault (1987), o primeiro a teorizar acerca da biopolítica, a 

modernidade gestou, pouco a pouco, os elementos essenciais à consecução de uma 

nova plasticidade no tocante a linhas de força que animam, de dentro, o campo 

social. Seu pensamento descortina o móbil que, de início, reorganiza as relações de 

domínio de uns sobre outros e dos sujeitos com seus corpos. A modernidade 

concretiza, pois, a disciplina. 

Por isso, principiamos pela análise de sua economia nointento de 

explicitarmos as diversas particularidades dos fenômenos que deram origem ao que 

Foucault nomeou como biopolítica. De resto, esta decisão respeita o fato de que a 

tecnologia disciplinar é, historicamente, a primeira a ser decomposta por Foucault. 

Veremos em que consiste seus propósitos e quais traços essa inscrição imprimiu na 

subjetividade dos nossos dias. 

A palavra economia tem singular posição frente a essa atmosfera. Aqui, ela 

não se reporta apenas a uma administração qualquer de dispêndios financeiros ou a 

gerência de cálculos tendo em vista aplicações de vantagem. O uso do termo 

modificara-se em seu trajeto histórico. Antes, o termo expressava uma significação 

voltada ao governo da família e que, no século XVI, tornava-se paradigmático.  

 

Como introduzir a economia – isto é, a maneira de 
administrar corretamente os indivíduos, os bens, as 
riquezas, como fazê-lo no seio de uma família, como pode 
fazê-lo um bom pai de família que sabe dirigir sua mulher, 
seus filhos, sua criadagem, que sabe fazer prosperar a 
fortuna da sua família, que sabe arranjar para ela as 
alianças que convém [...] (FOUCAULT, 2008, p.126). 

 

Contudo, essa compreensão de economia não vai além do século XVI. Os 

termos do novo sentido não mais alcançarão uma forma de governar a si e a seus 

próximos, como no século referido, mas se projetara associando em torno de si um 

outro nível de experiência de governo. 



 

15 

 

   

A palavra “economia”,designava uma forma de 
governo no século XVI, e no século XVIII designará um 
nível de realidade,um campo de intervenção para o 
governo, através de uma série de processos complexos e, 
creio, absolutamente capitais para nossa história (Ibidem,  
p. 127, grifo do autor). 

        

 No que concerne ao estado, o termo passa a se inserir em seu escopo. A 

economia uma vez operada como gestão de estado transforma seus fins partindo do 

mesmo princípio: aquisição do poder de exercer mandos sobre outrem, só que 

atravessa, ao mesmo tempo, a esfera doméstica, invade os indivíduos e a população 

como um todo, bens, influências, contestações e tudo de forma tão vigilante quanto 

a do pai de família na gerência da economia doméstica. De circunscrita à extensão 

familiar, a economia transformou-se em gestão de estado. Com esse deslocamento a 

população emergiu em definitivo na urdidura do domínio biopolítico, com toda 

sorte de aprisionamentos e moldes do humano a que isso induz. 

 O percurso histórico traçado pela ‘economia’ aclara o caminho que nos 

levará ao trato com o poder disciplinar. O poder disciplinar é um meio de 

dominação enredado nas tramas de uma política que se fundamenta sobre a sujeição 

do outro. Este outro assujeitado possui um caráter indeterminado, pode ser: “da 

criança ao adulto, da prole aos pais, do ignorante ao erudito, do aprendiz ao mestre, 

da família à administração pública, etc” (FOUCAULT, 1999, p.51). De resto, é 

importante enfatizar que o poder disciplinar se concretiza, além das relações 

mencionadas, numa infinidade de possíveis.  

 No entanto, a luz ainda não incidiu sobre o caráter disciplinar do poder. 

Afinal, em que consiste precisamente o poder disciplinar? Este, sendo fruto de 

relações, consiste no fato de se apoiar em dispositivos voltados à dominação dos 

corpos, a seu adestramento. O poder disciplinar não se localiza em um determinado 

ponto, meio pelo qual irradia sua pujança. O funcionamento do poder se dá 

serpenteando por entre todas as instâncias do campo social. Sobre a emergência da 

biopolítica Roberto Machado (1979, p. XVI) assinala: 

 



 

16 

 

Ligada à explosão demográfica do século XVIII e ao 
crescimento do aparelho de produção, a dominação política 
do corpo que ela realiza responde à necessidade de sua 
utilização racional, intensa, máxima, em termos 
econômicos.  

 

 

 Todavia, a origem do poder disciplinar não está no Oitocentos, século da 

crescente produção industrial; nele há tão-só seu alargamento. Sua nascente situa-se 

anteriormente, sendo uma das condições de possibilidade do cenário sócio-político 

consequente. Como antecipação, antes do manejo direto com as conquistas 

tecnológicas, o próprio corpo humano foi trabalhado como máquina. Assim nos diz: 

 

Concretamente, esse poder sobre a vida desenvolveu-se a 
partir do séc. XII, [...] centrou-se no corpo como máquina: 
no seu adestramento, na ampliação de suas aptidões, na 
extorsão de suas forças, no crescimento paralelo de sua 
utilidade e docilidade, na sua integração em sistemas de 
controleeficazes e econômicos – tudo isso assegurado por 
procedimentos de poder que caracterizam as disciplinas: 
anátomo-política2 do corpo humano (FOUCAULT, 1988, 
p.131). 

  

A feição deste poder exibe mais que o mero esgotamento da força física, diz 

mais que um trato particular da vida ao modo da extorsão de suas aptidões. Se por 

um lado esse poder potencializa um certo acordo com o corpo, por outro ele 

dociliza seu vigor combativo. Efetua-se o surgimento do corpo disciplinado. 

Eis o modo de ser da disciplina por Roberto Machado (1979, p. XVI):  

  

 

[...] a disciplina é um tipo de organização do espaço. É uma 
técnica de distribuição dos indivíduos através da inserção 

                                                           
2 A anátomo-política do corpo humano consiste no ajustamento do corpo face ao poder disciplinar. 
Apresenta-se como raiz primeira da biopolítica cuja consolidação enquanto tal só se anuncia frente a um 
duplo domínio: do corpo vivente e do corpo espécie. 



 

17 

 

dos corpos em um espaço individualizado, classificatório, 
combinatório. Isola em um espaço fechado, esquadrinhado, 
hierarquizado, capaz de desempenhar funções diferentes 
segundo o objeto específico que dele se exige. [...] a 
disciplina é um controle do tempo. Isto é, ela estabelece 
uma sujeição do corpo ao tempo, com o objetivo de 
produzir o máximo de rapidez e o máximo de eficácia.[...]a 
vigilância é um de seus principais instrumentos de 
controle. Não uma vigilância que reconhecidamente se 
exerce de modo fragmentar e descontínuo; mas que é e 
precisa ser vista pelos indivíduos que a ela estão expostos 
como contínua, perpétua, permanente; que não tenha 
limites, penetre nos lugares mais recônditos, esteja presente 
em toda a extensão do espaço. 

 

 O poder disciplinar não é corroído à proporção em que se investe do modelo 

de produção em série. Sua lógica é de acúmulo: quanto mais se reproduz mais 

adquire novo vigor, posto que fabrica sua própria verdade. Sobre o corpo 

disciplinado estende-se uma produção contínua de saber, renovando a técnica ao 

tempo em que soma constantemente novos saberes que são poder, num jogo 

perpetuamente circular. Um polo desagua no outro, ambos reforçando-se. A isso 

Foucault chama produção da verdade.  

A economia disciplinar resulta das práticas de cerceamento, domínio, 

submissão. E ainda assim, não é uma mera hipótese repressiva do poder a que 

Foucault nos conduz. É, grosso modo, um novo tipo de fazer político em cuja 

estratégia ligam-se poder-saber-verdade-prazer. 

O mesmo ocorre com a distância do significado da palavra ‘economia’ de 

seu antigo uso para o novo contexto no qual se liga à regência do poder de 

administrar, manipular, regulamentar o coletivo, a economia assumiu, junto à 

disciplina, um modo capaz de gestar ações voltadas ao coletivo - nas prisões, 

escolas, oficinas, hospitais, quarteis. 

Consoante à articulação de pensamento sobre o modelo de governo 

biopolítico de nossa era, falta-nos esclarecer as reverberações de uma tecnologia de 

poder cuja realização está em delimitar, orientar, dirigir às ações humanas para 

determinado fim, qual seja, superestimar o vigor físico com o propósito de 

convertê-lo em força de trabalho. Neste empenho, o vivente é individualizado, pois 



 

18 

 

sobre suas habilidades particulares se distribuirá o poder. Cronometrado o tempo de 

lida, toda a gerência posterior não lhe corresponderá enquanto vontade, pois as 

divisões do trabalho, o melhor modo de executá-lo (postura, aparatos laborais)tudo 

o mais será resultado da tecnologia de poder disciplinar. 

Por Michel Foucault, há dois tipos de individualização. Uma “ascendente” 

outra “descendente”, ambas concernentes a determinados momentos históricos.  

Como exemplo “ascendente”, o regime feudal personifica entre os nobres os 

integrantes daqueles que possuem inegável distinção, individuação. Valores 

atrelados ao “nome de família”, histórias de antepassados glorificados, em síntese, 

uma grande produção de um lugar por meio do qual o indivíduo é particularizado.  

A categoria de individualização “descendente” é encontrada no regime 

disciplinar. Neste, o poder não eleva de condição os que por ele são penetrados; sua 

intenção só percorre o caminho da utilidade. E quanto mais enlaçados pela 

economia disciplinar maior sua individualização; em certo sentido, as 

individualizações ascendentes e descendentes se opõem termo a termo. 

 

[...] por fiscalizações mais que por cerimônias, por 
observações mais que por relatos comemorativos, por 
medidas comparativas que tem a ‘norma’ como referência, 
e não por genealogias que dão os ancestrais como ponto de 
referência; por “desvios” mais que por proezas 
(FOUCAULT, 1987, p.160-161, grifo do autor). 

 

 No circuito de esquemas de individualização “descendentes” de cunho 

disciplinar, são projetados registros condutores de um fazer político no qual a cada 

um é reservado um espaço para maximizar seu engajamento na produção, na sua 

distância das oposições ao sistema, no seu alheamento ao âmbito global em que 

vive, são, por assim dizer,indicadores de um tipo de humano transpassado por uma 

maquinaria que o compõe.As forças são decompostas a serviço da disciplina, de 

forma que a disciplina as ajusta de acordo com a pertinência a si. Isto é o poder 

enquanto economia disciplinar. “A disciplina “fabrica” indivíduos; ela é a técnica 

específica de um poder que toma os indivíduos ao mesmo tempo como objetos e 

como instrumentos de seu exercício” (Idem, 1987, p.143, grifo do autor). 



 

19 

 

 Em suma, a disciplina é uma força, melhor, poder, porém, não isento de 

ambivalência (cerceamento, pois proíbe - prazer, pois recria) visto que em oposição 

ao cerceamento por ele imposto há um entrelaçamento com pontos incitadores de 

prazer, como as discussões à frente indicarão. De acordo com o exposto, a 

disciplina não mensura suas execuções em laços de parentesco ou tradição 

hierarquizante; antes, invoca seu modus operandi através de um novo tipo de 

individuação. Essa novidade entra em cena junto às inúmeras determinações que 

circulam o indivíduo: prescrições sobre o físico; a maneira mais sábia de instruir a 

prole; a exclusão do senso comum à governança da razão (quem é o louco, o 

doente, o delinquente, o são). Posta a categorização, o elemento resultante é a 

individuação em série. 

 

A sociedade disciplinar funciona sobre o princípio da 
reclusão – caserna, internato, fábrica, hospital, base naval. 
Mas não basta encarcerar, é preciso enquadrar por meio de 
um esquadrinhamentodo espaço real e simbólico: um lugar 
exato para cada indivíduo, uma codificação funcional das 
células, uma classificação dos indivíduos segundo a 
categoria, segundo o programa educativo do soldado ou do 
aluno, durante o qual os elementos temporais são 
articulados e capitalizados (BILLOUER,2003, p.134). 

 

 

1.1 A mecânica do dispositivo 

 

  

Ao tentarmos submeter à história ocidental a um nível de inteligilibilidade, 

esta ganharia feições epistêmicas ou bélicas? De acordo com a interpretação de 

Foucault, a guerra é o fenômeno mais representativo da nossa história e, portanto, 

cria a partir dela analogias para elucidar sua conceituação acerca dos eventos de 

que trata.  

Como vimos, cumpriu à disciplina produzir uma nova manobra em relação 

às forças efervescentes no social. Na exposição do funcionamento da disciplina, 

bem como no de outras tecnologias de poder existente, o filósofo da biopolítica 



 

20 

 

imprimiu um conceito para dar conta de um tipo de articulação estratégica que 

emerge face ao encontro de forças cohabitantes numa época. Este é o dispositivo. 

Em sentido absoluto, o termo dispositivo possui importância extrema na 

composição de um retrato dos consórcios do poder.  

Contrários à acusação de Agamben (2009) de acordo com a qual Foucault 

jamais definira o que vem a ser um dispositivo, acreditamos que o excerto abaixo 

satisfaz o propósito de conceituá-lo. Dada a definição do conceito por Foucault, 

esse saiu “do caos circunscrevendo um universo que o explica” (DELEUZE; 

GUATARRI, 1992, p. 27). 

 

Através deste termo tento demarcar, em primeiro 
lugar, um conjunto decididamente heterogêneo que 
engloba discursos, instituições, organizações 
arquitetônicas, decisões regulamentares, leis, medidas 
administrativas, enunciados científicos, proposições 
filosóficas, morais, filantrópicas. Em suma, o dito e o não 
dito são os elementos do dispositivo.  

Em segundo lugar, gostaria de demarcar a natureza 
da relação que pode existir entre estes elementos 
heterogêneos. Sendo assim, tal discurso pode aparecer 
como programa de uma instituição ou, ao contrário, como 
elemento que permite justificar e mascarar uma prática que 
permanece muda; pode ainda funcionar como 
reinterpretação desta prática, dando-lhe acesso a um novo 
campo de racionalidade. Em suma, entre estes elementos, 
discursivos ou não, existe um tipo de jogo, ou seja, 
mudanças de posição, modificações de funções, que 
também podem ser muito diferentes. 

Em terceiro lugar, entendo dispositivo como um 
tipo de formação que, em determinado momento histórico, 
teve como função principal responder a uma urgência. O 
dispositivo tem, portanto, uma função estratégica 
dominante. Este foi o caso, por exemplo, da absorção de 
uma massa de população flutuante que uma economia de 
tipo essencialmente mercantilista achava incômoda: existe 
aí um imperativo estratégico funcionando como matriz de 
um dispositivo, que pouco a pouco tornou-se o dispositivo 
de controle-dominação da loucura, da doença mental, da 
neurose (FOUCAULT, 1979, p.244, grifo nosso). 

 



 

21 

 

 Porém, é plausível afirmar que o filósofo da “História da 

sexualidade” não se dedicou a um escrito disposto exclusivamente a tornar nítido 

em nuances o funcionamento do dispositivo. De qualquer forma, a ideia geral acima 

elencada desenha uma figura genérica a que diz respeito, sempre e a cada vez que 

nomeia um fenômeno por dispositivo. Dotado de um objetivo estratégico, o 

dispositivo carrega em si elementos funcionais que atuam a formar um circuito 

promotor de ressonância a cada vez que um deles seja ativado.Por deslocamento, 

abarca o dito e o não dito, desobriga-se da solidez em nome da reposição de 

funções garantidora do fim proposto. 

 Em função da leitura feita por Agamben do conceito de dispositivo em 

Foucault, acrescentamos ao conceito uma qualificação que já incidiu sobre o poder 

disciplinar: isto é, o dispositivo também “resulta do cruzamento de relações de 

poder e de relações de saber” (AGAMBEN, 2009, p.29). 

 Recorda-nos também que atarefa assumida por Foucault foi, precisamente, 

“investigar os modos concretos em que as positividades3 (ou os dispositivos) agem 

nas relações, nos mecanismos e nos “jogos” de poder” (Ibidem, p.33). Para 

Agamben (2009), o dispositivo em Foucault é portador de uma amplitude 

demasiada, com isso ele quer dizer que o termo dispositivo não realiza apenas uma 

ou outra tecnologia de poder4, mas, exatamente, todas. 

 Avistar a economia disciplinar como dispositivo traduz um modo de ação 

característico da modernidade em que um funcionamento(dispositivo) detêm 

componentes(economia disciplinar, por exemplo) que concorrem consigo a um 

objetivo derradeiro(domesticação dos corpos), qual seja, transmitir de forma 

duradoura uma determinada existência e a partir desta colher benefícios. 

 Os curtos-circuitos dessa política produzem disposições que se estendem à 

esfera subjetiva. Temerárias, segundo Foucault: 

 

                                                           
3 Segundo Agamben, Foucault utiliza o termo positividade em algumas de suas obras por herança de Jean 
Hyppolite, que por seu turno resgata-o de Hegel. “O jovem Hegel dá ao elemento histórico, com toda a 
sua carga de regras, ritos e instituições impostas aos indivíduos por um poder externo, mas que se torna, 
por assim dizer, interiorizada nos sistemas de crenças e dos sentimentos” (Ibdem, p.32). 
4 Adiante nos deteremos sobre o conceito de poder em Foucault. 



 

22 

 

Resulta daí uma espécie de animalização do homem posta 
em prática através das mais sofisticadas técnicas políticas. 
Surgem então na história seja o difundir-se das 
possibilidades das ciências humanas e sociais, seja a 
simultânea possibilidade de proteger a vida e de autorizar 
seu holocausto (FOUCAULT apud AGAMBEN, 2002, 
p.11). 

  

 

 Completado por Agambem: 

 

O que define os dispositivos com os quais temos que lidar 
na atual fase do capitalismo é que estes não agem mais 
tanto pela produção de um sujeito quanto por meio de 
processos que podemos chamar de dessubjetivação(Ibdem, 
p.47). 

 

 

 No que tange aos processos de subjetivação/dessubjetivação, dedicaremos 

parte do terceiro capítulo ao desenvolvimento dessa explanação pelo olhar 

biopolítico. O que nos provoca neste momento é a intenção de deslindar as questões 

relativas à economia, a disciplina e ao dispositivo. E isso será realizado por inteiro 

na descrição de alguns dispositivos ainda por serem trazidos à baila no escrito. 

 Enquanto portadores de uma missão, a economia, a disciplina e o 

dispositivo são afins. O dispositivo assemelha-se a um mecanismo gerador de uma 

certa combinação cuja aplicação sobre seus elementos resulta em novas dinâmicas. 

Não há respostas definitivas, as coisas se dão em eterna recondução, assim como 

são reajustadas, recolocadas, redimensionadas as problemáticas oriundas das 

práticas sociais.  

 A economia disciplinar liga-se ao modo de funcionamento do dispositivo 

em todo o seu circuito de ressonâncias e recriações. De forma que, não convivem 

em separado a economia disciplinar e o dispositivo. Na qualidade de fenômeno, a 

economia disciplinar só existe por ser no modo do dispositivo. 



 

23 

 

 Em seu procedimento, o dispositivo lança mão de instâncias, a saber, de 

práticas e de enunciados, dentre outras. Seu contínuo cruzamento permite 

determinar o que pode ser dito e visto. Trata-se de determinar linhas de força cujas 

permanentes modificações formam sua ordem natural. Essas linhas são, também, 

determinadas dependendo dos pontos sobre os quais incide ou das tensões 

repercutidas nela. Sua realidade é o caráter polissêmico e mutante das linhas dos 

dispositivos e que faz com que seus pontos, alvos ou localizações jamais sejam 

fixos. Deslizamentos e alterações formam sua constituição. Torna invisível tudo o 

que pode colocar nas sombras: atos, gestos, práticas e discursos (DELEUZE, 2005). 

Linhas móveis: linhas da fábrica, escola, igreja, quartéis, hospitais, tecelagens, 

dentre outras. 

 Sobre a essência do dispositivo Deleuze interpreta Foucault de acordo com a 

seguinte compreensão 

 

O dispositivos tem portanto como componentes linhas de 
visibilidade, de enunciação, linhas de força, linhas de 
subjetivação, linhas de ruptura, de fissura, de fratura, e 
todas se entrecruzam e se misturam, de modo que umas 
repõem as outras ou suscitam outras, através de variações 
ou mesmo de mutações de agenciamento. Duas 
consequências importantes decorrem disto para uma 
filosofia dos dispositivos. A primeira é o repúdio aos 
universais. O universal na verdade não explica nada, é ele 
que deve ser explicado. Todas as linhas são linhas de 
variação, que não tem nem mesmo coordenadas constantes. 
O Uno, o Todo, o Verdadeiro, o Objetivo, o sujeito, não 
são universais, mas processos singulares, de unificação, de 
totalização, de verificação, de objetivação, de subjetivação 
imanentes a um determinado dispositivo (Ibidem, p.24). 

 

 Segundo Foucault, os dispositivos são modos de atuação de incontáveis 

forças. Todavia, é enganosa a ideia de que tais dispositivos manipulam 

incontornavelmente apenas a vida moderna. Primeiramente, de acordo com o 

inaugurador da biopolítica, os acontecimentos na história gestam dispositivos 

atuantes em diferentes épocas. Os gregos, como exemplares, possuíam um 



 

24 

 

dispositivo de subjetividade correspondente ao vivido em sua época. Igualmente os 

primeiros cristãos.  

 O dispositivo passa por fissuras, desvios, rupturas, conquanto o que parece 

um ultimar-se vem a ser, muitas vezes, nada mais que um (re)começo. Se alguns 

dispositivos podem ser apossados por propósitos políticos manipuladores, Foucault 

também nos mostra um modo de constituição em cujo destino pode haver 

estreitamento com o subversivo, ao contrário de uma ordem normalizadora 

suprema. Afinal, se o dispositivo pode ser entendido, sem comprometimento 

analítico, como uma maquinaria, visto que articula poder, ele jamais pode 

imobilizar-se em um estrato, classe ou função.  

 Sendo assim, não podemos restringir os resultados das ações advindas de 

forças mediadas por dispositivos como passíveis a total determinação em seus 

produtos finais. Justo pela razão de que o poder é relacional, e suas forças 

constituintes em ocasião alguma se estratificam, o protagonista de um enredo pode 

vir a ser anulado em outro contexto. O cenário assume por momentos vencedores e 

vencidos, fortes e fracos, poderosos e assujeitados, no entanto, segundo Foucault, 

uma nova tensão entre as forças no circuito podem levar a engrenagem a seu 

extremo; ou seja, o vencido pode triunfar, o fraco suplantar o forte e os assujeitados 

transformados em sujeitos. 

  

1.2 Dispositivos disciplinares: o olhar hierárquico, a sanção normalizadora e o exame 

 

 

 Um novo relevo emergirá por meio da análise dos dispositivos engendrados 

junto ao poder disciplinar. Sua visualização se dará não mais aliada à abstração da 

pura descrição, mas fomentada por uma origem situada e operacionalizada. Esses 

exemplos elucidam o dispositivo enquanto objeto-função ainda que jamais passível 

à solidificação. Atentam também para a contextura das variadas linhas de força que 

à mercê dos embates produzem experiências singulares. 

  



 

25 

 

 

1.2.1 Olhar hierárquico, vulgo vigilância 

 

 

 Martírio já fora usado como arte da submissão. Açoite, mordaça, empalação 

nos insurgentes. À medida que os corpos sucumbiam, inexistia oposição. Deste 

modo, táticas incontáveis foram admitidas como validação de um poder.  Contudo, 

a regência dos enunciados modernos promulgou a aceitação de outros ditos, os 

quais, por sua vez, viam no ataque à integridade física nada mais que ausência da 

soberania da razão.  

 A disciplina trata-se, portanto, de uma redefinição das fronteiras que 

marcam o poder de punir. A obediência sofre modificações quanto ao seu exercício, 

um novo operador passa a assumir a função desse dispositivo: o olhar hierárquico. 

De imediato, podemos cogitar a não correspondência em termos de eficácia no 

tocante à obediência obtida através dos meios de agressão física se comparado à 

obediência provinda exclusivamente do olhar, da vigilância. No entanto, o que 

ocorre é a sofisticação da natureza da obediência, que pela vigilância, recrudesce 

em alcance e domínio. 

 Inteirando-nos da totalidade da engrenagem da maquinaria, colocando cada 

peça da artilharia no lugar que lhe é próprio, ampliamos o alcance da visão até o 

ponto em que nos é atestada a eficácia do engenho em questão – o olhar 

hierárquico. Dele nada escapa à vigilância: o obscuro, o escondido, a surdina, não 

são mais possíveis em função da luminosidade própria a arquitetura vigilante. O 

mínimo e o máximo da vida cotidiana são igualmente expostos ao olhar. 

 

A vigilância hierarquizada, contínua e funcional não é, sem 
dúvida, uma das grandes “invenções” técnicas do século 
XVIII, mas sua insidiosa extensão deve sua importância às 
novas mecânicas de poder, que traz consigo. O poder 
disciplinar, graças a ela, torna-se um sistema “integrado”, 
ligado do interior à economia e aos fins do dispositivo 
onde é exercido. Organiza-se assim como um poder 



 

26 

 

múltiplo, automático e autônomo (FOUCAULT, 1987, 
p.148). 

 

 Como exemplo de arquitetura promotora desse dispositivo de vigilância, 

elencamos o modelo expoente de subordinação a esse princípio: o panóptico. 

Lembrando que, nessa espécie de arquitetura, a maneira como eram dispostas as 

construções já estava a serviço do ato de vigiar. Imersas numa esfera de 

visibilidade, do saber-se vigiado, o dispositivo desencoraja a ação combativa. Logo, 

numa escola de arquitetura panóptica, encontramos o relato seguinte. 

 

Cada dezena de alunos tivesse um oficial à direita e à 
esquerda. [os alunos aí ficavam trancados por toda a noite; 
e Pâris insistira para que fosse envidraçada] a parede de 
cada quarto do lado do corredor desde a altura de apoio até 
um ou dois pés do teto. Além disso, a vista dessas vidraças 
só pode ser agradável, ousamos dizer que é útil sob vários 
pontos de vista, sem falar das razões de disciplina que 
podem determinar essa disposição (Ibdem, p.145). 

 

 Diante dessas arquiteturas fiscalizadoras, o ensino dilata seu rendimento. O 

corpo domado obedece ao olhar e regula suas ações sempre e a cada vez na medida 

do imperativo em questão – subordinar-se. É aplacada gradualmente a possibilidade 

de fuga à regra. O controle impõe-se não só durante a vigília, faz-se presente até 

mesmo na entrega ao sono. Aqui manipula-se um estado de pretensão de 

cerceamento global, seguidores do paradigma do panóptico desenhado por Jeremy 

Bentham. 

 Fábricas, prisões, escolas, manicômios foram construídas de acordo com o 

projeto de Bentham, o panóptico. O interesse maior constava na distribuição dos 

corpos no espaço. O panóptico era um edifício em forma de anel, no meio do qual 

havia um pátio com uma torre ao centro. A estrutura dividia-se em celas cuja 

extensão permitia acesso tanto ao interior quanto ao exterior. O vigilante postava-se 

na torre. Desta, o olhar do vigilante acompanhava todo o local. Não havia 



 

27 

 

esconderijo, menos visibilidade ou qualquer tipo de ocultação. O efeito de poder 

concretizava-se no saber-se vigiado. Então, aquietação, domesticação. 

 

Daí o efeito mais importante do panóptico: induzir no 
detento um estado consciente e permanente de visibilidade 
que assegura o funcionamento automático do poder. Fazer 
com que a vigilância seja permanente em seus efeitos, 
mesmo se é descontínua em sua ação; que a perfeição do 
poder tenda a tornar inútil a atualidade de seu exercício; 
que esse aparelho arquitetural seja uma máquina de criar e 
sustentar uma relação de poder independente daquele que o 
exerce; enfim, que os detentos se encontrem presos numa 
situação de poder que eles mesmos são os portadores 
(Ibdem, p.166). 

 

 

 Torna-se inútil, portanto, as correntes, as masmorras e outra sorte de 

suplícios. A maquinaria disciplinar não possui como regra o abatimento do físico, 

ao contrário, seu poder maior enraíza-se na potencialização de sua força, domada 

pela técnica refinada da disciplina. Uma vez que o espírito combativo esteja 

amordaçado, o dispositivo é aplicado indistintamente: ao estudante, ao operário, ao 

louco, ao doente.  

 O panóptico dá existência a um novo jogo de condicionamentos. O detido 

(qualquer: estudante, doente...) tem sua ação coibida por meio de uma vigilância 

sobre ele aplicada continuamente. O jogo consiste nisso, é essa a impressão que 

deve pairar na consciência. Não o ser visto necessariamente, mas o poder ser visto, 

eis a única certeza que o habita. O dispositivo assegura assim a dessimetria, a 

desproporção entre o sujeito-observador e o objeto-detento observado. Permanente 

nos efeitos, ainda que não seja na ação. 

 O magistral dessa dinâmica de funcionamento é a dispensabilidade, em 

parte, da punição, no mesmo compasso em que se apregoa os direitos universais do 

homem. Enquanto inaugura-se o espaço de visibilidade promovido pelo dispositivo 

de vigilância, as linhas de força que nele atuam velam os enunciados incompatíveis 

com o estado moderno.  



 

28 

 

 O dito e o não dito por obra do dispositivo. Ao disciplinar os corpos o poder 

dá curso a uma leitura acerca dos mesmos, a partir daí, um saber sobre eles é 

confeccionado. Um saber que põe uma medida para a normalidade, excedido seu 

quinhão, diz-se a insânia; que afirma saúde e condena o não estar contido nos 

termos, enfermidade. Ou seja: cada vez mais as pessoas são categorizadas, 

submetidas a rigorosas interpretações sobre si e os demais. Logo, o poder impõe 

discursividades, em precisão: verdades.  O contrário, o não dito, é falseado ou 

permanentemente silenciado. 

 

 

1.2.2 A sanção normalizadora 

 

 

 Para além dos castigos oriundos do código legal no qual as ações ao não 

serem categorizadas como proibidas são consequentemente permitidas, o sistema 

disciplinar constrói uma esfera própria de determinação do certo e do errado, do 

permitido e do proibido. Com base nessa nova esfera de valores, pune, de acordo 

com sua mecânica, o desviante. Foucault sentencia, “na essência de todos os 

sistemas disciplinares, funciona um pequeno mecanismo penal” (Ibdem, p. 149). 

 

Na oficina, na escola, no exército funciona como 
repressora toda uma micropenalidade do tempo (atrasos, 
ausência, interrupções de tarefas), da atividade 
(desatenção, negligência, falta de zelo), da maneira de ser 
(grosseria, desobediência), dos discursos (tagarelice, 
insolência), do corpo (atitudes “incorretas”, gestos não 
conformes, sujeira), da sexualidade (imodéstia, indecência) 
(Ibdem, p.149). 

 

 O dispositivo disciplinar não rivaliza com o sistema jurídico, atua dentro e 

fora dos espaços cobertos pela letra da Lei. Portador de um código peculiar, o 

mecanismo das micropenalidades confecciona o modelo de estudante, operário, 



 

29 

 

doente, soldado que lhe convém, a cada um associando modelos de subjetividade 

que lhes corresponda. Em verdade, todo o processo construído pela disciplina a 

alinhar um perfil a categorias resulta, inelutavelmente, em produção de 

subjetivação. O indivíduo passa a se entender de acordo com as categorias a ele 

indicadas. O poder é estilhaçado em escala infinitesimal, percorre toda parte, 

extrapolando pois os limites das instituições que o abriga. 

 O encadeamento das regras disciplinares segue o inverso do código legal. 

Tudo o que não estiver categorizado como devido é rechaçado. As punições 

advindas daí igualmente detêm o dever de diminuir os desvios. As punições como 

corretivos tem na repetição seu modo constante de ensinamento. Depois de um 

agravo cometido, a regra é a repetição numerosa de acertos para que assim se 

adequem ao padrão prescrito.  

 O intento não se basta com a correção da ação delituosa. Há que se passar 

pela expiação. A culpa introjetada é outra garantidora da disciplina.  

 

Pela palavra punição, deve-se compreender tudo o que é 
capaz de fazer as crianças sentirem a falta que cometeram, 
tudo o que é capaz de humilhá-las, de confundi-las:...uma 
certa frieza, uma certa indiferença, uma pergunta, uma 
humilhação, uma destituição de posto(Ibdem, p.149). 

 

 A polarização é exercida por base nos extremos: pólo positivo vesuspólo 

negativo. Equivalentes à gratificação-sanção. Mais uma vez a ordem consiste na 

hierarquização. No sistema escolar, como exemplo, aqueles que mais se aproximam 

do pólo da gratificação, indiscutivelmente, são os bons alunos; àqueles caminhantes 

para o pólo da sanção, os maus.  

 Comportamentos e desempenhos na vida cotidiana possuem a mesma 

estruturação(gratificação-sanção) no que diz respeito aos juízos avaliativos que 

pairam sobre as atividades, quanto mais afeito à norma, passivo aos ordenamentos, 

ao comumente aceito, melhor será o juízo social ao seu respeito, em geral: “homem 

bom, cumpridor das regras”. Do contrário, persona non grata ao convívio pacífico. 

É simples o cálculo que gerencia esse aspecto; tanto mais seus fazeres forem 



 

30 

 

estimados como bons, mais perto estará de uma recompensa (o assente de um olhar 

social bendizente de sua pessoa). Acaso perto não esteja disso, o trilho segue pela 

possibilidade de punição.  

 

A divisão segundo as classificações ou os graus tem um 
duplo papel: marcar os desvios, hierarquizar as qualidades, 
as competência e as aptidões; mas também castigar e 
recompensar. Funcionamento penal da ordenação e caráter 
ordinal da sanção. A disciplina recompensa unicamente 
pelo jogo das promoções que permitem hierarquias e 
lugares; pune rebaixando e degradando (Ibdem, p.151). 

 

 O modelo disciplinar ambiciona antes de tudo esquadrinhar os indivíduos 

para deles melhor tirar benefícios. Quantificar suas capacidades, enumerar suas 

falhas, mapear tudo o quelhes oferecem, enfim, descortinar a potência dos 

indivíduos. Numa média entre o máximo e o mínimo descobre-se o que pode ser 

exigido e quem deve realizar.  

 Em última instância, além de diferenciar, hierarquizar e ao mesmo tempo 

homogeneizar já que todos são subordinados ao sistema, o que promove a 

polarização gratificação-sanção? Toda essa classificação tem como fim a 

normalização.Ocorre que, um novo funcionamento punitivo é manipulado por meio 

das disciplinas. Dela inicia-se um mecanismo de sanção normalizadora. 

 

O normal se estabelece como princípio de coerção no 
ensino, com a instauração de uma educação estandardizada 
e a criação das escolas normais; estabele-se no esforço para 
organizar um corpo médico e um quadro hospitalar da 
nação capazes de fazer funcionar normas gerais de saúde; 
estabelece-se na regularização dos processos e dos 
produtos industriais [...] As marcas que significam status, 
privilégios, filiações, tendem a ser substituídas ou pelo 
menos acrescidas de um conjunto de grau de graus de 
normalidade, que são sinais de filiação a um corpo social 
homogêneo, mas que tem em si mesmos um papel de 
classificação, de hierarquização e de distribuição de 
lugares (Ibdem, p.154). 



 

31 

 

 

 Para que haja o desejo de normalização a homogeneidade torna-se 

imprescindível. Não obstante, a individualização é indissociável ao processo, uma 

vez que mensura faltas, gradações, capacidades. A produção de uma 

homogeneidade a partir de processos de individualização é uma das grandes 

manobras empreendidas pela economia disciplinar. 

  

 

1.2.3 O exame 

 

 

 Por fim, como derradeiro dispositivo da economia disciplinar, analisemos o 

exame. Este transita entre as técnicas da hierarquização vigilante e as da sanção 

normalizadora. Captura elementos de ambas para manejo específico, porém, com 

isso, na linha de ressonância, termina por reforçar aqueles elementos de que se 

utiliza. “Estabelece entre os indivíduos uma visibilidade através da qual eles são 

diferenciados e sancionados. É por isso que, em todos os dispositivos de disciplina, 

o exame é altamente ritualizado”(Ibdem, p.154). 

 Envolto pelo que traduz de mais íntimo na disciplina, o exame facilita a 

objetificação dos seres, minuciosamente tratados como coisas a serem exploradas, 

forças a serem dominadas, campos de formação de saber. Possuidor de uma 

atmosfera ritualística, o exame mantém rigorosa verificação sobre o objeto(aluno, 

paciente, trabalhador...). O revelado por intermédio do exame é a verdade profunda 

acerca do objeto. 

 Isso constitui o âmbito de ressonância do dispositivo. Os elementos são 

socialmente definidos, entretanto, um ecoa no outro, reforçando ou não a si mesmo. 

O dispositivo disciplinar fecunda o instrumento do exame cujo exercício amplia o 

mecanismo que o originou. O saber provindo do exame é gerador de maior poder 

disciplinar. Trata-se de como melhor cuidar do paciente, do aluno, do insano, e 

ordena sobre eles o lícito, a normalização das condutas. O saber-poder produzido 



 

32 

 

anima e alarga a perpetuação das forças que o compuseram. Desenrola-se a partir 

de um poder que a cada inspeção é renovado. 

 A validade do exame encontra-se socialmente comprovada. O portador do 

saber tem como ofício a investigação dos problemas, pelo seu saber extraordinário 

não se utiliza de procedimentos quaisquer. Estes são:cautela no estudo, apreciação 

demorada, compatibilidade com os arquivos de outras análises, e mais uma vez o 

poder se exerce pelo olhar, desta vez, clínico. O exame é um engenho que liga um 

determinado âmbito de saber a um exercício de poder. 

 Foucault considera que o exame faz de cada indivíduo um “caso”. E para 

cada “caso” segue-se a ocorrência de um grande número de registros.  

 

Um caso que ao mesmo tempo constitui um objeto para o 
conhecimento e uma tomada para o poder. O caso não é 
mais, como na casuística ou na jurisprudência, um 
conjunto de circunstâncias que qualificam um ato e podem 
modificar a aplicação de uma regra, é o indivíduo tal como 
pode ser descrito, mensurado, medido, comparado a outros 
e isso em sua própria individualidade; e é também o 
indivíduo que tem que ser treinado ou retreinado, tem que 
ser classificado, normalizado, excluído, etc (Ibdem, p.159). 

 

 Entra-se na era do rastreamento dos indivíduos. A captação dos registros em 

soma dizem a que natureza pertence o indivíduo. Assim tem o uso da técnica dos 

registros com finalidade política. O doente mental é encerado nos manicômios, o 

delinquente na prisão; tudo isso com participação ativa dos registros que lhes 

corresponde.  

 O exame mune a artilharia que põe-se contra o alvo-objeto. Dispara as 

forças irradiadoras dos efeitos do poder no momento em que abate os indivíduos 

como objetificações. Por excelência classifica e hierarquiza. Por levar consigo as 

duas outras forças do poder disciplinar(o olhar hierárquico e a sanção 

normalizadora) é a força capital da mecânica disciplinar. 

 



 

33 

 

 

1.2.4 O lugar do dispositivo na disciplina 

 

  

 O dispositivo disciplinar paira nas relações sociais, mas sua efetivação é 

lançada por intermédio das suas linhas de força as quais se formam a tornar o olhar 

vigilante, da sanção normalizadra ou do exame. A despeito de seu poderio, na 

maioria das vezes atua se abstendo de divulgação para o próprio feito; ao invés 

disso, silenciosamente se aloja no subterrâneo dos acordos, gestos, 

comportamentos, interdições, limites.  

 A discrição disciplinar quanto mais sutil mais poderosa; tal como o vigilante 

do panóptico a que tudo via, porém vedava aos demais a possibilidade de saber de 

sua presença, restava apenas a dúvida – a iminência do ser investigado. E, atacando 

impetuosamente mas sem ruídos, instaura novos modos de ser. 

 Esse poder não se localiza somente em um contexto (localizado, fechado, 

absoluto); mas porta contexturas (meios de entrelaçamento entre o particular e o 

global). Não há uma figura proeminente a defini-lo, sua identidade é híbrida e 

relacional. O engenho como um todo é produtor de poder. Se em um momento uma 

linha de força provoca ruptura, em outro provoca tensão mantenedora da situação. 

Esse movimento de inúmeros pólos sempre mutantes esboça parte da coloração do 

dispositivo. 

 Depois de termos resgatado os elementos primeiros sobre a discussão acerca 

dos dispositivos de disciplina, e depois de termos analisado algumas formas de 

atuação no campo de origem, encontramo-nos aptos a certas conclusões. No que 

trata à economia disciplinar podemos entendê-la como dispositivo no instante 

mesmo em que se realiza enquanto ação.  

 Para dar acabamento as incontáveis tensões entre forças que circulam nas 

existências humanas compartilhadas, o dispositivo as captura designando-as a 

algum propósito. Em regra, a disciplina propõe a imposição de uma conduta a uma 



 

34 

 

variedade humana. Homogeneizando, sem que uma certa individualização seja 

abandonada. 

 Junto a Deleuze trazemos novamente à lembrança o funcionamento do 

dispositivo. Por labor Foucaultiano, a descrição do dispositivo foi associado a um 

diagrama, isto é, um mapa coextensivo a todo o contorno social. Contudo, essa 

associação foi melhor explorada por Deleuze cuja compreensão chegou ao seguinte. 

 

Todo diagrama é intersocial, e em devir. Ele nunca age 
para representar um mundo preexistente, ele produz um 
novo tipo de realidade, um novo modelo de verdade. Não é 
sujeito da história nem a supera. Faz a história desfazendo 
as realidades e as significações anteriores, formando um 
número equivalente de pontos de emergência ou de 
criatividade, de conjunções inesperadas, de improváveis 
continuuns. Ele duplica a história com um devir 
(DELEUZE, 2005, p.45, grifo do autor). 

 

 Só somos autorizados a pensar no diagrama como estrutura se bem 

definirmos sua conotação. Estrutura, aqui, não assinala um constructo de bases 

fixas, de difícil ou nenhuma mobilidade, contrariamente, só podemos apreciar esse 

complexo por estrutura, uma vez que a tenhamos por fluida e conversível, sem 

estacas sedimentadoras. Acaso continuemos a nos utilizar da palavra estrutura no 

contexto do diagrama, por esse jamais entendamos feições totalizadas, em cujo bojo 

já preexistia inelutavelmente seu fim. 

 De acordo com a concepção de diagrama, estrutura tem de ser uma esfera na 

qual circulam, simultaneamente, linhas de força que carregam consigo a 

imprevisibilidade. Agem como uma maquinaria silenciosa, decidem sobre o que 

deve ou não ser dito; constróem instituições, articulam enunciados, induzem 

comportamentos. 

 Pensando no diagrama como mapa, este contém a expressão de todas as 

linhas de força em combate. De um ponto a outro do diagrama uma série de 

engrenagens se impõe e se redefinem relações que exigem o permanente exame de 



 

35 

 

seus polos. Um deles sendo tensionado todo o circuito se modifica, ampliando ou 

reduzindo a potência de suas correlações. 

 O diagrama ao mapear o território e o dispositivo ao por em execução a 

tática movem o circuito. É tal maquinaria que constrói os termos das relações, dá-

lhe um lugar, ainda que flutuante, na engrenagem estratégica dominante. Se há 

força, luta, há tentativa de domínio, de assujeitamento. A história tal como foi 

fabricada, permeada de lugares determinados, calculáveis, tudo obra do serviço 

dispensado à máquina construtora de um universo fabricador do ser na história.  

  

 

1.3 Dispositivo de sexualidade 

 

 

 Irradiou-se sem cautela a ideia de que tão logo a cristandade tornou-se 

hegemônica, resguardou à sexualidade ao recinto doméstico. Aliás, até mesmo 

nessa circunferência deveriam ser preservados os imperativos da moral. Isto seria o 

mesmo que dizer, sexo só no enlace matrimonial. Entretanto, as pesquisas 

foucaultianas o levaram a outra referência.  

 Por leitura do autor de “História da sexualidade”, no século XVII vigorava 

mais franqueza e liberdade no trato com as questões da ordem da sexualidade5, se 

comparado ao século XIX, por exemplo. O que de aparência seria um contra senso 

histórico, afinal, o comum das concepções entende o passar da modernidade como 

emancipadora, jamais o inverso. 

 Para o filósofo em debate, no século XIX a sexualidade é encarcerada pela 

família conjugal. E a reprodução volta a ser sua exclusividade, contudo, não por um 

movimento espontâneo de retraimento ou expansão de juízos morais na sociedade, 

mas sim, por um cálculo político do Estado. O alarmante é a conclusão de que 

nunca antes a sexualidade fora tão profundamente trancafiada. Porém, o silêncio 

                                                           
5O próprio Foucault usa os termos “sexo” e sexualidade” indistintamente, no seu rastro, utilizamo-nos da 
mesma indistinção. 



 

36 

 

acerca dessas questões não foram suprimidas de todo, houve um deslocamento, 

figuras específicas foram eleitas para dizer a verdade sobre o sexo, detalhar sua real 

função, impor seus limites, riscos, perversões. 

 A “verdade” difundiu discursos, saberes sobre o objeto. Os efeitos de poder 

retratam-se na adesão à normalização prescrita. De um lado, 

falas/atitudes/gestos/posicionamentos repelidos se não afins ao rigor moral 

demarcado pelos efeitos de poder; de outro, a introjeção amiúde desse arcabouço 

científico e moral costurado pelo poder. 

 Conteria o sexo caráter subversivo? Rendido e dissecado, obtem 

socialmente o estigma do pudor e sigilo, o discurso sobre o mesmo destina-se aos 

produtores de ciência. Isso indica menos subversão que restrição, contudo, o que 

jamais foi anulado foi a “vontade de saber” sobre o mesmo.Uma das questões que 

Foucault persegue é: porque tamanha sanha em contê-lo?  

 

Cumpre falar do sexo como de uma coisa que não se deve 
simplesmente condenar ou tolerar mas gerir, inserir em 
sistemas de utilidade, regular para o bem de todos, fazer 
funcionar segundo um padrão ótimo. O sexo não se julga 
apenas, administra-se. Sobreleva-se ao poder público; 
exige procedimentos de gestão; deve ser assumido por 
discursos analíticos (FOUCAULT, 1988, p. 27). 

  

 O sexo tangenciava questões de estado cruciais, tais como: natalidade, 

fecundidade, estado de saúde, incidência das doenças, dentre outras. O 

licenciamento da fala sobre o sexo é retirada da fala do homem comum para que o 

especialista seja empossado do direito sobre a mesma. Fala-se mais sobre o sexo, 

porém, predominantemente através da chancela de autoridades, quaissejam, os 

especialistas.  

 

 Tomado como pauta pela demografia, biologia, medicina, psiquiatria, 

psicologia...o sexo era o centro da engrenagem.  

 



 

37 

 

Cometer-se-ia um engano em ver nessa proliferação dos 
discursos um simples fenômeno quantitativo, como se 
fosse indiferente o que neles se diz, como se o fato de falar 
nisso fosse, em si, mais importante do que as formas de 
imperativos que se lhe impõe ao falar (Ibdem, p. 37). 

 

 A trincheira impedidora da sexualidade espraia-se como manifestação 

própria à vida, tem como resultante um poderio autorizado a cerceá-la ainda mais. 

O técnico da sexualidade promove a bipartição em diversas regiões, com o parecer 

insta-se ao confinamento, à restrição. Logo, quanto mais fomentador de práticas e 

de saberes, maior sua autoridade, assim, maior o poder. Por vez efeito, por vez 

causa do poder: o saber, por isso, poder-saber ou saber-poder. 

 As consequências sociais foram abundantes. A fabricação de discursos de 

verdade exigiam uma modificação deorientação dos dizeres sobre sexualidade se 

comparados aos antecedentes. 

 

Através de tais discursos multiplicaram-se as condenações 
judiciárias das perversões menores, anexou-se a 
irregularidade sexual à doença mental; da infância à 
velhice foi definida uma norma do desenvolvimento sexual 
e cuidadosamente caracterizados todos os desvios possíveis 
(Ibdem, p.37). 

 

 Os indivíduos são traspassados por linhas de força. De acordo com cálculos 

e teorizações, ordena-se o patológico, o enfermo, o insano. Por certo, aqueles que 

compartilham dessas afecções devem ser proscritos. A escala de intensidade da 

exclusão apresenta relação mútua com a gravidade do mal apresentado. 

 Ao passo que o saber-poder institui paradigmas de socialização, sua 

ordenança permanentemente extrapola o âmbito desse ou daquele segmento. As 

linhas de força penetram no âmago da coexistência de modo a difundir perfis para 

qualquer que seja o nível de relações.  

 Os diversos tipos de sexualidade são cercados de procedimentos de poder. 

Objetivados como crença-verdade, esse jogo sinuoso despertado pela consideração 



 

38 

 

minuciosa do estudo da sexualidade, ou scientiasexualis, reproduz unicamente “às 

exigências funcionais de um discurso que deve produzir sua verdade”(Ibdem, p.67). 

 

 Nós dizemos a sua verdade, decifrando o que dela ele nos 
diz; e ele nos diz a nossa, liberando o que estava oculto. 
Foi nesse jogo que se constituiu, lentamente, desde há 
vários séculos, um saber do sujeito, saber não tanto sobre 
sua forma porém daquilo que o cinde; daquilo que o 
determina, talvez, e sobretudo o faz escapar a si mesmo 
(Ibdem,  p. 68). 

 

 

 O sujeito é classificado pelo quão distante ele está do aceitável na escala 

normalizadora. Todavia, a própria escala é originada em modelos fictícios, 

fabricadas na manobra de controle da sexualidade para fins de dominação. Então, a 

ficção do anormal - visto que a normalidade é oriunda dos efeitos de poder - gesta a 

verdade da autoridade. No limiar da razão, ou melhor, nas incertezas que nos 

animam reside o projeto de retirada de sua verdade. 

 O destino percorrido até aqui nos faz interpretar as questões relativas ao 

sexo com um alto grau de coerção, rigores proibitivos e fazedores de gestos, 

comportamentos, atitudes. É nesse ponto que Foucault nos convida a uma 

reinterpretação. Não obstante as repressões, também vigora uma quota de prazer 

ainda não versada. 

 O que mais senão a experiência do prazer para mitigar a convivência com 

restrições? De um lado inibe, de outro sacia.  O dispositivo de sexualidade possui 

larga complexidade, muito mais que uma rede de proibições operacionalizada 

estritamente para termos de dominação, esse dispositivo de sexualidade distribui 

prazeres, saberes, poderes. A conjugação desses termos nos desautoriza a relacionar 

sexo a tabus e aprisionamentos tão-somente. 

 Destarte, a dilatação originada pela admissão do prazer na cena em questão 

provoca um novo acontecimento para a sexualidade. Foucault nos apresenta não 

uma lei imperativa sob a qual todos eram dirigidos. As questões referentes a 



 

39 

 

sexualidade compuseram uma verdadeira técnica, não apenas um instrumento a 

serviço de algo, mas uma estruturação articulada e complexa definidora de sanções 

e deleites. 

 

 

A repressão não é sempre fundamental e vitoriosa. 
Trata-se, portanto, de levar a sério esses dispositivos e 
de inverter a direção da análise: ao invés de partir de 
uma repressão geralmente aceitae de uma ignorância 
avaliada de acordo com o que supomos saber, é 
necessário considerar esses mecanismos positivos, 
produtores de saber, multiplicadores de discurso, 
indutoresde prazer e geradores de poder (Ibdem, p. 
71). 

  

 Se por vezes em algumas passagens dos escritos de Foucault inclinam-nos a 

dar forma absolutamente negativa ao conceito de poder, contudo, a ideia de um 

poder absolutamente restritivo e de natureza incontornável não condiz em nenhuma 

medida com as especulações foucaultianas. Ainda que um dos móbilis de suas 

investigações seja a origem das interdições provocadas pelo poder, este não traz em 

si apenas negatividades, junto ao poder enfesta-se positividade, nutridora de prazer, 

gozo, fruição.  

 Nossa pesquisa intenta demonstrar até o presente momento o modo como 

Foucault compreende a dinâmica do jogo do poder na vida social. O primeiro 

propósito também tem como objetivo anunciar o panorama possibilitador da 

emergência do modelo biopolítico de governo, uma vez que este só veio à luz por 

meio dos dispositivos aqui postos em questão. Por isso, a necessidade de fazer deles 

caminhos de acesso ao cenário biopolítico, isto é, o modo a partir do qual fazemos e 

entendemos a política nos nossos dias segundo o autor de Vigiar e Punir. 

 

  

 



 

40 

 

 

2. A disciplina e a fabricação do corpo docilizado 

 

 

 Consoante o regime do poder disciplinar, trazemos como objeto de análise 

as ordenanças jurídicas que vigoravam na Europa antes das modificações dos 

códigos legais ocorrida por volta do Oitocentos. A época dos corpos em suplício era 

também o momento em que se contaminava a indecisão entre o lugar dos juízes e 

dos algozes, dos apenados e dos fidedignos. Do suplício à docilidade, da inércia a 

mecanismos de politização, a história do corpo submetido às diversas engrenagens 

de poder. 

 Mas, o que configura um suplício? “Pena corporal, dolorosa, mais ou menos 

atroz [dizia Jaucourt]; e acrescentava: “é um fenômeno inexplicável a extensão da 

imaginação dos homens para a barbárie e a crueldade” (Ibdem, p.31). O suplício 

tinha feições ritualísticas. Devia haver precisão, sacrifício, arrependimento público, 

ostentação. As marcas deixadas ou eram mortíferas ou alienavam o supliciado em 

caráter permanente da vida comum entre iguais. Não só o signo de degredado o 

(re)incriminava como a memória de seu corpo em tortura. 

 

 A punição pouco a pouco deixou de ser uma cena. E tudo 
o que pudesse implicar de espetáculo desde então terá um 
cunho negativo; e como as funções da cerimônia penal 
deixavam pouco a pouco de ser compreendidas, ficou a 
suspeita de que tal rito que dava um "fecho" ao crime 
mantinha com ele afinidades espúrias: igualando-o, ou 
mesmo ultrapassando-o em selvageria, acostumando os 
espectadores a uma ferocidade de que todos queriam vê-los 
afastados, mostrando-lhes a frequência dos crimes; fazendo 
o carrasco se parecer com o criminoso, os juízes aos 
assassinos, invertendo no último momento os papéis, 
fazendo do supliciado um objeto de piedade e de 
admiração (Ibidem,p.12-13). 

 

 Recolhido de Vigiar e Punir lançamos um extrato revelador de um 

determinado modelo penal. O supliciado em questão é Damiens, acusado de 

parricídio. 

 



 

41 

 

[Damiens fora condenado, a 2 de março de 1757], a pedir 
perdão publicamente diante da porta principal da igreja de 
Paris [aonde devia ser] levado e acompanhado numa 
carroça, nu, de camisola, carregando uma tocha de cera 
acesa de duas libras; [em seguida], na dita carroça, na 
praça de Grève, e sobre um patíbulo que aí será erguido, 
atenazado nos mamilos, braços, coxas e barrigas das 
pernas, sua mão direita segurando a faca com que cometeu 
o dito parricídio, queimada com fogo de enxofre, e às 
partes em que será atenazado se aplicarão chumbo 
derretido, óleo fervente, piche em fogo, cera e enxofre 
derretidos conjuntamente, e a seguir seu corpo será puxado 
e desmembrado por quatro cavalos e seus membros e corpo 
consumidos ao fogo, reduzidos a cinzas, e suas cinzas 
lançadas ao vento (ROSSI apud FOUCAULT, 1987, p.9). 

 

 O castigo a funcionar como espetáculo comove e espanta o expectador. 

Todavia, ali está envolvido também o que delega a punição; juiz e supliciado são 

aproximados pelo horror do crime: do parricídio e do esquartejamento. Esse 

avizinhamento tido por indecoroso semeou um outro tipo de sensibilidade. As 

posições deveriam ser recolocadas livres de tamanho estreitamento. Portanto, a 

coerção provinda de suplícios foi passada à rejeição. Ocorrendo de situar-se 

unicamente nos direitos suspensos, assim, o castigo muda sua economia por obra do 

novo sistema penal dos séculos XVIII e XIX. 

 Contudo, se não é mais contra o físico que se dirige o castigo, contra o que 

ele aflige, pois? Junto à nova sensibilidade uma formação moral do direito de punir 

é erigida. Excluída a punição pela dor, “à expiação que tripudia sobre o corpo deve 

suceder um castigo que atue, profundamente, sobre o coração, o intelecto, a 

vontade, as disposições” (FOUCAULT, 1987, p. 18),o ato de punir se desloca da 

dor física à rubrica das “disciplinas”6. 

 Passados, pois, três décadas do esquartejamento de Damiens, um outro 

regime de lida é posto no sistema punitivo. Preciso, metódico, rigoroso, vigilante, 

de práticas repetitivas. De intenção arrefecer a força bruta, civilizar o animal 

enjaulado. Atingimos um modelo de prisão disciplinar. 

 O punível se reconfigura à semelhança do restante. Alguns crimes perderam 

a gravidade e outros deixaram de sê-lo. O acusado é visto com mais sofisticação, o 

                                                           
6Disciplinas carrega aqui o sentido demarcado por Foucault do mecanismo de poder que está a serviço da 
manipulação dos corpos. Efetivamente, esse dispositivo acarreta repercussões subjetivas. Não trata apenas 
de um corpo domado ao modo da maior extorsão de suas forças, igualmente, a mente é docilizada e 
inibida a sublevações. 



 

42 

 

que será julgado consigo serão “as paixões, os instintos, as anomalias, as 

enfermidades, as inadaptações, os efeitos de meio ambiente ou hereditariedade” 

(Ibidem, p. 19). Inicia-se um saber específico sobre o sujeito. 

 Nessa reformulação, o que poderíamos entender como circunstâncias 

atenuantes do crime? Seria o acusado regido por forças que o determinam? Loucura 

hereditária, por exemplo? Acaso, poderia ele ser punido desconhecendo o que o 

envolvia? O juiz perde centralidade num locus para o qual não é capacitado, sua 

perícia não está em descortinar verdades ocultas da alma humana, está tão-somente 

em correlacionar a gravidade do crime à punição legalmente determinada. 

 É acrescido ao sistema penal um considerável número de profissionais 

capacitados a revelar as possíveis origens de transtornos, fúrias, devassidão, o quão 

inaptos estariam ao convívio social. Em síntese, julgavam, os novos profissionais, 

se e em que conformidade os atores dos crimes deveriam ser responsabilizados 

legalmente. Por isso, havia que se criar formas de se tipificar os indivíduos, 

segundo o discurso da época.  

 O sistema carcerário estimulou uma variada produção de saber, o qual, por 

seu turno, era necessária a qualificação dos presos de acordo com seus tipos. O 

saber-poder foi assumido como tarefa nos campos da psicologia, psiquiatria, 

medicina, pedagogia, dentre outros. Os formadores de saber assumiam autoridade 

sobre o detido. Descobriam farsas, desvios morais, ocultas patologias. Só a partir 

daí seriam imputadas ou atenuadas as penalidades no desviante. 

 

A operação penal inteira carregou-se de elementos e 
personagens extrajurídicos. Pode-se dizer que não há nisso 
nada de extraordinário, que é do destino do direito absorver 
pouco a pouco elementos que lhe são estranhos. Mas uma 
coisa é singular na justiça criminal moderna: se ela se 
carrega de tantos elementos extrajurídicos, não é para 
poder qualificá-los juridicamente e integrá-los pouco a 
pouco no estrito poder de punir; é, ao contrário, para poder 
fazê-los funcionar no interior da operação penal como 
elementos não jurídicos; é para evitar que essa operação 
seja pura e simplesmente uma punição legal; é para escusar 
o juiz de ser pura e simplesmente aquele que castiga 
(Ibdem, p. 23). 

 

 Essa nova morada do jurídico entra em acordo com a tônica do poder 

disciplinar. Os castigos recorrentes mostraram-se insuficiente para dar conta de um 



 

43 

 

novo projeto social. O novo ideário foi desinstalado da estrutura de soberania7 no 

qual o monarca decidia sobre o “fazer morrer” - levar a morte as pessoas que de 

algum modo o ameaçava - para o “fazer viver”, isto é, potencializar as forças de 

trabalho dos cidadãos com fins de dominação. 

 A fabricação do corpo docilizado caminhou junto aos delineamentos do 

poder disciplinar. O corpo é decomposto para que adquira novos contornos. Hábitos 

são desinvestidos no tempo em que outros são incitados. O tempo é o senhor das 

determinações modernas, o instrumento por meio do qual as ações são prestadas e 

as finalizações pontuadas. A vida de cada um segue em conformidade com regime 

nela operado. 

 Um novo projeto de ser humano, disciplinado e docilizado. Tal como o 

extrato abaixo que descreve um dia qualquer para a casa dos jovens detentos em 

Paris sugere. 

 

 Art.17.- O dia dos detentos começará às seis horas 
da manhã no inverno, às cinco horas no verão. O trabalho 
há de durar nove horas por dia em qualquer estação. Duas 
horas por dia serão consagradas ao ensino. O trabalho e o 
dia terminarão às nove horas no inverno, às oito horas no 
verão. 
 Art.18.-Levantar. Ao primeiro rufar de tambor, os 
detentos devem levantar-se e vestir-se em silêncio, 
enquanto o vigia abreas portas das celas. Ao segundo rufar, 
devem estar de pé e fazer a cama. Ao terceiro, põem-se em 
fila por ordem para irem à capela fazer a horação da 
manhã. Há cinco minutos de intervalo entre cada rufar. 
 Art. 19.- A oração é feita pelo capelão e seguida de 
uma leitura moral ou religiosa. Esse exercício não deve 
durar mais de meia hora. 
 Art.20.- Trabalho. Às cinco e quarenta e cinco no 
verão, às seis e quarenta e cinco no inverno, os detentos 
descem para o pátio onde devem lavar as mãos e o rosto, e 
receber uma primeira distribuição de pão. Logo em 
seguida, formam-se por oficinas e vão ao trabalho, que 
deve começar às seis horas no verão e às sete no inverno. 
 Art.21.- Refeições. Às dez horas os detentos 
deixam o trabalho para se dirigirem ao refeitório; lavam as 
mãos nos pátios e formam por divisão. Depois do almoço, 
recreio até às dez e quarenta.  
 Art.22. – Escola. Às dez e quarenta, ao rufar do 
tambor, formam-se as filas, e todos entram na escola por 
divisões. A aula dura duas horas, empregadas 
alternativamente na leitura, no desenho linear e no 

                                                           
7 Soberania será um dos temas a serem mais cuidadosamente tratados no decurso investigativo. 



 

44 

 

cálculo(FAUCHER apud FOUCAULT, 1988, p. 10-11, 
grifo do autor). 
 

 Damiens, o acusado de parricídio, anteriormente citado era o representante 

de um acordo legal em que o sofrimento e a exposição públicas eram inerentes às 

penas. Os códigos substitutivos articularam a pena como correção. Transcurso do 

“fazer morrer” ao “fazer viver”. A multiplicidade organizada é outro dos efeitos 

inseparáveis da disciplina. Estipula, ordena, profere os ditames a arregimentar, os 

gestos, o enunciável, o permitido, em particular, a relação corpo-objeto e as 

atividades no tempo previamente calculado. 

 Ao indivíduo que escapa a esse universo de determinações resta a sanção 

disciplinar, qual seja, técnicas de correção dos anormais. Prisões, hospitais, 

manicômios, casas de ajuda. Essas instituições tinham consigo o poder-saber capaz 

de dizer a verdade sobre os desviantes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

45 

 

 

 3. O corpo espécie: população e o nascimento da biopolítica 

 

 

 De início, vimos como o poder propaga sua força e efeitos sobre o corpo. 

Daqui em diante, apresentamos corpo referindo-se a dois sentidos, um trata do 

corpo indivíduo, atravessado pela gama de dispositivos provindos do regime 

disciplinar; o outro lida com o corpo espécie, maneira como o aglomerado humano 

formador de uma comunidade/nação passa a ser examinado como população. Esse 

corpo também foi perfurado pela mecânica do poder. 

 O corpo enquanto espécie é o resultado de uma tecnologia de poder 

originada por volta da segunda metade do Oitocentos que vem a fazer parceria com 

a primeira. Ambas se ajustam, modelam a si mesmas de modo a encaixarem uma na 

outra. Assim, se fortalecem. Tamanha incisão de poderes sobre os corpos - 

indivíduo, espécie – dá início a biopolítica. 

 Para compreender de modo preciso o contexto desse novo poder, pensemos 

não em um recrutamento de homens cujos corpos devem ser dominados, vigiados, 

individualizados, alinhados, temporalmente circunscritos, tal como na economia 

disciplinar. No âmbito do corpo espécie o agenciamento se dá enquanto dirigidos 

aos processos biológicos coletivo, do nascimento à morte, indiscriminadamente. 

 

A nova tecnologia que se instala se dirige à multiplicidade 
dos homens, não na medida em que eles se resumem em 
corpos, mas na medida em que ela forma, ao contrário, 
uma massa global, afetada por processos de conjunto que 
são próprios da vida, que são processos como o 
nascimento, a morte, a produção, a doença, etc 
(FOUCAULT, 1999, p. 289). 
 
 

 A primeira administração sobre o corpo ocorre no sentido de individualizar. 

Separadamente, cada um cumprindo um destino, segundo sua classificação. A 

segunda desencadeia um movimento massificador. O conjunto dos seres humanos é 

o alvo do interesse. A centralidade está no homem-espécie. 

 Essas duas modalidades de poder lançaram uma nova feição ao cenário 

político. O corpo exposto em sua totalidade como objeto do poder. “Algo que já 



 

46 

 

não é uma anátomo-política8 do corpo humano, mas que eu chamaria de uma 

“biopolítica”, da espécie humana” (Ibdem, p. 287). 

 Segundo Foucault, os primeiros objetos de saber da biopolítica foram as 

observações dos nascimentos e dos óbitos, a taxa de reprodução, a fecundidade de 

uma população. As estatísticas demográficas se inseriram incontornavelmente nessa 

gestão de governo. A colheita das informações era o procedimento inicial para a 

execução dos projetos do poder. 

 A ideia de população entra nos cálculos do Estado como assunto 

controverso da política. Podemos dizer que a lida com esse conceito nascente pelos 

idos do Oitocentos - população - erigiu e consolidou o trato biopolítico na gerência 

de estado. 

 A biopolítica utiliza-se da matemática das previsões.  O mais facilmente se 

obtem níveis satisfatórios quanto menos matérias deslizarem de seu domínio. Por 

isso, a produção intensificada de um saber acerca da população, de sua vida, causa 

mortis, condições de melhor existência, prolongamento da vida, incentivo à difusão 

de noções de higiene, questões as mais diversas de saúde pública, etc. O comando 

de ordem corresponde ao equilíbrio do meio, regulamentação do bem viver.  

 
Se trata de agir de tal maneira que se obtenham estados 
globais de equilíbrio, de regularidade; em resumo, de levar 
em conta a vida, os procedimento biológicos do homem-
espécie e de assegurar sobre eles não uma disciplina, mas 
uma regulamentação. 
(Ibdem, p. 294). 
 
 

 Eis que a biopolítica dá início ao poder de “fazer viver”. O impulso 

governamental seguirá o caminho de prescrições do estado ótimo à vida, de acordo 

com o modelo a ele filiado. O viver mais, independente dos cortes de poder, 

identifica-se ao viver melhor na pauta da política pública. O ser humano é reduzido 

a seus processos biológicos e fisiológicos com a intenção de extrair dele um 

conhecimento que se pusesse a serviço da dilatação do tempo de vida. 

 Nesse trânsito histórico entre a disciplina e a gestão da população resultando 

na biopolítica, há um elemento que circula entre ambos, esse é a norma. “A norma é 

o que tanto pode se aplicar a um corpo que se quer disciplinar quanto a uma 

população que se quer regulamentar” (Ibidem, p.302), 

                                                           
8Anátomo-política é o outro modo como Foucault, por vezes, denomina o poder disciplinar. 



 

47 

 

  

A sociedade de normalização é uma sociedade em que se 
cruzam, conforme uma articulação ortogonal, a norma da 
disciplina e a norma da regulamentação. Dizer que o poder, 
no séc. XIX, incumbiu-se da vida, é dizer que ele 
conseguiu cobrir toda a superfície que se estende do 
orgânico ao biológico, do corpo à população, mediante o 
jogo duplo das tecnologias de disciplina, de uma parte, e 
das tecnologias de regulação, de outra (Ibidem, p.302). 

 

 O biopoder é fundamentalmente o poder originado e estendido à vida, a 

todas as nuances da vida. Seja a vida individual, seja a vida coletiva. Mas o que está 

atrelado como resultado em seu bojo é a multiplicação, alargamento, extensão da 

vida. A partir, naturalmente, dos desígnios calculados do Estado. O indivíduo e a 

população são associados pelas estratégias do poder, e nela a normalização impera 

como o mecanismo de distribuição do aceitável, do conveniente, do propício ao 

fazer viver. 

 Não é satisfatória a construção da imagem de que o poder disciplinar 

apossou-se de todos os espaços sociais e que isso por si só já inaugura a sociedade 

normalizadora. O nível de interpretação está num complexo mais amplo. A 

biopolítica é gerida pelo acordo não apenas da disciplina, mas, acrescida a ela, a 

população como corpo penetrado pelos enunciados de poder e práticas de saber. E 

na instância particular de administração conjugada a norma circula por toda ela sem 

comprometimento de nenhuma. Tanto um poder quanto outro são demarcados pela 

norma. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

48 

 

4. Poder – o que não é 

  

 Via de regra, para o bem do entendimento, os conceitos são inteiramente 

explorados para que depois as segmentações em torno de seus desdobramentos 

sejam postas em execução. Neste processo dissertativo fizemos o inverso, isso 

tendo em vista uma orientação do próprio Foucault, “Mas, se está bem claro que as 

relações de dominação é que devem ser o caminho de acesso à análise do poder, 

como se pode realizar essa análise das relações de dominação?”(FOUCAULT, 

1999, p. 52). 

 Ao tentar responder a indagação acima foi que construímos nosso percurso 

ao longo de algumas manifestações de poder perseguidas pelo filósofo. E, se está 

bem claro que as relações de dominação devem mesmo ser o caminho de acesso à 

análise do poder (Foucault), apenas seguimos no compasso da sugestão do filósofo. 

 Tecnologias de poder, o poder apontado para o corpo social e individual, o 

poder enquanto produtor de saber, de dispositivos de poder e de saber. Todo 

discurso sobre a biopolítica assume como um dos marcos o estudo do que seja 

poder e seus efeitos correspondentes. Qual a origem do poder? Quem o detém? Por 

quais maneiras ele é aplicado? Quem ou o que pode ser desempossado?  Quais os 

efeitos do poder? Quais as relações entre poder e verdade? 

 Foucault insiste por demarcar sua diferenciação no que diz respeito ao 

estudo sobre poder. Ao dizermos “o poder” atrelamos a ele um quê de substância, 

de determinação. Para Foucault, esse tipo de poder não existe. Por isso, o empenho 

do filósofo principia por desprender o delineamento usual da palavra à significação 

que ele inscreve. Ao largo das interpretações que fixam o poder em classe, 

hierarquia, autoridade, essa nova perspectiva melhor é descrita não apenas por 

traduzir algumas das relações de poder, mas também por categorizar, em definitivo, 

o que não é poder.   

 Facilmente recaímos nas análises em que julgamos certas pessoas como 

dominadoras em detrimento das dominadas; os mais fortes contra os mais fracos; os 

ricos em oposição aos pobres; os burgueses versus o proletariado; o Estado contra 

os populares. Os primeiros cumprindo as vezes de possuidores do famigerado poder 



 

49 

 

enquanto aos demais só resta à subordinação. Por meio da perspectiva de Michel 

Foucault, o poder deve ser visualizado através de outras chaves interpretativas. 

 Deleuze traduziu a ruptura da análise concebida por Foucault na assertiva, 

“deve ter sido o primeiro a inventar essa nova concepção de poder, que 

buscávamos, mas não conseguíamos encontrar nem enunciar” (DELEUZE, 2005, 

p.34). É inconteste a larga produção na obra de Foucault dedicada aos efeitos do 

poder, no entanto, ele chegou a essa problemática por um caminho desviante. Em 

entrevista concedida a Dreyfus e Rabinow (2010, p.273), assim ele nos diz: 

 

Eu gostaria de dizer, antes de mais nada, qual foi o objetivo 
do meu trabalho nos últimos 20 anos. Não foi analisar o 
fenômeno do poder nem elaborar os fundamentos de tal 
análise.Meu objetivo, ao contrário, foi criar uma história 
dos diferentes modos pelos quais, em nossa cultura, os 
seres humanos tornaram-se sujeitos. 

 

 Daí concluimoso porquê de não haver uma sistematicidade acerca do poder. No 

entanto, podemos afirmar que é uma temática deveras obstinada em sua obra ao lidar com 

as inúmeras forças que atravessam os indivíduos de modo a torná-los sujeitos. Foucault se 

deparou com forças periféricas, marginais em face do todo social – loucura, sexualidade, 

delinquência. Essas forças mostraram o quanto suas constituições fazem parte de 

correlações, interpenetrações, campos de magnetismo. Tais forças, na verdade, são 

relações de força, por isso, poderes. 

 Os efeitos do poder estudados por Foucault não organizam-se em forma de tratado, 

seus estudos empreendem uma analítica. A despeito do grande alcance da analítica do 

poder em suas investigações, ela possui caráter fragmentário, talvez por isso tenha dado 

margem a tantas acusações de ambiguidades. Tomo como exemplo as refutações recebidas 

por Foucault advindas de um  de interpretação a que eram dadas as categorias do poder 

disciplinar e do biopoder. Fontana e Bertani, citados por Pogrebinschi (1999, p.330), 

esclarecem-nos: 

 

Esses dois poderes [disciplinar e biopolítico] não 
constituíram, pois, como se disse às vezes, duas ‘teorias’ 



 

50 

 

no pensamento de Foucault, uma exclusiva da outra, uma 
independente da outra, uma sucessiva à outra, mas, antes, 
dois modos conjuntos de funcionamento do saber/poder, 
tendo, é verdade, focos, pontos de aplicação, finalidades e 
móbeis específicos.  

 

 

 Outro recorrente equívoco frente ao que o próprio Foucault nos relata é a 

permanente tentação de interpretá-lo como feitor de uma teoria sobre o poder a qual 

traduz as instâncias de dominação por meio das categorias cristalizadas de 

portadores ou não do poder. Entretanto, por fim de desanuviar a interpretação, 

iniciemos pela tentativa de (des)substanciá-lo. Ao invés de anunciarmos o poder - 

dando a este uma aura de coisa, cuja ação e limite já seriam previamente dados ao 

conhecimento - passemos a denominá-lo unicamente por poder.  

 Poder é fundamentalmente relação, sendo, pois, tão móvel quanto os seres 

dos quais é expressão. Não é pequena a tentação de se traduzir Foucault através da 

leitura de uma rede contínua de manipulações. Por força dos dispositivos de poder 

da disciplina, da sexualidade, da gestão da população, irremediável seria a condição 

de assujeitamento dos indivíduos. Essa é uma leitura desautorizada pelo filósofo da 

bioplítica. “Poder não é uma instituição e nem uma estrutura, não é uma certa 

potência de que alguns sejam dotados: é o nome dado a uma situação estratégica 

complexa numa sociedade determinada”(FOUCAULT, 1988, p.89). 

 Logo, as relações de poder não se fixam em grupos, classes, indivíduos de 

modo inalienável. Essas relações recobrem todos os lugares, a todo tempo. Devido 

a isso pode ser caracterizada por micropoder9. Como vimos a propósito dos 

dispositivos, o corpo é integrado pelas linhas de força como maquinaria a produzir 

seu máximo em termos de potencialidades físicas, isto é, o corpo é marcado pelas 

inscrições do poder. 

 Acompanhemos agora a valiosa interpretação realizada por Deleuze acerca 

do poder em Foucault. Deleuze sugere o abandono de seis postulados por meio dos 

quais nossa compreensão mais claramente receberia as perspectivas da analítica do 

poder.  
                                                           
9 Roberto Machado ratifica essa interpretação vide Microfísica do poder.  



 

51 

 

4.1 Perspectivas da analítica do poder, ou postulados de como não 

se deve entender o poder 

 

a) Postulado da propriedade 

 Poder como apropriação. Não para Foucault. Podemos enxergá-lo por nuances, 

esferas, prismas, mas sua existência não é passível a uma localização enraizada. Desta 

feita, organizado como estratégia, seus efeitos não provém de uma apropriação por 

determinada classe, estado, posição. “Não nega a existência de classes e de suas lutas, mas 

as insere num quadro completamente diferente, com outras paisagens, outros personagens, 

outros procedimentos, diferentes desses com os quais nos acostumou a história tradicional” 

(DELEUZE, 2005, p.35). O que outras leituras sobre poder correntemente negligencia é a 

possibilidade ininterrupta das relações mudarem seus pólos e o que faria com que o tido 

como assujeitado poder passar a sujeitar. Em lugar de fixidez, o que há é instabilidade. 

b) Postulado da localização 

 De acordo com este postulado, poder e Estado se identificam. O poder seria 

o que sustém o Estado. Todos os outros modos de expressão do poder seria apenas 

um desdobramento do marco/Estado inicial. Foucault rejeita essa concepção. “O 

próprio Estado aparece como efeito de conjunto ou resultante de uma 

multiplicidade de engrenagens e de focos que se situam num nível bem diferente e 

que constituem por sua conta uma microfísica do poder” (Ibidem, p.35). Visto que 

não é global, é local; porém, por ser difuso, não é localizável, ou local, regional. 

c) Postulado da subordinação 

 “O poder encarnado no aparelho de Estado estaria subordinado a um modo 

de produção, tal como a uma infra-estrutura”(Ibidem, p.36). Mesmo o poder 

disciplinar tendo surgido em compasso com a estruturação do modo de produção 

capitalista, não se pode dizer que seu final foi o acabamento apenas de fatores 

econômicos. Poder não é superestrutura, não condiz com seu exercício o estar de 

modo subordinado a... Poder é relação com o complexo dos espaços sociais, 

superfluidade, enfrentamento. 

d) Postulado da essência ou do atributo 

 Perceber o poder como algo (substância, essência) a que se pode adquirir, 

atributo do que/aquele domina/dominador. Contudo, no contexto da obra de 

Foucault a temática do poder possui características inversas das apresentadas. Pois 

nela poder é engrenagem funcional, operatória, não substancializável. 



 

52 

 

e) Postulado da modalidade 

 “O poder agiria por violência ou por ideologia, ora reprimindo, ora 

enganando ou iludindo; ora como polícia, ora como propaganda”(Ibidem, p.38). Se 

por vezes o poder pode vir a se utilizar dessas construções, esse postulado é 

equivocado na medida em que utiliza a violência e a ideologia como condição 

sinequa non do poder. Segundo a analítica Foucaultiana, muitas instâncias de poder 

podem ser percorridas semas condições supracitadas. “O poder produz realidade, 

antes de reprimir. E também produz verdade, antes de ideologizar, antes de abstrair 

ou de mascarar” (Ibidem, p.38). 

f) Postulado da legalidade 

 

O poder de Estado exprimir-se-ia na lei, sendo esta 
concebia ora como um estado de paz imposto às forças 
brutas, ora como o resultado de uma guerra ou de uma luta 
ganha pelos mais fortes (mas nos dois casos a lei é definida 
pela cessação forçada ou voluntária de uma guerra, e se 
opõe à ilegalidade, que ela define por exclusão; e aos 
revolucionários só resta alegar outra legalidade, que passa 
pela conquista do poder e pela instauração de um outro 
aparelho de Estado) (Ibdem, p.39). 

 

 Para Foucault a correlação lei - ilegalidade é um equívoco, não é suficiente 

para se pensar o problema em seu domínio específico. Mais adequadamente seriam 

os termos ilegalismos - lei. Para que haja lei é necessário que se tenha 

paralelamente um corpus de ilegalismos sendo gerenciados. A lei administra 

ilegalismos, permissiva para uns, impeditiva com outros. 

 

A lei não é nem um estado de paz nem o resultado de uma 
guerra ganha: ela é a própria guerra e a estratégia dessa 
guerra em ato, exatamente como o poder não é uma 
propriedade adquirida pela classe dominante, mas um 
exercício atual de sua estratégia (Ibdem, p. 40). 
 
 

 Os postulados aqui trazidos sintetizam e demarcam uma diferenciação no 

entendimento Foucaultiano sobre o poder em relação às mais diversas teorias sobre 

o mesmo. 

 A título de conclusão do nosso primeiro capítulo, resgatamos os enunciados 

que mais redundam na originalidade da feição de poder do referido filósofo. I – O 

poder não é essencialmente repressivo, uma vez que é produtor de saber, de 



 

53 

 

verdade, logo, há sua quota de satisfação; II – Ele existe enquanto exercício; III – 

Perpassa todo o corpo social sem imobilizar-se. 

 Ao lembrarmos que todo o exame dedicado ao poder por Foucault indica 

tão-somente o horizonte de constituição dos sujeitos que somos. Isso faz com que 

indiquemos que as análises sobre o poder e a construção da subjetividade, não 

como um poder exterior, mas sim como elementos formadores das relações que 

travamos com o meio e com a singularidade que nos compõe. É partícipe da 

construção biopolítica de governo não um ou outro, mas, precisamente, todo o 

elenco de poderes sobre os quais tratamos até aqui. 

 Ao enumerar a série de postulados que exemplificam o que o poder não é, 

Deleuze restituiu a analítica do poder de Foucault a um patamar menos 

contaminado com ambiguidades e revelou claramente o que é a força propulsora 

desse poder: a fluidez desestabilizadora. As identificações sociais de funções do 

poder perdem seu caráter monolítico e alçam-se a novas corporificações, afinal, o 

poder nunca formata-se em condição essencial, apenas em acidentes. 

 

 

 

 

 



 

54 

 

 

CAPITULO II 
        No limite do biopoder: os campos de concentração 

 

 

 

 No capítulo precedente trouxemos ao escrito a novidade percebida por Michel 

Foucault sobre o conceito de poder. Como avistamos, nessa perspectiva são inúmeras as 

reverberações do entendimento inaugurado por ele (de âmbito moral, comportamental, 

sexual, etc). O filósofo da biopolítica se opôs à herança da tradição no sentido em que 

representavam o poder sob o signo de um valor imperioso, homogêneo e cerceador. “O 

poder(oso)” era digno de status diferenciado, em geral para aqueles que detinham em 

seu domínio uma vasta estrutura política e/ou econômica. Enquanto aos demais cabia à 

execução da função correspondente as determinações superiores.   .   

Foucault desnaturaliza os postulados herdados das teorias acerca do poder. Para 

ele, a interpretação de que o poder provoca uma cisão permanente entre aqueles que o 

possuem e aqueles que dele carecem é uma simplificação imprópria da economia do 

poder. O poder circula, desloca-se, reorganiza-se, quer dizer, não é passível a fixações. 

Justo por isso, nada afeito a classificações inalienáveis. Um cargo, pessoa ou classe não 

detém o poder em caráter permanente, se o “detém”, por sua inconstância, só pode ser 

na forma de estado. A afirmação “ela/ele é poderosa(o)”  contém erro quanto à 

conjugação. De acordo com a fluidez do poder, nada/ninguém o possui 

permanentemente. Ela/ele não é poderosa(o), mas está. 

Combinar poder exclusivamente à atividade do Governo/Estado/Nação é mais 

um dos pressupostos de teorias do poder incompatível com a compreensão foucaultiana. 

As forças geradoras de poder provém de todos os estratos sociais. Reivindicações, 

insurreições, protestos, sabotagens não existem por total acomodação das pessoas à vida 



 

55 

 

que lhes é dada viver, senão pelo seu avesso. No instante em que essas manifestações 

põem abaixo comportamentos, moralidades, diretrizes, ordenanças, determinações, 

corroboram o fato de que o poder pode mover-se de modo a ir ao encontro do que antes 

era seu oponente, o (des)empossado de poder. 

As tecnologias de poder entraram no apanhado da reflexão no momento em que 

apresentamos os dispositivos da: sexualidade, disciplinar e população. Os dispositivos, 

como estratégias de domínio, nutrem atuações, demandas, sigilo, explicações, tudo 

relacionado com o objetivo a que se propõe. Diversos saberes originam-se nos múltiplos 

focos de táticas de poder, em razão disso, o poder torna-se poder-saber. O poder 

apregoa um saber que se arvora a verdadeiro, a verdade sobre as coisas do mundo, sobre 

quem somos e ao que devemos desejar. Tamanho é o pórtico desse saber que é 

igualmente poder, poder e saber não são dissociáveis. Há um emaranhado indissolúvel 

entre ambos.  

Em face às determinações de verdade emitidas pelo saber-poder ou poder-saber 

é que prorrompem as discursividades, e com elas o amordaçamento do que se anuncia 

em seu oposto. Se a “verdade” é lançada ao mundo por intermédio do saber-poder, o 

que por ele não for ratificado perde em espaço e crença e se encontra, logo, a um passo 

do silenciamento. Numa figuração, corresponderia a um jogo de luz e sombra, onde a 

verdade, ou o que se entende por, cria e recria a seu benefício, a realidade da vida, vida 

verdadeira porque luminosa (de saber), e por isso, de prazer. De outro ponto, a sombra 

se alarga à medida que não compartilha da “verdade” do mundo. Independente de sua 

validade, seu saber se aproxima mais do sigiloso do que do público, mais da inverdade 

mesmo que verídica. 

Todo o elenco de argumentos giravam em torno do poder, não por ele ser em sua 

forma geral a centralidade de nosso labor dissertativo, mas pelos efeitos que ele 

promove. Não há como versar sobre as disciplinas do corpo sem questionar seus 

fundamentos, tampouco anunciar o edifício biopolítico da contemporaneidade sem ter 

como antecedente a rede causal a fecundá-lo. Depois de descrevermos as múltiplas 

instâncias do poder, demarcamos os elementos concernentes à biopolíca. Momento em 

que, o corpo individual e o corpo espécie, juntos, deram expressão ao aparecimento do 

‘fazer viver’ e do ‘deixar morrer’. 



 

56 

 

Em apoio à leitura de Foucault, biopolítica não significa, como seu étimo pode 

sugerir, política da vida, política para a vida, quase que num reforço suplementar ao que 

o próprio termo política por si só sustem. Biopolítica é uma nova fase do governo 

moderno em que os indivíduos entram por inteiro nos cálculos do Estado. É a política 

que se caracteriza por ‘fazer viver’ aos que lhes interessa e ‘deixar morrer’ aos tipos 

humanos que não lhes são desejáveis em termos de utilidade. Isto é o mesmo que, 

servir-se da vida que vale, ao passo que destina as demais à aniquilação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

57 

 

 

1. Arendt e Foucault, interlocutores 

 

 

Em acréscimo ao exame que nos leva as várias feições ligadas ao biopoder de 

nosso tempo, recuperamos a análise executada por Hannah Arendt a respeito do animal 

laboras - o homem em sua dimensão biológica - e o fato desse enfoque ter cada vez 

mais abrangência no trato social moderno. A modernidade, segundo Arendt, inverteu a 

representação por meio da qual a ação política tinha primazia diante da vida natural 

(biológica). Isto é, a vida política perde sua autoridade em favor do animal laborans, o 

imprescindível deixa de ser as ações dedicadas ao mundo em que todos habitam e sobre 

o qual todos decidem em favor do privado, do individual, do puramente biológico. 

Para Giorgio Agamben (2007), Arendt e Foucault possuem investigações 

demasiadamente consonantes, porém renunciam a evocação recíprocadas obras um do 

outro. Arendt dedica vigoroso espaço em seus escritos à problematização do lugar do 

público e do privado, do homo faber e do animal laborans, em “A condição humana”, 

no entanto, não explora essa reflexão de modo a entrar em conexão com sua teoria do 

totalitarismo10, segundo Agamben. Por sua vez, Foucault, em sua biopolítica, jamais 

orientou sua investigação para o que seria “a área por excelência da biopolítica: o 

campo de concentração e a estrutura dos grandes estados totalitários do Novecentos” 

(AGAMBEN, 2007, p.12). 

Nosso entendimento é de que Agamben não interpreta a obra de Arendt como 

uma obra cuja orientação e vertente sejam coadunados ao espírito da biopolítica, mas, 

tão-só a possibilidade de, através dos diligentes estudos por ela empreendidos, nutrir-se 

de mais vigor argumentativo nas temáticas em que sua obra em muito dialoga com a 

biopolítica. É a partir daí que lançaremos mão das teorias nos aspectos em que 

poderemos mediar à interlocução entre Foucault e Arendt, biopolítica e totalitarismo, 

regime disciplinar e animal laborans, saber-poder e vida activa. Desta forma, a análise 

de um não será lida sob a ótica do outro, na pretensão de localizar incorreções ou 

incompletudes. O exercício primeiro e fundamental deste empreendimento de pesquisa 

                                                           
10 Essa é a compreensão de Agamben sobre a descontinuidade nos escritos Arendtianos entre as temáticas 
constantes em “As origens do totalitarismo” e “A condição humana”. Ao longo do capítulo exporemos a 
nossa opinião. 



 

58 

 

visa, tendo ao alcance os dois olhares, prestar ao pensamento o esforço de comunicar 

aos argumentos de um e de outro as possibilidades últimas à luz de outra perspectiva. 

 

 

1.2 Que coisa é essa: TRABALHO, OBRA, AÇÃO? 

 

 

Na introdução de “A condição humana” a filósofa reclama uma linha de 

interpretação para seu escrito: a este não cumpre explanar, justificar ou tornar 

meramente inteligível os eventos fundantes do mundo moderno, dos tempos atômicos e 

sombrios. Ele tem por intento puramente pensar a quantas anda o nosso tempo tão 

sobrecarregado detemores. Não se nega a investigar ou resgatar o cenário de eventos 

passados, contudo, não com o fim de traçar uma cronologia dos acontecimentos por 

conta dos quais encontramo-nos em determinado estado de coisas. Sem embargo com o 

passado, porquanto, detida em seu presente histórico visto que só a partir dele se pode 

investir na construção da diferença do porvir. 

Na criação de suas bases teóricas, Arendt assimilou de Aristóteles a 

diferenciação entre vida contemplativa e vida activa. Enquanto o primeiro modo de ser 

produz um afastamento do mundo compartilhado, o segundo é o modo pelo qual a 

política faz-se pertencente à condição humana, dado que irradia-se ao plural, ao todo da 

gente. “Com a expressão vida activa, pretendo designar três atividades humanas 

fundamentais: trabalho, obra e ação” (ARENDT, 2010, p.8). 

Trabalho. Corresponde aos elementos genuínos que compõem o funcionamento 

do metabolismo humano. O homem enquanto ser de uma espécie, não perpassado pelos 

artifícios e plasticidade do humano para além do natural; uma consideração sobre o ser 

da espécie humana apenas formado por processos químico-fisico-biológicos vitais; o 

exercício das atividades para as quais o complexo de órgãos se dispõem, naturalmente, 

para a satisfação de suas necessidades. O trabalho media a vida com o mundo, torna a 

vida possível no mundo por dar suprimento às exigências de ordem biológica. Sua 

produção não figura entre as coisas duráveis da existência, em adverso, é consumida tão 

velozmente quanto o ciclo do próprio metabolismo do homem. Para Arendt, o trabalho 



 

59 

 

atende à manutenção da vida biológica. Quem o pratica, o trabalhador, recebe a 

denominação de animal laborans. 

Obra. Ela erige um dado de permanência, durabilidade com os artigos que cria. 

De certo modo, vincula a si um simbolismo, pois, conforta e abriga com segurança aos 

que dele partilham. A partir da natureza monta um novo ambiente, em cujo abrigo o 

homem visualiza sua morada artificial, mas de tão propriamente entendido como seu 

mundo, naturaliza-se. A criação provinda da obra é usada, está relacionado a ela uma 

certa perenidade, em diferença ao consumo volátil do trabalho. Por erigir um novo 

mundo, artificial-naturalizado, a obra promove a mundanidade. O representante dessa 

condição é o homo faber, o fabricador da obra. 

Ação. Teria a ação um propósito, um fim específico? De acordo com a leitura 

arendtiana, a ação tem como meio e fim a atividade política. O que para ela seria o 

mesmo que dizer: a essência da política é a ação. Isto porque a ação tem que conter em 

si a pluralidade da comunidade dos homens. Ação isolada, ação de poucos, ação em 

potência, nada disso configura o que verdadeiramente a filósofa entende por fazer 

político e ação enquanto atividade. Ambas exigem a mostração do diverso, do 

heterogêneo, a tentativa de persuasão para daí a execução. 

Essas condições humanas da vida activa - trabalho, obra, ação - interagem no 

decurso das vidas singulares. Não raramente lidamos com uma e outra condição. O 

trabalho ao lidar com os imperativos da sobrevivência e seu metabolismo próprio, que 

se satisfaz e em seguida reconduz nosso estado à necessidade; por essa razão, o que dele 

advém é para ser consumido, volatilizado, tal como a relação de produção do animal 

laborans com a atividade a que se propõe.A obra cria, funda o novo e com ele o 

simbolismo. O homo faber é aquele que fabrica objetos duráveis, talvez mais duráveis 

que a vida do criador. Ainda que o uso o altere, danifique, ele enseja uma relação 

temporal, assegura ao homem de que aquilo é uma fabricação do seu mundo artificial-

naturalizado. A ação apoia-se no todos nós, a partir da convicção da pluralidade ser 

garantidora de um mundo equanimemente politizado. 

 

As três atividades e suas condições correspondentes estão 
intimamente relacionadas com a condição mais geral da 
existência humana: o nascimento e a morte, a natalidade e a 
mortalidade. O trabalho assegura não apenas a sobrevivência do 
indivíduo, mas a vida da espécie. A obra e seu produto, o 
artefato humano, conferem uma medida de permanência e 



 

60 

 

durabilidade à futilidade da vida mortal e ao caráter efêmero do 
tempo humano. A ação, na medida em que se empenha em 
fundar e preservar corpos políticos cria a condição da 
lembrança [remembrance], ou seja, para a história (Ibidem, 
p.10). 

 
Essas atividades, para Arendt, em razão de serem condicionantes, configuram a 

condição humana. Todavia, em que sentido devemos entender o termo “condicionante”? 

Para não dar margem a uma análise essencialista da condição humana, para que esta não 

seja equacionada aos valores da natureza humana (disposição estrutural sem a qual o 

ser humano não pode ser), explicamos: para a filósofa, tudo o que penetra o âmbito da 

existência humana, torna-se condição de sua existência. Não um dado sem o qual seria 

impraticável a existência humana, porém elementos que ao contato com o homem, 

prestam a este o serviço de rememorar sua condição (no lidar com as coisas, no apego 

ou desapego, na extensão ou brevidade da duração). Condicionantes, pois, do que 

somos.  

 

 

1.3 O animal laboransem triunfo 

 

 

Na análise precedente já identificamos a significação do conceito de animal 

laborans. Esta condição atravessa a história humana, entretanto, para a filósofa, há uma 

característica diferenciadora do tempo moderno para as demais épocas. De acordo com 

a visão Arendtiana, a modernidade é o processo histórico iniciado com a Revolução 

Industrial, enquando otempo moderno demarca a disputada da corrida tecnológica 

resultando nos implementos atômicos – ou era atômica. E a diferença radical do animal 

laboransnos tempos atômicos consiste no obscurecimento das outras condições da vida 

ativa em benefício estritamente do trabalho. Em outras palavras, no compasso em que o 

ser humano canaliza todas as suas forças para se consumir numa dedicação não 

criadora, não fabricadora, não construtora de durabilidade, há uma redução de todas as 

suas potências a uma ordem biológica, da ordem da sobrevivência. Em última instância, 

aliena e animaliza o homem. 



 

61 

 

A era do triunfo do animal laborans desperta nossa atenção para as exigências 

no modo como o trabalho é concretizado. Aliando-se a um ritmo, quase que inabalável 

em sua celeridade, força todos os trabalhadores - operários - a mesma cadência. “Nesse 

movimento, ferramentas perdem seu caráter instrumental, e a clara distinção entre o 

homem e seus utensílios é toldada”(Ibidem, p.182).É originado o tempo em que o 

trabalho e força humanas recebe o mesmo valor que operação oriunda dos aparatos 

mecânicos. Com a marca de que, nesse período, cabe ao homem, animal laborans, 

adaptar-se as engrenagens dos equipamentos técnicos. 

Não haveria uma parcela de crítica injustificada no que toca aos problemas 

modernos derivativos do ajustamento do homem à máquina? Posto que, muito antes da 

modernidade o homo faberjá fabricava instrumentos e seus manipuladores tinham 

igualmente de adaptar-se àqueles, sem que isso jamais tivesse sofrido combate 

especulativo. Então, em que consiste a dificuldade do dito ajustamento na era nuclear? 

 

O caso das máquinas é inteiramente diferente. Ao contrário das 
ferramentas da manufatura, que em cada momento dado no 
processo da obra permanecem servas da mão, as máquinas 
exigem que o trabalhador as sirva, que ajuste o ritmo natural do 
seu corpo ao movimento mecânico delas. Certamente isso não 
implica que os homens, enquanto tais, se ajustem ou se tornem 
servos de suas máquinas; mas significa que, enquanto dura a 
obra nas máquinas, o processo mecânico substitui o ritmo do 
corpo humano. Mesmo a mais sofisticada ferramenta permanece 
como serva, incapaz de guiar ou de substituir a mão. Mesmo a 
mais primitiva máquina guia o trabalho do nosso corpo até 
finalmente substituí-lo por completo (Ibidem, p. 183). 

 

 O homo faber constrói, produz, cria instrumentos para o uso, um modo de 

relacionar-se com os objetos de sua obra. Nessas ferramentas deposita significação, 

realização, potência de vida. Gesta, permanentemente, a mundanidade(sua 

representação artificial-naturalizada do mundo) ao reconhecer-se à luz do que trouxe ao 

mundo. Disso decorre que a fabricação está mais a serviço da construção de um mundo 

que de sua imediata sobrevivência. “Assim, a questão não é tanto se somos senhores ou 

escravos de nossas máquinas, mas se estas ainda servem ao mundo e as coisas do 

mundo ou se, pelo contrário, elas e o movimento automático de seus processos 

passaram a dominar e mesmo a destruir o mundo e as coisas” (Ibidem, p.188). 

O que parecia de mais valioso na obra era certa segurança e enraizamento que 

esta estabelecia no mundo. A automação da nossa era não assegura o mesmo; bem ao 



 

62 

 

inverso, a produção agora tem como resultante um produto pouco duradouro, frágil por 

excelência, absolutamente de acordo com a lógica do mercado que nele investiu. Cabe-

nos interpelar se tamanha consumição na fragilidade não pode vir a desamparar aqueles 

que foram desempossados de um mundo representado por sua obra, e em que dimensão. 

Por ora, e, como provável, por um tempo extenso à frente, o consumo encobre o uso tal 

como o homo faber é sobrepujado pelo homem que tem como façanha única a 

sobrevivência. Ademais, sendo a sobrevivência o limite de nosso agir como exercer um 

fazer político?  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

63 

 

2. Eichmann e a superfluidade do homem de massa 
 

 

Ao perseguirmos o edifício argumentativo elaborado por Hannah Arendt no que 

se refere a elucidar e provocar questões sobre a nossa atualidade, elegemos sua análise 

sobre o caso Eichmann como o expoente por meio do qual podemos refletir sobre 

osdestinos políticos de nossos dias. Uma vez tornada presente as bases existenciais da 

condição humana, tal como a filósofa compreende, e o lugar de supremacia ocupado 

pelo animal laboransnos tempos modernos, entraremos em contato com o ‘caso 

Eichmann’, uma descrição fornecida por Arendt decorridado episódio do julgamento de 

um ex-funcionário do alto escalão nazista. Mostra, mais uma vez, a fragilidade das teias 

de relações humanas no que concerne à construção de sua mundanidade. 

 Eichmann fora condenado pelo assassinato de milhões de judeus, conquanto 

anunciasse: “Com o assassinato dos judeus não tive nada a ver. Nunca matei um judeu, 

nem um não-judeu – nunca matei nenhum ser humano”(ARENDT, 1999, p.33). 

Encontramo-nos em um impasse, enfrentamos um assassino de massa que, de acordo 

com a interpretação do acusado, nunca matara. 

 O cargo ocupado por ele, o de tenente-coronel, era o responsável pelo envio dos 

judeus aos campos de extermínio. Não que Eichmann tivesse alguma espécie de 

aversãopelos judeus, posto que confessou mesmo sentir admiração pelos sionistas11; 

contudo, o que ocorreu com Eichmann foi o que se passou com milhões de sua época, 

“o que afetava as cabeças desses homens que haviam se transformado em assassinos era 

simplesmente a ideia de estar envolvidos em algo histórico, grandioso, único” (Ibidem, 

p.121).Essa percepção foi capaz de amortecer o senso crítico e qualquer julgamento 

moral em torno de suas práticas, de tal modo que afirmou só sentir peso na consciência 

ao não cumprir o que lhe era ordenado. 

 Assim como a suspensão de princípios jurídicos fora implementado pela 

doutrina totalitária12, Eichmann igualmente suspendeu a avaliação do justo e do injusto 

                                                           
11 Aqueles pertencentes ao movimento internacional cujo objetivo maior e defesa empedernida eram a 
criação do estado de Israel. Promoviam estudos de várias esferas acerca da cultura e fé dos judeus. 
12 Agamben defende a tese de que no regime nazista, ao longo de toda sua duração, vigorava o estado de 
exceção. “Logo que tomou o poder (ou como talvez se devesse dizer de modo mais exato, mal o poder lhe 
foi entregue), Hitler promulgou, no dia 28 de fevereiro, o Decreto para a proteção do povo e do Estado, 
que suspendia os artigos da Constituição de Weimar relativos às liberdades individuais. O decreto nunca 



 

64 

 

e implantou em seu lugar um código moral de conveniência, o qual Hannah Arendt 

interpretou como sendo “o imperativo categórico do Reich: aja de tal modo que o 

Fuhrer, se souber de sua atitude, a aprove” (Ibidem, p.153). 

 O traço mais marcante de Eichmann era uma extraordinária superficialidade. 

Mesmo após anos decaído o sistema nazista ele ainda se comunicava através de chavões 

típicos da fala militar, não se expressava sem intermédio de frases de efeito comuns aos 

discursos demagógicos. Eichmann silenciou sua consciência e suspendeu a faculdade de 

julgar em benefício de um sistema que traçava as coordenadas; a ele só cabia obedecer. 

Tornou-se um homem assustadoramente servil13, capaz de contribuir com o maior 

genocídio da história moderna. Decididamente, não estava em jogo uma racionalidade 

disposta a discernir em virtude da moralidade sobre as escolhas e atos. As motivações 

expostas por Eichmann para sua adesão, continuidade e posterior apoio à matança em 

nome do partido não estavam calcadas em fundamentalismo religioso ou separatismo 

racial, mas na entrega incondicional as ideias que lhe estavam à disposição, e que eram 

ratificadas por toda a conjuntura social. 

 Para ele, de início, o ingresso no partido equivaleria à ascensão social, Arendt 

nos diz: 

 

 

De uma vida vulgar, sem significado ou consequência, o vento 
o fizera voar para dentro da História, como ele a compreendia, a 
saber, um movimento contínuo e no qual, alguém como ele – 
um fracasso total aos olhos de sua classe social, da sua família, 
e daí, até aos seus próprios olhos – poderia começar do marco 
zero e ainda fazer uma carreira (ARENDT, 1999,p.157). 

 

 

 Similar a tantas experiências de vida em momentos históricos diversos, a de 

Eichmann, contudo, se singularizava em função de sua co-responsabilidade no 

                                                                                                                                                                          

foi revogado, de modo que todo o Terceiro Reich pode ser considerado, do ponto de vista jurídico, como 
um estado de exceção que durou doze anos” (AGAMBEN, 2004, p. 13-14). 
13 Um exemplo da consciência serviu de Eichmann é ele ter moldado sua constituição moral a ponto de 
pensar que “o pecado imperdoável não era matar pessoas, mas provocar sofrimento desnecessário” 
(Ibidem, p.129). 



 

65 

 

assassinato de milhões. Segundo a filósofa, a massa de pessoas ansiava mais que tudo a 

um fim, um propósito a que dedicar suas existências. Isso se passava bem de acordo 

com a sentença de Nietzsche: “melhor querer nada a nada querer” (NIETZSCHE, 1998, 

p.136). Disso advém questões de cômputo ético de primeira grandeza: é mesmo o 

homem capaz de alijar-se de sua consciência moral outrora amplamente solidificada? A 

partir de quais experiências tornamo-nos indiferentes ao crime? Que tipo de sedução 

captura-nos ao ponto de suspendermos a criticidade e aderirmos inflexivelmente a 

códigos de conduta independente de sua diretriz? Todavia, são questões ainda não 

suficientemente analisadas pela ética e filosofia política. 

 Ao resgatarmos o momento histórico do antigo tenente-coronel e a condição do 

homem de massa a que panorama chegamos? De modo recorrente, encontrava-se a 

fragmentação de vínculos sociais que dessem sustentação e fincassem nos indivíduos a 

sensação de pertença a uma comunidade. Havia uma carência de sentimentos a 

estimular propósitos e a tecer redes de preocupações necessárias à vida humana. Uma 

vez que nada restava à massa senão à própria vida - tendo em vista o momento de 

extrema dificuldade, desemprego e inflação exorbitante herdados do final da Primeira 

Guerra mundial - sacrificavam e reduziam o direito a expectativas e aspirações, que 

move cada vida em sua singularidade.  “O mesmo destino, com monótona, mas abstrata 

uniformidade, tocava grande número de indivíduos. A consciência da desimportância e 

da dispensabilidade deixava de ser a expressão da frustração individual e tornava-se um 

fenômeno de massa”(ARENDT, 1989, P.365).  

 Nádia Souki ao submeter à crítica a escolha de Arendt de relatar o caso 

Eichmann(ou seja, trazê-lo à memória para depois julgá-lo), foi ao encontro da biografia 

do acusado, de seu tempo, e assim conclui: 

 

 

Eichmann é o paradigma do homem contemporâneo, este 
homem que é prisioneiro da necessidade, é o animal 
laboransque tem apenas uma vida social “gregária”, pois perde 
toda noção de pertinência a um mundo que é o lugar onde, 
outrora, a palavra e a atividade livres dos homens se 
conjugavam. A vida social de “massa”, mas sem mundo devora, 
ao mesmo tempo, a vida privada e a vida política estreitada 
desse homem, até apagar todo espaço político. O homem da 



 

66 

 

modernidade conhece, assim, o isolamento, que é o impasse 
para o qual são conduzidos os homens, a partir do momento em 
que a esfera política de sua vida comum é destruída. Soma-se a 
isso o desenraizamento, que cria a desagregação das relações 
humanas (SOUKI, 1998, p.94-95, grifo nosso). 

 

 

 Por intermédio da ênfase presente em diversos ensaios sobre o período entre a I 

e a II Guerra Mundial sobre a particular desagregação social, devalores, crenças e 

adesões que envolviam o contorno social, constatamos que estes 

elementosinvariavelmente em muito influenciavam os temporâneos. Talvez mesmo haja 

um grau de proporcionalidade entre o sentimento de impotência de uma comunidade, 

povo ou nação e a facilidade a adesão à ideologias circulantes. Ou no mínimo, menos 

oposição às mesmas. “Eichmann contou que o fator mais potente para acalmar sua 

própria consciência foi o simples fato de não ver ninguém, absolutamente ninguém, 

efetivamente contrário à Solução Final” (ARENDT, 1999, p. 133). 

 É difícil negar, quando não contraproducente, o quão o enredo social no qual nos 

assentamos nos influencia. Dele descende nosso tato artificial-naturalizado do como do 

ser gente. A consciência de uma (des)aliança entre o registro valorativo do social e o 

individual, assemelha-se a uma cissãoinapagável na sensação de pertencimento - a uma 

cultura. Aquilo sem o que, não seríamos, humanamente mundanos. 

 Desta feita, o apontamento de Eichmann de que não encontrava oponentes à 

Solução Final – apesar dele saber que de início apenas um grupo bastante reduzido, no 

quadro militar, conhecia o encaminhamento dos prisioneiros ao extermínio; apesar de 

estar cônscio de que o próprio Hitler sofrera atentados dentro mesmo do circuito 

militar;apesar de saber que os primeiros a serem eliminados pelo regime tivessem sido 

portadores de doenças consideradas irrecuperáveis, os caracterizados como anormais e 

os presos políticos do regime; e, principalmente, apesar de saber que onde impera a 

morte como disciplina à oposição, o consentimento pode vir do medo, e não da filiação 

à causa - não é de se desconsiderar. Afinal, se não podemos receber sem incômodo o 

dito de que desconhecia quem se opusesse ao sistema, não podemos deixar passar por 

irrelevante a força dos milhões em uníssono a bradar “Heil Hitler”; a ascenção 

apoteótica de Hitler de chanceler a ditador; a concordância e exaltação de grandes 



 

67 

 

pensadores à aplicação das diretrizes nazistas; a crença que parecia ser espontânea de 

milhões de alemães em seu líder e a promessa de um novo destino a Alemanha. 

 É possível até mesmo que se pense que de tão impregnada as ideias 

propagandeadas pela ideologia nazista os indivíduos estavam que o passo de 

afastamento e juízo sobre a antiga adesão não foi caminho indispensável de todos, quiçá 

nem mesmo da maioria, mesmo ocorrido o término da guerra. Ao contrário, anos 

consequentes passados (momento em que o mea culpa era esperado pela comunidade 

internacional) a tentativa de punir os máximos culpados fez abrigo na inércia e na 

indiferença.  

 

 

A atitude do povo alemão quanto a seu próprio passado, sobre o 
qual os especialistasna questão alemã haviam se debruçado 
durante quinze anos, não poderia ter sido demonstrada com 
mais clareza: as pessoas não se importavam com o rumo dos 
acontecimento e não se incomodavam com a presença de 
assassinos à solta no país, uma vez que nenhuma delasiria 
cometer assassinato por sua própria vontade; no entanto, se a 
opinião pública mundial – ou melhor, aquilo que os alemães 
chamavam de das Ausland, reunindo todos os países 
estrangeiros num único substantivo – teimavae exigia que 
aqueles indivíduos fossem punidos, estavam inteiramente 
dispostas a agir, pelo menos até certo ponto(Ibidem, p.27). 

 

 

 A afirmação acima demonstra aproximação da interpretação de Eichmann sobre 

sua conduta e a alienação a um regimento explicar inteiramente os atos, mesmo que 

atrozes, daí decorrentes. Eichmann preparava toda a situação para o transporte de tantos 

quanto podia para os campos de concentração, sabedor pleno da matança que a isso 

seguiria; no entanto, como só cumpria ordens, nunca matara. Já a interpretação de 

parcela significativa da população alemã alegava que aqueles assassinos – os que 

planejavam e os que executavam – eram assassinos de ocasião. Ao não estarem mais 



 

68 

 

sob as ordens da lei que os orientava a matar, jamais reincidiriam. Ambos creditavam às 

leis o assassínio, logo, a responsabilidade dos executores era expiada14. 

 Por certo Hitler apossou-se de uma soberania administrativa incompatível com a 

lei que, inicialmente, confirmou seu poder, levando alguns a definir que seu comando 

estava acima de qualquer lei no Terceiro Reich. Diante disso, como bons cumpridores 

da lei, aqueles que o seguiam estavam rigorosamente no campo da moralidade a qual, 

em regra, tem como um dos fins a valoração da obediência como benéfica e salutar. 

Esse mesmo pressuposto, além de simplificar essa problemática oferecendo uma total 

coincidência entre lei e moralidade, ainda assim carece de firmeza argumentativa para 

solucionar a questão de como um erro histórico desmesurado não passível, porém, a 

implicação de culpa da maioria de seus executores, visto que estavam sob a batuta da 

lei.  

 Uma vez isentos do artifício persuasivo que une indelevelmente a lei ao ethos de 

um povo, deparamo-nos principalmente nas sociedades tidas por complexas com um 

amplo afastamento da maioria dos indivíduos de uma participação ativa no que tange ao 

destino jurídico-político de sua coletividade.  Sendo assim, enxergar a lei como 

resultante de um acordo político entre iguais nas sociedades modernas, para daí ter 

raízes na moralidade, é solo insustentável em nosso tempo. Isso não quer dizer que uma 

lei, ainda em nosso tempo, não possa ter como fundamento o campo moral, ou ético, se 

tomarmos os termos por idênticos. A não aceitação da ideia de que necessariamente 

toda lei está pautada em condições éticas que a fomenta, deve ter por consequência 

última que, lei e justiça não pertencem necessariamente à mesma conjugação.  

 A dificuldade da defesa tanto de Eichmann e dos demais participantes da 

Solução Final quanto da opinião pública alemã relatada nas seções precedentes, 

consiste, ao nosso ver, em dois pontos decisivos: 1. os envolvidos com os desmandos do 

regime nazista não nasceram sob a experiência simbólica desse tipo de segregação, no 

qual o valor à vida não fosse absoluto em si mesmo e sim à mercê de variações de 

correntes ideológicas a cooptar seus membros, aquelas pessoas eram provenientes de 

                                                           
14 Nem toda literatura sob o período pós-nazismo na Alemanha compactua com esta afirmação. Mesmo 
Arendt no artigo “Responsabilidade pessoal sob a ditadura”, posterior ao citado acima, em um momento 
da narrativa transcreve que tem sabido de uma culpa que paira sobre parte da população jovem alemã pelo 
ocorrido aos judeus na II Guerra Mundial. Ponto em que ela trata de discordar veementemente, pois 
anuncia que “onde todos são culpados ninguém o é” (ARENDT, 2004, p.83) e diz mais: “Em termos 
morais, é tão errado sentir culpa sem ter feito nada específico quanto sentir isenção de toda culpa quando 
se é realmente culpado de alguma coisa" (Ibidem, p.90). 



 

69 

 

um mundo que lhes ensinara a estabelecer valores sobre as coisas e pessoas e onde a 

atividade de matar era execrada pela prática comum; 2. Portanto,decorrente do primeiro, 

não poderiam tratar de seus juízos de valor como eximidos do dever de avaliar as 

normas que os regiam, no final das contas, não deveriam ter se permitido a irreflexão. 

Sobre Eichmann: 

 

[...] ele havia ajudado um primo meio-judeu e um casal judeu 
em Viena por quem seu tio interviera. Essa incoerência ainda o 
deixava um tanto incomodado, e quando foi interrogado a esse 
respeito, ficou abertamente apologético: ele havia “confessado 
seus pecados” a seus superiores. Essa atitude intransigente em 
relação ao desempenho de seus deveres assassínios condenou-o 
mais do que qualquer outra coisa ao olho dos juízes, o que era 
compreensível, mas a seus próprios olhos era exatamente ela 
que o justificava, assim como antes silenciara a consciência que 
pudesse lhe restar. Sem exceções – essa era a prova de que ele 
havia agido sempre contra seus “pendores”, fossem eles 
sentimentais ou inspirados por interesse, em prol do 
cumprimento do “dever” (Ibidem, p.154, grifo da filósofa). 

 

Ainda: 

 

[...] vi a coisa mais horrível que já havia visto na vida. O 
caminhão estava indo para um buraco aberto, as portas se 
abriram e os corpos foram jogados para fora, como se ainda 
estivessem vivos, tão moles estavam seus membros. Eram 
jogados no buraco, e ainda consigo enxergar um civil extraindo 
dentes com um boticão. E fui embora- saltei para o carro e não 
abri mais a boca. Depois dessa vez, podia ficar sentado durante 
horas, ao lado de meu chofer sem trocar uma palavra com ele. 
Ali, me bastou. Eu estava acabado. Só me lembro que um 
médico de avental branco me disse para olhar por um buraco do 
caminhão enquanto eles ainda estavam lá dentro. Eu recusei. 
Não podia. Tinha de desaparecer (Ibidem, p. 103). 

 

 É possível, como anteriormente relatado por Eichmann, que para a realização da 

missão a qual foi incumbido não tivesse nutrido de aversão ou, pelo menos, desafeto 

pelos judeus de modo geral ou por algum em particular, mas que a tenha feito 



 

70 

 

obrigatoriedade das leis que cumpria, isto é, as ordenanças de Hitler. Finda a Guerra e 

anos transcorridos do seu julgamento parecia a Eichmann ainda difícil de entender 

precisa e totalmente o motivo de sua condenação. Como defesa sua sustentava o fato de 

que livrara três judeus dos campos, mesmo que isso tenha lhe custado pesar na 

consciência de modo que para livrar-se do desconforto teve que expurgar pela fala o 

mal-estar que tinha consigo. Sim, perante seus superiores, confessou o crime – havia 

licenciado à vida três judeus. 

 Embora, quase que contraditoriamente à alegação da falta de entendimento sobre 

o porquê de sua pena, tivesse revelado que deveria sim ser levado à morte como 

exemplo, para que os jovens alemães não carregassem uma culpa que não lhes cabia. O 

máximo da incompreensão do sentenciado traduzia-se no fato de que 

 

[...] para o sistema legal nazista então existente, não fizera nada 
errado; de que aquelas acusações não constituíam crimes, mas 
“atos de Estado”, sobre os quais nenhum outro Estado tinha 
jurisdição [...] de que era seu dever obedecer e de que, [...] 
cometera atos pelos quais “somos condecorados se vencemos e 
condenados à prisão se perdemos” (Ibidem, p. 33, grifo da 
filósofa). 

 

 Não é socialmente estranha a ideia de que o universo militar tão bem aparelhado 

com hierarquias, regramentos, disciplina e obediência é favorável à promoção 

derenúncias a questionamentos e aauto-explicação da importância e necessidade da 

feitura de alguns atos. Sabemos que a hierarquia introjeta em cada um o dever a que 

deve perpetuamente estar obrigado e dificilmente dá subsídio à noção da integridade e 

da justiça das atividades desempenhadas. E, no entanto, pelo que anteriormente 

analisamos, a despeito da singularidade da esfera militar, não reconhecemos o mesmo 

tipo de adesão sem parâmetros comparativos sugerida por Eichmann. 

No entanto, soa estridente o número de pessoas que cederam a mesma 

incapacidade de pensar, a se unira massificação alienante e altamente segregadora. A 

atrocidade cumprida pelo nazismo nos dá uma dimensão bastante clara de até onde 

podemos chegar delegando a outrem a atividade que por função e natureza é 

intransferível: o pensar. Eichmann protegia-se da amplitude a que poderia chegar seu 



 

71 

 

raciocínio limitando-se sempre a dialogar por intermédio de frases pré-fabricadas e 

chavões. Com isso, livrava-se da tentação de não ceder ao regime quanto de vir a 

escutar algum alerta da própria consciência. Enfim, abdicou da fala e da escuta livres 

em nome de um mundo no qual acreditou que viveria sem precisar compreender para 

viver – apenas obedecer. Protótipo de animal laborans cujo cumprimento da vida 

estende-se longe da criação de um mundo no qual se sentisse partícipe e co-produtor da 

mundanidade. A bem dizer, um mundo construído também por suas obras. 

Em páginas precedentes trouxemos à reflexão as seguintes interrogações: “é 

mesmo o homem capaz de alijar-se de sua consciência moral outrora amplamente 

solidificada? A partir de quais experiências tornamo-nos indiferentes ao crime? Que 

tipo de sedução captura-nos ao ponto de suspendermos a criticidade e aderirmos 

inflexivelmente a códigos de conduta independente de sua diretriz?”. 

O caso Eichmann compromete-nos a uma tentativa de respostas a partir dele, 

sem pretender elevá-lo a universal, nem desprezando o particular que nos foi 

apresentado. O ex-tenente-coronel do regime nazista possuía em seu passado um 

histórico completamente de acordo com os padrões éticos e morais da sociedade. Sem 

nenhuma marca de violência, deszelo para com os seus ou para quem dele precisasse. O 

tipo de pessoa a quem facilmente se credita ser judicioso e bondoso. Por conseguinte, 

não seria errônea a análise de que Eichmann possuía um senso moral anterior ao regime, 

e em prol deste privou-se daquele. 

Por ordem da segunda e terceira questão: “A partir de quais experiências 

tornamo-nos indiferentes ao crime? Que tipo de sedução captura-nos ao ponto de 

suspendermos a criticidade e aderirmos inflexivelmente a códigos de conduta 

independente de sua diretriz?”. De acordo com a interpretação do caso 

Eichmannpodemos distinguir dois tipos de indiferença ao crime. Uma em que a 

familiaridade com a ação já não provoca sequer desconforto (seja físico ou moral); outra 

é a indiferença por não ser ato isolado, há continuidade, permanência, mas, ainda assim, 

o pendor maior de quem age seria para a não realização, como nos pareceu ser o caso de 

Eichmann. Sua vida ganhou significado dentro do sistema de Hitler, sentia-se 

transformador da história. Por intermédio dessa vitória pessoal em conjunto com o 

código de conduta do partido encaminhou sua existência à obediência irrestrita, que 

durante tempos tanto lhe dera em satisfação. 



 

72 

 

 

3.  O regime totalitário e a produção da banalidade do mal 

 

A perspectiva da filósofa de Königsberg ao empreender análises sobre a política 

de seu tempo foi profundamente modificada no que concerne ao conceito do mal pela 

apreciação do julgamento de Eichmann. Longe de um avizinhamento entre uma visão 

teológica do conceito sobre o mal15, a filósofa partia do solo onde pisamos, dos móbiles 

a gerar categorizações em raças, grupos marginalizados, apátridas. Portanto, sua leitura 

acerca do mal ocupava unicamente a esfera política. 

Segundo Arendt, o colapso moral inaugurado pelo fenômeno totalitário produziu 

uma profunda cisão na tradição, haja vista que, os padrões morais e as categorias 

políticas que compunham a continuidade histórica da tradição ocidental se tornaram 

inadequados não só para fornecerem regras para a ação, mas também para fornecerem 

respostas às questões que eram feitas. 

 

Com a derrocada da tradição, que indica e fundamenta o agir, as 
ações humanas tornam-se sem justificação no momento de 
engendra-las. Ou seja, sem a tradição, as ações perdem o apoio 
e as indicações do como devem ser levadas a cabo. Com isso, os 
atos, ou assuntos humanos, perdem sua dignidade e grandeza. 
Gera-se assim, em nível subjetivo, a perda do fundamento do 
mundo, do sentimento de permanência e segurança, não do 
mundo fatual, mas de sua esfera teórica, aquela do pensar, do 
situar-se frente às questões, compreendendo-as e sabendo como 
agir. As confusões teóricas acabam por atingir os fatos 
concretos, pois estes são o espelho das ações humanas. Esse 
estado de coisas ameaça as novas gerações, causando o 
esquecimento, e com ele perdendo-se a dimensão de 
profundidade na existência humana, pois não mais podendo-se 
recorrer às experiências autênticas e incontestes comuns a 

                                                           
15Para Arendt, o pensamento filosófico sobre a maldade humana poderia ser condensado como se 

segue: “Segundo a nossa tradição, toda a maldade humana é explicada quer pela cegueira e ignorância 
humanas, quer pela fraqueza humana, a inclinação à ceder à tentação. O homem – assim diz o argumento 
implícito, não é capaz de fazer o bem automaticamente, nem de fazer o mal deliberadamente” (ARENDT, 
2004, p.143). 

 



 

73 

 

todos, os próprios termos autoridade e passado perdem seu 
sentido (SCHIO, 2006, p.33, grifo da filósofa). 

 

Em vista do passado e da autoridade da tradição como um todo não nos fornecer 

mais paradigmas confiáveis à ação, Arendt assumiu a tarefa de investigar o mal por 

meio de seus efeitos. 

De início, enxergou que o chocante e o controverso é saber que milhões foram 

mortos não por razões impostas pela necessidade ou utilidade dentro da engrenagem, 

esses milhões de seres humanos, foram, alarmantemente, considerados supérfluos.  

 

O extermínio de povos inteiros já ocorrera na Antiguidade, bem 
como na civilização moderna. Esse cerne moral apenas é 
atingido quando percebemos que o fato se deu dentro da 
estrutura de uma ordem legal, e que a pedra fundamental dessa 
“nova lei” consistia no comando “MATARÁS” [...] E esses atos 
não eram cometidos por bandidos, monstros ou sádicos loucos, 
mas pelos mais estimados membros da sociedade respeitável 
(ARENDT, 2004, p.105). 

   

  Frente a tais questões, uma nova interpretação sobre o fenômeno do mal 

foi erigida a partir do pensamento de Hannah Arendt. Nela, o mal advém da 

superficialidade dos homens de massa, da abstinência da atividade de pensar e da 

adesão irrestrita a códigos de conduta, independentemente de suas prescrições. O fato 

histórico cujo enredo fomenta o seu pensamento é o surgimento de governos 

totalitaristas16, sendo este o promotor da conversão de paradigmas éticos e morais 

tradicionais em nebulosas normas de conduta que já não garantiam a respeitabilidade à 

pluralidade humana, e que mostraram-se, assim, frágeis, insuficientes e nefastas. 

 Segundo Arendt, o totalitarismo emerge com peculiaridade no campo da 

política, uma vez que esfacelou acordos bem fincados no que chamamos de modos de 
                                                           
16 Embora sempre que Hannah Arendt mencione os ‘governos totalitaristas’ ela se refira tanto à sua 
vertente nazista quanto stalinista, a título de maior enquadramento do recorte que fiz do tema, trato 
unicamente do totalitarismo em sua vertente nazista. É válido tocar na diferenciação que a filósofa faz 
entre Totalitarismo e outras formas de governo arbitrárias, sendo aquele um mecanismo total de 
desagregação não só política, mas também da vida privada, enquanto os demais governos, ainda que 
sanguinários, imprimiam ofensas e extermínio contra, exclusivamente, inimigos políticos, tampouco 
utilizavam da burocracia, da ideologia e do terror como marcas distintivas do regime. 



 

74 

 

governo. Baniu o diálogo, a persuasão e a escuta originárias do social. Ainda que 

comparado com regimes ditatoriais, o regime em questão avança incomparavelmente 

em extensão de domínio. Posto que devasta não apenas o espaço público, mas 

igualmente aniquila a possibilidade e autodomínio em sua tentativa de controle global.  

 É válido perceber como a filósofa entende a anunciação do totalitarismo no 

contexto da Alemanha nazista. Em seu escrito “Origens do totalitarismo” Arendt 

destaca que o termo “origem” aí expresso não confirma a intenção de dados essenciais 

por obra dos quais o totalitarismo veio à tona. Houve uma relação de convergências, 

mas não uma linearidade histórica cujo curso final inevitavelmente se cristalizaria em 

governo totalitário. 

 Nosso propósito, neste escrito, não é identificar os acontecimentos históricos que 

em acordo possibilitarem a irrupção do totalitarismo. Por isso, poremos de lado esta 

análise para nos prestarmos à leitura de parte do funcionamento do regime e sua prática 

de desfiguração daquilo que frequentemente chamamos política. Em síntese, trataremos 

da forma utilizada pelo sistema totalitário para combater o espaço comum da 

convivência entre os homens, dito de outra maneira, procuraremos identificar os 

recursos os quais uma vez operacionalizados, retira do humano a virtude de ser político. 

 Arendt nos alerta de que a implementação da homogeneidade entre os homens é 

uma das finalidades do sistema. Esse quesito é maximamente facilitado pela 

massificação dos seres atomizados. Os seres atomizados carecem de vínculos que 

estreitem suas vidas às outras, essa sensação de ser fragmentado é o gerador de 

conglomerados humanos insensíveis a propósitos que os unam, ou seja, homens 

massificados. “As massas não se unem pela consciência de um interesse comum e falta-

lhes aquela específica articulação de classes que se expressa em objetivos determinados, 

limitados e atingíveis” (ARENDT, 1989, p.355). 

 Face a desagregação e superfluidade, o regime produzia e planfetava verdades 

modificadoras de mundo, seduzia a massa com sua propaganda ideológica, além de, 

contraditoriamente, amedrontá-la por meio do terror. Inflava na população o resgate de 

um nacionalismo anteriormente perdido, a crença de um destino histórico de grandeza e 

a distinção incomparável de uma raça. Como fato sabemos da adesão de milhões aos 

enunciados da propaganda nazista. Uma nova realidade foi criada para o atendimento 



 

75 

 

dos propósitos nazistas. O regime de Hitler foi eleito pela massa como o único veículo 

capaz de soerguer a Alemanha e as esperanças individuais, sobretudo.    

 Em face às descobertas aterradoras das consequências do regime alemão, Arendt 

atribuiu àquele mal raízes ontológicas, insuprimíveis. A este nomeou de mal radical17. 

“Podemos dizer que esse mal radical surgiu em relação a um sistema no qual todos os 

homens se tornariam igualmente supérfluos” (Ibidem, p.507). 

 Reiteradamente Arendt pontua que o exercício do poder na maquinaria de guerra 

totalitária fez apresentar-se a crença de que tudo é possível, até o horror supremo. Tudo 

tornou-se praticável: dado que a vida perdeu significância, estava postulado a licitude 

do assassínio, qualquer coisa mais poderia ser aniquilada. O mal radical, acreditava 

Arendt, anunciou todas as aberrações como possível ao mundo, até mesmo a completa 

extinção humana. Este mal é “não-punível no sentido de que nenhuma punição pode ser 

adequada ou mensurada; ele é não-perdoável; e se enraíza em motivos tão baixos a 

ponto de estarem além da compreensão humana” (ARENDT apud YOUNG-BRUHEL, 

1997, p. 327). 

 Ao relatar o caso Eichmann, a filósofa entrou em contato com um dos 

responsáveis pelo assassinato de milhões de pessoas. Não é raro se deixar levar pelo 

imaginário e representar o acusado como alguém portador de vocação espontânea à 

perversidade, falta de escrúpulo e congêneres. Todavia, ao escutar o interrogatório de 

                                                           
17 Os estudiosos da obra de Hannah Arendt entram em acordo ao apontar a influência kantiana e de seu 
mal radical sobre a filósofa. Sobre a influência kantiana Sônia Maria Schio nos esclarece: “Em Kant, o 
mal é entendido como aversão à lei moral. Ou seja, os seres humanos racionais, podem utilizar bem ou 
mal seu livre-arbítrio, seu poder de escolha, sendo que ambos, o arbítrio e a possibilidade de escolha, não 
são nem bons nem maus. Nesse sentido, o sujeito é responsável por ser bom ou por ser mau, tendo em 
vista que ele pode escolher o que deseja ser e fazer mediante a vontade livre por ele possuída. O bem, 
nessa perspectiva, é a harmonia do livre arbítrio com a lei moral, e o mal, seu contrário, não podendo 
haver indiferença quanto à lei moral. Nesses termos, ou ela é seguida, e surge o bem, ou ela é rejeitada, 
originando o mal. E não há como os agentes, possuidores de liberdade e de vontade, se esquivarem a essa 
condição.  
Ainda nessa temática do mal, Kant faz uma distinção, embora tênue, entre a propensão que os homens 
possuem para o mal moral em contraposição à disposiçãopara o bem que eles portam. A propensão para o 
mal é inata, e é explicada como fundamento subjetivo da possibilidade de uma inclinação, isto é, os seres 
humanos tem a capacidade para desviar-se das máximas da lei moral e, por esse motivo, praticam o mal. 
Dessa forma, fica excluída a possibilidade de o mal originar-se na sensibilidade, pois esta não possui 
qualquer poder de comando, apenas envia suas inclinações, seus desejos, para a vontade de levá-las a 
cabo ou não. O mal também não provém da razão, pois esta, segundo Kant, possui uma disposição para o 
sentimento moral. Nesse sentido, na liberdade e na vontade residem as possibilidades de opção pelo mal. 
Há, em contraposição, uma disposição para o bem no ser humano. Ele possui “tanto as partes 
constituintes necessárias como as formas de sua conjunção para ser um tal ente bom. A partir dessa 
disposição, somente ele a poderá corromper, e o fará voluntariamente, por ser livre. O mal é radical, 
então, porque corrompe o fundamento de todas as máximas, fazendo-o desleal consigo próprio e, por 
consequência, com os outros” (SCHIO, 2006, p.65-66). 



 

76 

 

Eichmann, Arendt não pode permanecer com a ideia do mal absoluto, radical. O réu de 

então, sua biografia, estilo de vida e aspirações só a levava a uma extraordinária e 

desmedida superficialidade. Daí a ultrapassagem do mal radical àbanalidade do mal? 

 Em definitivo, Arendt desenvolve o conceito de banalidade do mal. Este não 

tem por finalidade diminuir o chocante de seus atos, nem o quão hediondo foi todo o 

regime totalitário, mas, tão-somente, apontar que a barbárie e a matança aos judeus, 

ciganos e inimigos políticos não foi só praticada por quem nutria por eles ódio 

obstinado. A imensa engrenagem das fábricas da morte assim como todo o sistema 

totalitário era formado também por pessoas que aderiram incondicionalmente ao sistema 

por pura irreflexão, pelo danoso distanciamento do pensamento – por isso, nestes 

termos, o mal não possui grandeza, nem uma força demoníaca, é, exclusivamente, 

banal. O mal sai de uma possível dimensão teológica ou psicológica para fincar-se 

exclusivamente no âmbito político.  

 

 

3.1 Antes dos campos de concentração: ideologia e terror totalitários 

 

 

No totalitarismo a dissimulação não é um artifício com fins de ocultação desta 

ou daquela manobra política. Nele, as estratégias de enganação e de encenação da 

mesma tem importância de regra fundante do Estado. As montagens ideológicas 

abordavam demandas indispensáveis, tais como, a necessidade da massa de estabelecer 

teias sociais de amparo a suas vidas e a propagação da crença na verdade do partido 

como um elemento de conforto às incertezas.“A mentira totalitária é política, ou seja, é 

uma ferramenta do Estado” (SCHIO, 2006, p.41).  

De acordo com a estratégia que planejava o desenvolvimento do totalitarismo, 

no momento em que seus desbobramentos últimos não eram de conhecimento público, o 

grande recurso a ser utilizado para a sedução das massas era a propaganda. “Entretando, 

é apenas uma vez que este apoio esteja garantido [o das massas], e uma vez que a 

oposição tenha sido liquidada, que a propaganda assume seu verdadeiro potencial 



 

77 

 

ideológico e passa a conformar a realidade às suas próprias premissas” (DUARTE, 

2000, p.54). 

Para dar vazão à potência totalitária, o movimento totalitário18, era beneficiado 

pela fragmentação da sociedade de massa – e, ao mesmo tempo,a intensificava - criando 

blindagens protetivas contra a realidade e estimulando os populares a unir-se ao seu 

projeto, caso em que, as pessoas eram sempre e a cada vez encorajas a estar em um 

grupo, mas não eram autorizadas a participar dele. Visto que entendemos “participar” 

como a possibilidade de uma singularidade contribuir para o desenlace das decisões do 

grupo. As ideias eram pré-fabricadas, e aos olhos de todos deveriam carregar um 

sentido de necessidade histórica.  

 Arendt é da opinião de que a propaganda totalitária tal como outros 

mecanismos de poder do regime debatido, minava o embasamento dos indivíduos na 

intersubjetividade, no mundo compartilhado em que se sabe ampla ou restritamente de 

percepções de mundo alheias. A intersubjetividade é mantenedora de graus de 

aproximação da realidade comum, ou seja, o regime estimula(quando não ordena) a 

perda de mediação entre uns e outros a formar um “senso comum”. Ao suprimir a esfera 

pública, a realidade comum onde os homens decidem por si, o totalitarismo estremecia 

também a pertinência de antigas crenças, posto que elas não recebem mais o incentivo ou 

aplicabilidade num mundo plural19. O conjunto das coisas e fatos passam por um crivo 

hermenêutico antes de serem lançadas como acontecimento, a verdade não está entre a 

vida e os discursos que lhe fazem justiça, mas entre o crivo hermenêutico do partido e a 

seleção que advir20. Assim, Arendt observa: “o objetivo da educação totalitária nunca 

                                                           
18 O movimento totalitário é o precursor do regime totalitário. Momento em que existia o empenho de 
conquistar o grande público ao ideário nazista. Desde esta fase de sua existência, o movimento já 
continha em seu bojo ideias de superioridade da raça ariana e a derrocada dos judeus (ARENDT, 1989). 
19 Um dos aspectos cruciais em função dos quais o totalitarismo foi considerado pela autora como uma 
forma de dominação sem precedentes na história ocidental diz respeito, portanto, à sua inédita capacidade 
de destruição do “mundo comum”, da “intersubjetividade” e do “senso comum”, provocando com isso a 
dissolução das próprias condições de percepção e compreensão da realidade.(DUARTE, 2000, p.60, grifo 
do autor)   
20 Isso bem é expresso no documentário “Arquitetura da destruição” no qual os artistas judeus tem suas 
obras estigmatizadas por arte degenerada, “além de que todas as calamidades que assolaram à  
Alemanha, em particular o bolchevismo cultural, eram vistas como tendo sido instigadas pelos judeus. A 
ofensiva contra a arte moderna tinha caráter higiênico. Segundo eles [os nazistas], as obras dos artistas 
modernos mostravam sinais de doença mental de seus criadores [...] ligavam degeneração com perversão 
artística”. Em 1937 o partido nazista estreou um filme que deveria ser exibido em todos os cinemas da 
Alemanha em cujo discurso repercutia o ideal nazista de pureza racial, “Tudo o que é inviável na 
natureza, perece. Nós, humanos, pecamos contra a lei da seleção natural nas últimas décadas. Não só 
aprovamos formas de vida inferiores, mas encorajamos sua propagação. Essas pessoas doentes são assim. 
Hoje as pessoas saudáveis vivem em guetos e casebres. Porém foram construídos palacetes para os loucos 



 

78 

 

foi insuflar convicções, mas destruir a capacidade de adquiri-las” (ARENDT, 1989, 

p.520). 

E quando vacila a busca por apegar-se a antigas ou a novas crenças, apresenta-se 

à mão a propaganda,esta com pretensão de lançar a verdade, algo a explicar o porquê 

dos acontecimentos, em que desvio se operaram as mazelas do tempo vivido, e, 

sobretudo, revelar o caminho da ascensão da cultura, da nação, da raça – arianas; de 

sorte que, correntemente a não inusual distorção ideológica sobre os fatos promoveu 

ilimitado apoio ao nazismo. 

 Outro elemento concorrente para a excepcionalidade do governo 

totalitário é o isolamento. Prestar-se ao anonimato em demasia desfigura a força que os 

homens só tem em associação; o isolamento infla a impotência e desalenta a ação 

política. Faz de todos nós, qualquer. O isolamento, para a filósofa, não diz o mesmo que 

solidão. O isolamento é a destruição (ou encaminhamento para) da esfera humana 

correspondente à atuação em conjunto tendo em vista interesses comuns. Porém, o 

componente do isolamento na vida humana não possui apenas tributação negativa. Um 

tipo de fabricação humana, obra do homo faber, é obtida unicamente quando apartamo-

nos dos interesses comuns e dirigimo-nos completamente à criação. O isolamento se dá 

como problema no momento em que a liberdade humana está sob custódia. 

Todavia, se o isolamento é a mola propulsora de desmandos de governos 

totalitaristas, em razão de referir-se ao terreno da vida política significa que aí a solidão 

refere-se à vida humana como um todo (ARENDT, 1989). A solidão, para a filósofa, é 

uma das mais radicais experiências humanas, pois traz consigo instantes de não 

pertencimento ao mundo, momento em que você é o mundo e o mundo é você. A 

fragmentação da sociedade potencializa a solidão, não raramente temerosa para os 

homens e que mesmo por isso é incumbida de função na política totalitária. 

 A solidão politizada não é equalizada ao estar só, dado que o estar só pode estar 

“acompanhado de si mesmo”, como no dito de Catão relatado por Arendt (1989), 

“nunca ele esteve menos só do que quando estava sozinho [...] enquanto na solidão, sou 

realmente apenas um, abandonado por todos os outros[até por si mesmo, estando 

                                                                                                                                                                          

[...] o povo alemão mal sabe a extensão dessa peste. [...] são inferiores a qualquer animal.” Segundo o 
documentário, dito de Hitler: “Sinto-me como um Robert Koch da política, ele descobriu um bacilo e 
modificou a medicina, eu expus o povo judeu como uma bactéria que destrói a sociedade”(COHEN, 
Peter. Arquiteturada destruição. 1992). 



 

79 

 

suprimido o ser dialogal do si consigo mesmo]” (Ibidem, p.528). Em face ao isolamento 

e a solidão se torna absolutamente alarmante o destino da sociedade, pois, mais 

vulnerável a ideologias doutrinárias. 

Para que a significação da palavra ideologia na contextura arendtiana não seja 

alojada em um campo interpretativo maior sem a referência que lhe cabe, vejamos: 

 

Uma ideologia é bem literalmente o que o seu nome indica: é a 
lógica de uma ideia. O seu objeto de estudo é a história, à qual a 
“ideia” é aplicada; o resultado dessa aplicação não é um 
conjunto de postulados acerca de algo que é, mas a revelação de 
um processo que está em constante mudança. A ideologia trata 
o curso dos acontecimentos como se seguisse a mesma “lei” 
adotada na exposição lógica da sua “ideia”. As ideologias 
pretendem conhecer os mistérios de todo o processo histórico – 
os segredos do passado, as complexidades do presente, as 
incertezas do futuro – em virtude da lógica inerente de suas 
respectivas ideias (ARENDT, 2000, p.521). 

 

 A propaganda ideológica do governo totalitário nazista atingia a massa por dar 

razões aos problemas que enfrentavam, dizendo-lhes até mesmo o inimigo a se 

combater. Os eventos ou a eventualidade dos fenômenos foram ordenados como leis 

(universais), retirando o inopinado da história. Deste modo, para a massa, o universo de 

discurso propagandístico apresentava coerência, estruturação lógica, planejamento e 

veracidade21. Ou seja, uma sedutora ficção diametralmente oposta à realidade da 

Alemanha pós-guerra. 

 A ideologia não atua sozinha na manutenção da novidade do regime;em posição 

estratégica une-se ao terror a fim de formar as condições sine qua non para a existência 

do governo totalitário. 

 

                                                           
21

 “Os próprios governantes não afirmam serem justos ou sábios, mas apenas executores de leis históricas 
ou naturais; não aplicam leis, mas executam um movimento segundo a sua lei inerente. O terror é a 
legalidade quando a lei é a lei do movimento de alguma força sobre-humana, seja a Natureza ou a 
História” (Ibidem, p.517). 



 

80 

 

O terror, como execução da lei de um movimento cujo fim 
ulterior não é o bem-estar dos homens nem o interesse de um 
homem, mas a fabricação da humanidade, elimina os indivíduos 
pelo bem da espécie, sacrifica as “partes” em benefício do 
“todo”. A força sobre-humana da Natureza ou da História tem o 
seu próprio começo e o seu próprio fim individual que é, na 
verdade, a vida de cada homem (Ibidem, p.517). 

 

 Veiculação de “O protocolo dos sábios de Sião”22, “Leis de Nuremberg”23, 

“Noite dos cristais”24, obrigatoriedade aos judeus de usar a estrela amarela em público, 

dentre muitos outros atos de terror, mas, por fim, a experiência máxima a que chegou o 

totalitarismo em sua vertente nazista: campos de concentração, ou fábricas da morte. O 

terror estava a serviço da lógica do Estado, implantava medo contra os “inimigos 

objetivos”, e percebia consequências inelutáveis nos acontecimentos fortuitos e apologia 

incondicional a soberania ariana.  

 Dado que a Natureza ou a História não podiam ser dobradas às manobras 

totalitárias, o governo logo tratou de pretender transformar sua matéria prima: o homem. 

Os tipos considerados anormais pelo filtro médico eram levados ao extermínio;as artes 

deveriam transmitir o perfil a que todo o humano deve aspirar, o clássico; o 

individualismo crescia junto a suspeita coletiva de que todos poderiam tramar contra o 

governo, por isso a necessidade de denunciar, e, ao mesmo tempo, o temor de ser visto 

como alguém, independente das razões(pois no totalitarismo não são exigidas razões 

para matar), danoso `a sociedade. Enfim, a destruição da capacidade de agir. O terror é a 

mecânica utilizada para dar concretude às doutrinas totalitárias e a ideologia a medida 

protetiva contra a criticidade do pensamento. 

 

 

3.2 Campos de concentração, ou a vida que não merece ser vivida 
 

                                                           
22 Texto produzido com fins de propaganda antissemita no qual acusam os judeus de tentativa de domínio 
em escala mundial. Foi produzido pela polícia secreta do Czar Nicolau II, mas sua ampla divulgação foi 
realizada como engenhosidade do regime nazista (ARENDT, 1989). 

23Em 1935 ocorre na Alemanha a promulgação de leis cassam os direitos políticos dos judeus. 

24 Nome dado aos atos de terrorismo contra os judeus em toda a Alemanha e Áustria em 1938. Violência 
contra judeus e o ateio de fogo em lojas e sinagogas foram algumas das ilegalidades do regime. 



 

81 

 

Talvez a mais hedionda dentre as práticas de terror tenha sido submeter vítimas e 

carrascos a um mesmo vínculo, tempo em quealgumas vítimas já não sabiam mais se 

inocentes. Como nos mostra Primo Levi - químico de profissão, mas depois de ter 

vivido a experiência dos campos de concentração foi impelido à escrita - os horrores 

tinham que ser canalizados e os outros deveriam saber até onde o regime de Hitler foi 

capaz.  

Para Levi, uma espécie de “zona cinzenta” unia carrascos e vítimas. Esta era a 

área-posição formada pela delegação de papéis, dos soldados às vítimas. 

 

Não há prisioneiro que não recorde, e que não recorde seu 
espanto de então: as primeiras ameaças, os primeiros insultos, 
os primeiros golpes não vinham dos SS, mas de outros 
prisioneiros, de “colegas”, daqueles misteriosos personagens 
que também vestiam o mesmo uniforme de listras recém-
vestido pelos novatos (LEVI, 2004, p.17). 

 

 Os SS, soldados nazistas, num ardil perspicaz, elegiam alguns dos prisioneiros 

para amedrontar seus companheiros de desventura. Em função disso, as perplexidades 

se anunciavam de múltiplas formas, comprometendo a noção de igualdade entre os 

prisioneiros, falseando para o prisioneiro-algoz sua própria condição; ser obrigado a 

espancar, vociferar, ordenar, àqueles cuja transgressão é a mesma de quem pune: ser 

judeu; ademais, igualmente assustador fora os prisioneiros-algozes ou vítimas-carrasco 

encarnarem tão convincentemente seus papéis. 

 Uma questão facilmente levantada sobre a Alemanha do Terceiro Reich é: por 

que os judeus?Para não vulgarizarmos as nuances do tema com simplificações, 

explicamos que a filósofa aventou diversas questões para a eleição dos judeus pelo 

movimento nazista. Contudo, por meio da leitura Arendtiana, os judeus nunca 

apresentaram ameaça a governança nazista ou sequer de seus antecessores. Os judeus, 

dado o momento da emancipação de muitos Estados-nação na Europa, eram facilmente 

identificados à figura do Estado, por serem grandes financiadores da maioria deles. Com 

isso, quando os ânimos dos populares eram inflados por sentimentos de descrédito e de 

desagrado por políticas estatais, esse sentimento estendia-se aos judeus pela aliança que 

mantinham com o Estado. Este fato em conjunto a certo preconceito religioso milenar 



 

82 

 

que sobrevivia contra os judeus, podem ter sido elementos que incentivaram a escolha 

dos judeus como “inimigos objetivos”, uma vez que algo/alguém teria que ser o 

depositário dos descontentamentos que o povo nutria, calculavam os nazistas 

(ARENDT, 1989). 

Apesar de o povo judeu ter historicamente sofrido com preconceito religioso, 

além de flagelos de várias ordens, Arendt identifica a transformação do preconceito 

religioso em perseguição de estado a partir do crescimento do movimento nazista. Este 

aplica contra os judeus o racismo de estado não por serem inimigos efetivos, ou seja, 

tomarem como prática atividades que comprometeriam o funcionamento daquele, mas 

pelo Estado do Reich os terem eleito como “inimigos objetivos”, isto é, independente do 

que se faça, o sintoma da suspeita deve gravitar, posto que são “portadores de 

tendências” cujo efeito é comprometer o desenvolvimento do Estado. “Na prática, o 

governante totalitário, age como alguém que persistentemente insulta outra pessoa até 

que todo o mundo saiba que ela é sua inimiga, a fim de que possa – com certa 

plausibilidade – matá-la em autodefesa” (ARENDT, 1989, p.474). Diante da surpresa e 

do desprosósito os judeus foram levados para o universo concentracionário. 

O ambiente produzido pelas fábricas da morte constitui uma ruptura com todos 

os outros regimes já compilados pela história, contando mesmo com os que se 

distinguiram em número de mortos, crueldade na execução, perversidade no regime de 

escravidão a que os prisioneiros estavam submetidos. O panorama indiscutivelmente 

aterrador era acrescido em termos de assombro por abdicar de qualquer meio razoável a 

justificar sua existência. Em termos políticos o transporte de milhões em época de 

guerra produzia dispensa de material humano que deveria estar dedicado a combater a 

força inimiga, em termos econômicos os campos não forneciam ganhos nem ao menos 

produtos de utilidade. Como escolha outra que não a morte só restava o impulso à 

sobrevivência. Todos os contextos da vida social humana foram restringido à luta pela 

sobrevivência, talvez na mais extremada posição que o animal laborans já conheceu. 

 

Até o momento em que escrevo, e não obstante horror de 
Hiroshima e Nagasaki, a vergonha dos Gulags25, a inútil e 
sangrenta guerra do Vietnã, o autogenocídiocambojano, os 

                                                           
25 Não obstante Hannah Arendt definir a União soviética dirigida por Stalin como regime 
totalitário,segundo suas ponderações, o universo concentracionário alemão foi mais aterrador em 
quantidade de execução e na fabricação do assassínio, bem de acordo com a citação de Primo Levi. 



 

83 

 

desaparecidos na Argentina e as muitas guerras atrozes e 
estúpidas a queem seguida assistimos, o sistema 
concentracionário nazista permanece ainda um unicum, em 
termos quantitativos e qualitativos. Em nenhum outro tempo e 
lugar se assistiu a um fenômeno tão imprevisto e tão complexo: 
jamais tantas vidas humanas foram eliminadas num tempo tão 
breve, e com uma tão lúcida combinação de engenho 
tecnológico, de fanatismo e de crueldade (LEVI, 2004, p.41). 

 

 Arendt acrescenta: 

 

Os campos de concentração e de extermínio dos regimes 
totalitários servem como laboratórios onde se demonstra a 
crença fundamental de que tudo é possível. Comparadas a esta, 
todas as outras experiências tem importância secundária – 
inclusive as médicas, cujos horrores estão registrados em 
detalhe nos julgamentos contra os médicos do Terceiro reich -, 
embora seja característico que esses laboratórios fossem usados 
para experimentos de todo tipo (ARENDT, 1989, p.488). 

 

 Nos campos de concentração, o totalitarismo atinge seu cumprimento máximo, o 

de domínio total. Os indivíduos são reduzidos a um feixe de reações, impossibilitados 

de qualquer expressão de autenticidade em suas ações, as vítimas lá aportavam como 

anônimos e no campo jamais voltavam a adquirir identidade. Sob a órbita do campo o 

intento de provocar a miséria humana em inumeráveis gradações, se a tradição nos 

dotara de importância e dignidade simplesmente por pertencermos à espécie humana, os 

campos trouxeram à tona dois modos de ser que podemos entendê-los como 

animalizantes. 

 De modo que, a dificuldade em classificarmos os seres que perderam em 

absoluto a condição de responder a algo além de reflexos imediatos em favor da sua 

sobrevivência ainda como humanos, ou inumanos? Bem como aqueles que por adesão 

incondicional a uma ideologia doutrinária se encontram incapazes de dirimir ou depara-

se com questões éticas cruciais ao convívio humano, deixando-se levar a prática de 

atrocidades capaz apenas a quem desprezou o universo simbólico que nos impele a 

alteridade (ser-como-o-outro, ser-com-o-outro); a estes igualmente não cabe a dúvida se 

humanos? Ora, o grau biológico da questão não precisa vir à baila pela sua obviedade, 



 

84 

 

pertencemos todos à espécie humana, mas para além da circunscrição da espécie cremos 

ter dados que fundamentam a vida no solo dos valores, do jogo simbólico, cultural e 

afetivo. Se há seres (da espécie) que não partilham dessa realidade humana, uns por 

impossibilidade, outros por alienação, ainda assim são autorizados à serem classificados 

indistintamente do comum da condição humana? Em todo caso, levantar essa questão 

resulta em mais uma aproximação incômoda entre vítimas e algozes. 

 Os campos trouxeram à experiência humana a observação de homens em 

laboratórios responsáveis por mensurar até que condições barbaramente calculada o ser 

humano é capaz de resistir. Homens aos milhares transformados em massa dócil, 

desempossados de qualquer tipo de poder, inexpressivos ao combate e minimizados a 

mecânica da ação em resposta a um estímulo, com o agravo da sobrevivência ser 

permanentemente tocada pela insegurança de que independente do que se faça, de quão 

se reprima para adequação ao regime, jamais se está seguro sob o mesmo, pois os reféns 

dos campos são as vidas que não merecem ser vividas.“A experiência dos campos de 

concentração demonstra realmente que os seres humanos podem transformar-se em 

espécimes do animal humano, e que a “natureza” do homem só é “humana” na medida 

em que dá ao homem a possibilidade de tornar-se algo eminentemente não-natural, isto 

é, um homem” (Ibidem, p.506). 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

85 

 

4. Perspectivas, Arendt e Foucault 

 

 

Por motivações e pressupostos teóricos diferentes, as obras de Arendt e Foucault 

se afinam quanto à condição do homem na modernidade tardia. Ambos falam da perda 

de liberdade no espaço público, da imposição de limites sempre mais estreitos ao fazer 

político e com isso, para Arendt, a primazia do animal laborans no cenário moderno; 

para Foucault a estatização do homem, ou seja, sua animalização. O diagnóstico a que 

chegam traduz o estágio de desfiliação do compromisso humano com seu habitat não 

natural, forjado de início a fim pelo conjunto simbólico cria do artesanato do homo 

faber. A sociedade perfurada pela disciplina e pelo biopoder em que vivemos atinge seu 

limite com a possibilidade última de por fim à existência humana, seja na destruição 

maciça nos campos de extermínio, seja pela guerra atômica. 

No entanto, ainda quando a diretiva do pronunciamento dos dois filósofos não se 

faz consonante, a transmissão de suas respectivas opiniões ajuda a estabelecer suas 

devidas aproximações e distâncias, ressaltando outros modos de compreensão dos 

problemas que levantam. Como exemplar trazemos a narrativa o conceito de poder de 

Hannah Arendt, identificamos, de um ângulo, como próximo e de outros deveras 

distante da produção de Foucault.  

Ora, a filósofa nos alerta para uma melhor definição entre os termos associados 

comumente ao poder. Para palavras como: vigor, força,autoridade e violência, Arendt 

estabeleceu os devidos limites, não negando que haja momentos de intersecção entre 

eles, mas precisando, a cada descrição, a impossibilidade da total similaridade entre uns 

e outros. Dito isto, a partir da obra arendtiana, o que é o poder? E qual sua relação com 

o vigor, força, autoridade e violência? 

 

O poder corresponde à habilidade humana não apenas 
para agir, mas para agir em concerto. O poder nunca é 
propriamente de um indivíduo; pertence a um grupo e 
permanece em existência apenas na medida em que o 
grupo conserva-se unido. Quando dizemos que alguém 
está “no poder”, na realidade nos referimos ao fato de 
que ele foi empossado por um certo número de pessoas 
para agir em seu nome. A partir do momento em que o 
grupo, do qual se originara o poder desde o começo 



 

86 

 

(potestas in populo, sem um povo ou um grupo não há 
poder), desaparece, “seu poder” também se esvanece. 
Em seu uso corrente, quando falamos de um “homem 
poderoso” ou de uma “personalidade poderosa”, já 
usamos a palavra “poder” metaforicamente; aquilo a 
que nos referimos sem a metáfora é o “vigor” 
(ARENDT, 1994, p.36, grifo da filósofa). 

 

 Ao soar em concordância com Foucault no que toca ao não ajustamento do 

poder junto a uma categoria, pessoa ou ordenamento, Arendt inicia uma confecção nova 

da amarradura em torno do poder ao uni-lo a uma decisão comum. O poder emana das 

vozes em concerto. Não havendo escolha coletiva ou mesmo fragmentação do espaço 

público inviabilizando a decisão dos pares, o poder é estilhaçado, não fecunda nem 

permanece. O que quer que ocorra como destino da coletividade, se não foi inspirado 

pela mesma em termos de autogestão de si, não pode ser contemplado com o nome de 

poder.  

 

O vigor inequivocamente designa algo no singular, uma 
entidade individual; é a propriedade inerente a um 
objeto ou pessoa e pertence ao seu caráter, podendo 
provar-se a si mesmo na relação com outras coisas ou 
pessoas, mas sendo essencialmente diferente delas. 
Mesmo o vigor do indivíduo mais forte sempre pode ser 
sobrepujado pelos muitos, que não raro entrarão em 
acordo para nenhum outro propósito senão o de arruinar 
o vigor, precisamente por causa de sua independência 
peculiar. A hostilidade quase instintiva dos muitos 
contra o único tem sido sempre atribuída, de Platão a 
Nietzsche, ao ressentimento, à inveja dos fracos contra 
os fortes, mas essa interpretação psicológica não atinge 
o alvo. É da natureza de um grupo e de seu poder 
voltar-se contra a independência, a propriedade do vigor 
individual Ibidem, p.37, grifo da filósofa). 

 

 O vigor pode ou não estar presente numa manifestação de poder, porém jamais 

se identifica com este. O vigor tende mais a ser rechaçado pelo poder, ser de caráter 

individualista ao criar desproporcionalidade nas relações impede o patamar de 

igualdade. Logo, mais do que adesão ao poder, o evento recorrente é a tentativa de 



 

87 

 

banimento do vigor, algo que desequilibra a balança e faz de um ou de poucos mais 

aptos a determinados enfrentamentos. O que desestabiliza sua potência é a eterna 

possibilidade dele ser usado como deserviço ao social. 

 

A força, que frequentemente empregamos no discurso 
cotidiano como um sinônimo da violência, 
especialmente se esta serve como um meio de coerção, 
deveria ser reservada, na linguagem terminológica, às 
“forças da natureza” ou à “força das circunstâncias”, 
isto é, deveria indicar a energia liberada por 
movimentos físicos ou sociais (Ibidem, p.37,grifo da 
filósofa). 

 

 Se o vigor possui expressão em regra individual e por isso exatamente seu pouco 

vínculo com o poder, na efetivação da força dá-se o inverso. A força na leitura política 

arendtiana estabelece sincronia com o poder, por ter esse sua nascente inteiramente no 

que decorre da decisão coletiva enquanto a força em casos contingentes detém a mesma 

origem. A coerção daqui seguinte não é opressora do social, mas sua determinação. 

 

A autoridade, relacionando-se ao mais enganoso destes 
fenômenos e, portanto, sendo um termo do qual se 
abusa com frequência, pode ser investida em pessoas – 
há algo como a autoridade pessoal, por exemplo, na 
relação entre a criança e seus pais, entre aluno e 
professor; ou pode ser investida em cargos como, por 
exemplo, no Senado romano (auctoritas in Senatu); ou 
em postos hierárquicos da Igreja (um padre pode 
conceder a absolvição mesmo estando bêbado). Sua 
insígnia é o reconhecimento inquestionável por aqueles 
a quem se pede que obedeçam; nem a coerção nem a 
persuasão são necessárias. (Um pai pode perder a 
autoridade tanto batendo em seu filho quanto discutindo 
com ele, ou seja, tanto comportando-se em relação a ele 
como um tirano quanto tratando-o como um igual.) 
Conservar autoridade requer respeito pela pessoa ou 
pelo cargo. O maior inimigo da autoridade é, portanto, o 
desprezo, e o mais seguro meio para miná-la é a risada 
(Ibidem, p.37, grifo da filósofa). 

 



 

88 

 

 Obviamente os fenômenos elencados não possuem estruturas estanques, as 

situações fornecem-lhes maior ou menor proximidade em relação ao poder. A 

autoridade pressupõe certa reserva e consideração para com alguém/coisa/função, e 

acrescenta, por si só, mais poder a eleição popular, sendo assim, a ratifica duplamente. 

 

Finalmente, a violência[...], distingue-se por seu caráter 
instrumental. Fenomenologicamente, ela está próxima 
do vigor, posto que os implementos da violência, como 
todas as outras ferramentas, são planejados e usados 
com o propósito de multiplicar o vigor natural até que, 
em seu último estágio de desenvolvimento, possam 
substituí-lo (Ibidem, p.37, grifo da autora). 

 

 Segundo Arendt, a tradição política atribuiu um lugar comum à violência, e esta 

faz par quase que inseparavelmente com o poder. Violência de Estado, violência para 

gerir violências, enfim, modulações de violência oriundas do poder. Para Arendt essa 

percepção é um equívoco radical. Se por vezes a violência alia-se ao poder (como na 

autodefesa da comunidade, por exemplo), a regra é a violência ser implementada 

quando o poder desintegra-se, isto é, o consentimento do público já não corrobora as 

ações do governo. Poder e violência podem agir em conjunto, mas, essencialmente, são 

fenômenos distintos. 

 

 

4.1 Poderes, Arendt e Foucault 

 

 

 A filósofa da banalidade do mal lida com o poder detectando de início seu 

alcance, interpelações e delimitando o que a ele não pode ser atribuído como elemento 

indissociável - a violência. Não nega que nas relações sociais a força, autoridade, vigor 

e violência aproximam-se e afastam-se do poder de forma tão aleatória como são os 

transcursos das vivências políticas do social. O poder não é característica inerente a 



 

89 

 

alguns, e sim construção de um aceite social a uma causa/exercício. Até este contexto 

encontramos bastante aproximação com o poder sugerido por Foucault. 

 Para o filósofo da biopolítica, o poderé menos objetivo, uma vez que é 

percorrido por dispositivos, gradações, diagramas e discursos. Poder, nessa perspectiva, 

também não é prerrogativa, e sim exercício. Não se identifica necessariamente nem com 

os indivíduos em concerto nem com o regime do estado; inibe comportamentos, falas, 

práticas, mas é criador de saber, potencialidades, crenças; enfim, suas atividades são 

regidas pela polaridade repressão-prazer, ou limitação-criação.  

 A partir da análise arendtiana do poder, ao visualizarmos um outro momento de 

sua obra no qual ela se atém a descrição do governo totalitarista da Alemanhanazista, 

particularmente quando trata dos campos de extermínio, sua exposição evoca um 

ambiente que não dá margem a escolhas, decisões, opiniões, enfim, a participação 

comum. Diante de um contorno social tão extenuante e repressivo, onde a violência é 

anunciada como a grande mediadora da relação entre os homens, como pensar o poder 

como fluidez como nos sugere Foucault? 

 Se para Foucault o poder é relacional, não estanque em uma esfera ou função 

como fazer entender a categorização dos campos quando apenas um lado impõe? Ao 

atrelarmos ao poder uma positividade de que modo podemos verificar a mesma no 

ambiente concentracionário? Instalada a construção da subjetividade por obra do poder 

como traduzir em possibilidade inteligível a perda de qualquer identidade descrita pelas 

testemunhas do genocídio?Como pensar o poder em meio a absoluta impossibilidade de 

expressão? De resto, e, essencialmente, como pensar o poder nos termos foucaultianos 

sem visualizar no totalitarismo seu limite? 

 Trazer ao enredo a descrição do poder disciplinar e sua feição de total 

visibilidade na arquitetura do panóptico de Bentham não nos ajuda a notar a semelhança 

em graus de sujeição ao regime totalitário? Essa associação seria plausível se: os 

prisioneiros do panóptico não passassem apenas um tempo determinado em 

cumprimento de suas penas; se um dos fatores de sua obediência fosse a fiscalização 

permanente sobre si, e não a possibilidade de; se fossem alheados integralmente da 

possibilidade de greve de fome, rebelião ou qualquer outra forma de insubordinação; se, 

de início ao fim convivessem com o extermínio de milhões, alémda constante iminência 

do seu próprio. O poder no panóptico transparece em focos de manobra, maquinações e 



 

90 

 

armadilhas com fins de imposição. Porém, mesmo na gerência exemplar de governo 

biopolítico, ele não pode ser equiparado em intensidade e consequências com o universo 

totalitário. 

 A biopolítica também trouxe à paisagem costuras de poder no âmbito do corpo 

biológico individual tal como no corpo social, ambas em conjunto sendo fruto de uma 

política de estado. Visto isso, mais dificuldades são trazidas ao diálogo por entendermos 

que a biopolítica só é possível em extensão e aplicação por ser uma tecnologia de poder 

identificada com o estado, não reduzida a ele, mas com grande associação. Se por toda 

sua amarração teórica em torno do poder, Foucault, permanentemente discorreu sobre a 

insuficiência das interpretações que fincavam raízes ao poder, como coadunar isso com 

o vínculo entre biopolítica e estado? Logo, apontamos a escolha pela não negação – em 

um aspecto preciso - entre poder e a sedimentação provinda da biopolítica de estado, 

afastando, por isso, da leitura do próprio Foucault. 

Em face disso, como pensar o poder foucaultiano sob a luz do sistema 

totalitário? Ou devemos admitir que esse é o seu limite, ou seja, a impossibilidade de 

aplicação de sua perspectiva sobre o poder ao ambiente concentracionário. 

Efetivamente, o poder em Foucault não cobre representações sociais onde a liberdade já 

fora eliminada. As análises empreendidas pelo filósofo incidem nas relações de poder, e 

para que estas existam seus componentes-indivíduos devem ser suscetíveis a sofrer uma 

ação bem como a reagir.  

 

Essa análise das relações de poder constitui um campo 
extremamente complexo; ela às vezes encontra o que se 
pode chamar de fatos, ou estados de dominação, nos 
quais as relações de poder, em vez de serem móveis e 
permitirem aos diferentes parceiros uma estratégia que 
os modifique, se encontram bloqueadas e cristalizadas. 
Quando um indivíduo ou um grupo social chega a 
bloquear um campo de relações de poder, a torná-las 
imóveis e fixas e a impedir qualquer reversibilidade do 
movimento – por instrumentos que tanto podem ser 
econômicos quanto políticos ou militares -, estamos 
diante do que se pode chamar de um estado de 
dominação (FOUCAULT, 2006, p.266, grifo nosso). 

  



 

91 

 

 Logo, o regime totalitário, expoente máximo dos implementos de governo 

biopolítico segundo Agamben, pela disciplinarização, uso do “fazer morrer”, introjeção 

da obediência como marca indissociável aos prisioneiros, encontro total, enfim, entre 

corpo biológico – ou animal laborans, para Arendt – e a administração rigorosa do 

corpo população. Essa biopolítica, descrita por Foucault, em seu caráter de domínio 

absoluto (nos campos de concentração) cria um acontecimento político que ultrapassa a 

possibilidade de associação com seus elementos fundantes – as relações de poder. 

 Os que agiram como Eichamann, a banalidade do mal e os campos de 

extermínio mostraram que há um espaço incompreendido e não percorrido pela 

biopolítica entre o “fazer viver” e o assassinato de milhões, a gerência da 

potencialização da vida e a permissão de seu holocausto, a liberdade necessária para as 

relações de poder e os estados de dominação. Nestes termos, a biopolítica transmutara-

se em tanatopolítica26. Levando o próprio Foucault a reconhecer que “a tanatopolítica é, 

portanto, o avesso da biopolítica” (Ibidem, p.316). Por isso, não julgamos equivocada a 

paráfrase: o assassínio de milhões é, portanto, o avesso da biopolítica. 

 No capítulo seguinte, realizaremos um diálogo a partir de Agamben, 

completando a ultrapassagem da perspectiva biopolítica para a tanatopolítica de nosso 

tempo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
26 Grosso modo, um fazer político que consente o extermínio como estratégia sua. 



 

92 

 

 

 

CAPITULO III 
Da bio à tanatopolítica? 

 

 

 

 Nas seções precedentes aproximamos dois acontecimentos políticos improváveis 

de serem confrontados numa mesma temática até a criação teórica de Giorgio 

Agamben, quais sejam: biopolítica e campos de extermínio. Em todo caso, essa 

convergência já era uma possibilidade em Foucault que, depois de ter escavado os 

enredos sociais fomentadores dessa forma específica de poder (biopolítica), as 

pesquisas do filósofo nunca eliminaram o paradoxo entre a vigência do poder que 

estimula as forças geradoras de vida e a possibilidade ineliminável de seu extermínio, 

como nos campos de concentração.  

Julgamos que o espaço dado pelo filósofo precursor da biopolítica ao ambiente 

concentracionário produziu um diálogo escasso e pouco fecundo, já que mostrando-se, 

ao nosso ver, apenas pela necessidade de trazer à luz um acontecimento de dimensão 

política incontestável e incomparável para o século, mas não por enxergar na Solução 

Final um ensaio explicativo de acordo com toda a gama de proposições no contexto da 

biopolítica.  

Vemos, na escrita de Foucault em “Nascimento da biopolítica”, a questão sobre 

o nazismo (o mesmo seria sobre a questão stalinista) como um desconcerto grandioso 

demais para ser despercebido e não especificamente como um objeto de investigação 

bem amparado em termos de posição-função dentro de sua teoria. Os campos de 

concentração, para a biopolítica foucaultiana, constituem um limite e uma 

possibilidade de deslocamentos interpretativos, como bem capturou Agamben com a 



 

93 

 

costura da tanatopolítica. Inaudito na extensão da obra foucaultiana ficou a análise dos 

campos de concentração como desdobramentos finais de uma sociedade largamente 

impulsionada pela disciplina e pela gestão normativa da população. 

 De outro lado, vimos que Arendt dedicou vasta energia na produção de um 

pensar sobre os campos e sobre aqueles que o possibilitaram. A figura de Eichmann, 

que a filósofa nos apresenta, tornou-se modelo de uma desmistificação - para muitos 

participantes do regime nazista, a humanidade dos judeus não se apresentava como um 

dado questionável; a humanidade persistia a despeito das afrontas e do decaimento 

físico e moral.  

O reconhecimento da humanidade dos cativos é o que fez Eichmann paralisar-se 

frente à vista da pilhagem de corpos dizimados em um dos campos, perder-se em 

assombro e abatimento (ARENDT, 1999); a admiração confessa por alguns judeus, a 

premeditada tentativa de negociação com os mesmos sem que soubesse ainda da 

Solução Final e o posterior abatimento, instalou no ex-tenente-coronel um desconforto 

moral inimaginado. No entanto, um imperativo maior o conduzia, este era a 

obediência às ordens do Führer. 

  Advém daí a conclusão Arendtiana de que o mal na política não possui raízes 

ontológicas e extensão global no ser mesmo do homem, mas encontra-se na atroz 

dispensabilidade dos recursos racionais que portamos. A banalidade do mal é a recusa 

do pensar por si mesmo e, como consequência, a aceitação a códigos de conduta não 

submetidos ao respeito à pluralidade humana enquanto tal. O mal exposto pela filósofa 

de “A condição humana” não diminui a dimensão espantosa dos atos cometidos por 

incentivo da banalidade, apenas e exclusivamente identifica sua nascente própria e, 

assim, aponta um caminho de resistência ao mesmo. 

 Por meio da proposta de diálogo entre a biopolítica, de Foucault, e o estudo 

sobre os campos de concentração de Arendt, identificamos um suposto paradoxo. A 

nossa atenção se voltou para a dificuldade de pensar os campos a partir de uma análise 

sobre o funcionamento do poder, tal como nos lega Foucault, em face à atmosfera 

impeditiva de circularidade e negociação presentes nestes espaços. São, pois,lugares 

nos quais uns agem e outros são reduzidos a alvo, e nunca agentes; onde a 

desproporcionalidade de força anula uma resposta desarticuladora de dispositivos, e, 

por fim, lugar em que a vida humana é reduzida a condicionamentos físicos voltados 



 

94 

 

tão-somente à sobrevivência. Nestas condições não pode subsistir relações de poder, 

condição prévia para a análise de Foucault. A rigor, as relações de poder são fruto de 

espaços de liberdade. Aqui, Arendt e Foucault entram em afinação no apontamento do 

prolongamento de fechamentos de espaços de liberdade e uma consequente 

animalização do homem. 

 O genocídio nos campos aclarou, para Agamben, o possível destino a que a 

biopolítica, em seus termos máximos, pode nos levar, mostrando-nos que sua vocação 

para a consumição do vigor físico por obra da potencialização da vida e o 

esquadrinhamento da população com cálculos e objetivos sempre mais precisos e 

alcançáveis carregam consigo a possibilidade da irrupção do seu contrário, a 

tanatopolítica.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

95 

 

1. Agamben e uma nova ênfase na biopolítica 

 

 

Em vista da leitura de Agamben cujas marcações são mais precisas que as de 

Foucault no que concerne ao significado dos campos de concentração para a 

biopolítica, a economia do “fazer viver” não é exclusivamente o modo como a política 

contemporânea opera. O modo de constituição das fábricas da morte, ou campos de 

concentração, fez com que o filósofo em questão destacasse essa construção como o 

formato exponencial de governo biopolítico. Observa que, o encontro da disciplina e 

da administração da população é o entrecruzamento através do qual o ambiente 

concentracionário se instala no fazer político. Com gravidade e preparo sem 

precedentes, a determinação máxima da disciplina e a manipulação da população 

foram precisamente os elementos viabilizadores da destruição em massa executada 

pelos nazistas. Diante disso, segundo Agamben, os campos são a expressão do destino 

a que esse tipo de política pode, implacavelmente, nos levar. 

Aportamos, de início, numa representação da política contemporânea como 

conformada substancialmente pelo trato da vida em sua tentativa gradativa de 

aceleração do vigor e da força e de domínios sobre as mesmas. Entretanto, em 

conciliação com o pensamento de Agamben, propomos um deslocamento da 

representação inicial que ao nosso ver desenha com mais exatidão os acordos e 

desacordos da contemporaneidade política, a saber, da biopolítica à tanatopolítica. É 

no rastro das tensões da atualidade que seguimos os objetos-problema de nossa 

investigação.  

O primeiro objeto-problema de análise escolhido por nós diz respeito ao estado 

de exceção. As discussões que tocam à sua natureza, espaço político e implicações 

serão remetidas a esta investigação como portadoras de interfaces a serem perseguidas 

na intenção de expor não um aspecto em separado em torno do qual consideramos 

problemáticos, mas um maior número de conexões que nos for possível fazer, as quais, 

cremos, repercutirá, incontornavelmente, na pertinência de nossa posterior conclusão. 

O conjunto de interrogações a seguir não fugirá de nosso panorama perscrutador, 

quais sejam: O que é estado de exceção? Quem é o soberano que decide sobre a 



 

96 

 

exceção? Ademais, o que o estado de exceção acrescenta ao transcurso da teoria da bio 

à tanatopolítica? Ao seguirmos esse itinerário defrontamos-nos com o escrito de Carl 

Schmitt “Teologia política” cuja temática embasará a obra de Agamben ao 

diagnosticar o presente. É a partir do diálogo de Agamben com Schmitt que 

explicitaremos o que vem a ser estado de exceção, e no seu encalço um pensar sobre a 

soberania. 

 

1.1 Schmitt, Agambem, e o estado de exceção 

 

No livro “Estado de exceção”, Agamben resgata a dificuldade da relação entre 

Direito e Política no que tange à problemática do estado de exceção. Como a lógica da 

semântica nos indica, estado de exceção, a grosso modo,  é o diametralmente oposto ao 

estado normal, este com graus de distribuição de justiça e sujeitos do dever de fazer 

valer a lei e a penalidade no âmbito social. Estado de exceção é o estado de 

impossibilidade legal. Ele é inaugurando pela falência das forças do estado que dão 

cumprimento aos ordenamentos da justiça, restando a instabilidade do desamparo legal 

para os cidadãos e, por outro lado, as ações ilimitadas e inimputáveis daquele que as 

reclamou, o soberano.  

De acordo com Schmitt: “deve-se entender, por estado de exceção, um conceito 

geral da teoria do Estado, mas não qualquer ordem de necessidade ou estado de sítio” 

(SCHMITT, 2006, p.9). Contudo, Agamben alerta-nos: “Entre os elementos que tornam 

difícil uma definição de estado de exceção, encontra-se, certamente, sua estreita relação 

com a guerra civil, a insurreição e a resistência” (AGAMBEN, 2004, p.12).  De 

antemão visualiza-se que nem toda urgência e calamidade submetem-se à conversão em 

estado de exceção; no entanto, o contorno dessa configuração política-jurídica é a cada 

vez esvaziada em seu ato de descrição visto que a exceção não tem previsão legal. 

Aliás, a previsão legal da exceção está assegurada juridicamente – algumas das 

constituições modernas condensaram em letra de lei o espaço para a eventualidade 

catastrófica – porém, dar conta de sua possibilidade não é o mesmo que normatizar os 

termos em que esta se dará. Se exceção, está para além de toda e qualquer regulação 

legal. 



 

97 

 

O estado de exceção pode ser o modo como um Estado é regido mesmo que este 

não declare sua condição particular de exceção. Na Alemanha nazista, Hitler suspendeu 

os artigos da constituição de Weimar que garantiam as liberdades individuais. A 

suspensão não foi momentânea: 

 

[...]de modo que todo o Terceiro Reich pode ser considerado, do 
ponto de vista jurídico, como um estado de exceção que durou 
doze anos. O totalitarismo moderno pode ser definido, nesse 
sentido, como a instauração, por meio do estado de exceção, de 
uma guerra civil legal que permite a eliminação física não só 
dos adversários políticos, mas também de categorias inteiras de 
cidadãos que, por qualquer razão, pareçam não integráveis ao 
sistema político. Desde então, a criação voluntária de um estado 
de emergência permanente (ainda que, eventualmente, não 
declarado no sentido técnico) tornou-se uma das práticas 
essenciais dos Estados contemporâneos, inclusive dos 
chamados democráticos (Ibidem, p.13). 

 

 A citação tocou em problemas centrais do estado de exceção. Valendo-se de sua 

possibilidade jurídica, a invocação da exceção é invariavelmente associada a urgências 

de diversas ordens. A quem caberá determinar a exceção? Como tratar juridicamente de 

uma instância legal cuja execução suspende a própria normatividade? Que tipo de 

aproximação é realizada entre governos democráticos e totalitários por força da 

decretação do estado de exceção? Em parte, essas questões rebatem como ferida no 

direito público, pela incapacidade de lidar com uma questão de primeira grandeza e, ao 

mesmo tempo, de reconhecer que a incapacidade de incorporar com mais eficácia essas 

questões seja apresentificação da total incompetência jurídica de abraçar a vida em sua 

exceção (AGAMBEN, 2004). Momento em que o estado se mostra maior que a força 

jurídica e onde esta, junto com o ordenamento, é suspensada atividade de regular a vida 

em suas manifestações. 

 “Não existe uma norma que seja aplicada ao caos” (SCHMITT, 2006, p.13). À 

medida que a ruptura com as condições normais é efetivada, a norma perde sua atuação, 

dado que só num ambiente que configure certa homogeneidade a norma subsiste, ou 

seja, a lei sobrevive. “A ordem deve ser estabelecida para que a ordem jurídica tenha 



 

98 

 

um sentido. Deve ser criada uma situação normal, e soberano é aquele que decide, 

definitivamente, sobre se tal situação normal é realmente dominante”(ibidem, p.13). 

 Porém, para que compreendamos melhor o dito de Schmitt: “Soberano é quem 

decide sobre o estado de exceção” (2006, p.7),precisamos nos deter no aspecto da 

soberania. Para o filósofo referido, soberania não é um conceito turvo ou impreciso 

apenas, é um conceito pertencente ao extremo, relaciona-se com a esfera extrema, 

conceito-limite, conceito-limítrofe. Ou, conceito das coisas extremas, diz somente sobre 

o (extra)ordinário. O soberano, ao decretar a soberania, é investido de prerrogativa 

ilimitada. Uma vez que a lei é suspensa, não há qualquer espécie de cerceamento à 

atividade do soberano, da devastação ao massacre, tudo está sujeito ao seu poderio. No 

ato soberano, não há fora da lei. 

 

O caso excepcional descrito pela ordem jurídica vigente pode 
ser, no máximo, caracterizado como um caso de máxima 
necessidade, como risco para a existência do Estado ou similar, 
mas não ser descrito com um pressuposto legal. Essa questão é 
que torna atual o sujeito da soberania, ou seja, a questão da 
soberania em si (Ibidem, p.8). 

 

 

1.1.2 Quem é o soberano da exceção? 

 

  

Além de decidir sobre o estado de exceção, o soberano é aquele que no momento 

em que “regula” a exceção também deve agir para saná-la. No entanto, assim que 

declarada a exceção, a ninguém mais compete mesurar quão acertadas são as decisões 

para o retorno ao estado de direito. 

Premido pelas circunstâncias, o Estado, antes normatizado, com a decretação da 

exceção, carece de referente. Não há mais como elencar delimitações jurídicas ao 

dirigente, agora soberano. Mesmo que a constituição venha a indicar a quem cumpre a 

função de soberano, o que a vida das nações sugere é a incapacidade dos indivíduos de 

atuarem frente a injunções nunca anteriormente demandadas, frente a uma exigência de 

experiência nunca vivida. 



 

99 

 

Sendo assim, esse raciocínio é um indicativo de nossa incompetência 

institucionalizada no que toca às deliberações do estado de exceção. A incompetência, 

aqui, não está atada a pessoas específicas, mas a uma dificuldade existencial ordinária; 

pela ausência de paradigma de governo na exceção, bem como pelo jogo, não raro 

nefasto, de poder de decisão de vida e de morte que o soberano mantém.  

A figura do soberano dribla a esfera do pertencimento à justiça ou à injustiça, e 

num lance de enfrentamento e posterior proteção, esquiva-se do direito por façanha da 

exceção ao mesmo tempo em que um vínculo determinado é mantido; contra e, 

paradoxalmente, a favor da justiça. Contra a justiça dos direitos e deveres promulgados 

na constituição que anteriormente defendia, mas, ao devastar a obrigatoriedade jurídica 

convencional é regido pelo empenho em dar marcha à execução do seu resgate futuro à 

aplicação social. Num só tempo, o soberano abriga-se na lei para decretar a exceção e 

está fora dela por meio de seus comandos. 

 Embora “as tendências do desenvolvimento jurídico-estatal moderno conduzam 

à eliminação do soberano” (Ibidem, p.8), o caráter contingente da vida humana não nos 

liberta de eventos cujos efeitosresultem em uma impraticabilidade normativa. Nesse 

contexto, evitar a previsão legal do estado de exceção e do soberano na constituição (o 

conceito de soberania deve ser reprimido radicalmente, como aspira Kelsin)é a 

tentativa de encobrimento do ineliminável, do insondável nas relações humanas. 

 Sobre a soberania, afirma em sentido conclusivo Agamben (2002, p.35) “ela é a 

estrutura originária na qual o direito se refere à vida e a inclui em si através da própria 

suspensão.” Ao repelir a exceção, o direito ignora um dado social fundamental, qual 

seja, o de que a norma subsiste somente em face à homogeneidade; em ambientes de 

hostilidade e desequilíbrio o valor à vida só é considerado ao abrigo das considerações 

reais ante o caos e calamidade. É por isso que o direito exclui temporariamente as 

normas para com isso poder (re)incluí-las no tempo devido posterior. “A exceção é, no 

sentido em que se viu, uma exclusão inclusiva” (Ibidem, p.29).À justiça resistência 

como astúcia viabilizadora de seu retorno consolidador.  

  

1.1.3 Um olhar sobre a soberania 

  



 

100 

 

 No modelo dos Estados atuais, soberania traduz um modo de ser do poder.Para o 

direito internacional, não é qualidade indissociável,há Estados que possuem soberania 

externa, ou seja, o Estado que possui o reconhecimento de seus pares, enquanto outros 

não.No que relaciona-se à esfera interna, dentro do Estado, a soberania existe quando o 

espaço social atribui ao Estado supremacia diante de outras forças que lhes são 

subordinadas, caso contrário, o Estado inexiste. No âmbito interno, Estado e soberania 

não se dissociam. 

 

A soberania assim estendida como soberania interna fixa a 
noção de predomínio que o ordenamento estatal exerce num 
certo território e numa determina população  sobre os demais 
ordenamentos sociais. Aparece então o Estado como portador 
de uma vontade suprema e soberana – a suprema potestas27 - 
que deflui de seu papel privilegiado de ordenamento político 
monopolizador da coação incondicionada na sociedade. Estado 
ou poder estatal e soberania assim concebidos, debaixo desse 
pressuposto, coincidem amplamente. Onde houver estado 
haverá pois soberania (BONAVIDES, 1986, p.130). 

 

 De acordo com alguns pensadores do direito público, como Bonavides, a 

indissociabilidade da soberania ao Estado é considerada por alguns publicistas como 

categoria absoluta. Por certo, na primeira seção deste escrito quando mencionamos que 

o biopoder, em parte, contrariava o poder de soberania o qual era determinado pelo 

“fazer morrer” e “deixar viver”,o argumento que levantamos tendo por apoio a obra de 

Foucault, não precisou se a soberania da qual tratava estava em acordo ou nãocom 

aqueles que visam na soberania uma equivalência plena com o estado. Porém, nossa 

compreensão de poder soberano segundo o ambiente retratado por Foucault parece 

dirigir-se ao encontro de outra forma de enunciado sobre a soberania, aproximando-se 

mais da categoria relativista cuja interpretação faz-se não pela indissociabilidade, mas 

pela “autovinculação e autodeterminação jurídica exclusiva”. À soberania atrelamos um 

sistema legal que o compõe. 

 Para além das disputas em torno da melhor significação para o sentido da 

soberania, é necessário notar que o protagonista do poder de soberania também não é o 

                                                           
27Suprema potestas, poder soberano, para os romanos. 



 

101 

 

mesmo ao longo da história. As teorias passam da tentativa de justificação do sujeito do 

direito da soberania desde a figura do monarca às mais próximas temporalmente como a 

que demarca a soberania na figura da nação. Ou seja, O soberano se manifestou em 

formas distintas de governo e que não pode ser identificado exclusivamente com o rei, 

mas alcança aí, presidentes, ministros e, no limite, o próprio estado como entidade. 

 Ulterior à passagem de outras concepções de soberania, resgatamos a leitura de 

Agamben sobre a exceção no corpo do direito e seu exame sobre o conceito de 

Schmitt.Esta leitura atinge uma tonalidade justa da distância entre Agamben e as 

anteriores concepções visitadas. Com isso,nutrimos impulso para uma interpretação das 

repercussões dos problemas que rodeiam a política enquanto bio e/ou tanatopolítica.  

 

[...] a soberania se apresenta na forma de uma decisão sobre a 
exceção. A decisão não é aqui a expressão da vontade de um 
sujeito hierarquicamente superior a qualquer outro, mas 
representa a inscrição, no corpo do nómos, da exterioridade que 
o anima e lhe dá sentido. O soberano não decide entre o lícito e 
ilícito, mas a implicação originária do ser vivente na esfera do 
direito, ou, nas palavras de Schmitt, a “estruturação normal das 
relações de vida”, de que a lei necessita. A decisão não 
concerne nem a uma quaestio iuris nem a uma quaestio facti, 
mas à própria relação entre o direito e o fato. Não se trata aqui 
apenas, como Schmitt parece sugerir, da irrupção da “vida 
efetiva” que, na exceção, “rompe a crosta de um mecanismo 
enrijecido na repetição”, mas de algo que concerne à natureza 
mais íntima da lei. O direito tem caráter normativo, é “norma” 
(no sentido próprio de “esquadro”) não porque comanda e 
prescreve, mas enquanto deve, antes de mais nada, criar o 
âmbito da própria referência da vida real, normalizá-la. Por isto 
– enquanto, digamos, estabelece as condições desta referência e, 
simultaneamente, a pressupõe – a estrutura originária da norma 
é sempre do tipo: “Se (caso real28, p.ex.: si membrumrupsit29), 
então,(consequência jurídica, p. ex.: talioesto30)”, onde um fato 
é incluído na ordem jurídica através de sua exclusão e a 
transgressão parece preceder e determinar o caso lícito. Que a 
lei tenha inicialmente a forma de uma lextalionis31 (talio, talvez 

                                                           
28Fattispeciereale, no original. Termo jurídico que indica um fato que produz consequências jurídicas, 
especialmente caso concreto de que se trata em juízo. 
29Membrumrupsit, tradução: se alguém fere a outro (ou: se alguém causa dano a outro). 
30Talioesto, tradução: que sofra a pena de talião. 
31 Lex talionis, tradução: lei de talião. 



 

102 

 

de talis32, quer dizer: a mesma coisa), significa que a ordem 
jurídica nãose apresenta em sua origem simplesmente como 
sanção de um fato transgressivo, mas constitui-se sobretudo, 
através do repetir-se do mesmo ato sem sanção alguma, ou seja, 
como caso de exceção. Este não é uma punição do primeiro, 
mas representa a sua inclusão na ordem jurídica, a violência 
como fato jurídico primordial (permittitenimlex parem 
vindictam: Festo, 496, 15). Neste sentido, a exceção é a forma 
originária do direito. (AGAMBEN, 2002, p. 33-34, grifo do 
autor).  

 

 

 Agamben leva-nos ao exterior da lei (nómos). Podemos entender que a exceção 

figura no exterior, no além da fronteira, no total ou parcialmente desconhecido. Ainda 

que acatados com previsão legal na constituição, adeja o estrangeiro das terras 

constitucionais. O padrão regulador do direito contamina como dado secundário de sua 

aplicação, a perfuração fundante no corpo coletivo provém da existência do social como 

recurso referenciado pela experiência de equilíbrio fornecida pelo direito. Aquilo que 

mora no exterior se comunica com a justiça e seu ordenamento, diz-lhe constantemente 

sobre o ser outro, e é sob as vistas do estrangeiro que o direito enquanto justiça traduz 

suas escolhas em vocação de ser.  

O soberano e a exceção permanecem no espaço das formas imprecisas, 

denominações que pelo atípico de sua natureza a enunciação se torna aquém da real 

descrição, categorias perpetuamente abertas, um não categorizável, ou seja, soberano e 

exceção participam, cada um a seu modo, de um qualquer. Contudo, Agamben 

apresentou-nos a especificidade de sua interpretação: direito, exceção, soberania não são 

excludentes. A exceção habita o direito desde sua origem, ora com cidadania plena 

quando é cooptada para efeitos de normalização, ora na condição de expatriada quando 

não reconhecida como possível pela constituinte. Num ou noutro, a exceção forma e 

informa o direito. Já o soberano posiciona-se frente à decisão,decisão acerca da exceção 

mas também de todo o seguimento de ordens e comandos posteriores à decretação do 

estado de exceção. Pode incorrer em negligência ou em excessos, contudo, se se detiver 

ao trato mediador entre a passagem do caos à lei todo comando estará sob o apanágio da 

soberania.  

                                                           
32 Quer dizer também: idêntico. 



 

103 

 

Diante do exposto, a soberania desvincula-se de uma outorga transnacional que 

reconhece poderes de autonomia a uma nação, e não há nem mesmo a exigência de um 

aceite popular para uma certa autoridade; mas, em razão de ajuntamentos políticos, a 

soberania é atrelada ao poder de decisão sobre o estado de exceção. Os requisitos 

anteriormente mencionados como vínculos da soberania podem fazer-se presente no 

corpo da nação, mas não são condições essenciais.  

Agamben resgata de Schmitt o conceito de exceção e de soberania para a partir 

deles produzir sua significação. A exceção na compreensão agambiminiana no decorrer 

do escrito será ajustada mais proximamente à nossa política, ou, melhor dizendo, nosso 

esforço será por mostrar como a exceção do soberano há muito participa do campo 

político democrático. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

104 

 

2. A exceção na política 

 

 

Como exemplo da calamitosa aproximação entre exceção e gestão democrática 

de governo apontamos o “USA PatrioticAct promulgado pelo Senado no dia 26 de 

outubro de 2001, permite ao Attorney general “manter preso” o estrangeiro (alien) 

suspeito de atividades que ponham em perigo ‘a segurança nacional dos Estados 

unidos’”(AGAMBEN, 2004, p.14, grifo do autor). A decisão do Senado estadunidense 

retira do aprisionado o ganho moderno do direito a ter direitos, ou seja, sua cidadania é 

suspensasob a alegação das suspeitas que contra o indivíduo recaem. Uma lei cuja 

execução corrompe aquilo que figura como o sentido primeiro da constituição liberal: o 

respeito supremo as liberdades fundamentais. Uma vez classificado como suspeito pelas 

determinações do Ato Patriótico estadunidense, a isso não sobrevive sequer restrição de 

direitos, posto que todos eles são apagados com a perda da cidadania. 

Com a vigência do Ato Patriótico toma posse uma experiência jurídica de 

encarceramento, investigação, inquérito, e punição sem apoio legal, apenas sob a batuta 

da lei de exceção. Atos de estado de exceção, mas sem a decretação formal de um 

estado de emergência. Ação governamental semelhante ao episódio em que Hitler 

promulgou o Decreto para a proteção do povo e do Estado, medida constitucional 

igualmente anuladora das liberdades individuais. Sob a realidade da lei do Ato 

Patriótico, aquele que é detido encontra-se tão à margem dos aspectos jurídicos 

convencionais que nem mesmo a definição de detentos ou prisioneiros é pertinente para 

retratar suas posições.  

 

A novidade [...] está em anular radicalmente todo estatuto 
jurídico do indivíduo, produzindo, dessa forma, um ser 
juridicamente inominável e inclassificável. Os talibãs 
capturados no Afeganistão, além de não gozarem do estatuto de 
POW [prisioneiro de guerra] de acordo com a Convenção de 
Genebra, tampouco gozam daquele de acusado segundo as leis 
norte-americanas. Nem prisioneiros nem acusados, mas apenas 
detainees, são objeto de uma pura dominação de fato, de uma 
detenção indeterminada não só no sentido temporal mas 
também quanto à sua própria natureza, porque totalmente fora 
da lei e do controle judiciário (Ibidem, p.14, grifo do autor), 
 



 

105 

 

 
 A lei citada cria um novo panorama legal, pois prescinde, numa deliberação 

conveniente, de qualquer restrição que acautele o estado do detido, seu direito consiste 

tão-somente na vida, despojada de proteção político-legal que a permita contestar 

incriminações e suspeitas. O detido encontra-se sob a ameaça da lei cuja função consiste 

em “proteger a nação” à medida em que o desprotege, permite o prosseguimento da 

normalidade constitucional da pátria por aplicar nele a exceção. Restou ao detido apenas 

sua condição de desapropriado de direitos, sua vida nua.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

106 

 

3. Homo sacer, exceção e vida nua 

 

Agamben (2002) submete ao exame a figura do homo sacer, conceito resgatado do 

direito romano arcaico, cujo enredo de sua nascente e utilização não esteve longe de 

ambiguidades e inexatidões segundo os historiadores de nosso tempo. Duas impressões 

se consolidaram em razão dos estudos sobre a enigmática constituição social do homo 

sacer: por um turno, matar um homo sacer não constitui crime; por outro, apesar de 

sacer (sagrado), não pode ser ofertado em sacrifício (aos deuses). "O que é, então, a vida 

do homo sacer, se ela se situa no cruzamento entre uma matabilidade e uma 

insacrificabilidade, fora tanto do direito humano quanto daquele divino?" (AGAMBEN, 

2002, p. 81). 

A proposta agambiminiana para deslindar as dificuldades associadas ao 

entendimento desse conceito vai no sentido de explorar a significação originária do 

vocábulo sacralidade. Já que o filósofo supôs haver uma correspondência mais genuína 

entre o termo sacralidade entendido pelos antigos frente ao uso que dele 

corriqueiramente fazemos, buscaremos com ele o caminho que nos instruirá de modo 

mais eficaz ao entendimento dessa vida matável e, no entanto, insacrificável do homo 

sacer.  

No campo das ciências sociais, alguns de seus representantes ao investigar sobre o 

sagrado e o que parecia ser seu contrário, cunharam o termo "teoria da ambiguidade do 

sagrado", mas esta ‘ambiguidade’ era na verdade apenas uma vertente da mesma 

manifestação de sacralidade, Emile Durkheim (apud AGAMBEM, 2002, p.85) ao 

enxergar os mesmos sinais acercado sagrado e do profano no fenômeno religioso 

escreve 

 

 

Sem dúvida os sentimentos que inspiram estas e aquelas não são 
idênticos: uma coisa é o respeito e outra a repugnância e o 
horror. Todavia, dado que os gestos são os mesmos nos dois 
casos, os sentimentos expressos não devem diferir por natureza. 
Existe, na verdade, algo de horror no respeito religioso, 
sobretudo quando é muito intenso, e o temor que inspiram as 
potências malignas não é geralmente desprovido de algum 



 

107 

 

caráter reverencial...O puro e o impuro não são portanto dois 
gêneros separados, mas duas variedades do mesmo gênero, que 
compreende as coisas sacras. Existem duas espécies de sagrado, 
o fasto e o nefasto; e não somente entre as duas formas opostas 
não existe solução de continuidade, mas um mesmo objeto pode 
passar de uma a outra sem alterar sua natureza. Com o puro se 
faz o impuro e vice-versa: a ambiguidade do sacro consiste na 
possibilidade desta transmutação. 

 

A "teoria da ambiguidade do sacro" de início recebe a aposta do filósofo de que 

um investimento no resgate de outras acepções acerca da sacralidade desanuviariam o 

destino que foi cravado na significação do homo sacer. Contudo, após outras 

considerações, a decisão teórica assumida por ele distancia-se de uma contribuição dada 

pelas acepções religiosas bem como do lugar a que nos levou a interpretação de 

Durkheim, "Nenhuma pretensa ambivalência da categoria religiosa genérica do sacro 

pode explicar o fenômeno político-jurídico ao qual se refere a mais antiga acepção do 

termo sacer" (Ibidem, p. 88). 

Naquilo que o filósofo credita a uma acepção mais originária a fonte a que 

devemos alcançar o terreno político do conceito de homo sacer e dispensa-se da 

continuidade da busca de correlações entre a ambiguidade da sacralidade e a do homo 

sacer é o ponto em que discordamos da interpretação expressa por ele. A separação 

absoluta entre o que diz respeito à política e à religião é incoerência histórica, visto que 

esses âmbitos sempre foram possuidores de espaços de perfuração um pelo outro. Logo, 

a alegação de que remeter-nos a categoria religiosa não condiz com uma tradução 

qualificada da expressão político-jurídico do homo sacer, ao nosso ver, não é 

justificada. 

Todavia, em continuidade a proposta de Agamben (ibidem, p.90, grifo do autor): 

 

  

Aquilo que define a condição do homo sacer, então, não é tanto 
a pretensa ambivalência originária da sacralidade que lhe é 
inerente, quanto, sobretudo, o caráter particular da dupla 
exclusão em que se encontra preso e da violência à qual se 
encontra exposto. Esta violência - a morte insancionável que 



 

108 

 

qualquer um pode cometer em relação a ele - não é classificável 
nem como sacrifício e nem como homicídio, nem como 
execução de uma condenação e nem como sacrifício. 
Subtraindo-se às formas sancionadas dos direitos humanos e 
divino, ela abre uma esfera do agir humano que não é a do 
sacrum faceree nem a da ação profana, e que se trata aqui de 
tentar compreender. 

  

 

  Ao eliminar a “teoria da dupla ambivalência” Agamben não a classifica 

como um dado que nada tem a ver com o homo sacer, diz exclusivamente que esta 

não seria a vinculação interpretativa mais originária. Na busca por esse elemento 

originário o filósofo encontra a maximização da exclusão. É passivo de exclusões 

posto que petrifica estados de total diferenciação: matável/insacrificável, eis o 

homo sacer. A dignidade a qual participam os homens ao sacer está negada; do 

mesmo modo que qualquer empenho de ligação com a transcendência. Excluído 

das leis humanas e divinas a vida do homo sacer constitui pela exclusão a total 

expressão do abandono da exceção. 

  No entanto, perguntamo-nos: a exceção trazida pelo sacer em âmbito 

individual conecta-se por algum circuito à exceção apresentada pela decisão 

soberana quando abole o estado de direito e converte a vida humana em vida nua? 

 

 

Restituído ao seu lugar próprio, além tanto do direito penal 
quanto do sacrifício, o homo sacer apresentaria a figura 
originária da vida presa no bando soberano e conservaria a 
memória da exclusão originária através da qual se constitui a 
dimensão política. O espaço político da soberania ter-se-ia 
constituído, portanto, através de uma dupla exceção, como uma 
excrescência do profano no religioso e do religioso no profano, 
que configura uma zona de indiferença entre sacrifício e 
homicídio. Soberania é a esfera na qual se pode matar sem 
cometer homicídio e sem celebrar um sacrifício, e sacra, isto é, 
matável e insacrificável, é a vida que foi capturada nesta esfera 
[...] chamamos vida nua ou vida sacra a esta vida que constitui o 



 

109 

 

conteúdo primeiro do poder soberano (Ibidem, p. 91, grifo 
nosso). 

 

 

  Não é em virtude de uma justaposição que a exceção do saceraproxima-

se à exceção soberana senão em razão de uma comum pertença de origem e 

tradição do poder soberano. A atuação extemporânea do soberano coagula 

impropriedades ao fundar uma figura cujo destino está sob a completa imersão no 

abandono. A insólitamácula do sacer excede sua condição mortal e toca no espaço 

simbólico dedicado ao intangível, sendo dali recorrentemente interdito. Se o 

soberano mata sem que seja crime e sem que seja em ato sacrificial, o ser da 

exceção é substancializado no matável/insacrificávelhomo sacer. Ao sacer 

compete a vida nua, desprovida, desamparada, abandonada por qualquer proteção 

a que o homem possa recorrer. “soberano é aquele em relação ao qual todos os 

homens são potencialmente homines sacrie homo saceré aquele em relação ao 

qual todos os homens agem como soberanos” (Ibidem, p.92, grifo do autor). 

  Nas linhas precedentes anunciamos a falta de pretensão de Agamben de 

discorrer sobre o caráter político originário do sacera partir da conclusão realizada 

por Durkheim. Contudo, de acordo com nossa compreensão, a citação do 

sociólogo não está em desacordo com a própria conclusão a que chegou 

Agamben, sendo mais uma perspectiva a visualizar os termos que compõem o 

sacro profanável do sacer: ambos pertencem a mesma natureza (da soberania). 

 

 

3.1 A atualidade do homo sacer  

 

 

Se é verdadeiro que a figura que o nosso tempo nos 
propõe é aquela de uma vida insacrificável, que, 
todavia, tornou-se matável em uma proporção inaudita, 
então a vida nua do homo sacer nos diz respeito de 
modo particular. A sacralidade é uma linha de fuga 
ainda presente na política contemporânea, que, como 
tal, desloca-se em direção a zonas cada vez mais vastas 



 

110 

 

e obscuras, até coincidir com a própria vida biológica 
dos cidadãos. Se hoje não existe mais uma figura 
predeterminável do homem sacro, é, talvez, porque 
somos todos virtualmente homines sacri (Ibidem, p.121, 
grifo do autor). 
 
 

  Segundo Agamben (2004), um dos maiores dilemas a serem pensados no 

nosso tempo encontra-se na comum pertença entre estado de exceção e soberania, 

estado de exceção e democracia, dito de outro modo, consiste na contiguidade 

cada vez mais alarmante entre democracia e sistemas totalitário, na 

indicernibilidade que os envolve e não raramente projeta em um as ferramentas 

habituais do outro.  

  Agamben (2004) acusa o excesso de medidas provisórias como 

tecnologia de governo para a aplicação não publicizada de um grau de exceção. 

Nas páginas acimautilizamo-nos do exemplo não de uma medida provisória, mas 

de uma lei -USA Patriotic act – para explicitarmos o que agora colocamos como 

zona de indiscernibilidade entre democracia e totalitarismo. No corpo de um 

estado de direito uma lei é aprovada cuja consequência é a punição com a 

anulação de todas as conquistas legais quem a ela for submetido.  

Nas páginas a seguir usaremos de alguns exemplos para ratificar o 

argumento de Agamben no que toca às técnicas de governo como medidas de 

exceção no terreno de solos demarcados como democráticos, e por conta disso a 

expansão paulatina da zona de indiscernibilidade entre governos democráticos e 

totalitários e a proliferação da vida nua. 

 

3.1.1 A exceção na democracia 

 

 

  Por intermédio da biopolítica lidamos com o saber-poder dos regimentos 

sociais. Isso não quer dizer que os saberes necessariamente desde sua origem 

estejam sob a investigação de instituições, mas, que, assim que ao Estado for útil, 

este saber será cooptado como parte de sua tecnologia, quando se efetivará em 

saber-poder.  Mesmo que as pesquisas sobre as quais falaremos a seguir não 

fossem manipuladas com incentivo estatal, este estaria implicado por um motivo 

considerável: omissão ao permitir que o experimento se concretize. 



 

111 

 

 

3.1.2 Médicos estadunidenses sob orientação governamental infectaram 

intencionalmente cidadãos da Guatemala a fim de gerar dados para 

pesquisa 

 

 

Em 1940, 696 cidadãos da Guatemala foram infectados com gonorréia e 

sífilis. A intenção era verificar a eficácia de medicamentos contra essas 

patologias.  A recomendação dos pesquisadores para os guatemalcos incentiva os 

infectados a transmitir a doença para outras pessoas, tudo para a formação do 

parecer se a penicilina seria capaz de prevenir as doenças. “Estima-se que um 

terço dos infectados nunca teve tratamento adequado. Aparentemente, o 

experimento foi feito entre 1946 e 1948 e ‘nunca gerou informações úteis e 

registros foram apagados’” (CAMBAÚVA, Daniella. EUA infectaram cidadãos 

da Guatemala com sífilis e gonorreia para estudo; Hillary pede desculpas. 

Em:<http://operamundi.uol.com.br/conteudo/noticias/6414/eua+infectaram+cidad

aos+da+guatemala+com+sifilis+e+gonorreia+para+estudo+diz+pesquisadora.sht

ml>. Acesso em: 09 de junho de 2012). 

 

 

3.1.3 O caso Tuskegee 

 

  É um dos mais estarrecedores pela duração de sua amostra (1932 – 

1972), pela quantidade de afetados e pela gravidade das consequências. O serviço 

de saúde pública dos Estados Unidos da América, no estado do Alabama, pôs em 

execução uma pesquisa com 600 participantes, todos negros. Destes, 399 com 

sífilis, os demais sem a doença. A pesquisa não consistia sequer em usar 

princípios ativos na tentativa (entre acertos e erros) de determinar o melhor 

medicamento a prescrever em tais casos; consistia em apenas observar o 

desenvolver da doença sem amparo de tratamentos. (Em 1929 a Noruega já havia 

publicado um estudo com mais de 2.000 mil casos de sífilis não tratada, 

recolhidos de acervos históricos).Os infectados não se sabiam portadores da 



 

112 

 

doença nem suas consequências. Receberam unicamente a informação que 

possuíam “sangue ruim” (GOLDIM, 1999). 

 

 

A contrapartida pela participação no projeto era o 
acompanhamento médico, uma refeição quente no dia dos 
exames e o pagamento das despesas com o funeral. Durante o 
projeto foram dados, também, alguns prêmios em dinheiro pela 
participação. A inadequação inicial do estudo não foi a de não 
tratar, pois não havia uma terapêutica comprovada para sífilis 
naquela época. A inadequação foi omitir o diagnóstico 
conhecido e o prognóstico esperado.  

A partir da década de 50 já havia terapêutica estabelecida para o 
tratamento de sífilis, mesmo assim, todos os indivíduos 
incluídos no estudo foram mantidos sem tratamento. Todas as 
instituições de saúde dos EEUU receberam uma lista com o 
nome dos participantes com o objetivo de evitar que qualquer 
um deles, mesmo em outra localidade recebesse tratamento. A 
inadequação do estudo foi seguindo o padrão conhecido como 
"slipperyslope", isto é, uma inadequação leva a outra e o 
problema vai se agravando de forma crescente. Da omissão do 
diagnóstico se evoluiu para o não tratamento, e deste para o 
impedimento de qualquer possibilidade de ajuda aos 
participantes [...] 

Em 1969, a imprensa noticiou a confirmação de que já tinham 
ocorrido 28 mortes no estudo. O historiador James H. Jones, 
tomou contato, por acaso, com documentos relativos ao 
experimento também em 1969, mas pensou que o mesmo já 
havia sido descontinuado. Somente quando a reporter Jean 
Heller, da Associated Press, publicou no New York Times, em 
26/7/72, uma matéria denunciando este projeto, que houve uma 
forte repercussão social e política sobre o mesmo. Após 40 anos 
de acompanhamento dos participantes, ao término do projeto, 
somente 74 sobreviveram. Mais de 100 participantes morreram 
de sífilis ou de complicações da doença. A instituição 
responsável pela condução do projeto, na suas últimas etapas, 
foi o Centro de Controle de Doenças (CDC) de Atlanta  

(GOLDIM. Roberto. O caso Tuskegee: quando a ciência se 
torna eticamente inadequada.Em: 
http://www.bioetica.ufrgs.br/tueke2.htm Acesso em: 15 de 
junho de 2012). 

 

 



 

113 

 

  É importante destacar que não estamos levantando fatos que incidam em 

crítica ao passado com olhar exclusivamente dos nossos dias. Em 1947, muito 

antes da metade do tempo de duração da pesquisa, a Declaração de Nuremberg 

foi redigida e aceita pela comunidade internacional (Caponi, 2004); tempos 

depois, em 1964, a Declaração de Helsinque confirmou o sentido ético da 

declaração anterior quanto aos paradigmas a serem respeitados na realização de 

pesquisas com seres humanos. Os Estados Unidos da América aceitaram 

publicamente ambos os códigos, mas isso não foi suficiente para a interrupção das 

pesquisas nem tampouco para o tratamento dos sifilíticos. Estes, em sua vida nua, 

não só tiveram a informação sobre suas doenças sonegadas como também foram 

impedidos, acaso viessem a descobrir por outros meio, de tratamento em qualquer 

casa de saúde daquele país. O caso Tuskegee é uma das feições da exceção 

democrática - ou soberana? – na produção do abandono, de vidas nua. 

 

 

3.1.4 O HIV e as pesquisas na África 

 

 

Com a expressão dos enunciados da biopolítica de Foucault percebemos 

que o controle da sociedade sobre os indivíduos não se opera simplesmente pela 

consciência; antes disso, tem sua ferramenta inicial no próprio corpo dos 

indivíduo. O corpo físico é um dos alvos da biopolítica, por isso, estudá-lo, 

dissecá-lo e convertê-lo em objeto de manipulação é um dos rastros do saber-

poder, em nome do qual as experimentações catastróficas são velozmente 

apagadas em benefício da continuidade dos saberes impulsionadores de 

controles sociais. Os acertos são classificados e formalizados com méritos, 

enquanto aos demais resta o apagamento. 

O mesmo ocorre em pesquisas sobre o HIV produzidas em continente 

africano. 

 



 

114 

 

 

Tomemos como exemplo a pesquisa realizada 
nos anos 98-99, que envolve 16 equipes de 
pesquisadores para a realização de um estudo sobre a 
efetividade de um tratamento reduzido de AZT no caso 
de mulheres aidéticas grávidas. A população estudada 
foi de 17.000 mil mulheres grávidas. Sabia-se, por 
estudos prévios, realizados em 1995, que o tratamento 
da mãe com AZT reduz em 66% a transmissão de HIV 
para o filho. O custo desse tratamento era de oitocentos 
dólares. E o objetivo da nova pesquisa era determinar se 
um tratamento curto com AZT (por um valor de 
cinquenta dólares) poderia garantir uma redução da 
transmissão. Partiu-se da hipótese de que por ocorrer a 
transmissão no fim da gravidez e no momento do parto, 
um tratamento curto seria tão eficaz quanto um 
tratamento longo. 

A população foi dividida em dois grupos, o 
grupo de observação no qual se aplicaria o tratamento 
curto, e o grupo controle. Para este último existiam duas 
alternativas, ou um tratamento completo (longo), ou o 
uso de placebo. Por avaliação de custos escolheu-se a 
segunda alternativa. Isso significa que os sujeitos que 
participavam do grupo controle não sabiam se estavam 
sendo tratados. Foi constatado que o tratamento curto 
reduz em 50% a transmissão, isto é, ele é menos eficaz 
que o tratamento longo, porém 50% mais eficaz que o 
não tratamento. Desta forma, as crianças que nasceram 
do grupo controle foram, em sua maioria, HIV-positvas 
(CAPONI, 2004, p.451). 

 

 

 Em desrespeito a todas as declarações que circunscreve a pesquisa com 

seres humanos, a pesquisa efetivada na África trata os participantes como 

números a comprovar sua investigação. Todas as crianças que nasceram com 

HIV-positivo por descaso da pesquisa são vistas como pertencentes à cota de 

sacrifício inevitável no progresso científico. E o homo sacer aqui escolhido 

carrega consigo o caráter de excluído em âmbito transnacional, não foi à toa que 

os pesquisadores foram ao seu encontro em território estrangeiro. Um dos 

realizadores em resposta as problemáticas éticas de sua realização diz-nos: 

“Nossas pesquisas não são realizadas conforme as regras da ética? Pois bem, 



 

115 

 

mudemos as regras da ética” (ROTHMAN apud CAPONI, 2004, p.451). Além 

da exceção soberana talvez o que o pesquisador sugira seja um aceite 

constitucional para uma definitiva incorporação do homo sacer na letra da lei 

(democrática?). 

 

3.1.5 A perseguição aos ciganos na Europa 

 

 

Historicamente os ciganos são uma das minorias mais discriminadas da 

Europa, quiçá do mundo. Recentemente (28/07/2012) o governo Francês 

anunciou a deportação programada de ciganos que estão no país de modo 

irregular e o encorajamento para que grupos de ciganos estrangeiros regressem a 

seus países de origem. Dos 600 acampamentos de ciganos na França, 300 estão 

sob ameaça de serem abolidos, promovendo uma contínua supressão dos espaços 

de liberdade (Carta Maior, 2012). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

116 

 

4. Sobre a produção da vida nua 

 

 Quando Agamben se reporta aos gregos antigos em busca da distinção 

vocabular que estes tinham para a palavra vida, o propósito está em mostrar, 

fundamentalmente, uma distância que se pode tomar como qualitativa, ou 

percorrer um grau de distinção ainda maior ao tomar essa distância como graus 

de dignidade. Bíos e zoé dizem, cada uma em seu campo peculiar: vida. Estar 

vivo, viver simplesmente, a essa significação cabe o termo zoé; o sentido de vida 

em sua conformação a um indivíduo ou a um grupo anuncia-se por bíos. 

 Em acordo com Foucault, Agamben pronuncia-se participante da 

colocação:“Por milênios, o homem permaneceu o que era para Aristóteles: um 

animal vivente e, além disso, capaz de existência política; o homem moderno é 

um animal em cuja política está em questão a sua vida de ser vivente” 

(FOUCAULT apud AGAMBEN, 2002, p.11). No transcurso da história o poder 

não se satisfez apenas com a formação dos “corpos dóceis”, posto que seu 

requinte até aqui foram:  a dilatação de um vértice da soberania e a exceção com 

sua marca residual a forjar a vida nua. 

Podemos inferir que desde a concretização do poder de soberania sobre 

uma comunidade política, tão logo passou-se à produção de homines sacri. Os 

enunciados de exposição-denúncia relatados por Agamben acerca da nossa 

atualidade não caminha na direção de colocar o social no qual vivemos como o 

inaugurador da fabricação dessa vida despossuída de cobertura legal, mas tão-

somente com o intento de incidir na particularidade que nos toca: a imagem 

democrática dos nossos governos mostrara-se portadora de vocação desviante, 

dadas atitudes verossimilhantes com governos totalitários. 

 Essa verossimilhança constitui a zona de indiscernibilidade entre um e 

outro. Cortejada essa contiguidade pelos governos, a exceção instala-se como 

uma técnica eficaz na democracia que nos governa. E com a exceção, a 

aceleração dos sacri. O panorama construído ao longo da analítica envolvendo a 

biopolítica, seus enredos centrais e adjacentes nos fez elaborar a reflexão se o 

elenco teórico fornecido por Foucault com suas descrições dos encontros dos 

poderes da disciplina e do governo da população são ainda pertinentes em face à 

contemporaneidade ditada pelos mecanismos de exceção. 

 



 

117 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

 

 

 Os conceitos de biopolítica e tanatopolítica, ao nosso ver, são menos 

contraditórios do que a mera decomposição dos étimos supõe. Bio e Tanato, 

nessa contextura, empenham-se no mesmo ofício: trazer à luz as urgências do 

nosso tempo. Todavia, como visualizamos, há divergências substanciais entre os 

conceitos. O alarmante evocado pela biopolítica em termos de alinhamentos 

estruturais – indivíduos, população - com fins de domínio teve consequências 

inteiramente opostas à mera potencialização da vida, ao “fazer viver”. E nisso já 

não se percebia com pouca gravidade, uma vez que o dito “fazer viver” estava a 

serviço de um maior e melhor jogo de dominação. 

 A biopolítica elaborada por Foucault pontuou os circuitos a partir dos 

quais as forças se anunciavam e/ou se repeliam. O assujeitamento dos sujeitos 

não se constituía em cerceamento total ou realidade em que o saber-se 

assujeitado duplica os efeitos da pena que se cumpre. Atrelado aos 

impedimentos da dominação tem-se a quota da satisfação, no binômio 

frustração-realização. Do mesmo modo que o saber-poder estimula a 

efervescência no espaço em que se lança ao arvorar-se enquanto verdade, 

verdade que explica e justifica o mundo tal como ele é, e quando não, consola.  

 Além do assujeitamento cognitivo encontramos o assujeitamento moral, a 

sexualidade entrincheirada e o esquadrinhamento das ciências sobre a mesma. 

Longe de reservas, visualizamos que o assujeitamento no domínio 

biopolíticoobrigatoriamente deve colocar-se no plural, sempre: assujeitamentos 

– moral, legal, econômico, dentre outros. Em Foucault são fartos os exemplos de 

forças operantes a docilizar os sujeitos, contudo, os exemplos do outro lado do 



 

118 

 

binômio quase que inexiste. Onde está o desejado prazer a acomodar-nos ao 

suplício? E a simples realização que motiva o ordinário da vida? Ora, se bem 

podemos pensá-los (como segurança institucional, confortos do progresso 

tecnológico e consumo, etc) retirados das letras mesmas do filósofo da 

biopolítica ficamos unicamente com o aberto, um abstrato possível de ser 

definido exclusivamente por inferências.  

 Mas o prazer, a despeito das restrições do assujeitamento, é de caráter 

criador, gerador, formador; diante das relações de poder talvez o que gere mais 

cautela nos passos do entendimento seja precisamente essa metamorfose, ou 

melhor, simbiose entre castração-criação. 

 Estranhamente, para que as relações de poder permeiem o social é 

necessário que exista liberdade. As relações de poder são entrelaçamentos de 

dispositivos em circuitos com fins de dominação, mas sem que a mesma se 

presentifique derradeiramente. Para que haja relação de poder o contraditório 

não é coadjuvante senão tão essencial quanto à força que manipula em destaque. 

Assim entendemos que tão logo um enredo silencie por completo e em absoluto 

seu oponente, destrói-se com isso a relação e o poder. A partir daí, para Foucault 

(2006), é expediente dos estados de dominação. 

 Por meio dessa explicação, tratamos da construção teórica foucaultiana 

acerca do poder iluminando regiões como as do campo de concentração. 

Ambiguamente, o território dos campos são o território por excelência do poder 

biopolítico e, ao mesmo tempo, seu limite.  Do modo como a biopolítica teve 

acesso ao domínio dos indivíduos e da população, extorquindo forças de 

trabalho e enquadrando o regimento da população em torno de si, os níveis de 

vigilância e de determinação dos campos podem ser vistos como a estratégia por 

excelência desse sistema. 

Todavia, os campos também são o limite da biopolítica por este poder ter 

sido inaugurado e expandido como um poder de incitação à vida. À medida que 

sua execução resulta no contrário, o desarranjo é trazido ao centro e faz ressoar 

esse deslocamento desordenando todo o sistema. Potencialização da vida que 

leva a seu holocausto, eis que no âmago da biopolítica fabrica-se a morte. 

Assim, o não localizável na obra de Foucault concernente à biopolítica é uma 



 

119 

 

argumentação consistente entre a assunção do “fazer morrer” e o projeto genuíno 

da biopolítica - o “fazer viver”.  

 

À distância de uma perspectiva biopolítica, Arendt trata o podercom 

vistas à aproximação de elementos como força, autoridade, vigor e violência - a 

depender dos deslocamentos do campo social. Para Arendt (1994), o poder 

também é relacional, contudo, não se furta a cristalizações. Invoca o poder do 

social frente a agruras de seu tempo e confere a ele a inteira legitimidade das 

decisões e demandas da coletividade. O poder é passível a fixação no momento 

em que para isso é convocado. 

  Com a figura do animal laborans Arendt e Foucault entram em afinação. 

Ela com a construção desse personagem conceitual, ele por desdobramentos e 

inferências sobre o estado do ser humano na política de seu tempo.   Ambos 

apontam tecnologias modernas como propulsoras da animalização do homem, 

cujo fim não precisamos supor como um fechamento da condição humana para 

um ser Outro, mas, talvez, como uma decadência alastrada em meio da qual o 

ser humano não venha a alcançar o que pode fazer de si em termos de 

potencialidades humanas. 

 De resto, a afirmação de Arendt (1989, p. 511) que “as soluções 

totalitárias podem muito bem sobreviver à queda dos regimes totalitários sob a 

forma de forte tentação que surgirá sempre que apareça impossível aliviar a 

miséria política, social ou econômica de um modo digno do homem”, foi uma 

das conclusões a que Agamben chegou depois de ter analisado as exceções que 

habitam nossa cultura democrática. 

 Incontestavelmente, percebemos a carência em nosso elenco de diálogos 

de um discurso sobre a democracia e seus limites temporais. No entanto, devido 

à escassez de tempo a nos limitar, declinamos dessa intenção. Porém, cremos 

que cobrimos aquilo que está no cerne de nossa disposição investigativa: indicar 

a exceção se corporificando no projeto democrático. Agamben nos mostra que a 

exceção nem sempre é anunciada tecnicamente, mas o uso sorrateiro desse 

mecanismo de governo em nada minora o trágico de seus efeitos. Ao inverso, 



 

120 

 

submerge-nos numa sensação de equilíbrio e saúde política enquanto não cessa a 

corrosão do sistema democrático. A exceção compõe a forma e o conteúdo de 

um dos grandes problemas da atualidade. Na forma, por dissimular-se em 

legalidade; no conteúdo, por promover a contiguidade entre democracia e 

totalitarismo. 

Agamben difere da tese de Carl Schmitt na medida em que para este o 

estado de exceção é uma configuração inteiramente diversa do estado de direito. 

Já no entender daquele o nosso fazer político é atingido permanentemente por 

ferramentas do estado de exceção, o que inaugura um espaço em que a exceção 

não mais configura-se como o inteiramente outro do estado de direito e do 

regime democrático, mas num apêndice cuja existência caracteriza-se como uma 

das violências mais fatais à administração dos Estados contemporâneos. 

Pouco a pouco as descrições das operações biopolíticas, tal como 

decompostas por Foucault, já não correspondiam mais a uma análitica dos 

pareceres de regimentos políticos da atualidade. Ora a biopolítica não elencava 

em seu enredo a vocação dos consórcios políticos no que concerne à 

descartabilidade de parcela da população pelo próprio biopoder, ou, no mínimo, 

não forneceu o devido espaço àqueles tipos identificados como “a vida que não 

merece ser vivida”; ora não percebia a problemática em torno da diminuição das 

decisões democráticas na lida governamental. Sendo assim, as configurações 

mais profundas quando mencionadas - se mencionadas - foram narradas quase 

que na displicência de mais um caráter factual dentre outros. 

Agamben, para ultrapassar essas lacunas, incide reflexão justamente 

sobre as mesmas. Diagnosticou práticas características do estado de exceção no 

âmago de governos democráticos, percebendo a exceção como uma das 

tecnologias de governo mais alastradas em nosso tempo. Exceção e democracia, 

hoje, não são um o avesso do outro, mas convivem numa contiguidade própria a 

sistemas mantidos por simbiose. Para o funcionamento do todo, vive-se em 

graus de indiscernibilidade entre a feição exclusiva de um e do outro. 

Explorando mais o lugar em que pisamos, concluímos que democracia e 

totalitarismo não apenas não são antagônicos como, invariavelmente, têm 

estabelecido feitos afins. 



 

121 

 

Uma vez que a exceção é produzida, o homo sacer emerge como 

elemento residual. O sacer perdeu a participação na aura de dignidade 

comungada pelo comum dos homens, a ele resta a vida desapropriada de 

qualquer instância de proteção. O destino do sacer é o completo abandono em 

sua vida nua. A inclusão abstrata de pertença ao gênero humano é estilhaçada 

em formatos sociais de exclusão. Logo, a inclusão exclusiva é uma das 

representações da vida nua do homo sacer. 

Sob esta realidade, parece-nos um desacordo com as diversas expressões 

do momento político contemporâneo pensar o poder disciplinar e sua correlata 

subjetivação, as relações de força e suas repercussões, o saber-poder e seus 

silenciamentos, a administração da população e uma consequente 

potencialização da vida como as linhas mestres do nosso fazer político senão que 

tudo isso inspira uma prática política ainda mais alarmante e insidiosa, qual seja: 

a tanatopolítica. 

 

 

 

 

 

  

 



 

122 

 

 
   BIBLIOGRAFIA  

 

 

 

AGAMBEN, Giorgio. Homo sacer I: o poder soberano e a vida nua. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2002. 

_________________. Homo sacer II, 1 -Estado de exceção. São Paulo: Boitempo, 2004. 

_________________. Homo sacer III -O que resta de Auschwitz: o arquivo e a testemunha. 

São Paulo: Boitempo, 2008. 

_________________. O que é o contemporâneo? E outros ensaios. Chapecó, SC: 

Argos:2009. 

_________________. Profanações. São Paulo: Boitempo, 2007. 

ARENDT, Hannah. Origens do totalitarismo. São Paulo: Companhia das Letras, 1989. 

________________. A condição humana. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2010. 

________________. Eichmann em Jerusalém: um relato sobre a banalidade do mal. São 

Paulo: Companhia das Letras, 1999. 

_______________. Responsabilidade e Julgamento. Companhia das Letras, 2004. 

_______________. Sobre a violência. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 1994. 

BILLOUER, Pierre. Foucault. São Paulo: Estação Liberdade, 2003. 

BONAVIDES, Paulo. Ciência política. Rio de Janeiro: Forense, 1986. 

CAPONI, Sandra. A biopolítica da população e a experimentação com seres humanos. 

Ciência de saúde coletiva. 2004, vol.9, n.2, pp. 445-455.  



 

123 

 

DUARTE, Andre. O pensamento à sobra da ruptura: política e filosofia em Hannah Arendt. 

São Paulo: Paz e Terra, 2000. 

DELEUZE, Gilles. Foucault. São Paulo: Brasiliense, 2005. 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. O que é a filosofia? Rio de Janeiro: ED. 34, 1992. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade I: a vontade de saber. Rio de Janeiro: Edições 

Graal, 1988. 

_________________. Em defesa da sociedade: curso no Collège de France (1975-1976). São 

Paulo: Martins Fontes: 1999. 

_________________. Segurança, território, população: curso dado no Collège de France 

(1977-1978). São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

_________________. Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979. 

_________________. Vigiar e punir : nascimento da prisão. Petrópolis: Vozes, 1987. 

_________________. Ditos e escritos, v. 5. Rio de Janeiro: Forense Universitária,2006.   

_________________. Nascimento da biopolítica. São Paulo: Martins Fontes, 2008. 

SOUKI, Nádia. Hannah Arendt e a banalidade do mal. Belo Horizonte: Editora UFMG,1998. 

SCHIO, Sônia Maria. Hannah Arendt: história e liberdade (da ação à reflexão). Caxias do 

Sul, RS: Educs, 2006. 

YOUNG-BRUHEL, Elizabeth. Por amor ao mundo: a vida e a obra de Hannah Arendt: Rio de 

Janeiro: Relume-Dumará, 1997. 

LEVI, Primo. Os afogados e os sobreviventes. São Paulo: Paz e Terra, 2004. 

MACHADO, Roberto.1979. “Introdução: por uma genealogia do poder” in Microfísica do 

poder. Rio de Janeiro: Graal, 1979? 

NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Genealogia da moral: uma polêmica. São Paulo: Companhia 

das Letras, 1998. 

SCHMITT, Carl. Teologia política. Belo Horizonte: Del Rey, 2006. 

Sites 

 



 

124 

 

• Carta Maior. Na França, Sarkozy dá início à perseguição aos ciganos. Em: 

<http://www.cartamaior.com.br/templates/materiaMostrar.cfm?materia_id=1685

2>. Acesso em: 05 de março de 2012. 

• GOLDIM. Roberto. O caso Tuskegee: quando a ciência se torna eticamente 

inadequada. Em: http://www.bioetica.ufrgs.br/tueke2.htm Acesso em: 15 de junho de 

2012. 

• CAMBAÚVA, Daniella. EUA infectaram cidadãos da Guatemala com sífilis 

e gonorreia para estudo; Hillary pede desculpas. 

Em:<http://operamundi.uol.com.br/conteudo/noticias/6414/eua+infectaram+cida

daos+da+guatemala+com+sifilis+e+gonorreia+para+estudo+diz+pesquisadora.s

html>. Acesso em: 09 de junho de 2012 

• ASSMANN, Selvino. [et al]. Corpo e biopolítica: poder sobre a vida e poder 

da vida.Em: <www.cbce.org.br/cd/resumos/119.pdf>. Acesso em: 5 de março 

de 2011. 

• POGREBINSCHI, Thamy. Foucault, para além do poder disciplinar e do 

biopoder. Em: <http://www.scielo.br/pdf/ln/n63/a08n63.pdf>. Acesso em: 20 de 

abril de 2011. 

 

 

Documentário 

 

COHEN, Peter. Arquitetura da destruição. 1992. 

 

 

 


