PEDRO AUGUSTO DE CASTRO BUARQUE SILVA

IDEALISMO E INTERSUBJETIVIDADE NAS MEDITACOES
CARTESIANAS DE EDMUND HUSSERL

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacao em Filosofia da UFPE, como requisito
parcial para obtencdo do titulo de mestre.

Orientador: Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli.

Recife/PE
2012



Catalogacdo na fonte
Bibliotecéria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

S586i

Silva, Pedro Augusto de Castro Buarque.

Idealismo e intersubjetividade nas meditacdes cartesianas de Edmund
Husserl / Pedro Augusto de Castro Buarque Silva. — Recife: O autor,
2012.

110f. ;30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli.
Dissertagdo (mestrado) — Universidade Federal de Pernambuco,

CFCH. Programa de P6s-graduacgéo em Filosofia, 2012.
Inclui bibliografia.

1. Filosofia. 2. Idealismo. 3. Intersubjetividade. 4. Husserl, Edmund.
5. Empatia. |. Pelizzoli, Marcelo Luiz (Orientador). II. Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE (CFCH2012-141)




PEDRO AUGUSTO DE CASTRO BUARQUE SILVA

O IDEALISMO E A INTERSUBJETIVIDADE NAS MEDITACOES
CARTESIANAS DE EDMUND HUSSERL

Dissertacdo de Mestrado em Filosofia
aprovada, pela Comissdo Examinadora
formada pelos professores a seguir
relacionados para obtencdo do titulo de
Mestre em Filosofia, pela Universidade
Federal de Pernambuco.

Aprovada em: 19/04/2012

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli (ORIENTADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Mario Ariel Gonzalez Porta (1° EXAMINADOR)
PONTIFICIA UNIVERSIDADE CATOLICA - SP

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (2° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

RECIFE/2012



Dedico a minha méae e & minha noiva.



AGRADECIMENTOS

Agradeco ao professor Marcelo Pelizzoli pela orientagdo, pelos valiosos

comentarios e textos cedidos.

Agradecimento especial a Isabel, Betania e Hugo, que mantém vivo e operante o
Programa de Pds-graduacao, pela paciéncia, grande disponibilidade e participacao.

Agradeco ao CNPq, a CAPES e ao Programa de P6s-graduacdo em Filosofia da

UFPE, pelo apoio financeiro concedido (Bolsa de Estudos).

Finalmente, agradeco imenso aos professores Erico Andrade, Thiago Aquino,
Washington Luiz e Alfredo Moraes pela solicitude e pela abertura de meus horizontes
académicos e filosoficos, e a meus amigos e colegas pelo companheirismo e

cumplicidade.



RESUMO

O objetivo da presente dissertacdo é analisar como Husserl aborda a questdo da
intersubjetividade nas Meditacbes Cartesianas. Em nossa leitura, entretanto,
buscaremos um afastamento do viés cartesiano que tanto tem animado as criticas a
objecdo do solipsismo desde a perspectiva do idealismo transcendental. Segundo esse
viés, por desenvolver radicalmente os motivos da filosofia cartesiana, como o projeto da
mathesis universalis e o retorno ao ego cogito, a fenomenologia deveria ser
compreendida como um neocartesianismo, apresentando alguns dos “problemas
transcendentais” tradicionalmente ligados a ele: em nosso caso, o solipsismo. Nesse
sentido, adotaremos como referencial critico a interpretagdo de Paul Ricoeur da
“tentativa malograda” de Husserl de fundar a alteridade no e a partir do ego
transcendental. Em resposta as criticas decorrentes dessa interpretacdo, nossa leitura
explorard a introducéo de nogdes como estranho e comunidades culturais, bem como a
distingdo entre ego humano e ego transcendental, a experiéncia da empatia e o papel da
fenomenologia genética na fundamentacdo da intersubjetividade e de sua relacdo com o
idealismo transcendental. Nossa discussdo visara, pois, a partir de uma leitura motivada
pela refutacdo as criticas de Ricoeur, renovar nosso olhar sobre o pensamento
husserliano. Nesse sentido, o idealismo transcendental ndo impossibilitaria a fundacéo
da intersubjetividade, mas dependeria dela. Por isso, o idealismo seria entdo composto
pelas apercepcdes que constituem a nossa “certeza” do mundo (a tese do mundo) e sua
evolugdo se daria, ndo por experiéncias confirmadoras, mas por infirmacbes que
adviriam ndo apenas de nossa aderéncia primordial ao mundo (pelas evidéncias
negativas), mas também por meio dos outros egos (mediadas pelo estranho), que

conosco compartilham de uma cultura e compdem uma comunidade intencional.

Palavras-chave: intersubjetividade; idealismo; empatia; estranho; comunidade.



ABSTRACT

The goal of this dissertation is to analyze how Husserl addresses the issue of the
intersubjectivity in the Cartesian Meditations. In our reading, however, we’ll seek a
departure from the Cartesian bias that has animated the criticism to the objection of
solipsism from the perspective of transcendental idealism. According to this bias, by
developing radically the Cartesian philosophy’s motifs, as the project of the mathesis
universalis and return to the ego cogito, phenomenology should be understood as a
neocartesianism, presenting some of the "transcendental problems" traditionally linked
to it: in our case, the solipsism. Accordingly, we will adopt as a critical reference Paul
Ricoeur's interpretation of Husserl's" unsuccessful attempt” of founding the alterity in
and from the transcendental ego. In response to criticism arising from this interpretation,
our reading will explore the introduction of notions such as alien and cultural
communities, as well as the distinction between the human ego and transcendental ego,
the experience of empathy and the role of genetic phenomenology in the founding of
intersubjectivity and its relation with the transcendental idealism. Our discussion will
focus, therefore, from a reading motivated by a rebuttal to Ricoeur’s criticism, to renew
our focus on the Husserlian thought. Accordingly, transcendental idealism would not
make it impossible the founding of intersubjectivity, but would depend on it. Hence,
idealism would then be composed of apperceptions that constitute our “certainty” of the
world (the world thesis) and its evolution would occur, not through confirming
experiences, but through infirmations that would come not only from our primordial
adherence to the world (by negative evidences), but also through other egos (mediated

by alien), which with us share a culture and compose an intentional community.

Keywords: intersubjectivity; idealism; empathy; alien; community.



SUMARIO

LISTA DE ABREVIACOES

INTRODUGCAO

CAPITULO 1: HUSSERL E AS MEDITACOES CARTESIANAS

1. A identificacdo entre o0 autor e a obra

2. O projeto das Meditagdes Cartesianas

CAPITULO 2: 0 PROBLEMA DO OUTRO

1. O duplo sentido de outro no registro das Meditacdes Cartesianas

2. A idealidade do outro

CAPITULO 3: IDEALISMO E O PROBLEMA DA TRANSCENDENCIA

1. As cinco teses do idealismo husserliano
2. Apoditicidade e objetividade
3. Egologia e exterioridade

CAPITULO 4: 0S PARADOXOS DO MUNDO
1. Primeiro paradoxo
2. Segundo paradoxo

3. Terceiro paradoxo

CAPITULO 5: OBJECAO DO SOLIPSISMO
1. O “problema transcendental”
2. Eu pessoal e o ego transcendental

3. Intersubjetividade e passividade

CAPITULO 6: INTERSUBJETIVIDADE E MUNDO
1. Em Problemas Basicos da Fenomenologia

2. A nogéo de estranho

10

14
16
20

25
26
31

37
38
42
46

51
52
59
64

68
69
75
76

85
86
92



3. Empatia e apercepgéo

4. Mundanizacdo e comunidade

CONSIDERAGCOES FINAIS

REFERENCIAS

95
100

105

107

10



LISTA DE ABREVIACOES:

Obras de Husserl comentadas:

MC — Meditaciones Cartesianas. México: Fondo de Cultura Econdmica, 1996

IF — A ideia da fenomenologia. Lisboa: Edigdes 70, 1986.

Ideias | — Idéias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia
fenomenoldgica. Aparecida: Idéias & Letras, 2006b.

Ideias 11 — Ideas pertaining to a pure phenomenology and to a phenomenological
philosophy: second book. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2000.

Crise — The crisis of European sciences and transcendental phenomenology.
Evanston: Northwestern University Press, 1984.

LFLT - Légica Formal y Logica Trascendental. Ciudad de México: Universidad
Nacional Auténoma de México, 1962.

Anélises — Analyses concerning passive and active synthesis: lectures on
transcendental logic. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2001.

IL — Investigaciones Logicas. 2 v. Madrid: Alianza Editorial, 2009.

Europa — Europa: crise e renovagado. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade
de Lisboa, 2006a.

Conferéncias — Conferéncias de Paris. Disponivel em < http://www.lusosofia.net/
textos/ husserl_conferencias_de_paris.pdf>, Acessado em: 13/06/2010.

Problemas — The basic problem of phenomenology. Dordrecht: Springer, 2006c.

11



INTRODUCAO

A filosofia, desde logo, exige explicacOes a partir das
Gltimas e mais concretas necessidades de esséncia, e sdo
estas as que respondem ao enraizamento essencial de
todo mundo objetivo na intersubjetividade
transcendental, ou seja, as que fazem concretamente
inteligivel o mundo enquanto sentido constituido.
(HUSSERL, 1996, p. 205)

Intersubjetividade €, hoje, um termo chave no pensamento ocidental. Grosso
modo, seja na Filosofia, Psicologia, Antropologia ou Sociologia, seja sob a rubrica da
interpessoalidade, da publicidade, da origem ou acordo ou compartilhamento formal de
estados mentais ou mesmo de representacdes discursivas acerca de n6s mesmos e das
coisas, esta nocdo protagoniza os debates em torno da construcdo da identidade
(pessoal, comunitaria ou nacional), das visdes de mundo, da objetividade, do jogo
ideologico por tras da construcdo e propagacdo do saber cientifico, e de tantas outras
questdes. Ndo obstante a contemporaneidade do pensamento de Husserl, sua filosofia é
ainda comumente associada ao solipsismo.

A contextualizacdo da fenomenologia husserliana, para além da primeira metade
do século XX, periodo de sua producdo, deve-se ndo apenas a influéncia que — néo
obstante o carater ambiguo dessa influéncia (quase parricida em alguns desses casos) —
teria seu pensamento exercido sobre fildsofos e cientistas como Edith Stein, Eugen
Fink, Martin Heidegger, Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Michel Henry,
Jacques Derrida, Max Scheler, Nicolai Hartmann, Emmanuel Lévinas, Gabriel Marcel,
Rudolf Carnap, Ortega y Gasset, Alfred Schiitz, Paul Ricoeur, Mikhail Bakhtin,
Wolfgang Kohler, Max Wertheimer, Kurt Goldstein, entre outros. Na ocasido de sua
morte, em 1938, era pouco o que havia de realmente disponivel de seus escritos. A
maior parte deles, preleges, manuscritos de trabalho e artigos, estava ainda fora do
alcance dos intérpretes, seja pela ocasiao de seu transito durante a 11 Grande Guerra (até

a criacdo dos Husserl-Archives, em Leuven, na Bélgica), seja por ainda se encontrarem

! La filosofia, desde luego, exige explicaciones a partir de las Gltimas y mas concretas necesidades de
esencia, y son éstas las que responden al enraizamiento esencial de todo mundo objetivo en la
intersubjetividad trascendental, o sea, las que hacen concretamente inteligible el mundo en cuanto sentido

constituido. (HUSSERL, 1996, p. 205)
12



ndo decodificados e ndo organizados e traduzidos. E apenas ao longo do século XX seus
escritos foram se tornando publicos (embora muitos ainda permanecam codificados),
oferecendo facetas ainda pouco conhecidas de sua fenomenologia.

Entretanto as leituras da filosofia transcendental husserliana tém trazido como
canone de interpretacdo, pelo menos para alguns desses intérpretes entdo consagrados, a
obra Ideias | — cujo idealismo proferia como principio fundamental a indubitabilidade e
a existéncia necessaria do ser imanente, em contraste com o mundo da ‘res’
transcendente que seria inteiramente dependente da consciéncia atual (Cf. Id., 2006b, p.
115). Nela, Husserl deixa clara a proximidade tedrica com o pensamento de Descartes e
Berkeley. Note-se, pois, que a leitura das MC e do idealismo nela proposto é
constantemente associada a essa proximidade mesma, o que veio a se tornar um forte
indicador de associacdo da fenomenologia ao solipsismo. N&o quer dizer isso, porém,
que o préprio pensador nao tenha dado motivos para tal desacerto. O préprio titulo da
obra, “Meditagdes cartesianas”, parece induzir a tal identificacio com a filosofia
cartesiana, ao sugerir uma referéncia direta a obra Meditationes de prima philosophia,
de Descartes. Além disso, em varias passagens, o proprio filosofo alerta sobre o
solipsismo “aparente” ou “provisério” em que as etapas mais fundamentais do método
incorreriam (a reducdo transcendental e a epoché abstrativa).

Acreditamos, pois, que a leitura das MC, radicada nessa aproximacao (quando nao
identificacdo) da fenomenologia ao pensamento de Descartes e Berkeley (especialmente
do primeiro), pode levar a interpretacdes equivocas, como, por exemplo, a de que
Husserl pressuporia no ego qualquer tipo de substancialidade ou realidade, quando seria
principalmente isso que, na epoché fenomenolégica, resultaria reduzido a mera
suposicdo. O mesmo equivoco, de um modo mais elaborado, poderia ser notado na
confusdo entre as no¢des de ego empirico (pessoal, humano) e ego transcendental (vida
que flui, unidade do fluxo temporal). Com isso, ndo intentamos reduzir as criticas dos
intérpretes a mera aproximagao ou identificagdo com a filosofia cartesiana. N&o resta
duvida da radicalidade que permeia essas criticas. Tratar-se-ia, antes, de dar a conhecer
um viés de leitura que, até entdo, tem fixado um “retrato” monolitico da fenomenologia.

Esperamos mostrar, pois, que, nas MC, tal como as ideias de natureza e mundo, o
ego humano significa uma construcdo comunal, intersubjetiva: “encontro-me como
homem no mundo e, a0 mesmo tempo, como quem 0 experimenta e cientificamente o
conhece, incluindo-me a mim” (Id., 2010., p. 30). Mais ainda: esperamos deixar claro,

na segunda secdo do Capitulo 6, que a interpretacdo solipsista da fenomenologia é de

13



algum modo contestavel, mesmo quando associada a “fase” da produgdo de Ideias I.
Apesar de, na obra, Husserl quase silenciar sobre a intersubjetividade, na mesma época,
em prelecbes avancadas (como € o caso de Problemas), ele esclarecera o papel
fundamental que o tema exercia no idealismo transcendental.

Nossa discussdo, pois, gira em torno da relacao entre a empatia e a constituicdo do
mundo objetivo, descrita nas MC de Husserl, bem como em textos que circunscrevem a
producdo desta’. Assim, teceremos consideracdes sobre a objecdo do solipsismo
transcendental, sua rejeicdo por alguns dos intérpretes (em especial Paul Ricoeur) e 0s
argumentos utilizados por Husserl para explanar o significado e o papel da nocdo de
intersubjetividade na obra em questdo, bem como das nogdes que Ihe acompanham —
respostas do pensador, que utilizaremos a titulo de arguicdo as criticas expostas. A
questdo principal em torno da qual o presente texto orbitara €: como, da perspectiva do
idealismo transcendental husserliano (tendo como referéncia as MC), sera possivel
escapar do solipsismo?

O texto se divide em trés partes. Na primeira, composta pelos capitulos 1 e 2,
fizemos consideracGes preliminares sobre 0 método e 0s pressupostos exegéticos que
permearam nossa leitura, sobre como nos dispomos em relacdo as criticas e aos textos
de Husserl; e sobre as circunstancias em torno da producgéo e publicacdo das MC
(capitulo 1); bem como a apresentacdo da intersubjetividade enquanto problema, pela
duplicidade da nocdo de outro que motiva e norteia as consideracdes de Husserl sobre o
tema e pelos impasses derivados da reducdo fenomenolGgica para a superacdo do
solipsismo (capitulo 2). Na segunda parte, composta pelos capitulos 3 e 4, concentramo-
nos em reconstruir as criticas de Paul Ricoeur® ao idealismo transcendental husserliano
e a “tentativa” de superagdo do solipsismo sob a perspectiva deste. Devido as limitacdes
de tempo e volume previamente determinadas para a realizacdo do presente texto,
privilegiamos o mergulho nas criticas de um intérprete a uma reconstituicdo de
sobrevoo da totalidade das criticas acerca dos temas em questdo. Na terceira, composta

pelos capitulos 5 e 6, revisaremos alguns dos pressupostos de Husserl, na construcao de

? Pode-se estranhar a frequéncia com que outros textos, aparecem em citagdes ou comentarios, uma vez
que a proposta do texto é de se concentrar nas MC. Porém, esses outros textos figuram a titulo
complementar, de modo a esclarecer questdes tratadas de modo ainda vago nas MC.

* N4o privilegiamos, na reconstruc&o do corpo critico de Paul Ricoeur, obras como O si-mesmo como um
outro, Tempo e Narrativa, etc., pois acreditamos que, por se tratarem de momentos de construcdo da
propria filosofia deste, nelas, a filosofia husserliana figure ja motivada por questfes e perguntas estranhas
aela.

14



seu idealismo transcendental, e como a intersubjetividade se torna seu pressuposto,
para, dessas consideragdes, refutar as criticas de Ricoeur.

Ora, ndo € nossa pretensdo apresentar a solugdo oferecida por Husserl para o
problema do solipsismo como uma resposta peremptoria. Nossa discussdo visa, pois, a
partir de uma leitura motivada pela refutacdo as criticas, renovar nosso olhar sobre o
pensamento husserliano, de modo que, em futuras pesquisas, se possa extrair dele
orientacOes para o debate entorno da intersubjetividade, bem como de suas ramificagoes

problematicas.

15



CAPITULO 1: HUSSERL E AS MEDITACOES CARTESIANAS

Encontrar um homem é ser despertado
por um enigma (LEVINAS, 1997, p. 151)

Antes iniciar a discussao acerca da relacdo entre a empatia e 0 mundo objetivo,
descrita nas MC de Husserl, e de considerarmos seu potencial de rejei¢éo da objecédo do
solipsismo transcendental e de esclarecimento da intersubjetividade, teceremos breves
comentarios sobre alguns dos obstaculos que acompanham a tarefa de interpretar os
temas da fenomenologia husserliana. N&o se tratara, todavia, de apontar como
obstaculos a dureza da leitura ou a pobreza de estilo, concessdes algumas vezes
necessarias para a conservacao da franca complexidade das ideias. Nao sdo ruidos,
interrupcBes ou quaisquer outros acidentes da cadeia de cddigos que forma o texto
escrito. Os obstaculos em questdo sdo constitutivos de nosso proprio olhar sobre a obra
e, parece-nos, acompanham toda e qualquer jornada exegética, especialmente nas obras
filosoficas. Na tentativa de recomposicdo das intrincadas relacdes entre conceitos, por
exemplo, é comum nos depararmos com a constante tentacdo de fixar uma imagem do
autor, da obra, ou mesmo de buscar um sistema fixo interno, uma periodiza¢do ou
qualquer outra estrutura que, acrescida, sirva de referencial seguro, sobre a qual
poderemos assegurar nossa propria interpretacdo. E bastara essa mera fixacdo, a de um
retrato do filésofo, por exemplo, para fixarmos toda a sua filosofia como uma
decorréncia de seu carater, fé, afiliacdo politica ou condicdo histdrica (a origem semita,
a perseguicao institucional, a formacdo matematica, etc.). Esses sdo alguns dos cuidados
necessarios a qualquer intérprete, que fazem de seu trabalho exegético o dificil
equilibrio entre uma autovigilancia interditora e uma reescrita acessoOria, obtendo
através de seu éxito, uma pequena contribuicdo para o debate filosofico.

Mas mesmo quando tudo de Husserl estiver publicado, estaremos certos em
assumir que o método “objetivo” restauraria para nds “o pensamento” de Husserl? Tal
assuncdo seria apenas plausivel se o pensamento de Husserl, ou o de qualquer outro
filosofo, fosse simplesmente um sistema de conceitos ordenadamente definidos, de
argumentos respondendo a problemas perenes e de conclusGes que permanentemente

resolveriam os problemas’. (MERLEAU-PONTY, 2002, p. 5)

* But even when everything of Husserl is published, are we right to assume that the “objective” method
would restore to us “the thought” of Husserl? Such an assumption would only be plausible if Husserl’s

16



De qualquer modo, o tema da intersubjetividade e da relagdo entre a empatia e 0
mundo objetivo é tratado em varios dos escritos e licdes que compbem a totalidade
conhecida da obra de Husserl. Poderiamos citar, por exemplo, Zur Phanomenologie der
Intersubjektivitat 1° (1905-1920), 11 (1921-1928) e 111 (1929-1935), publicados apenas
em 1973, Analysen zur passiven Synthesis (1918-1926), compilado e publicado em
1966, Ideen zu einer reinen Phanomenologie und phanomenologischen Philosophie 11,
(1928), publicado em 1952, Cartesianische Meditationen (publicado em 1931) e Die
Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale Phanomenologie
(1934-1937), publicado em 1954. Esse ndo € um apanhado definitivo, nem o mais
abrangente, das obras que tratam do tema. E, na verdade, uma pequena parcela da
totalidade destas. Apesar disso é possivel, por esse apanhado, perceber que esse tema é
uma constante do desenvolvimento da fenomenologia husserliana. Entretanto, dessas
obras, é as MC que tem servido de referéncia mais comum para a abordagem do tema —
talvez por ter sido a primeira dentre elas a ser publicada (pelo proprio Husserl) e por
marcar uma tentativa de renovacdo do movimento fenomenoldgico, por sua chegada em
solo francés com as Conferéncias de Paris (em 1929). Isso também fez com que ela (as
MC) se tornasse o alvo primério de critica dos filésofos da tradicdo continental, o que
relacionaria a ela a maior parte da fortuna critica sobre o tema.

Talvez por forca dessas criticas, que construiram muito cedo um retrato fixo da
fenomenologia husserliana, esta tenha se cristalizado um classico, um marco no passado
da filosofia, um pensamento fronteirico entre 0 moderno e o contemporaneo. Em nosso
caso (a respeito de nosso tema de analise), uma malograda tentativa de fundar a
experiéncia do outro e, a partir dela, resolver os problemas transcendentais do mundo

objetivo.

thought, or that of any other philosopher, were simply a system of neatly defined concepts, of arguments
responding to perennial problems, and of conclusions which permanently solve the problems

(MERLEAU-PONTY, 2002, p. 5).
® Ela abrange as lices Grundprobleme der Phanomenologie, do semestre de inverno de 1910-1911.

17



1. A identificacéo entre o autor e a obra

“Eu tenho vivido como um filésofo e tentarei morrer como um filésofo” °
(SCHUHMANN apud SMITH, 2003, p. XII), dissera Husserl para a enfermeira que o
acompanhava, pouco antes de sua morte, em 27 de abril de 1938. Apesar de ja contar 79
anos, sua morte fora, de certo modo, prematura: ndo pelo carater tragico e repentino,
como uma juventude interrompida. Afinal, Husserl viveu muito. Mas pela
prematuridade de uma vida que deixa incompleto aquilo que a define: a filosofia.
Assim, a morte fora uma interrupcéo prematura de uma filosofia ainda nascente.

O passo marcado de uma filosofia interrompida, seja pela morte, seja pelas
vicissitudes da vida do filésofo, ou ainda pelas constantes revisdes de caminho, pelo
excesso de prudéncia ou comedimento, nada Ihe acresce em desvalor. Antes, mantém a
identidade mesma de uma vida que se define por uma vocacgdo, de uma vida que se
confunde com a prépria Filosofia. “Raramente um homem se identificava mais com a
sua obra e separava mais essa obra de si”, relata Lévinas, “encontrdvamos sempre em
Husserl a Fenomenologia” (LEVINAS, 1997, p. 151). Das vicissitudes, porém,
entreveriamos, ou melhor, seriamos levados a presumir, em um conjunto de
circunstancias, a motivacdo para as inflexdes, novas incursdes e 0s desvios tematicos,
que se interpuseram no curso tracado pelo projeto original.

Os anos de 1925 a 1932, plano de fundo da criacdo das Conferéncias e das MC,
foram aproximadamente marcados pela publicacdo de obras como Sein und Zeit (1927),
de Heidegger, Die Wissensformen und die Gesellschaft (1925), de Scheler, Ethik (1926),
de Hartmann, Philosophie (1932), de Jaspers. Em 1931, a Sociedade Francesa de
Filosofia publicaria em traducdo francesa, sob o titulo Méditations cartésiennes.
Introduction a la Phénomenologie, as conferéncias (corrigidas e aumentadas) proferidas
em 1929°, para que Husserl fora convidado, inequivocamente como o maior
representante da filosofia alema contemporéanea. (Cf. GAOS, 1996, p. 16). A filosofia
de Husserl, bem como as demais por ela inspiradas, estenderam-se amplamente pelo
territério da Filosofia, sendo posteriormente reconhecidas entre algumas das mais
inovadoras do século XX (Cf. Ibid.,, p.15). Ironicamente, fora esse grande

reconhecimento, acompanhado por superages sucessivas que levariam tdo longe a

® | have lived as a philosopher and | will try to die as a philosopher (SCHUHMANN apud SMITH, 2003,
p. XII)

" Mesmo ano em que Husserl fora “aliviado” de seus deveres oficiais na Universidade e sucedido por
Heidegger

18



renovacdo da propria fenomenologia por seus seguidores que, ja estranhadas por
Husserl, se tornariam o pivd do carater de amargura que até hoje acompanha a sua
memoria.

E bem conhecido que Husserl estava sempre desapontado pela tendéncia de seus
estudantes a tomarem o proprio caminho, embarcarem em revisdes fundamentais da
fenomenologia, em vez de se engajarem na tarefa comum de uma “pesquisa” concreta
baseada nos principios lancados por Husserl. Esta situacdo se tornou pior do que nunca
no final de sua vida; e enquanto ha abundantes evidéncias de que Husserl estava cada
Vvez mais amargo para com o0s proprios revisionistas, também é claro que ele se
mantinha pelo menos em parte responsavel pelo fato de que a sua fenomenologia ndo
teve o efeito que ele desejara®. (CARR, 1984, p. XXV)

A entdo nova filosofia da Existenz, dos “revisionistas” da fenomenologia, passaria
a fazer parte do que Husserl mais tarde apontaria como uma crise no cora¢do da cultura
europeia. Ele ndo tinha palavras ternas para essa filosofia. Tratava-se de
“irracionalismo”, puro e simples. E é ela que, mais tarde, na Crise, sofrerd dele o seu
mais vigoroso ataque. O sucesso dessa filosofia, longe de um remedio, era precisamente
um sintoma do profundo mal-estar na Europa (Cf. Ibid., p. XXVII). Entretanto, a
crescente amargura de Husserl, especialmente contra seu ex-protégé Heidegger, que,
como os demais, apropriou-se do termo “fenomenologia”, ndo o preveniria de ver que a
filosofia da Existenz havia dado expressao a algo real: “uma profundamente sentida falta
de direcdo para a existéncia do homem como um todo, um sentido de vazio dos valores
culturais europeus, um sentimento de crise e colapso, a demanda de que a filosofia fosse
relevante para a vida” (Ibid., p. XXV1) °.

Para aqueles que chegaram com Heidegger, no Inverno de 1928-29 e que ensinara
a meio tempo durante o semestre de transi¢cdo do Verdo de 1928, [Husserl] ndo passava
de um antepassado. (LEVINAS, 1997, p. 153)

E, assim, a identificacdo entre o autor e sua obra nos deixaria, ndo a visdo de um

pensamento vivo, de uma “tarefa infinita” e sempre inacabada, mas a imagem fixa de

® 1t is well known that Husserl was always disappointed at the tendency of his students to go their own
way, to embark upon fundamental revisions of phenomenology rather to engage in the communal task of
concrete “research” based on principles laid down by Husserl. This situation was worse than ever at the
end of his life; and while there is abundant evidence that Husserl was increasingly bitter toward the
revisionists themselves, it is also clear that he held himself at least partly responsible for the fact that his
phenomenology had not had the effect he desired. (CARR, 1984, p. XXV)

% [...] a deeply felt lack of direction for man’s existence as a whole, a sense of the emptiness of Europe’s
cultural values, a feeling of crisis and breakdown, the demand that philosophy be relevant to life (1bid., p.
XXVI)

19



um homem amargurado, que ainda em vida conhecera a decadéncia da influéncia que
outrora exercera sobre a filosofia da época. Alguns desses relatos, entdo, eclipsariam a
audaciosa inclinacdo para o eterno e para o absoluto de sua filosofia, fazendo de sua
obra apenas mais um dos temas da intriga de sua vida, e dissimulariam o “Husserl
transcendental”, solenemente instalado na historia da Filosofia, ndo por ser ele mesmo
uma ficcdo ou uma irrealidade, mas “porque € Husserl liberto de sua vida, entregue ao
didlogo com seus pares e a sua audacia onitemporal” (MERLEAU-PONTY, 1991, p.
176).

Entretanto perguntamos: e quantas ficcdes ha para nos apresentarem ao Husserl
filésofo? Bastaria o idealismo confesso, ou prefeririamos ver nele o Husserl
racionalista, inatista, matematico ou realista, ou o Husserl do internalismo holista ou do
externalismo social? Ainda assim, ndo veriamos mais do que a pitoresca imagem de
uma vida que se desdobrara em obra, tendo sido assim consumida integralmente pela
memodria do fracasso.

A principio poderiamos pensar que, para conhecer o significado geral das MC no
movimento total da fenomenologia husserliana, seria preciso conhecer a sucessao dos
fatos ou dos contextos que deram ensejo a criacdo dos textos que sucederam e
antecederam a obra. Mas, mesmo que libertdssemos a obra da vida de seu autor, e nos
déssemos ao trabalho de reconstruir todo o enredamento intertextual, correriamos o
risco de sucumbir a tentacdo de fixar um esquema da totalidade da obra, de estabelecé-
la como um mondlito, a partir do qual todas as nocBes desenvolvidas nas MC
encontrariam pontos de articulagdo definitivos. Cada ideia ocuparia um lugar especifico
na sucessdo de pensamentos e interjeicbes que comporia a forma narrada de sua
filosofia. Essa estrutura seria, entdo, classificavel por sua proximidade ou distancia em
relacdo as demais estruturas fixas que compBem a grande narrativa da Filosofia ao
longo da histdria cultural da humanidade.

A tentacdo de reescrever o pensamento do filésofo numa narrativa historica segura
parece ser um fruto paradoxal do rigor exigido pela prépria tarefa de interpretar. Afinal,
de que outro modo poderia ela atender a exigéncia didatica de estabelecer um corpus
filosofico suficientemente estvel para que dele se pudessem produzir interpretacfes
precisas e repetiveis, que servissem de referencial seguro aos manuais e livros de

Introducéo a Filosofia?

20



Mas, afinal, em que consistiria interpretar uma filosofia sem, para tanto, fixar
imagens ou esquemas? Ora, mesmo que nos privassemos de reconstruir a
fenomenologia como um bloco compacto e coerente, ja livre da vida do pensador, ainda
assim, um problema persistiria: por sua total desconexdo com as circunstancias de
producdo da obra, ndo findaria a interpretacdo demasiado ficticia (ou quem sabe
arbitraria) para atender a exigéncia de objetividade que faria dela uma “boa”
interpretagdo, com fins a desvelar o “verdadeiro” sentido da obra? E reconstruir-lhe o
pensamento segundo a estrita ordem das ideias, ndo diferiria tanto disso, pois: 0 que
fariamos com as incoeréncias decorrentes de mudancas internas, ou com a imprecisdo
dos temas deixados ainda em aberto pelo pensador? A interpretacdo “objetiva” ndo deve
sO salvaguardar a filosofia de nosso préprio arbitrio, ela garante a sua fidelidade em
relacdo a um pensado original. E ela que mantém viva a esperanca (quase metafisica) de
uma interpretacdo cuja verdade repousaria na estrita correspondéncia com o pensamento
acabado do autor, com a poténcia expressiva de um pensamento que ja € findo,
definitivo, que ndo mudara.

O problema de se buscar, na obra, um sentido “verdadeiro”, em correspondéncia
com o ja pensado, ndo repousaria na presuncdo da possibilidade de resgatar um fato
mental presente num passado igualmente fatico (que se comporia de uma sequéncia
infinita de presentes) e desvelar as “verdadeiras” inten¢des do pensador — posto que ja
supomos de antemdo que tal possibilidade € absurda —, mas em fixar uma Unica visdo
(interpretacdo) da fenomenologia husserliana como a definitiva, em torno da qual, todas
as leituras que se seguirdo, deverdo orbitar. E ndo pareceria menos problemaético se
considerassemos que tal visdo Unica ndo passasse de uma possibilidade, sendo ela
mesma inalcancavel para quaisquer interpretacdes efetivas, que se destacariam por sua
proximidade mesma em relacdo a esse original possivel. Mas e se 0 pensamento
mudasse o sentido dos conceitos por ele empregados, bem como o sentido dos proprios
problemas, o que nos restaria para fixar? E se as conclusdes fossem meramente 0s
resultados de uma progressdo que fora transformada em trabalho por forca da
interrupcdo (dessa interrupgdo sempre prematura) que, anos depois da morte do autor,
foi trazida até nos apds um trabalho de decifragdo e organizacdo (formas de trabalho
exegetico)? Como poderiamos, entdo, definir o pensamento de um filésofo somente nos
termos do que ele lograra em vida, sem, para tanto, considerar o que teria ele pensado
até o ultimo momento (ou o Gltimo momento em que pensara a prépria filosofia)? Com

base no que poderiamos determinar o momento derradeiro que da por findo o curso de

21



um pensamento criador — pela ultima obra publicada, pelos Gltimos manuscritos licidos
do pensador, pelas notas de pé de pagina de suas ultimas leituras? E se, por interrupcao,
entendéssemos ndo somente o fim da produgdo de um filésofo, mas cada siléncio,
hesitacdo, cada tema truncado, desviado, redefinido (Cf. Id., 2002, p. 5)?

Entre uma historia da filosofia “objetiva”, que mutilaria os grandes fil6sofos
daquilo que deram por pensar aos outros, e uma meditacdo disfarcada em dialogo, em
que fariamos as perguntas e as respostas, deve haver um meio-termo, no qual o filésofo
de que se fala e aquele que fala estejam presentes juntos, embora seja, mesmo de direito,
impossivel diferengar a cada instante o que pertence a cada um. (Id., 1991, p. 175)

O meio-termo em questdo ndo seria uma meia distancia entre uma interpretacéo
arbitraria e outra “objetiva”, mas a fidelidade mesma de um pensamento que se
estenderia para bem além das inten¢bes do pensador, inscritas no movimento de um
pensar que progride por interrupcdo. Nesse caso, entenderiamos como interrompido o
pensamento que ja ndo pode concordar consigo mesmo, sem mudar oS proprios
horizontes de possibilidade. Essa ndo concordancia da interrupcdo ndo infidelizaria o
pensamento em relacdo a filosofia pensada. Ela é a propria mudanca que caracteriza
uma filosofia ainda pregnante, viva: “pensar ndo é possuir objetos de pensamento, é
circunscrever através deles um dominio por pensar, que portanto ainda ndo pensamos”
(Ibid., p. 176). Interpretar os conceitos propostos ndo serd realmente surpreender o
momento de sua criacao, e sim desvelar as tensfes, as ambiguidades, etc., inscritas num

didlogo que ja ultrapassa a propria obra.

2. O projeto das MeditacGes Cartesianas

Em fevereiro de 1929, Husserl fora convidado pela Académie Francaise a proferir
(em alemdo) duas licbes sobre a fenomenologia no Amphithéatre Descartes, em
Sorbonne, Paris. Segundo Gaos, Husserl aproveitou a ocasido para: a) deixar manifesto
0 alcance muito limitado das relagdes entre a filosofia cartesiana e a fenomenologia,
pois esta é cartesiana pelo ponto de que parte (0 ego cogito) e pela meta a que cré poder
chegar (mathesis), divergindo, entretanto, sobre o significado mesmo do ponto de
partida e de chegada; b) fazer um resumo da fenomenologia que apresentasse a
“decadente, porém ainda ndo ex-capital” do mundo intelectual, os resultados até entdo
logrados por ela, com a devida autenticidade e autoridade, tornando-a mais apta a uma

nova difusdo e triunfo universais; c) expor 0s entdo novos desenvolvimentos da

22



fenomenologia, que as publicacGes anteriores ainda ndo haviam podido expor (Cf.
GAQOS, 1996, p. 17). Para ele, o convite era uma oportunidade de renovar a
fenomenologia e seu publico, buscando um novo logradouro para seu desenvolvimento,
especialmente tendo em vista o impacto da Existenzphilosophie no cenario filosofico,
que, mais tarde, serviria de tema e motivo para as Conferéncias de Viena e para a
conferéncia Fenomenologia e Antropologia. Ora, é incomum associar as Conferéncias
de Paris a motivagdes mais frequentemente atribuidas ao surgimento de seu ultimo
grande projeto, a Crise. Entretanto, é digno de nota, segundo a cronologia de alguns dos
fatos comumente associados ao “desvio” de sua filosofia tardia, que 0S mesmos eram ja
ocorridos ou estavam em pleno desenrolar, e que em textos anteriores Husserl ja
expressava sua motivacdo numa percepcdo de crise cultural e ética, bem como a
necessidade de renovacéo™®.

Dois anos depois de proferidas, as conferéncias foram “ampliadas” (mais que
triplicadas), traduzidas para o francés e publicadas sob o titulo Méditations
Cartésiennes. Por isso, um julgamento apressado tenderia a considerar nelas apenas
uma ampliacdo das Conferéncias, acompanhada de correcdes locais, ou uma mera
retrospectiva das renovacdes que a fenomenologia sofrera na Ultima metade da década
de 20. Entretanto, apesar de a traducdo francesa da “versdo expandida” das
Conferéncias terem sido publicadas em 1931, nenhuma versdo alema aparecera no
tempo da vida do autor. 1sso parece ter ocorrido porque Husserl continuou a trabalhar os
temas das Conferéncias (mesmo depois de 1931), com fins a expandi-la ainda mais,
dando corpo a um trabalho de grande escala, um registro abrangente de sua filosofia,
que, diria Husserl, “sera o principal trabalho de minha vida” ** (SCHUHMANN apud
SMITH, 2003, p. IX). Porém, ndo muito tempo depois, ele desistira desse projeto,
voltando sua atencdo para um outro trabalho de grande escala, a Crise (Cf. SMITH,
2003, p. IX).

A ideia de que MC, para além de uma mera retrospectiva, integrava ela mesma
um “grande” projeto, relembra a fixagdo de uma periodizacdo da filosofia de Husserl em
grandes marcos tedricos do desenvolvimento da fenomenologia transcendental. Ricoeur

menciona que, segundo S. Strasser, poderiamos dividir seu desenvolvimento em trés

1 No inicio da década de 20, Husserl fora convidado para publicar uma série de artigos sobre
fenomenologia para a revista Kaizo (1922-1924).

1 [...] will be the principal work of my life (SCHUHMANN apud SMITH, 2003, p. IX).
23



grandes épocas: a época de Ideias (de 1911 a 1925 aproximadamente), a época das
MeditacOes Cartesianas (de 1928 a 1931), a época da Crise (de 1931 a 1936). Nesse
sentido, as obras em questdo seriam consideradas fases de um grande sistema ou
grandes unidades sistematicas, em torno das quais todos os conceitos trabalhados, nas
respectivas épocas, orbitariam (Cf. RICOEUR, 2009, p. 88). Entretanto, pensar o
desenvolvimento da fenomenologia como um processo continuo e linear, cujas fases se
sucedam, substituindo ou multiplicando os temas capitais e as no¢6es fundamentais, de
modo que, em cada uma delas, a fenomenologia encontre um escopo mais amplo ou um
fundamento mais radical, corrigindo os erros das fases anteriores, porém nunca
perdendo a continuidade (com aquela que a sucedeu e aquela pela qual foi sucedida),
ndo nos parece um bom aporte exegético, pois findara por obliterar as ligacbes, por
ventura, encontradas entre temas de “épocas” diferentes, bem como a antecipacgdo de
nogdes que, numa ‘“fase”, teriam ainda uma expressao restrita e derradeira, que SO
depois (numa fase posterior) encontraria um “lugar” perene no sistema.

A década de 20, por exemplo, especialmente sua primeira metade (e um pouco
além), é marcada primeiramente por uma série de licGes e escritos, acessiveis sob 0s
titulos Analysen zur passiven Synthesis e Active Synthesen (ambos abrangidos pela obra
Anélises), onde protagonizaram analises em torno da emergéncia do sentido em nossa
experiéncia dos objetos, a consciéncia do tempo (interno e objetivo), os modos da
negacdo e da nulidade® os principios das sinteses passivas primarias (associacoes,
motivacdes, etc.) e secundarias (da historia, da tradi¢do e da comunidade). Uma década
depois, tais temas reaparecerdo contribuindo direta e indiretamente para a tematica das
Conferéncias de Viena e de Crise. O periodo em questdo €, sem ddvida, uma “época”
fértil e crucial para o desenvolvimento da fenomenologia genética, mas que na
historiografia bibliografica, ndo passard de um periodo de construcdo das bases
subjacentes a possibilidade da Idgica transcendental, que culminariam na publicacdo de
Formale und transzendentale Logik (LFLT), em 1929 (Cf. DRUMMOND, 2007, p. 14),
ou ainda, pela classificagdo sugerida acima (S. Strasser), em que ja estariam inscritas
Ideias Il e 1, um periodo de producdo apenas que estenderia as bases teoricas da
fenomenologia transcendental expostas em Ideias I. O tratamento da nocdo de

passividade em Anélises é notoriamente mais amplo, radical e completo (ndo deixando

2 0s modos da negacéo e da nulidade sdo tratados brevemente nas MC, sob o nome de “evidéncia
negativa” e terdo um papel fundamental para a constitui¢do da evidéncia do mundo e da experiéncia do
outro.

24



de fora a relacéo entre passividade e intersubjetividade, tempo e individuacdo), do que o
despendido a ela pelas MC e LFLT. Um outro exemplo da mesma “época”, sdo os
artigos escritos para a revista japonesa Kaizo, aproximadamente contemporaneos as
licbes de Analises, que tratam de temas como ética, imperativo categorico, historia, etc.

E importante ainda notar que, com as MC, n&o fora a primeira vez que Husserl
apresentara uma rejeicdo solida e estruturada a objecdo do solipsismo. Mesmo que
pensemos no conjunto das obras contemporaneas as Conferéncias, perceberemos que o
problema e sua solu¢cdo monadoldgica ndo sdo originarios das MC. Podemos encontra-
los na segunda Secdo de LFLT (nos capitulos IV e VI), onde Husserl fornece um
fundamento intersubjetivo para a nogé@o de evidéncia e de subjetividade transcendental.
Encontramo-las, também, no conjunto das licbes que compbem as Analises, onde o
tema da intersubjetividade protagonizara a fundamenta¢ao da “verdade objetiva” e a
nocdo de mdnada, na de individuacdo concreta da experiéncia, entre outros. Mais ainda:
podemos retroceder a “fase” anterior, ao ciclo de aulas do Inverno de 1910/1911, Os
problemas basicos da fenomenologia (Grundproblem de Ph&nomenologie), que
integram o conjunto de escritos da Zur Phanomenologie de Intersubjektivitat I, e
perceber que o tema da intersubjetividade constituia ja um importante objeto de
reflex&o.

Apesar de inequivoca, a relacdo das MC com as obras e escritos que a
antecederam e que seriam circunscritas pela “fase” da década de 20, em especial com
Analises, a maneira como estas obras tratardo a problematica da intersubjetividade nédo
sera estritamente a mesma daquela (das MC). Isso ndo parece valer apenas para as
Conferéncias, cuja resolucdo monadoldgica para o problema, a partir do espelhamento
entre ego e alter ego, parece ser uma nota comum entre as obras desta “fase”. Essa nota
comum, nds a encontramos em desenvolvimento também nas MC, na quinta meditacao,
até o esclarecimento das no¢des de natureza intersubjetiva e mundo objetivo,
aproximadamente entre os 8850 e 55. A partir de entdo, especialmente nos 8856-58, a
meditacdo parece tomar um outro rumo. As nocdes de orientacdo e comunidade (e de
comunalizagdo) parecem remeter a abordagem do tema da objetividade ndo apenas a
comunidade universal (a ideia de humanidade), mas as comunidades reais. Ora, a forma
como as MC passam a tratar o tema da intersubjetividade, ndo encontrara precedentes
nessas obras reunidas sob a temética da logica transcendental e da fenomenologia
genética, mas apenas no conjunto de ensaios escritos para a Kaizo (1922-1924). E, por

tal abordagem ndo fazer parte das Conferéncias, acreditamos que esta nova abordagem

25



tenha sido um dos acréscimos que faria parte da “vasta refundicao [das MC], que jamais
chegou a termo” (RICOEUR, 2009, p. 89) e que, porém, motivara o atraso de sua
edicéo alema.

Tendo em vista as consideracgdes feitas até aqui, nossa leitura das MC se vinculara
(a titulo complementar) tanto as Conferéncias e a LFLT, que abrangem a produgdo mais
conhecida do final da década de 20, quanto as Andlises e aos ensaios para a revista
Kaizo, reunidas aqui sob o titulo Europa. Em nossa leitura, tanto levaremos em conta a
precedéncia de Problemas na fundamentacdo da intersubjetividade em relacdo a
introducdo da nogdo de empatia e do espelhamento entre ego e alter-ego, quanto, o
modo como Husserl desenvolvera um entdo “novo” caminho para a questdo da
intersubjetividade, tendo em vista a introducdo da nogdo de estranho e a aparente
proximidade dos §856-58 (das MC) com a Crise.

26



CAPITULO 2: O PROBLEMA DO OUTRO

Eu sozinho e as visadas intencionais do
meu ser proprio, sera que isto faz um “mundo”?

(RICOEUR, 2009, p. 220)

No final das Conferéncias, Husserl afirma: “0 ser em si primeiro, que antecede e
sustenta toda a objetividade mundana, é a intersubjectividade transcendental, o conjunto
das monadas que se reparte em diversas formas de associa¢ao” (HUSSERL, 2010, p.
39). Este mote, esta tese, caracteriza uma das significativas novidades dos ultimos frutos
logrados pela fenomenologia transcendental até ali. Nas MC, ela aparece como
resultado “metafisico” da exposi¢do da experiéncia do outro, entdo desenvolvida como
ontologia universal. Por ela, compreendemos que 0 nosso acesso, melhor, que o meu
acesso ao “‘ser primeiro em si” € compartilhado, dividido entre os diversos pontos de
vista do mesmo mundo. Nesse sentido, 0 mundo objetivo € o mundo comum. Seu
sentido ndo se esgota em minha experiéncia.

Entretanto, tal resultado é obtido através da reducdo transcendental, pedra de
toque metodoldgica da fenomenologia transcendental, cujo “objeto primeiro, também
seu objeto Unico parece ser e s6 pode ser o meu ego transcendental, o de quem filosofa”
3(1d., 1996, p. 76). Como, entdo, sera possivel, nos limites do método fenomenoldgico,
afirmar-se que a intersubjetividade transcendental é o primeiro ser em si, se “no sentido
da reducdo transcendental esta implicita a impossibilidade de que esta ponha no comeco
como existente outra coisa que 0 ego e o incluido nele, com um horizonte, ademais, de
indeterminada possibilidade de determinacdo” ' (Ibid., p. 76).

Porém, dird Husserl mais adiante:

O meu ego, que me estad dado apoditicamente a mim mesmo, o Unico que ha de

ser posto por mim como existente em absoluta apoditicidade, s6 pode a priori ser ego

que tem experiéncia do mundo estando em comunidade com outros, seus semelhantes,

131...] objeto primero, también su objeto Gnico parece ser y slo poder ser mi ego trascendental, el de
quien filosofa. (HUSSERL, 1996, p. 76)

¥1..] en el sentido de la reduccion trascendental esta implicita la imposibilidad de que ésta ponga al
comienzo como existente otra cosa que el ego y lo incluido en él, con un horizonte, ademas, de
indeterminada posibilidad de determinacion. (Ibid., p. 76)

27



sendo membro de uma comunidade de ménadas que se da orientada a partir dele’.
(Ibid., p. 207)

Portanto, a experiéncia do mundo comum, em comunidade com outros eus
semelhantes a mim, deve ser a condicdo mesma para que meu proprio ego (que é
impensavel que ndo exista para mim) seja dado a mim mesmo, pelo menos enguanto
ego humano, que, enquanto tal, constitui-se para mim como homem entre 0s homens.
Ora, por um lado, é em mim e atraves de mim que o outro, a partir do qual um mundo
comum tem sentido, é dado e conhecido — o mundo e o outro sdo resultado de uma
autoexplicitacdo do proprio ego; por outro, 0 meu ego sO pode ser dado a mim mesmo
como ja pertencente a uma comunidade que transcende (ou transgride) o sentido de meu
ego proéprio. Eis, entdo, o problema (do outro): como conciliar a dupla exigéncia de
fundar a objetividade do mundo pela intersubjetividade transcendental, sem com isso
exceder os limites da experiéncia transcendental, campo de investigagdo da propria
fenomenologia?

N&do pretendemos, pois, no presente capitulo, conjecturar solucdes ou lancar
hipoteses a cerca do modo como se podem dissolver os conflitos criados pela introdugéo
da intersubjetividade na fenomenologia husserliana (pelo menos, da compreensao dela,
aqui, sob critica), mas, antes, explorar o que aqui chamamos “problema do outro” (na
fenomenologia de Husserl) em sua complexidade e ramificacdes, de modo a preparar o

campo para as criticas de Ricoeur (nos dois préximos capitulos).

1. O duplo sentido de outro no registro das Meditacdes Cartesianas

Nas MC, o outro aparece com um duplo sentido. Por um lado, Husserl apresenta o
outro como o estranho, o0 estrangeiro, um ndo eu que, porém, é um outro eu. Por outro
lado, apresenta-o como aquele que comunga comigo, com quem eu formo um noés. Nao
se trata da diferenca de dois conceitos, mas, parece-nos, de uma ambiguidade proposital.
O mesmo outro que excede minha esfera de pertenga, € 0 que comigo constitui uma

personalidade de grau superior, uma comunidade.

15 El ego mio, que me est4 dado apoditicamente a mi mismo, el Gnico que ha de ser puesto por mi como
existente en absoluta apoditicidad, s6lo puede a priori ser ego que tiene experiencia del mundo estando en
comunidad con otros semejantes suyos, siendo miembro de una comunidad de ménadas que se da
orientada a partir de él. (Ibid., p. 207)

28



Essa ambiguidade reflete a complexidade de nossa experiéncia do outro.
Encontramos o outro em todos o0s aspectos de nossas vidas. Ele (o0 outro) pode ser
aquele atraveés do qual eu me reconheco, alguém familiar, e, a0 mesmo, permanecer
para mim sempre desconhecido. O outro faz parte de todas as facetas do mundo que mo
apresentam como mundo humano, masculino, dos brasileiros, etc., isto €, como mundos
culturais comuns; e que, a0 mesmo tempo, revelam-no a mim como esse mundo sempre
enigmatico, estranho.

Mas o sentido de outro e sua ambiguidade ndo se esgotam em minha experiéncia
do outro homem. E outro, para mim, a comunidade de outros eus de que eu mesmo nio
sou um membro. Uma comunidade, uma personalidade de grau superior, é ela mesma,
por meio de seus membros, uma forma de eu para a qual existem outros, outras
comunidades estranhas. Nesse sentido, é a Argentina um outro do Brasil — tanto por
familiaridade quanto por estranhamento. E todos os brasileiros e argentinos séo
membros da comunidade que é a América Latina e tem, na Europa, um outro. E assim
sucessivamente, ndo apenas em comunidades oficiais (distritos, municipios, Estados,
paises): nosso vizinho, um mercador, pode ser parte do outro de nossa comunidade
cientifica.

Eu mesmo, para ele (0 outro), sou esse outro de sentido ambiguo e paradoxal. E
nesse sentido, eu sou o outro do outro, esse que ele encontra num mundo que é ao
mesmo tempo estranho e familiar. O duplo sentido do outro, no registro das MC, deriva
do modo comum Husserl desenvolve o problema filoséfico transcendental da
experiéncia do outro, pela epoché abstrativa.

Na atitude natural, porém, o0 mundo é povoado de homens (seres humanos) que se
comunicam entre si. Eles sdo todos igualmente reais, fazem parte desse mundo que os
contem, ndo sdo mais que uma extensdo de sua realidade, por isso nenhum deles é eu,
todos sdo somente outros. O observador, nessa paisagem do mundo, ndo faz parte do
campo de experiéncia. Ele é puramente um observador. O problema eu-outro surge
como problema filosofico quando, ao tematizar o eu pela reflexdo, os outros passam a
ser ndo mais apenas outros reais, mas outros eus, outros observadores (Cf. RICOEUR,
2009, p. 221).

Os outros enquanto observadores, isto &, a experiéncia que 0s outros tém nao me
é, porem, diretamente acessivel. Ora, no todo integro de minha vida psiquica, eu sou o
polo de identidade dos objetos constituidos em minha experiéncia. E porque eu sou

continuamente 0 mesmo que, num fluxo continuo de vividos, as coisas podem ser para

29



mim as mesmas. Esse € 0 modo como eu me explicito a mim mesmo atraves de minha
experiéncia do mundo. O outro, por ser um eu, também é ele mesmo um polo de
identidade. Sua experiéncia, porém, ndo pode ser conhecida por mim, pois caso
contrario: “[...] se ocorresse isto, se 0 essencialmente préprio do outro fosse acessivel de
modo direto, seria entdo mera parte ndo independente do préprio de mim mesmo, e,
enfim, ele mesmo e eu mesmo seriamos um” *® (HUSSERL, 1996, p.171). Se em mim o
fluxo de vividos do outro se polarizasse, de modo que formassem sinteses de sentido, a
experiéncia constituiria um todo de que eu mesmo e 0 outros seriamos momentos
(partes inseparaveis), a minha experiéncia da experiéncia do outro nao seria mais do que
minha propria autoexplicitagdo (Cf. Ibid., p.171). Em suma, a experiéncia do outro e a

minha s&o incompossiveis.

A principio poderiamos pensar em duas formas de abordar descritivamente nossa
experiéncia dos outros. E possivel descrever como os conhecemos enquanto egos
encarnados, enguanto corpos que sdo carne. Seria essa a descricdo de meu acesso
indireto ao outro, através de seu corpo, que em meu campo de experiéncia é apresentado
COmo uma coisa entre as coisas (apesar de presentificar um outro eu). Assim como é
possivel, igualmente, descrever 0 modo como eu e 0 outro experienciamos 0 mesmo
mundo, por diferentes perspectivas.

Como outro eu, 0 outro € um outro ponto de vista, uma outra visdo do mundo.
Quando ele entra em meu campo de visdo, o0 que realmente vejo ndo € um signo, nem
uma imagem em nenhum sentido natural. E o proprio outro, ele mesmo. Eu o capto ai,
diante de mim, em sua originalidade prépria. Ele € esse corpo que é uma corporeidade
fisica desde ali, assim como eu o sou desde aqui, de onde o0 vejo. Segundo a constitui¢do
de sentido da experiéncia do outro, ele é, a0 mesmo tempo, um corpo e uma carne, que,
porém, ndo me é acessivel diretamente, originaliter (Cf. Ibid., p. 189).

O duplo sentido com que o0 outro € apresentado ndo se esgota em nossa
experiéncia do outro. Eu, enquanto ego transcendental, constituo o sentido do meu
mundo. O mundo dado diretamente para mim e tudo que faz parte dele, inclusive os
corpos dos outros, tém seu sentido e existéncia em e através de mim. E, entretanto, em

contraste com 0 outro eu, que esse mundo tem o sentido meu mundo — 0 mundo

161...] si ocurriera esto, si lo esencialmente propio del otro fuera accesible de modo directo, seria entonces
mera parte no-independiente de lo propio de mi mismo, y, en fin, él mismo e yo mismo seriamos uno
(Ibid., p.171)

30



constituido em meu ego concreto. E, enquanto um outro ego, 0 outro tera seu proprio
mundo: o0 mundo do outro.

E a partir da epoché abstrativa — por meio da qual Husserl afasta do campo de
investigacdo tudo o que remete ao outro, obtendo assim a esfera de pertenca (de tudo
que me pertence exclusivamente em minha experiéncia do mundo) — que o campo
transcendental € dividido em duas esferas: a esfera do proprio (de pertenca) e a esfera
do estranho. Na primeira, encontramos tudo que é proprio do ego: por pertencer ao ego
e ser dado diretamente através dele (de mim mesmo), essa esfera é sempre a primeira na
ordem da constituicdo. Nela, o mundo é reduzido ao meu fenémeno do mundo, ao meu
mundo primordial, e a natureza, a natureza primordial, minha carne. Na segunda,
encontramos tudo o que pertence ao outro, como proprio dele. Assim, o mundo do outro
faz parte dessa esfera, para mim sempre inacessivel (Cf. Ibid., 161).

E importante notar, porém, que esta divisio ndo implica em separacdo. Entre as
esferas, ha, na verdade, uma dependéncia de sentido (porém, ndo de existéncia). Elas
sdo partes ndo independentes (momentos) do ego transcendental, por isso o sentido de
uma tem seu fundamento no sentido da outra:

Mas é que, ademais, toda consciéncia do estranho, todo modo de aparecer do
estranho pertence a esfera primeira. Tudo 0 que o ego transcendental constitui nesse
primeiro estrato como ndo estranho — como <<préprio>> —, tudo lhe pertence
verdadeiramente como componente de sua esséncia concreta prépria, como ainda ha de
se mostrar; € inseparavel de seu ser concreto. Mas dentro do que é seu prdprio (e com
0s meios dele) constitui 0 ego 0 mundo <<objetivo>> como universo cujo ser lhe é
estranho, e, no primeiro grau, constitui o estranho do modo alter ego'’. (Ibid., p. 161)

O mundo do outro homem, nesse sentido, é esse mundo onde o0 outro me encontra
entre seus habitantes e que eu, porém, ja ndo posso habitar, pois ndo faz parte de meu
habitus. Ora, habitar, nesse sentido, ndo consistird em ocupar um espa¢o ou popula-lo,
mas sim fixar morada. Habitar, aqui, requer o sentido de pertenca. O outro me encontra
como uma parte do sentido de seu mundo, irmanado aos outros corpos. Esse mundo,

porém, transcende o sentido de meu préprio. O problema transcendental da

7 Pero es que, ademas, toda conciencia de lo ajeno, todo modo de aparecer lo ajeno pertenece a la
primera esfera. Todo lo que el ego trascendental constituye en ese primer estrato como no-ajeno — como
<<propio>> -, todo ello pertenece de veras a él como componente de su esencia propia en concreto, segun
habra ain de mostrar; es inseparable de su ser concreto. Mas dentro de esto propio suyo (y con los medios
de ello) constituye el ego el mundo <<objetivo>> como universo cuyo ser le es ajeno, y, en el primer
grado, constituye lo ajeno del modo alter ego. (Ibid., p. 161)

31



exterioridade do mundo &, assim, redefinido, ndo mais nos termos do mundo em si, mas
do mundo do outro, do mundo estranho.

Eu e o outro (os outros), todavia, pertencemos a uma mesma comunidade.
Enquanto uma personalidade de grau superior, por meio dela, reconhecemo-nos como
um nds, que constitui um mundo que € nosso. Nesse sentido, eu e 0 outro
compartilhamos uma esfera do proprio — de tudo que é nosso exclusivamente —,
compartilhamos significagdes. O mundo das outras comunidades, exteriores a nossa,
constituem a esfera do estranho em relacdo a qual a nossa esfera do proprio funda seu
sentido de propriedade. Portanto, o mundo que eu habito com o outro é o mundo da
comunidade da qual somos membros. Ora, é por essa familiaridade de nosso habitus
comunal que se constitui 0 nosso mundo espiritual, nossa cultura. E nesse sentido que
devemos entender o que significa o “mundo dos dalténicos”, “o mundo cientifico”, “o
mundo ocidental”.

Os mundos culturais, porém, ndo parecem esgotar o sentido de mundo objetivo.
Na verdade, eles ndo s&o mundos num sentido auténtico. Husserl aborda esse problema
em sua exposi¢do do aparente paradoxo do 8§60, das MC, onde eles séo tratados como
meros mundos circundantes dessas intersubjetividades. O mundo objetivo é o Unico
mundo idealmente possivel, comum a todos 0os mundos circundantes, que ndo sdo mais
que seus epifendmenos. Porém, a ele ndo corresponde nenhuma comunidade real ou
cultural, mas apenas a ideia mesma de comunidade universal, de humanidade (Cf. Ibid.,
p. 208). Ora, a objetividade, aqui, € 0 que responde pela universalidade do proprio
método fenomenoldgico. Dai porque Husserl compreende o mundo objetivo como
comunidade ideal, dada a priori. Resultara disso, porém, que a essa comunidade nédo
corresponde realmente nenhuma verdade absoluta. A ideia absoluta de verdade
repousara situada no infinito, como ideia reguladora, da qual as verdades reais (a que
correspondem as comunidades culturais) serdo o preenchimento parcial. A essa ideia
reguladora da verdade do mundo objetivo Husserl tratara, no inicio das MC, como a
ideia reguladora da ciéncia, como evidéncia adequada do mundo, o telos na tarefa
infinita que é a prépria fenomenologia. Todavia, ndo é somente a evidéncia do mundo
que correspondera a uma tarefa infinita. As préprias comunidades reais (a partir das
quais se pode falar em comunidades culturais), enquanto mundanas, a evidéncia de suas
existéncias correspondera também um halo de indeterminacdo. Meu ego concreto néo
esgota o sentido da comunidade real a que pertence, pois mantém no proprio do outro

(estranho) parte de sua atualizagdo (parte que para mim permanece uma idealidade).

32



Ora, 0 preenchimento em uma vivéncia judicativa efetiva, a partir da qual obteriamos
ndo somente uma evidéncia de valor absoluto como esse preenchimento parcial da ideia
reguladora de verdade objetiva, ndo serd sendo proprio de meu ego concreto. Resultara
disso que a objetividade, a ideia reguladora de uma verdade universal e absoluta, ndo
podera corresponder (mesmo que parcialmente) nenhuma evidéncia de comunidade,

sendo a concretude de minha existéncia singular.

2. A idealidade do outro

Assim Husserl termina as MC: “noli foras ire in te redi, in interiore homini habitat
veritas” *® (AGOSTINHO apud HUSSERL, 1996, p. 231). Quer dizer: antes, é preciso
perder o mundo, para reencontra-lo na meditacdo universal de si mesmo — reencontro,
ndo da evidéncia do verdadeiro sentido do mundo, mas da autoexposicdo de si através
da propria fenomenologia que se desdobra enquanto tarefa infinita e idealismo
transcendental. A evidéncia do mundo objetivo, como a do prdprio idealismo, resulta
sempre incompleta, inacabada. Na fenomenologia, ela opera como ideia reguladora.
Apenas em mim, em meu ego concreto, é que tudo pode ser confirmado, preenchido,
atualizado.

E tendo isso em vista, bem como a propria radicalidade da reducio
fenomenoldgica, que o proprio Husserl, nas MC, falara de um solipsismo aparente, que
a descoberta da intersubjetividade transcendental terd que de dissolver: “certamente,
esta ciéncia comega como uma pura egologia, e como uma ciéncia condenada, ao que
parece, ao solipsismo, se bem que a um solipsismo transcendental” *° (HUSSERL,
1996, p.76). O problema, note-se, adquiriu uma nova faceta: de um conflito entre o meu
préprio, como polo privilegiado de constituicdo, e o estranho, como polo inacessivel
que, a principio, retirar-me-ia esse privilégio ou, pelo menos, reduziria a mera doxa 0s
sentidos entdo constituidos em mim, incluso ai esse mesmo estranho; passa a abranger,
agora, a contradicdo “aparente” de uma ciéncia que “comeca como uma egologia pura”
e que, no entanto, em Ultima instancia, deve nos remeter a uma intersubjetividade
transcendental. Tal aparéncia, ele trata como uma obje¢do implicita, no inicio da quinta

meditacdo, que serd toda dedicada a sua recusa, a descoberta e dissolucdo do problema

'8 Noli foras ire, in te ipsum redi: in interiore hominis habitat veritas (S.Agostinho, De Vera Religione
1.38): Néo saias, volta para dentro de ti: a verdade mora no interior do homem.

19°[...] ciertamente, esta ciencia empieza como una pura egologia, y como una ciencia condenada, al
parecer, al solipsismo, bien que a un solipsismo trascendental (HUSSERL, 1996, p.76).

33



da intersubjetividade. Para Ricoeur, porém, como veremos mais adiante, todo o
problema se resumira, antes mesmo da dissolugdo de uma aparéncia, em descobrir, no
proprio de meu ego, “os motivos de uma transgressio que pde um ‘outro’, um
‘estranho’” (RICOEUR, 2009, p. 225).

Como fazer aqui claridade? Tenho que me ater imperturbavelmente a que todo
sentido que tenha e possa ter para mim qualquer ser, tanto pelo que faz sua esséncia
como pelo que faz a sua existéncia real efetiva, é sentido em — ou bem, a partir de —
minha vida intencional, a partir de suas sinteses constitutivas, aclarando-se para mim e
revelando-se para mim nos sistemas de verificagdo unanime®. (HUSSERL, 1996, p.
151)

E importante, porém, notar que, de plano de fundo da investigacdo empreendida
por Husserl, permanece o tema capital da critica: a incerteza do mundo exterior. E ela o
que motiva a propria epoché e sustenta o pressuposto de que s6 o0 ego pode ser absoluto,
pois ndo é uma transcendéncia. Eis ai, a inspiracdo kantiana da nocao de idealidade na
fenomenologia: “designo esta incerteza por idealidade dos fendmenos externos e a
doutrina dessa idealidade chama-se idealismo” (KANT, 2001, p. 346). Nesse sentido, se
identificarmos o idealismo husserlianos ao kantiano®, resultaria que o solipsismo
transcendental ndo seria meramente aparente, mas, sobretudo, constitutivo do idealismo.
O alter ego, 0 outro, por sua vez, por resultar tdo incerto quanto o mundo exterior
(enguanto outro ego, ele seria uma transcendéncia), nao seria tratado sendo como uma
idealidade. A epoché, portanto, reduziria a transcendéncia do outro a um fenémeno, a
uma mera assuncao, cujo ser deveria a mim seu proprio sentido. “No fundo, o
nascimento da fenomenologia se deu assim que, colocando entre parénteses — de forma
provisoria ou definitiva — a questdo do ser, se aborda como um problema auténomo a
maneira de aparecer das coisas” (RICOEUR, 2009, p. 150, GRIFO NOSSO).

Ora, contrario ao estilo cartesiano, ndo ha, da epoché husserliana — do mundo
reduzido a mero fenémeno e assungdo de transcendéncia (da transcendéncia como

exterioridade, no sentido forte) —, o retorno a certeza apoditica do ser do mundo, isto é,

%0 cémo hacer aqui claridad? Tengo que atenerme impertubablemente a que todo sentido que tenga y
pueda tener para mi cualquier ser, tanto por lo que hace a su esencia como por lo que hace a su existencia
real efectiva, es sentido en — o bien, a partir de — mi vida intencional, a partir de sus sinteses constitutivas,
aclarandoseme y revelandoseme en los sistemas de verificacion unanime. (Ibid., p. 151)

>l Alguns intérpretes chegardo a afirmar que por trés da epistemologia kantiana repousa uma
fenomenologia implicita, isso especialmente se situarmos o campo de comparagdo “ndo no nivel da
exploragdo do mundo dos fendmenos, mas no nivel onde Kant determina o estatuto ontoldgico dos
proprios fendmenos” (RICOEUR, 2009, p. 253).

34



ndo ha, no final do percurso da investigacdo, fundamentacdo ou mesmo a negacao
radical da exterioridade do mundo. Nas Conferéncias, Husserl deixa claro que, diferente
de Descartes, nao se tratara de uma tentativa de provar, a partir da “cogitabilidade do
ndo ser do mundo”, que é impensavel que o mundo nao seja (Cf. HUSSERL, 2010, p.
5). Isso, aparentemente, aproximaria o idealismo husserliano de um idealismo
dogmatico, ao modo de Berkeley (todo voltado para a interioridade do préprio
aparecer). Seria, pois, pela cogitabilidade do mundo que ficaria demonstrada a
independéncia da minha consciéncia em relacéo a ele:

A epoché livre, quanto ao ser do mundo que aparece e que para mim vale como
real — como real na primitiva atitude natural —, mostra 0 maior e mais maravilhoso de
todos os factos, a saber, que eu e a minha vida permanecemos intocados na minha
vigéncia de ser, quer o mundo exista quer ndo, quer se decida a seu respeito seja o que
for. (Ibid., p. 8)

Seguindo essa orientacdo, a transcendéncia passa a conotar, além de idealidade,
dependéncia — dependéncia da consciéncia. O mundo é transcendente porque “o seu
eventual ndo ser ndo elimina o meu ser puro, antes o pressupde”, ¢ dele dependente, e é
por essa mesma razao que de “meu ser puro”, ou ainda “meu eu puro”, dir-se-a que é
“transcendental”, isto &, independente (Cf. Ibid., p. 9).

Note-se que “perder o mundo pela epoché” ndo quer dizer nega-lo
peremptoriamente — perde-se a presuncdo ingénua da transcendéncia do mundo, ndo o
seu sentido mesmo (de que faz parte a prdpria presuncdo de transcendéncia enquanto
tal). Poder-se-4, entdo, objetar: mas a demarcacdo entre a epoché e a presuncgdo ingénua
é, ela mesma, idealista, racionalista e egoldgica. Ora, se tivermos em vista a
identificacdo entre o idealismo husserliano e o kantiano, a presuncdo ingénua da
transcendéncia do mundo ja ndo seria uma assuncao hipotética em busca de uma prova
peremptdria, mas, por sua idealidade mesma, uma doxa, a qual ndo poderia
corresponder nenhuma evidéncia perfeita, nenhum preenchimento completo, e em
relacdo a qual, mesmo o preenchimento parcial, ndo teria lugar sendo na imanéncia do
ego. A demarcacdo seria, pois, nesse sentido, idealista e egologica. Ela, porém, ja ndo
poderia ser considerada racionalista, posto ja ndo oferecer qualquer possibilidade para a
obtencéo da certeza apoditica e peremptdria do mundo (como tentara Descartes).

Recusar-se-ia, pela epoché, ndo o mundo propriamente, mas a crenca cega e
ingénua em sua exterioridade absoluta, como coisa em si. A epoché, nesse sentido,

reproduziria a parcela cética da duvida idealista e, diante da indemonstrabilidade do

35



mundo como coisa em si, da lugar a indubitabilidade do que é imediata e
adequadamente dado a consciéncia, da prépria doxa. Resultaria que o mundo, e as
coisas nele, sd teriam seu sentido auténtico na imanéncia absoluta da consciéncia. Posto
que, engquanto objetos transcendentes, seu ser proprio seria o proprio continuo de
aparicOes determinadas a priori por sua propria ideia reguladora.

[...] o dado perfeito é, ainda assim, prescrito como ideia (no sentido kantiano) —
um continuo de apari¢des determinado a priori, com todas as dimensdes diferentes,
mas determinadas, inteiramente regido por uma firme legalidade eidética, é prescrito
como um sistema absolutamente determinado em seu tipo eidético de processos
infinitos de aparicdo continua ou como campo desses processos. (HUSSERL, 2006b, p.
317)

Nesse sentido, sei que é ele (o outro) ali, presente diante de mim: um outro eu
que, porém, retira de mim o seu sentido. Como vimos (na secao anterior), por questdes
de principio, ndo posso ter uma evidéncia adequada da experiéncia do outro, dele
enquanto ego. Perguntamos-nos, porém: compreender a epoché e seus resultados, a
partir do idealismo transcendental kantiano, ndo seria ja uma ilusdo, fruto de uma leitura
husserliana da filosofia de Kant? Ora, o outro, de fato, ndo se apresenta para mim (como
uma evidéncia adequada), mas, em virtude da semelhan¢a mesma de nossos corpos, ele
se presentifica através de mim, por meio de uma apreensdo analogizante:

E coisa clara desde um principio que tdo somente uma semelhanga que vincule
dentro de minha esfera primordial aquele corpo ali com meu corpo, pode fornecer o
fundamento da motivacdo para a apreensdo <<analogizante>> do primeiro como outra
carne”. (HUSSERL, 1996, p. 174)

E importante, aqui, no entanto, notar que a duplicidade da nog&o de outro guarda
um certo paralelo com a duplicidade da nocéo de exterioridade no idealismo kantiano.
Ora, é por meio dessa relacdo entre ego e alter ego, entre mim e o outro, que sera
resolvida, sem redundar num realismo transcendental, a questdo da exterioridade do
espaco (na fenomenologia). Apds reduzir o mundo a idealidade do mundo, encontro-me
nele como um de seus habitantes, como homem real no mundo, como um ingrediente,
um corpo entre 0S CcOrpos; e, a0 mesmo tempo, como aquele que o experimenta,

investiga e o conhece, aquele por meio do qual ele obtém seu sentido e existéncia (Cf.

22 Es cosa clara desde un principio que tan sélo una semejanza que vincule dentro de mi esfera primordial
aquel cuerpo fisico de alli con mi cuerpo fisico, puede suministrar el fundamento de la motivacion para la
aprehension <<analogizante>> del primero como otro cuerpo vivo. (HUSSERL, 1996, p. 174)

36



HUSSERL, 2010, p. 30). Eu, enquanto este homem, tenho exterior a mim todo o espaco
gue circunscreve meu COrpo e que se soma as coisas ao redor: todos eles e meu corpo
mesmo, fendmenos abrangidos pela reducgéo. A exterioridade, em sentido transcendental
(em sentido forte), aqui, ndo poderia resultar apenas duvidosa. A mera assun¢édo de sua
possibilidade seria suficiente para transgredir os limites demarcados pela epoché. Ora, a
independéncia da consciéncia em relagdo ao ser do mundo, sua transcendentalidade, ndo
poderia ser pensada em termos de interioridade absoluta sem, com isso, findar
sucumbindo ao pressuposto da possibilidade mesma de uma exterioridade absoluta para
conter o conjunto dos atos constituintes da consciéncia e possibilitar a demarcagédo da
diferenga entre o0 ato que instaura uma significacdo e a prépria significacdo, entre o
constituinte (interioridade absoluta) e o constituido (exterioridade absoluta). Por uma tal
compreensdo, seria ela mesma (a exterioridade) uma transcendéncia que, por sua vez,
deveria cair sob o golpe da epoché. Por um lado, a fenomenologia, se mantiver o
pressuposto do espaco exterior, além de trair o método, resultarda num realismo
transcendental; pelo outro lado, se reduzir a propria exterioridade absoluta, ela resultara
num subjetivismo transcendental®®.

E importante notar que ndo somente 0o meu corpo, com meu olhar perscrutador,
esta incluido nesse espaco diante de mim, mas, sobretudo, 0s outros corpos com seus
respectivos olhares. Num primeiro momento 0 espago se mostra como exterioridade
empirica (de um realismo empirico):

Se houvera de mostrar-me que todo constituido como préprio de um (logo
também o “mundo” reduzido), pertence a esséncia concreta do sujeito que o constitui, a
titulo de determinacdo sua, intima e inseparavel, se encontraria entdo na autoexplicagdo
do eu seu “mundo” proprio como “dentro”; e, de outra parte, 0 eu, ao recorrer
diretamente ao seu mundo, se encontraria a si mesmo como membro das “coisas
externas” deste e distinguiria entre o mesmo e o “mundo externo” %, (HUSSERL, 1996,
p.160)

Sera preciso, porém, que, nesse mesmo espaco cujo sentido constituo na
consciéncia, eu encontre 0 outro eu, constituindo ele mesmo um sentido de espaco.

Obviamente, ndo habito realmente o espago que ele constitui, pois isso sé seria possivel

% Este é 0 dilema com que Husserl inicia a quinta meditacao das MC (Cf. HUSSERL, 1996, p. 150).

24 Si hubiera de mostrarme que todo lo constituido como propio de uno (luego también el “mundo”
reducido), pertenece a la esencia concreta del sujeto que lo constituye, a titulo de determinacién intima
suya inseparable, se encontraria entonces en la autoexplicacion del yo su “mundo” propio como “dentro”;
y, de otra parte, el yo, al recorrer directamente su mundo, se encontraria a si mismo como miembro de las
“cosas externas” de éste y distinguiria entre ¢l mismo y el “mundo externo”. (Ibid., p.160)

37



se eu tivesse acesso direto a sua experiéncia. Sei, porém, que ele o constitui, pela
mesma apreensdo analégica que mo apresenta como um eu, COmo uma carne. 1sso nos
indicara um outro tipo de exterioridade, onde o sentido de exterior ndo significara “estar
fora” de minha consciéncia, mas ali, a0 mesmo tempo em que nNo espago empirico,
idealmente na experiéncia do outro, “sob” o olhar e “dentro” da consciéncia do outro. E,
assim, a constituicdo do mundo, enquanto mundo objetivo, ndo seria mais tarefa
exclusiva de minha consciéncia, mas de todos os egos, fazendo de mim apenas um
participe que, paradoxalmente, é o Unico eu primordial auténtico. Eis o carater
paradoxal do “problema do outro” aqui tratado: como é possivel numa tal progressao —
de minha esfera primordial para a presentificagdo do outro, desta para todos os outros,
pela constituicdo da comunidade universal (humanidade), para o desdobramento da
tarefa infinita de constituir a evidéncia do mundo objetivo —, manter o primado do ego,
“Unico principio originario da fenomenologia transcendental” (RICOEUR, 2009, p.

216)?

Nesse sentido, dirda Ricoeur que as MC sd0 a expressdo mais radical do “novo”
idealismo transcendental, segundo o qual o mundo j& ndo ¢ somente “para mim”, como
0 era para o idealismo kantiano, mas sim, e, sobretudo, que ele “recebe de mim” todo o
sentido e validade ontoldgica. A constitui¢do de sentido € tratada como “uma grandiosa
empreitada de composicdo progressiva da significagdo do mundo sem resto ontologico”
(Ibid., p. 14). O que se mostrara ainda mais estéril e paradoxal, quando envolver a
constitui¢do do outro “para mim”:

[...] a identificacdo da fenomenologia com uma egologia acarreta a promocao de
um segundo grande problema, o da existéncia de outrem. A fenomenologia se acuou a si
mesma, muito lucidamente, no paradoxo do solipsismo: apenas 0 ego é constituido
primordialmente. [...] Mas se 0 ego ndo parece poder ser transcendido a ndo ser por um
outro ego, deve este outro ego ser ele mesmo constituido precisamente como estranho,
mas na esfera da experiéncia propria do ego. Esse problema constitui uma das grandes
dificuldades da fenomenologia husserliana. O respeito da experiéncia ingénua da
intersubjetividade e o radicalismo filoséfico herdado das MeditacBes anteriores ai se
mesclam tdo estreitamente que fica dificil separar as descricbes do contexto idealista.
(Ibid., p. 15)

38



CAPITULO 3: IDEALISMO E O PROBLEMA DA TRANSCENDENCIA

E inegavel a importancia exercida pela fenomenologia husserliana sobre a
hermenéutica de Ricoeur. Mais do que o objeto de uma severa critica filosofica, ela
conservou na filosofia de Husserl um pressuposto indispensavel (Cf. RICOEUR, 1975,
p. 95), revelando no carater antitético de sua critica mais do que uma objecdo, uma
relagdo “dialética” entre ambas as disciplinas (Cf. Ibid., p. 88). A apropriacao critica (se
assim podemos chamar) da fenomenologia husserliana, que podemos observar em obras
como O Voluntario e o Involuntario, Tempo e Narrativa Ill, O Si-mesmo como um
Outro, constituiu uma etapa do desenvolvimento do pensamento de Ricoeur. Nesses
textos, as criticas a fenomenologia aparecem muitas vezes de forma truncada, parcial,
guase como uma mencdo a uma analise ja realizada noutro texto. E, de fato, as criticas a
fenomenologia, como se constituissem uma vida paralela, formaram em sua filosofia
um corpo em continua atualizacdo, cada vez mais abrangente e profundo, mantendo-se
coerente ao longo das mudancas de seu pensamento filosofico. Ndo cabe, aqui,
inventariar o conjunto dessas apropriacdes criticas. E mister, porém, ndo perder de vista
0 seu centro de articulacdo mesmo em relagcdo aos temas que aqui nos interessam, isto é,
aqueles da objecdo do solipsismo e da concepg¢édo do outro (alter ego ou estranho) nas
MC.

Ora, ao se referir as MC, € contra o idealismo transcendental, principalmente, que
Ricoeur direciona sua propria objecdo. Mais especificamente, contra a teoria da
constituicio que explicitamente redefine a fenomenologia (e a descoberta da
universalidade da intencionalidade) em termos idealistas (Cf. NALLI, 2006, p. 171).
Para tanto, escolhemos utilizar o texto Fenomenologia e Hermenéutica, publicado
originalmente pela Nols, em 1975, como guia de amostragem e analise dessas criticas,
no presente capitulo, pois ele, a partir da leitura das MC e do Nachwort as Ideen, expde
esquematicamente, em cinco teses, alguns dos aspectos criticos subjacentes as demais
objecOes enderecadas a Husserl. As teses visaram uma reconstrucdo resumida da base
do idealismo husserliano e, seguindo a mesma orientacdo esquematica, elas transitaram
do carater contraditério ao complementar para, ao final, restituir a relacdo (dialética)

entre fenomenologia e hermenéutica.

39



1. As cinco teses do idealismo husserliano

As cinco teses do idealismo, e sua forma esquematica, ndo corresponderiam a
enunciados ou defini¢cbes propriamente husserlianos, pelo menos, ndo ipsis litteris.
Note-se que o conjunto articulado das teses ndo nos apresenta uma totalidade coerente
de uma filosofia viavel. As teses foram formuladas para tornar clara a sua inviabilidade
mesma. Cada uma delas sintetiza diferentes aspectos da filosofia husserliana para deixar
entrever seus aspectos mais problematicos, para “mostrar” 0 idealismo como uma chaga

que faz da fenomenologia uma tentativa malograda.

A primeira tese postula que “o ideal de cientificidade que a fenomenologia
reivindica, ndo esta em continuidade com as ciéncias, com a sua axiomatica, com o seu
empreendimento fundacional: a ‘justificacdo Gltima’ que a constitui é de outra ordem” %
(RICOEUR, 1975, p. 86). Tal reivindicagdo, dird, acompanha a fenomenologia desde os
Prolegomenos a Crisis, como uma constante que define sua razdo de ser, sua motivagdo
extrafilosofica: uma crise do conhecimento; e sua destinacdo mesma: ser uma mathesis.
O que revelaria que, em cada fase, a fenomenologia atendia a um chamado (ou vocacgéo)
para o qual ela era ja refrataria. A “justificagdo ultima” apontaria para o inicio, para a
exigéncia de radicalidade e independéncia em seu ponto de partida: de apoditicidade.
Desse modo, a fenomenologia ndo se deixaria penetrar pelas ciéncias mesmas,
voltando-se contra tudo que soasse a relativismo: objetivismo, naturalismo, filosofia da
vida, antropologia (Cf. Ibid., p. 86). Entdo blindada pela apoditicidade de seu ponto de
partida, a fenomenologia se entrincheiraria e tornaria inimigas aquelas, cuja crise
primeiramente motivara seu inicio, as Unicas que poderiam Ihe por em davida a eficacia
do método, uma vez que por vocacao as deveria servir: as proprias ciéncias.

De acordo com a tese, a exigéncia de apoditicidade, entdo, passaria a caracterizar
0 que é primeiro na ordem do método. Toda evidéncia mediata deve remeter a uma
evidéncia imediata, esta sim apoditica: pois seria inconcebivel o ndo ser de uma coisa
ou de um estado de coisas entdo evidente (Cf. HUSSERL, 1996, p. 57). Ela seria
operada por meio de uma desconexdo radical que ja ndo poderia ser demonstrada

argumentativamente, uma vez que sua deducéo deveria atender a exigéncia fundamental

% The ideal of scientificity which phenomenology claims is not in continuity with the sciences, with their
axioms, with their fundamental enterprise: the “ultimate justification” which constitutes phenomenology
is of another order (RICOEUR, 1975, p. 86)

40



de negar qualquer relacdo com a coisa (entdo evidente), cuja ndo existéncia ja nédo
poderia ser posta em duvida. A evidéncia apoditica, portanto, para excluir toda davida,
duplicar-se-ia reflexivamente como fendémeno de ser, sem se deixar destruir (Cf.
RICOEUR, 2009, p. 180). E ai, para Ricoeur, que o idealismo de Husserl tem seu inicio
(Cf. Id., 1975, p. 86).

A segunda tese postula que “a fundagao principal ¢ da ordem da intui¢do; fundar é
ver” % (lbid., p. 86). E preciso que a evidéncia seja imediata, diretamente dada, para que
sirva de fundamento. Por atender a essa exigéncia de imediaticidade, a nocdo de
apoditicidade nos remeteria ao carater de visdo da evidéncia e a prioridade do “ver” na
ordem da fundag&o. O que nos levaria a “estranheza” do método fenomenoldgico: pela
reducdo, delimitar-se-ia um ponto de partida apoditico que seria, enguanto um
“principio”, um “campo” e, enquanto “primeira verdade”, uma “experiéncia” (Cf. Ibid.,
p. 87). Nesse sentido, o cogito reduzido seria um sum na medida em que constituiria um
“campo de experiéncia”, o termo de uma “visdo” ou intui¢do originaria que preencheria
uma intencdo vazia. Segundo Ricoeur, a reflexdo que precederia a reducdo e apreenderia
0 sentido (o0 sum desse cogito) seria um ver “preenchido” pelo que é dado, presente, a
consciéncia (Cf. 1d., 2009, p. 184). Assim, contra qualquer “construg¢ao especulativa”
(das “filosofias da dedugao ou da construc¢do”), a fenomenologia decidiria toda questdo
radical no nivel da vis&o.

No entanto, ndo seria facil conciliar a tendéncia intuicionista da fenomenologia,
que atende a exigéncia de imediaticidade da evidéncia apoditica e nos remete a um
sentido ja “dado” que deve, porém, ser “apreendido”, com o esfor¢o para “constituir” as
estruturas de sentido da consciéncia, que séo antes da ordem do “fazer” (Leistung) que
do “ver”. O que, segundo Ricoeur, nos levaria ao “problema da luz e do ver em
Husserl”, da atividade e da passividade, isto €, o de conciliar duas exigéncias contrarias
da evidéncia apoditica: a prioridade da constituicdo de sentido na consciéncia e a
prioridade da intuicdo que efetiva uma presenga para a consciéncia, respectivamente

(CF. Ibid., p. 180).

% The principle foundation is on the order of intuition; to found is to see (RICOEUR, 1975, p. 86)
41



A terceira tese postula que “o lugar da intuitividade total é a subjectividade. Toda
transcendéncia é duvidosa, s6 a imanéncia é indubitavel” ?” (Id., 1975, p. 87). Aqui se
instauraria uma nova exigéncia da evidéncia apoditica: a perfeicdo (ou adequacdo).
Toda transcendéncia é duvidosa, pois sempre se da somente através de séries de “perfis”
ou ‘“contornos”, sempre de modo parcial e incompleto. Sua convergéncia total de
sentido nunca se deixa preencher completamente, resultando sempre numa “presuncéo”
que, a qualquer momento, pode ser “desapontada” (pela intuicdo que deveria confirma-
la), pode “explodir” (Cf. Ibid., p. 87). Note-se que a transcendéncia seria, pois, da
ordem da percepcdo das coisas, do mundo, que seria marcada pela parcialidade e
dubitabilidade proprias das aparéncias. A imanéncia, por sua vez, seria da ordem das
ideias, do cogito reduzido ao mero fendmeno de ser. Ela ndo seria duvidosa por néo ser
dada por meio de “perfis” ou “contornos”: ela se daria por completo, adequada, perfeita.
Pela reducdo fenomenoldgica, a transcendéncia do mundo se tornaria mera presuncao de
transcendéncia, apenas um indice de transcendéncia, este sim, apoditico.

Nesse sentido, somente como imanéncia absoluta é que o “campo de experiéncia”,
ponto de partida do método, mostrar-se-ia independente e sempre verdadeiro,
impermeével ao mundo que o poderia desapontar, refratario. Somente ela permitiria a
coincidéncia entre a reflexdo e a experiéncia entdo refletida. Assim, ndo seria a
existéncia das coisas do mundo propriamente que atenderia a exigéncia de apoditicidade
da evidéncia, mas a prdpria coeréncia interna de seu aparecer — a coincidéncia entre
intengdo e preenchimento da inten¢do. Dai ser pensavel a “hipotese hiperbodlica” da
“destruicdo do mundo”, pois ela ndo nos remeteria ao aniquilamento do mundo
simpliciter, mas apenas a possibilidade de perda da coeréncia de sua aparicdo mesma
(Cf. Ibid., p. 87).

A quarta tese postula que “a subjetividade, assim promovida ao papel de
transcendental, ndo é a consciéncia empirica, objeto da psicologia” % (Ibid., p. 87). No
obstante, a fenomenologia e a psicologia seriam paralelas. Apenas a redugdo (a
promotora) as distinguiria e separaria. O principio de sua separa¢do ndo seria mais que
uma conversdo filosofica, que constituiria uma “duplicata” transcendental e manteria, de

um lado, uma “disciplina noética”, € do outro, uma “disciplina empirica”, conservando,

%" The place of the fullest intuitivity is subjectivity. All transcendence is doubtful; only immanence is
indubitable. (Ibid., p. 87)
%8 Subjectivity thus promoted to a transcendental role is not the empirical consciousness, the object of
psychology.(lbid., p. 87)

42



porém, em ambas 0 mesmo conteudo. Em suma, dird Ricoeur, “o fenomenologico é o
psicologico ‘reduzido’” (Ibid., p. 87). Nesse sentido, a subjetividade, entdo
“promovida” a transcendental, ndo seria, sendo, a minha prépria subjetividade
submetida a reducdo. O ego cogito ndo poderia ser impessoal, pois, para constituir um
campo de experiéncia, seria preciso partir de minha propria experiéncia para fazé-lo.
Por isso, dird o intérprete, “Husserl opta sem hesitagdo pelo carater pessoal do ego
cogito” (1d., 2009, p. 187).

Ora, pela primazia da imanéncia em detrimento da transcendéncia, e devido a
confusdo entre empirico e transcendental provocada pelo paralelismo entre
fenomenologia e psicologia, a teoria idealista da constituicdo de sentido na consciéncia,
assim, “reduziria” a subjetividade a uma mera hipdstase, 0 que apenas atestaria o
constante perigo que, segundo Ricoeur, a fenomenologia corre de redundar num radical
subjetivismo transcendental (Cf. 1d., 1975, p. 94).

A quinta tese postula que “o processo de reflexdo desenvolve suas proprias
implicacdes éticas: desse modo, a reflexdo é o ato imediatamente responsavel por si” %
(Ibid., p. 87). Ora, enquanto uma exigéncia do método, a apoditicidade seria operada
tanto num nivel tedrico quanto prético. Segundo Ricoeur, a “conversdo filosofica” pela
qual a reflexdo seria extraida da atitude natural, o0 que marcaria o ponto de partida do
método, seria, pois, a0 mesmo tempo epistemoldgica e ética. O ato fundacional seria
“supremamente” autonomo € implicaria imediatamente uma dimenséo ética, a medida
que ele s poderia ser “autoposicional” — autorresponsavel. Entretanto, Ricoeur dira que
Husserl ndo parece introduzir a temética fundacional como uma “adigdo prética”, mas
tdo somente como uma empreitada epistemoldgica.

Esta tese conta com imediatez com que o0 ego cogito € dado a si mesmo, com a
pretensdo da primazia epistemoldgica da presenca de si a si como ponto de partida
absoluto e origem ultima, diretamente acessivel pela reflexdo. De acordo com a tese,
antes, pois, dessa “experiéncia” transcendental, haveria um anteponto de partida (um
ponto de partida antes do ponto de partida), e este ndo seria ainda um “campo de
experiéncia”, mas uma espécie de dever, que congregaria uma série de exigéncias para o

filésofo debutante e, no entanto, ndo o implicariam eticamente. Isso, pois, uma vez que

2 The process of reflection develops its own ethical implications: in this way, reflection is the
immediately self-responsible act. (Ibid., p. 87)

43



0 ponto de partida do filosofar € absoluto, em relacio a qué qualquer

autoposicionamento seria possivel?

As teses, na ordem em que sdo apresentadas, “mostram” em teses esquematicas
uma filosofia (o idealismo) que, para se proteger dos enganos da transcendéncia,
enclausura-se dentro si mesma, cortando todos os lagos (com 0 mundo e com 0s outros),
para findar, pela excluséo de tudo que é mundano, excluindo a si mesma. O idealismo,
assim, aparece como traidor da propria fenomenologia que lhe da origem, ao escamotear
a “imensa e inexcedivel” descoberta que a fez nascer: o carater universal da
intencionalidade — de que a consciéncia teria seu sentido para além de si mesma (Cf.
Ibid., p. 94).

2. Apoditicidade e objetividade

O que é posto, primeiramente, em questdo por Ricoeur (seguindo a primeira tese)
€ 0 modo como, desde a transformacédo da fenomenologia em filosofia fenomenologica,
a descoberta da intencionalidade passa a ser expressa, a saber, apenas nos termos de
uma relacdo sujeito-objeto. Tal conceitualidade, para além de enfraquecer o escopo do
método, faria surgir como questdo fundamental a origem da unidade de sentido do
objeto e, consequentemente, a presuncdo de uma subjetividade constitutiva como base
fundamental (Cf. Ibid., p. 88). Por isso, seria somente em torno dessa questdo que a
fenomenologia, enquanto idealismo, passaria a operar. Ou, em outras palavras, a
intencionalidade passaria a ser posta, ndo mais em termos de uma consciéncia que “ndo
¢ nada, sendo o exterior de si mesma” (SARTRE, 2005, p. 56), mas nos termos da
sintese de constituicdo do proprio objeto: “numa sintese temporal que se constitui a
unidade de um objeto intencional” (RICOEUR, 2009, p. 192).

O malogro idealista, para Ricoeur, parece ter sido 0 preco pago pela
fenomenologia, por se transformar em filosofia transcendental. O método teria nascido
da critica e desta, a filosofia, mas também o perigo de sucumbir as criticas que
primeiramente possibilitaram a existéncia do proprio método. Para ndo resultar em
psicologismo, relativismo, objetivismo, subjetivismo, etc., que a fenomenologia
husserliana manteria vivo seu génio descritivo ao longo de toda a sua histéria — heranga
da “fase” pré-idealista. Seu fado de superacdo, os compromissos e demandas que

condenam uma filosofia a atender a todas as promessas e exigéncias que possibilitaram

44



ao método primeiramente ser erigido, é que pareceria ser a forca que faria dessa entéo
nova filosofia uma grande tentativa malograda, distorcendo-lhe o valor das descobertas
(intencionalidade, epoché, etc.) ao Ihe impor questdes ja estranhas a sua vocagdo inicial.

Nesse sentido, por forca da prerrogativa descritiva da fenomenologia, a epoché
deveria por entre parénteses, suspender, toda questdo sobre o ser ou 0 ndo ser do mundo
para esclarecer a origem de um sentido ja dado. Teriamos, nesse caso, hdo apenas uma
estrutura ou uma épura®® da existéncia do mundo, mas sua plenitude mesma, “o ser do
mundo e ndo apenas o seu sentido esquematico” (Ibid., p. 199). Em lugar disso, segundo
Ricoeur, todo intentado cai sob a condicdo de constituido: reduz-se a um sentido
identificavel (uma sintese de identificagdo), inerente a consciéncia, oriundo de uma
sintese dos seus diversos modos de aparecer (perceber, memorar, recordar, imaginar,
etc.) que se escoa passivamente na “forma unificadora do tempo” (Cf. Ibid., p. 192).

Nao resta duvida de que a “transformacdo” da fenomenologia em filosofia
idealista tenha dado margem a criticas bem problemaéticas (ou mesmo extravagantes).
Para Adorno, por exemplo, pela epoché o idealismo exprimiria seu poder, ndo ao revelar
0 segredo da transcendéncia do mundo na consciéncia, mas ao propiciar a expulsdo do
pensamento pelo proprio pensamento — por expulsar tudo que ndo é Idgico, tudo que é
fugaz ou ainda sem sentido. Ela daria lugar a coisificacdo da razdo na consciéncia. Com
a reducdo eidética, a fenomenologia se veria transformada numa teoria das relacfes
entre coisas ideais, no prototipo de uma doutrina do “absolutismo logico” (Cf.
ADORNO, 1970, p. 66). J& para Sartre, ao reduzir tudo a mero contetido da consciéncia,
¢ com o “espirito-aranha” que a filosofia idealista de Husserl passaria a se assemelhar.
Como uma “filosofia alimentar”, “segundo a qual conhecer é comer”, ela reduziria tudo
a sua prépria substancia, resumindo a tomada de consciéncia do mundo a um triplo
processo de assimilar, unificar e identificar (Cf. SARTRE, 2005, p. 55).

A propria ciéncia, seguindo a primeira tese, sucumbiria a essa fome idealista. O
ideal de cientificidade entdo exigido pela fenomenologia ndo visaria garantir se uma
dada ciéncia é verdadeira ou o seu método eficaz, mas se a ideia de ciéncia subjacente a
ela seria suficientemente cientifica enquanto tal. A exigéncia de apoditicidade, para ser
atendida, ndo se interessaria, pois, pelo processo vivo e ativo do trabalho cientifico, mas
apenas por uma abstracdo, ela reduziria a ciéncia a seu mero fenémeno e depuraria dele

a sua constituicdo ideal: o ideal de cientificidade. Para Adorno, pois, em consonancia

% Desenho, segundo uma escala dada, que representa em um ou varios planos as projecdes de diversas
partes de uma figura de trés dimensdes.

45



com a primeira tese, a legitimacao da ciéncia, pela fenomenologia, ja ndo poderia advir
de uma prética cientifica em particular, mas somente da sua esséncia universal, entdo
isolada pela reducéo eidética. Assim, o retorno critico que a fenomenologia inicialmente
(em sua “fase” pré-idealista) ofereceria a metodologia cientifica resultaria t&o
inquestionavel e dogmatico quanto o de qualquer de seus adversarios positivistas (Cf.
ADORNO, 1970, p. 72).

Nesse sentido, seria 0 génio descritivo, mais antigo que a reducdo
fenomenoldgica, que pareceria salvaguardar (ou pelo menos tentar salvaguardar) a
fenomenologia do perigo da logicizagdo cega e ingénua, de se transformar no protétipo
de um absolutismo légico (mencionado acima). Seria, pois, a fundacdo pela intuicdo,
que daria margem a interpretacdes realistas da fenomenologia. Note-se que ela se
incorporara a exigéncia de apoditicidade, servindo de nota distintiva do sentido de real —
provindo do preenchimento das idealidades logicas, das intencdes vazias. 1sso pareceria
salvaguardar o método por oferecer um contato genuino com a realidade (ou pelo menos
com o que, por meio dessa nova exigéncia, se passa a conceber pela realidade), se ndo
findasse por plantar nele uma tendéncia conflitante com o carater idealista da filosofia
fenomenoldgica. A exigéncia de fundacdo intuitiva cumpriria seu papel ao incluir a
contingéncia do mundo no sistema fenomenolégico, livrando-o do idilio dogmatico, o
que (de certo modo) garantiria a dominancia do génio da descricdo. Afinal, uma vez que
a intuicdo fundante nem sempre poderia servir de confirmacdo para um sentido
antecipado, a constituicdo se impregnaria de um halo de incerteza e passaria a depender,
sobretudo, do estado de coisas dado no mundo, confirmavel apenas pela intuigéo.

E eis porque Ricoeur passa a tratar os “génios” descritivo e idealista como
exigéncias contrarias da fenomenologia: elas deveriam atender, em um s6 golpe, as
tendéncias realista e idealista da fenomenologia. E preciso notar que seria esse conflito,
a tentativa de conciliacdo entre as duas tendéncias (ou de dominancia de uma sobre a
outra), o que daria lugar a radicalizagdo do génio idealista, levando a fenomenologia ao
perigo de se reduzir a um subjetivismo transcendental e plantaria uma ambiguidade no
cerne da nogéo de constituicao.

Para Adorno, no entanto, o absoluto da presenga ndo passaria de um artificio
unificador do proprio idealismo. A principio, uma ocorréncia determinada no tempo
presente, pela imprevisibilidade e por sua particularidade, perderia o poder de fundar

absolutamente o conhecimento, tornando-a refém da duragdo (ele ndo poderia ser

46



absoluto). No entanto, no momento da intui¢do, a consciéncia do objeto é arrancada da
uniformidade ideal dos juizos e conclusdes passadas, atualmente presentes na
consciéncia, e, sobretudo, das relacdes cuja reunido expde a luz o horizonte interno do
objeto (sua estrutura ou épura). “A descontinuidade da intuicdo rende honras a
continuidade ‘falsificada’ da organizagdo”, diz Adorno, pois sera entdo vinculada a este
(ao horizonte do objeto) como mais uma possibilidade, a do préprio engano (Cf.
ADORNO, 1970, p. 63).

Ora, para que o “ver” (intuir) atendesse a exigéncia de fundacdo Gltima, seria
preciso que o intuido (o “visto”) fundante fosse ele mesmo incondicionado, caso
contréario, a fenomenologia ndo passaria de uma forma de relativismo. Seria preciso que
a fundacéo intuitiva fosse absoluta. A obra do conhecimento deveria, pois, terminar
num “ver”, num intuir o que é dado no “campo de experiéncia” — a coisa ela mesma.
Desse modo, a presenca fundante, plena e adequada, na consciéncia teria que equivaler
a intuicdo primeira e Gltima.

Seguindo essa orientagdo, a constituicdo da unidade de sentido do objeto na
consciéncia serd traduzida, por um lado, pelo desenvolvimento dos pressupostos
implicitos e potenciais da estrutura horizontal do objeto entdo presente (as
possibilidades de seu aparecer), por outro, pelo reconhecimento e distingdo dos tipos
irredutiveis com que tal presenca poderd se dar originariamente: intuicdo sensivel,
intuicdo categorial, Einfihlung, etc. A unidade de sentido enquanto constituida é
concebida como “pressuposta” — € ai estaria a operacdo antecipatoria, o “fazer” da
consciéncia — e seu preenchimento, que atende a exigéncia realista, como “confirmada”
— e ai estaria o “ver” da consciéncia, “a sanc¢ao da presenca” (Cf. RICOEUR, 2009, p.
200).

E preciso notar que, nas MC, a nogo de presenca aparece com um carater duplo
(ou ambiguo): ora enquanto pertenca (aquilo que se faz presente na consciéncia, como
uma parte), ora enquanto simultaneidade (aquilo que ocorre num tempo presente). E
isso é 0 que parecera caracterizar a nocdo de fundacdo — por relaciona-la, ora a uma
atualidade concreta, ora a uma continuidade, a consciéncia imanente do tempo, forma
fundamental da sintese (Cf. RICOEUR, 2009, p. 193). As quatro primeiras meditacoes,
que (supomos) deveriam preparar 0 caminho para a quinta, pela exigéncia de um ponto
de partida apoditico e absoluto, em atendimento as duas exigéncias conflitantes (realista

e idealista), segundo Ricoeur, converterdo em egologia todos os aspectos do método —

47



numa exegese da constituicdo do sentido objetivo na consciéncia — e levara até seu
“grau extremo de viruléncia a interpretacao solipsista do ego” (Cf. Ibid., p. 198).

Nesse sentido, para Ricoeur, a quinta meditacdo ja iniciaria, pois, com um débito
filoséfico contraido pelas quatro primeiras: o de atender a exigéncia de apoditicidade,
que levaria a uma egologia pura, sem com isso inviabilizar o atendimento a exigéncia de
universalidade, sem o qual a fenomenologia se perderia irremediavelmente na deriva
solipsista. Seria preciso incluir uma compreenséo do outro, enquanto outro, no cerne do
idealismo transcendental. Mas como poderiamos compreender a constituicdo do outro
ego, enquanto um outro, para nos, se, pela epoché, toda transcendéncia fora reduzida a
mera presuncdo de transcendéncia? Como poderia 0 outro ego escapar da reducdo, sem
que se lhe subtraisse aquilo que o tornaria um outro — sua condicdo de ego
transcendental (independente)?

Até o fim o génio da descri¢do e a exigéncia da constituicdo tentam se reunir e
fracassam no fundir-se um no outro. Segundo a exigéncia idealista da constitui¢do, o
outro deve ser uma modificagdo de mim mesmo; segundo o génio realista da descrigdo o

outro nunca cessa de se excluir da esfera da “minha ménada”. (Ibid., p. 235)

3. Egologia e exterioridade

N&do ha davida de que as quatro primeiras meditacdes erigem a fenomenologia
como um idealismo. No final da quarta meditagdo, testemunhamos a apoteose de um
sistema que se distingue por ter sido erguido ndo apenas sobre a duvida — para que a
existéncia de todos os objetos de sentido externo resultaria duvidosa, definindo por essa
premissa a nota distintiva do idealismo transcendental (Cf. KANT, 2001, p. 346) — mas,
sobretudo, sobre uma certeza apoditica — para além da repeticdo pura e simples da
reducdo, do mundo ao sentido, do sentido ao cogito-cogitatum, uma radicalizacdo ao se
centrar na nocdo de monada e se desenvolver como autoexplicitacdo. Seria, pois, a
principio numa doutrina do ego, numa egologia, portanto, que fenomenologia e
idealismo se unirdo (Cf. RICOEUR, 2009, p. 213). O proprio Husserl parece deixar isso
claro:

[...] é a fenomenologia eo ipso <<idealismo transcendental>> [...] que ndo é
exatamente nada mais que uma autoexposicdo de meu ego enquanto sujeito de todo

conhecimento possivel, e por respeito a todo sentido de realidade que possa fazer para

48



mim, o ego, um sentido, desenvolvida esta exposicdo consequentemente como uma
ciéncia egoldgica sistemética®. (HUSSERL, 1996, p. 143)

A leitura de Ricoeur do idealismo, no entanto, parece partir da assimilagcdo do
idealismo husserliano ao kantiano, pelo menos no que concerne ao ponto de partida da
interpretacdo deste idealismo e aos meios de resolucdo dos impasses daquele (o
problema da conciliacdo entre as tendéncias realista e idealista, anteriormente debatido,
por exemplo). Ndo admira que, mais adiante em sua critica a quinta meditag&o, ao tratar
do problema das comunidades intersubjetivas, do conflito entre a realidade e a
idealidade das mesmas, seja em direcdo a exigéncia de coordenacdo de um realismo
empirico a um idealismo transcendental que Ricoeur apontard o caminho subentendido
pela doutrina husserliana (Cf. RICOEUR, 2009, p. 236).

Ora, seria proprio do idealismo transcendental kantiano que, ao conceber a
realidade das coisas dentro de parametros indubitaveis, concederia a matéria uma
realidade (pelo menos fenoménica, empirica), sem precisar para tanto deduzir-lhe uma
causa exterior, “sem sair da simples consciéncia de si proprio, nem admitir algo mais do
que a certeza das representacdes em mim, por conseguinte, nada mais do que o cogito
ergo sum” (KANT, 2001, p. 349). Assim que Kant coordenaria o idealismo
transcendental ao realismo empirico (Cf. Ibid., p. 351). E nesses termos de coordenacéo
que, parece-nos, Ricoeur desenvolve a interpretacdo do idealismo transcendental
husserliano nos termos da duplicidade, do conflito de duas tendéncias contrérias: entre
constituicdo e preenchimento, ideia e intui¢do, sentido e existéncia, objetos ideais e
reais. Essa mesma duplicidade parece encontrar analogos em outras criticas do fil6sofo
francés, como, por exemplo, no paralelismo ou “duplicagcdo” do psicolégico no
fenomenoldgico (quarta tese do idealismo, exposta anteriormente) (Cf. RICOEUR,
1975, p. 87), na dupla exigéncia da constituicdo do outro ego em e através de meu
préprio ego (tendéncia idealista) e enquanto um outro (tendéncia realista) (Cf. 1d., 2009,
p. 217), na omissdo da ideia de Infinito (tendéncia realista) e sua polaridade necessaria
com o ego transcendental (tendéncia idealista), sem a qual a nocdo deste ndo bastara
para 0 cumprimento das tarefas de uma philosophia prima (Cf. Ibid., p. 177).

31 [...] es la fenomenologia eo ipso <<idealismo transcendental>> [...] que no es exactamente nada méas
gue una autoexposicion de mi ego en cuanto sujeto de todo conocimiento posible, y por respecto a todo
sentido de realidad con que haya de poder haber para mi, el ego, un sentido, desarrollada esta exposicion
consecuentemente como una ciencia egologica sistematica. (HUSSERL, 1996, p. 143)

49



Kant, porém, parece ir mais além e conceber no idealismo transcendental a
doutrina que consideraria os fendmenos como simples representacdes, ndo como coisas
em si. O tempo e 0 espago, atraves dos quais eles nos seriam dados, ndo seria mais que
“formas sensiveis da nossa intuicdo” (Cf. KANT, 2001, p. 348). A nocdo de
exterioridade, entdo, passaria a estar refletida nesse duplo aspecto: ora, seria concebido
como 0 que esta no espaco (representado em mim), ora, como 0 que esta fora de mim e
de minhas representagdes, que seria a coisa em si. Ora, € precisamente a segunda forma
da exterioridade que caird sob o golpe da epoché. Para Husserl, “[..] toda
fundamentacdo, toda prova de fato de uma verdade ou da existéncia de um ser, tem
lugar pura e exclusivamente em mim, e seu termo é um carater no cogitatum de meu
cogito” ** (HUSSERL, 1996, p. 139).

Todavia, para Kant, seria apenas através do testemunho imediato da minha
consciéncia que eu poderia estar certo de existir e de que as minhas proprias
representacdes e as coisas exteriores por elas representadas também existiriam: “apenas
com a diferenca de que a representacdo de mim préprio, como de um sujeito pensante,
estd simplesmente referida ao sentido interno” (KANT, 2001, p. 351, GRIFO NOSSO).
Porém, dira Ricoeur que Husserl concebera o ego, ndo apenas como um “polo sujeito”
(ego-polo) oposto ao polo objeto, mas como o que a tudo engloba: tudo passaria a ser
estrutura (Gebilde) da subjetividade transcendental, produto da sua atividade (Leistung),
tudo passaria a ser sintese (Cf. RICOEUR, 2009, p. 213). Ou como parece concordar o
proprio Husserl: “[...] desta maneira se torna compreensivel toda a forma do ser, real e
ideal, como ‘criagdes’ da subjetividade transcendental” 33 (HUSSERL, 1996, p. 142).
Ao se transformar em egologia, Ricoeur faz o idealismo transcendental husserliano
transitar do idealismo transcendental kantiano para se aproximar do idealismo

berkeleyano:

[...] se toda realidade transcendental é a vida do eu, o problema de sua
constituicdo vai coincidir com a autoconstituicdo do ego, e a fenomenologia vem a ser
uma Selbstauslegung (uma explicacdo do Si mesmo), mesmo quando é constitui¢do da
coisa, do corpo, do psiquismo, da cultura. (RICOEUR, 2009, p. 213)

Acreditamos, no entanto, que o sentido de “cria¢do”, referido por Husserl, ndo

estd ligado apenas ao “fazer” da constituicdo, a sintese ativa, mas, sobretudo, a um

%2 [...] toda fundamentacién, toda prueba de hecho de una verdad o de la existencia de un ser, tiene lugar
pura y exclusivamente en mi, y su término es un carater en el cogitatum de mi cogito (HUSSERL, 1996,
p. 139)

%31...] de esta manera se torna comprensible toda forma del ser, real e ideal, como <<creaciones>> de la
subjetividad trascendental (HUSSERL, 1996, p. 142)

50



“ver”, que ja esta dado. Nas Conferéncias de Paris, ele deixa claro que “tudo que ¢é ente
para 0 ego” se apresenta como “criagdo” por se tratar de uma producdo originada nas
motivacgdes sintéticas da prépria vida intencional, seja de uma realiza¢do passiva, seja
de uma ativa (Cf. HUSSERL, 2010, p. 30). A intuicdo, enquanto passividade, é
transportada até o “coracdo do campo transcendental”, onde exercera um papel essencial
na sintese de identidade do proprio ego. A autoconstituicdo do ego ja ndo sera uma
construcdo, pois se deterd diante de estruturas ja dadas, constituidas passivamente.
Todavia, dira Ricoeur, neste nivel, no da teoria egologico-transcendental da constitui¢éo
do ser, o método ja ndo procederia regressivamente das obras da subjetividade
transcendental para as suas respectivas condi¢des de possibilidade, mas a moda
cartesiana, segundo uma introspec¢do, uma inspectio mentis, por uma inspecdo da
esséncia do eu (Cf. RICOEUR, 2009, p. 208).

Uma vez vistos e estendidas, tem-se como consequéncia uma fenomenologia
universal sob a forma de uma autoexposi¢cdo do ego levada a cabo com constante
evidéncia e a0 mesmo tempo em concrecdo. Dito mais exatamente e em primeiro lugar:
como uma autoexposi¢cdo em sentido estrito, que mostra sistematicamente como se
constitui 0 ego enquanto ente, em si e para si, de uma esséncia propria; e em segundo
lugar: como uma autoexposi¢do em sentido lato, que partindo da anterior mostra como o
ego constitui em si, por virtude desta esséncia propria, <<algo outro>>, <<algo
objetivo>>, e em geral tudo que tem para ele valor de realidade, tanto no eu como no
nao eu®. (HUSSERL, 1996, p. 143)

E importante, no entanto, notar que, no 841 das MC, o mundo e o concreto da
minha prépria existéncia figuram como ideias-limite, pois somente pela investigacao
total do noema-mundo é que a plena concregdo do ego seria alcancada — e esse seria 0
desdobramento do idealismo transcendental. Por isso, a egologia, segundo Ricoeur, se
confunde com a propria fenomenologia. A fenomenologia, assim, perderia sua
motivacdo extrafiloséfica (a crise das ciéncias, do conhecimento). Sua forca motriz
passaria a ser uma tarefa infinita: desenvolver essa “ciéncia egologica sistematica” que é

0 proprio idealismo transcendental. A exigéncia de universalidade passaria por uma

% Una vez vistos y cogidas, se tiene como consecuencia una fenomenologia universal bajo la forma de
una autoexposicion del ego llevada a cabo con constante evidencia y al mismo tiempo en concrecion.
Dicho mas exatamente y en primer término: como una autoexposicion en sentido estricto, que muestra
sistematicamente cémo se constituye el ego en quanto ente, en si y para si, de una esencia propia; y en
segln término: como una autoexposicion en sentido lato, que partiendo de la anterior muestra como el
ego constituye en si, por virtud de esta esencia propia, <<algo otro>>, <<algo objetivo>>, y en general
todo quanto tiene para él valor de realidad asi en el yo como en el no-yo. (HUSSERL, 1996, p. 143)

51



correcdo que faria do “para-mim” da primeira meditacdo cartesiana um “para-0-outro”,
ja dissolvido num “para-nos” e num “para-todos”, num ego possivel, no eidos ego, pela
quinta meditagéo (Cf. RICOEUR, 2009, p. 182). As duas principais exigéncias do
método, finalmente, entrariam em conflito: a exigéncia de apoditicidade e a de

universalidade.

52



CAPITULO 4: OS PARADOXOS DO MUNDO

Husserl buscard uma unidade entre o
sistema de fendmenos do ego, o meu “mundo”
primordial, atividade pura de dar sentido e de
constituir, e o mundo dos outros, numa
percepcdo que dé uma “experiéncia imediata”
da identidade entre tais mundos — isto de forma
muito paradoxal (PEL1ZZOLI, 2002, p. 69)

Para Ricoeur, a quinta meditacéo cartesiana de Husserl, como vimos, € iniciada
com um impasse imposto pelo préprio idealismo transcendental para atender a
pretensdo de ser autenticamente uma filosofia transcendental: como poderd a
fenomenologia resolver os problemas transcendentais do mundo objetivo, e resolvé-los
segundo a exigéncia de universalidade, sem deixar de atender analitica e
sistematicamente as exigéncias de apoditicidade, isto €, como teoria constitutiva que se
move no ambito do ego transcendentalmente reduzido, como egologia (Cf. HUSSERL,
1996, p. 149)? Ora, € por esse impasse que o filésofo francés nos apresenta a gravidade
a partir do qual Husserl tratard a questdo do outro: 0 que sucede aos outros egos que
certamente ndo sa0 mera representacdo ou mera coisa representada em mim, “meras
unidades sintéticas de verificacdo possivel em mim”, mas sim, por sua propria esséncia,
precisamente outros egos (Cf. Ibid., p. 149)? Seria, entdo, a exigéncia de apoditicidade,
tal qual preconizada pela fenomenologia, demasiado radical para sustentar a pretensdo
(de fundamentar a universalidade) da fenomenologia?

E partindo dessa dificuldade que Ricoeur desdobrara a questio do outro e
denunciard um (novo?) conflito no coracdo da fenomenologia que impora a esta um
destino de uma tentativa malograda, consequente de duas exigéncias aparentemente
opostas trazidas pela questao:

[...] por uma parte, deve ir até o fim da reducdo e enfrentar o desafio de constituir
0 sentido do alter ego “em” e “a partir de” mim. Pelo outro lado, deve explicar a
originalidade, a especificidade da experiéncia do outro, enquanto precisamente esta é a
experiéncia de um outro que ndo é eu. Toda a V Meditacdo vai sofrer a tracdo mais

extrema entre essas duas exigéncias: constituir o outro em mim, e constitui-lo como
outro. (RICOEUR, 2009, p. 217)

53



Husserl, ainda no inicio da quinta meditacdo, questiona retoricamente se a
fenomenologia ndo teria sido demasiado exigente com o realismo transcendental que
atribuira a Descartes, afinal essa poderia ser a tendéncia a partir da qual essa questdo, a
da transcendéncia do outro, surgiria ou para a qual ela pareceria nos conduzir. 1sso ndo
seria de todo sem razdo, dira, pois, apesar de lhe faltar uma fundamentagéo
fenomenoldgica adequada, por essa tendéncia, sera desde a imanéncia do ego que se
buscara a via para a transcendéncia do outro (Cf. HUSSERL, 1996, p. 149). E Husserl
tratard, pois, a via do realismo transcendental como um paradoxo (como veremos, uma
possibilidade propria das filosofias transcendentais, que a fenomenologia seria capaz de
resolver):

Em mim, pois, em todo caso, no marco de minha vida pura de consciéncia
reduzida transcendentalmente, tenho experiéncia do mundo e, a uma, dos outros; e,
segundo seu proprio sentido empirico, ndo dele como, por assim dizer, sintético produto
meu privado, sendo como mundo estranho a mim, como intersubjetivo, existente para
todos, acessivel em seus objetos a todos. E, sem embargo, cada qual tem suas
experiéncias, seus fendmenos e unidades fenoménicas, seu fendbmeno do mundo;
enguanto que o mundo experimentado, cara a cara de todos o0s sujeitos que tém
experiéncia dele e de todos os seus fendmenos de mundo, é em si*°. (Ibid., p. 151)

Sendo assim, como um modo de desenvolver as implicagdes problematicas e as
dificuldades geradas pelo idealismo para a “questdo do outro”, Ricoeur triplicard esse
“estranho” paradoxo, desenvolvendo uma versdo diferente para cada nivel da nossa

experiéncia do outro ego, segundo o modo como seu “teor de sentido” nos ¢ dado.

1. Primeiro paradoxo

Suponhamos um outro homem que entre em nosso campo perceptivo. Percebo seu
corpo entre 0s corpos que compdem o mundo diante de mim. Quando reduzo o mundo
ao fendmeno do mundo, inevitavelmente incluo-o como parte deste. No entanto, ele néo
€ como 0s outros corpos (cadeira, mesa, etc.). A mim ele ¢ dado com um “teor de

sentido” paradoxal. Vé-lo ndo € o mesmo que ver um boneco ou uma reproducéo

% En mi, pues, en todo caso, en el marco de mi vida pura de conciencia reducida transcendentalmente,
tengo experiencia del mundo y, a una, de los otros; y, segun su propio sentido empirico, no de él como,
por asi decir, sintético producto mio privado, sino como mundo extrafio a mi, como intersubjetivo,
existente para todos, accesible en sus objetos a todos. Y, sin embargo, cada cual tiene sus experiencias,
sus fenomenos y unidades fenoménicas, su fendmeno del mundo; mientras que el mundo
experimentado, cara a cara de todos los sujetos que tienen experiencia de él y de todos sus
fendmenos de mundo, es en si. (HUSSERL, 1996, p. 151)

54



qualquer. Eu o percebo como um corpo que pode me perceber, tanto quanto eu mesmo
posso percebé-lo. E ele, tanto quanto eu, percebe a si mesmo habitando 0 mesmo espaco
que eu habito e vendo 0os mesmos corpos que eu vejo. Por ele, percebo que somos, eu e
ele, 0 mesmo: homens habitando um mundo. Ainda assim, para mim, o eu meditante (o
sujeito) que é ele (esse objeto), apos a reducdo, ja ndo seria mais do que um fendmeno,
uma presuncdo de transcendéncia. Para mim, ele seria dado a minha percepcdo como
mero objeto: eu o objetificaria, assim como em sua percep¢édo ele me objetificaria. Eis,
entdo, o carater paradoxal, e “aparentemente” realista transcendental, disso: eu e ele
Somos, a0 mesmo tempo, sujeitos e objetos.

Primeiro paradoxo: enquanto falando em termos absolutos, um so € sujeito, eu, 0
outro nao se da simplesmente como um objeto psicofisico situado na natureza. Ele €
também um sujeito de experiéncia tanto quanto eu. Como tal, ele me percebe a mim
mesmo como pertencente ao mundo de sua experiéncia. (RICOEUR, 2009, p. 218)

O paradoxo apresentado por Ricoeur, aqui, evoca-nos a seguinte questdo: como
pode um eu, sujeito de experiéncia, isto é, ego transcendental incondicionado, ser, ao
mesmo tempo, um objeto do mundo, constituido noutro ego? Mais ainda: enquanto
constituido, esse outro € uma sintese, um resultado da atividade de minha consciéncia, é
parte do fluxo que me constitui enquanto monada, um de meus “feixes intencionais”.
Portanto, esse outro me pertence. Como posso, entdo, a0 mesmo tempo, pertencer a ele
— uma vez que, enguanto outra monada, seria ele a me constituir? Em suma, a questao
do outro traria consigo, como pressuposto fundamental, uma exigéncia de mutualidade
que iria de encontro as exigéncias idealistas do método (expostas por Ricoeur) — de que
minha ménada, enquanto absoluta, seria somente por si e para si, e ndo por ou para uma
outra ménada. Esse paradoxo nada mais seria sendo um reflexo da exigéncia principal
da questéo do outro: a de constituir o outro enquanto um outro ego, enquanto alteridade.

A esse paradoxo, Ricoeur liga o primeiro nivel ou grau da experiéncia do outro, a
saber, a experiéncia do corpo do outro e de sua semelhanca em relacdo ao meu. O
sentido do meu ego passa do meu corpo, situado no mundo, para o corpo do outro. Ele é
apresentado para mim como outra vida, outro ego, “gragas a uma espécie de analogia
que opera de corpo para corpo, de carne para carne” (Ibid., p. 228). Por analogia, aqui,
ndo devemos entender uma operacdo l6gica ou um tropo linguistico. Ela nos remete a
uma das formas primitivas da génese passiva: a associacdo. Ela é a configuragdo em
forma de par, o come¢o de uma multiplicidade de um conjunto, é uma estrutura

universal que compreende as formas da simultaneidade e da sucessdo (Cf. HUSSERL,

55



1996, p. 137). E por ela que o sentido ego concreto, ou monadico, se ligara a um corpo
situado no mundo, formando um par entre 0 ego € 0 meu corpo. Por identificar o corpo
do outro ao meu, apercebo em seu corpo a mesma paridade, que me presentifica um
outro ego, ausente em meu campo perceptivo (pois ndo pode se apresentar). O sentido
ego se transfere do meu corpo, através do qual me situo no mundo, para o corpo do
outro, percebido ali diante de mim.

Para melhor desenvolver tal problemética, Husserl realiza uma suspensdo no
contexto da propria experiéncia transcendental para obter a esfera de pertenca, ou esfera
do préprio: € a epoché abstrativa. Ela consistird em, do interior do ego transcendental
reduzido, isto é, do contexto apoditico do ponto de partida absoluto do método,
eliminarem-se do campo de investigacdo os resultados constitutivos da intencionalidade
que me apresenta subjetividades estranhas (ou estrangeiras), esse outro ego entdo
presentificado. Delimitar-se-4, com isso, 0 nexo total dessa intencionalidade, atual e
potencial, para obter apenas o que se constitui exclusivamente no ser préprio do ego,
como parte inseparavel, atribuivel ao seu ser prdprio (Cf. Ibid., p.153):

O especificamente meu préprio como ego, meu Ser concreto como
<<monada>> puramente em mim mesmo e para mim mesmo, em mim a esfera
enclausurada do meu préprio, abarca, igual a toda outra, também a
intencionalidade dirigida a algo estranho, s6 que, em um principio, por motivos
metodicos, deve ficar eliminado tematicamente rendimento sintético dela: a
realidade do estranho para mim®. (Ibid., p. 154)

Trata-se de uma espécie de golpe de forca, dird Ricoeur, através do qual sera
repelida a tentagcdo de hispostasiar essa “transcendéncia especial”, a do outro ego. Por
meio da epoché abstrativa, Husserl transformaria o solipsismo (a objecdo do
solipsismo) em argumento. Seria, pois, para atender aos “motivos metodicos” da quarta
meditacdo, que ele recorreria a tal artificio e faria de tudo um acontecimento monadico
(Cf. RICOEUR, 2009, p. 219).

Como entdo entender isso? Tratar-se-ia de um modo de repelir o residuo de
realismo transcendental que a questdo do outro traz para o contexto do método: a
tentacdo de pressupor o outro ego como res congitans? Ou se trataria de uma

reestruturacdo do campo investigativo que redireciona a questdo do outro, da

% Lo especificamente mio propio como ego, mi ser concreto como <<ménada>> puramente en mi mismo
y para mi mismo, en mi la esfera clausurada de lo mio propio, abarca, igual que toda otra, también la
intencionalidad dirigida a algo ajeno, s6lo que, en un principio, por motivos metddicos, debe quedar
eliminado tematicamente el redimiento sintético de ella: la realidad de lo ajeno para mi. (HUSSERL,
1996, p. 154)

56



justificativa da objetividade (universalidade) pela evidéncia da realidade do outro ego
para esclarecer o que significa ter experiéncia do outro?

A interpretacéo de Ricoeur parece nos conduzir aos conflitos da primeira hipotese
(acima). Entretanto, 0 “aparente” paradoxo (em questdo) poderia aparecer, tendo em
vista a segunda hipotese, noutros termos:

Neste ponto, sem embargo, chama nossa atencdo algo notavel: uma cadeia de
evidéncias que, em seu encadeamento, ddo, em troca, a impressdo de paradoxais. O todo
integro de minha vida psiquica — a deste eu “psicofisico” — e, nele, a vida que faz
experiéncia do mundo ndo se veem afetados pelo apagamento do estranho [pela epoché
abstrativa]; assim que tdo pouco se veem afetadas por ele minhas experiéncias reais e
possiveis do outro que eu. Pertence, portanto, a meu ser animico a constituicdo inteira
do mundo que existe para mim, em consequéncia, também sua cisdo nos sistemas
constitutivos que constituem o meu préprio e os gque constituem o estranho a mim. Eu, o
“homem” reduzido (o “eu psicofisico”) estou, pois, constituido como membro do
mundo, junto com o mdltiplo “exterior a mim”; mas eu mesmo, em minha “alma”,
constituo tudo isto e o levo intencionalmente em mim®. (HUSSERL, 1996, p. 159)

Este mesmo paradoxo aparecera, com poucas alteracdes, na Crise, nos 8853 e 54,
como uma dificuldade advinda do método da epoché, na tarefa de construir uma
“ontologia do mundo-da-vida”. Em lugar de o outro ego figurar como uma contraparte,
¢ a humanidade, a “intersubjetividade universal”, que exercera esse papel, assim como

no §61 das MC.

Ora, como antes pontuado, pela epoché abstrativa o campo de investigacdo (o
campo transcendental inteiro de experiéncia) fora dividido em dois estratos: o proprio e
0 estranho. Nesta reducdo de segundo grau, porém, ja ndo serd composto um mundo
objetivo, mas uma natureza primordial, uma natureza exclusivamente minha, propria. A
divisdo nos apresentard a ménada como uma totalidade isolavel, ligando-a ao meu corpo

proprio, ou carne (Leib). Esta se ligara inexoravelmente a este corpo (Kdrper) que

% En este punto, sin embargo, llama nuestra atencién algo notable: una cadena de evidencias que, en su
encadenamiento, dan, en cambio, la impression de paradojas. El todo integro de mi vida psiquica — la de
este yo “psicofisico” — y, en él, la vida que hace experiencia del mundo no se ven afectados por el
apagamiento de lo ajeno [pela epoché abstrativa]; asi que tampoco se ven afectadas por él mis
experiencias reales y posibles de otro que yo. Pertenece, por lo tanto, a mi ser animico la constitucion
entera del mundo que existe para mi y, en consecuencia, también su escision en los sistemas constitutivos
que constituyen lo mio propio y los que constituyen lo ajeno a mi. Yo, el “hombre” reducido (el “yo
psicofisico”) estoy, pues, constituido como miembro del mundo, junto con lo multiple “exterior a mi”;
pero yo mismo, en mi “alma”, constituio todo esto y lo llevo intencionalmente en mi. (HUSSERL, 1996,
p. 159)

57



movimento, pelo qual me exprimo e me situo. Assim, mundo circundante, natureza
primordial, carne e esfera de pertenca serdo todos coextensivos e servirdo de matriz para
o0 sentido outros egos. Por uma apreensdo analdgica, a minha carne servira de polo de
referéncia para todos 0s outros corpos, para todos aqueles por meio dos quais outros
egos se presentificam (Cf. Ibid., p. 223).

E nesse momento que, nas MC, figurara a nogao de alter ego: um sentido “novo”
de ser que transcende (ou, conforme tradugéo francesa, transgresse, isto ¢, “transgride’)
meu ego monadico no que ha de proprio a ele mesmo, constituindo-se como ego, nédo
como eu mesmo ou parte real (reell) de meu proprio ego, mas se refletindo em minha
monada — constitui-se como uma segunda moénada. O alter ego ndo me é dado
propriamente, de forma adequada. Ele seria 0 “alter” na expressao “alter ego”, uma vez
que “ego” aludira ao meu proprio ego, entdo refletido. Ele é o outro, o estranho, e que,
no entanto, se remete a mim, como a um reflexo (Cf. HUSSERL, 1996, p. 154).

A apreensdo ou transferéncia analégica ndo é um tipo de raciocinio, mas o
processo de antecipacdo de sentido proprio da noese — € por meio dela que a consciéncia
doa ou constitui um sentido novo para cada nova intencionalidade. Ela ndo é uma
operacdo especial da constituicdo de sentido que nos presentifica o outro ego. Trata-se
da transferéncia de sentido de um outro objeto ja conhecido para um objeto novo que
entra em nossa consciéncia, de modo que possamos conhecé-lo. E um desvio a partir do
qual o ego, como substrato dos habitus, € recorrido (ou tomado de empréstimo) pela
coisa mesma para participar de sua propria constituicdo de sentido. E assim que o ego
antecipa uma significagdo vazia para servir de modelo de preenchimento e confirmagéo
atual do que ainda repousa para ele desconhecido (Cf. Ibid., p. 172). A transferéncia ou
apreensdo analégica marcara a diferenca mesma entre o perceber e o aperceber na
fenomenologia (respectivamente, entre apresentar-se e presentificar-se). A apercep¢ao,
portanto, € essa antecipacgdo de sentido de um objeto que nos ensina a vé-lo. Em suma, o
sentido do objeto ja conhecido serve de analogon, ou modelo, para o sentido do novo
objeto. E porque tal operacdo (uma etapa importante da constituicdo de sentido) faz da
descoberta do sentido do mundo um processo sempre inacabado, que o idealismo
transcendental resultard numa tarefa infinita.

A evidéncia da realidade do mundo nunca esta concluida. Ha sempre a
antecipacdo — um horizonte infinito do antecipado — na percepcao e, por
conseguinte, 0 mundo existe de tal forma que nunca é garantia da sua propria

existéncia. Pelo contrario, a percepcdo imanente ¢ uma plena posse do seu

58



objecto: o antecipado e o dado sobrepBem-se inteiramente. A evidéncia do
mundo estd, pois, incompleta. A evidéncia da consciéncia, que se encontra
assim fundamentalmente distinta do mundo e que nos revela,
conseqlientemente, uma consciéncia que nao pode deixar de ser transcendental
— é a Unica indubitavel. (LEVINAS, 1997, p. 48)

No caso da percep¢do do outro, no entanto, ndo ha e nem pode haver evidéncia
confirmativa ou intuicdo primaria para garantir que um dado corpo (Kérper) seja uma
carne (Leib), um ego transcendental. Sera necessario que a transferéncia analdgica opere
além dos limites de confirmagdo possivel (que motiva a propria operagao), uma vez que
a carne do outro nunca podera se apresentar (como vimos, a minha carne e a do outro
sdo incompossiveis). E é por essa operacdo exceder os limites de confirmacgéo possivel
que Ricoeur insistird em compreender a presentificacdo da carne do outro como uma
espécie de transgressao da esfera monadica, do originario para o ndo originario. Afinal,
“[...] todas as outras analogias atuam indo de objeto para objeto na mesma esfera de
experiéncia; aqui, a analogia atua indo do ‘proprio’ para ‘o estranho’” (RICOEUR,
2009, p. 230).

A presentificacdo da carne do outro, todavia, € assumida como uma
transcendéncia especial. Diferente da transcendéncia do mundo, para a qual assumimos
um sentido de exterioridade transcendental, de um “estar fora” da consciéncia, que
sempre podera ser posto em davida, por ser sempre mediado por esta. A experiéncia que
nos apresenta o outro ego pareceria supor uma certa mutualidade entre o transcendente e
o transcendental. O que se presentifica para mim ¢ o “ai-para-mim” do outro. O sentido
do mundo, entdo, ndo se constituiria apenas sob o meu olhar, enquanto um “para mim”,
mas perante multiplos olhares, “para-0S-outros”, “para-todos”. A esse tipo de
intencionalidade especial (“ai-para-mim” do outro) Husserl chama de empatia
(Einfiihlung). E por meio dela que constituimos o sentido alter ego.

Entretanto, ndo apercebemos a carne do outro devido a qualquer estrutura fisica
em seu corpo. E mais propriamente por seu comportamento que o fazemos, é a
concordancia do sentido antecipado do comportamento de seu corpo que integrard a
operacdo da apreensdo analdgica como modelo de preenchimento indireto e o diferira
dos outros corpos (ndo carnais) e nos indicara a paridade que presentifica sua carne. Por
isso, Ricoeur dird que a concordancia do comportamento, aqui, ilustra bem a teoria dos

signos apresentada na | Investigacao logica, e compreendera a relagédo entre o corpo e a

59



carne do outro nos termos da relacdo entre um signo e seu sentido. O comportamento
concordante, assim, serd inscrito na categoria de signos indicativos, de indice: “[é] o
indice de uma vida estranha; indica o vivido do outro pelo seu encadeamento
harmonioso e da assim uma ‘acessibilidade confirmavel’ aquilo que ¢ ‘originariamente
acessivel’” (lbid., p. 232). Essa interpretacdo, parece-nos, possibilitara ao filosofo
francés a superagao dialética da fenomenologia pela “teoria do texto”.

Todavia, segundo Ricoeur, no que diz respeito ao tratamento do tema da
alteridade pela fenomenologia, toda a severidade da questdo do outro deverd ser
resolvida pela analise dessa transcendéncia especial que caracteriza a empatia, e
comportara todo o peso do tema, entdo incidente sobre a alteridade do outro ego. Pois
seria essa exterioridade do olhar do outro para mim que drenaria 0 mundo para fora de
mim, retirando-me sua posse exclusiva: para atender, finalmente, a exigéncia de
universalidade. Ora, nesse sentido, a apreensdo analogica exercera um papel
fundamental na empatia, pois ela atestard, mesmo que indiretamente, que esse outro em
meu campo perceptivo deve ser também um ego semelhante a mim.

A epoché abstrativa, por sua vez, que, nas MC, parece estrear apenas na quinta
meditacdo, e inaugurar uma nova etapa do pensamento de Husserl, segundo Ricoeur, ja
operava implicitamente na terceira meditagcdo, no tratamento transcendental da
evidéncia. Isso indicaria que a teoria da evidéncia, na obra, j& possuia um carater
solipsista, uma vez que ndo ha alteridade primitiva na evidéncia dada s6 para mim — o
que, caso contrario, deveria ser inerente a prépria nocdo de passividade. Ora, pelos
pressupostos do idealismo transcendental, a evidéncia ndo poderia, ou mesmo nao
precisaria, fazer-nos sair de n6és mesmos. E “[na] soliddo — ndo social, mas
transcendental — do meu ego, o outro que ndo é ainda alter ego, mas altera res, uma
‘coisa’, [seria] uma taga instantanea de minha propria vida” (RICOEUR, 2009, p. 204).
Seria, entdo, a epoché abstrativa uma redundancia da reducdo transcendental, um
excesso (ou golpe de forca) do método plantado para dissimular a aparéncia entdo
dominante de subjetivismo transcendental ou mesmo de solipsismo da fenomenologia
transcendental? Por isso, insistira Ricoeur, contra 0 modo como ele mesmo interpretara
a empatia, que ela ndo poderéa ser tratada como algo supérfluo: como uma simples teoria
da expressao e do signo (Cf. RICOEUR, 2009, p. 232).

Em concordancia com essa reivindicacdo, dird Lévinas que, para tratar
devidamente a questéo do outro (sem o paradoxo apresentado nesta se¢do), seria preciso

deixar entrever uma relacdo com o outro que ndo se traduzisse, nem como ‘“uma
¢ q )

60



limitag¢do intoleravel do pensante”, nem como “uma simples absor¢ao desse outro por
um eu”, sob a forma de contetido l6gico. Desse modo se poria fim a identificacdo do
pensamento com uma relagdo sujeito-objeto, ao pressuposto de que o pensamento €, por
esséncia, objetificante. “Com efeito, quando toda a Sinngebung era obra de um eu
soberano, 0 outro ndo podia deixar de ser neutralizado por uma representacdo”
(LEVINAS, 1997, p. 164).

2. Segundo paradoxo

Do ponto de vista da critica de Ricoeur, o primeiro paradoxo permanece sem
solucdo devido as dificuldades geradas pelo idealismo. Pela exigéncia de a anlise partir
de um solo absoluto, o campo transcendental, seguir-se-ia que a constituicdo da relacdo
social ndo poderia ser sendo um sentido da propria ménada — a constituicdo do sentido
da presenca de outro ego para mim e de minha presenca para 0 outro ego, entdo
implicada. Em suma: “Husserl mostra como se constitui a intersubjectividade a partir do
solipsismo da moénada” (LEVINAS, 1997, p. 61). Ora, o proprio solo apoditico de
analise ndo teria permitido a Husserl compreender o commercium humano — a partir do
qual a mutualidade seria concebivel. A constituicdo do sentido de objetivo, da
objetividade, do que é universalmente valido bem como as condi¢cdes de validade
universal, esgotar-se-iam, pois, no apriorismo egoldgico da fenomenologia
transcendental.

A autoexposicdo <<fenomenoldgica>> que se leva a cabo em meu ego, a
de todas as suas constituicdes e a de todos 0s objetos existentes para ele, tem
tomado por necessidade a forma metddica de uma autoexposicao aprioristica, de
uma autoexposicdo que insere os factas no correspondente universo de
possibilidades puras (eidéticas). Esta exposicdo s6 concerne, pois, a meu ego
fatico como este € uma das possibilidades puras que podem obter-se dele
pensando-0 (fingindo-o) livremente modificando: vale, por onde, enquanto
eidética, para o universo destas minhas possibilidades enquanto ego em geral,
de minhas possibilidades de ser de outro modo qualquer; por conseguinte,
também para toda possivel intersubjetividade referida em correlativa

modificagdo a estas minhas possibilidades, e por sua vez para todo mundo

61



concebivel como intersubjetividade constituido nela®. (HUSSERL, 1996, p.
142)

Nesse sentido, o paradoxo da secdo anterior poderia ser resumido da seguinte
maneira: como um “solipsismo que nao nega a existéncia de outrem, mas descreve uma
existéncia que, em principio, pode considerar-se como se existisse sozinha” (LEVINAS,
1997, p. 61). Ele decorreria, assim, das implicacbes que acompanharam a questdo do
outro, trazidas pela propria filosofia transcendental — como a conciliacdo da
exterioridade do outro com a interioridade unilateral do eu. O segundo paradoxo, para
Ricoeur, parecerd decorrer, entretanto, dos proprios motivos idealistas da
fenomenologia husserliana, que, para cumprir a exigéncia de universalidade, tratara a
egologia em termos de monadologia.

Segundo paradoxo: o mundo ndo é somente um quadro privado, mas um bem
comum. Mas esse ponto ndo é facil de se compreender, porque ha de um lado o
“fendmeno mundo” para cada um, e do outro lado o fenomeno mundo oposto
(gegenuber) a todos os sujeitos de experiéncia e a todos os seus “fendmenos mundos”.
O sentido daquilo que denominamos a objetividade do mundo entra em jogo em cima
deste segundo paradoxo. (RICOEUR, 2009, p. 218)

Enquanto outro ego, o outro constitui um mundo préprio, no qual eu sou apenas
um corpo entre 0s corpos. A questdo do outro fora inicialmente posta a partir de um
abismo intransponivel entre a minha esfera de experiéncia e a do outro, a esfera do
estranho. O estranho, enquanto tal, serd para mim sempre o estranho, aquele ou aquilo
que escapa as possibilidades de preenchimento, que nunca se apresenta realmente.
Nesse sentido, poderiamos pensar que, em termos absolutos, ha tantos mundos proprios
quantos sdo o0s sujeitos que se presentificam, ndo apenas em minha esfera de
experiéncia, como no ambito de sentido da propria humanidade. E esses mundos
préprios, enquanto monadicos, seriam, para cada ego concreto, a condi¢do de validade

absoluta. Seria, entretanto, um contrassenso conceber uma tal multiplicidade de

% La autoexposicion <<fenomenolégica>> que se lleva a cabo en mi ego, la de todas sus constituciones y
la de todos los objetos existentes para él, ha tomado por necesidad la forma metodica de una
autoexposicién aprioristica, de una autoexposicion que inserta los factas en el correspondiente universo
de posibilidades puras (eidéticas). Esta exposicién sélo concierne, pues, a mi ego factico en tanto éste es
una de las posibilidades puras que pueden obtenerse de él pensandolo (fingiéndolo) libremente
modificando: vale, por ende, en cuando eidética, para el universo de estas mis posibilidades en cuanto ego
en general, de mis posibilidades de ser de otro modo qualquiera; por consiguiente, también para toda
posible intersubjetividad referida en correlativa modificacion a estas mis posibilidades, y a su vez para
todo mundo concebible como intersubjetividad constituido en ella. (HUSSERL, 1996, p. 142)

62



mundos. A objetividade do mundo (a ideia de que vivemos no mesmo mundo) nos faz
supor que haveria, em algum grau, uma identidade entre as esferas de experiéncia de
modo a garantir, sem redundar em relativismo, um critério de validade comum — eis o
enigma do paradoxo.

O primeiro passo de Husserl, segundo Ricoeur, serd fazer do meu mundo um
epifendmeno, um aspecto do mundo, seu correlato. A concordancia do comportamento
do outro, que me certificaria, pela “visada analogizante”, a presenca de outro ego diante
de mim, ja ndo servira para preencher essa antecipacdo paradoxal que é o mundo
préprio do outro. Sera tarefa, entdo, da imaginagdo “ilustrar”, “presentificar”, o nexo
essencial da esfera de pertenca do outro, de sua carne, que constitui 0 aspecto estranho
do mundo, o mundo do outro, que se confirmara por uma espécie de preenchimento
secundario da propria imaginacgédo (Cf. RICOEUR, 2009, p. 234).

A constituicdo da objetividade herdaria, entdo, da experiéncia sensivel que deveria
ultrapassar, todo o seu estilo e a “propria dimensao da sua arquitetura”. Ela se resolvera
concomitantemente a constituicdo do préprio espaco. A sensibilidade, nesse sentido, ja
ndo seria 0 que registra o fato, um acontecimento do mundo, mas, pelo seu poder de
constituir o mundo circundante que produz para si, um lugar para “as mais notaveis
obras do espirito” e de onde elas ja ndo se poderdo se evadir (Cf. LEVINAS, 1997, p.
144). Pela reversibilidade entre 0 mundo possivel (mundo do outro), preenchido pela
imaginacdo, e o mundo circundante, preenchido pela percep¢do, que devera, pois,
constituir-se a objetividade do mundo e dissipar o fantasma de um mundo em si, trazido
pelo presente paradoxo.

Assim como [pela epoché abstrativa] mantivemos fora de consideragdo
o0s rendimentos intencionais da empatia, da experiéncia do outro, temos uma
natureza e uma corporalidade que se constituem, é certo, como unidade objetiva
espacial e transcendente frente a corrente de vivéncias, mas como mera
multiplicidade de objetos de experiéncia possivel; sendo aqui esta experiéncia
minha prépria vida, e o experimentado nela, nada mais que uma unidade

sintética que é inseparavel desta vida e de suas potencialidades®. (HUSSERL,
1996, p.166)

% Asi como mantenemos fuera de la consideracién los rendimientos intencionales de la <<endopatia>>,
de la experiencia del otro, tenemos una naturaleza y una corporalidad que se constituye, es cierto,
como unidad objetiva espacial y trascendente frente a la corriente de vivencias, pero como mera
multiplicidad de objetos de experiencia posible; siendo aqui esta experiencia puramente mi propia vida, y
lo experimentado en ella, nada mas que una unidad sintética que es inseparable de esta vida y sus
potencialidades. (HUSSERL, 1996, p.166)

63



Nesse sentido, seguindo a orientacdo de Ricoeur, 0 jogo de espelhos da reflexao
do outro em mim tera que ser possivel, ndo porque o outro ego tem uma carne, um
mundo préprio que se espelha no meu, mas porque eu mesmo me percebo nesse mundo
préprio que constitui como um corpo no espacgo, entre 0S COrpos, COMO uma coisa entre
as coisas. Devera ocorrer, portanto, por uma reciprocidade a priori dos pontos de vista,

essa “equalizagdo objetivante” que fara de mim um outro entre os outros.

Para Ricoeur, a reciprocidade entre mim e o outro tera por efeito atestar que s6 ha
outros, tornando possivel uma comunidade de homens reais, a partir da qual se
constituiria um sentido de objetividade fundada no meu encontro com o outro e néo
estritamente na constitui¢do do sentido do outro para mim: “se é verdade que um sé é eu
e 0 outro um outro, impde-se explicar essa equalizacdo mediante a qual me torno um
outro para 0s outros, um outro entre os outros. E uma equalizagdo no sentido em que a
reciprocidade abole o privilégio do eu s6” (RICOEUR, 2009, p. 243).

Seria, pois, a reciprocidade a priori entre 0s pontos de vista que constituiria o
préprio espaco objetivo, a partir da qual o mundo circundante e os mundos possiveis
poderiam manter um correlato comum. A equalizacdo, entdo, desceria ao nivel da
propria constituicdo de sentido, para cumprir-lhe a exigéncia de universalidade. Nesse
sentido, se ja era compreensivel a sintese de identidade nos termos de um objeto que se
mantinha o mesmo em uma pluralidade de vividos, de diferentes tipos, e em uma
variedade de aspectos passados (recolecionados), presentes e futuros (antecipados).
Agora, nossa compreensao da sintese se ampliara e passara a incluir o ponto de vista do
outro como um ponto de vista possivel para mim. Esse objeto percebido “l4 adiante” por
mim sera percebido “aqui” pelo outro, da mesma forma que, se eu estivesse “la
adiante”, no lugar do outro, perceberia 0 mesmo objeto “aqui”. E essa reciprocidade
também valera para o outro. Mais ainda: o corpo do outro percebido “la adiante” por
mim seria o vivido “aqui” pelo outro, sua propria carne, da mesma forma que eu,
enquanto um percebido “la adiante” para o outro, viveria meu proprio corpo aqui (Cf.
HUSSERL, 1996, p. 189). E esta solugdo, em lugar de dissolver o paradoxo, nos
aprofundaria ainda mais nele:

Vé-se 0 paradoxo: por um lado, deve-se dizer que ¢é “puramente em mim,
ego meditante”, que se constitui o sentido do outro, do homem psicofisico,
portanto também de mim enquanto sou um outro entre os outros. E isto contra

toda hipostase da sociedade como um ser absoluto. Por outro lado, € legitimo

64



professar um realismo da reciprocidade que, no limite, faz de mim um homem
entre os outros seres humanos. (RICOEUR, 2009, p. 243)

Se até entdo o mundo transcendente se distinguia do ego transcendental, pela
dependéncia daquele em relacdo a este (Cf. HUSSERL, 2010, p. 9), agora o sentido da
transcendéncia do mundo dard lugar ao outro no sistema das certezas universais.
Transcendente sera também aquilo que depende do outro ego. Nesse sentido, mundo
transcendente e mundo objetivo serdo coextensivos e correlatos do mundo primordial. A
divisdo do campo transcendental operada pela epoché abstrativa, entre a esfera do
préprio e a esfera do estranho, ecoard, entdo, em divisdes como o subjetivo e o objetivo,
interior e exterior, concreto e eideticamente puro, etc. A transcendéncia do mundo,
entdo, j& ndo marcaria a opacidade do para si, a inacessibilidade do “fora da”
consciéncia, mas, pela simetria mesma entre ego-polo e outro-ego-polo, marcara a sua
transparéncia mesma como um sistema de possibilidades (de mundos possiveis). Ou
como atestara Ricoeur:

Comegamos com o cogito que respondia & idéia de ciéncia universal e que
poderia ter sido somente um sujeito epistemoldgico. A IV e a V Meditagbes nos
forcaram a referir a origem de todo sentido a uma subjetividade singular e a uma
intersubjetividade monadica: egologia e monadologia sdo de ora em diante o lugar de
todo sentido possivel. (RICOEUR, 2009, p. 248)

Para ele, sera a monadologia a conciliadora entre o idealismo e a
intersubjetividade em Husserl. Ora, a ménada para Leibniz, ao mesmo tempo em que é
uma substancia, € um aspecto finito, uma individuacdo, ou mesmo uma perceptiva
finita, da Cidade de Deus (que é infinita), onde habitam infinitas mo6nadas. Na
monadologia de Husserl, entretanto, ndo seria de cima que as monadas se
harmonizariam, como a harmonizag¢do divina em Leibniz — em que as monadas sdo
orquestradas e regidas por Deus. As mdnadas se harmonizariam lateralmente. 1sso ndo
significard que elas influiriam umas sobre as outras, afinal sdo ménadas. Seria, pois,
pela constituicdo de um tempo objetivo, numa comunidade temporal formada entre as
monadas, que a sincronia se operaria. Por uma identidade mutua, equalizada, entre seus
sistemas de constituicdo proprios, entdo, se constituiria uma Natureza comum, cuja
harmonia ndo seria causada, mas constatada nos comportamentos concordantes que
presentificam os outros para n6s. A minha carne seria, por isso, compreendida como
uma parte da Natureza comum, ela seria a Natureza que me pertence a0 mesmo tempo

em que um aspecto, uma perspectiva particular, da Natureza mesma. O sentido de

65



intersubjetividade, entdo, ganha um novo contorno e passa a conotar a participacao
sincronica de outro ego comigo nesta Natureza mesma. Em suma, eu e o outro
partilhariamos de uma Natureza comum, como os lados partilham de um mesmo cubo.
Para Ricoeur, serd a constituicdo intermonadica que justificard o mundo da
experiéncia objetiva. A relacdo intermonadica comportaria uma estrutura que resistia ao
nosso arbitrio, sendo dela, pois, a procedéncia da necessidade na ordem objetiva.
Entretanto, s6 podera haver sistema, aqui, “caso se possa passar da multiplicidade

infinita das monadas a unicidade do mundo monadico” (Ibid., p. 251).

3. Terceiro paradoxo

Resta, todavia, segundo Ricoeur, um obstaculo entre a unidade do mundo
monadico e a multiplicidade infinita das ménadas. Ora, Husserl define a ménada como
a concrecdo plena de um ego que ndo € somente polo idéntico dos objetos, como
também e, sobretudo, substrato das habitualidades, do habitus (Cf. HUSSERL, 1996, p.
122). Sera, pois, a analise do habitus (fenomenologia genética) que rompera essa
simetria entre as propriedades dos objetos do mundo (mundo objetivo) e as
propriedades do ego concreto. Com efeito, ela nos permitira descobrir a histéria
sedimentar do pensamento, depositada nas coisas constituidas.

Cada novo sentido constituido no ego, advém de uma antecipacdo, uma
significacdo vazia a ser preenchida, e esta sera tomada de empréstimo do sentido de um
outro objeto ja conhecido. Se o preenchimento confirmar a antecipagdo, para esse novo
objeto, o sentido antecipado e preenchido, isto €, confirmado, tornar-se-& uma
propriedade permanente nova desse ego. O ato passara, mas o0 ego, eu, Sou € permaneco
um eu que se decidiu desta ou daquela maneira (Cf. Ibid., p. 121). Nesse sentido, a
analise do habitus me apresenta um mundo que é “meu” por familiaridade. E pelo
contato habitual que ele “entra” em minha esfera de pertenga (Cf. RICOEUR, 2009, p.
206).

Por isso, a analise do habitus revelaria que entre 0 meu mundo primordial € 0 do
outro ndo é possivel transparéncia. E bastaria ampliar o0 ambito da anélise e considerar
as comunidades como personalidades de ordem superior, constituintes de mundos
culturais (Cf. HUSSERL, 1996, p. 199), para que tenhamos o contexto — das diferencas

pessoais e culturais — em que o terceiro paradoxo se inscrevera:

66



Terceiro paradoxo: a experiéncia de outrem se liga a constituicdo de objetos de
um aspecto novo: os objetos culturais — livros, instrumentos e ferramentas, obras de
todo o tipo — que remetem expressamente a uma constituicdo ativa pelos sujeitos
estranhos. Esses objetos culturais estdo “diante de cada um”, mais precisamente para
cada membro de uma comunidade cultural particular. (RICOEUR, 2009, p. 218)

Ricoeur parece extrair este paradoxo de uma mencao feita por Husserl no final do
843, das MC, em que desenvolvia 0 modo de apresentacdo onto-noematico do outro.
Tratar-se-ia mesmo de uma extensdo da abrangéncia da questdo do outro, entdo
incluindo em seu bojo objetos determinados por “predicados espirituais” que
remeteriam a outros sujeitos, de culturas diferentes. Nos 8855, 56 e 58, Husserl
desenvolvera o tema das comunidades intermonadicas (intersubjetivas) ideias e culturais
sem, no entanto, desenvolvé-la segundo qualquer paradoxo. Mais ainda: dira ele que a
analise da ineréncia ao mundo desse género de predicados, 0s “predicados espirituais”,
que pela génese temporal tem sua fonte no “agir” e no “sofrer” do outro homem, é
desnecesséria, posto que sua origem para cada subjetividade ja seja parte do mundo,
pois pressupde uma comunidade humana que exista (HUSSERL, 1996, p. 199).

Ora, tendo em vista andlises introduzidas nas primeiras quatro meditacoes,
tinhamos a ideia do mundo como um guia transcendental da egologia, no
desenvolvimento de uma fenomenologia universal sob a forma de uma autoexposicéo
do ego (quarta meditacdo, 841). Ela (a ideia do mundo) € o que entdo nos assegura que
a subjetividade transcendental ndo é um caos de vividos intencionais € 0 que
possibilitaria (segundo a andlise de Ricoeur) a equiparacdo entre mim e o outro. Isso
parece afim com a noc¢do de individuacdo que determinard a interpretacdo do filésofo
francés de ego monéadico. Segundo ele, por ser uma egologia, uma eidética, a analise da
ideia do mundo deve ser precedida pela reducdo eidética desse ego monadico. Resultara,
pois dessa reducdo, ndo uma “fungdo eu” em geral, perdida no interior da consciéncia,
ou mesmo o poder de dizer “eu”, mas uma épura do meu eu, de meu ego cogito,
alcancada pelas variacGes imaginativas sobre a minha propria vida, sobre as variagdes
circunstanciais da minha existéncia de fato (Cf. RICOEUR, 2009, p. 187).

E essa reducdo ao eidos ego que permitira a analise ligar a egologia a
monadologia. O eidos ego, por ndo ser uma generalizacdo do ego cogito, mas “o homem
meu semelhante”, passaria a atender bem ao requesito de simetria entre mim e o outro, e
a reversibilidade entre nossos pontos de vista, sem para tanto ter que se referir a

qualquer comunidade real ou cultural de homens ou aos “predicados espirituais” em

67



questdo. Entretanto, Husserl se veria obrigado a assumir que o eidos do ego € unico, a
assumi-lo como a esséncia que “ilustra” as varia¢cdes da minha propria existéncia, como
“ai-para-mim” do outro, num estilo geral que expressaria 0 proprio movimento que
presentifica o outro para mim: “se eu fosse outro”. “Neste sentido a eidética, por ndo
recorrer a similitude da primeira e da segunda pessoas, [faria] as suas variacdes no plano
solipsista” (Ibid., p. 208).

Seguindo o sentido do argumento, a segunda pessoa, ao tu, seria reputada uma
variacdo de mim mesmo, de minha possivel situacdo concreta, a0 mesmo tempo em que
seria um olhar (dessa segunda pessoa) sobre 0 mundo que revelaria 0 que para mim se
manteria ainda desconhecido. E quanto a assimetria da personalidade desse tu?

Segundo Ricoeur, para suprimir o obstaculo da assimetria entre meu habitus e o
do outro, e reestabelecer a reciprocidade dos outros, na analise, Husserl naturaliza a
carne do outro e a concebe como psyché. A nocdo de carne que, enquanto ego
monédico, expressava o fluxo heraclitiano da consciéncia, resultara agora cristalizada.
Assim, pela apreensdo analdgica, os homens aparecem uns para 0s outros de maneira
intrapsiquica (innerpsychisch), em sistemas potenciais de intencionalidade que, agora,
enquanto vivido-psiquico, sao constituidos como ja existindo de maneira mundana. “Eu
me vejo no mundo como uma psyché entre as psychés, psyché que se iguala as outras
psychés separada delas, ligada a elas” (Ibid., p. 244).

Todavia, reivindica Ricoeur, conceber o ego monadico como o substrato do
habitus, como pessoa, implicara também conceber que ele se particulariza em sua
propria histéria e na histéria de sua cultura. Por ele, constituimos um mundo por
familiaridade e a n6s mesmos habitando nele, como um outro entre os outros, participes
de uma comunidade, de uma cultura. Ele nos aloca como coautores de uma obra, como
intérpretes de um didlogo anterior a nds e que nao se extinguird em nosso perecer. Ele
nos aloca in medias res, nunca no inicio ou no final, como exige o idealismo (Cf.
RICOEUR, 1975, p. 91).

O “sistema monadico” ndo €, portanto, sendo uma estrutura de acolhida para
problemas ético-religiosos: o solo sobre o qual “deve (muss) ser posta toda questéo
suscetivel de ter um sentido possivel para nds”. Assim, 0 Unico sistema que a
fenomenologia pode conceber é sempre um sistema de compossibilidades, isto é,
finalmente de possibilidades. Tal sistema deixa em aberto todas as questdes ultimas. E,

precisamente, apenas um sistema de “sentido possivel para nos”. (Id., 2009, p. 252)

68



Entretanto, segundo Lévinas, ao conceber o sujeito como ménada, findamos por
negar a existéncia do irracional. Existir, assim, é ter sentido. Por isso, dira, o idealismo
de Husserl ndo consistird em dizer que o0 mundo da percepcao se reduz as vivéncias da
consciéncia, a meros conteudos psicologicos, mas em definir o sujeito enquanto origem,
enquanto lugar onde cada coisa responde por si mesma. Ao cristalizar a carne do outro,
Husserl reestabelece a autossuficiéncia do Unico sujeito absoluto de direito: 0 meu ego
transcendental. Nesse sentido, 0 sujeito € absoluto, ndo na medida em que seja
indubitavel, “mas ¢ indubitavel porque responde sempre por si mesmo € a si mesmo”

(LEVINAS, 1997, p. 61).

69



CAPITULO 5: OBJECAO DO SOLIPSISMO

Husserl inicia a quinta meditacdo sob o titulo “determinacdo do dominio
transcendental como ‘intersubjetividade monadolédgica’”. Todavia, ele a inicia com o
duplo proposito de expor o “problema da experiéncia do outro” e objetar o solipsismo,
como se reconhecesse neste uma tendéncia da propria filosofia transcendental ou uma
interpretacdo possivel: daf reconhecé-lo como uma objecdo**?

Para Ricoeur, como vimos, Husserl se opora a uma tendéncia da propria
fenomenologia, decorrente do idealismo exposto nas quatro primeiras meditacfes — para
que o sentido do mundo ndo é mais do que a autoexplicitacdo do ego, “a exegese de sua
vida concreta”. Toda alteridade seria absorvida pelo ego. Nesse sentido, a experiéncia
do outro sera um problema, pois seu sentido sé podera nascer em (in) e a partir de (aus)
mim, incorporado a vida intencional do ego concreto (Cf. Ibid., p. 217). E isso faria do
solipsismo uma aporia interna, que minaria a fenomenologia por dentro, um caminho
sem saida, tracado pelo préprio filésofo e de que ele, agora (na quinta meditacdo),
tentaria escapar.

Seria, porém, referindo-se a um problema proprio das meditaces anteriores que
Husserl tratara a experiéncia do outro como um problema? Note-se que € atingida por
esse problema, parece-nos, ndo apenas a fenomenologia transcendental em sua
pretensdo de ser reputada uma Filosofia Transcendental, mas qualquer filosofia que
pretenda tal reputacdo — como a de Descartes, a quem se refere, a0 mesmo tempo, como
“descobridor” da subjetividade transcendental e “pai” do realismo transcendental, e a
quem dedicou o titulo “Meditacdes cartesianas”. “Filosofia Transcendental, pode ser
dito, foi originada em Descartes” ** (HUSSERL, 2011, p. 241), reafirmara Husserl
noutro lugar. E & tendéncia pregnante em uma tradicdo (da Filosofia Transcendental),
iniciada em Descartes, que Husserl se opbe com a quinta meditacdo. Mais ainda: o
solipsismo s0 parecerd uma tendéncia da propria fenomenologia para uma leitura que se
inicie supondo nela uma filosofia cartesiana. Por isso, para a leitura das MC, esse nos

parece um ponto de partida alternativo: ndo se trataria, pois, de uma reafirmacdo do

* E preciso notar que é em oposigdo a “objecdo” que as “nossas novas meditagdes” serdo erigidas. O
solipsismo, entdo, parece figurar como um possivel descaminho interpretativo a ser combatido, um mal-
entendido antecipado.

* Transcendental Philosophy may be said to have originated in Descartes (HUSSERL, 2011, p. 241)

70



casamento da fenomenologia a filosofia cartesiana*’, mas do inicio (ou de mais um
capitulo) de seu lento divorcio com esta.

Parece-nos claro que Ricoeur, em sua interpretacéo, I1é a fenomenologia como um
neocartesianismo declarado (em seu titulo), chegando a indicar, nas MC, um
paralelismo entre a questdo da intersubjetividade e a questdo da ideia de infinito tratada
por Descartes em sua terceira meditacdo (em Meditacdes sobre Filosofia Primeira):

Assim como foi possivel censurar Descartes por fundar toda verdade sobre a
verdade divina e esta sobre a evidéncia da idéia de infinito, pode-se também perguntar
se Husserl foi bem-sucedido em recolocar “na” intersubjetividade o €go originario “no”
gual o alter-ego se constitui. Mas se ha uma saida no cartesianismo, porque a estrutura
como dois focos dessa filosofia é primitiva, serd possivel perguntar se Husserl, que nao
professa nenhuma polaridade original do ego e do ser, teve sucesso em tentar explicar a
alteridade “do outro” e a alteridade de toda a natureza que o outro drena e recentra em

torno de “si mesmo”. (RICOEUR, 2009, p. 178)

1. O “problema transcendental”

Grosso modo, podemos dizer que o solipsismo é a visdo segundo a qual um
sujeito s6 pode ter acesso aos conteldos de sua propria consciéncia, vivendo em
isolamento de quaisquer outras coisas ou sujeitos que existam fora desta. Husserl
explicitamente rejeita a visdo de que sua filosofia seja solipsista. Para ele, o sujeito, em
virtude da intencionalidade, constitui objetos ndo realmente (reell) contidos na
consciéncia e, em virtude da empatia, com outros sujeitos (Cf. DRUMMOND, 2007, p.
193). Entretanto, pelas criticas até entdo apresentadas, parece que a nogdo de
intencionalidade, chave para a rejeicdo do solipsismo (uma vez que a empatia é, ela
mesma, uma intencionalidade), perdera seu sentido original de carater de uma
consciéncia que tem seu sentido além de si mesma, para se resumir a um movimento de
retracdo que tem inicio na reflexdo, a um encaracolar-se do ego entorno de si mesmo
numa egologia monadica sem fim, numa deriva solipsista (interpretacéo de Ricoeur).

Na tradicdo filoséfica, o solipsismo tem sido associado ao idealismo subjetivo
epistemoldgico, uma radicalizacdo do subjetivismo, segundo o qual todos os objetos

(objetos de conhecimento) se reduzem a meros contetudos de consciéncia. N&o raro, as

*2 |ss0 tendo em vista seu titulo e o lugar comum de interpretar a fenomenologia como um
neocartesianismo

71



filosofias que adotam esse tipo de idealismo findam redundando numa forma de
idealismo metafisico, que nega peremptoriamente a existéncia (existéncia independente)
do mundo externo. Em suma, o solipsismo pode ser compreendido como um
subjetivismo radical, seja ele epistemoldgico, seja ele metafisico, por reduzir todo
existente a consciéncia préopria, a um eu transcendentalmente solitario (solus ipse), que
doravante é o meu proprio (Cf. MORA, 2001, p. 2732).

Em um dos rascunhos escritos para o artigo da Enciclopédia Briténica (o
Rascunho B), Husserl dird que a questao da inclusdo-de-tudo na consciéncia pertence ao
sentido do que ele entdo designard como “o problema transcendental”:

Toda e qualquer entidade, 0 mundo todo de que falamos diretamente e que é o
campo constante (pré-dado como autoevidentemente real) de todas as nossas atividades
préticas e teoréticas — tudo isso de repente se torna ininteligivel. Todo sentido que ele
tem para nos, se incondicionalmente universal ou aplicavel a individuos caso a caso, &,
como no6s logo veremos, um sentido que ocorre na imanéncia de nossa propria
percepcdo, representacdo, pensamento, valoragdo (e assim por diante) vive e que toma
forma numa génese subjetiva; toda aceitacdo de ser é realizada em ndés mesmos, toda
evidéncia experimental ou teorética fundando esta aceitagdo estd ativa em nds e
habitualmente nos motiva para diante®. (HUSSERL, 2011, p. 169)

O “problema transcendental” se define, pois, pelo retrocesso necessario ao “ego
filosofante”, e é com ele que a subjetividade transcendental é descoberta. E por esse
retrocesso mesmo que se caracteriza a epoché cartesiana. Ele é a ocasido de o ego
encontrar a si mesmo como “o Unico ente apoditicamente certo”. Segundo Husserl, é o
“problema transcendental” que levara Descartes, em sua busca por um ponto
arquimédico, a por a existéncia do mundo fora de vigéncia, como ndo garantida frente a
possibilidade da duvida e a possibilidade de seu ndo ser. Logo, “este ego realiza, antes
de mais, um filosofar seriamente solipsista” (Ibid., p. 2).

Apesar de, na época das Conferéncias de Paris, Husserl ja ndo se identificar com

o conteido das Meditacdes de Descartes*, para Ricoeur, o estabelecimento de um solo

* Each and every entity, the whole world that we talk about straightforwardly and that is the constant
field (pre-given as self-evidently real) of all our theoretical and practical activities -- all of that suddenly
becomes unintelligible. Every sense it has for us, whether unconditionally universal or applicable case by
case to individuals, is, as we then see, a meaning that occurs in the immanence of our own perceiving,
representing, thinking, evaluating (and so on) lives and that takes shape in subjective genesis; every
acceptance of being is carried out within ourselves, all experiential or theoretical evidence grounding that
acceptance is active within us and habitually motivates us onward (HUSSERL, 2011, p. 169)

* Se atendermos ao conteido das meditacdes, hoje para nés tdo estranho, bem depressa se leva a cabo
um retrocesso ao ego filosofante num segundo e mais profundo sentido. (HUSSERL, 2010, p. 2, GRIFO
NOSSO)

72



seguro que sirva de ponto de partida absoluto, para assentar toda a fundamentacdo do
conhecimento e lhe garantir a apoditicidade, ensaiado no inicio das MC, apenas afunda
a fenomenologia ainda mais nesse solipsismo epistemoldgico atribuido por Husserl a
Descartes — e que, entdo, € um problema para a fenomenologia. Seria, pois, para
Ricoeur, essa certeza do carater primeiro do ego cogito, sem a qual seria impossivel um
solo seguro, mantida pela hipotese do ndo ser do mundo, fazendo de sua presenca
sempre anterior uma iluséo (Cf. RICOEUR, 2009, p. 181).

Ora, 0 que Husserl nos deixa claro, entretanto, é que a objecéo solipsista € uma
decorréncia ndo da fenomenologia, mas da heranca cartesiana da filosofia
transcendental. A quinta meditacdo, assim, teria sido erigida contra essa heranca
mesma. A possibilidade do ndo ser do mundo e o “aparente” solipsismo epistemoldgico
com ela relacionado séo tratados por Husserl como questdes cartesianas, pertences ao
conjunto dos “problemas transcendentais do mundo objetivo” ** (HUSSERL, 1996, p.
149). Note-se que ndo é a existéncia do mundo — desse mundo de que temos a
experiéncia continua, sempre e inquestionavelmente diante dos olhos — que o preocupa.
N&o interessa as MC prova-la. Assumir essa questdo seria ja se inscrever no realismo
transcendental. O que interessa a Husserl é se a evidéncia da existéncia do mundo, se
sua prova, ndo obstante o carater Obvio dele, é realmente apoditica e, sobretudo,
universal.

O “problema transcendental”, da apoditicidade da evidéncia do mundo, aplicar-se-
4 em cada uma das determinagdes do pressuposto do mundo, inclusive as determinacdes
ingenuamente aceitas de sua transcendéncia e independéncia: de que o mundo e tudo o
que lhe pertence ¢ “em si mesmo” e “por si mesmo” tal como ¢, independente de
qualquer sujeito para quem ele seja dado (Cf. Id., 2011, p. 169). A possibilidade da ndo
existéncia do mundo, para Descartes, € apresentada como uma etapa de uma série de
hipoteses que visam o estabelecimento de pontos arquimédicos, isto €, das primeiras
premissas que, por serem claras, distintas, indubitaveis e sempre verdadeiras, garantirdo
a construcdo de uma base sélida para todo o saber. A etapa em questdo, expressa no 8§12
de suas Meditacdes, € a do génio enganador:

Suporei, portanto, que hd ndo um Deus 6timo, fonte soberana da verdade, mas
algum génio maligno e, a0 mesmo tempo, sumamente poderoso e manhoso, que pde

toda a sua indUstria em que me engane: pensarei que o céu, o ar, a terra, as cores, as

figuras, os sons e todas as coisas externas nada mais sdo do que ludibrios dos sonhos,

#*1...] problemas trascendentales del mundo objetivo (HUSSERL, 1996, p. 149)
73



ciladas que ele me estende & minha credulidade. Pensarei que sou eu mesmo desprovido
de maos, de olhos, de carne, de sangue, de sentido algum, mas tenho a falsa opinido de
gue possuo tudo isso. Manter-me-ei obstinadamente firme nesta meditacdo, de maneira
que, se ndo estiver em meu poder conhecer algo verdadeiro, estara em mim pelo menos
negar meu assentimento aos erros, as coisas falsas. (DESCARTES, 2004, p. 22, GRIFO
NOSSO)

Apesar de extravagante, € nessa hipotese que, segundo Husserl, encontramos um
insight que abrira “as portas que ddo entrada & auténtica filosofia transcendental” “°
(HUSSERL, 1996, p.67). E 0 pressuposto de que nés comecamos, em nossa experiéncia
do mundo, com total convicgéo da realidade daquilo de que temos experiéncia (Cf.
SMITH, 2003, p. 23). Para Husserl, a possibilidade do ndo ser do mundo néo se refere a
sua destruicdo simpliciter, mas a nossa total caréncia de critérios exteriores para
estabelecer o mundo exterior como uma certeza. Note-se que a hipotese de Descartes
parece uma radicalizagdo do argumento dos sonhos — 0s Unicos critérios que possuo
para ter certeza de sonhar sdo os proprios “ludibrios dos sonhos”. Assim, tudo que
possuimos como critério da certeza da existéncia do mundo seria a nossa prépria
“credulidade”. E o que Husserl chamar4 de Urdoxa, isto €, a certeza que é a posicio
primeira de nossas vidas cognitivas, que s6 poderd ser modificado, ou “modalizado”,
ndo pela confirmagdo do preenchimento, mas por sua infirmagdo mesma, pela entrada
da desarmonia e do conflito em nossa experiéncia (Cf. SMITH, 2003, p. 23). Dai a
importancia dada por Husserl a evidéncia negativa nas MC. Descartes, porém, ao
refutar o insight pela dissolucéo da duvida e provar a existéncia do mundo externo (e a
correspondéncia entre nossa percep¢do e o0 mundo), pela certeza de Deus, ndo chega a
cruza-las. Como assevera Husserl, em outro dos rascunhos para a Enciclopédia
Briténica (Rascunho A), essa é a problematica que deve motivar o desenvolvimento da
filosofia transcendental:

Ja nas MeditacOes de Descartes (e esta é precisamente a razdo porque ele foi o
despertador [sic] do problema transcendental pela realizacdo da epoché) o insight estava
ja preparado, nomeadamente, que, tanto quanto concerne o ego meditante, tudo que nés
declaramos realmente ser e ser-assim-e-assim — e isso significa todo universo — € apenas
como algo em-que-se-acredita dentre crencgas subjetivas, e é-assim-e-assim apenas como
algo representado, pensado, e assim por diante, como tendo este ou aquele sentido. Por

iss0, a vida subjetiva consciente em pura imanéncia é o lugar onde todo sentido é dado e

#8...] las puertas que dan entrada a la auténtica filosoffa trascendental (Ibid., p. 67)

74



todo ser é posto e confirmado. Assim se nds formos esclarecer o que a subjetividade
pode e realiza aqui em sua imanéncia escondida, nos precisaremos de um
autoentendimento puro e sistematico do meditador, um desvelamento da vida do

pensamento, exclusivamente por meio da “experiéncia interior”*’ (HUSSERL, 2011, p.
132)

E por uma critica fugaz da experiéncia sensivel, dird Husserl, que Descartes tenta
demonstrar a existéncia do mundo externo. Portanto, para propiciar uma fundamentagéo
radical da ciéncia, como proposto pelo projeto da mathesis universalis, seria preciso
partir de uma critica radical da validade e do alcance da evidéncia do mundo (Cf. Ibid.,
p. 5). O “problema transcendental” é, em suma, o problema do mundo: este “aparecer
do mundo”, este “ser para nds” do mundo, que somente pode ganhar sua significancia
“subjetivamente”, o que ele é? NOs podemos chamé-lo de mundo “interno” por estar
relacionado com a consciéncia, mas como pode este mundo deveras geral, cujo ser
imanente é tdo sombrio quanto a consciéncia em que existe, vir a aparecer diante de nos
numa variedade de aspectos “particulares”, e cuja experiéncia nos dara a certeza de que
sdo aspectos de um mundo “em si” e “por si”? E, note-se, nesse problema se incluem
igualmente os mundos “ideais”, como o mundo dos numeros, das “verdades nelas
mesmas” ou da fantasia (Cf. Ibid., p. 243).

A epoché cartesiana retrocede a consciéncia pela davida, que modifica a crenca
prévia por meio da qual o mundo se apresenta a nés. A certeza crédula na realidade do
mundo faz parte do proprio modo de seu aparecer para nés. Ao duvidar, retiramos do
campo de investigacdo precisamente aquilo que deveria ser esclarecido. Nesse sentido, a
duvida é ja uma tomada de posicdo, tdo ingénua quanto a crenga que a ela sucumbe.
Diferente da epoché cartesiana, a epoché fenomenolodgica se caracteriza por um certo
abster-se da crenca no mundo, sem contudo a exclui-la ou modifica-la, que apenas retira
dela o valor de premissa, sua validade légica (Cf. SMITH, 2003, p. 21). Ela bane o
mundo do campo judicativo para, assim, desvelar-lhe o sentido de seu aparecer como

uma tomada de posigéo, um situar-se (mundanizar-se) ou um crer.

" Already in Descartes' Meditations (and this is precisely the reason why he was the epoch-making
awakener of transcendental problematic) the insight was already prepared, namely, that, as far as the
knowing ego is concerned, everything we declare to really be and to be-thus-and-so -- and finally this
means the whole universe -- is only as something believed-in within subjective beliefs, and is-thus-and-so
only as something represented, thought, and so on, as having this or that sense. Hence, the subjective
conscious life in pure immanence is the place where all sense is bestowed and all being is posited and
confirmed. Thus if we are to clarify what subjectivity can and does accomplish here in its hidden
immanence, we need a systematic and pure self-understanding of the knower, a disclosure of the life of
thinking, exclusively by means of "inner experience.” (Id., 2011, p. 132)

75



Trata-se uma epoché de validade: n6s nos abstemos, no caso da percep¢do, da
coperformance da validade que a pessoa que percebe performa. Isto é, em nossa
liberdade. Ndo se pode arbitraria e inesitantemente modalizar uma validade: ndo se pode
transformar certeza em ddvida ou negacgdo, ou prazer em desprazer, amor em 4dio,
desejo em aborrecimento. Mas se pode inesitantemente se abster de qualquer validade,
isto é, pode-se por sua performance fora de acdo para certos propoésitos particulares®.
(HUSSERL, 1984, p. 237)

O solipsismo, seja ele metafisico ou epistemoldgico, é uma tomada de posicao que
supde uma negacao, seja enunciada ou esteja implicita numa divida. Com a epoché
fenomenoldgica, ndo ha realmente duvida ou negacdo do mundo ou dos outros. O
campo transcendental, por ela desvelado, é a n6s apresentado, ndo como um limite
epistemoldgico, posto que ja ndo considera duvidosa a transcendéncia do mundo —
suspender ndo € 0 mesmo que duvidar —, ou como a Unica existéncia auténtica, posto
que a consciéncia € tdo sombria quanto 0 mundo nela apresentado, ndo podendo por isso
ser aceita ingenuamente. Como, entdo, sustentar que a imanéncia é indubitavel e a
transcendéncia duvidosa sem com isso incorrer numa tomada de posicdo ingénua (vide
terceira tese do idealismo, no Capitulo 3)? Note-se a mudanca do foco investigativo que
caracteriza as MC: das analises intencionais do eixo cogito-cogitatum qua cogitatum
(noematica), para 0 eixo ego-cogito (noética), que perpassa desde as analises da
consciéncia interna do tempo, das sinteses passivas, do habitus, pela eidética do ego,
para a investigacdo da intersubjetividade transcendental — “o ser em si primeiro, que
antecede e sustenta toda a objectividade mundana” (Id., 2010, p. 39).

N& nos parecera de todo certo, portanto, afirmar que, pela “egologia”
desenvolvida nas MC, a fenomenologia resulte num solipsismo transcendental. A
possibilidade do ndo ser do mundo ndo destr6i o mundo, mas, pelo risco mesmo da
deriva onirica (ludibrios dos sonhos), do delirio, da alucinacao, reforca o sentido de um
mundo cuja Unica certeza possivel “para mim”, em ultima instincia, ndo advém da
confirmagédo de seu preenchimento momentaneo, mas da infirmagdo mesma pelo olhar
do outro (pelo “ai-para-mim” do outro, pela empatia). Pela epoché, encontro um mundo
e pessoas constituidas — certamente, constituidos subjetivamente, por meio de

pensamentos, sentimentos, paixdes e atos que os ligam a minha vida —, um mundo cujo

*® This is an epoche of validity: we abstain, in the case of perception, from the coperformance of the
validity that the perceiving person performs. This is within our freedom. One cannot arbitrarily and
unhesitatingly modalize a validity: one cannot transform certainty into doubt or negation, or pleasure into
displeasure, love into hate, desire into abhorrence. But one can unhesitatingly abstain from any validity,
that is, one can put its performance out of play for certain particular purposes. (HUSSERL, 1984, p. 237)

76



sentido de realidade ja me inscreve nele, como um outro entre 0s outros, como uma de
suas possibilidades. Pela analise da intersubjetividade transcendental me descubro
retirado do centro, que passa agora a ser ocupado pelas comunidades culturais, pelos
conjuntos de ménadas que se reparte em diversas formas de associacdo habitual
(habitus) e marcam o sentido do mundo ndo pela constancia de uma ideia (ideia de

mundo), mas pela contingéncia, pela diversidade de sua aparicéo, pela diferenca.

2. Eu pessoal e 0 ego transcendental

Na quarta tese do idealismo husserliano, exposta no Capitulo 3, Ricoeur sustenta
que, pelo ego transcendental ndo ser o eu empirico (pessoal, humano), qualquer
paralelismo s6 sera sustentavel pela promocéo a transcendental do empirico, ou por sua
duplicacdo. Segundo tal visdo, apenas a reducdo os separara e distinguird. Nesse
sentido, como ja dito, tal duplicacdo teria sido uma traicdo da fenomenologia a sua
maior descoberta — do carater universal da intencionalidade —, consequente da absor¢édo
da intencionalidade pela teoria da constituicao de sentido.

Encontraremos, também em Sartre, uma critica sobre a duplicacdo do ego que,
acreditamos, aproxima-se da quarta tese por relacionar-se a teoria da constituicéo (e de
sua influéncia para a distorcdo da descoberta da intencionalidade) e por atribuir essa
aporia a uma confusao tacita entre o constituinte e o constituido. Por essa segunda
critica, esperamos obter um maior esclarecimento sobre os pressupostos da tese de
Ricoeur e de seu carater aporético. Dira Sartre, que ela adviria da dupla condicdo em
que o eu figura na fenomenologia: ora como constituinte, ora como constituido. Por sua
autoexplicitacdo decorrer do préprio desdobramento do conteldo da consciéncia pela
reflexdo, deduz-se dai que o ego transcendental, o eu reflexivo (eu constituinte), ndo
pode ele mesmo ser dado numa evidéncia perfeita, adequada, e, assegurara Sartre, nem
apoditica — “ele nos aparece velado”. Entretanto, podemos seguramente saber que € ele
a fonte da propria consciéncia e, “nada, exceto a consciéncia, pode ser a fonte
consciéncia”. Assim, pela reflexdo fenomenoldgica, ao descobrirmos um eu constituido
(eu refletido), que é o eu empirico, a0 mesmo tempo autor da reflexdo e do ato refletido,
parte da consciéncia e correlato de sua propria fonte, passamos a conceber ndo um, mas
dois eus. Trata-se de um problema insoluvel, dira (Cf. SARTRE, 2010, p. 195).

77



Entretanto, como solucgéo radical, Ricoeur propora mover o eixo de interpretagéo,
da questdo da subjetividade para a questdo do mundo. Assim, ele aproxima a
fenomenologia transcendental de sua teoria do texto, por propor subordinar a questéo da
“inten¢ao do autor” para a questdo da “coisa do texto” (Cf. RICOEUR, 1975, p. 94).
Tratar-se-4, note-se, de questionar a primazia da subjetividade. 1sso ndo quer dizer que
se busca, com isso, recuperar sob o texto uma intengdo qualquer perdida, mas antes de
expor perante o texto o mundo que ele abre e revela. O “texto” em questdo ¢ a propria
estrutura imanente da subjetividade transcendental. Em suma: Ricoeur propde que a
exegese egologica seja suportada pela teoria do texto (Cf. Ibid., p. 93). Porém, para que
tal solucdo seja compreensivel, devemos supor que, entre o texto e a coisa do texto, em
nosso caso, entre a subjetividade transcendental e o mundo, jaz uma rela¢do analoga
aquela que Frege estabelecera entre o sentido e a referéncia (Cf. Id., 2008, p. 64).

Entretanto, ndo nos parece que ela toque realmente o problema da quarta tese. A
solucgéo, na verdade, se sobrepde ao problema de modo a cobrir as entdo exigéncias do
método que, segundo Ricoeur, levaram inicialmente a tal duplicagdo. E, parece-nos, a
duplicacdo do empirico no transcendental, aqui, se ligaria a uma confusdo que remonta
a descoberta por Descartes da “subjetividade transcendental”. Ora, pelo “duvidar”,
como dito na secdo anterior, a “subjetividade transcendental” fora primeiro revelada,
tendo em seu “ego cogito” a sua primeira apropriagdo conceitual. Porém, ao concebé-lo
faticamente, a “mens transcendental cartesiana” se tornou a “mente humana”, a alma,
gue mais se tornaria o objeto da psicologia (ciéncia positiva) (Cf. HUSSERL, 2011, p.
241). Note-se que ambos tentam, de formas diferentes, resgatar o “pedago do mundo” e
reestabelecer sua certeza desde o ponto de partida: em Ricoeur, ora por conceber o texto
como evento, ora por conceber 0 mundo como “coisa do texto”, entdo transcendente ao
préprio texto; e em Sartre, por estabelecer o ego cogito como uma constatacdo de fato
(Cf. SARTRE, 2010, p. 190). Além disso, uma vez tendo incluido o aporte da teoria do
texto, ja ndo sabemos como interpretar a concepg¢do husserliana de identidade. Posto que
tal aporte influi sobre a interpretacdo da propria intencionalidade, a teoria do texto, por
sua proximidade a filosofia da linguagem de Frege, tendera a nos deixar vacilantes em
conceber a sintese de identidade, ora a partir da referéncia, em que ser idéntico é ter a
mesma extensdo no mundo exterior (fazendo da transcendéncia uma premissa), ora a
partir do sentido, em que ser idéntico é ser sinébnimo (fazendo da egologia ndo uma

auto(des)coberta, mas uma tautologia).

78



A “distancia” entre ambos ¢, antes, aquela entre o transcendental e o
transcendente: assim como o eu reduzido ndo € um pedaco do mundo, ou mesmo um
indice, de igual maneira, nem o mundo, nem qualquer objeto do mundo é uma parte do
ego transcendental, nem se encontra na vida de minha consciéncia como uma parte
integrante dela (HUSSERL, 1996, p. 69). A identidade do ego transcendental com eu
empirico ndo consistird numa relagdo de sentido e referéncia, entre ambos eus, ou
mesmo numa coextensdo, isto é, de dois sentidos distintos que mantém a mesma
referéncia. Disso resultaria, respectivamente, ora a clivagem brentaniana entre o
psiquico e o fisico, o que tenderia a naturalizar o ego transcendental ao torna-lo uma
parte real do mundo, ora o surgimento de um terceiro reino que contivesse a referéncia

comum do transcendental e do empirico.

N&o ha duplicacdo na epoché (nem na reflexdo, nem na reducdo). Dira Husserl,
em contraste, que o0 eu que é dado por meio dela ndo é o do ser humano gue se encontra
a si mesmo como este ou aquele homem na experiéncia natural do eu, nem do ser
humano que se encontra com sua propria e pura mens sive intellectus sive animus ao se
restringir aos puros conteudos da experiéncia “interior” ou puramente psicologica do eu,
apreendido de modo natural. Ambos eus e todos os homens sdo “[...] temas das ciéncias
positivas ou objetivas no sentido corrente: da biologia, antropologia e, como incluida

nelas, também da psicologia” *°

(Ibid., p.68). Esses sdo 0s eus que podemos constatar de
fato ou inerentes ao evento da experiéncia puramente psicoldgica, da subjetividade
psicologica. A confusdo do ego transcendental ao eu empirico é, certamente, um
contrassenso: como poderiamos resolver os problemas transcendentais do mundo
objetivo partindo, para tanto, de uma subjetividade que, enquanto mundana (“de fato”),
faria ela mesma parte dos problemas a serem resolvidos? Eis que € esse o circulo
vicioso que condena o psicologismo: “o psicologismo ¢ a identificacdo sumaria do
subjetivo ao psiquico, a confusdo apressada da consciéncia com a alma” (MOURA,
20063, p. 45).

Ora, para Husserl, o eu empirico de minha vida interior, minha alma, ndo pode ser
um ponto de partida ou um campo de investigacdo das questdes transcendentais. Eu,
esse eu empirico, em minha autoconsciéncia, encontro-me como um ser humano

conhecendo a si enquanto vive num mundo, que se resume a totalidade do que para mim

%9 [...] temas de las ciencias positivas u objetivas en el sentido corriente: de la biologia, la antropologia, y
como incluida en ellas, también de la psicologia. (HUSSERL, 1996, p.68)

79



mesmo € valido como existente, sou porém “cego para a imensa dimensdo
transcendental de problemas. Esta dimenséo est4 num reino escondido de anonimato™ *°
(HUSSERL, 1984, p. 205, GRIFO NOSSO). Em outras palavras, eu sou um ego
transcendental, mas ndo estou, na atitude natural, consciente disso. Ora, enquanto ego
transcendental, eu ndo fagco parte do mundo, por isso, j& ndo sou um ser humano, uma
pessoa, ou mesmo uma alma. Eu sou esse fluxo heraclitico de vividos, onde ainda nédo
se constituiu uma alma, nem uma realidade, e os vividos ainda ndo tém apoio ou
validade (Cf. MOURA, 20064, p. 45). Eu, 0 ego transcendental, sou uma irrealidade.

E importante notar que o ego transcendental ndo pode ser real (realiter), pois a
realidade ¢ um modo da “posicionalidade”, que pode variar entre os modos de ser real,
realmente provavel, realmente duvidoso, nulo, entre outros, e se distingue dos modos da
“quaseposicionalidade”, isto é, da fantasia (Cf. HUSSERL, 1996, p. 110). Ora, esses séo
modos do proprio ego transcendental. Nesse sentido, a inexisténcia é tdo s6 uma
modalidade da simples existéncia, da certeza da existéncia (Cf. Ibid., p. 109).
“Realidade ¢ irrealidade se copertencem essencialmente na forma realidade e
subjetividade, aquilo que reciprocamente se exclui e, por outro lado, essencialmente se
exige” (Id. apud MOURA, 200643, p. 45).

Quanto ao paralelismo entre a psicologia e a filosofia transcendental, Husserl dira
que elas estdo “aliadas uma & outra de modo peculiar e inseparavel” ** (Id., 1984, p.
205). Trata-se de uma “alianca de identidade e diferenca [...] entre o eu psicoldgico (o
ego humano, mundanizado no mundo espago-temporal) e 0 ego transcendental, sua vida
egoica, e sua realizacdo” 2 (Ibid., p. 205). Nas MC, o paralelismo é tratado no §35,
onde a psicologia aparece como ciéncia positiva, ndo como uma disciplina empirica
(como a ciéncia experimental de Wundt), mas como uma eidética, uma psicologia
intencional pura (psicologia fenomenoldgica). E ela que, entdo, responde pelo “eu do
ser humano, concreto, como alma tomada puramente em si e por si, com a polarizagdo

psiquica, eu enquanto polo de minhas habitualidades, das qualidades de meu carater” 3

%0 | am blind to the immense transcendental dimension of problems. This dimension is in a hidden [realm
of] anonymity (1d., 1984, p. 205)

> psychology and transcendental philosophy are allied with each other in a peculiar and inseparable way
(HUSSERL, 1984, p. 205)

%2 the alliance of difference and identity [...] between the psychological ego (the human ego, that is, made
worldly in the spatiotemporal world) and the transcendental ego, its ego-life, and its accomplishment.
(Ibid., p. 205)

> el yo del ser humano, concreto como alma tomada puramente en si y por si, con la polarizacién
psiquica yo en cuanto polo de mis habitualidades, de las cualidades de mi caracter (Id., 1996, p. 128)

80



(Id., 1996, p. 128). Ora, a fenomenologia transcendental poderia, sem duvida,
desenvolver-se plenamente sem a psicologia. O que, porém, sugerira a pratica de duas
reducBes possiveis na consciéncia — uma fenomenoldgica e uma psicolégica® — é a
dupla relatividade do ego, ora enquanto polo idéntico dos objetos, ora engquanto
substrato do habitus. A reducéo psicoldgica, entretanto, ndo podera ir além do psiquico
em realidades animais, uma vez que a psicologia é subserviente a existéncia real,
estando inclusive a sua eidética confinada nas possibilidades dos mundos reais (Cf. Id.,
2011, p. 242).

Todavia, a psicologia interessa a fenomenologia transcendental como uma
possibilidade de transito, de ela conduzir, por meio de sua execugdo concreta, a propria
filosofia transcendental:

[...] um radical e psicolégico desdobramento de minha vida aperceptiva e
do mundo particular que aparece nela, com respeito ao como das aparéncias
particulares (portanto, do “visao-de-mundo” humana) — isto, na transi¢do para a
atitude transcendental, teria imediatamente que assumir significancia
transcendental tdo logo como eu agora, no nivel superior, constantemente levo
em conta a realizacdo de verificagdo de sentido que é responsavel pela
apercepcao objetiva, ou seja, a realizacdo através do que a representagcdo do
mundo tem o sentido de algo realmente existente, algo humano e psiquico, 0
sentido de ser minha vida psiquica e a de outros seres humanos — a vida na qual
todos tém suas representacfes do mundo, encontram-se como existentes,

representando, agindo de acordo com prop6sitos no mundo®. (Id., 1984, p. 206)

Portanto, a reducdo ndo promove a subjetividade psicoldgica ao papel de
transcendental. Elas formam um paralelo ndo pela identificacdo de uma mesma coisa
“eu”, entdo purificada pela epoché, mas antes pelas disciplinas que as tém por tema
andarem em paralelo, isto é, pela correspondéncia mesma de suas conquistas e

realizagOes. Mas entre ambas se forma, antes de mais, um hiato — é preciso sair de uma

> enquanto disciplina eidética, a psicologia pura requerera uma reducdo eidética prépria, da alma no
eidos alma (Cf. Ibid., p. 128).

% [...] a radical, psychological unfolding of my apperceptive life and of the particular world appearing in
it, in respect to the how of the particular appearances (thus of the human "world-picture")—this, in the
transition to the transcendental attitude, would immediately have to take on transcendental significance as
soon as | now, at the higher level, constantly take into account the meaning-conferring accomplishment
which is responsible for the objective apperception, i.e., the accomplishment through which the world-
representation has the sense of something really existing, something human and psychic, the sense of
being my psychic life and that of other human beings—the life in which everyone has his world-
representations, finds himself as existing, representing, acting according to purposes in the world. (Id.,
1984, p. 206)

81



para entrar na outra. Apesar de pura, a psicologia pertence ao mundo da atitude natural.
Ela é, portanto, marcada tanto pela ingenuidade da atitude natural quanto pela
contingéncia da situacdo mundana e pelo carater (habitus) daquele que investiga, do ego
meditans. Ela forma um caminho alternativo que conduz a subjetividade transcendental,
partindo da contingéncia de uma situacdo a partir da qual o mundo é mundo

exclusivamente para mim.
3. Intersubjetividade e passividade

Na segunda tese do idealismo, Ricoeur nos diz que, para a fenomenologia, 0
principio da fundag&o é da ordem da intuicdo. E, de fato, a atividade de fundar é levada
a cabo pela demonstracdo da verdade dos juizos ou de quaisquer outros tipos de
antecipacdes presuntivas, por meio de uma evidéncia. Ora, dado que o julgar é ele
mesmo um presumir que tal coisa existe ou é de tal maneira, 0 julgar ndo nos
apresentard a coisa mesma julgada, mas apenas uma significacdo vazia, uma mera
presuncdo da coisa, sua possibilidade mesma. E a evidéncia que tornara a coisa presente
propriamente (a coisa mesma) para mim (Cf. Id., 1996, p. 51). A evidéncia designa “o
modo preeminente de consciéncia da aparicdo auténtica, do representar a si mesma, do
dar-se a si mesma uma coisa, um fato objetivo, um valor, etc., no modo terminal do
‘aqui estd’, dado ‘direta’, ‘intuitiva’, ‘originalmente’ *° (Ibid., p. 108).

Mas nao significa isso que toda questdo radical seja resolvida somente no nivel da
intuicdo, uma vez que a propria intuicdo e seu valor de demonstracdo e fundacdo sdo
temas importantes da fenomenologia transcendental. A questdo da fundacdo na
fenomenologia ¢ introduzida por Husserl na Il Investigacdo Ldgica, no 8§14, ligada a
teoria do todo e das partes, mais especificamente a distincdo entre duas espécies de
partes que compdem um objeto: partes independentes, “pedacos”, e partes nao
independentes, “momentos”. S80 elas, respectivamente, partes separaveis e inseparaveis
segundo uma lei essencial. Ora, “quando, por lei de esséncia, um a sO pode existir,
como tal a, se estiver numa unidade compreensiva, que o liga a um m, dizemos que o a,

como tal, necessita ser fundado por um m” *’ (Id., 2009, p. 410). Nesse sentido, por

% 1...] el preeminente modo de conciencia de la aparicién auténtica, del representarse a si misma, del
darse a si misma una cosa, un hecho objetivo, un universal, un valor, etcétera, en el modo terminal del
<<aqui esta>>, dado <<direta>>, <<intuitiva>>, <<originalmente>>. (Id., 1996, p. 108)

57 Cuando, por ley de esencia, un a sélo puede existir, como tal a, si se halla en una unidad comprensiva,
que lo enlaza con un m, decimos que el a, como tal, necesita ser fundado por un m (Id., 2009, p. 410)

82



estarem essencialmente ligados, a carne e o corpo, por exemplo, fundam-se
mutuamente. Assim, mais do que uma questao de “visdo”, a fundacdo é uma questao de
inseparabilidade, de nexo essencial.

Nosso problema, porém, ndo esta resolvido. Seja ela compreendida em termos de
intuicdo, seja em termos de nexo entre vividos, a fundacdo remetera, ainda assim, a
monada que eu sou, ao nexo essencial de meu mundo primordial: ele é o fundamento
sobre o qual 0 mundo objetivo se constitui (Cf. Id., 1996, p. 169). Ora, isso podera nos

remeter a um solipsismo epistemoldgico.

E importante, porém, notar no texto das MC, que a nogdo de moénada aparece
apenas no inicio da quarta meditacdo, no §33, para preencher uma “grande lacuna”
remanescente nas meditacGes até ali empreendidas. No 8§31, Husserl adverte:

Mas agora temos que chamar a atencdo sobre uma grande lacuna de nossa
exposicdo. [...] Até aqui sO temos tocado um lado desta autoconstituicdo, s6 temos
dirigido o olhar a corrente do cogito. Mas o0 ego ndo se apreende meramente como vida
gue corre, sendo como um eu que Vive isto e aquilo, que vive neste e naquele cogito
como sendo 0 mesmo eu®. (Ibid., p. 120)

A nocdo de ménada, “do ego tomado em sua plena concrecdo” > (Ibid., p. 122),
surge de uma distin¢do no interior do ego transcendental entdo necessaria, daquilo que é
certo e indubitavel para mim que é exclusivamente meu, aquilo que esta presente para
mim aqui e agora. Ela atesta que percepcdo esta individuada por seu lugar na
temporalidade imanente (Cf. MOURA, 200643, p. 51). Ora, até entdo, ndo era imputavel
qualquer tipo de personalidade ou carater a subjetividade transcendental, ela era
concebida simplesmente como uma “vida que corre”, era andnima, pré-pessoal. A
mdnada que eu sou, o0 sentido de pertenca, é, pois, um estrado de sentido do proprio ego
transcendental que apenas a quinta meditacdo ensinara a abstrair — pela epoché
abstrativa.

Por um lado, a ménada é o lugar de toda fundamentacdo concreta, de toda
apresentacdo auténtica. S&o dela, portanto, todos os nexos de sentido atualmente
vividos, figuraveis em toda e qualquer evidéncia concreta. Por outro, os fendmenos séo

dados no fluxo de vividos como “membros de um sistema que congrega a totalidade dos

%8 Pero ahora tenemos que llamar la atencién sobre una gran laguna de nuestra exposicion. [...] Hasta qui
solo hemos tocado un lado de esta autoconstitucion, sélo hemos dirigido la mirada a la corriente del
cogito. Pero el ego no se aprehende meramente como vida que corre, Sino cOmo un yo que Vive esto y
aquello, que vive en este y aquel cogito como siendo el mismo yo. (HUSSERL, 1996, p. 120)

%9 El ego tomado en su plena concrecién (lbid., p. 122)

83



fendmenos possiveis, que sdo apenas ‘atualizados’ nesta percepcao singular que é a
minha ou a de outrem” (Ibid., p. 50). Nesse sentido, ndo ha ménada sem monadologia: a
realidade do estranho a mim, do que ndo me pertence exclusiva e atualmente, entdo
afastada do campo de investigacdo pela epoché abstrativa, ja se revela a mim com o
sentido de uma outra individuacdo possivel®®, de outra mdnada. Portanto, s6 sera
possivel abstrair a minha monada partindo de um contexto intersubjetivo,
monadoldgico, que a epoché abstrativa ndo tratara de excluir, mas de revelar.
Entretanto, tudo isso s6 fara sentido se considerarmos, desde o principio, que a
subjetividade transcendental € um dominio intersubjetivo, universal. O que implicara na
universalidade ndo s6 dos estratos de sentido (como é o caso da ménada), como,
sobretudo, dos principios da génese constituinte — os principios de constituicdo de

sentido.

Husserl divide os principios da génese em duas formas fundamentais: nos
principios da génese ativa e da génese passiva. Na primeira, ¢ um “eu” que figura como
geneticamente constituinte. As sinteses ativas provém de atos especificos desse “eu”,
entdo polarizados, individuados, sendo ja, portanto, de carater intersubjetivo:

O caracteristico é que atos egoicos, articulados entre si no &mbito social
[...], associados entre si por determinada conexdo, se unem em mdaltiplas
sinteses de atividade especifica, e sobre a base de objetos ja dados (em modos
de consciéncia que os ddo antecipadamente) se constituem originariamente
novos objetos®. (HUSSERL, 1996, p. 134)

Ora, note-se que a propria consciéncia de universalidade é uma atividade. E nela
que se constituird objetivamente o universal (Cf. Ibid., p. 134). Entretanto, a génese
universal e a estrutura genética do ego em sua universalidade, sdo de um grau superior,
e repousa sobre a conformacdo temporal que é a prdpria sintese de identidade, uma
sintese passiva, pré-pessoal (Cf. Ibid., p. 133). As estruturas de atividade, é pressuposta,
por necessidade, como solo (ou subsolo) fundamental, de grau inferior de constituigéo,
uma passividade que dé antecipadamente 0s nexos associativos que figurardo na génese

ativa (Cf. Ibid., p. 135). Ou ainda, como assevera Husserl: “passividade é o que é nela

% N3o se trata necessariamente de um outro homem, pois poderia ser eu mesmo de outrora ou antecipado,
ou ainda um outro animal.

81 Lo caracteristico es que actos yoicos, mancomunados entre si en el &mbito social [...], associados entre
si por determinada conexién, se unem en multiples sintesis de actividade especifica, y sobre la base de
objetos ya dados (en modos de conciencia que los dan anticipativamente) se constituyen originariamente
nuevos objetos. (HUSSERL, 1996, p. 134)

84



mesma primeiro, porque toda atividade essencialmente pressupde uma fundacgdo de
passividade assim como uma formacéao objetal que esta ja pré-constituida nela” ® (Id.,
2001, p. 276).

A distingdo entre as formas fundamentais da sintese, em principios da génese
ativa e passiva, do ponto de vista do método, consiste numa gradacdo que apresentara
niveis cada vez mais profundos de anélise, pela qual se segue como principio que 0s
graus superiores tém seu fundamento nos graus inferiores. Entretanto, ¢ o “atentar para”
ativo que serve de ponte da passividade para a atividade, ou melhor, é ele o inicio do
mis en scene da atividade (Cf. Ibid., 276). As formas da génese de grau superior, da
atividade, tém em conjunto o carater da irrealidade, por isso ndo podem ser atribuidos a
cada ego concreto enquanto tal (Cf. Id., 1996, p. 134). E, pois, assim que Husserl
concilia o que Ricoeur apresentou como a dupla exigéncia segundo a qual a constitui¢do

ora consistira num “fazer” ora num “ver” da consciéncia (Cf. RICOEUR, 2009, p. 199).

Como compreender, porém, que dois egos monadicos distintos possam se situar
num mesmo mundo e conhecer 0s mesmos objetos? Ora, se cada percepcdo tem seu
“sentido” individual — 0 que nos remete a unidade monéadica de cada ego —, este sentido,
todavia, é algo de irreal. E isso que possibilitara duas percepgdes (minhas ou de outro
ego) serem idénticas em sentido e objeto, apesar de sua separagdo real (reell) (Cf.
MOURA, 2006a, p. 51). Enguanto concrecdo plena, o ego monadico nos remete a
ambiguidade mesma entre o presente e a presenca: “0 presente é necessariamente o
presente preenchido”®® (HUSSERL, 2001, p. 466). Por ser ele mesmo uma individuac&o
temporal imanente, 0 ego monadico ndo é ainda uma pessoa, apesar de ser ja um ego
para onde se dirigem as afec¢des, um ego que sente, uma passividade: “as afeccdes
procedem do plano de fundo da passividade para o ego: elas sdo 0 que é pressuposto

[para o ego] para voltar-se em direcéo a” *

(Ibid., p. 276). Entretanto, é no cerne de
minha passividade mesma que se formard um sentido pregnante de outro, cuja
constatacdo advira da ligacdo de meu presente a outra presenca, a outro presente:

Minha passividade se mantém em conexao com a passividade de todos 0s

outros: uma e a mesma coisa-mundo € constituida por nds, um e 0 mesmo

62 1...] passivity is what is in itself first because all activity essentially presupposes a foundation of
passivity as well as an objectlike formation that is already pre-constituted in it. (1d., 2001, p. 276)

®3[...] the present is necessarily the fulfilled present (HUSSERL, 2001, p. 466)

* [...] the affections proceed to the ego from out of the passivity of the background: they are what are
presupposed [for the ego] to turn toward. (HUSSERL, 2001, p. 276)

85



tempo [é constituido] como tempo objetivo de tal modo que através dele, meu
Agora e o Agora de todo outro — e assim sua vida-presente (com todas as
imanéncias) e minha vida-presente — sdo objetivamente “simultaneas”. [...] Isto
é, minha vida e a vida de um outro ndo meramente existem, cada uma para Si

mesmas; em vez disso, uma esta “direcionada” para o outra®. (Ibid., p. 632)
Portanto, mesmo na plena concrecdo da monada, de meu mundo primordial, o
sentido de outro esti ja dado, pré-constituido como “simultaneidade” objetiva. Ora,
sempre que apreendo algo ele mesmo, a redugdo fenomenoldgica me da um “cle
mesmo” que pertence a minha consciéncia pura, as minha cogitationes, ao fluxo de
vivéncias atuais, entdo presentes. O movimento em dire¢cdo ao outro (que entdo
caracterizard a empatia) pode se referir a um Agora, mas este ja ndo sera algo dado ele
mesmo: ele é objetivo enquanto Agora posto, enquanto “a0 mesmo tempo em que” (Cf.
Id., 2006¢c, p. 144). E pela identidade mesma entre 0 meu Agora e o do outro ego
constitui uma comunidade temporal e fundard, na individuacdo monédica do meu ego, a

objetividade do Agora.

% My passivity stands in connection with the passivity of all others: One and the same thing-world is
constituted for us, one and the same time [is constituted] as objective time such that through this, my Now
and the Now of every other—and thus his life-present (with all immanences) and my life-present—are
objectively "simultaneous.”" [...]That is, my life and the life of another do not merely exist, each for
themselves; rather, one is "directed" toward the other. (Ibid., p. 632)

86



CAPITULO 6: INTERSUBJETIVIDADE E MUNDO

De fundo as criticas de Ricoeur, jaz uma reivindicacdo: o tema do outro, como
tratado por Husserl, ndo “cria a alteridade”, por lhe conferir uma significacdo estéril, a
“admissdo de que 0 outro ndo esta condenado a permanecer um estranho”, de que ele é
meu semelhante, de que entre mim e ele repousa apenas uma relagéo de espelhamento.
Segundo o filésofo francés, o outro de Husserl, que é como eu, preenche o afastamento,
a distancia mesma que caracterizaria o sentido auténtico de alteridade (Cf. RICOEUR,
1991, p. 390).

Além disso, a experiéncia do outro ego, tratada por Husserl, nos termos de uma
transgressdo da esfera do préprio, s6 teria valor nos limites de uma transgressao de
sentido, de uma presuncdo indemonstravel. E para atender a prerrogativa de justificar a
universalidade do campo transcendental, ele passaria a tratd-la nos termos da
semelhanca de sistemas de constituicdo, de uma transferéncia de sentido de meu ego
para um outro corpo que ndo é o meu. Nesse sentido, a transferéncia de sentido nédo
produziria o sentido de alter do alter ego, além de acarretar na transgressdo do
programa da propria fenomenologia: “transgredindo a experiéncia da carne propria”
(Ibid., p. 390).

Entretanto, ndo nos parece de todo certo tratar o tema da intersubjetividade em
Husserl como Ricoeur o trata, isto €, a partir de uma perspectiva ontoldgica da
alteridade. O outro ndo ¢ uma tese a ser demonstrada, nem um “pedago” do mundo que,
ao mesmo tempo em que fora, esteja presente em e para mim. Trata-se de um sentido a
descrever, do sentido de uma experiéncia que € sempre “minha”, seja quem for que, ai,
para si mesmo diga “eu” (Cf. ALVES, 2008, p. 336), e que, no entanto, refere-se a uma
outra experiéncia (estranha ou estrangeira) e nos permite compreender a diferenca entre
“presente para mim” e presente para 0/no mundo.

As questdes tipicas da Fenomenologia ndo séo, pois, questdes sobre a existéncia ou ndo-
existéncia dos objetos de que podemos ter experiéncia, mas sobre o sentido da
experiéncia desses objetos. Esta conversdao tematica é o préprio exercicio da reducao
fenomenoldgica. (ALVES, 2008, p. 336)

Husserl ndo nos parece buscar a solucdo do enigma que constitui o sentido
ontologico de alter da experiéncia do outro, nem preencher a “distancia” que lhe define
a “estran[h/geir]eza”. Estas ndo sé&o prerrogativas da fenomenologia husserliana. Note-

se que a impossibilidade do volver a presentificacdo da experiéncia do outro em

87



apresentacdo verificadora, em preenchimento intuitivo, serd o proprio penhor dessa
distancia inultrapassavel entre ego e alter ego (Cf. Ibid., p. 350). O outro, pois, ego nao
€ uma projecao especular de meu préprio ego, uma multiplicacdo de mim mesmo ou um
espelhamento de minha monada. Néo se trata de uma “visdo”, mas, antes, de um limite
de compreensdao: ¢ o outro que, em sua alteridade enigmatica, s6 ¢ “visivel” por
analogia (Cf. Ibid., p. 348). A analogia ndo é propriamente o sentido do outro, mas,
antes, o0 modo como damos sentido aquilo que se nos presentifica como um outro sujeito
e que, para nds, resultara sempre indeterminavel.

Caberia a fenomenologia, a analise intencional, descrever a estrutura noético-
noematica desse “outro sujeito”. Entretanto, ndo ¢ ele simplesmente um objeto a ser
descrito, uma estrutura horizontal de potencialidades atualizaveis, um eidos. Nao nos
seria permitido, pois, pressupor que a identidade de um sujeito é analoga a identidade de
um objeto. Husserl nos fala em eidos ego ao se referir a estrutura de variacdo de nds
mesmos, de nossa prépria vida egoldgica, Unico meio a partir da qual podemos
compreender a vida do outro — como uma possibilidade de nossa propria. O sentido de
outro, na fenomenologia, remete-nos diretamente ao tema do ego proprio, como um
“ingrediente” na constituicdo da experiéncia de mim mesmo enquanto ego empirico, da

constituicdo de sentido de homem.

1. Em Problemas Basicos da Fenomenologia

As criticas de Ricoeur parecem partir do pressuposto de que os temas da
intersubjetividade e da empatia foram introduzidos com as MC. Entretanto, até a década
de 60, as obras anteriores as MC e a LFLT que tratavam dos temas, por ainda ndo terem
sido decodificadas ou mesmo divulgadas, teria levado a considerar que eles fariam parte
de discussdes e desenvolvimentos tardios de sua obra, que visariam a resolucdo de
problemas decorrentes da conversdo do meétodo fenomenologico em filosofia
transcendental (tendo como referencial as Ideias I, de 1913). Entretanto, sabemos ja, por
meio das publica¢bes entdo disponiveis que tais temas tiveram um papel essencial no
desenvolvimento da fenomenologia apds as IL. Mais ainda, que sua introdugdo é
contemporanea, ou mesmo faz parte, dessa conversdo do método em idealismo: isso
parece ser atestado pelas licbes proferidas por Husserl no semestre de inverno de
1910/1911, em Gottingen, conhecidas como Grundprobleme der Phanomenologie der

Intersubjektivitat (Problemas béasicos da fenomenologia), ou Zur Phanomenologie der

88



Intersubjektivitat 1 (pelo menos, sua primeira parte). Nestas licdes, Husserl introduz
nogbes como empatia (Einfihlung), corpo (Korper), carne (Leib), outro, etc.,
apresentando a grande relevancia da nocdo de intersubjetividade para a entdo recente
formulacéo de seu idealismo.

Acreditamos que a interpretacdo de Ricoeur guarde certa afinidade com a
concepgdo da filosofia fenomenoldgica presente em Ideias | (na “fase” de Ideias I),
ainda muito proxima do pensamento cartesiano, sendo suas criticas (talvez) mais
proximas a Problemas®® do que & MC. De qualquer modo, pelo desvio, esperamos
oferecer uma introducdo alternativa (historica) a questdo da intersubjetividade na

fenomenologia.

E a intersubjetividade transcendental que antecede e sustenta a objetividade do
mundo, dai Husserl té-la afirmado como “primeiro ser em si” (Cf. HUSSERL, 2010, p.
39). Mas, na ordem da fundagdo, o “primeiro” ndo poderia ser o outro homem ainda,
posto que se trate de um estrato de sentido superior. Mais ainda, parece-nos que ao
considerarmos a presentificacdo do outro, ja pressupomos um sentido de “presente” que
ndo pode ser dado ele mesmo, mas que se liga ao sentido daquilo que é atualmente
presente, que mantém com este um nexo essencial.

O Agora objetivo, a “simultaneidade” em minha consciéncia se refere a uma
forma de unidade definida. E, segundo a ordem da fundacdo, a unidade viria primeiro.
Portanto, pelo encompassamento da simultaneidade, dois diversos fluxos de vivéncias
seriam fenomenologicamente coordenados um ao outro sem, porém, serem dados eles
mesmos um para o outro, sem se unirem num fluxo unitario de consciéncia — de tal sorte
que fossemos capazes de “ver” os contetidos de ambos os fluxos e a forma de sua unido
(Cf. Id., 2006c, p. 145).

Nesse sentido, cada ego se acharia como o centro, o “ponto-zero de um sistema de
coordenadas”, em relacdo ao qual pode considerar, arranjar, conhecer, perceber € se
orientar no mundo. Nesse sentido, de modo quase andlogo ao Agora, cada “eu”
distinguiria o espago objetivo como um sistema de possiveis “aqui” por ele ocupaveis,
de lugares relativos que poderiam coincidir com seu centro absoluto. Ora, é essa
centralidade relativa de cada ego, analoga a centralidade absoluta de nosso préprio, que

29 ¢¢

nos permite dar sentido ao “em frente de”, “atras de”, “a esquerda de” e “a direita de”,

% Obra advinda de prelegdes avancadas mais ou menos contemporaneas & producéo e publicacéo de
Ideias I, especialmente se tivermos em visa as prelecoes publicadas sob o titulo Ideia da fenomenologia.

89



bem como, em relagdo ao tempo objetivo, ao “antes de” e “depois de” (Cf. Ibid., p. 6). E
ela, a centralidade relativa do outro ego, que nos permite pensar 0 espaco universal e o
tempo do mundo.

Mais ainda, 0 encompassamento da “simultaneidade” ndo é apenas uma sincronia
de vivéncias distintas, mas, sobretudo, um encompassamento de sentidos. Trata-se de
uma sincronia de fluxos de consciéncia distintos (com conteudos distintos) que, no
entanto, intentam 0s mesmos objetos, 0 mesmo mundo. Ora, a compreensdo da
transcendéncia na imanéncia, que se refere a unidade de sentido numa multiplicidade de
conteddos atuais e potenciais realmente (reell) inerentes a uma mesma consciéncia,
passa a abranger também a unidade numa multiplicidade de vivéncias potenciais de
outras consciéncias (ou variagdes potenciais da vida de meu ego) que compartilham de
um mesmo objeto intencional. E o encompassamento da “simultaneidade”, finalmente,
que conserva a transcendéncia das estruturas de sentido dos objetos e confere ao mundo
um sentido prdprio e comum apreensivel pelos diferentes egos — sem o qual ndo seriam
possiveis as ciéncias da natureza.

Ora, para tanto, porém, seria necessario que o0 meu mundo circundante (Umwelt) e
0 do outro fossem idénticos — isto €, que fossem o mesmo em sua diferenca mutua.
Note-se, ndo se trataria de uma equalizagdo, posto que, por principio, ndo é uma
semelhanca que funda uma dada sintese de identidade (entre um “mesmo” objeto em
meu mundo circundante e no do outro), mas, antes, o sentido antecipado desse objeto
que une os multiplos perfis de apresentacdo, tanto para mim quanto para o outro, e,
assim, harmoniza 0 meu mundo ao do outro, fazendo de sua percep¢do atual, uma
variacdo potencial da minha propria.

Em virtude da empatia, os egos empatizados seriam postos enquanto “pontos-
zero” de orientagdo, como centros absolutos de seus proprios mundos circundantes, a
partir dos quais 0 espago objetivo poderia se expandir infinitamente em lugares
potencialmente ocupaveis por qualquer ego. Assim, este universo seria 0 mesmo que
existe para mim e para os demais egos empatizados. Ora, na redugdo fenomenoldgica,
cada objeto ¢ “[...] também um indice para o0 eu empatizado, um indice dos contextos
experienciais e possibilidades de experiéncias pertencentes a ele, que sdo empatizados

s 67

nele por mim — e assim € para todo eu” °* (Ibid., p. 86). Em outras palavras, cada pessoa

67 1..] also an index for the empathized I, an index of the experiential contexts and possibilities of
experience belonging to it, and which are empathized in it by me — and so it is for every I. (HUSSERL,
2006¢, p. 86)

90



tem ao redor de si 0 mesmo mundo e talvez muitos vejam as mesmas coisas, 0 mesmo
“segmento do mundo”. Entretanto, as mesmas coisas aparecem para cada um em
diferentes aparéncias conforme os diferentes lugares que ocupam e de onde olham.
Cada uma dessas coisas tem “frente”, “lados”, “costas”, ¢ o que ¢ a frente da coisa para
mim, para 0 outro pode ser as costas. A coisa, no entanto, mantém as mesmas
propriedades, apesar das diferentes visoes, dos diferentes perfis.

Ora, ao considerar a ‘“simultaneidade” enquanto uma unidade intersubjetiva
encompassadora de sentido, remetemo-nos a constituicdo de sentido de realidades como
mundo transcendente e natureza, que nao podem ser dadas em apari¢cGes fechadas,
adequadas, e, portanto, ndo podem ser verificadas realmente. Husserl parece
interessado, sobretudo, no modo como noés, especialmente em nossos esforcos
cientificos, visamos a objetividade — pelo menos, tendo em vista a possibilidade mesma
de compreensdo total da natureza, que ndo se limita a qualquer ponto de vista unitario
(Cf. CARR, 1987, p. 36). Em Ideias |, no 8143, Husserl aponta que, para realidades
como o mundo e a natureza, apesar da inadequacdo e unilateralidade que lhes sé&o
inerentes, o dado perfeito (adequado) deve estar prescrito como ideia “em sentido
kantiano”. O continuum infinito de aparigdes parciais dessas realidades (dimensdes,
nuances, lados, etc.) deve ser “inteiramente regido por uma firme legalidade eidética”,
isto &, absolutamente prescrito por determinagdes a priori (Cf. HUSSERL, 2006b, p.
317). Eis o papel dado, segundo Carr, por Husserl a intersubjetividade no idealismo
husserliano desta “fase” ou “época”: “[...] a intersec¢do e concordancia de intencGes
simultaneas, porém, diferentes do mesmo objeto de ocupacdo — na busca de tal
objetividade” ® (Cf. CARR, 1987, p. 36).

Nesse sentido, do mesmo modo que € licito considerar nosso ego como polo de
identidade (ego-polo), oposto ao polo-objeto (unidade de sentido do objeto), ao X
determinavel (Cf. HUSSERL, 1996, p. 122), seria talvez possivel também considerar os
egos empatizados como polos secundarios de sentido, em relacdo aos quais tais
realidades como mundo transcendente e natureza teriam sua verificagdo potencial. Ora,
seria pela prerrogativa do outro como um polo de verificacdo potencial (secundéario) que
a empatia nos presentificaria corpos com carne — que ela instituiria para o outro corpo
uma dimenséo sensivel (sentiente), constitutiva — e prescreveria o estado normal desses

corpos.

681...] the intersection and agreement of simultaneous but different intendings of the same object of affairs
— in the pursuit of such objectivity (Cf. CARR, 1987, p. 36)

91



Quando uma carne troca seu lugar espacial objetivo com outra, as apari¢cdes que
os eus relevantes tém de suas coisas experimentadas mudam continuamente. E isso é
feito de tal modo que, num caso ideal, subsequente as carnes trocando seus lugares, suas
respectivas apari¢cdes teriam sido trocadas ao redor também. Prevalece aqui uma certa
possibilidade ideal sob a rubrica de uma normalidade (meramente ideal). Isto significa
que se dois individuos normais trocam de lugar ou imaginam seus lugares trocados, e se
suas carnes estdo num estado normal ideal, entdo cada individuo encontrara as mesmas
aparicdes em sua consciéncia, que eram antes realizadas na consciéncia do outro.®® (Id.,
2006¢, p. 7)

E importante aqui fazer uma observacio: a diferenca entre a carne e 0 corpo nio
advém da diferenca entre interno e externo, mas, antes, as nogoes de interno e externo é
que extraem seu sentido por analogia a essa diferenca. Note-se que tenho acesso a meu
corpo, que posso percebé-lo e, ao fazé-lo, apreendendo dele um sentido externo, vejo-o
“de fora”, tal qual os outros empatizados o veriam. O que é dado diante de mim, ndo é o
resultado de um raciocinio inferencial, mas de uma vinculacéo de sentido. N&o vejo um
corpo cuja forma e comportamento me levam a lhe pressupor dedutivamente uma carne,
um sujeito humano. Ao invés disso, é a apreensdo da vida psiquica, da sentiéncia ali,
que comanda a apreensdo do corpo: “vemos” imediatamente um outro sujeito ali
adiante, que me vé “de fora” (como eu mesmo p0SSO me ver), na sua unidade (corpo e
carne), com o seu mundo circundante (Cf. ALVES, 2008, p. 350). Nesse sentido, a
diferenca entre a carne e 0 corpo, que na empatia ¢ “transferida” para o outro, redunda
na diferenca entre o sentiente e o sensivel, o vidente e o visivel, etc. Ela ndo tem sentido
fora do contexto da reducdo transcendental, pela qual ganho “acesso” a consciéncia
constituinte, onde o corpo e a carne formam um todo inseparavel.

Entretanto, a ligagdo essencial entre o corpo e a carne parece, em certa medida,
guardar uma implicacdo (formal) muatua. Assim, a anomalia dos 6rgdos dos sentidos do
corpo (visdo, tato, etc.), por principio, pode implicar num desvio no modo como o

mundo e a natureza sio apresentados’®. Apenas no estado normal de nossos corpos, a

% When a lived body switches its objective spatial spot with another, the appearings that the relevant I’s
have of their experienced things change continuously. And this is done in such away that, in an ideal case,
subsequent to the lived bodies switching their places, their respective appearings have been switched
around too. There prevails here a certain ideal possibility under the rubric of a (merely ideal) normality.
This means that if two normal individuals change places or imagine their places changed, and if their
lived bodies are in an ideal normal state, then each individual will find the same appearings in his
consciousness that were earlier realized in the other’s consciousness. (HUSSERL, 2006c, p. 7)

" Em Problemas, Husserl ndo se alonga nessa quest&o. Parece-nos que era mais importante para ele
conceber na intersubjetividade monadoldgica uma espécie de sistema ortoestético. Em Ideias Il, ele

92



visdo que o outro tem do objeto, de la do lugar de onde ele olha, sera a minha propria se
eu o estiver olhando de 14, de sua posi¢cdo. Portanto, ndo se trata apenas de uma
identidade espacial, mas de uma prescri¢do eidética entre nossos corpos (Korper), de
uma coordenacdo ortoestética. E preciso que os meus olhos e os do outro sejam
idénticos e, sobretudo, normais (Cf. HUSSERL, 2006c, p. 7).

A “simultaneidade” (0 Agora objetivo), pela empatia, encompassa a minha carne a
do outro, indicando que elas pertencem ao mesmo tempo, e esse “fato” deve ser
registrado na propria consciéncia — neste caso em minha propria, pela simultaneidade de
nossos corpos em meu mundo circundante. E isso nos leva ao seguinte questionamento:
se 0 tempo posto pela empatia € 0 Agora que é empiricamente posto como 0 mesmo
ponto do tempo objetivo, como o Agora da consciéncia do outro, ndo deve ser ele
mesmo, antes, posto por minha prépria consciéncia? Ele mesmo, como eu, em sua
consciéncia deve pdr empiricamente a simultaneidade de nossas carnes. Ora, € preciso
que a empatia e o ato empatizado pertencam ao mesmo Agora objetivo. No entanto, o
Agora objetivo sé pode ser posto pela empatia. E & minha consciéncia ndo pertence a
consciéncia do outro, e vice-versa; ndo ha via possivel de continuidade de mim para o
outro, entre nossas carnes, que verifique tal sincronia de nossos Agoras. Para dar conta
desse problema, Husserl estabelece a distin¢do entre empatia fenomenolégica e empatia
empirica:

Pode-se também dizer: empatia fenomenolégica é uma experiéncia
fenomenoldgica de um eu fenomenoldgico que nele [mesmo] fundamentalmente
experiencia outro tal eu como ele mesmo é. Isto ndo é tautologia, como quando
expressamos uma sentencga similar em referéncia & empatia empirica, isto €, que nela
alguém alcanca a experiéncia do outro nos termos da vida interior daquela pessoa. Por
esta ser basicamente a definicdo de empatia empirica.” (Ibid., p. 86, NOTA DE
RODAPE)

Antes mesmo nos langcarmos numa distincdo entre empatia empirica e
fenomenologica, tendo em vista a concepcgdo de empatia de Lipps, caberia perguntar se
hd sentido em se conceber o mundo natural (empirico), por esséncia objetivo,

prescindindo da nogdo pura e simples de empatia — uma vez que é por ela que

tratara da mesma questdo, dessa vez tomando como exemplo da 0 comprometimento da visdo das cores
pela ingestdo de Santonin (Cf. 1d., 2000, p. 68).

"t One can also say: Phenomenological empathy is a phenomenological experience of a
phenomenological | that in it fundamentally experiences another such I as it is itself. This is no tautology,
as when we express a similar sentence in reference to empirical empathy, i.e., that in it someone attains
experience of another in terms of that person’s inner life. For basically that is the definition of empirical
empathy. (1d., 2006c, p. 86, NOTA DE RODAPE)

93



constituimos o sentido de objetividade do mundo. Tal distincdo ndo parece resolver o
problema em questéo, pois o “eu” fenomenologicamente empatizado (reduzido a seu
eidos) ainda devera formar comigo uma unidade de sentido, interpondo, entre mim e o
outro (entre nossas diferencas) — sob a égide da normalidade (do estado normal de
nossos corpos) — um eidos, eidos ego. E o outro, que até entdo figurava como uma
espécie de “ponto cego” da verificagdo do mundo objetivo e da natureza, passa a figurar
como uma mera variagdo eidética de mim mesmo. Portanto, a identidade de nossos
Agoras passa a depender do eidos ego, ndo sendo mais que uma variagdo eidética de
meu proprio Agora. Diante disso, que papel resta para a propria nocao de empatia?
Husserl, quase vinte anos depois, revisitara estas questdes, ndo mais sob a rubrica
da distincdo entre empatia fenomenoldgica e empatia empirica, mas a partir do
paralelismo da fenomenologia transcendental com a psicologia pura. E um novo termo
sera introduzido nessa equacdo, ainda ausente em Problemas: a nocdo de estranho, que
dara um novo sentido (ou um duplo sentido) a nocao de outro, retirando-o de seu papel

acessorio no “sistema” (idealismo), para lhe dar um lugar de destaque.

2. A nocdo de estranho

A introducdo da nocdo de estranho parece resgatar a irredutibilidade do outro,
enguanto um outro, um ndo eu, e adicionar ao idealismo uma dimensdo de
inacessibilidade absoluta e contingéncia, antes reservada apenas a sensibilidade. Ela
adiciona uma outra sensibilidade que ndo a minha. Por ela, entendemos que o mundo é
ja dado a mim como excedente a minha consciéncia possivel e atual. Se tenho deste um
sentido total é apenas porque ele se refere, em parte, a outra consciéncia (outras
consciéncias). O estranho ¢ “intrinsecamente o primeir0 outro (primeiro nao eu)”
porque é por ele — enquanto esse locus estranho de dadidade (givenness, Gegebenheit) —
ter sentido para mim que qualquer coisa pode ser objetiva (Cf. CARR, 1987, p. 58).

A nocdo de estranho reforca a suposicdo de que o mundo poderia ter outro
sentido, que eu poderia estar enganado, alucinando ou sonhando (numa deriva onirica).
Ora, ao adicionar uma outra sensibilidade, para mim sempre inacessivel, a nocdo de
estranho desloca a possibilidade de preenchimento e verificacdo para a consciéncia do
outro, capaz de infirmar as realiza¢Ges de sentido de minha propria consciéncia. O outro
ndo é somente aquele que vé o lado, para mim velado, de um objeto. Assim como o tato

pode revelar uma ilusdo de Otica, o outro sujeito pode revelar que ndo ha objeto algum

94



diante de mim para ser visto (onde eu pensei ter visto um). O testemunho do estranho,
ao introduzir a possibilidade do erro e da substituicdo na esfera intersubjetiva, lanca a
constituicdo do sentido de realidade para uma dimensao social.

O outro € aquele que, seja pela estranheza, seja pela familiaridade, de “fora”, pode
me determinar. Enquanto homem, imerso na atitude natural, estou ‘“no” mundo e me
percebo determinado de diversos modos “desde fora” por tudo o que me circunda. Neste
caso, “desde fora” significa “desde uma exterioridade espago-temporal”, natural. Assim
como “determinagdo”, aqui, significa “determinagéo natural”, causal. Mas este ndo € o
unico sentido de exterioridade em questdo para Husserl.

Em sentido transcendental, é patente que sé pode estar condicionado por algo
“exterior”, por algo que ultrapasse minha pertenca limitada, na medida em que essa
transcendéncia tenha o sentido de “outro sujeito” que, de modo inteiramente
compreensivel, adquira e comprove em mim sua validez de outro ego transcendental.
Assim se esclarece a possibilidade e o sentido, ndo s6 de uma pluralidade de sujeitos
absolutos coexistentes (“ménadas”), sendo também de sujeitos que atuam
transcendentalmente uns sobre [0s] outros e que constituem em atos comunitarios
formagdes comuns, suas obras™. (HUSSERL, 1962, p. 285, GRIFO DO AUTOR)

A exterioridade transcendental, aqui, ndo € a aquela a que Kant se refere no quarto
paralogismo da Dialética Transcendental, da Critica da Razdo Pura (Cf. KANT, 2001,
p. 352). No caso da fenomenologia, € sem sentido pressupor qualquer estrutura ou coisa
fora de mim. A “determinagdo” também ndo tem o sentido de causa. Note-se, o “outro
sujeito” recebe sua validez de mim e, no entanto, ele é, ainda assim, “exterior” a mim.
E, se ele é um ego transcendental como eu, ¢ dele que eu mesmo, enquanto um “outro
sujeito”, recebo minha validez.

E numa autorreflexdo que comeco a reducéo transcendental, a apreensio absoluta
de mim mesmo, refletindo com pureza sobre o que encontro “em” mim mesmo, e que
distingo entre o que me € proprio (inseparavel de mim mesmo) e o que esta constituido
em mim “sobre essa base da motivagdo como algo estranho de niveis distintos: [...]

como algo real e também ideal, como natureza, animalidade, comunidade humana, povo

"2 En sentido trascendental, es patente que suelo puedo estar condicionado por algo “exterior”, por algo
que rebase mi pertenencia limitada, en la medida en que esa trascendencia tenga el sentido de “otro
sujeto” que, de modo enteramente comprensible, adquiera y compruebe en mi su validez de otro ego
trascendental. Asi se esclarece la posibilidad y el sentido, no s6lo de una pluralidad de sujetos absolutos
coexistentes (“moénadas”), sino también de sujetos que actdan trascendentalmente unos sobre otros y que
constituyen en actos comunitarios formaciones comunes, sus obras. (HUSSERL, 1962, p. 285, GRIFO
DO AUTOR)

95



e Estado, [...]” " (HUSSERL, 1962, p. 284). O estranho, a consciéncia estranha, ndo
estd culturalmente condicionada e ndo é relativa ou dependente de qualquer contexto,
social, cultural ou historico (Cf. ALVES, 2011, p. 171). Em suma, o sentido (ou, 0 que
seria, talvez, mais proprio: a motivacdo) de estranho parece, assim, abranger quase a
totalidade da problematica fenomenologica, podendo ser “constituido também como
fenomenologia por um trabalho especifico do pensamento” ™ (HUSSERL, 1962, p.
284).

Entretanto, dird Carr, com a noc¢do de estranho, ao lidar com sujeitos, com outras
consciéncias doadoras de sentido, com outros egos transcendentais, “n6s ndo podemos
legitimamente falar de objetos, de fato ou mesmo do mundo sem, a0 mesmo tempo,
perguntar, com efeito: objetos de quem, fatos de quem, mundo de quem?” ™ (CARR,
1987, p. 36). Mesmo o mundo “objetivo” da ciéncia é remetido a comunidade cientifica,
tendo em vista a sua constituicdo. Mais: com a nocéo de estranho, a objetividade passa a
corresponder (também) a abertura para novas determinacfes de sentido, advindas do
outro; os objetos de ‘“nossa referéncia”, entdo, “subdeterminam” nossa propria
“referéncia” a eles, posto que devam ser sempre intentados de tal modo que permitam
possiveis novas determinacdes (Cf. Ibid., p. 36).

Entretanto, pode-se objetar que a introducdo da nogdo de estranho teria uma
implicacdo relativista para a fenomenologia. Nas MC, Husserl nos apresenta 0 ego
transcendental, enquanto unidade temporal, como polo de identidade e substrato do
habitus, das habitualidades. E Carr entende por isso a maneira pela qual uma
experiéncia continua e duradoura se destaca de um fundo de crencgas (de um plano de
fundo temporal) e convicgdes sobre o qual recai e do qual recebe, assim, uma inclinacéo
de sentido. Portanto, se assumirmos que cada sujeito, enquanto substrato de um habitus
préprio, tem um diferente passado experiencial, tendo fixado, por isso, diferentes
“decisdoes” (de doagdo de sentido), €, mesmo na pertenca a uma determinada
comunidade cultural, que os temas de interesse do sujeito desta comunidade séo
diferentes daqueles dos membros de outra comunidade, “[...] nés podemos dizer que ele

confronta 0 mundo de sua experiéncia em um modo que é Unico para ele ou para 0s

3 1...] esa base de motivacion, como algo “ajeno” de distintos niveles: [...] como algo real y también
como algo ideal, como naturaleza, animalidad, comunidad humana, pueblo y Estado. (Ibid., p. 284)

71...] constituido también como fenomenologia por un trabajo especifico de pensamiento. (Ibid., p. 284)
> we cannot legitimately speak of objects, fact or even the world without at the same time asking, in
effect: whose objects, whose facts, whose world? (CARR, 1987, p. 36)

96



membros de sua comunidade” "

(Ibid., p. 39). Finalmente, resultaria disso: por um lado,
se 0 “dado” ¢é visto como aquilo que ¢ “tido como certo” sobre 0 mundo por um sujeito
ou comunidade em particular, tal “certeza” (ou “verdade”) estard em funcdo do contexto
temporal de sua experiéncia, de tal modo que o contexto condicionante variard,
dependendo de quem experiencia. Por outro lado, que um objeto seja “intentado como”
ou interpretado de um modo em particular em detrimento de outros modos possiveis de
interpreta-lo ou “intenta-lo como”, pode derivar de um contexto temporalmente variével

(CF. Ibid., p. 39).

Ora, Carr interpreta as implicagdes da intersubjetividade na fenomenologia
segundo uma espécie de holismo interno, tendéncia comum entre alguns dos filésofos
da tradicdo analitica americana, como Ronald Mcintyre, Arthur D. Smith, David W.
Smith, Dan Zahavi, entre outros, que, desde a década de 80, tém resgatado o
pensamento de Husserl e o reinscrito no debate filosofico. Essa tendéncia exegeética
sustenta, no entanto, como pressuposto fundamental e mote principal de leitura, a
proximidade entre a fenomenologia e as filosofias de Frege e Brentano. Dali,
interpretarem a intencionalidade, ora nos termos da relacdo sentido e referéncia, ora nos
da dualidade brentaniana (psiquico e fisico).

Mesmo que deixemos de lado a tendéncia que alimenta essa leitura relativista, ndo
nos parece aceitdvel que a intersubjetividade tenha levado a fenomenologia a um
relativismo, ou antropologismo — tipo de relativismo a que tal interpretacdo, nos termos
de Husserl, mais se aproximaria. Nao cabe, aqui, erigir a critica husserliana ao
antropologismo, vertendo-a contra a presente interpretacdo da fenomenologia, mas,

antes, trazer novos elementos que desfacam o equivoco de interpretacgéo.

3. Empatia e apercepcéao

Para fins de esclarecimento, caberd empreender um pequeno desvio tematico. O
termo Einfuhlung n&o fora criado por Husserl. N&o se tratava de um conceito novo, pelo
menos tendo como referéncia o inverno de 1910-1911, periodo das licbes sobre a
intersubjetividade, presentes em Problemas. O conceito ja era objeto de debate entre os

pensadores ligados ao movimento fenomenologico influenciado por Franz Brentano.

76 [...] we can say that he confronts the world of his experience in a way that is unique to him or to the
members of his community (Ibid., p. 39)

97



Husserl, nas ligdes, erige-0 ja como uma critica ao modo como o conceito é tratado por
Theodor Lipps, entdo professor de psicologia em Munique e fundador, com Johannes
Daubert e Alexander Pfander (seus ex-alunos), do circulo de fenomenologia de
Munique.

Hoje, Lipps é mais conhecido pela influéncia que exercera sobre o pensamento de
Freud. Apesar de ndo ter sido ele mesmo também o criador do termo (que ja teria sido
mencionado, em 1873, por Robert Vischer, em sua tese doutoral, para significar uma
espécie de simpatia estética), deve-se a ele a primeira teoria cientifica da Einflihlung e
sua introducdo no vocabulério fenomenoldgico. E em relacdo a essa teoria que Husserl
introduz o conceito de Einfuhlung, para significar o modo como experienciamos o “ai
para mim” do outro: “embora ndo aceite tudo o que ele diz sobre empatia, eu acredito
que Lipps estava até entdo no caminho certo, ao lutar vigorosamente contra a usual e, de
fato, lamentével psicologia da empatia” ’" (HUSSERL, 2006c, p. 84).

Para Lipps, nosso conhecimento da consciéncia de outros seria principalmente
fundada na empatia e, pois, em sentimentos (em vez de operagdes puramente
intelectuais). A empatia se operaria quando alguém pusesse a si no lugar de outro
alguém, ou, até certa medida, imitasse-0. Nesse sentido, a empatia seria uma espécie de
imitagdo interior. Mais ainda: ela seria a consciéncia de uma figura, ou melhor, uma
“consciéncia analogizante” que, por virtude propria, imitaria ou se tornaria tal qual uma
outra consciéncia, entdo similar e simultanea a ela. E por se tratar de uma consciéncia
figurativa empirica, restaria ao “aparecer de um objeto”, a “figura-objeto” (ou a forma
interiormente imitada), ser o portador da relagdo analogizante com o “sujeito da figura”.
Logo, uma consciéncia autoevidente (presente para si) teria que servir como figura-
objeto para outra consciéncia. Assim, por exemplo, a prépria experiéncia de raiva de
alguém teria que servir de andlogo (de figura) para a outra consciéncia (Cf. Ibid., p. 84).

Do ponto de vista da fenomenologia husserliana, esta concepgao ¢ “sem sentido”.
N&o obstante as implicacdes e os pressupostos problematicos da forma como Lipps
concebe a empatia (intimamente ligada a pressupostos psicologistas), é a partir dela (ou
melhor, de sua critica a ela) que Husserl elaborara sua propria versao do conceito. Note-
se que, grosso modo, quando sentimos empatia (empatizamos) com a raiva de alguém

(com alguém raivoso), nGs mesmos nao nos tornamos raivosos, isto é, ndo reproduzimos

" Although I would not like to accept all that he says about empathy, | believe that Lipps was insofar on
the right path as he vigorously struggled against the usual, and in fact, pitiful psychology of empathy
(HUSSERL, 2006c, p. 84)

98



em nds a raiva sentida pelo outro. Assim como ndo ficamos raivosos ao imaginar a raiva
ou mesmo ao recordar um rompante de raiva do passado. Por virtude da empatia
nenhum objeto é produzido, reproduzido ou duplicado na consciéncia (raiva para mim
em oposicdo a raiva para 0 outro), por isso ela ndo € a consciéncia de uma genuina
refiguracdo mais do que uma consciéncia de “re-recordacdo” ou de qualquer tipo de
recordacdo (Cf. Ibid., p. 84). A empatia ndo € uma imitacao interior, nem propriamente
uma percepcdo (seja interior ou exterior). Ela ndo é real (reell).

Ela é um tipo de apercepcdo, ou, mais especificamente, um modo de
presentificacdo. E, como dito outrora, 0 que marca a apercep¢do é um processo de
transferéncia ou apreensdo analdgica de sentido, trata-se de uma antecipacdo de sentido.
As apercepgdes sdo experiéncias intencionais, experiéncias de ter consciéncia de algo
como percebido e que, todavia, ndo esta autodado nestas experiéncias, pelo menos ndo
completamente, mesmo que conscientemente se intente o que esta verdadeiramente
dado nelas (Cf. Id., 2001, p. 624). Nesse sentido, o que é apercebido (presentificado)
ndo € propriamente percebido (apresentado), e vice versa.

A ideia principal que anima a transferéncia ou apreensdo anal6gica de sentido e
perpassa a no¢do de apercepcdo, € a de que a nossa experiéncia do mundo e dos outros
consiste num processo continuo que progride, ndo segundo a forma da concordancia e
da progressiva sedimentacdo do sentido pela confirmacao (preenchimento de intengdes
vazias), mas antes pela contradicdo, que cada novo ato vem, ndo a confirmar, mas a
infirmar o anterior, ou pelo menos algum aspecto do sentido ja sedimentado, de modo a
progredir sob a forma permanente da correcdo e da reestruturacéo (de novos horizontes
de sentido). Note-se, a transferéncia analdgica da apercepcdo ndo é uma excecdo em
meio a tantos outros modos de doacédo de sentido. Ela € constitutiva da consciéncia, faz
parte de sua dindmica mesma:

A teoria da consciéncia é diretamente uma teoria de apercepcoes; o fluxo de consciéncia
¢ um fluxo de uma constante génese; ele ndo &€ uma mera série, mas um
desenvolvimento, um processo de tornar-se de acordo com leis da sucessdo necessaria,
na qual apercepgbes concretas de diferentes tipicalidades (entre elas, todas as
apercepclGes que ddo origem a apercepcdo universal de um mundo) crescem de
apercepcBes primordiais ou de intengdes aperceptivas de um tipo primitivo.” (Ibid., p.
628)

’® The theory of consciousness is directly a theory of apperceptions; the stream of consciousness is a
stream of a constant genesis; it is not a mere series, but a development, a process of becoming according
to laws of necessary succession in which concrete apperceptions of different typicalities (among them. all

99



Carr, ao falar em “plano de fundo temporal de crengas” — que trata como
horizontes de sentido adquiridos —, ele parece confundir duas diferentes perspectivas de
analise fenomenoldgica: a estatica e a genética. Ora, sob a perspectiva da analise
intencional, da fenomenologia estatica, as estruturas horizontais de sentido devem ser
compreendidas como estruturas sintéticas que ddo unidade noético-noematica as
distintas cogitationes (Cf. Id., 1996, p. 89). Os horizontes, por sua vez, s&o
potencialidades pré-determinadas de sentido. Toda vivéncia tem horizontes mutaveis
que vinculam implicitamente uma dada vivéncia a outras potenciais, que s&do
coassumidos (como, por exemplo, os lados ainda ndo visiveis de um cubo ou o lado
escuro da lua) (Ibid., p. 95). As variagdes de sentido potencial de um horizonte atendem
a uma rigida legalidade eidética, pré-determinando as possibilidades de preenchimento
dessas intencbes implicitas, isto é, todas as aparicdes possiveis, confirmadoras da
existéncia de algo. Portanto, ndo ha& lugar para infirmacbes nas potencialidades
horizontais. Uma infirmacdo implicard numa substituicdo do horizonte, num novo
sentido para o objeto. As estruturas horizontais ndo sdo, nesse sentido, relativas a
comunidade ou ao tempo mundano. N&o depende de época ou cultura que um objeto
intentado (ndo importa qual) confirme sua existéncia pela percep¢do do mesmo segundo
uma prescricao eidética, mesmo se considerassemos a parcialidade da apresentacdo do
objeto e a possibilidade de sua infirmacdo, pois a analise ndo se opera no ambito do
mundo natural, de objetos individuais. O Unico referencial possivel é o ego
transcendental (que, por nédo se tratar do ego empirico, humano, ndo é propriamente uma
pessoa em particular que filosofa).

O que parece ter passado em branco na analise de Carr, é que 0s temas da
apercepcao e da empatia, como sdo tratados na analise, ndo pertencem ao dominio da
fenomenologia estatica, a analise intencional. A andlise genética, pois, € a exploracdo do
processo pelo qual uma apercepcdo se edifica a partir de outras apercepcbes ja
sedimentadas (ou de uma instituicdo primitiva de sentido). Como uma historia
puramente ideal da consciéncia, uma histéria de todas as possiveis apercepcdes, ou
ainda como uma escavacao ou arqueologia de sentidos, a génese:

[...] ndo concerne trazer a luz uma génese factual por apercepcles factuais ou

tipos factuais num fluxo de consciéncia factual, ou mesmo em todos os seres humanos

the apperceptions that give rise to the universal apperception of a world) grow out of primordial
apperceptions or out of apperceptive intentions of a primitive kind. (ld., 2001, p. 628)

100



factuais; entdo ela [a génese] ndo é em absoluto similar ao desenvolvimento de espécie
vegetal ou animal. Em vez disso, toda forma de apercep¢do é uma forma essencial e tem
sua génese de acordo com leis essenciais: concordantemente, incluida numa tal ideia de

apercepGao esta que ela deve suportar uma “anélise genética”.” (Id., 2001, p. 628)

A empatia é uma apercepcao, e isso ndo significa que ela seja uma sedimentacéo
de sentido. Como a apercepcdo, ela € um ato de transferéncia de sentido, de uma
intencdo vazia. Porém, diferente dos modos mais comuns de apercep¢do, ndo ha uma
percepcdo direta que lhe sedimente o sentido ao preencher a intencdo (posta em
questdo). Sua confirmacao é sempre indireta, por isso, parcial e imperfeita (inadequada).
O outro ego, portanto, nunca é realmente evidente — apesar de fazer sentido para mim
(por essa espécie de apercepcao). Como ménada, que € para si mesma como eu mesmo
sou para mim e, a0 mesmo tempo, em comunidade comigo, o outro esta ligado a mim
enquanto ego concreto. No entanto, nenhuma ligacdo real (reell) leva de minhas
vivéncias para as dele, e vice versa enquanto que ego concreto (Cf. Id., 1996, p. 196).

Pela empatia, apercebo num corpo uma carne, num movimento, um gesto, e numa
contragdo de musculos faciais, uma expressdo de alegria, tristeza ou dor. O corpo se
torna, enquanto carne, um corpo expressivo, que subentende a unidade vida inteira: ndo
apenas de uma vida pessoal, mas da vida de um ego.

Mas a empatia ndo se restringe a apercepc¢ao do outro ego. Minha propria carne,
esse corpo que domino e com o qual posso explorar o meu mundo circundante,
acessivel pela percepc¢do interna (propriocepc¢do), eu a percebo no mundo como uma
coisa entre as coisas, objetificada. E, ndo obstante, ela ndo se volve “num completo
objectivar-se e num ver-se ‘por fora’, este corpo que é, no seu fundo, ndo corpo para a
consciéncia, mas consciéncia de ter corpo” (ALVES, 2011, p. 169). Meu corpo, s6 0
percebo como semelhante ao corpo de um outro homem diante de mim pois ja o
reconhego COMoO um corpo com uma carne, COmMo um corpo que pode se expressar. A
empatia, assim, torna possivel, ndo somente que eu reconhe¢a num corpo um outro
sujeito, mas em mim mesmo um homem, como um homem entre os homens. E por ela
que me conheco enquanto um habitante do mundo cujo sentido eu mesmo constituo.

Nesse sentido, 0 outro ndo é uma projecdo de mim mesmo. Uma tal projecdo so seria

7 [...] does not concern bringing to light a factual genesis for factual apperceptions or factual types in a
factual stream of consciousness, or even in all factual human beings; thus it is not at all similar to the
development of plant or animal species. Rather, every shape of apperception is an essential shape and has
its genesis in accordance with essential laws: accordingly, included in such an idea of apperception is that

it must undergo a "genetic analysis." (Id., 2001, p. 628)
101



possivel se, antes, por meio da empatia, eu me reconhecesse como um homem, tal qual
0 outro — se reconhecesse que minha carne é também um corpo no mundo. “A descricao
husserliana da experiéncia de um outro sujeito é, desde o inicio, polarizada por este
tema da autoconstitui¢do somatica do ego enquanto sujeito humano” (Id., 2008, p.
347).

Num manuscrito de trabalho de 1932, intitulado ‘“Fenomenologia da
comunicagdo”, Husserl deixa entrever o teor de minha ligagdo com o outro:

Que acontece, agora, quando a intropatia80 reciproca, decorrendo activamente, é
produzida? Com isso ndo é ainda produzida nenhuma unido social, nenhuma unido
comunicativa, nenhuma conexado actual entre eu e tu, como essa actualidade que é um
pressuposto para a unidade habitual do eu e do tu e a do nds, que ndo é ja um simples
estar em conjunto de homens no mundo [...], mas antes uma comunidade pessoalmente
ligada, uma unido pessoal de diferentes tipos possiveis. O que falta, portanto, é o
proposito e a vontade de manifestagdo — falta o acto especifico da comunicagédo (do
comunicar-se), que, enquanto criador da comunidade, se diz directamente em latim
communicatio.** (HUSSERL apud ALVES, 2011, p. 182)

4. Mundanizacgdo e comunidade

Num artigo sobre a intersubjetividade na fenomenologia, Pedro Alves afirma
categoricamente que Husserl era convicto de que “a figura canonica da alteridade ¢ a
humanidade” (ALVES, 2011, p. 171). Isso porque apenas o outro homem figura, mais
ainda, encarna a humanidade. Nesta consideracdo, Alves ja pressupde a figura do ego
empatizada como um outro do outro, como um homem entre os homens. E ndo se trata
de reduzir o outro a um exemplar exterior do ego ou mesmo de uma esséncia
humanidade ou eidos ego. Em seu apontamento, ele conserva o duplo sentido de um

outro que é a0 mesmo tempo 0 membro de um nds e um estranho.

8 “Intropatia” é o termo, em portugués, escolhido pelos portugueses para traduzir Einfiihlung. Por uma
questdo de clareza e tendo em vista que este ndo é o termo mais usado para as traducdes brasileiras,
mantivemo-nos utilizando “empatia”.

81 “Wie nun, wenn wechselseitige aktiv eingehende Einfiihlung hergestellt ist? Damit ist noch keine
soziale Einigung, keine kommunikative, hergestellt, kein aktueller Ich-Du-Konnex, als diejenige
Aktualitdt, die Voraussetzung ist flr die habituellen Ich-Du und Wir-Einheiten, die nicht ein blosses
Zusammensein von Menschen in der Welt sind [...] Was noch fehlt, ist Vorhabe und Wille der
Kundgebung — es fehlt der spezifische Akt der Mitteilung (des Sichmitteilens) der als Gemeinschaft
schaffender lateinisch geradezu communicatio heifit”. Hua, XV, pp. 472. (HUSSERL apud ALVES,
2011, p. 182, TRADUCAO DE PEDRO ALVES)

102



Mas isso ndo quer dizer que a empatia, a experiéncia do “ai para mim” do outro se
restrinja ao encontro fatico, ao corpo a corpo contingente, pelo qual a carne do outro é
para mim presentificada. E pela empatia que reconheco o traco humano dos objetos
culturais a0 meu redor, em meu mundo circundante. E por meio dela que nos simbolos e
signos a0 meu redor reconheco ndo apenas sentidos linguisticos, mas, sobretudo,
vontades, disposicOes afetivas, formas de vida. Sem ela, ndo seria possivel a uma
comunidade (a Europa, por exemplo) a autovaloracdo que sustenta o sentimento de
decadéncia e crise de uma época.

A ideia de comunidade que anima a fenomenologia ndo € a de um simples
coletivo dos individuos singulares ou, de vida comunitaria, a de um somatdrio de vidas
singulares e realizacdes singulares que, de algum modo se engendrem para viabilizar a
vida de cada individuo da coletividade. Isso ndo significa que uma comunidade real,
com uma tal configuracdo, ndo seja ela mesma uma comunidade no sentido
fenomenoldgico. Porém, uma organizacdo populacional pode existir e se manter assim
por séculos e, ainda assim, ndo corresponder a apenas uma comunidade.

Comunidade, para a fenomenologia, é, sobretudo, comunidade intencional: um
ego esta para outro ego, ligado por experiéncias intencionais comuns, compartilhadas,
que tornam “[...] transcendentalmente possivel o ser de um mundo (de um mundo de
homens e de coisas)” % (HUSSERL, 1996, p. 169). Através de todo ser e viver
singulares, perpassa uma unidade que, apesar de fundada na vida singular, configura-se
como a unidade de uma vida. E a unidade dessa vida comunitaria que da sentido ao
“n6s”. Sobre 0 meu mundo circundante perpassa um mundo circundante comunitério,
fundado em mim e, potencialmente, em cada um de seus membros. E nesse mundo
circundante comunitario que nds, eu e o0 outro, instituimos sentidos relevantes a unidade
de nossa vida comunitaria, compartilhando a constituicdo de sentido de um mesmo
seguimento do mundo (Cf. 1d., 20064, p. 69).

Para compor um nos, ndo é preciso um encontro fatico. O reconhecimento matuo
num encontro fatico é que, de certo modo, requer que se esteja em comunidade
intencional. Nesse sentido, o que funda ou constitui o0 sentido de comunidade das
comunidades reais é precisamente a ideia de comunidade intencional. Mais ainda: é por
esse sentido de comunidade que compreendemos que uma comunidade cultural possa

historicamente nos “configurar” — por habitualidades compartilhadas.

821...] trascendentalmente posible el ser de un mundo (de un mundo de hombres y de cosas) (HUSSERL,
1996, p. 169)

103



Todo homem, precisamente enguanto homem da comunidade que o configura
historicamente, comega por compreender seu entorno concreto e, sua cultura, segundo
um nacleo e com um horizonte velado. Uma compreensdo mais profunda, que abra o
horizonte do passado — que é decisivo para a compreensdo do presente mesmo —, 0 é
possivel por principio a qualquer que provenha dessa comunidade em certa
originariedade que s a ele é possivel e que estd velada a um homem de outra

comunidade que entre em relagdo com ela®. (1d., 1996, p. 200)

Essas pontuacbes acerca da nocdo de comunidade, porém, podem nos levar a
questionar se ndo estariamos interpretando a fenomenologia segundo um relativismo
muito proximo ao considerado por Carr, ja discutido. Afinal, é pelas habitualidades
compartilhadas que somente os membros de uma comunidade tém acesso ao “horizonte
do passado” e aos significados (apercepcdes) originarios da comunidade, que

permaneceriam “velados” ou incompreensiveis para os estranhos a ela.

E preciso ter em mente que as comunidades ideais ndo corresponde realmente
nenhuma verdade universal e absoluta, de uma “verdade em si”. E as “verdades reais”,
sustentadas por vivéncias judicativas efetivas, s6 poderd corresponder comunidades
culturais, historicamente situadas. Nesse caso, a diferenca entre os mundos circundantes
resultara numa diferenca entre essas verdades relativas (as comunidades culturais)
operativas em vivéncias efetivas, da vida cotidiana, tendo como idealidade normativa, a
ideia reguladora de verdade e a universalidade do mundo objetivo:

O mercador tem sua verdade mercantil: ndo é, em rela¢do a sua situagdo, uma boa
verdade, a melhor que possa Ihe servir? Acaso ndao é uma verdade aparente porque o
cientista, julgando com outra relatividade distinta, com outros objetivos e ideias, busca
outras verdades com as que podemos fazer muito mais coisas, ainda que ndo possamos
fazer precisamente o que se necessita no mercado? Devemos deixar ao fim de [nos]
cegar com as ideias e métodos ideais e regulativos das ciéncias ‘“exatas”,

particularmente na filosofia e na logica; como se seu carater “em si” fosse norma

8 Todo hombre, precisamente en tanto que hombre de la comunidad que lo configura histéricamente,
comienza por comprender su entorno concreto, su cultura, segin un ndcleo y con un horizonte velado.
Una comprension mas profunda, que abra el horizonte del pasado — que es decisivo para la comprension
del presente mismo -, le es posible por principio a cualquiera que provenga de esa comunidad en certa
originariedad que solo a él le es posible y que estd vedada a un hombre de otra comunidad que entre en
relacion con aquélla. (1d., 1996, p. 200)

104



efetivamente absoluta tanto no que diz respeito ao ser objetivo como & verdade.® (1d.,
1962, p. 287)

Isso ndo significa que a “verdade” das ciéncias matematicas sejam restritas a
comunidade matematica real. Mas que ser participe da comunidade é uma condicgéo de
inteligibilidade das proposicGes nela (ou por ela) formuladas. Nesse sentido, em
Problemas, Husserl lanca um insight fundamental, que mais de vinte anos depois, sera
um dos pressupostos motrizes de Crises: “[...] 0s conteudos teoréticos de uma ciéncia,
entendidos como o conteddo total de proposi¢des validas de uma ciéncia, assim como a
natureza sdo todos intersubjetivos” & (1d., 2006¢, p. 79, GRIFO NOSSO).

As “verdades” matematicas, isto €, 0s objetos matematicos e sua condicdo de
verificabilidade, pertencem exclusivamente & comunidade matematica. Integrar-se na
comunidade significara intentar poder (constituir) seus objetos, compreendé-los como
0s matematicos os compreendem. No caso das ciéncias da natureza, porém, por terem
enguanto objeto de estudo a propria natureza, o escopo de verdade (por assim dizer) de
suas proposicdes abrange as experiéncias intencionais constituidoras do sentido de
natureza e de seus objetos (objetos naturais, mundo natural), o dominio da
corporalidade viva (carnalidade) do homem psicofisico. Note-se, para Husserl (nesta
“fase” de seu pensamento, pelo menos), a natureza mesma € uma comunidade: “[...] [a]
natureza mesma [...] se faz entdo tal, que compreende em si, também, em multiplicidade
aberta, a um namero ndo conhecido de homens [...] que se dividem pelo espaco infinito
como sujeitos de uma possivel comunidade matua” ® (1d., 1996, p. 198).

Ora, a pertenca a uma dada comunidade ideal corresponde uma certa orientacéo
(ou atitude), compreendida em relacdo a comunidade como uma de suas realizacdes.
Assim, pois, & pertenca & comunidade natural (natureza como comunidade ideal)

corresponde a orientacdo ou atitude natural. E é pelo pressuposto de um mundo “em si”

8 EI mercader tiene su verdad mercantil; ?no es, en relacién a su situacion, una buena verdad, la mejor
que pueda servirle? Acaso no es una verdad aparente porque el cientifico, juzgando con otra relatividad
distinta, con otros objetivos e ideas, busca otras verdades con las que podemos hacer muchas méas cosas,
aunque no podamos hacer precisamente lo que se necesita en el mercado? Debemos dejar al fin de
cegarnos con las ideas y métodos ideales y regulativos de las ciencias “exatas”, particularmente en la
filosofia y en la 16gica; como si su cardcter “en si” fuera norma efectivamente absoluta tanto en lo que
respecta al ser objetivo como a la verdad. (1d., 1962, p. 287)

8 [...] the theoretical contents of a science, understood as the total content of valid propositions of a
science, as well as nature are intersubjective wholes (Id., 2006c, p. 79, GRIFO NOSSO).

8 |a naturaleza misma [...] se hace entonces tal, que comprende en si, también en multiplicidad abierta, a
un ndmero no conocido de hombres [...] que se reparten por el espacio infinito como sujetos de una
posible comunidad mutua (Id., 1996, p. 198)

105



ser préprio da atitude natural, que as verdades das ciéncias naturais t€ém esse carater “em
si”.

E certo que ainda entra na esfera da universalidade incondicionada (enquanto
correlato da forma essencial da constituicdo do mundo) o fato de que todos, e a priori,
vivem na mesma natureza, € numa natureza que um, ao formar necessariamente sua
vida [em] comunidade com a de outros, ja configurado como mundo cultural, como
mundo com significacdes e relevancias humanas (por primitivo que seja ainda seu

nivel), no fazer individual e matuo.®’ (Ibid., p. 199)

Quando Husserl diz que o outro me determina “de fora” (Cf. 1d., 1962, p. 285) —
em sentido transcendental, porém, ndo kantiano —, ndo quer dizer que sou dependente
faticamente dos outros. A “configuracdo histérica” da comunidade sobre mim ¢ de
ordem empirica, a ser investigada pela psicologia pura. Ora, € em comunidade, isto &,
como um homem entre os homens, membro de comunidades diversas com que partilho
muitas de minhas habitualidades, que me constituo enquanto pessoa, ego humano.
Conhego-me como homem na medida em que me conhego como um outro do outro e
que o reconheco como aquele que comigo comunga um mundo. Tudo que sou,
empiricamente, sou-0 pelo reconhecimento de minha pertenca a comunidades: coisa
natural, animal racional, homem, brasileiro, etc.

Se sou alocado no inicio (campo transcendental) e no final (teleologia) pelo
idealismo, é apenas em virtude de um artificio do método que, em contrapartida, lanca-
me no cerne de uma tarefa infinita e comunal. Eu mesmo sou, ao mesmo tempo, sujeito
e objeto de cultura, de uma comunidade. Sou, a0 mesmo tempo, objeto e principio de
todos os objetos. E, de certo modo (tendo em vista 0 mundo cultural), 0 modo como
conheco a mim mesmo esta submetido a vontade e ao trabalho conscientemente
apontado a fins das comunidades a que pertenco. O meu mundo circundante préatico
abarca todos os mundos circundantes de que tomo consciéncia: a natureza, 0 mundo
humano e animal, minha cultura (Cf. Id., 20063, p. 60). E pela redu¢do, ganho-me como
um principio, antes do mundo, da natureza e da cultura. Todavia, pelos sentidos ja
constituidos, ganho-me também ao constituir o sentido de um mundo que me aloca

como um de seus objetos, entre 0s homens, in medias res.

87 Es cierto que adn entra en la esfera de la universalidad incondicionada (en tanto que correlato de la
forma esencial de la constitucion del mundo) el hecho de que todos, y a priori, viven en la misma
naturaleza, y en una naturaleza que uno, al formar necesariamente su vida comunidad con la de otros, ha
configurado como mundo cultural, como mundo con significaciones y relevancias humanas (por primitivo
gue sea adn su nivel), en el obrar individual y mancomunado. (Ibid., p. 199)

106



CONSIDERACOES FINAIS

Diante das consideracdes feitas até entdo acerca do registro do outro nas MC,
coube esbogar, mesmo que apenas parcialmente, um retrato do projeto fenomenoldgico,
como intentado por Husserl no final da década de 20 e inicio da decada de 30,
especialmente tendo em vista 0 modo como ele passara a tratar no¢bes como a
experiéncia do outro, alter ego, o estranho e a comunidade intencional, e, assim, libertar
0 idealismo de entdo daquele proposto em ldeias I, que servira por tanto tempo de
canone de leitura da fenomenologia husserliana e de referencial para as criticas aqui
expostas. Nossa intencdo ndo foi fixar uma interpretacdo, mas conjecturar um breve
momento (parece-nos, interrompido com o desenvolvimento de Crise) do
desenvolvimento de seu idealismo.

Em nossa discussao, em torno da questdo da intersubjetividade, tomamos como
referencial critico as interpretacdes de Paul Ricoeur, sua rejei¢do do registro do outro no
idealismo transcendental husserliano. Apontamos como sua leitura se fixou a leitura da
fenomenologia como um neocartesianismo e como inscreveu seu registro da
intersubjetividade numa perspectiva ontoldgica (estranha a fenomenologia husserliana).
Mostramos como a “objecdo do solipsismo” se inscreve nas MC, ndo em resposta as
dificuldades da “egologia solipsista” das quatro primeiras meditagdes (critica de
Ricoeur), mas a uma tendéncia da propria filosofia transcendental cartesiana.
Finalmente, esclarecemos alguns dos conceitos que animam a argumentacao de Husserl
no registro do outro na fenomenologia (em seu duplo sentido), revisamos alguns de seus
pressupostos, na construcdo de seu idealismo transcendental husserliano, do qual a
intersubjetividade, tendo em vista as comunidades intencionais, € um pressuposto

fundamental.

Entretanto, como dito no inicio deste texto, ndo foi nossa pretensdo apresentar a
solucgéo oferecida por Husserl para o problema transcendental do solipsismo como uma
resposta peremptoria. Em futuras pesquisas, poderemos nos ater ao debate em torno das

lacunas deixadas pelo idealismo transcendental, tal como fora concebido na obra MC®;

® Nosso referencial, aqui, seria o conjunto composto pelas MC, LFLT e Europa.

107



segundo a qual, como ideia reguladora, ele se comporia parcialmente pelas apercepcdes
que alicercam e constituem a nossa ‘“certeza” do mundo (a tese do mundo) cuja
evolugdo se daria, ndo por confirmacGes, mas propriamente por infirmacgdes que
adviriam tanto de nossa aderéncia primordial ao mundo (pelas evidéncias negativas)
quanto por meio dos outros egos (mediadas pelo estranho), que conosco
compartilhariam de uma cultura e formariam uma comunidade intencional. Ora, a
cultura entdo comunalizada, as habitualidades compartilhadas entre os membros dessa
comunidade, seriam propriamente decises por eles ja tomadas, sentidos ja
sedimentados. Note-se, no entanto, que, aqui, comunicacdo ndao € 0 mesmo que
comunalizagdo (Gemeinschaftung). A linguagem, que deveria dar um lugar privilegiado
a contingéncia propria do commercium humano, sera entdo concebida nos termos da
relacdo indicativa entre os sinais e o0s sentidos (vivenciaveis) por eles indicados, quase
como se se tratasse de uma rede de sentidos ja sedimentados e compartilhados pelos
membros da comunidade. Por isso, ndo se vé como o outro ego, comunalizado comigo,
poderia pela linguagem dar lugar ao novo, as infirmacdes de sentido que renovariam
nossa ‘“certeza” do mundo. Para fazer frente a concepgao do idealismo transcendental,
como apresentado pelas MC, seria preciso (talvez) conceber a linguagem, ndo como o
lugar do j& pensado, como uma rede de sentidos sedimentados e compartilhados pelos
membros de uma comunidade cultural, mas como o lugar do que ainda ndo fora
pensado, como o dominio do a se pensar. O que nos levaria a pergunta: estariamos,

nesse caso, ainda falando de idealismo transcendental?

108



REFERENCIAS

ADORNO, T. W. Husserl and the problem of idealism. The Journal of Philosophy. New York,
v. 23, n. 1, jan. 1940.

. W. Sobre la metacritica de la teoria del conocimiento: estudios sobre Husserl y
las antinomias fenomenoldgicas. Caracas: Monte Avila Editores C.A., 1970.

ALVES, P. Empatia e ser-para-outrem: Husserl e Sartre perante o problema da
intersubjetividade. Estudos e pesquisas em psicologia, Rio de Janeiro, ano 8, n. 2, 2008.

. Racionalidade e comunidade na fenomenologia de Edmund Husserl. Disponivel em
< http://www.uned.es/dpto_fim/invfen/invFen4/Pedroalves.pdf>, Acessado em: 18/04/2011.

CARR, D. Interpreting Husserl. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1987.

. Translator’s introduction. In: HUSSERL, E. The crisis of European sciences and
transcendental phenomenology. Evanston: Northwestern University Press, 1984.

DESCARTES, R. Meditacdes sobre filosofia primeira. Campinas: E. Unicamp, 2004.

DRUMMOND, J. J. Historical dictionary of Husserl’s philosophy. New York: The Scarecrow
Press, 2007.

FINK, E. What Does the Phenomenology of Edmund Husserl Want to Accomplish?, Research
in Phenomenology, v. 2, 1972.

GAQOS, J. Historia y Significado. In: HUSSERL, E. Meditaciones Cartesianas. Traducéo de
José Gaos e Miguel Garcia-Bard. México: Fondo de Cultura Econémica, 1996.

HUSSERL, E. A ideia da fenomenologia. Lishoa: Edi¢des 70, 1986.

. Analyses concerning passive and active synthesis: lectures on transcendental
logic. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2001.

. Conferéncias de Paris. Disponivel em < http://www.lusosofia.net/textos/
husserl_conferencias_de_paris.pdf>, Acessado em: 13/06/2010.

. The Encyclopaedia Britannica Article. In: PALMER, R. E.; SHEEHAN, T.
Edmund Husserl: psychological and transcendental phenomenology and the confrontation with
heidegger (1927-1931). Disponivel em < http://www.stanford.edu/
dept/relstud/faculty/sheehan/T Sbookcontents.html>, Acessado em: 20/07/2011.

. Europa: crise e renovagéo. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa,
2006.

. Ideas pertaining to a pure phenomenology and to a phenomenological philosophy:
second book. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2000.

. Idéias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenolégica.
Aparecida: Idéias & Letras, 2006.

. Investigaciones Légicas. Madrid: Alianza Editorial, 2009. 2v.

109



. Logica Formal y Logica Trascendental. Ciudad de México: Universidad Nacional
Auténoma de México, 1962.

. Meditaciones Cartesianas. Traducao de José Gaos e Miguel Garcia-Bar6. México:
Fondo de Cultura Econémica, 1996.

. The basic problem of phenomenology. Dordrecht: Springer, 2006.

. The crisis of European sciences and transcendental phenomenology. Evanston:
Northwestern University Press, 1984,

. The world of the living present and the constitution of surrounding world that is
outside the flesh. In: MERLEAU-PONTY, M. Husserl at the limits of phenomenology.
Evanston: Northwestern University Press, 2002.

KANT, I. Critica da Razéo Pura. Lishoa: Fundacdo Calouste Gulbenkian, 2001.

LEVINAS, E. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget,
1997.

MACDONALD, P. S. Descartes and Husserl: the philosophical project os radical beginnings.
New York: State University of New York, 2000.

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da Percepgdo. Sdo Paulo: Martins Fontes, 1999.

. Husserl at the limits of phenomenology. Evanston: Northwestern

University Press, 2002.

. Signos. Sédo Paulo: Martins Fontes, 1991.

MORA, J. F. Dicionério de Filosofia. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola, 2001. 4v.

MOURA, C. A. R. de. Husserl: significagdo e fendmeno. Doispontos, Curitiba, v. 3, n. 1, abr.
2006.

. Prefécio. In: HUSSERL, E. Idéias para uma fenomenologia pura e para
uma filosofia fenomenoldgica. Aparecida: Idéias & Letras, 2006.

NALLI, M. Paul Ricoeur leitor de Husserl. Trans/Form/A¢éao, S&o Paulo, v. 29, n. 2, 2006.
PELIZZOLI, M. L. O eu e a diferenga: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002.
RICOEUR, P. Hermenéutica e ideologias. Petrépolis: Ed. Vozes, 2008.

. Na escola da fenomenologia. Petrépolis: Ed. Vozes, 2009.

. O si-mesmo como um outro. Campinas: Papirus, 1991.

. Phenomenology and Hermeneutics. Nods, Indiana, v. 9, 1975.

SARTRE, J. P. A transcendéncia do ego: esboco de uma descricao fenomenoldgica. Cadernos
espinosanos, S&o Paulo, n. XXII, jan-jun 2010.

. Uma idéia fundamental da fenomenologia: a intencionalidade. In: ,
Situagdes I. Sdo Paulo: Ed. Cosac Naify, 2005.

110



SMITH, A. D. Husserl and the Cartesian Meditations. London: Routledge, 2003.

SOKOLOWSKI, R. Introducéo a fenomenologia. Sdo Paulo: EdicGes Loyola, 2010.

111



	Dedico à minha mãe e à minha noiva.

