
2 

 

PEDRO AUGUSTO DE CASTRO BUARQUE SILVA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IDEALISMO E INTERSUBJETIVIDADE NAS MEDITAÇÕES 

CARTESIANAS DE EDMUND HUSSERL 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Filosofia da UFPE, como requisito 

parcial para obtenção do título de mestre. 

 

Orientador: Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife/PE 

2012  



3 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

S586i Silva, Pedro Augusto de Castro Buarque. 
     Idealismo e intersubjetividade nas meditações cartesianas de Edmund 
Husserl / Pedro Augusto de Castro Buarque Silva. – Recife: O autor, 
2012. 

                       110 f.  ; 30 cm. 
 

                       Orientador: Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli. 
                         Dissertação (mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 

CFCH. Programa de Pós-graduação em Filosofia, 2012. 
     Inclui bibliografia. 

                         
 

   1. Filosofia. 2.  Idealismo. 3. Intersubjetividade. 4. Husserl, Edmund.     
5. Empatia.  I. Pelizzoli, Marcelo Luiz (Orientador). II. Titulo. 
 
 
   100 CDD (22.ed.)                 UFPE (CFCH2012-141) 
       



4 

 

PEDRO AUGUSTO DE CASTRO BUARQUE SILVA 

 

O IDEALISMO E A INTERSUBJETIVIDADE NAS MEDITAÇÕES 

CARTESIANAS DE EDMUND HUSSERL 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado em Filosofia 

aprovada, pela Comissão Examinadora 

formada pelos professores a seguir 

relacionados para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia, pela Universidade 

Federal de Pernambuco. 

 

 

 

 

Aprovada em: 19/04/2012 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

 

 

_________________________________ 

Prof. Dr. Marcelo Luiz Pelizzoli (ORIENTADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

 

_________________________________ 

Prof. Dr. Mario Ariel González Porta (1° EXAMINADOR) 

PONTIFÍCIA UNIVERSIDADE CATÓLICA - SP 

 

 

 

_________________________________ 

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (2° EXAMINADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

 

RECIFE/2012 

 

 

 

 



5 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico à minha mãe e à minha noiva.  



6 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço ao professor Marcelo Pelizzoli pela orientação, pelos valiosos 

comentários e textos cedidos. 

 

Agradecimento especial a Isabel, Betânia e Hugo, que mantém vivo e operante o 

Programa de Pós-graduação, pela paciência, grande disponibilidade e participação.  

 

Agradeço ao CNPq, à CAPES e ao Programa de Pós-graduação em Filosofia da 

UFPE, pelo apoio financeiro concedido (Bolsa de Estudos). 

 

Finalmente, agradeço imenso aos professores Érico Andrade, Thiago Aquino, 

Washington Luiz e Alfredo Moraes pela solicitude e pela abertura de meus horizontes 

acadêmicos e filosóficos, e a meus amigos e colegas pelo companheirismo e 

cumplicidade. 

 

 

 

  



7 

 

RESUMO 

 

O objetivo da presente dissertação é analisar como Husserl aborda a questão da 

intersubjetividade nas Meditações Cartesianas. Em nossa leitura, entretanto, 

buscaremos um afastamento do viés cartesiano que tanto tem animado as críticas à 

objeção do solipsismo desde a perspectiva do idealismo transcendental. Segundo esse 

viés, por desenvolver radicalmente os motivos da filosofia cartesiana, como o projeto da 

mathesis universalis e o retorno ao ego cogito, a fenomenologia deveria ser 

compreendida como um neocartesianismo, apresentando alguns dos “problemas 

transcendentais” tradicionalmente ligados a ele: em nosso caso, o solipsismo. Nesse 

sentido, adotaremos como referencial crítico a interpretação de Paul Ricoeur da 

“tentativa malograda” de Husserl de fundar a alteridade no e a partir do ego 

transcendental. Em resposta às críticas decorrentes dessa interpretação, nossa leitura 

explorará a introdução de noções como estranho e comunidades culturais, bem como a 

distinção entre ego humano e ego transcendental, a experiência da empatia e o papel da 

fenomenologia genética na fundamentação da intersubjetividade e de sua relação com o 

idealismo transcendental. Nossa discussão visará, pois, a partir de uma leitura motivada 

pela refutação às críticas de Ricoeur, renovar nosso olhar sobre o pensamento 

husserliano. Nesse sentido, o idealismo transcendental não impossibilitaria a fundação 

da intersubjetividade, mas dependeria dela. Por isso, o idealismo seria então composto 

pelas apercepções que constituem a nossa “certeza” do mundo (a tese do mundo) e sua 

evolução se daria, não por experiências confirmadoras, mas por infirmações que 

adviriam não apenas de nossa aderência primordial ao mundo (pelas evidências 

negativas), mas também por meio dos outros egos (mediadas pelo estranho), que 

conosco compartilham de uma cultura e compõem uma comunidade intencional. 

 

Palavras-chave: intersubjetividade; idealismo; empatia; estranho; comunidade. 

 

 

  



8 

 

ABSTRACT 

 

The goal of this dissertation is to analyze how Husserl addresses the issue of the 

intersubjectivity in the Cartesian Meditations. In our reading, however, we´ll seek a 

departure from the Cartesian bias that has animated the criticism to the objection of 

solipsism from the perspective of transcendental idealism. According to this bias, by 

developing radically the Cartesian philosophy´s motifs, as the project of the mathesis 

universalis and return to the ego cogito, phenomenology should be understood as a 

neocartesianism, presenting some of the "transcendental problems" traditionally linked 

to it: in our case, the solipsism. Accordingly, we will adopt as a critical reference Paul 

Ricoeur's interpretation of Husserl's" unsuccessful attempt" of founding the alterity in 

and from the transcendental ego. In response to criticism arising from this interpretation, 

our reading will explore the introduction of notions such as alien and cultural 

communities, as well as the distinction between the human ego and transcendental ego, 

the experience of empathy and the role of genetic phenomenology in the founding of 

intersubjectivity and its relation with the transcendental idealism. Our discussion will 

focus, therefore, from a reading motivated by a rebuttal to Ricoeur´s criticism, to renew 

our focus on the Husserlian thought. Accordingly, transcendental idealism would not 

make it impossible the founding of intersubjectivity, but would depend on it. Hence, 

idealism would then be composed of apperceptions that constitute our "certainty" of the 

world (the world thesis) and its evolution would occur, not through confirming 

experiences, but through infirmations that would come not only from our primordial 

adherence to the world (by negative evidences), but also through other egos (mediated 

by alien), which with us share a culture and compose an intentional community. 

 

Keywords: intersubjectivity; idealism; empathy; alien; community. 

 

 

 

  



9 

 

SUMÁRIO 

 

 

LISTA DE ABREVIAÇÕES 9 

  

INTRODUÇÃO 10 

  

CAPÍTULO 1: HUSSERL E AS MEDITAÇÕES CARTESIANAS 14 

 1. A identificação entre o autor e a obra 16 

 2. O projeto das Meditações Cartesianas 20 

  

CAPÍTULO 2: O PROBLEMA DO OUTRO 25 

 1. O duplo sentido de outro no registro das Meditações Cartesianas 26 

 2. A idealidade do outro 31 

  

CAPÍTULO 3: IDEALISMO E O PROBLEMA DA TRANSCENDÊNCIA 37 

 1. As cinco teses do idealismo husserliano 38 

 2. Apoditicidade e objetividade 42 

 3. Egologia e exterioridade 46 

  

CAPÍTULO 4: OS PARADOXOS DO MUNDO 51 

 1. Primeiro paradoxo 52 

 2. Segundo paradoxo 59 

 3. Terceiro paradoxo  64 

  

CAPÍTULO 5: OBJEÇÃO DO SOLIPSISMO 68 

 1. O “problema transcendental” 69 

 2. Eu pessoal e o ego transcendental 75 

 3. Intersubjetividade e passividade 76 

  

CAPÍTULO 6: INTERSUBJETIVIDADE E MUNDO 85 

 1. Em Problemas Básicos da Fenomenologia 86 

 2. A noção de estranho 92 



10 

 

 3. Empatia e apercepção 95 

 4. Mundanização e comunidade 100 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 105 

  

REFERÊNCIAS  107 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



11 

 

LISTA DE ABREVIAÇÕES: 

 

Obras de Husserl comentadas: 

 

MC – Meditaciones Cartesianas. México: Fondo de Cultura Económica, 1996 

IF – A ideia da fenomenologia. Lisboa: Edições 70, 1986. 

Ideias I – Idéias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia 

fenomenológica. Aparecida: Idéias & Letras, 2006b. 

Ideias II – Ideas pertaining to a pure phenomenology and to a phenomenological 

philosophy: second book. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2000. 

Crise – The crisis of European sciences and transcendental phenomenology. 

Evanston: Northwestern University Press, 1984. 

LFLT – Lógica Formal y Lógica Trascendental. Ciudad de México: Universidad 

Nacional Autónoma de México, 1962. 

Análises – Analyses concerning passive and active synthesis: lectures on 

transcendental logic. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2001. 

IL – Investigaciones Lógicas. 2 v. Madrid: Alianza Editorial, 2009. 

Europa – Europa: crise e renovação. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade 

de Lisboa, 2006a. 

Conferências – Conferências de Paris. Disponível em < http://www.lusosofia.net/ 

textos/ husserl_conferencias_de_paris.pdf>, Acessado em: 13/06/2010. 

Problemas – The basic problem of phenomenology. Dordrecht: Springer, 2006c. 

  



12 

 

INTRODUÇÃO 

 

A filosofia, desde logo, exige explicações a partir das 

últimas e mais concretas necessidades de essência, e são 

estas as que respondem ao enraizamento essencial de 

todo mundo objetivo na intersubjetividade 

transcendental, ou seja, as que fazem concretamente 

inteligível o mundo enquanto sentido constituído.
1
 

(HUSSERL, 1996, p. 205) 

 

Intersubjetividade é, hoje, um termo chave no pensamento ocidental. Grosso 

modo, seja na Filosofia, Psicologia, Antropologia ou Sociologia, seja sob a rubrica da 

interpessoalidade, da publicidade, da origem ou acordo ou compartilhamento formal de 

estados mentais ou mesmo de representações discursivas acerca de nós mesmos e das 

coisas, esta noção protagoniza os debates em torno da construção da identidade 

(pessoal, comunitária ou nacional), das visões de mundo, da objetividade, do jogo 

ideológico por trás da construção e propagação do saber científico, e de tantas outras 

questões. Não obstante a contemporaneidade do pensamento de Husserl, sua filosofia é 

ainda comumente associada ao solipsismo. 

A contextualização da fenomenologia husserliana, para além da primeira metade 

do século XX, período de sua produção, deve-se não apenas à influência que – não 

obstante o caráter ambíguo dessa influência (quase parricida em alguns desses casos) – 

teria seu pensamento exercido sobre filósofos e cientistas como Edith Stein, Eugen 

Fink, Martin Heidegger, Jean-Paul Sartre, Maurice Merleau-Ponty, Michel Henry, 

Jacques Derrida, Max Scheler, Nicolai Hartmann, Emmanuel Lévinas, Gabriel Marcel, 

Rudolf Carnap, Ortega y Gasset, Alfred Schütz, Paul Ricoeur, Mikhail Bakhtin, 

Wolfgang Köhler, Max Wertheimer, Kurt Goldstein, entre outros. Na ocasião de sua 

morte, em 1938, era pouco o que havia de realmente disponível de seus escritos. A 

maior parte deles, preleções, manuscritos de trabalho e artigos, estava ainda fora do 

alcance dos intérpretes, seja pela ocasião de seu trânsito durante a II Grande Guerra (até 

a criação dos Husserl-Archives, em Leuven, na Bélgica), seja por ainda se encontrarem 

                                                 
1
 La filosofía, desde luego, exige explicaciones a partir de las últimas y más concretas necesidades de 

esencia, y son éstas las que responden al enraizamiento esencial de todo mundo objetivo en la 

intersubjetividad trascendental, o sea, las que hacen concretamente inteligible el mundo en cuanto sentido 

constituido. (HUSSERL, 1996, p. 205) 



13 

 

não decodificados e não organizados e traduzidos. E apenas ao longo do século XX seus 

escritos foram se tornando públicos (embora muitos ainda permaneçam codificados), 

oferecendo facetas ainda pouco conhecidas de sua fenomenologia. 

Entretanto as leituras da filosofia transcendental husserliana têm trazido como 

cânone de interpretação, pelo menos para alguns desses intérpretes então consagrados, a 

obra Ideias I – cujo idealismo proferia como princípio fundamental a indubitabilidade e 

a existência necessária do ser imanente, em contraste com o mundo da ‘res’ 

transcendente que seria inteiramente dependente da consciência atual (Cf. Id., 2006b, p. 

115). Nela, Husserl deixa clara a proximidade teórica com o pensamento de Descartes e 

Berkeley. Note-se, pois, que a leitura das MC e do idealismo nela proposto é 

constantemente associada a essa proximidade mesma, o que veio a se tornar um forte 

indicador de associação da fenomenologia ao solipsismo. Não quer dizer isso, porém, 

que o próprio pensador não tenha dado motivos para tal desacerto. O próprio título da 

obra, “Meditações cartesianas”, parece induzir a tal identificação com a filosofia 

cartesiana, ao sugerir uma referência direta à obra Meditationes de prima philosophia, 

de Descartes. Além disso, em várias passagens, o próprio filósofo alerta sobre o 

solipsismo “aparente” ou “provisório” em que as etapas mais fundamentais do método 

incorreriam (a redução transcendental e a epoché abstrativa). 

Acreditamos, pois, que a leitura das MC, radicada nessa aproximação (quando não 

identificação) da fenomenologia ao pensamento de Descartes e Berkeley (especialmente 

do primeiro), pode levar a interpretações equívocas, como, por exemplo, a de que 

Husserl pressuporia no ego qualquer tipo de substancialidade ou realidade, quando seria 

principalmente isso que, na epoché fenomenológica, resultaria reduzido à mera 

suposição. O mesmo equívoco, de um modo mais elaborado, poderia ser notado na 

confusão entre as noções de ego empírico (pessoal, humano) e ego transcendental (vida 

que flui, unidade do fluxo temporal). Com isso, não intentamos reduzir as críticas dos 

intérpretes à mera aproximação ou identificação com a filosofia cartesiana. Não resta 

dúvida da radicalidade que permeia essas críticas. Tratar-se-ia, antes, de dar a conhecer 

um viés de leitura que, até então, tem fixado um “retrato” monolítico da fenomenologia.  

Esperamos mostrar, pois, que, nas MC, tal como as ideias de natureza e mundo, o 

ego humano significa uma construção comunal, intersubjetiva: “encontro-me como 

homem no mundo e, ao mesmo tempo, como quem o experimenta e cientificamente o 

conhece, incluindo-me a mim” (Id., 2010., p. 30). Mais ainda: esperamos deixar claro, 

na segunda seção do Capítulo 6, que a interpretação solipsista da fenomenologia é de 



14 

 

algum modo contestável, mesmo quando associada à “fase” da produção de Ideias I. 

Apesar de, na obra, Husserl quase silenciar sobre a intersubjetividade, na mesma época, 

em preleções avançadas (como é o caso de Problemas), ele esclarecera o papel 

fundamental que o tema exercia no idealismo transcendental. 

Nossa discussão, pois, gira em torno da relação entre a empatia e a constituição do 

mundo objetivo, descrita nas MC de Husserl, bem como em textos que circunscrevem a 

produção desta
2
. Assim, teceremos considerações sobre a objeção do solipsismo 

transcendental, sua rejeição por alguns dos intérpretes (em especial Paul Ricoeur) e os 

argumentos utilizados por Husserl para explanar o significado e o papel da noção de 

intersubjetividade na obra em questão, bem como das noções que lhe acompanham – 

respostas do pensador, que utilizaremos a título de arguição às críticas expostas. A 

questão principal em torno da qual o presente texto orbitará é: como, da perspectiva do 

idealismo transcendental husserliano (tendo como referência as MC), será possível 

escapar do solipsismo? 

O texto se divide em três partes. Na primeira, composta pelos capítulos 1 e 2, 

fizemos considerações preliminares sobre o método e os pressupostos exegéticos que 

permearam nossa leitura, sobre como nos dispomos em relação às críticas e aos textos 

de Husserl; e sobre as circunstâncias em torno da produção e publicação das MC 

(capítulo 1); bem como a apresentação da intersubjetividade enquanto problema, pela 

duplicidade da noção de outro que motiva e norteia as considerações de Husserl sobre o 

tema e pelos impasses derivados da redução fenomenológica para a superação do 

solipsismo (capítulo 2). Na segunda parte, composta pelos capítulos 3 e 4, concentramo-

nos em reconstruir as críticas de Paul Ricoeur
3
 ao idealismo transcendental husserliano 

e à “tentativa” de superação do solipsismo sob a perspectiva deste. Devido às limitações 

de tempo e volume previamente determinadas para a realização do presente texto, 

privilegiamos o mergulho nas críticas de um intérprete a uma reconstituição de 

sobrevoo da totalidade das críticas acerca dos temas em questão. Na terceira, composta 

pelos capítulos 5 e 6, revisaremos alguns dos pressupostos de Husserl, na construção de 

                                                 
2
 Pode-se estranhar a frequência com que outros textos, aparecem em citações ou comentários, uma vez 

que a proposta do texto é de se concentrar nas MC. Porém, esses outros textos figuram a título 

complementar, de modo a esclarecer questões tratadas de modo ainda vago nas MC. 
3
 Não privilegiamos, na reconstrução do corpo crítico de Paul Ricoeur, obras como O si-mesmo como um 

outro, Tempo e Narrativa, etc., pois acreditamos que, por se tratarem de momentos de construção da 

própria filosofia deste, nelas, a filosofia husserliana figure já motivada por questões e perguntas estranhas 

a ela. 



15 

 

seu idealismo transcendental, e como a intersubjetividade se torna seu pressuposto, 

para, dessas considerações, refutar as críticas de Ricoeur. 

Ora, não é nossa pretensão apresentar a solução oferecida por Husserl para o 

problema do solipsismo como uma resposta peremptória. Nossa discussão visa, pois, a 

partir de uma leitura motivada pela refutação às críticas, renovar nosso olhar sobre o 

pensamento husserliano, de modo que, em futuras pesquisas, se possa extrair dele 

orientações para o debate entorno da intersubjetividade, bem como de suas ramificações 

problemáticas.  

 

 

 

  



16 

 

CAPÍTULO 1: HUSSERL E AS MEDITAÇÕES CARTESIANAS 

 

Encontrar um homem é ser despertado 

por um enigma (LEVINAS, 1997, p. 151) 

 

Antes iniciar a discussão acerca da relação entre a empatia e o mundo objetivo, 

descrita nas MC de Husserl, e de considerarmos seu potencial de rejeição da objeção do 

solipsismo transcendental e de esclarecimento da intersubjetividade, teceremos breves 

comentários sobre alguns dos obstáculos que acompanham a tarefa de interpretar os 

temas da fenomenologia husserliana. Não se tratará, todavia, de apontar como 

obstáculos a dureza da leitura ou a pobreza de estilo, concessões algumas vezes 

necessárias para a conservação da franca complexidade das ideias. Não são ruídos, 

interrupções ou quaisquer outros acidentes da cadeia de códigos que forma o texto 

escrito. Os obstáculos em questão são constitutivos de nosso próprio olhar sobre a obra 

e, parece-nos, acompanham toda e qualquer jornada exegética, especialmente nas obras 

filosóficas. Na tentativa de recomposição das intrincadas relações entre conceitos, por 

exemplo, é comum nos depararmos com a constante tentação de fixar uma imagem do 

autor, da obra, ou mesmo de buscar um sistema fixo interno, uma periodização ou 

qualquer outra estrutura que, acrescida, sirva de referencial seguro, sobre a qual 

poderemos assegurar nossa própria interpretação. E bastará essa mera fixação, a de um 

retrato do filósofo, por exemplo, para fixarmos toda a sua filosofia como uma 

decorrência de seu caráter, fé, afiliação política ou condição histórica (a origem semita, 

a perseguição institucional, a formação matemática, etc.). Esses são alguns dos cuidados 

necessários a qualquer intérprete, que fazem de seu trabalho exegético o difícil 

equilíbrio entre uma autovigilância interditora e uma reescrita acessória, obtendo 

através de seu êxito, uma pequena contribuição para o debate filosófico. 

Mas mesmo quando tudo de Husserl estiver publicado, estaremos certos em 

assumir que o método “objetivo” restauraria para nós “o pensamento” de Husserl? Tal 

assunção seria apenas plausível se o pensamento de Husserl, ou o de qualquer outro 

filósofo, fosse simplesmente um sistema de conceitos ordenadamente definidos, de 

argumentos respondendo a problemas perenes e de conclusões que permanentemente 

resolveriam os problemas
4
. (MERLEAU-PONTY, 2002, p. 5) 

                                                 
4
 But even when everything of Husserl is published, are we right to assume that the “objective” method 

would restore to us “the thought” of Husserl? Such an assumption would only be plausible if Husserl´s 



17 

 

 

De qualquer modo, o tema da intersubjetividade e da relação entre a empatia e o 

mundo objetivo é tratado em vários dos escritos e lições que compõem a totalidade 

conhecida da obra de Husserl. Poderíamos citar, por exemplo, Zur Phänomenologie der 

Intersubjektivität I
5
 (1905-1920), II (1921-1928) e III (1929-1935), publicados apenas 

em 1973, Analysen zur passiven Synthesis (1918-1926), compilado e publicado em 

1966, Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie II, 

(1928), publicado em 1952, Cartesianische Meditationen (publicado em 1931) e Die 

Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie 

(1934-1937), publicado em 1954. Esse não é um apanhado definitivo, nem o mais 

abrangente, das obras que tratam do tema. É, na verdade, uma pequena parcela da 

totalidade destas. Apesar disso é possível, por esse apanhado, perceber que esse tema é 

uma constante do desenvolvimento da fenomenologia husserliana. Entretanto, dessas 

obras, é as MC que tem servido de referência mais comum para a abordagem do tema – 

talvez por ter sido a primeira dentre elas a ser publicada (pelo próprio Husserl) e por 

marcar uma tentativa de renovação do movimento fenomenológico, por sua chegada em 

solo francês com as Conferências de Paris (em 1929). Isso também fez com que ela (as 

MC) se tornasse o alvo primário de crítica dos filósofos da tradição continental, o que 

relacionaria a ela a maior parte da fortuna crítica sobre o tema. 

Talvez por força dessas críticas, que construíram muito cedo um retrato fixo da 

fenomenologia husserliana, esta tenha se cristalizado um clássico, um marco no passado 

da filosofia, um pensamento fronteiriço entre o moderno e o contemporâneo. Em nosso 

caso (a respeito de nosso tema de análise), uma malograda tentativa de fundar a 

experiência do outro e, a partir dela, resolver os problemas transcendentais do mundo 

objetivo.  

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                               
thought, or that of any other philosopher, were simply a system of neatly defined concepts, of arguments 

responding to perennial problems, and of conclusions which permanently solve the problems 

(MERLEAU-PONTY, 2002, p. 5). 
5
 Ela abrange as lições Grundprobleme der Phänomenologie, do semestre de inverno de 1910-1911. 



18 

 

1. A identificação entre o autor e a obra 

 

“Eu tenho vivido como um filósofo e tentarei morrer como um filósofo” 
6
 

(SCHUHMANN apud SMITH, 2003, p. XII), dissera Husserl para a enfermeira que o 

acompanhava, pouco antes de sua morte, em 27 de abril de 1938. Apesar de já contar 79 

anos, sua morte fora, de certo modo, prematura: não pelo caráter trágico e repentino, 

como uma juventude interrompida. Afinal, Husserl viveu muito. Mas pela 

prematuridade de uma vida que deixa incompleto aquilo que a define: a filosofia. 

Assim, a morte fora uma interrupção prematura de uma filosofia ainda nascente. 

O passo marcado de uma filosofia interrompida, seja pela morte, seja pelas 

vicissitudes da vida do filósofo, ou ainda pelas constantes revisões de caminho, pelo 

excesso de prudência ou comedimento, nada lhe acresce em desvalor. Antes, mantém a 

identidade mesma de uma vida que se define por uma vocação, de uma vida que se 

confunde com a própria Filosofia. “Raramente um homem se identificava mais com a 

sua obra e separava mais essa obra de si”, relata Lévinas, “encontrávamos sempre em 

Husserl a Fenomenologia” (LEVINAS, 1997, p. 151). Das vicissitudes, porém, 

entreveríamos, ou melhor, seríamos levados a presumir, em um conjunto de 

circunstâncias, a motivação para as inflexões, novas incursões e os desvios temáticos, 

que se interpuseram no curso traçado pelo projeto original.  

Os anos de 1925 a 1932, plano de fundo da criação das Conferências e das MC, 

foram aproximadamente marcados pela publicação de obras como Sein und Zeit (1927), 

de Heidegger, Die Wissensformen und die Gesellschaft (1925), de Scheler, Ethik (1926), 

de Hartmann, Philosophie (1932), de Jaspers. Em 1931, a Sociedade Francesa de 

Filosofia publicaria em tradução francesa, sob o título Méditations cartésiennes. 

Introduction à la Phénomenologie, as conferências (corrigidas e aumentadas) proferidas 

em 1929
7
, para que Husserl fora convidado, inequivocamente como o maior 

representante da filosofia alemã contemporânea. (Cf. GAOS, 1996, p. 16). A filosofia 

de Husserl, bem como as demais por ela inspiradas, estenderam-se amplamente pelo 

território da Filosofia, sendo posteriormente reconhecidas entre algumas das mais 

inovadoras do século XX (Cf. Ibid., p.15). Ironicamente, fora esse grande 

reconhecimento, acompanhado por superações sucessivas que levariam tão longe a 

                                                 
6
 I have lived as a philosopher and I will try to die as a philosopher (SCHUHMANN apud SMITH, 2003, 

p. XII) 
7
 Mesmo ano em que Husserl fora “aliviado” de seus deveres oficiais na Universidade e sucedido por 

Heidegger 



19 

 

renovação da própria fenomenologia por seus seguidores que, já estranhadas por 

Husserl, se tornariam o pivô do caráter de amargura que até hoje acompanha a sua 

memória. 

É bem conhecido que Husserl estava sempre desapontado pela tendência de seus 

estudantes a tomarem o próprio caminho, embarcarem em revisões fundamentais da 

fenomenologia, em vez de se engajarem na tarefa comum de uma “pesquisa” concreta 

baseada nos princípios lançados por Husserl. Esta situação se tornou pior do que nunca 

no final de sua vida; e enquanto há abundantes evidências de que Husserl estava cada 

vez mais amargo para com os próprios revisionistas, também é claro que ele se 

mantinha pelo menos em parte responsável pelo fato de que a sua fenomenologia não 

teve o efeito que ele desejara
8
. (CARR, 1984, p. XXV) 

A então nova filosofia da Existenz, dos “revisionistas” da fenomenologia, passaria 

a fazer parte do que Husserl mais tarde apontaria como uma crise no coração da cultura 

europeia. Ele não tinha palavras ternas para essa filosofia. Tratava-se de 

“irracionalismo”, puro e simples. E é ela que, mais tarde, na Crise, sofrerá dele o seu 

mais vigoroso ataque. O sucesso dessa filosofia, longe de um remédio, era precisamente 

um sintoma do profundo mal-estar na Europa (Cf. Ibid., p. XXVII). Entretanto, a 

crescente amargura de Husserl, especialmente contra seu ex-protégé Heidegger, que, 

como os demais, apropriou-se do termo “fenomenologia”, não o preveniria de ver que a 

filosofia da Existenz havia dado expressão a algo real: “uma profundamente sentida falta 

de direção para a existência do homem como um todo, um sentido de vazio dos valores 

culturais europeus, um sentimento de crise e colapso, a demanda de que a filosofia fosse 

relevante para a vida” (Ibid., p. XXVI) 
9
.  

Para aqueles que chegaram com Heidegger, no Inverno de 1928-29 e que ensinara 

a meio tempo durante o semestre de transição do Verão de 1928, [Husserl] não passava 

de um antepassado. (LEVINAS, 1997, p. 153) 

 

E, assim, a identificação entre o autor e sua obra nos deixaria, não a visão de um 

pensamento vivo, de uma “tarefa infinita” e sempre inacabada, mas a imagem fixa de 

                                                 
8
  It is well known that Husserl was always disappointed at the tendency of his students to go their own 

way, to embark upon fundamental revisions of phenomenology rather to engage in the communal task of 

concrete “research” based on principles laid down by Husserl. This situation was worse than ever at the 

end of his life; and while there is abundant evidence that Husserl was increasingly bitter toward the 

revisionists themselves, it is also clear that he held himself at least partly responsible for the fact that his 

phenomenology had not had the effect he desired. (CARR, 1984, p. XXV) 
9
 [...] a deeply felt lack of direction for man´s existence as a whole, a sense of the emptiness of Europe´s 

cultural values, a feeling of crisis and breakdown, the demand that philosophy be relevant to life (Ibid., p. 

XXVI) 



20 

 

um homem amargurado, que ainda em vida conhecera a decadência da influência que 

outrora exercera sobre a filosofia da época. Alguns desses relatos, então, eclipsariam a 

audaciosa inclinação para o eterno e para o absoluto de sua filosofia, fazendo de sua 

obra apenas mais um dos temas da intriga de sua vida, e dissimulariam o “Husserl 

transcendental”, solenemente instalado na história da Filosofia, não por ser ele mesmo 

uma ficção ou uma irrealidade, mas “porque é Husserl liberto de sua vida, entregue ao 

diálogo com seus pares e à sua audácia onitemporal” (MERLEAU-PONTY, 1991, p. 

176).  

Entretanto perguntamos: e quantas ficções há para nos apresentarem ao Husserl 

filósofo? Bastaria o idealismo confesso, ou preferiríamos ver nele o Husserl 

racionalista, inatista, matemático ou realista, ou o Husserl do internalismo holista ou do 

externalismo social? Ainda assim, não veríamos mais do que a pitoresca imagem de 

uma vida que se desdobrara em obra, tendo sido assim consumida integralmente pela 

memória do fracasso. 

A princípio poderíamos pensar que, para conhecer o significado geral das MC no 

movimento total da fenomenologia husserliana, seria preciso conhecer a sucessão dos 

fatos ou dos contextos que deram ensejo à criação dos textos que sucederam e 

antecederam à obra. Mas, mesmo que libertássemos a obra da vida de seu autor, e nos 

déssemos ao trabalho de reconstruir todo o enredamento intertextual, correríamos o 

risco de sucumbir à tentação de fixar um esquema da totalidade da obra, de estabelecê-

la como um monólito, a partir do qual todas as noções desenvolvidas nas MC 

encontrariam pontos de articulação definitivos. Cada ideia ocuparia um lugar específico 

na sucessão de pensamentos e interjeições que comporia a forma narrada de sua 

filosofia. Essa estrutura seria, então, classificável por sua proximidade ou distância em 

relação às demais estruturas fixas que compõem a grande narrativa da Filosofia ao 

longo da história cultural da humanidade.  

A tentação de reescrever o pensamento do filósofo numa narrativa histórica segura 

parece ser um fruto paradoxal do rigor exigido pela própria tarefa de interpretar. Afinal, 

de que outro modo poderia ela atender à exigência didática de estabelecer um corpus 

filosófico suficientemente estável para que dele se pudessem produzir interpretações 

precisas e repetíveis, que servissem de referencial seguro aos manuais e livros de 

Introdução à Filosofia?  

 



21 

 

Mas, afinal, em que consistiria interpretar uma filosofia sem, para tanto, fixar 

imagens ou esquemas? Ora, mesmo que nos privássemos de reconstruir a 

fenomenologia como um bloco compacto e coerente, já livre da vida do pensador, ainda 

assim, um problema persistiria: por sua total desconexão com as circunstâncias de 

produção da obra, não findaria a interpretação demasiado fictícia (ou quem sabe 

arbitrária) para atender à exigência de objetividade que faria dela uma “boa” 

interpretação, com fins a desvelar o “verdadeiro” sentido da obra? E reconstruir-lhe o 

pensamento segundo a estrita ordem das ideias, não diferiria tanto disso, pois: o que 

faríamos com as incoerências decorrentes de mudanças internas, ou com a imprecisão 

dos temas deixados ainda em aberto pelo pensador? A interpretação “objetiva” não deve 

só salvaguardar a filosofia de nosso próprio arbítrio, ela garante a sua fidelidade em 

relação a um pensado original. É ela que mantém viva a esperança (quase metafísica) de 

uma interpretação cuja verdade repousaria na estrita correspondência com o pensamento 

acabado do autor, com a potência expressiva de um pensamento que já é findo, 

definitivo, que não mudará.  

O problema de se buscar, na obra, um sentido “verdadeiro”, em correspondência 

com o já pensado, não repousaria na presunção da possibilidade de resgatar um fato 

mental presente num passado igualmente fático (que se comporia de uma sequência 

infinita de presentes) e desvelar as “verdadeiras” intenções do pensador – posto que já 

supomos de antemão que tal possibilidade é absurda –, mas em fixar uma única visão 

(interpretação) da fenomenologia husserliana como a definitiva, em torno da qual, todas 

as leituras que se seguirão, deverão orbitar. E não pareceria menos problemático se 

considerássemos que tal visão única não passasse de uma possibilidade, sendo ela 

mesma inalcançável para quaisquer interpretações efetivas, que se destacariam por sua 

proximidade mesma em relação a esse original possível. Mas e se o pensamento 

mudasse o sentido dos conceitos por ele empregados, bem como o sentido dos próprios 

problemas, o que nos restaria para fixar? E se as conclusões fossem meramente os 

resultados de uma progressão que fora transformada em trabalho por força da 

interrupção (dessa interrupção sempre prematura) que, anos depois da morte do autor, 

foi trazida até nós após um trabalho de decifração e organização (formas de trabalho 

exegético)? Como poderíamos, então, definir o pensamento de um filósofo somente nos 

termos do que ele lograra em vida, sem, para tanto, considerar o que teria ele pensado 

até o último momento (ou o último momento em que pensara a própria filosofia)? Com 

base no que poderíamos determinar o momento derradeiro que dá por findo o curso de 



22 

 

um pensamento criador – pela última obra publicada, pelos últimos manuscritos lúcidos 

do pensador, pelas notas de pé de página de suas últimas leituras? E se, por interrupção, 

entendêssemos não somente o fim da produção de um filósofo, mas cada silêncio, 

hesitação, cada tema truncado, desviado, redefinido (Cf. Id., 2002, p. 5)?  

Entre uma história da filosofia “objetiva”, que mutilaria os grandes filósofos 

daquilo que deram por pensar aos outros, e uma meditação disfarçada em diálogo, em 

que faríamos as perguntas e as respostas, deve haver um meio-termo, no qual o filósofo 

de que se fala e aquele que fala estejam presentes juntos, embora seja, mesmo de direito, 

impossível diferençar a cada instante o que pertence a cada um. (Id., 1991, p. 175) 

 O meio-termo em questão não seria uma meia distância entre uma interpretação 

arbitrária e outra “objetiva”, mas a fidelidade mesma de um pensamento que se 

estenderia para bem além das intenções do pensador, inscritas no movimento de um 

pensar que progride por interrupção. Nesse caso, entenderíamos como interrompido o 

pensamento que já não pode concordar consigo mesmo, sem mudar os próprios 

horizontes de possibilidade. Essa não concordância da interrupção não infidelizaria o 

pensamento em relação à filosofia pensada. Ela é a própria mudança que caracteriza 

uma filosofia ainda pregnante, viva: “pensar não é possuir objetos de pensamento, é 

circunscrever através deles um domínio por pensar, que portanto ainda não pensamos” 

(Ibid., p. 176). Interpretar os conceitos propostos não será realmente surpreender o 

momento de sua criação, e sim desvelar as tensões, as ambiguidades, etc., inscritas num 

diálogo que já ultrapassa a própria obra.  

 

2. O projeto das Meditações Cartesianas 

 

Em fevereiro de 1929, Husserl fora convidado pela Académie Française a proferir 

(em alemão) duas lições sobre a fenomenologia no Amphithéâtre Descartes, em 

Sorbonne, Paris. Segundo Gaos, Husserl aproveitou a ocasião para: a) deixar manifesto 

o alcance muito limitado das relações entre a filosofia cartesiana e a fenomenologia, 

pois esta é cartesiana pelo ponto de que parte (o ego cogito) e pela meta a que crê poder 

chegar (mathesis), divergindo, entretanto, sobre o significado mesmo do ponto de 

partida e de chegada; b) fazer um resumo da fenomenologia que apresentasse à 

“decadente, porém ainda não ex-capital” do mundo intelectual, os resultados até então 

logrados por ela, com a devida autenticidade e autoridade, tornando-a mais apta a uma 

nova difusão e triunfo universais; c) expor os então novos desenvolvimentos da 



23 

 

fenomenologia, que as publicações anteriores ainda não haviam podido expor (Cf. 

GAOS, 1996, p. 17). Para ele, o convite era uma oportunidade de renovar a 

fenomenologia e seu público, buscando um novo logradouro para seu desenvolvimento, 

especialmente tendo em vista o impacto da Existenzphilosophie no cenário filosófico, 

que, mais tarde, serviria de tema e motivo para as Conferências de Viena e para a 

conferência Fenomenologia e Antropologia. Ora, é incomum associar as Conferências 

de Paris a motivações mais frequentemente atribuídas ao surgimento de seu último 

grande projeto, a Crise. Entretanto, é digno de nota, segundo a cronologia de alguns dos 

fatos comumente associados ao “desvio” de sua filosofia tardia, que os mesmos eram já 

ocorridos ou estavam em pleno desenrolar, e que em textos anteriores Husserl já 

expressava sua motivação numa percepção de crise cultural e ética, bem como a 

necessidade de renovação
10

. 

Dois anos depois de proferidas, as conferências foram “ampliadas” (mais que 

triplicadas), traduzidas para o francês e publicadas sob o título Méditations 

Cartésiennes. Por isso, um julgamento apressado tenderia a considerar nelas apenas 

uma ampliação das Conferências, acompanhada de correções locais, ou uma mera 

retrospectiva das renovações que a fenomenologia sofrera na última metade da década 

de 20. Entretanto, apesar de a tradução francesa da “versão expandida” das 

Conferências terem sido publicadas em 1931, nenhuma versão alemã aparecera no 

tempo da vida do autor. Isso parece ter ocorrido porque Husserl continuou a trabalhar os 

temas das Conferências (mesmo depois de 1931), com fins a expandi-la ainda mais, 

dando corpo a um trabalho de grande escala, um registro abrangente de sua filosofia, 

que, diria Husserl, “será o principal trabalho de minha vida” 
 11

 (SCHUHMANN apud 

SMITH, 2003, p. IX). Porém, não muito tempo depois, ele desistira desse projeto, 

voltando sua atenção para um outro trabalho de grande escala, a Crise (Cf. SMITH, 

2003, p. IX). 

 

A ideia de que MC, para além de uma mera retrospectiva, integrava ela mesma 

um “grande” projeto, relembra a fixação de uma periodização da filosofia de Husserl em 

grandes marcos teóricos do desenvolvimento da fenomenologia transcendental. Ricoeur 

menciona que, segundo S. Strasser, poderíamos dividir seu desenvolvimento em três 

                                                 
10

 No início da década de 20, Husserl fora convidado para publicar uma série de artigos sobre 

fenomenologia para a revista Kaizo (1922-1924). 
11

  [...] will be the principal work of my life (SCHUHMANN apud SMITH, 2003, p. IX). 



24 

 

grandes épocas: a época de Ideias (de 1911 a 1925 aproximadamente), a época das 

Meditações Cartesianas (de 1928 a 1931), a época da Crise (de 1931 a 1936). Nesse 

sentido, as obras em questão seriam consideradas fases de um grande sistema ou 

grandes unidades sistemáticas, em torno das quais todos os conceitos trabalhados, nas 

respectivas épocas, orbitariam (Cf. RICOEUR, 2009, p. 88). Entretanto, pensar o 

desenvolvimento da fenomenologia como um processo contínuo e linear, cujas fases se 

sucedam, substituindo ou multiplicando os temas capitais e as noções fundamentais, de 

modo que, em cada uma delas, a fenomenologia encontre um escopo mais amplo ou um 

fundamento mais radical, corrigindo os erros das fases anteriores, porém nunca 

perdendo a continuidade (com aquela que a sucedeu e aquela pela qual foi sucedida), 

não nos parece um bom aporte exegético, pois findará por obliterar as ligações, por 

ventura, encontradas entre temas de “épocas” diferentes, bem como a antecipação de 

noções que, numa “fase”, teriam ainda uma expressão restrita e derradeira, que só 

depois (numa fase posterior) encontraria um “lugar” perene no sistema. 

A década de 20, por exemplo, especialmente sua primeira metade (e um pouco 

além), é marcada primeiramente por uma série de lições e escritos, acessíveis sob os 

títulos Analysen zur passiven Synthesis e Active Synthesen (ambos abrangidos pela obra 

Análises), onde protagonizaram análises em torno da emergência do sentido em nossa 

experiência dos objetos, a consciência do tempo (interno e objetivo), os modos da 

negação e da nulidade
12

, os princípios das sínteses passivas primárias (associações, 

motivações, etc.) e secundárias (da história, da tradição e da comunidade). Uma década 

depois, tais temas reaparecerão contribuindo direta e indiretamente para a temática das 

Conferências de Viena e de Crise. O período em questão é, sem dúvida, uma “época” 

fértil e crucial para o desenvolvimento da fenomenologia genética, mas que na 

historiografia bibliográfica, não passará de um período de construção das bases 

subjacentes à possibilidade da lógica transcendental, que culminariam na publicação de 

Formale und transzendentale Logik (LFLT), em 1929 (Cf. DRUMMOND, 2007, p. 14), 

ou ainda, pela classificação sugerida acima (S. Strasser), em que já estariam inscritas 

Ideias II e III, um período de produção apenas que estenderia as bases teóricas da 

fenomenologia transcendental expostas em Ideias I. O tratamento da noção de 

passividade em Análises é notoriamente mais amplo, radical e completo (não deixando 

                                                 
12

 Os modos da negação e da nulidade são tratados brevemente nas MC, sob o nome de “evidência 

negativa” e terão um papel fundamental para a constituição da evidência do mundo e da experiência do 

outro. 



25 

 

de fora a relação entre passividade e intersubjetividade, tempo e individuação), do que o 

despendido a ela pelas MC e LFLT. Um outro exemplo da mesma “época”, são os 

artigos escritos para a revista japonesa Kaizo, aproximadamente contemporâneos às 

lições de Análises, que tratam de temas como ética, imperativo categórico, história, etc. 

É importante ainda notar que, com as MC, não fora a primeira vez que Husserl 

apresentara uma rejeição sólida e estruturada à objeção do solipsismo. Mesmo que 

pensemos no conjunto das obras contemporâneas às Conferências, perceberemos que o 

problema e sua solução monadológica não são originários das MC. Podemos encontrá-

los na segunda Seção de LFLT (nos capítulos IV e VI), onde Husserl fornece um 

fundamento intersubjetivo para a noção de evidência e de subjetividade transcendental. 

Encontramo-las, também, no conjunto das lições que compõem as Análises, onde o 

tema da intersubjetividade protagonizará a fundamentação da “verdade objetiva” e a 

noção de mônada, na de individuação concreta da experiência, entre outros. Mais ainda: 

podemos retroceder à “fase” anterior, ao ciclo de aulas do Inverno de 1910/1911, Os 

problemas básicos da fenomenologia (Grundproblem de Phänomenologie), que 

integram o conjunto de escritos da Zur Phänomenologie de Intersubjektivität I, e 

perceber que o tema da intersubjetividade constituía já um importante objeto de 

reflexão. 

Apesar de inequívoca, a relação das MC com as obras e escritos que a 

antecederam e que seriam circunscritas pela “fase” da década de 20, em especial com 

Análises, a maneira como estas obras tratarão a problemática da intersubjetividade não 

será estritamente a mesma daquela (das MC). Isso não parece valer apenas para as 

Conferências, cuja resolução monadológica para o problema, a partir do espelhamento 

entre ego e alter ego, parece ser uma nota comum entre as obras desta “fase”. Essa nota 

comum, nós a encontramos em desenvolvimento também nas MC, na quinta meditação, 

até o esclarecimento das noções de natureza intersubjetiva e mundo objetivo, 

aproximadamente entre os §§50 e 55. A partir de então, especialmente nos §§56-58, a 

meditação parece tomar um outro rumo. As noções de orientação e comunidade (e de 

comunalização) parecem remeter a abordagem do tema da objetividade não apenas à 

comunidade universal (à ideia de humanidade), mas às comunidades reais. Ora, a forma 

como as MC passam a tratar o tema da intersubjetividade, não encontrará precedentes 

nessas obras reunidas sob a temática da lógica transcendental e da fenomenologia 

genética, mas apenas no conjunto de ensaios escritos para a Kaizo (1922-1924). E, por 

tal abordagem não fazer parte das Conferências, acreditamos que esta nova abordagem 



26 

 

tenha sido um dos acréscimos que faria parte da “vasta refundição [das MC], que jamais 

chegou a termo” (RICOEUR, 2009, p. 89) e que, porém, motivara o atraso de sua 

edição alemã. 

 

Tendo em vista as considerações feitas até aqui, nossa leitura das MC se vinculará 

(a título complementar) tanto às Conferências e à LFLT, que abrangem a produção mais 

conhecida do final da década de 20, quanto às Análises e aos ensaios para a revista 

Kaizo, reunidas aqui sob o título Europa. Em nossa leitura, tanto levaremos em conta a 

precedência de Problemas na fundamentação da intersubjetividade em relação à 

introdução da noção de empatia e do espelhamento entre ego e alter-ego, quanto, o 

modo como Husserl desenvolverá um então “novo” caminho para a questão da 

intersubjetividade, tendo em vista a introdução da noção de estranho e a aparente 

proximidade dos §§56-58 (das MC) com a Crise. 

 

 

  



27 

 

CAPÍTULO 2: O PROBLEMA DO OUTRO 

 

Eu sozinho e as visadas intencionais do 

meu ser próprio, será que isto faz um “mundo”? 

(RICOEUR, 2009, p. 220) 

 

No final das Conferências, Husserl afirma: “o ser em si primeiro, que antecede e 

sustenta toda a objetividade mundana, é a intersubjectividade transcendental, o conjunto 

das mónadas que se reparte em diversas formas de associação” (HUSSERL, 2010, p. 

39). Este mote, esta tese, caracteriza uma das significativas novidades dos últimos frutos 

logrados pela fenomenologia transcendental até ali. Nas MC, ela aparece como 

resultado “metafísico” da exposição da experiência do outro, então desenvolvida como 

ontologia universal. Por ela, compreendemos que o nosso acesso, melhor, que o meu 

acesso ao “ser primeiro em si” é compartilhado, dividido entre os diversos pontos de 

vista do mesmo mundo. Nesse sentido, o mundo objetivo é o mundo comum. Seu 

sentido não se esgota em minha experiência.  

Entretanto, tal resultado é obtido através da redução transcendental, pedra de 

toque metodológica da fenomenologia transcendental, cujo “objeto primeiro, também 

seu objeto único parece ser e só pode ser o meu ego transcendental, o de quem filosofa” 

13
 (Id., 1996, p. 76). Como, então, será possível, nos limites do método fenomenológico, 

afirmar-se que a intersubjetividade transcendental é o primeiro ser em si, se “no sentido 

da redução transcendental está implícita a impossibilidade de que esta ponha no começo 

como existente outra coisa que o ego e o incluído nele, com um horizonte, ademais, de 

indeterminada possibilidade de determinação” 
14

 (Ibid., p. 76). 

Porém, dirá Husserl mais adiante:  

O meu ego, que me está dado apoditicamente a mim mesmo, o único que há de 

ser posto por mim como existente em absoluta apoditicidade, só pode a priori ser ego 

que tem experiência do mundo estando em comunidade com outros, seus semelhantes, 

                                                 
13

 [...] objeto primero, también su objeto único parece ser y sólo poder ser mi ego trascendental, el de 

quien filosofa. (HUSSERL, 1996, p. 76) 
14

 [...] en el sentido de la reducción trascendental está implícita la imposibilidad de que ésta ponga al 

comienzo como existente otra cosa que el ego y lo incluido en él, con un horizonte, además, de 

indeterminada posibilidad de determinación. (Ibid., p. 76) 



28 

 

sendo membro de uma comunidade de mônadas que se dá orientada a partir dele
15

. 

(Ibid., p. 207) 

Portanto, a experiência do mundo comum, em comunidade com outros eus 

semelhantes a mim, deve ser a condição mesma para que meu próprio ego (que é 

impensável que não exista para mim) seja dado a mim mesmo, pelo menos enquanto 

ego humano, que, enquanto tal, constitui-se para mim como homem entre os homens. 

Ora, por um lado, é em mim e através de mim que o outro, a partir do qual um mundo 

comum tem sentido, é dado e conhecido – o mundo e o outro são resultado de uma 

autoexplicitação do próprio ego; por outro, o meu ego só pode ser dado a mim mesmo 

como já pertencente a uma comunidade que transcende (ou transgride) o sentido de meu 

ego próprio. Eis, então, o problema (do outro): como conciliar a dupla exigência de 

fundar a objetividade do mundo pela intersubjetividade transcendental, sem com isso 

exceder os limites da experiência transcendental, campo de investigação da própria 

fenomenologia? 

Não pretendemos, pois, no presente capítulo, conjecturar soluções ou lançar 

hipóteses a cerca do modo como se podem dissolver os conflitos criados pela introdução 

da intersubjetividade na fenomenologia husserliana (pelo menos, da compreensão dela, 

aqui, sob crítica), mas, antes, explorar o que aqui chamamos “problema do outro” (na 

fenomenologia de Husserl) em sua complexidade e ramificações, de modo a preparar o 

campo para as críticas de Ricoeur (nos dois próximos capítulos). 

 

1. O duplo sentido de outro no registro das Meditações Cartesianas  

 

Nas MC, o outro aparece com um duplo sentido. Por um lado, Husserl apresenta o 

outro como o estranho, o estrangeiro, um não eu que, porém, é um outro eu. Por outro 

lado, apresenta-o como aquele que comunga comigo, com quem eu formo um nós. Não 

se trata da diferença de dois conceitos, mas, parece-nos, de uma ambiguidade proposital. 

O mesmo outro que excede minha esfera de pertença, é o que comigo constitui uma 

personalidade de grau superior, uma comunidade. 

                                                 
15

 El ego mío, que me está dado apodíticamente a mí mismo, el único que ha de ser puesto por mí como 

existente en absoluta apoditicidad, sólo puede a priori ser ego que tiene experiencia del mundo estando en 

comunidad con otros semejantes suyos, siendo miembro de una comunidad de mónadas que se da 

orientada a partir de él. (Ibid., p. 207) 

 



29 

 

Essa ambiguidade reflete a complexidade de nossa experiência do outro. 

Encontramos o outro em todos os aspectos de nossas vidas. Ele (o outro) pode ser 

aquele através do qual eu me reconheço, alguém familiar, e, ao mesmo, permanecer 

para mim sempre desconhecido. O outro faz parte de todas as facetas do mundo que mo 

apresentam como mundo humano, masculino, dos brasileiros, etc., isto é, como mundos 

culturais comuns; e que, ao mesmo tempo, revelam-no a mim como esse mundo sempre 

enigmático, estranho.  

Mas o sentido de outro e sua ambiguidade não se esgotam em minha experiência 

do outro homem. É outro, para mim, a comunidade de outros eus de que eu mesmo não 

sou um membro. Uma comunidade, uma personalidade de grau superior, é ela mesma, 

por meio de seus membros, uma forma de eu para a qual existem outros, outras 

comunidades estranhas. Nesse sentido, é a Argentina um outro do Brasil – tanto por 

familiaridade quanto por estranhamento. E todos os brasileiros e argentinos são 

membros da comunidade que é a América Latina e tem, na Europa, um outro. E assim 

sucessivamente, não apenas em comunidades oficiais (distritos, municípios, Estados, 

países): nosso vizinho, um mercador, pode ser parte do outro de nossa comunidade 

científica. 

Eu mesmo, para ele (o outro), sou esse outro de sentido ambíguo e paradoxal. E 

nesse sentido, eu sou o outro do outro, esse que ele encontra num mundo que é ao 

mesmo tempo estranho e familiar. O duplo sentido do outro, no registro das MC, deriva 

do modo comum Husserl desenvolve o problema filosófico transcendental da 

experiência do outro, pela epoché abstrativa. 

Na atitude natural, porém, o mundo é povoado de homens (seres humanos) que se 

comunicam entre si. Eles são todos igualmente reais, fazem parte desse mundo que os 

contem, não são mais que uma extensão de sua realidade, por isso nenhum deles é eu, 

todos são somente outros. O observador, nessa paisagem do mundo, não faz parte do 

campo de experiência. Ele é puramente um observador. O problema eu-outro surge 

como problema filosófico quando, ao tematizar o eu pela reflexão, os outros passam a 

ser não mais apenas outros reais, mas outros eus, outros observadores (Cf. RICOEUR, 

2009, p. 221). 

Os outros enquanto observadores, isto é, a experiência que os outros têm não me 

é, porém, diretamente acessível. Ora, no todo íntegro de minha vida psíquica, eu sou o 

polo de identidade dos objetos constituídos em minha experiência. É porque eu sou 

continuamente o mesmo que, num fluxo contínuo de vividos, as coisas podem ser para 



30 

 

mim as mesmas. Esse é o modo como eu me explicito a mim mesmo através de minha 

experiência do mundo. O outro, por ser um eu, também é ele mesmo um polo de 

identidade. Sua experiência, porém, não pode ser conhecida por mim, pois caso 

contrário: “[...] se ocorresse isto, se o essencialmente próprio do outro fosse acessível de 

modo direto, seria então mera parte não independente do próprio de mim mesmo, e, 

enfim, ele mesmo e eu mesmo seríamos um” 
16

 (HUSSERL, 1996, p.171). Se em mim o 

fluxo de vividos do outro se polarizasse, de modo que formassem sínteses de sentido, a 

experiência constituiria um todo de que eu mesmo e o outros seríamos momentos 

(partes inseparáveis), a minha experiência da experiência do outro não seria mais do que 

minha própria autoexplicitação (Cf. Ibid., p.171). Em suma, a experiência do outro e a 

minha são incompossíveis. 

 

A princípio poderíamos pensar em duas formas de abordar descritivamente nossa 

experiência dos outros. É possível descrever como os conhecemos enquanto egos 

encarnados, enquanto corpos que são carne. Seria essa a descrição de meu acesso 

indireto ao outro, através de seu corpo, que em meu campo de experiência é apresentado 

como uma coisa entre as coisas (apesar de presentificar um outro eu). Assim como é 

possível, igualmente, descrever o modo como eu e o outro experienciamos o mesmo 

mundo, por diferentes perspectivas. 

Como outro eu, o outro é um outro ponto de vista, uma outra visão do mundo. 

Quando ele entra em meu campo de visão, o que realmente vejo não é um signo, nem 

uma imagem em nenhum sentido natural. É o próprio outro, ele mesmo. Eu o capto aí, 

diante de mim, em sua originalidade própria. Ele é esse corpo que é uma corporeidade 

física desde ali, assim como eu o sou desde aqui, de onde o vejo. Segundo a constituição 

de sentido da experiência do outro, ele é, ao mesmo tempo, um corpo e uma carne, que, 

porém, não me é acessível diretamente, originaliter (Cf. Ibid., p. 189).  

O duplo sentido com que o outro é apresentado não se esgota em nossa 

experiência do outro. Eu, enquanto ego transcendental, constituo o sentido do meu 

mundo. O mundo dado diretamente para mim e tudo que faz parte dele, inclusive os 

corpos dos outros, têm seu sentido e existência em e através de mim. É, entretanto, em 

contraste com o outro eu, que esse mundo tem o sentido meu mundo – o mundo 

                                                 
16

 [...] si ocurriera esto, si lo esencialmente propio del otro fuera accesible de modo directo, sería entonces 

mera parte no-independiente de lo propio de mi mismo, y, en fin, él mismo e yo mismo seríamos uno 

(Ibid., p.171) 



31 

 

constituído em meu ego concreto. E, enquanto um outro ego, o outro terá seu próprio 

mundo: o mundo do outro. 

É a partir da epoché abstrativa – por meio da qual Husserl afasta do campo de 

investigação tudo o que remete ao outro, obtendo assim a esfera de pertença (de tudo 

que me pertence exclusivamente em minha experiência do mundo) – que o campo 

transcendental é dividido em duas esferas: a esfera do próprio (de pertença) e a esfera 

do estranho. Na primeira, encontramos tudo que é próprio do ego: por pertencer ao ego 

e ser dado diretamente através dele (de mim mesmo), essa esfera é sempre a primeira na 

ordem da constituição. Nela, o mundo é reduzido ao meu fenômeno do mundo, ao meu 

mundo primordial, e a natureza, à natureza primordial, minha carne. Na segunda, 

encontramos tudo o que pertence ao outro, como próprio dele. Assim, o mundo do outro 

faz parte dessa esfera, para mim sempre inacessível (Cf. Ibid., 161). 

É importante notar, porém, que esta divisão não implica em separação. Entre as 

esferas, há, na verdade, uma dependência de sentido (porém, não de existência). Elas 

são partes não independentes (momentos) do ego transcendental, por isso o sentido de 

uma tem seu fundamento no sentido da outra: 

Mas é que, ademais, toda consciência do estranho, todo modo de aparecer do 

estranho pertence à esfera primeira. Tudo o que o ego transcendental constitui nesse 

primeiro estrato como não estranho – como <<próprio>> –, tudo lhe pertence 

verdadeiramente como componente de sua essência concreta própria, como ainda há de 

se mostrar; é inseparável de seu ser concreto.  Mas dentro do que é seu próprio (e com 

os meios dele) constitui o ego o mundo <<objetivo>> como universo cujo ser lhe é 

estranho, e, no primeiro grau, constitui o estranho do modo alter ego
17

. (Ibid., p. 161) 

O mundo do outro homem, nesse sentido, é esse mundo onde o outro me encontra 

entre seus habitantes e que eu, porém, já não posso habitar, pois não faz parte de meu 

habitus. Ora, habitar, nesse sentido, não consistirá em ocupar um espaço ou populá-lo, 

mas sim fixar morada. Habitar, aqui, requer o sentido de pertença. O outro me encontra 

como uma parte do sentido de seu mundo, irmanado aos outros corpos. Esse mundo, 

porém, transcende o sentido de meu próprio. O problema transcendental da 

                                                 
17

 Pero es que, además, toda conciencia de lo ajeno, todo modo de aparecer lo ajeno pertenece a la 

primera esfera. Todo lo que el ego trascendental constituye en ese primer estrato como no-ajeno – como 

<<propio>> -, todo ello pertenece de veras a él como componente de su esencia propia en concreto, según 

habrá aún de mostrar; es inseparable de su ser concreto. Mas dentro de esto propio suyo (y con los medios 

de ello) constituye el ego el mundo <<objetivo>> como universo cuyo ser le es ajeno, y, en el primer 

grado, constituye lo ajeno del modo alter ego. (Ibid., p. 161) 

 



32 

 

exterioridade do mundo é, assim, redefinido, não mais nos termos do mundo em si, mas 

do mundo do outro, do mundo estranho. 

Eu e o outro (os outros), todavia, pertencemos a uma mesma comunidade. 

Enquanto uma personalidade de grau superior, por meio dela, reconhecemo-nos como 

um nós, que constitui um mundo que é nosso. Nesse sentido, eu e o outro 

compartilhamos uma esfera do próprio – de tudo que é nosso exclusivamente –, 

compartilhamos significações. O mundo das outras comunidades, exteriores à nossa, 

constituem a esfera do estranho em relação à qual a nossa esfera do próprio funda seu 

sentido de propriedade. Portanto, o mundo que eu habito com o outro é o mundo da 

comunidade da qual somos membros. Ora, é por essa familiaridade de nosso habitus 

comunal que se constitui o nosso mundo espiritual, nossa cultura. É nesse sentido que 

devemos entender o que significa o “mundo dos daltônicos”, “o mundo científico”, “o 

mundo ocidental”. 

Os mundos culturais, porém, não parecem esgotar o sentido de mundo objetivo. 

Na verdade, eles não são mundos num sentido autêntico. Husserl aborda esse problema 

em sua exposição do aparente paradoxo do §60, das MC, onde eles são tratados como 

meros mundos circundantes dessas intersubjetividades. O mundo objetivo é o único 

mundo idealmente possível, comum a todos os mundos circundantes, que não são mais 

que seus epifenômenos. Porém, a ele não corresponde nenhuma comunidade real ou 

cultural, mas apenas a ideia mesma de comunidade universal, de humanidade (Cf. Ibid., 

p. 208). Ora, a objetividade, aqui, é o que responde pela universalidade do próprio 

método fenomenológico. Daí porque Husserl compreende o mundo objetivo como 

comunidade ideal, dada a priori. Resultará disso, porém, que a essa comunidade não 

corresponde realmente nenhuma verdade absoluta. A ideia absoluta de verdade 

repousará situada no infinito, como ideia reguladora, da qual as verdades reais (a que 

correspondem às comunidades culturais) serão o preenchimento parcial. A essa ideia 

reguladora da verdade do mundo objetivo Husserl tratará, no início das MC, como a 

ideia reguladora da ciência, como evidência adequada do mundo, o telos na tarefa 

infinita que é a própria fenomenologia. Todavia, não é somente a evidência do mundo 

que corresponderá a uma tarefa infinita. As próprias comunidades reais (a partir das 

quais se pode falar em comunidades culturais), enquanto mundanas, à evidência de suas 

existências corresponderá também um halo de indeterminação. Meu ego concreto não 

esgota o sentido da comunidade real a que pertence, pois mantém no próprio do outro 

(estranho) parte de sua atualização (parte que para mim permanece uma idealidade). 



33 

 

Ora, o preenchimento em uma vivência judicativa efetiva, a partir da qual obteríamos 

não somente uma evidência de valor absoluto como esse preenchimento parcial da ideia 

reguladora de verdade objetiva, não será senão próprio de meu ego concreto. Resultará 

disso que à objetividade, à ideia reguladora de uma verdade universal e absoluta, não 

poderá corresponder (mesmo que parcialmente) nenhuma evidência de comunidade, 

senão a concretude de minha existência singular.  

 

2. A idealidade do outro 

 

Assim Husserl termina as MC: “noli foras ire in te redi, in interiore homini habitat 

veritas” 
 18

 (AGOSTINHO apud HUSSERL, 1996, p. 231). Quer dizer: antes, é preciso 

perder o mundo, para reencontrá-lo na meditação universal de si mesmo – reencontro, 

não da evidência do verdadeiro sentido do mundo, mas da autoexposição de si através 

da própria fenomenologia que se desdobra enquanto tarefa infinita e idealismo 

transcendental. A evidência do mundo objetivo, como a do próprio idealismo, resulta 

sempre incompleta, inacabada. Na fenomenologia, ela opera como ideia reguladora. 

Apenas em mim, em meu ego concreto, é que tudo pode ser confirmado, preenchido, 

atualizado. 

É tendo isso em vista, bem como a própria radicalidade da redução 

fenomenológica, que o próprio Husserl, nas MC, falará de um solipsismo aparente, que 

a descoberta da intersubjetividade transcendental terá que de dissolver: “certamente, 

esta ciência começa como uma pura egologia, e como uma ciência condenada, ao que 

parece, ao solipsismo, se bem que a um solipsismo transcendental” 
19

 (HUSSERL, 

1996, p.76). O problema, note-se, adquiriu uma nova faceta: de um conflito entre o meu 

próprio, como polo privilegiado de constituição, e o estranho, como polo inacessível 

que, a princípio, retirar-me-ia esse privilégio ou, pelo menos, reduziria a mera doxa os 

sentidos então constituídos em mim, incluso aí esse mesmo estranho; passa a abranger, 

agora, a contradição “aparente” de uma ciência que “começa como uma egologia pura” 

e que, no entanto, em última instância, deve nos remeter a uma intersubjetividade 

transcendental. Tal aparência, ele trata como uma objeção implícita, no início da quinta 

meditação, que será toda dedicada à sua recusa, à descoberta e dissolução do problema 

                                                 
18

  Noli foras ire, in te ipsum redi: in interiore hominis habitat veritas (S.Agostinho, De Vera Religione 

1.38): Não saias, volta para dentro de ti: a verdade mora no interior do homem. 
19

 [...] ciertamente, esta ciencia empieza como una pura egología, y como una ciencia condenada, al 

parecer, al  solipsismo, bien que a un solipsismo trascendental (HUSSERL, 1996, p.76). 



34 

 

da intersubjetividade. Para Ricoeur, porém, como veremos mais adiante, todo o 

problema se resumirá, antes mesmo da dissolução de uma aparência, em descobrir, no 

próprio de meu ego, “os motivos de uma transgressão que põe um ‘outro’, um 

‘estranho’” (RICOEUR, 2009, p. 225). 

Como fazer aqui claridade? Tenho que me ater imperturbavelmente a que todo 

sentido que tenha e possa ter para mim qualquer ser, tanto pelo que faz sua essência 

como pelo que faz a sua existência real efetiva, é sentido em – ou bem, a partir de – 

minha vida intencional, a partir de suas sínteses constitutivas, aclarando-se para mim e 

revelando-se para mim nos sistemas de verificação unânime
20

. (HUSSERL, 1996, p. 

151) 

É importante, porém, notar que, de plano de fundo da investigação empreendida 

por Husserl, permanece o tema capital da crítica: a incerteza do mundo exterior. É ela o 

que motiva a própria epoché e sustenta o pressuposto de que só o ego pode ser absoluto, 

pois não é uma transcendência. Eis aí, a inspiração kantiana da noção de idealidade na 

fenomenologia: “designo esta incerteza por idealidade dos fenômenos externos e a 

doutrina dessa idealidade chama-se idealismo” (KANT, 2001, p. 346). Nesse sentido, se 

identificarmos o idealismo husserlianos ao kantiano
21

, resultaria que o solipsismo 

transcendental não seria meramente aparente, mas, sobretudo, constitutivo do idealismo. 

O alter ego, o outro, por sua vez, por resultar tão incerto quanto o mundo exterior 

(enquanto outro ego, ele seria uma transcendência), não seria tratado senão como uma 

idealidade. A epoché, portanto, reduziria a transcendência do outro a um fenômeno, a 

uma mera assunção, cujo ser deveria a mim seu próprio sentido. “No fundo, o 

nascimento da fenomenologia se deu assim que, colocando entre parênteses – de forma 

provisória ou definitiva – a questão do ser, se aborda como um problema autônomo a 

maneira de aparecer das coisas” (RICOEUR, 2009, p. 150, GRIFO NOSSO).  

 

Ora, contrário ao estilo cartesiano, não há, da epoché husserliana – do mundo 

reduzido a mero fenômeno e assunção de transcendência (da transcendência como 

exterioridade, no sentido forte) –, o retorno à certeza apodítica do ser do mundo, isto é, 

                                                 
20

 Cómo hacer aquí claridad? Tengo que atenerme impertubablemente a que todo sentido que tenga y 

pueda tener para mí cualquier ser, tanto por lo que hace a su esencia como por lo que hace a su existencia 

real efectiva, es sentido en – o bien, a partir de – mi vida intencional, a partir de sus sínteses constitutivas, 

aclarándoseme y revelándoseme en los sistemas de verificación unánime. (Ibid., p. 151) 
21

 Alguns intérpretes chegarão a afirmar que por trás da epistemologia kantiana repousa uma 

fenomenologia implícita, isso especialmente se situarmos o campo de comparação “não no nível da 

exploração do mundo dos fenômenos, mas no nível onde Kant determina o estatuto ontológico dos 

próprios fenômenos” (RICOEUR, 2009, p. 253). 



35 

 

não há, no final do percurso da investigação, fundamentação ou mesmo a negação 

radical da exterioridade do mundo. Nas Conferências, Husserl deixa claro que, diferente 

de Descartes, não se tratará de uma tentativa de provar, a partir da “cogitabilidade do 

não ser do mundo”, que é impensável que o mundo não seja (Cf. HUSSERL, 2010, p. 

5). Isso, aparentemente, aproximaria o idealismo husserliano de um idealismo 

dogmático, ao modo de Berkeley (todo voltado para a interioridade do próprio 

aparecer). Seria, pois, pela cogitabilidade do mundo que ficaria demonstrada a 

independência da minha consciência em relação a ele:  

A epoché livre, quanto ao ser do mundo que aparece e que para mim vale como 

real – como real na primitiva atitude natural –, mostra o maior e mais maravilhoso de 

todos os factos, a saber, que eu e a minha vida permanecemos intocados na minha 

vigência de ser, quer o mundo exista quer não, quer se decida a seu respeito seja o que 

for. (Ibid., p. 8)  

Seguindo essa orientação, a transcendência passa a conotar, além de idealidade, 

dependência – dependência da consciência. O mundo é transcendente porque “o seu 

eventual não ser não elimina o meu ser puro, antes o pressupõe”, é dele dependente, e é 

por essa mesma razão que de “meu ser puro”, ou ainda “meu eu puro”, dir-se-á que é 

“transcendental”, isto é, independente (Cf. Ibid., p. 9).   

Note-se que “perder o mundo pela epoché” não quer dizer negá-lo 

peremptoriamente – perde-se a presunção ingênua da transcendência do mundo, não o 

seu sentido mesmo (de que faz parte a própria presunção de transcendência enquanto 

tal). Poder-se-á, então, objetar: mas a demarcação entre a epoché e a presunção ingênua 

é, ela mesma, idealista, racionalista e egológica. Ora, se tivermos em vista a 

identificação entre o idealismo husserliano e o kantiano, a presunção ingênua da 

transcendência do mundo já não seria uma assunção hipotética em busca de uma prova 

peremptória, mas, por sua idealidade mesma, uma doxa, à qual não poderia 

corresponder nenhuma evidência perfeita, nenhum preenchimento completo, e em 

relação à qual, mesmo o preenchimento parcial, não teria lugar senão na imanência do 

ego. A demarcação seria, pois, nesse sentido, idealista e egológica. Ela, porém, já não 

poderia ser considerada racionalista, posto já não oferecer qualquer possibilidade para a 

obtenção da certeza apodítica e peremptória do mundo (como tentara Descartes). 

Recusar-se-ia, pela epoché, não o mundo propriamente, mas a crença cega e 

ingênua em sua exterioridade absoluta, como coisa em si. A epoché, nesse sentido, 

reproduziria a parcela cética da dúvida idealista e, diante da indemonstrabilidade do 



36 

 

mundo como coisa em si, dá lugar à indubitabilidade do que é imediata e 

adequadamente dado à consciência, da própria doxa. Resultaria que o mundo, e as 

coisas nele, só teriam seu sentido autêntico na imanência absoluta da consciência. Posto 

que, enquanto objetos transcendentes, seu ser próprio seria o próprio contínuo de 

aparições determinadas a priori por sua própria ideia reguladora.  

[...] o dado perfeito é, ainda assim, prescrito como ideia (no sentido kantiano) – 

um contínuo de aparições determinado a priori, com todas as dimensões diferentes, 

mas determinadas, inteiramente regido por uma firme legalidade eidética, é prescrito 

como um sistema absolutamente determinado em seu tipo eidético de processos 

infinitos de aparição contínua ou como campo desses processos. (HUSSERL, 2006b, p. 

317) 

 

Nesse sentido, sei que é ele (o outro) ali, presente diante de mim: um outro eu 

que, porém, retira de mim o seu sentido. Como vimos (na seção anterior), por questões 

de princípio, não posso ter uma evidência adequada da experiência do outro, dele 

enquanto ego. Perguntamos-nos, porém: compreender a epoché e seus resultados, a 

partir do idealismo transcendental kantiano, não seria já uma ilusão, fruto de uma leitura 

husserliana da filosofia de Kant? Ora, o outro, de fato, não se apresenta para mim (como 

uma evidência adequada), mas, em virtude da semelhança mesma de nossos corpos, ele 

se presentifica através de mim, por meio de uma apreensão analogizante: 

É coisa clara desde um princípio que tão somente uma semelhança que vincule 

dentro de minha esfera primordial aquele corpo ali com meu corpo, pode fornecer o 

fundamento da motivação para a apreensão <<analogizante>> do primeiro como outra 

carne
22

. (HUSSERL, 1996, p. 174) 

É importante, aqui, no entanto, notar que a duplicidade da noção de outro guarda 

um certo paralelo com a duplicidade da noção de exterioridade no idealismo kantiano. 

Ora, é por meio dessa relação entre ego e alter ego, entre mim e o outro, que será 

resolvida, sem redundar num realismo transcendental, a questão da exterioridade do 

espaço (na fenomenologia). Após reduzir o mundo à idealidade do mundo, encontro-me 

nele como um de seus habitantes, como homem real no mundo, como um ingrediente, 

um corpo entre os corpos; e, ao mesmo tempo, como aquele que o experimenta, 

investiga e o conhece, aquele por meio do qual ele obtém seu sentido e existência (Cf. 

                                                 
22

 Es cosa clara desde un principio que tan sólo una semejanza que vincule dentro de mi esfera primordial 

aquel cuerpo físico de allí con mi cuerpo físico, puede suministrar el fundamento de la motivación para la 

aprehensión <<analogizante>> del primero como otro cuerpo vivo. (HUSSERL, 1996, p. 174) 



37 

 

HUSSERL, 2010, p. 30). Eu, enquanto este homem, tenho exterior a mim todo o espaço 

que circunscreve meu corpo e que se soma às coisas ao redor: todos eles e meu corpo 

mesmo, fenômenos abrangidos pela redução. A exterioridade, em sentido transcendental 

(em sentido forte), aqui, não poderia resultar apenas duvidosa. A mera assunção de sua 

possibilidade seria suficiente para transgredir os limites demarcados pela epoché. Ora, a 

independência da consciência em relação ao ser do mundo, sua transcendentalidade, não 

poderia ser pensada em termos de interioridade absoluta sem, com isso, findar 

sucumbindo ao pressuposto da possibilidade mesma de uma exterioridade absoluta para 

conter o conjunto dos atos constituintes da consciência e possibilitar a demarcação da 

diferença entre o ato que instaura uma significação e a própria significação, entre o 

constituinte (interioridade absoluta) e o constituído (exterioridade absoluta). Por uma tal 

compreensão, seria ela mesma (a exterioridade) uma transcendência que, por sua vez, 

deveria cair sob o golpe da epoché. Por um lado, a fenomenologia, se mantiver o 

pressuposto do espaço exterior, além de trair o método, resultará num realismo 

transcendental; pelo outro lado, se reduzir a própria exterioridade absoluta, ela resultará 

num subjetivismo transcendental
23

. 

É importante notar que não somente o meu corpo, com meu olhar perscrutador, 

está incluído nesse espaço diante de mim, mas, sobretudo, os outros corpos com seus 

respectivos olhares. Num primeiro momento o espaço se mostra como exterioridade 

empírica (de um realismo empírico): 

Se houvera de mostrar-me que todo constituído como próprio de um (logo 

também o “mundo” reduzido), pertence à essência concreta do sujeito que o constitui, a 

título de determinação sua, íntima e inseparável, se encontraria então na autoexplicação 

do eu seu “mundo” próprio como “dentro”; e, de outra parte, o eu, ao recorrer 

diretamente ao seu mundo, se encontraria a si mesmo como membro das “coisas 

externas” deste e distinguiria entre o mesmo e o “mundo externo” 
24

. (HUSSERL, 1996, 

p.160) 

Será preciso, porém, que, nesse mesmo espaço cujo sentido constituo na 

consciência, eu encontre o outro eu, constituindo ele mesmo um sentido de espaço. 

Obviamente, não habito realmente o espaço que ele constitui, pois isso só seria possível 

                                                 
23

 Este é o dilema com que Husserl inicia a quinta meditaçao das MC (Cf. HUSSERL, 1996, p. 150). 
24

 Si hubiera de mostrarme que todo lo constituido como propio de uno (luego también el “mundo” 

reducido), pertenece a la esencia concreta del sujeto que lo constituye, a titulo de determinación íntima 

suya inseparable, se encontraría entonces en la autoexplicación del yo su “mundo” propio como “dentro”; 

y, de otra parte, el yo, al recorrer directamente su mundo, se encontraría a sí mismo como miembro de las 

“cosas externas” de éste y distinguiría entre él mismo y el “mundo externo”. (Ibid., p.160) 



38 

 

se eu tivesse acesso direto à sua experiência. Sei, porém, que ele o constitui, pela 

mesma apreensão analógica que mo apresenta como um eu, como uma carne. Isso nos 

indicará um outro tipo de exterioridade, onde o sentido de exterior não significará “estar 

fora” de minha consciência, mas ali, ao mesmo tempo em que no espaço empírico, 

idealmente na experiência do outro, “sob” o olhar e “dentro” da consciência do outro. E, 

assim, a constituição do mundo, enquanto mundo objetivo, não seria mais tarefa 

exclusiva de minha consciência, mas de todos os egos, fazendo de mim apenas um 

partícipe que, paradoxalmente, é o único eu primordial autêntico. Eis o caráter 

paradoxal do “problema do outro” aqui tratado: como é possível numa tal progressão – 

de minha esfera primordial para a presentificação do outro, desta para todos os outros, 

pela constituição da comunidade universal (humanidade), para o desdobramento da 

tarefa infinita de constituir a evidência do mundo objetivo –, manter o primado do ego, 

“único princípio originário da fenomenologia transcendental” (RICOEUR, 2009, p. 

216)?  

 

Nesse sentido, dirá Ricoeur que as MC são a expressão mais radical do “novo” 

idealismo transcendental, segundo o qual o mundo já não é somente “para mim”, como 

o era para o idealismo kantiano, mas sim, e, sobretudo, que ele “recebe de mim” todo o 

sentido e validade ontológica. A constituição de sentido é tratada como “uma grandiosa 

empreitada de composição progressiva da significação do mundo sem resto ontológico” 

(Ibid., p. 14). O que se mostrará ainda mais estéril e paradoxal, quando envolver a 

constituição do outro “para mim”: 

[...] a identificação da fenomenologia com uma egologia acarreta a promoção de 

um segundo grande problema, o da existência de outrem. A fenomenologia se acuou a si 

mesma, muito lucidamente, no paradoxo do solipsismo: apenas o ego é constituído 

primordialmente. [...] Mas se o ego não parece poder ser transcendido a não ser por um 

outro ego, deve este outro ego ser ele mesmo constituído precisamente como estranho, 

mas na esfera da experiência própria do ego. Esse problema constitui uma das grandes 

dificuldades da fenomenologia husserliana. O respeito da experiência ingênua da 

intersubjetividade e o radicalismo filosófico herdado das Meditações anteriores aí se 

mesclam tão estreitamente que fica difícil separar as descrições do contexto idealista. 

(Ibid., p. 15)  

  



39 

 

CAPÍTULO 3: IDEALISMO E O PROBLEMA DA TRANSCENDÊNCIA 

 

É inegável a importância exercida pela fenomenologia husserliana sobre a 

hermenêutica de Ricoeur. Mais do que o objeto de uma severa crítica filosófica, ela 

conservou na filosofia de Husserl um pressuposto indispensável (Cf. RICOEUR, 1975, 

p. 95), revelando no caráter antitético de sua crítica mais do que uma objeção, uma 

relação “dialética” entre ambas as disciplinas (Cf. Ibid., p. 88). A apropriação crítica (se 

assim podemos chamar) da fenomenologia husserliana, que podemos observar em obras 

como O Voluntário e o Involuntário, Tempo e Narrativa III, O Si-mesmo como um 

Outro, constituiu uma etapa do desenvolvimento do pensamento de Ricoeur. Nesses 

textos, as críticas à fenomenologia aparecem muitas vezes de forma truncada, parcial, 

quase como uma menção a uma análise já realizada noutro texto. E, de fato, as críticas à 

fenomenologia, como se constituíssem uma vida paralela, formaram em sua filosofia 

um corpo em contínua atualização, cada vez mais abrangente e profundo, mantendo-se 

coerente ao longo das mudanças de seu pensamento filosófico. Não cabe, aqui, 

inventariar o conjunto dessas apropriações críticas. É mister, porém, não perder de vista 

o seu centro de articulação mesmo em relação aos temas que aqui nos interessam, isto é, 

aqueles da objeção do solipsismo e da concepção do outro (alter ego ou estranho) nas 

MC.  

Ora, ao se referir às MC, é contra o idealismo transcendental, principalmente, que 

Ricoeur direciona sua própria objeção. Mais especificamente, contra a teoria da 

constituição que explicitamente redefine a fenomenologia (e a descoberta da 

universalidade da intencionalidade) em termos idealistas (Cf. NALLI, 2006, p. 171). 

Para tanto, escolhemos utilizar o texto Fenomenologia e Hermenêutica, publicado 

originalmente pela Noûs, em 1975, como guia de amostragem e análise dessas críticas, 

no presente capítulo, pois ele, a partir da leitura das MC e do Nachwort às Ideen, expõe 

esquematicamente, em cinco teses, alguns dos aspectos críticos subjacentes às demais 

objeções endereçadas a Husserl. As teses visaram uma reconstrução resumida da base 

do idealismo husserliano e, seguindo a mesma orientação esquemática, elas transitaram 

do caráter contraditório ao complementar para, ao final, restituir a relação (dialética) 

entre fenomenologia e hermenêutica.  

 

 

 



40 

 

1. As cinco teses do idealismo husserliano 

 

As cinco teses do idealismo, e sua forma esquemática, não corresponderiam a 

enunciados ou definições propriamente husserlianos, pelo menos, não ipsis litteris. 

Note-se que o conjunto articulado das teses não nos apresenta uma totalidade coerente 

de uma filosofia viável. As teses foram formuladas para tornar clara a sua inviabilidade 

mesma. Cada uma delas sintetiza diferentes aspectos da filosofia husserliana para deixar 

entrever seus aspectos mais problemáticos, para “mostrar” o idealismo como uma chaga 

que faz da fenomenologia uma tentativa malograda. 

 

A primeira tese postula que “o ideal de cientificidade que a fenomenologia 

reivindica, não está em continuidade com as ciências, com a sua axiomática, com o seu 

empreendimento fundacional: a ‘justificação última’ que a constitui é de outra ordem” 
25

 

(RICOEUR, 1975, p. 86). Tal reivindicação, dirá, acompanha a fenomenologia desde os 

Prolegomenos à Crisis, como uma constante que define sua razão de ser, sua motivação 

extrafilosófica: uma crise do conhecimento; e sua destinação mesma: ser uma mathesis. 

O que revelaria que, em cada fase, a fenomenologia atendia a um chamado (ou vocação) 

para o qual ela era já refratária. A “justificação última” apontaria para o início, para a 

exigência de radicalidade e independência em seu ponto de partida: de apoditicidade. 

Desse modo, a fenomenologia não se deixaria penetrar pelas ciências mesmas, 

voltando-se contra tudo que soasse a relativismo: objetivismo, naturalismo, filosofia da 

vida, antropologia (Cf. Ibid., p. 86). Então blindada pela apoditicidade de seu ponto de 

partida, a fenomenologia se entrincheiraria e tornaria inimigas aquelas, cuja crise 

primeiramente motivara seu início, as únicas que poderiam lhe pôr em dúvida a eficácia 

do método, uma vez que por vocação as deveria servir: as próprias ciências. 

De acordo com a tese, a exigência de apoditicidade, então, passaria a caracterizar 

o que é primeiro na ordem do método. Toda evidência mediata deve remeter a uma 

evidência imediata, esta sim apodítica: pois seria inconcebível o não ser de uma coisa 

ou de um estado de coisas então evidente (Cf. HUSSERL, 1996, p. 57). Ela seria 

operada por meio de uma desconexão radical que já não poderia ser demonstrada 

argumentativamente, uma vez que sua dedução deveria atender à exigência fundamental 

                                                 
25

 The ideal of scientificity which phenomenology claims is not in continuity with the sciences, with their 

axioms, with their fundamental enterprise: the “ultimate justification” which constitutes phenomenology 

is of another order  (RICOEUR, 1975, p. 86) 



41 

 

de negar qualquer relação com a coisa (então evidente), cuja não existência já não 

poderia ser posta em dúvida. A evidência apodítica, portanto, para excluir toda dúvida, 

duplicar-se-ia reflexivamente como fenômeno de ser, sem se deixar destruir (Cf. 

RICOEUR, 2009, p. 180). É aí, para Ricoeur, que o idealismo de Husserl tem seu início 

(Cf. Id., 1975, p. 86).  

 

A segunda tese postula que “a fundação principal é da ordem da intuição; fundar é 

ver” 
26

 (Ibid., p. 86). É preciso que a evidência seja imediata, diretamente dada, para que 

sirva de fundamento. Por atender a essa exigência de imediaticidade, a noção de 

apoditicidade nos remeteria ao caráter de visão da evidência e à prioridade do “ver” na 

ordem da fundação. O que nos levaria à “estranheza” do método fenomenológico: pela 

redução, delimitar-se-ia um ponto de partida apodítico que seria, enquanto um 

“princípio”, um “campo” e, enquanto “primeira verdade”, uma “experiência” (Cf. Ibid., 

p. 87). Nesse sentido, o cogito reduzido seria um sum na medida em que constituiria um 

“campo de experiência”, o termo de uma “visão” ou intuição originária que preencheria 

uma intenção vazia. Segundo Ricoeur, a reflexão que precederia a redução e apreenderia 

o sentido (o sum desse cogito) seria um ver “preenchido” pelo que é dado, presente, à 

consciência (Cf. Id., 2009, p. 184). Assim, contra qualquer “construção especulativa” 

(das “filosofias da dedução ou da construção”), a fenomenologia decidiria toda questão 

radical no nível da visão. 

No entanto, não seria fácil conciliar a tendência intuicionista da fenomenologia, 

que atende à exigência de imediaticidade da evidência apodítica e nos remete a um 

sentido já “dado” que deve, porém, ser “apreendido”, com o esforço para “constituir” as 

estruturas de sentido da consciência, que são antes da ordem do “fazer” (Leistung) que 

do “ver”. O que, segundo Ricoeur, nos levaria ao “problema da luz e do ver em 

Husserl”, da atividade e da passividade, isto é, o de conciliar duas exigências contrárias 

da evidência apodítica: a prioridade da constituição de sentido na consciência e a 

prioridade da intuição que efetiva uma presença para a consciência, respectivamente 

(Cf. Ibid., p. 180).  

 

                                                 
26

 The principle foundation is on the order of intuition; to found is to see (RICOEUR, 1975, p. 86) 



42 

 

A terceira tese postula que “o lugar da intuitividade total é a subjectividade. Toda 

transcendência é duvidosa, só a imanência é indubitável” 
27

 (Id., 1975, p. 87). Aqui se 

instauraria uma nova exigência da evidência apodítica: a perfeição (ou adequação). 

Toda transcendência é duvidosa, pois sempre se dá somente através de séries de “perfis” 

ou “contornos”, sempre de modo parcial e incompleto. Sua convergência total de 

sentido nunca se deixa preencher completamente, resultando sempre numa “presunção” 

que, a qualquer momento, pode ser “desapontada” (pela intuição que deveria confirmá-

la), pode “explodir” (Cf. Ibid., p. 87). Note-se que a transcendência seria, pois, da 

ordem da percepção das coisas, do mundo, que seria marcada pela parcialidade e 

dubitabilidade próprias das aparências. A imanência, por sua vez, seria da ordem das 

ideias, do cogito reduzido ao mero fenômeno de ser. Ela não seria duvidosa por não ser 

dada por meio de “perfis” ou “contornos”: ela se daria por completo, adequada, perfeita. 

Pela redução fenomenológica, a transcendência do mundo se tornaria mera presunção de 

transcendência, apenas um índice de transcendência, este sim, apodítico. 

Nesse sentido, somente como imanência absoluta é que o “campo de experiência”, 

ponto de partida do método, mostrar-se-ia independente e sempre verdadeiro, 

impermeável ao mundo que o poderia desapontar, refratário. Somente ela permitiria a 

coincidência entre a reflexão e a experiência então refletida. Assim, não seria a 

existência das coisas do mundo propriamente que atenderia à exigência de apoditicidade 

da evidência, mas a própria coerência interna de seu aparecer – a coincidência entre 

intenção e preenchimento da intenção. Daí ser pensável a “hipótese hiperbólica” da 

“destruição do mundo”, pois ela não nos remeteria ao aniquilamento do mundo 

simpliciter, mas apenas à possibilidade de perda da coerência de sua aparição mesma 

(Cf. Ibid., p. 87).  

 

A quarta tese postula que “a subjetividade, assim promovida ao papel de 

transcendental, não é a consciência empírica, objeto da psicologia” 
28

 (Ibid., p. 87). Não 

obstante, a fenomenologia e a psicologia seriam paralelas. Apenas a redução (a 

promotora) as distinguiria e separaria. O princípio de sua separação não seria mais que 

uma conversão filosófica, que constituiria uma “duplicata” transcendental e manteria, de 

um lado, uma “disciplina noética”, e do outro, uma “disciplina empírica”, conservando, 

                                                 
27

 The place of the fullest intuitivity is subjectivity. All transcendence is doubtful; only immanence is 

indubitable. (Ibid., p. 87) 
28

 Subjectivity thus promoted to a transcendental role is not the empirical consciousness, the object of 

psychology.(Ibid., p. 87) 



43 

 

porém, em ambas o mesmo conteúdo. Em suma, dirá Ricoeur, “o fenomenológico é o 

psicológico ‘reduzido’” (Ibid., p. 87). Nesse sentido, a subjetividade, então 

“promovida” a transcendental, não seria, senão, a minha própria subjetividade 

submetida à redução. O ego cogito não poderia ser impessoal, pois, para constituir um 

campo de experiência, seria preciso partir de minha própria experiência para fazê-lo. 

Por isso, dirá o intérprete, “Husserl opta sem hesitação pelo caráter pessoal do ego 

cogito” (Id., 2009, p. 187).   

Ora, pela primazia da imanência em detrimento da transcendência, e devido à 

confusão entre empírico e transcendental provocada pelo paralelismo entre 

fenomenologia e psicologia, a teoria idealista da constituição de sentido na consciência, 

assim, “reduziria” a subjetividade a uma mera hipóstase, o que apenas atestaria o 

constante perigo que, segundo Ricoeur, a fenomenologia corre de redundar num radical 

subjetivismo transcendental (Cf. Id., 1975, p. 94). 

 

A quinta tese postula que “o processo de reflexão desenvolve suas próprias 

implicações éticas: desse modo, a reflexão é o ato imediatamente responsável por si” 
29

 

(Ibid., p. 87). Ora, enquanto uma exigência do método, a apoditicidade seria operada 

tanto num nível teórico quanto prático. Segundo Ricoeur, a “conversão filosófica” pela 

qual a reflexão seria extraída da atitude natural, o que marcaria o ponto de partida do 

método, seria, pois, ao mesmo tempo epistemológica e ética. O ato fundacional seria 

“supremamente” autônomo e implicaria imediatamente uma dimensão ética, à medida 

que ele só poderia ser “autoposicional” – autorresponsável. Entretanto, Ricoeur dirá que 

Husserl não parece introduzir a temática fundacional como uma “adição prática”, mas 

tão somente como uma empreitada epistemológica.  

Esta tese conta com imediatez com que o ego cogito é dado a si mesmo, com a 

pretensão da primazia epistemológica da presença de si a si como ponto de partida 

absoluto e origem última, diretamente acessível pela reflexão. De acordo com a tese, 

antes, pois, dessa “experiência” transcendental, haveria um anteponto de partida (um 

ponto de partida antes do ponto de partida), e este não seria ainda um “campo de 

experiência”, mas uma espécie de dever, que congregaria uma série de exigências para o 

filósofo debutante e, no entanto, não o implicariam eticamente. Isso, pois, uma vez que 

                                                 
29

 The process of reflection develops its own ethical implications: in this way, reflection is the 

immediately self-responsible act. (Ibid., p. 87) 



44 

 

o ponto de partida do filosofar é absoluto, em relação a quê qualquer 

autoposicionamento seria possível?  

 

As teses, na ordem em que são apresentadas, “mostram” em teses esquemáticas 

uma filosofia (o idealismo) que, para se proteger dos enganos da transcendência, 

enclausura-se dentro si mesma, cortando todos os laços (com o mundo e com os outros), 

para findar, pela exclusão de tudo que é mundano, excluindo a si mesma. O idealismo, 

assim, aparece como traidor da própria fenomenologia que lhe dá origem, ao escamotear 

a “imensa e inexcedível” descoberta que a fez nascer: o caráter universal da 

intencionalidade – de que a consciência teria seu sentido para além de si mesma (Cf. 

Ibid., p. 94).  

 

2. Apoditicidade e objetividade 

 

O que é posto, primeiramente, em questão por Ricoeur (seguindo a primeira tese) 

é o modo como, desde a transformação da fenomenologia em filosofia fenomenológica, 

a descoberta da intencionalidade passa a ser expressa, a saber, apenas nos termos de 

uma relação sujeito-objeto. Tal conceitualidade, para além de enfraquecer o escopo do 

método, faria surgir como questão fundamental a origem da unidade de sentido do 

objeto e, consequentemente, a presunção de uma subjetividade constitutiva como base 

fundamental (Cf. Ibid., p. 88). Por isso, seria somente em torno dessa questão que a 

fenomenologia, enquanto idealismo, passaria a operar. Ou, em outras palavras, a 

intencionalidade passaria a ser posta, não mais em termos de uma consciência que “não 

é nada, senão o exterior de si mesma” (SARTRE, 2005, p. 56), mas nos termos da 

síntese de constituição do próprio objeto: “numa síntese temporal que se constitui a 

unidade de um objeto intencional” (RICOEUR, 2009, p. 192). 

O malogro idealista, para Ricoeur, parece ter sido o preço pago pela 

fenomenologia, por se transformar em filosofia transcendental. O método teria nascido 

da crítica e desta, a filosofia, mas também o perigo de sucumbir às críticas que 

primeiramente possibilitaram a existência do próprio método. Para não resultar em 

psicologismo, relativismo, objetivismo, subjetivismo, etc., que a fenomenologia 

husserliana manteria vivo seu gênio descritivo ao longo de toda a sua história – herança 

da “fase” pré-idealista. Seu fado de superação, os compromissos e demandas que 

condenam uma filosofia a atender a todas as promessas e exigências que possibilitaram 



45 

 

ao método primeiramente ser erigido, é que pareceria ser a força que faria dessa então 

nova filosofia uma grande tentativa malograda, distorcendo-lhe o valor das descobertas 

(intencionalidade, epoché, etc.) ao lhe impor questões já estranhas à sua vocação inicial. 

Nesse sentido, por força da prerrogativa descritiva da fenomenologia, a epoché 

deveria pôr entre parênteses, suspender, toda questão sobre o ser ou o não ser do mundo 

para esclarecer a origem de um sentido já dado. Teríamos, nesse caso, não apenas uma 

estrutura ou uma épura
30

 da existência do mundo, mas sua plenitude mesma, “o ser do 

mundo e não apenas o seu sentido esquemático” (Ibid., p. 199). Em lugar disso, segundo 

Ricoeur, todo intentado cai sob a condição de constituído: reduz-se a um sentido 

identificável (uma síntese de identificação), inerente à consciência, oriundo de uma 

síntese dos seus diversos modos de aparecer (perceber, memorar, recordar, imaginar, 

etc.) que se escoa passivamente na “forma unificadora do tempo” (Cf. Ibid., p. 192).  

Não resta dúvida de que a “transformação” da fenomenologia em filosofia 

idealista tenha dado margem a críticas bem problemáticas (ou mesmo extravagantes). 

Para Adorno, por exemplo, pela epoché o idealismo exprimiria seu poder, não ao revelar 

o segredo da transcendência do mundo na consciência, mas ao propiciar a expulsão do 

pensamento pelo próprio pensamento – por expulsar tudo que não é lógico, tudo que é 

fugaz ou ainda sem sentido. Ela daria lugar à coisificação da razão na consciência. Com 

a redução eidética, a fenomenologia se veria transformada numa teoria das relações 

entre coisas ideais, no protótipo de uma doutrina do “absolutismo lógico” (Cf. 

ADORNO, 1970, p. 66). Já para Sartre, ao reduzir tudo a mero conteúdo da consciência, 

é com o “espírito-aranha” que a filosofia idealista de Husserl passaria a se assemelhar. 

Como uma “filosofia alimentar”, “segundo à qual conhecer é comer”, ela reduziria tudo 

à sua própria substância, resumindo a tomada de consciência do mundo a um triplo 

processo de assimilar, unificar e identificar (Cf. SARTRE, 2005, p. 55).  

A própria ciência, seguindo a primeira tese, sucumbiria a essa fome idealista. O 

ideal de cientificidade então exigido pela fenomenologia não visaria garantir se uma 

dada ciência é verdadeira ou o seu método eficaz, mas se a ideia de ciência subjacente a 

ela seria suficientemente científica enquanto tal. A exigência de apoditicidade, para ser 

atendida, não se interessaria, pois, pelo processo vivo e ativo do trabalho científico, mas 

apenas por uma abstração, ela reduziria a ciência a seu mero fenômeno e depuraria dele 

a sua constituição ideal: o ideal de cientificidade. Para Adorno, pois, em consonância 

                                                 
30

  Desenho, segundo uma escala dada, que representa em um ou vários planos as projeções de diversas 

partes de uma figura de três dimensões. 



46 

 

com a primeira tese, a legitimação da ciência, pela fenomenologia, já não poderia advir 

de uma prática científica em particular, mas somente da sua essência universal, então 

isolada pela redução eidética. Assim, o retorno crítico que a fenomenologia inicialmente 

(em sua “fase” pré-idealista) ofereceria à metodologia científica resultaria tão 

inquestionável e dogmático quanto o de qualquer de seus adversários positivistas (Cf. 

ADORNO, 1970, p. 72).  

 

Nesse sentido, seria o gênio descritivo, mais antigo que a redução 

fenomenológica, que pareceria salvaguardar (ou pelo menos tentar salvaguardar) a 

fenomenologia do perigo da logicização cega e ingênua, de se transformar no protótipo 

de um absolutismo lógico (mencionado acima). Seria, pois, a fundação pela intuição, 

que daria margem a interpretações realistas da fenomenologia. Note-se que ela se 

incorporará à exigência de apoditicidade, servindo de nota distintiva do sentido de real – 

provindo do preenchimento das idealidades lógicas, das intenções vazias. Isso pareceria 

salvaguardar o método por oferecer um contato genuíno com a realidade (ou pelo menos 

com o que, por meio dessa nova exigência, se passa a conceber pela realidade), se não 

findasse por plantar nele uma tendência conflitante com o caráter idealista da filosofia 

fenomenológica. A exigência de fundação intuitiva cumpriria seu papel ao incluir a 

contingência do mundo no sistema fenomenológico, livrando-o do idílio dogmático, o 

que (de certo modo) garantiria a dominância do gênio da descrição. Afinal, uma vez que 

a intuição fundante nem sempre poderia servir de confirmação para um sentido 

antecipado, a constituição se impregnaria de um halo de incerteza e passaria a depender, 

sobretudo, do estado de coisas dado no mundo, confirmável apenas pela intuição.  

E eis porque Ricoeur passa a tratar os “gênios” descritivo e idealista como 

exigências contrárias da fenomenologia: elas deveriam atender, em um só golpe, às 

tendências realista e idealista da fenomenologia. É preciso notar que seria esse conflito, 

a tentativa de conciliação entre as duas tendências (ou de dominância de uma sobre a 

outra), o que daria lugar à radicalização do gênio idealista, levando a fenomenologia ao 

perigo de se reduzir a um subjetivismo transcendental e plantaria uma ambiguidade no 

cerne da noção de constituição.  

Para Adorno, no entanto, o absoluto da presença não passaria de um artifício 

unificador do próprio idealismo. A princípio, uma ocorrência determinada no tempo 

presente, pela imprevisibilidade e por sua particularidade, perderia o poder de fundar 

absolutamente o conhecimento, tornando-a refém da duração (ele não poderia ser 



47 

 

absoluto). No entanto, no momento da intuição, a consciência do objeto é arrancada da 

uniformidade ideal dos juízos e conclusões passadas, atualmente presentes na 

consciência, e, sobretudo, das relações cuja reunião expõe à luz o horizonte interno do 

objeto (sua estrutura ou épura). “A descontinuidade da intuição rende honras à 

continuidade ‘falsificada’ da organização”, diz Adorno, pois será então vinculada a este 

(ao horizonte do objeto) como mais uma possibilidade, a do próprio engano (Cf. 

ADORNO, 1970, p. 63). 

Ora, para que o “ver” (intuir) atendesse à exigência de fundação última, seria 

preciso que o intuído (o “visto”) fundante fosse ele mesmo incondicionado, caso 

contrário, a fenomenologia não passaria de uma forma de relativismo. Seria preciso que 

a fundação intuitiva fosse absoluta. A obra do conhecimento deveria, pois, terminar 

num “ver”, num intuir o que é dado no “campo de experiência” – a coisa ela mesma. 

Desse modo, a presença fundante, plena e adequada, na consciência teria que equivaler 

à intuição primeira e última.  

Seguindo essa orientação, a constituição da unidade de sentido do objeto na 

consciência será traduzida, por um lado, pelo desenvolvimento dos pressupostos 

implícitos e potenciais da estrutura horizontal do objeto então presente (as 

possibilidades de seu aparecer), por outro, pelo reconhecimento e distinção dos tipos 

irredutíveis com que tal presença poderá se dar originariamente: intuição sensível, 

intuição categorial, Einfühlung, etc. A unidade de sentido enquanto constituída é 

concebida como “pressuposta” – e aí estaria a operação antecipatória, o “fazer” da 

consciência – e seu preenchimento, que atende à exigência realista, como “confirmada” 

– e aí estaria o “ver” da consciência, “a sanção da presença” (Cf. RICOEUR, 2009, p. 

200).  

 

É preciso notar que, nas MC, a noção de presença aparece com um caráter duplo 

(ou ambíguo): ora enquanto pertença (aquilo que se faz presente na consciência, como 

uma parte), ora enquanto simultaneidade (aquilo que ocorre num tempo presente). E 

isso é o que parecerá caracterizar a noção de fundação – por relacioná-la, ora a uma 

atualidade concreta, ora a uma continuidade, à consciência imanente do tempo, forma 

fundamental da síntese (Cf. RICOEUR, 2009, p. 193). As quatro primeiras meditações, 

que (supomos) deveriam preparar o caminho para a quinta, pela exigência de um ponto 

de partida apodítico e absoluto, em atendimento às duas exigências conflitantes (realista 

e idealista), segundo Ricoeur, converterão em egologia todos os aspectos do método – 



48 

 

numa exegese da constituição do sentido objetivo na consciência – e levará até seu 

“grau extremo de virulência a interpretação solipsista do ego” (Cf. Ibid., p. 198).  

Nesse sentido, para Ricoeur, a quinta meditação já iniciaria, pois, com um débito 

filosófico contraído pelas quatro primeiras: o de atender à exigência de apoditicidade, 

que levaria a uma egologia pura, sem com isso inviabilizar o atendimento à exigência de 

universalidade, sem o qual a fenomenologia se perderia irremediavelmente na deriva 

solipsista. Seria preciso incluir uma compreensão do outro, enquanto outro, no cerne do 

idealismo transcendental. Mas como poderíamos compreender a constituição do outro 

ego, enquanto um outro, para nós, se, pela epoché, toda transcendência fora reduzida à 

mera presunção de transcendência? Como poderia o outro ego escapar da redução, sem 

que se lhe subtraísse aquilo que o tornaria um outro – sua condição de ego 

transcendental (independente)? 

Até o fim o gênio da descrição e a exigência da constituição tentam se reunir e 

fracassam no fundir-se um no outro. Segundo a exigência idealista da constituição, o 

outro deve ser uma modificação de mim mesmo; segundo o gênio realista da descrição o 

outro nunca cessa de se excluir da esfera da “minha mônada”. (Ibid., p. 235) 

 

3. Egologia e exterioridade 

 

Não há dúvida de que as quatro primeiras meditações erigem a fenomenologia 

como um idealismo. No final da quarta meditação, testemunhamos a apoteose de um 

sistema que se distingue por ter sido erguido não apenas sobre a dúvida – para que a 

existência de todos os objetos de sentido externo resultaria duvidosa, definindo por essa 

premissa a nota distintiva do idealismo transcendental (Cf. KANT, 2001, p. 346) – mas, 

sobretudo, sobre uma certeza apodítica – para além da repetição pura e simples da 

redução, do mundo ao sentido, do sentido ao cogito-cogitatum, uma radicalização ao se 

centrar na noção de mônada e se desenvolver como autoexplicitação. Seria, pois, a 

princípio numa doutrina do ego, numa egologia, portanto, que fenomenologia e 

idealismo se unirão (Cf. RICOEUR, 2009, p. 213). O próprio Husserl parece deixar isso 

claro:  

[...] é a fenomenologia eo ipso <<idealismo transcendental>> [...] que não é 

exatamente nada mais que uma autoexposição de meu ego enquanto sujeito de todo 

conhecimento possível, e por respeito a todo sentido de realidade que possa fazer para 



49 

 

mim, o ego, um sentido, desenvolvida esta exposição consequentemente como uma 

ciência egológica sistemática
31

. (HUSSERL, 1996, p. 143) 

A leitura de Ricoeur do idealismo, no entanto, parece partir da assimilação do 

idealismo husserliano ao kantiano, pelo menos no que concerne ao ponto de partida da 

interpretação deste idealismo e aos meios de resolução dos impasses daquele (o 

problema da conciliação entre as tendências realista e idealista, anteriormente debatido, 

por exemplo). Não admira que, mais adiante em sua crítica à quinta meditação, ao tratar 

do problema das comunidades intersubjetivas, do conflito entre a realidade e a 

idealidade das mesmas, seja em direção à exigência de coordenação de um realismo 

empírico a um idealismo transcendental que Ricoeur apontará o caminho subentendido 

pela doutrina husserliana (Cf. RICOEUR, 2009, p. 236). 

Ora, seria próprio do idealismo transcendental kantiano que, ao conceber a 

realidade das coisas dentro de parâmetros indubitáveis, concederia à matéria uma 

realidade (pelo menos fenomênica, empírica), sem precisar para tanto deduzir-lhe uma 

causa exterior, “sem sair da simples consciência de si próprio, nem admitir algo mais do 

que a certeza das representações em mim, por conseguinte, nada mais do que o cogito 

ergo sum” (KANT, 2001, p. 349). Assim que Kant coordenaria o idealismo 

transcendental ao realismo empírico (Cf. Ibid., p. 351). É nesses termos de coordenação 

que, parece-nos, Ricoeur desenvolve a interpretação do idealismo transcendental 

husserliano nos termos da duplicidade, do conflito de duas tendências contrárias: entre 

constituição e preenchimento, ideia e intuição, sentido e existência, objetos ideais e 

reais. Essa mesma duplicidade parece encontrar análogos em outras críticas do filósofo 

francês, como, por exemplo, no paralelismo ou “duplicação” do psicológico no 

fenomenológico (quarta tese do idealismo, exposta anteriormente) (Cf. RICOEUR, 

1975, p. 87), na dupla exigência da constituição do outro ego em e através de meu 

próprio ego (tendência idealista) e enquanto um outro (tendência realista) (Cf. Id., 2009, 

p. 217), na omissão da ideia de Infinito (tendência realista) e sua polaridade necessária 

com o ego transcendental (tendência idealista), sem a qual a noção deste não bastará 

para o cumprimento das tarefas de uma philosophia prima (Cf. Ibid., p. 177). 

                                                 
31

 [...] es la fenomenología eo ipso <<idealismo transcendental>> [...] que no es exactamente nada más 

que una autoexposición de mi ego en cuanto sujeto de todo conocimiento posible, y por respecto a todo 

sentido de realidad con que haya de poder haber para mí, el ego, un sentido, desarrollada esta exposición 

consecuentemente como una ciencia egológica sistemática. (HUSSERL, 1996, p. 143) 

 



50 

 

Kant, porém, parece ir mais além e conceber no idealismo transcendental a 

doutrina que consideraria os fenômenos como simples representações, não como coisas 

em si. O tempo e o espaço, através dos quais eles nos seriam dados, não seria mais que 

“formas sensíveis da nossa intuição” (Cf. KANT, 2001, p. 348). A noção de 

exterioridade, então, passaria a estar refletida nesse duplo aspecto: ora, seria concebido 

como o que está no espaço (representado em mim), ora, como o que está fora de mim e 

de minhas representações, que seria a coisa em si. Ora, é precisamente a segunda forma 

da exterioridade que cairá sob o golpe da epoché. Para Husserl, “[...] toda 

fundamentação, toda prova de fato de uma verdade ou da existência de um ser, tem 

lugar pura e exclusivamente em mim, e seu termo é um caráter no cogitatum de meu 

cogito” 
32

 (HUSSERL, 1996, p. 139). 

Todavia, para Kant, seria apenas através do testemunho imediato da minha 

consciência que eu poderia estar certo de existir e de que as minhas próprias 

representações e as coisas exteriores por elas representadas também existiriam: “apenas 

com a diferença de que a representação de mim próprio, como de um sujeito pensante, 

está simplesmente referida ao sentido interno” (KANT, 2001, p. 351, GRIFO NOSSO). 

Porém, dirá Ricoeur que Husserl concebera o ego, não apenas como um “polo sujeito” 

(ego-polo) oposto ao polo objeto, mas como o que a tudo engloba: tudo passaria a ser 

estrutura (Gebilde) da subjetividade transcendental, produto da sua atividade (Leistung), 

tudo passaria a ser síntese (Cf. RICOEUR, 2009, p. 213). Ou como parece concordar o 

próprio Husserl: “[...] desta maneira se torna compreensível toda a forma do ser, real e 

ideal, como ‘criações’ da subjetividade transcendental” 
33

 (HUSSERL, 1996, p. 142). 

Ao se transformar em egologia, Ricoeur faz o idealismo transcendental husserliano 

transitar do idealismo transcendental kantiano para se aproximar do idealismo 

berkeleyano: 

[...] se toda realidade transcendental é a vida do eu, o problema de sua 

constituição vai coincidir com a autoconstituição do ego, e a fenomenologia vem a ser 

uma Selbstauslegung (uma explicação do Si mesmo), mesmo quando é constituição da 

coisa, do corpo, do psiquismo, da cultura. (RICOEUR, 2009, p. 213) 

Acreditamos, no entanto, que o sentido de “criação”, referido por Husserl, não 

está ligado apenas ao “fazer” da constituição, à síntese ativa, mas, sobretudo, a um 

                                                 
32

 [...] toda fundamentación, toda prueba de hecho de una verdad o de la existencia de un ser, tiene lugar 

pura y exclusivamente en mí, y su término es un caráter en el cogitatum de mi cogito (HUSSERL, 1996, 

p. 139) 
33

 [...] de esta manera se torna comprensible toda forma del ser, real e ideal, como <<creaciones>> de la 

subjetividad trascendental (HUSSERL, 1996, p. 142) 



51 

 

“ver”, que já está dado. Nas Conferências de Paris, ele deixa claro que “tudo que é ente 

para o ego” se apresenta como “criação” por se tratar de uma produção originada nas 

motivações sintéticas da própria vida intencional, seja de uma realização passiva, seja 

de uma ativa (Cf. HUSSERL, 2010, p. 30). A intuição, enquanto passividade, é 

transportada até o “coração do campo transcendental”, onde exercerá um papel essencial 

na síntese de identidade do próprio ego. A autoconstituição do ego já não será uma 

construção, pois se deterá diante de estruturas já dadas, constituídas passivamente. 

Todavia, dirá Ricoeur, neste nível, no da teoria egológico-transcendental da constituição 

do ser, o método já não procederia regressivamente das obras da subjetividade 

transcendental para as suas respectivas condições de possibilidade, mas à moda 

cartesiana, segundo uma introspecção, uma inspectio mentis, por uma inspeção da 

essência do eu (Cf. RICOEUR, 2009, p. 208). 

Uma vez vistos e estendidas, tem-se como consequência uma fenomenologia 

universal sob a forma de uma autoexposição do ego levada a cabo com constante 

evidência e ao mesmo tempo em concreção. Dito mais exatamente e em primeiro lugar: 

como uma autoexposição em sentido estrito, que mostra sistematicamente como se 

constitui o ego enquanto ente, em si e para si, de uma essência própria; e em segundo 

lugar: como uma autoexposição em sentido lato, que partindo da anterior mostra como o 

ego constitui em si, por virtude desta essência própria, <<algo outro>>, <<algo 

objetivo>>, e em geral tudo que tem para ele valor de realidade, tanto no eu como no 

não eu
34

. (HUSSERL, 1996, p. 143)  

 

É importante, no entanto, notar que, no §41 das MC, o mundo e o concreto da 

minha própria existência figuram como ideias-limite, pois somente pela investigação 

total do noema-mundo é que a plena concreção do ego seria alcançada – e esse seria o 

desdobramento do idealismo transcendental. Por isso, a egologia, segundo Ricoeur, se 

confunde com a própria fenomenologia. A fenomenologia, assim, perderia sua 

motivação extrafilosófica (a crise das ciências, do conhecimento). Sua força motriz 

passaria a ser uma tarefa infinita: desenvolver essa “ciência egológica sistemática” que é 

o próprio idealismo transcendental. A exigência de universalidade passaria por uma 

                                                 
34

 Una vez vistos y cogidas, se tiene como consecuencia una fenomenología universal bajo la forma de 

una autoexposición del ego llevada a cabo con constante evidencia y al mismo tiempo en concreción. 

Dicho más exatamente y en primer término: como una autoexposición en sentido estricto, que muestra 

sistemáticamente cómo se constituye el ego en quanto ente, en sí y para sí, de una esencia propia; y en 

según término: como una autoexposición en sentido lato, que partiendo de la anterior muestra cómo el 

ego constituye en sí, por virtud de esta esencia propia, <<algo otro>>, <<algo objetivo>>, y en general 

todo quanto tiene para él valor de realidad así en el yo como en el no-yo. (HUSSERL, 1996, p. 143) 



52 

 

correção que faria do “para-mim” da primeira meditação cartesiana um “para-o-outro”, 

já dissolvido num “para-nós” e num “para-todos”, num ego possível, no eidos ego, pela 

quinta meditação (Cf. RICOEUR, 2009, p. 182). As duas principais exigências do 

método, finalmente, entrariam em conflito: a exigência de apoditicidade e a de 

universalidade. 

 

  



53 

 

CAPÍTULO 4: OS PARADOXOS DO MUNDO 

 

Husserl buscará uma unidade entre o 

sistema de fenômenos do ego, o meu “mundo” 

primordial, atividade pura de dar sentido e de 

constituir, e o mundo dos outros, numa 

percepção que dê uma “experiência imediata” 

da identidade entre tais mundos – isto de forma 

muito paradoxal (PELIZZOLI, 2002, p. 69) 

 

Para Ricoeur, a quinta meditação cartesiana de Husserl, como vimos, é iniciada 

com um impasse imposto pelo próprio idealismo transcendental para atender à 

pretensão de ser autenticamente uma filosofia transcendental: como poderá a 

fenomenologia resolver os problemas transcendentais do mundo objetivo, e resolvê-los 

segundo a exigência de universalidade, sem deixar de atender analítica e 

sistematicamente às exigências de apoditicidade, isto é, como teoria constitutiva que se 

move no âmbito do ego transcendentalmente reduzido, como egologia (Cf. HUSSERL, 

1996, p. 149)? Ora, é por esse impasse que o filósofo francês nos apresenta a gravidade 

a partir do qual Husserl tratará a questão do outro: o que sucede aos outros egos que 

certamente não são mera representação ou mera coisa representada em mim, “meras 

unidades sintéticas de verificação possível em mim”, mas sim, por sua própria essência, 

precisamente outros egos (Cf. Ibid., p. 149)? Seria, então, a exigência de apoditicidade, 

tal qual preconizada pela fenomenologia, demasiado radical para sustentar a pretensão 

(de fundamentar a universalidade) da fenomenologia?  

É partindo dessa dificuldade que Ricoeur desdobrará a questão do outro e 

denunciará um (novo?) conflito no coração da fenomenologia que imporá a esta um 

destino de uma tentativa malograda, consequente de duas exigências aparentemente 

opostas trazidas pela questão:  

[...] por uma parte, deve ir até o fim da redução e enfrentar o desafio de constituir 

o sentido do alter ego “em” e “a partir de” mim. Pelo outro lado, deve explicar a 

originalidade, a especificidade da experiência do outro, enquanto precisamente esta é a 

experiência de um outro que não é eu. Toda a V Meditação vai sofrer a tração mais 

extrema entre essas duas exigências: constituir o outro em mim, e constituí-lo como 

outro. (RICOEUR, 2009, p. 217) 



54 

 

Husserl, ainda no início da quinta meditação, questiona retoricamente se a 

fenomenologia não teria sido demasiado exigente com o realismo transcendental que 

atribuíra a Descartes, afinal essa poderia ser a tendência a partir da qual essa questão, a 

da transcendência do outro, surgiria ou para a qual ela pareceria nos conduzir. Isso não 

seria de todo sem razão, dirá, pois, apesar de lhe faltar uma fundamentação 

fenomenológica adequada, por essa tendência, será desde a imanência do ego que se 

buscará a via para a transcendência do outro (Cf. HUSSERL, 1996, p. 149). E Husserl 

tratará, pois, a via do realismo transcendental como um paradoxo (como veremos, uma 

possibilidade própria das filosofias transcendentais, que a fenomenologia seria capaz de 

resolver): 

Em mim, pois, em todo caso, no marco de minha vida pura de consciência 

reduzida transcendentalmente, tenho experiência do mundo e, a uma, dos outros; e, 

segundo seu próprio sentido empírico, não dele como, por assim dizer, sintético produto 

meu privado, senão como mundo estranho a mim, como intersubjetivo, existente para 

todos, acessível em seus objetos a todos. E, sem embargo, cada qual tem suas 

experiências, seus fenômenos e unidades fenomênicas, seu fenômeno do mundo; 

enquanto que o mundo experimentado, cara a cara de todos os sujeitos que têm 

experiência dele e de todos os seus fenômenos de mundo, é em si
35

. (Ibid., p. 151) 

Sendo assim, como um modo de desenvolver as implicações problemáticas e as 

dificuldades geradas pelo idealismo para a “questão do outro”, Ricoeur triplicará esse 

“estranho” paradoxo, desenvolvendo uma versão diferente para cada nível da nossa 

experiência do outro ego, segundo o modo como seu “teor de sentido” nos é dado. 

 

1. Primeiro paradoxo 

 

Suponhamos um outro homem que entre em nosso campo perceptivo. Percebo seu 

corpo entre os corpos que compõem o mundo diante de mim. Quando reduzo o mundo 

ao fenômeno do mundo, inevitavelmente incluo-o como parte deste. No entanto, ele não 

é como os outros corpos (cadeira, mesa, etc.). A mim ele é dado com um “teor de 

sentido” paradoxal. Vê-lo não é o mesmo que ver um boneco ou uma reprodução 

                                                 
35

 En mí, pues, en todo caso, en el marco de mi vida pura de conciencia reducida transcendentalmente, 

tengo experiencia del mundo y, a una, de los otros; y, según su propio sentido empírico, no de él como, 

por así decir, sintético producto mío privado, sino como mundo extraño a mí, como intersubjetivo, 

existente para todos, accesible en sus objetos a todos. Y, sin embargo, cada cual tiene sus experiencias, 

sus fenómenos y unidades fenoménicas, su fenómeno del mundo; mientras que el mundo 

experimentado, cara a cara de todos los sujetos que tienen experiencia de él y de todos sus 

fenómenos de mundo, es en sí. (HUSSERL, 1996, p. 151) 



55 

 

qualquer. Eu o percebo como um corpo que pode me perceber, tanto quanto eu mesmo 

posso percebê-lo. E ele, tanto quanto eu, percebe a si mesmo habitando o mesmo espaço 

que eu habito e vendo os mesmos corpos que eu vejo. Por ele, percebo que somos, eu e 

ele, o mesmo: homens habitando um mundo. Ainda assim, para mim, o eu meditante (o 

sujeito) que é ele (esse objeto), após a redução, já não seria mais do que um fenômeno, 

uma presunção de transcendência. Para mim, ele seria dado à minha percepção como 

mero objeto: eu o objetificaria, assim como em sua percepção ele me objetificaria. Eis, 

então, o caráter paradoxal, e “aparentemente” realista transcendental, disso: eu e ele 

somos, ao mesmo tempo, sujeitos e objetos.  

Primeiro paradoxo: enquanto falando em termos absolutos, um só é sujeito, eu, o 

outro não se dá simplesmente como um objeto psicofísico situado na natureza. Ele é 

também um sujeito de experiência tanto quanto eu. Como tal, ele me percebe a mim 

mesmo como pertencente ao mundo de sua experiência. (RICOEUR, 2009, p. 218) 

O paradoxo apresentado por Ricoeur, aqui, evoca-nos a seguinte questão: como 

pode um eu, sujeito de experiência, isto é, ego transcendental incondicionado, ser, ao 

mesmo tempo, um objeto do mundo, constituído noutro ego? Mais ainda: enquanto 

constituído, esse outro é uma síntese, um resultado da atividade de minha consciência, é 

parte do fluxo que me constitui enquanto mônada, um de meus “feixes intencionais”. 

Portanto, esse outro me pertence. Como posso, então, ao mesmo tempo, pertencer a ele 

– uma vez que, enquanto outra mônada, seria ele a me constituir? Em suma, a questão 

do outro traria consigo, como pressuposto fundamental, uma exigência de mutualidade 

que iria de encontro às exigências idealistas do método (expostas por Ricoeur) – de que 

minha mônada, enquanto absoluta, seria somente por si e para si, e não por ou para uma 

outra mônada. Esse paradoxo nada mais seria senão um reflexo da exigência principal 

da questão do outro: a de constituir o outro enquanto um outro ego, enquanto alteridade.  

A esse paradoxo, Ricoeur liga o primeiro nível ou grau da experiência do outro, a 

saber, a experiência do corpo do outro e de sua semelhança em relação ao meu. O 

sentido do meu ego passa do meu corpo, situado no mundo, para o corpo do outro. Ele é 

apresentado para mim como outra vida, outro ego, “graças a uma espécie de analogia 

que opera de corpo para corpo, de carne para carne” (Ibid., p. 228). Por analogia, aqui, 

não devemos entender uma operação lógica ou um tropo linguístico. Ela nos remete a 

uma das formas primitivas da gênese passiva: a associação. Ela é a configuração em 

forma de par, o começo de uma multiplicidade de um conjunto, é uma estrutura 

universal que compreende as formas da simultaneidade e da sucessão (Cf. HUSSERL, 



56 

 

1996, p. 137). É por ela que o sentido ego concreto, ou monádico, se ligará a um corpo 

situado no mundo, formando um par entre o ego e o meu corpo. Por identificar o corpo 

do outro ao meu, apercebo em seu corpo a mesma paridade, que me presentifica um 

outro ego, ausente em meu campo perceptivo (pois não pode se apresentar). O sentido 

ego se transfere do meu corpo, através do qual me situo no mundo, para o corpo do 

outro, percebido ali diante de mim. 

Para melhor desenvolver tal problemática, Husserl realiza uma suspensão no 

contexto da própria experiência transcendental para obter a esfera de pertença, ou esfera 

do próprio: é a epoché abstrativa. Ela consistirá em, do interior do ego transcendental 

reduzido, isto é, do contexto apodítico do ponto de partida absoluto do método, 

eliminarem-se do campo de investigação os resultados constitutivos da intencionalidade 

que me apresenta subjetividades estranhas (ou estrangeiras), esse outro ego então 

presentificado. Delimitar-se-á, com isso, o nexo total dessa intencionalidade, atual e 

potencial, para obter apenas o que se constitui exclusivamente no ser próprio do ego, 

como parte inseparável, atribuível ao seu ser próprio (Cf. Ibid., p.153): 

O especificamente meu próprio como ego, meu ser concreto como 

<<mônada>> puramente em mim mesmo e para mim mesmo, em mim a esfera 

enclausurada do meu próprio, abarca, igual a toda outra, também a 

intencionalidade dirigida a algo estranho, só que, em um princípio, por motivos 

metódicos, deve ficar eliminado tematicamente rendimento sintético dela: a 

realidade do estranho para mim
36

. (Ibid., p. 154)  

Trata-se de uma espécie de golpe de força, dirá Ricoeur, através do qual será 

repelida a tentação de hispostasiar essa “transcendência especial”, a do outro ego. Por 

meio da epoché abstrativa, Husserl transformaria o solipsismo (a objeção do 

solipsismo) em argumento. Seria, pois, para atender aos “motivos metódicos” da quarta 

meditação, que ele recorreria a tal artifício e faria de tudo um acontecimento monádico 

(Cf. RICOEUR, 2009, p. 219).  

Como então entender isso? Tratar-se-ia de um modo de repelir o resíduo de 

realismo transcendental que a questão do outro traz para o contexto do método: a 

tentação de pressupor o outro ego como res congitans? Ou se trataria de uma 

reestruturação do campo investigativo que redireciona a questão do outro, da 

                                                 
36

 Lo específicamente mío propio como ego, mi ser concreto como <<mónada>> puramente en mí mismo 

y para mí mismo, en mí la esfera clausurada de lo mío propio, abarca, igual que toda otra, también la 

intencionalidad dirigida a algo ajeno, sólo que, en un principio, por motivos metódicos, debe quedar 

eliminado temáticamente el redimiento sintético de ella: la realidad de lo ajeno para mí. (HUSSERL, 

1996, p. 154) 



57 

 

justificativa da objetividade (universalidade) pela evidência da realidade do outro ego 

para esclarecer o que significa ter experiência do outro?  

A interpretação de Ricoeur parece nos conduzir aos conflitos da primeira hipótese 

(acima). Entretanto, o “aparente” paradoxo (em questão) poderia aparecer, tendo em 

vista a segunda hipótese, noutros termos: 

Neste ponto, sem embargo, chama nossa atenção algo notável: uma cadeia de 

evidências que, em seu encadeamento, dão, em troca, a impressão de paradoxais. O todo 

íntegro de minha vida psíquica – a deste eu “psicofísico” – e, nele, a vida que faz 

experiência do mundo não se veem afetados pelo apagamento do estranho [pela epoché 

abstrativa]; assim que tão pouco se veem afetadas por ele minhas experiências reais e 

possíveis do outro que eu. Pertence, portanto, a meu ser anímico a constituição inteira 

do mundo que existe para mim, em consequência, também sua cisão nos sistemas 

constitutivos que constituem o meu próprio e os que constituem o estranho a mim. Eu, o 

“homem” reduzido (o “eu psicofísico”) estou, pois, constituído como membro do 

mundo, junto com o múltiplo “exterior a mim”; mas eu mesmo, em minha “alma”, 

constituo tudo isto e o levo intencionalmente em mim
37

. (HUSSERL, 1996, p. 159)  

Este mesmo paradoxo aparecerá, com poucas alterações, na Crise, nos §§53 e 54, 

como uma dificuldade advinda do método da epoché, na tarefa de construir uma 

“ontologia do mundo-da-vida”. Em lugar de o outro ego figurar como uma contraparte, 

é a humanidade, a “intersubjetividade universal”, que exercerá esse papel, assim como 

no §61 das MC. 

 

Ora, como antes pontuado, pela epoché abstrativa o campo de investigação (o 

campo transcendental inteiro de experiência) fora dividido em dois estratos: o próprio e 

o estranho. Nesta redução de segundo grau, porém, já não será composto um mundo 

objetivo, mas uma natureza primordial, uma natureza exclusivamente minha, própria. A 

divisão nos apresentará a mônada como uma totalidade isolável, ligando-a ao meu corpo 

próprio, ou carne (Leib). Esta se ligará inexoravelmente a este corpo (Körper) que 

                                                 
37

 En este punto, sin embargo, llama nuestra atención algo notable: una cadena de evidencias que, en su 

encadenamiento, dan, en cambio, la impressión de paradojas. El todo íntegro de mi vida psíquica – la de 

este yo “psicofísico” – y, en él, la vida que hace experiencia del mundo no se ven afectados por el 

apagamiento de lo ajeno [pela epoché abstrativa]; así que tampoco se ven afectadas por él mis 

experiencias reales y posibles de otro que yo. Pertenece, por lo tanto, a mi ser anímico la constitución 

entera del mundo que existe para mí y, en consecuencia, también su escisión en los sistemas constitutivos 

que constituyen lo mío propio y los que constituyen lo ajeno a mí. Yo, el “hombre” reducido (el “yo 

psicofísico”) estoy, pues, constituido como miembro del mundo, junto con lo múltiple “exterior a mí”; 

pero yo mismo, en mi “alma”, constituio todo esto y lo llevo intencionalmente en mí. (HUSSERL, 1996, 

p. 159) 



58 

 

movimento, pelo qual me exprimo e me situo. Assim, mundo circundante, natureza 

primordial, carne e esfera de pertença serão todos coextensivos e servirão de matriz para 

o sentido outros egos. Por uma apreensão analógica, a minha carne servirá de polo de 

referência para todos os outros corpos, para todos aqueles por meio dos quais outros 

egos se presentificam (Cf. Ibid., p. 223).  

É nesse momento que, nas MC, figurará a noção de alter ego: um sentido “novo” 

de ser que transcende (ou, conforme tradução francesa, transgresse, isto é, “transgride”) 

meu ego monádico no que há de próprio a ele mesmo, constituindo-se como ego, não 

como eu mesmo ou parte real (reell) de meu próprio ego, mas se refletindo em minha 

mônada – constitui-se como uma segunda mônada. O alter ego não me é dado 

propriamente, de forma adequada. Ele seria o “alter” na expressão “alter ego”, uma vez 

que “ego” aludirá ao meu próprio ego, então refletido. Ele é o outro, o estranho, e que, 

no entanto, se remete a mim, como a um reflexo (Cf. HUSSERL, 1996, p. 154). 

A apreensão ou transferência analógica não é um tipo de raciocínio, mas o 

processo de antecipação de sentido próprio da noese – é por meio dela que a consciência 

doa ou constitui um sentido novo para cada nova intencionalidade.  Ela não é uma 

operação especial da constituição de sentido que nos presentifica o outro ego. Trata-se 

da transferência de sentido de um outro objeto já conhecido para um objeto novo que 

entra em nossa consciência, de modo que possamos conhecê-lo. É um desvio a partir do 

qual o ego, como substrato dos habitus, é recorrido (ou tomado de empréstimo) pela 

coisa mesma para participar de sua própria constituição de sentido. É assim que o ego 

antecipa uma significação vazia para servir de modelo de preenchimento e confirmação 

atual do que ainda repousa para ele desconhecido (Cf. Ibid., p. 172). A transferência ou 

apreensão analógica marcará a diferença mesma entre o perceber e o aperceber na 

fenomenologia (respectivamente, entre apresentar-se e presentificar-se). A apercepção, 

portanto, é essa antecipação de sentido de um objeto que nos ensina a vê-lo. Em suma, o 

sentido do objeto já conhecido serve de analogon, ou modelo, para o sentido do novo 

objeto. É porque tal operação (uma etapa importante da constituição de sentido) faz da 

descoberta do sentido do mundo um processo sempre inacabado, que o idealismo 

transcendental resultará numa tarefa infinita. 

A evidência da realidade do mundo nunca está concluída. Há sempre a 

antecipação – um horizonte infinito do antecipado – na percepção e, por 

conseguinte, o mundo existe de tal forma que nunca é garantia da sua própria 

existência. Pelo contrário, a percepção imanente é uma plena posse do seu 



59 

 

objecto: o antecipado e o dado sobrepõem-se inteiramente. A evidência do 

mundo está, pois, incompleta. A evidência da consciência, que se encontra 

assim fundamentalmente distinta do mundo e que nos revela, 

conseqüentemente, uma consciência que não pode deixar de ser transcendental 

– é a única indubitável. (LEVINAS, 1997, p. 48) 

 

No caso da percepção do outro, no entanto, não há e nem pode haver evidência 

confirmativa ou intuição primária para garantir que um dado corpo (Körper) seja uma 

carne (Leib), um ego transcendental. Será necessário que a transferência analógica opere 

além dos limites de confirmação possível (que motiva a própria operação), uma vez que 

a carne do outro nunca poderá se apresentar (como vimos, a minha carne e a do outro 

são incompossíveis). E é por essa operação exceder os limites de confirmação possível 

que Ricoeur insistirá em compreender a presentificação da carne do outro como uma 

espécie de transgressão da esfera monádica, do originário para o não originário. Afinal, 

“[...] todas as outras analogias atuam indo de objeto para objeto na mesma esfera de 

experiência; aqui, a analogia atua indo do ‘próprio’ para ‘o estranho’” (RICOEUR, 

2009, p. 230). 

A presentificação da carne do outro, todavia, é assumida como uma 

transcendência especial. Diferente da transcendência do mundo, para a qual assumimos 

um sentido de exterioridade transcendental, de um “estar fora” da consciência, que 

sempre poderá ser posto em dúvida, por ser sempre mediado por esta. A experiência que 

nos apresenta o outro ego pareceria supor uma certa mutualidade entre o transcendente e 

o transcendental. O que se presentifica para mim é o “aí-para-mim” do outro. O sentido 

do mundo, então, não se constituiria apenas sob o meu olhar, enquanto um “para mim”, 

mas perante múltiplos olhares, “para-os-outros”, “para-todos”. A esse tipo de 

intencionalidade especial (“aí-para-mim” do outro) Husserl chama de empatia 

(Einfühlung). É por meio dela que constituímos o sentido alter ego.  

Entretanto, não apercebemos a carne do outro devido a qualquer estrutura física 

em seu corpo. É mais propriamente por seu comportamento que o fazemos, é a 

concordância do sentido antecipado do comportamento de seu corpo que integrará a 

operação da apreensão analógica como modelo de preenchimento indireto e o diferirá 

dos outros corpos (não carnais) e nos indicará a paridade que presentifica sua carne. Por 

isso, Ricoeur dirá que a concordância do comportamento, aqui, ilustra bem a teoria dos 

signos apresentada na I Investigação lógica, e compreenderá a relação entre o corpo e a 



60 

 

carne do outro nos termos da relação entre um signo e seu sentido. O comportamento 

concordante, assim, será inscrito na categoria de signos indicativos, de índice: “[é] o 

índice de uma vida estranha; indica o vivido do outro pelo seu encadeamento 

harmonioso e dá assim uma ‘acessibilidade confirmável’ àquilo que é ‘originariamente 

acessível’” (Ibid., p. 232). Essa interpretação, parece-nos, possibilitará ao filósofo 

francês a superação dialética da fenomenologia pela “teoria do texto”. 

Todavia, segundo Ricoeur, no que diz respeito ao tratamento do tema da 

alteridade pela fenomenologia, toda a severidade da questão do outro deverá ser 

resolvida pela análise dessa transcendência especial que caracteriza a empatia, e 

comportará todo o peso do tema, então incidente sobre a alteridade do outro ego. Pois 

seria essa exterioridade do olhar do outro para mim que drenaria o mundo para fora de 

mim, retirando-me sua posse exclusiva: para atender, finalmente, à exigência de 

universalidade. Ora, nesse sentido, a apreensão analógica exercerá um papel 

fundamental na empatia, pois ela atestará, mesmo que indiretamente, que esse outro em 

meu campo perceptivo deve ser também um ego semelhante a mim. 

A epoché abstrativa, por sua vez, que, nas MC, parece estrear apenas na quinta 

meditação, e inaugurar uma nova etapa do pensamento de Husserl, segundo Ricoeur, já 

operava implicitamente na terceira meditação, no tratamento transcendental da 

evidência. Isso indicaria que a teoria da evidência, na obra, já possuía um caráter 

solipsista, uma vez que não há alteridade primitiva na evidência dada só para mim – o 

que, caso contrário, deveria ser inerente à própria noção de passividade. Ora, pelos 

pressupostos do idealismo transcendental, a evidência não poderia, ou mesmo não 

precisaria, fazer-nos sair de nós mesmos. E “[na] solidão – não social, mas 

transcendental – do meu ego, o outro que não é ainda alter ego, mas altera res, uma 

‘coisa’, [seria] uma taça instantânea de minha própria vida” (RICOEUR, 2009, p. 204). 

Seria, então, a epoché abstrativa uma redundância da redução transcendental, um 

excesso (ou golpe de força) do método plantado para dissimular a aparência então 

dominante de subjetivismo transcendental ou mesmo de solipsismo da fenomenologia 

transcendental? Por isso, insistirá Ricoeur, contra o modo como ele mesmo interpretara 

a empatia, que ela não poderá ser tratada como algo supérfluo: como uma simples teoria 

da expressão e do signo (Cf. RICOEUR, 2009, p. 232).  

Em concordância com essa reivindicação, dirá Lévinas que, para tratar 

devidamente a questão do outro (sem o paradoxo apresentado nesta seção), seria preciso 

deixar entrever uma relação com o outro que não se traduzisse, nem como “uma 



61 

 

limitação intolerável do pensante”, nem como “uma simples absorção desse outro por 

um eu”, sob a forma de conteúdo lógico. Desse modo se poria fim à identificação do 

pensamento com uma relação sujeito-objeto, ao pressuposto de que o pensamento é, por 

essência, objetificante. “Com efeito, quando toda a Sinngebung era obra de um eu 

soberano, o outro não podia deixar de ser neutralizado por uma representação” 

(LÉVINAS, 1997, p. 164). 

 

2. Segundo paradoxo 

 

Do ponto de vista da crítica de Ricoeur, o primeiro paradoxo permanece sem 

solução devido às dificuldades geradas pelo idealismo. Pela exigência de a análise partir 

de um solo absoluto, o campo transcendental, seguir-se-ia que a constituição da relação 

social não poderia ser senão um sentido da própria mônada – a constituição do sentido 

da presença de outro ego para mim e de minha presença para o outro ego, então 

implicada. Em suma: “Husserl mostra como se constitui a intersubjectividade a partir do 

solipsismo da mônada” (LEVINAS, 1997, p. 61). Ora, o próprio solo apodítico de 

análise não teria permitido a Husserl compreender o commercium humano – a partir do 

qual a mutualidade seria concebível. A constituição do sentido de objetivo, da 

objetividade, do que é universalmente válido bem como as condições de validade 

universal, esgotar-se-iam, pois, no apriorismo egológico da fenomenologia 

transcendental. 

A autoexposição <<fenomenológica>> que se leva a cabo em meu ego, a 

de todas as suas constituições e a de todos os objetos existentes para ele, tem 

tomado por necessidade a forma metódica de uma autoexposição apriorística, de 

uma autoexposição que insere os factas no correspondente universo de 

possibilidades puras (eidéticas). Esta exposição só concerne, pois, a meu ego 

fático como este é uma das possibilidades puras que podem obter-se dele 

pensando-o (fingindo-o) livremente modificando: vale, por onde, enquanto 

eidética, para o universo destas minhas possibilidades enquanto ego em geral, 

de minhas possibilidades de ser de outro modo qualquer; por conseguinte, 

também para toda possível intersubjetividade referida em correlativa 

modificação a estas minhas possibilidades, e por sua vez para todo mundo 



62 

 

concebível como intersubjetividade constituído nela
38

. (HUSSERL, 1996, p. 

142) 

  

Nesse sentido, o paradoxo da seção anterior poderia ser resumido da seguinte 

maneira: como um “solipsismo que não nega a existência de outrem, mas descreve uma 

existência que, em princípio, pode considerar-se como se existisse sozinha” (LEVINAS, 

1997, p. 61). Ele decorreria, assim, das implicações que acompanharam a questão do 

outro, trazidas pela própria filosofia transcendental – como a conciliação da 

exterioridade do outro com a interioridade unilateral do eu. O segundo paradoxo, para 

Ricoeur, parecerá decorrer, entretanto, dos próprios motivos idealistas da 

fenomenologia husserliana, que, para cumprir a exigência de universalidade, tratará a 

egologia em termos de monadologia. 

Segundo paradoxo: o mundo não é somente um quadro privado, mas um bem 

comum. Mas esse ponto não é fácil de se compreender, porque há de um lado o 

“fenômeno mundo” para cada um, e do outro lado o fenômeno mundo oposto 

(gegenüber) a todos os sujeitos de experiência e a todos os seus “fenômenos mundos”. 

O sentido daquilo que denominamos a objetividade do mundo entra em jogo em cima 

deste segundo paradoxo. (RICOEUR, 2009, p. 218) 

Enquanto outro ego, o outro constitui um mundo próprio, no qual eu sou apenas 

um corpo entre os corpos. A questão do outro fora inicialmente posta a partir de um 

abismo intransponível entre a minha esfera de experiência e a do outro, a esfera do 

estranho. O estranho, enquanto tal, será para mim sempre o estranho, aquele ou aquilo 

que escapa às possibilidades de preenchimento, que nunca se apresenta realmente. 

Nesse sentido, poderíamos pensar que, em termos absolutos, há tantos mundos próprios 

quantos são os sujeitos que se presentificam, não apenas em minha esfera de 

experiência, como no âmbito de sentido da própria humanidade. E esses mundos 

próprios, enquanto monádicos, seriam, para cada ego concreto, a condição de validade 

absoluta. Seria, entretanto, um contrassenso conceber uma tal multiplicidade de 

                                                 
38

 La autoexposición <<fenomenológica>> que se lleva a cabo en mi ego, la de todas sus constituciones y 

la de todos los objetos existentes para él, ha tomado por necesidad la forma metódica de una 

autoexposición apriorística, de una autoexposición  que inserta los factas en el correspondiente universo 

de posibilidades puras (eidéticas). Esta exposición sólo concierne, pues, a mi ego fáctico en tanto éste es 

una de las posibilidades puras que pueden obtenerse de él pensándolo (fingiéndolo) libremente 

modificando: vale, por ende, en cuando eidética, para el universo de estas mis posibilidades en cuanto ego 

en general, de mis posibilidades de ser de otro modo qualquiera; por consiguiente, también para toda 

posible intersubjetividad referida en correlativa modificación a estas mis posibilidades, y a su vez para 

todo mundo concebible como intersubjetividad constituido en ella. (HUSSERL, 1996, p. 142) 

 



63 

 

mundos. A objetividade do mundo (a ideia de que vivemos no mesmo mundo) nos faz 

supor que haveria, em algum grau, uma identidade entre as esferas de experiência de 

modo a garantir, sem redundar em relativismo, um critério de validade comum – eis o 

enigma do paradoxo. 

O primeiro passo de Husserl, segundo Ricoeur, será fazer do meu mundo um 

epifenômeno, um aspecto do mundo, seu correlato. A concordância do comportamento 

do outro, que me certificaria, pela “visada analogizante”, a presença de outro ego diante 

de mim, já não servirá para preencher essa antecipação paradoxal que é o mundo 

próprio do outro. Será tarefa, então, da imaginação “ilustrar”, “presentificar”, o nexo 

essencial da esfera de pertença do outro, de sua carne, que constitui o aspecto estranho 

do mundo, o mundo do outro, que se confirmará por uma espécie de preenchimento 

secundário da própria imaginação (Cf. RICOEUR, 2009, p. 234). 

A constituição da objetividade herdaria, então, da experiência sensível que deveria 

ultrapassar, todo o seu estilo e a “própria dimensão da sua arquitetura”. Ela se resolverá 

concomitantemente à constituição do próprio espaço. A sensibilidade, nesse sentido, já 

não seria o que registra o fato, um acontecimento do mundo, mas, pelo seu poder de 

constituir o mundo circundante que produz para si, um lugar para “as mais notáveis 

obras do espírito” e de onde elas já não se poderão se evadir (Cf. LEVINAS, 1997, p. 

144). Pela reversibilidade entre o mundo possível (mundo do outro), preenchido pela 

imaginação, e o mundo circundante, preenchido pela percepção, que deverá, pois, 

constituir-se a objetividade do mundo e dissipar o fantasma de um mundo em si, trazido 

pelo presente paradoxo. 

Assim como [pela epoché abstrativa] mantivemos fora de consideração 

os rendimentos intencionais da empatia, da experiência do outro, temos uma 

natureza e uma corporalidade que se constituem, é certo, como unidade objetiva 

espacial e transcendente frente à corrente de vivências, mas como mera 

multiplicidade de objetos de experiência possível; sendo aqui esta experiência 

minha própria vida, e o experimentado nela, nada mais que uma unidade 

sintética que é inseparável desta vida e de suas potencialidades
39

. (HUSSERL, 

1996, p.166) 

                                                 
39

 Así como mantenemos fuera de la consideración los rendimientos intencionales de la <<endopatía>>, 

de la experiencia del otro, tenemos una naturaleza y una corporalidad que se constituye, es cierto, 

como unidad objetiva espacial y trascendente frente a la corriente de vivencias, pero como mera 

multiplicidad de objetos de experiencia posible; siendo aquí esta experiencia puramente mi propia vida, y 

lo experimentado en ella, nada más que una unidad sintética que es inseparable de esta vida y sus 

potencialidades. (HUSSERL, 1996, p.166) 



64 

 

Nesse sentido, seguindo a orientação de Ricoeur, o jogo de espelhos da reflexão 

do outro em mim terá que ser possível, não porque o outro ego tem uma carne, um 

mundo próprio que se espelha no meu, mas porque eu mesmo me percebo nesse mundo 

próprio que constitui como um corpo no espaço, entre os corpos, como uma coisa entre 

as coisas. Deverá ocorrer, portanto, por uma reciprocidade a priori dos pontos de vista, 

essa “equalização objetivante” que fará de mim um outro entre os outros.  

 

Para Ricoeur, a reciprocidade entre mim e o outro terá por efeito atestar que só há 

outros, tornando possível uma comunidade de homens reais, a partir da qual se 

constituiria um sentido de objetividade fundada no meu encontro com o outro e não 

estritamente na constituição do sentido do outro para mim: “se é verdade que um só é eu 

e o outro um outro, impõe-se explicar essa equalização mediante a qual me torno um 

outro para os outros, um outro entre os outros. É uma equalização no sentido em que a 

reciprocidade abole o privilégio do eu só” (RICOEUR, 2009, p. 243). 

Seria, pois, a reciprocidade a priori entre os pontos de vista que constituiria o 

próprio espaço objetivo, a partir da qual o mundo circundante e os mundos possíveis 

poderiam manter um correlato comum. A equalização, então, desceria ao nível da 

própria constituição de sentido, para cumprir-lhe a exigência de universalidade. Nesse 

sentido, se já era compreensível a síntese de identidade nos termos de um objeto que se 

mantinha o mesmo em uma pluralidade de vividos, de diferentes tipos, e em uma 

variedade de aspectos passados (recolecionados), presentes e futuros (antecipados). 

Agora, nossa compreensão da síntese se ampliará e passará a incluir o ponto de vista do 

outro como um ponto de vista possível para mim. Esse objeto percebido “lá adiante” por 

mim será percebido “aqui” pelo outro, da mesma forma que, se eu estivesse “lá 

adiante”, no lugar do outro, perceberia o mesmo objeto “aqui”. E essa reciprocidade 

também valerá para o outro. Mais ainda: o corpo do outro percebido “lá adiante” por 

mim seria o vivido “aqui” pelo outro, sua própria carne, da mesma forma que eu, 

enquanto um percebido “lá adiante” para o outro, viveria meu próprio corpo aqui (Cf. 

HUSSERL, 1996, p. 189). E esta solução, em lugar de dissolver o paradoxo, nos 

aprofundaria ainda mais nele: 

Vê-se o paradoxo: por um lado, deve-se dizer que é “puramente em mim, 

ego meditante”, que se constitui o sentido do outro, do homem psicofísico, 

portanto também de mim enquanto sou um outro entre os outros. E isto contra 

toda hipóstase da sociedade como um ser absoluto. Por outro lado, é legítimo 



65 

 

professar um realismo da reciprocidade que, no limite, faz de mim um homem 

entre os outros seres humanos. (RICOEUR, 2009, p. 243) 

Se até então o mundo transcendente se distinguia do ego transcendental, pela 

dependência daquele em relação a este (Cf. HUSSERL, 2010, p. 9), agora o sentido da 

transcendência do mundo dará lugar ao outro no sistema das certezas universais. 

Transcendente será também aquilo que depende do outro ego. Nesse sentido, mundo 

transcendente e mundo objetivo serão coextensivos e correlatos do mundo primordial. A 

divisão do campo transcendental operada pela epoché abstrativa, entre a esfera do 

próprio e a esfera do estranho, ecoará, então, em divisões como o subjetivo e o objetivo, 

interior e exterior, concreto e eideticamente puro, etc. A transcendência do mundo, 

então, já não marcaria a opacidade do para si, a inacessibilidade do “fora da” 

consciência, mas, pela simetria mesma entre ego-polo e outro-ego-polo, marcará a sua 

transparência mesma como um sistema de possibilidades (de mundos possíveis). Ou 

como atestará Ricoeur: 

Começamos com o cogito que respondia à idéia de ciência universal e que 

poderia ter sido somente um sujeito epistemológico. A IV e a V Meditações nos 

forçaram a referir a origem de todo sentido a uma subjetividade singular e a uma 

intersubjetividade monádica: egologia e monadologia são de ora em diante o lugar de 

todo sentido possível. (RICOEUR, 2009, p. 248) 

Para ele, será a monadologia a conciliadora entre o idealismo e a 

intersubjetividade em Husserl. Ora, a mônada para Leibniz, ao mesmo tempo em que é 

uma substância, é um aspecto finito, uma individuação, ou mesmo uma perceptiva 

finita, da Cidade de Deus (que é infinita), onde habitam infinitas mônadas. Na 

monadologia de Husserl, entretanto, não seria de cima que as mônadas se 

harmonizariam, como a harmonização divina em Leibniz – em que as mônadas são 

orquestradas e regidas por Deus. As mônadas se harmonizariam lateralmente. Isso não 

significará que elas influiriam umas sobre as outras, afinal são mônadas. Seria, pois, 

pela constituição de um tempo objetivo, numa comunidade temporal formada entre as 

mônadas, que a sincronia se operaria. Por uma identidade mútua, equalizada, entre seus 

sistemas de constituição próprios, então, se constituiria uma Natureza comum, cuja 

harmonia não seria causada, mas constatada nos comportamentos concordantes que 

presentificam os outros para nós. A minha carne seria, por isso, compreendida como 

uma parte da Natureza comum, ela seria a Natureza que me pertence ao mesmo tempo 

em que um aspecto, uma perspectiva particular, da Natureza mesma. O sentido de 



66 

 

intersubjetividade, então, ganha um novo contorno e passa a conotar a participação 

sincrônica de outro ego comigo nesta Natureza mesma. Em suma, eu e o outro 

partilharíamos de uma Natureza comum, como os lados partilham de um mesmo cubo. 

Para Ricoeur, será a constituição intermonádica que justificará o mundo da 

experiência objetiva. A relação intermonádica comportaria uma estrutura que resistia ao 

nosso arbítrio, sendo dela, pois, a procedência da necessidade na ordem objetiva. 

Entretanto, só poderá haver sistema, aqui, “caso se possa passar da multiplicidade 

infinita das mônadas à unicidade do mundo monádico” (Ibid., p. 251). 

 

3. Terceiro paradoxo  

 

Resta, todavia, segundo Ricoeur, um obstáculo entre a unidade do mundo 

monádico e a multiplicidade infinita das mônadas. Ora, Husserl define a mônada como 

a concreção plena de um ego que não é somente polo idêntico dos objetos, como 

também e, sobretudo, substrato das habitualidades, do habitus (Cf. HUSSERL, 1996, p. 

122). Será, pois, a análise do habitus (fenomenologia genética) que romperá essa 

simetria entre as propriedades dos objetos do mundo (mundo objetivo) e as 

propriedades do ego concreto. Com efeito, ela nos permitirá descobrir a história 

sedimentar do pensamento, depositada nas coisas constituídas.  

Cada novo sentido constituído no ego, advém de uma antecipação, uma 

significação vazia a ser preenchida, e esta será tomada de empréstimo do sentido de um 

outro objeto já conhecido. Se o preenchimento confirmar a antecipação, para esse novo 

objeto, o sentido antecipado e preenchido, isto é, confirmado, tornar-se-á uma 

propriedade permanente nova desse ego. O ato passará, mas o ego, eu, sou e permaneço 

um eu que se decidiu desta ou daquela maneira (Cf. Ibid., p. 121). Nesse sentido, a 

análise do habitus me apresenta um mundo que é “meu” por familiaridade. É pelo 

contato habitual que ele “entra” em minha esfera de pertença (Cf. RICOEUR, 2009, p. 

206). 

Por isso, a análise do habitus revelaria que entre o meu mundo primordial e o do 

outro não é possível transparência. E bastaria ampliar o âmbito da análise e considerar 

as comunidades como personalidades de ordem superior, constituintes de mundos 

culturais (Cf. HUSSERL, 1996, p. 199), para que tenhamos o contexto – das diferenças 

pessoais e culturais – em que o terceiro paradoxo se inscreverá: 



67 

 

Terceiro paradoxo: à experiência de outrem se liga a constituição de objetos de 

um aspecto novo: os objetos culturais – livros, instrumentos e ferramentas, obras de 

todo o tipo – que remetem expressamente a uma constituição ativa pelos sujeitos 

estranhos. Esses objetos culturais estão “diante de cada um”, mais precisamente para 

cada membro de uma comunidade cultural particular. (RICOEUR, 2009, p. 218) 

Ricoeur parece extrair este paradoxo de uma menção feita por Husserl no final do 

§43, das MC, em que desenvolvia o modo de apresentação onto-noemático do outro. 

Tratar-se-ia mesmo de uma extensão da abrangência da questão do outro, então 

incluindo em seu bojo objetos determinados por “predicados espirituais” que 

remeteriam a outros sujeitos, de culturas diferentes. Nos §§55, 56 e 58, Husserl 

desenvolverá o tema das comunidades intermonádicas (intersubjetivas) ideias e culturais 

sem, no entanto, desenvolvê-la segundo qualquer paradoxo. Mais ainda: dirá ele que a 

análise da inerência ao mundo desse gênero de predicados, os “predicados espirituais”, 

que pela gênese temporal tem sua fonte no “agir” e no “sofrer” do outro homem, é 

desnecessária, posto que sua origem para cada subjetividade já seja parte do mundo, 

pois pressupõe uma comunidade humana que exista (HUSSERL, 1996, p. 199). 

Ora, tendo em vista análises introduzidas nas primeiras quatro meditações, 

tínhamos a ideia do mundo como um guia transcendental da egologia, no 

desenvolvimento de uma fenomenologia universal sob a forma de uma autoexposição 

do ego (quarta meditação, §41). Ela (a ideia do mundo) é o que então nos assegura que 

a subjetividade transcendental não é um caos de vividos intencionais e o que 

possibilitaria (segundo a análise de Ricoeur) a equiparação entre mim e o outro. Isso 

parece afim com a noção de individuação que determinará a interpretação do filósofo 

francês de ego monádico. Segundo ele, por ser uma egologia, uma eidética, a análise da 

ideia do mundo deve ser precedida pela redução eidética desse ego monádico. Resultará, 

pois dessa redução, não uma “função eu” em geral, perdida no interior da consciência, 

ou mesmo o poder de dizer “eu”, mas uma épura do meu eu, de meu ego cogito, 

alcançada pelas variações imaginativas sobre a minha própria vida, sobre as variações 

circunstanciais da minha existência de fato (Cf. RICOEUR, 2009, p. 187).  

É essa redução ao eidos ego que permitirá à análise ligar a egologia à 

monadologia. O eidos ego, por não ser uma generalização do ego cogito, mas “o homem 

meu semelhante”, passaria a atender bem ao requesito de simetria entre mim e o outro, e 

à reversibilidade entre nossos pontos de vista, sem para tanto ter que se referir a 

qualquer comunidade real ou cultural de homens ou aos “predicados espirituais” em 



68 

 

questão. Entretanto, Husserl se veria obrigado a assumir que o eidos do ego é único, a 

assumi-lo como a essência que “ilustra” as variações da minha própria existência, como 

“aí-para-mim” do outro, num estilo geral que expressaria o próprio movimento que 

presentifica o outro para mim: “se eu fosse outro”. “Neste sentido a eidética, por não 

recorrer à similitude da primeira e da segunda pessoas, [faria] as suas variações no plano 

solipsista” (Ibid., p. 208).  

Seguindo o sentido do argumento, à segunda pessoa, ao tu, seria reputada uma 

variação de mim mesmo, de minha possível situação concreta, ao mesmo tempo em que 

seria um olhar (dessa segunda pessoa) sobre o mundo que revelaria o que para mim se 

manteria ainda desconhecido. E quanto à assimetria da personalidade desse tu?  

Segundo Ricoeur, para suprimir o obstáculo da assimetria entre meu habitus e o 

do outro, e reestabelecer a reciprocidade dos outros, na análise, Husserl naturaliza a 

carne do outro e a concebe como psyché. A noção de carne que, enquanto ego 

monádico, expressava o fluxo heraclitiano da consciência, resultará agora cristalizada. 

Assim, pela apreensão analógica, os homens aparecem uns para os outros de maneira 

intrapsíquica (innerpsychisch), em sistemas potenciais de intencionalidade que, agora, 

enquanto vivido-psíquico, são constituídos como já existindo de maneira mundana. “Eu 

me vejo no mundo como uma psyché entre as psychés, psyché que se iguala às outras 

psychés separada delas, ligada a elas” (Ibid., p. 244). 

 

Todavia, reivindica Ricoeur, conceber o ego monádico como o substrato do 

habitus, como pessoa, implicará também conceber que ele se particulariza em sua 

própria história e na história de sua cultura. Por ele, constituímos um mundo por 

familiaridade e a nós mesmos habitando nele, como um outro entre os outros, partícipes 

de uma comunidade, de uma cultura. Ele nos aloca como coautores de uma obra, como 

intérpretes de um diálogo anterior a nós e que não se extinguirá em nosso perecer. Ele 

nos aloca in medias res, nunca no início ou no final, como exige o idealismo (Cf. 

RICOEUR, 1975, p. 91).  

O “sistema monádico” não é, portanto, senão uma estrutura de acolhida para 

problemas ético-religiosos: o solo sobre o qual “deve (muss) ser posta toda questão 

suscetível de ter um sentido possível para nós”. Assim, o único sistema que a 

fenomenologia pode conceber é sempre um sistema de compossibilidades, isto é, 

finalmente de possibilidades. Tal sistema deixa em aberto todas as questões últimas. É, 

precisamente, apenas um sistema de “sentido possível para nós”. (Id., 2009, p. 252) 



69 

 

Entretanto, segundo Lévinas, ao conceber o sujeito como mônada, findamos por 

negar a existência do irracional. Existir, assim, é ter sentido. Por isso, dirá, o idealismo 

de Husserl não consistirá em dizer que o mundo da percepção se reduz às vivências da 

consciência, a meros conteúdos psicológicos, mas em definir o sujeito enquanto origem, 

enquanto lugar onde cada coisa responde por si mesma. Ao cristalizar a carne do outro, 

Husserl reestabelece a autossuficiência do único sujeito absoluto de direito: o meu ego 

transcendental. Nesse sentido, o sujeito é absoluto, não na medida em que seja 

indubitável, “mas é indubitável porque responde sempre por si mesmo e a si mesmo” 

(LEVINAS, 1997, p. 61). 

 

 

 

 

  

 

  



70 

 

CAPÍTULO 5: OBJEÇÃO DO SOLIPSISMO 

 

Husserl inicia a quinta meditação sob o título “determinação do domínio 

transcendental como ‘intersubjetividade monadológica’”. Todavia, ele a inicia com o 

duplo propósito de expor o “problema da experiência do outro” e objetar o solipsismo, 

como se reconhecesse neste uma tendência da própria filosofia transcendental ou uma 

interpretação possível: daí reconhecê-lo como uma objeção
40

? 

Para Ricoeur, como vimos, Husserl se oporá a uma tendência da própria 

fenomenologia, decorrente do idealismo exposto nas quatro primeiras meditações – para 

que o sentido do mundo não é mais do que a autoexplicitação do ego, “a exegese de sua 

vida concreta”. Toda alteridade seria absorvida pelo ego. Nesse sentido, a experiência 

do outro será um problema, pois seu sentido só poderá nascer em (in) e a partir de (aus) 

mim, incorporado à vida intencional do ego concreto (Cf. Ibid., p. 217). E isso faria do 

solipsismo uma aporia interna, que minaria a fenomenologia por dentro, um caminho 

sem saída, traçado pelo próprio filósofo e de que ele, agora (na quinta meditação), 

tentaria escapar.  

Seria, porém, referindo-se a um problema próprio das meditações anteriores que 

Husserl tratara a experiência do outro como um problema? Note-se que é atingida por 

esse problema, parece-nos, não apenas a fenomenologia transcendental em sua 

pretensão de ser reputada uma Filosofia Transcendental, mas qualquer filosofia que 

pretenda tal reputação – como a de Descartes, a quem se refere, ao mesmo tempo, como 

“descobridor” da subjetividade transcendental e “pai” do realismo transcendental, e a 

quem dedicou o título “Meditações cartesianas”. “Filosofia Transcendental, pode ser 

dito, foi originada em Descartes” 
41

 (HUSSERL, 2011, p. 241), reafirmará Husserl 

noutro lugar. É à tendência pregnante em uma tradição (da Filosofia Transcendental), 

iniciada em Descartes, que Husserl se opõe com a quinta meditação. Mais ainda: o 

solipsismo só parecerá uma tendência da própria fenomenologia para uma leitura que se 

inicie supondo nela uma filosofia cartesiana. Por isso, para a leitura das MC, esse nos 

parece um ponto de partida alternativo: não se trataria, pois, de uma reafirmação do 

                                                 
40

 É preciso notar que é em oposição à “objeção” que as “nossas novas meditações” serão erigidas. O 

solipsismo, então, parece figurar como um possível descaminho interpretativo a ser combatido, um mal-

entendido antecipado. 
41

 Transcendental Philosophy may be said to have originated in Descartes (HUSSERL, 2011, p. 241) 



71 

 

casamento da fenomenologia à filosofia cartesiana
42

, mas do início (ou de mais um 

capítulo) de seu lento divórcio com esta.  

Parece-nos claro que Ricoeur, em sua interpretação, lê a fenomenologia como um 

neocartesianismo declarado (em seu título), chegando a indicar, nas MC, um 

paralelismo entre a questão da intersubjetividade e a questão da ideia de infinito tratada 

por Descartes em sua terceira meditação (em Meditações sobre Filosofia Primeira): 

Assim como foi possível censurar Descartes por fundar toda verdade sobre a 

verdade divina e esta sobre a evidência da idéia de infinito, pode-se também perguntar 

se Husserl foi bem-sucedido em recolocar “na” intersubjetividade o ego originário “no” 

qual o alter-ego se constitui. Mas se há uma saída no cartesianismo, porque a estrutura 

como dois focos dessa filosofia é primitiva, será possível perguntar se Husserl, que não 

professa nenhuma polaridade original do ego e do ser, teve sucesso em tentar explicar a 

alteridade “do outro” e a alteridade de toda a natureza que o outro drena e recentra em 

torno de “si mesmo”. (RICOEUR, 2009, p. 178) 

 

1. O “problema transcendental” 

 

Grosso modo, podemos dizer que o solipsismo é a visão segundo a qual um 

sujeito só pode ter acesso aos conteúdos de sua própria consciência, vivendo em 

isolamento de quaisquer outras coisas ou sujeitos que existam fora desta. Husserl 

explicitamente rejeita a visão de que sua filosofia seja solipsista. Para ele, o sujeito, em 

virtude da intencionalidade, constitui objetos não realmente (reell) contidos na 

consciência e, em virtude da empatia, com outros sujeitos (Cf. DRUMMOND, 2007, p. 

193). Entretanto, pelas críticas até então apresentadas, parece que a noção de 

intencionalidade, chave para a rejeição do solipsismo (uma vez que a empatia é, ela 

mesma, uma intencionalidade), perdera seu sentido original de caráter de uma 

consciência que tem seu sentido além de si mesma, para se resumir a um movimento de 

retração que tem início na reflexão, a um encaracolar-se do ego entorno de si mesmo 

numa egologia monádica sem fim, numa deriva solipsista (interpretação de Ricoeur).  

Na tradição filosófica, o solipsismo tem sido associado ao idealismo subjetivo 

epistemológico, uma radicalização do subjetivismo, segundo o qual todos os objetos 

(objetos de conhecimento) se reduzem a meros conteúdos de consciência. Não raro, as 

                                                 
42

 Isso tendo em vista seu título e o lugar comum de interpretar a fenomenologia como um 

neocartesianismo 



72 

 

filosofias que adotam esse tipo de idealismo findam redundando numa forma de 

idealismo metafísico, que nega peremptoriamente a existência (existência independente) 

do mundo externo. Em suma, o solipsismo pode ser compreendido como um 

subjetivismo radical, seja ele epistemológico, seja ele metafísico, por reduzir todo 

existente à consciência própria, a um eu transcendentalmente solitário (solus ipse), que 

doravante é o meu próprio (Cf. MORA, 2001, p. 2732).  

Em um dos rascunhos escritos para o artigo da Enciclopédia Britânica (o 

Rascunho B), Husserl dirá que a questão da inclusão-de-tudo na consciência pertence ao 

sentido do que ele então designará como “o problema transcendental”:  

Toda e qualquer entidade, o mundo todo de que falamos diretamente e que é o 

campo constante (pré-dado como autoevidentemente real) de todas as nossas atividades 

práticas e teoréticas – tudo isso de repente se torna ininteligível. Todo sentido que ele 

tem para nós, se incondicionalmente universal ou aplicável a indivíduos caso a caso, é, 

como nós logo veremos, um sentido que ocorre na imanência de nossa própria 

percepção, representação, pensamento, valoração (e assim por diante) vive e que toma 

forma numa gênese subjetiva; toda aceitação de ser é realizada em nós mesmos, toda 

evidência experimental ou teorética fundando esta aceitação está ativa em nós e 

habitualmente nos motiva para diante
43

. (HUSSERL, 2011, p. 169) 

O “problema transcendental” se define, pois, pelo retrocesso necessário ao “ego 

filosofante”, e é com ele que a subjetividade transcendental é descoberta. É por esse 

retrocesso mesmo que se caracteriza a epoché cartesiana. Ele é a ocasião de o ego 

encontrar a si mesmo como “o único ente apoditicamente certo”. Segundo Husserl, é o 

“problema transcendental” que levará Descartes, em sua busca por um ponto 

arquimédico, a pôr a existência do mundo fora de vigência, como não garantida frente à 

possibilidade da dúvida e à possibilidade de seu não ser. Logo, “este ego realiza, antes 

de mais, um filosofar seriamente solipsista” (Ibid., p. 2). 

Apesar de, na época das Conferências de Paris, Husserl já não se identificar com 

o conteúdo das Meditações de Descartes
44

, para Ricoeur, o estabelecimento de um solo 

                                                 
43

 Each and every entity, the whole world that we talk about straightforwardly and that is the constant 

field (pre-given as self-evidently real) of all our theoretical and practical activities -- all of that suddenly 

becomes unintelligible. Every sense it has for us, whether unconditionally universal or applicable case by 

case to individuals, is, as we then see, a meaning that occurs in the immanence of our own perceiving, 

representing, thinking, evaluating (and so on) lives and that takes shape in subjective genesis; every 

acceptance of being is carried out within ourselves, all experiential or theoretical evidence grounding that 

acceptance is active within us and habitually motivates us onward (HUSSERL, 2011, p. 169) 
44

  Se atendermos ao conteúdo das meditações, hoje para nós tão estranho, bem depressa se leva a cabo 

um retrocesso ao ego filosofante num segundo e mais profundo sentido. (HUSSERL, 2010, p. 2, GRIFO 

NOSSO) 



73 

 

seguro que sirva de ponto de partida absoluto, para assentar toda a fundamentação do 

conhecimento e lhe garantir a apoditicidade, ensaiado no início das MC, apenas afunda 

a fenomenologia ainda mais nesse solipsismo epistemológico atribuído por Husserl a 

Descartes – e que, então, é um problema para a fenomenologia. Seria, pois, para 

Ricoeur, essa certeza do caráter primeiro do ego cogito, sem a qual seria impossível um 

solo seguro, mantida pela hipótese do não ser do mundo, fazendo de sua presença 

sempre anterior uma ilusão (Cf. RICOEUR, 2009, p. 181).  

Ora, o que Husserl nos deixa claro, entretanto, é que a objeção solipsista é uma 

decorrência não da fenomenologia, mas da herança cartesiana da filosofia 

transcendental. A quinta meditação, assim, teria sido erigida contra essa herança 

mesma. A possibilidade do não ser do mundo e o “aparente” solipsismo epistemológico 

com ela relacionado são tratados por Husserl como questões cartesianas, pertences ao 

conjunto dos “problemas transcendentais do mundo objetivo” 
 45

 (HUSSERL, 1996, p. 

149). Note-se que não é a existência do mundo – desse mundo de que temos a 

experiência contínua, sempre e inquestionavelmente diante dos olhos – que o preocupa. 

Não interessa às MC prová-la. Assumir essa questão seria já se inscrever no realismo 

transcendental. O que interessa a Husserl é se a evidência da existência do mundo, se 

sua prova, não obstante o caráter óbvio dele, é realmente apodítica e, sobretudo, 

universal. 

O “problema transcendental”, da apoditicidade da evidência do mundo, aplicar-se-

á em cada uma das determinações do pressuposto do mundo, inclusive às determinações 

ingenuamente aceitas de sua transcendência e independência: de que o mundo e tudo o 

que lhe pertence é “em si mesmo” e “por si mesmo” tal como é, independente de 

qualquer sujeito para quem ele seja dado (Cf. Id., 2011, p. 169). A possibilidade da não 

existência do mundo, para Descartes, é apresentada como uma etapa de uma série de 

hipóteses que visam o estabelecimento de pontos arquimédicos, isto é, das primeiras 

premissas que, por serem claras, distintas, indubitáveis e sempre verdadeiras, garantirão 

a construção de uma base sólida para todo o saber. A etapa em questão, expressa no §12 

de suas Meditações, é a do gênio enganador:  

Suporei, portanto, que há não um Deus ótimo, fonte soberana da verdade, mas 

algum gênio maligno e, ao mesmo tempo, sumamente poderoso e manhoso, que põe 

toda a sua indústria em que me engane: pensarei que o céu, o ar, a terra, as cores, as 

figuras, os sons e todas as coisas externas nada mais são do que ludíbrios dos sonhos, 

                                                 
45

 [...] problemas trascendentales del mundo objetivo (HUSSERL, 1996, p. 149) 



74 

 

ciladas que ele me estende à minha credulidade. Pensarei que sou eu mesmo desprovido 

de mãos, de olhos, de carne, de sangue, de sentido algum, mas tenho a falsa opinião de 

que possuo tudo isso. Manter-me-ei obstinadamente firme nesta meditação, de maneira 

que, se não estiver em meu poder conhecer algo verdadeiro, estará em mim pelo menos 

negar meu assentimento aos erros, às coisas falsas. (DESCARTES, 2004, p. 22, GRIFO 

NOSSO) 

Apesar de extravagante, é nessa hipótese que, segundo Husserl, encontramos um 

insight que abrirá “as portas que dão entrada à autêntica filosofia transcendental” 
 46

 

(HUSSERL, 1996, p.67). É o pressuposto de que nós começamos, em nossa experiência 

do mundo, com total convicção da realidade daquilo de que temos experiência (Cf. 

SMITH, 2003, p. 23). Para Husserl, a possibilidade do não ser do mundo não se refere à 

sua destruição simpliciter, mas à nossa total carência de critérios exteriores para 

estabelecer o mundo exterior como uma certeza. Note-se que a hipótese de Descartes 

parece uma radicalização do argumento dos sonhos – os únicos critérios que possuo 

para ter certeza de sonhar são os próprios “ludíbrios dos sonhos”. Assim, tudo que 

possuímos como critério da certeza da existência do mundo seria a nossa própria 

“credulidade”. É o que Husserl chamará de Urdoxa, isto é, a certeza que é a posição 

primeira de nossas vidas cognitivas, que só poderá ser modificado, ou “modalizado”, 

não pela confirmação do preenchimento, mas por sua infirmação mesma, pela entrada 

da desarmonia e do conflito em nossa experiência (Cf. SMITH, 2003, p. 23). Daí a 

importância dada por Husserl à evidência negativa nas MC. Descartes, porém, ao 

refutar o insight pela dissolução da dúvida e provar a existência do mundo externo (e a 

correspondência entre nossa percepção e o mundo), pela certeza de Deus, não chega a 

cruzá-las. Como assevera Husserl, em outro dos rascunhos para a Enciclopédia 

Britânica (Rascunho A), essa é a problemática que deve motivar o desenvolvimento da 

filosofia transcendental: 

Já nas Meditações de Descartes (e esta é precisamente a razão porque ele foi o 

despertador [sic] do problema transcendental pela realização da epoché) o insight estava 

já preparado, nomeadamente, que, tanto quanto concerne o ego meditante, tudo que nós 

declaramos realmente ser e ser-assim-e-assim – e isso significa todo universo – é apenas 

como algo em-que-se-acredita dentre crenças subjetivas, e é-assim-e-assim apenas como 

algo representado, pensado, e assim por diante, como tendo este ou aquele sentido. Por 

isso, a vida subjetiva consciente em pura imanência é o lugar onde todo sentido é dado e 

                                                 
46

 [...] las puertas que dan entrada a la auténtica filosofía trascendental (Ibid., p. 67) 



75 

 

todo ser é posto e confirmado. Assim se nós formos esclarecer o que a subjetividade 

pode e realiza aqui em sua imanência escondida, nós precisaremos de um 

autoentendimento puro e sistemático do meditador, um desvelamento da vida do 

pensamento, exclusivamente por meio da “experiência interior”
47

 (HUSSERL, 2011, p. 

132) 

É por uma crítica fugaz da experiência sensível, dirá Husserl, que Descartes tenta 

demonstrar a existência do mundo externo. Portanto, para propiciar uma fundamentação 

radical da ciência, como proposto pelo projeto da mathesis universalis, seria preciso 

partir de uma crítica radical da validade e do alcance da evidência do mundo (Cf. Ibid., 

p. 5).  O “problema transcendental” é, em suma, o problema do mundo: este “aparecer 

do mundo”, este “ser para nós” do mundo, que somente pode ganhar sua significância 

“subjetivamente”, o que ele é? Nós podemos chamá-lo de mundo “interno” por estar 

relacionado com a consciência, mas como pode este mundo deveras geral, cujo ser 

imanente é tão sombrio quanto a consciência em que existe, vir a aparecer diante de nós 

numa variedade de aspectos “particulares”, e cuja experiência nos dará a certeza de que 

são aspectos de um mundo “em si” e “por si”? E, note-se, nesse problema se incluem 

igualmente os mundos “ideais”, como o mundo dos números, das “verdades nelas 

mesmas” ou da fantasia (Cf. Ibid., p. 243). 

A epoché cartesiana retrocede à consciência pela dúvida, que modifica a crença 

prévia por meio da qual o mundo se apresenta a nós. A certeza crédula na realidade do 

mundo faz parte do próprio modo de seu aparecer para nós. Ao duvidar, retiramos do 

campo de investigação precisamente aquilo que deveria ser esclarecido. Nesse sentido, a 

dúvida é já uma tomada de posição, tão ingênua quanto a crença que a ela sucumbe. 

Diferente da epoché cartesiana, a epoché fenomenológica se caracteriza por um certo 

abster-se da crença no mundo, sem contudo a excluí-la ou modificá-la, que apenas retira 

dela o valor de premissa, sua validade lógica (Cf. SMITH, 2003, p. 21). Ela bane o 

mundo do campo judicativo para, assim, desvelar-lhe o sentido de seu aparecer como 

uma tomada de posição, um situar-se (mundanizar-se) ou um crer. 

                                                 
47

 Already in Descartes' Meditations (and this is precisely the reason why he was the epoch-making 

awakener of transcendental problematic) the insight was already prepared, namely, that, as far as the 

knowing ego is concerned, everything we declare to really be and to be-thus-and-so -- and finally this 

means the whole universe -- is only as something believed-in within subjective beliefs, and is-thus-and-so 

only as something represented, thought, and so on, as having this or that sense. Hence, the subjective 

conscious life in pure immanence is the place where all sense is bestowed and all being is posited and 

confirmed. Thus if we are to clarify what subjectivity can and does accomplish here in its hidden 

immanence, we need a systematic and pure self-understanding of the knower, a disclosure of the life of 

thinking, exclusively by means of "inner experience." (Id., 2011, p. 132) 



76 

 

Trata-se uma epoché de validade: nós nos abstemos, no caso da percepção, da 

coperformance da validade que a pessoa que percebe performa. Isto é, em nossa 

liberdade. Não se pode arbitraria e inesitantemente modalizar uma validade: não se pode 

transformar certeza em dúvida ou negação, ou prazer em desprazer, amor em ódio, 

desejo em aborrecimento. Mas se pode inesitantemente se abster de qualquer validade, 

isto é, pode-se pôr sua performance fora de ação para certos propósitos particulares
48

. 

(HUSSERL, 1984, p. 237) 

O solipsismo, seja ele metafísico ou epistemológico, é uma tomada de posição que 

supõe uma negação, seja enunciada ou esteja implícita numa dúvida. Com a epoché 

fenomenológica, não há realmente dúvida ou negação do mundo ou dos outros. O 

campo transcendental, por ela desvelado, é a nós apresentado, não como um limite 

epistemológico, posto que já não considera duvidosa a transcendência do mundo – 

suspender não é o mesmo que duvidar –, ou como a única existência autêntica, posto 

que a consciência é tão sombria quanto o mundo nela apresentado, não podendo por isso 

ser aceita ingenuamente. Como, então, sustentar que a imanência é indubitável e a 

transcendência duvidosa sem com isso incorrer numa tomada de posição ingênua (vide 

terceira tese do idealismo, no Capítulo 3)? Note-se a mudança do foco investigativo que 

caracteriza as MC: das análises intencionais do eixo cogito-cogitatum qua cogitatum 

(noemática), para o eixo ego-cogito (noética), que perpassa desde as análises da 

consciência interna do tempo, das sínteses passivas, do habitus, pela eidética do ego, 

para a investigação da intersubjetividade transcendental – “o ser em si primeiro, que 

antecede e sustenta toda a objectividade mundana” (Id., 2010, p. 39). 

Não nos parecerá de todo certo, portanto, afirmar que, pela “egologia” 

desenvolvida nas MC, a fenomenologia resulte num solipsismo transcendental. A 

possibilidade do não ser do mundo não destrói o mundo, mas, pelo risco mesmo da 

deriva onírica (ludíbrios dos sonhos), do delírio, da alucinação, reforça o sentido de um 

mundo cuja única certeza possível “para mim”, em última instância, não advém da 

confirmação de seu preenchimento momentâneo, mas da infirmação mesma pelo olhar 

do outro (pelo “aí-para-mim” do outro, pela empatia). Pela epoché, encontro um mundo 

e pessoas constituídas – certamente, constituídos subjetivamente, por meio de 

pensamentos, sentimentos, paixões e atos que os ligam à minha vida –, um mundo cujo 

                                                 
48

 This is an epoche of validity: we abstain, in the case of perception, from the coperformance of the 

validity that the perceiving person performs. This is within our freedom. One cannot arbitrarily and 

unhesitatingly modalize a validity: one cannot transform certainty into doubt or negation, or pleasure into 

displeasure, love into hate, desire into abhorrence. But one can unhesitatingly abstain from any validity, 

that is, one can put its performance out of play for certain particular purposes. (HUSSERL, 1984, p. 237) 



77 

 

sentido de realidade já me inscreve nele, como um outro entre os outros, como uma de 

suas possibilidades. Pela análise da intersubjetividade transcendental me descubro 

retirado do centro, que passa agora a ser ocupado pelas comunidades culturais, pelos 

conjuntos de mônadas que se reparte em diversas formas de associação habitual 

(habitus) e marcam o sentido do mundo não pela constância de uma ideia (ideia de 

mundo), mas pela contingência, pela diversidade de sua aparição, pela diferença.  

 

2. Eu pessoal e o ego transcendental 

 

Na quarta tese do idealismo husserliano, exposta no Capítulo 3, Ricoeur sustenta 

que, pelo ego transcendental não ser o eu empírico (pessoal, humano), qualquer 

paralelismo só será sustentável pela promoção a transcendental do empírico, ou por sua 

duplicação. Segundo tal visão, apenas a redução os separará e distinguirá. Nesse 

sentido, como já dito, tal duplicação teria sido uma traição da fenomenologia à sua 

maior descoberta – do caráter universal da intencionalidade –, consequente da absorção 

da intencionalidade pela teoria da constituição de sentido.   

Encontraremos, também em Sartre, uma crítica sobre a duplicação do ego que, 

acreditamos, aproxima-se da quarta tese por relacionar-se à teoria da constituição (e de 

sua influência para a distorção da descoberta da intencionalidade) e por atribuir essa 

aporia a uma confusão tácita entre o constituinte e o constituído. Por essa segunda 

crítica, esperamos obter um maior esclarecimento sobre os pressupostos da tese de 

Ricoeur e de seu caráter aporético. Dirá Sartre, que ela adviria da dupla condição em 

que o eu figura na fenomenologia: ora como constituinte, ora como constituído. Por sua 

autoexplicitação decorrer do próprio desdobramento do conteúdo da consciência pela 

reflexão, deduz-se daí que o ego transcendental, o eu reflexivo (eu constituinte), não 

pode ele mesmo ser dado numa evidência perfeita, adequada, e, assegurará Sartre, nem 

apodítica – “ele nos aparece velado”. Entretanto, podemos seguramente saber que é ele 

a fonte da própria consciência e, “nada, exceto a consciência, pode ser a fonte 

consciência”. Assim, pela reflexão fenomenológica, ao descobrirmos um eu constituído 

(eu refletido), que é o eu empírico, ao mesmo tempo autor da reflexão e do ato refletido, 

parte da consciência e correlato de sua própria fonte, passamos a conceber não um, mas 

dois eus. Trata-se de um problema insolúvel, dirá (Cf. SARTRE, 2010, p. 195). 

 



78 

 

Entretanto, como solução radical, Ricoeur proporá mover o eixo de interpretação, 

da questão da subjetividade para a questão do mundo. Assim, ele aproxima a 

fenomenologia transcendental de sua teoria do texto, por propor subordinar a questão da 

“intenção do autor” para a questão da “coisa do texto” (Cf. RICOEUR, 1975, p. 94). 

Tratar-se-á, note-se, de questionar a primazia da subjetividade. Isso não quer dizer que 

se busca, com isso, recuperar sob o texto uma intenção qualquer perdida, mas antes de 

expor perante o texto o mundo que ele abre e revela. O “texto” em questão é a própria 

estrutura imanente da subjetividade transcendental. Em suma: Ricoeur propõe que a 

exegese egológica seja suportada pela teoria do texto (Cf. Ibid., p. 93). Porém, para que 

tal solução seja compreensível, devemos supor que, entre o texto e a coisa do texto, em 

nosso caso, entre a subjetividade transcendental e o mundo, jaz uma relação análoga 

àquela que Frege estabelecera entre o sentido e a referência (Cf. Id., 2008, p. 64). 

 Entretanto, não nos parece que ela toque realmente o problema da quarta tese. A 

solução, na verdade, se sobrepõe ao problema de modo a cobrir as então exigências do 

método que, segundo Ricoeur, levaram inicialmente a tal duplicação. E, parece-nos, a 

duplicação do empírico no transcendental, aqui, se ligaria a uma confusão que remonta 

à descoberta por Descartes da “subjetividade transcendental”. Ora, pelo “duvidar”, 

como dito na seção anterior, a “subjetividade transcendental” fora primeiro revelada, 

tendo em seu “ego cogito” a sua primeira apropriação conceitual. Porém, ao concebê-lo 

faticamente, a “mens transcendental cartesiana” se tornou a “mente humana”, a alma, 

que mais se tornaria o objeto da psicologia (ciência positiva) (Cf. HUSSERL, 2011, p. 

241). Note-se que ambos tentam, de formas diferentes, resgatar o “pedaço do mundo” e 

reestabelecer sua certeza desde o ponto de partida: em Ricoeur, ora por conceber o texto 

como evento, ora por conceber o mundo como “coisa do texto”, então transcendente ao 

próprio texto; e em Sartre, por estabelecer o ego cogito como uma constatação de fato 

(Cf. SARTRE, 2010, p. 190). Além disso, uma vez tendo incluído o aporte da teoria do 

texto, já não sabemos como interpretar a concepção husserliana de identidade. Posto que 

tal aporte influi sobre a interpretação da própria intencionalidade, a teoria do texto, por 

sua proximidade à filosofia da linguagem de Frege, tenderá a nos deixar vacilantes em 

conceber a síntese de identidade, ora a partir da referência, em que ser idêntico é ter a 

mesma extensão no mundo exterior (fazendo da transcendência uma premissa), ora a 

partir do sentido, em que ser idêntico é ser sinônimo (fazendo da egologia não uma 

auto(des)coberta, mas uma tautologia). 



79 

 

A “distância” entre ambos é, antes, aquela entre o transcendental e o 

transcendente: assim como o eu reduzido não é um pedaço do mundo, ou mesmo um 

índice, de igual maneira, nem o mundo, nem qualquer objeto do mundo é uma parte do 

ego transcendental, nem se encontra na vida de minha consciência como uma parte 

integrante dela (HUSSERL, 1996, p. 69). A identidade do ego transcendental com eu 

empírico não consistirá numa relação de sentido e referência, entre ambos eus, ou 

mesmo numa coextensão, isto é, de dois sentidos distintos que mantém a mesma 

referência. Disso resultaria, respectivamente, ora a clivagem brentaniana entre o 

psíquico e o físico, o que tenderia a naturalizar o ego transcendental ao torná-lo uma 

parte real do mundo, ora o surgimento de um terceiro reino que contivesse a referência 

comum do transcendental e do empírico.  

 

Não há duplicação na epoché (nem na reflexão, nem na redução). Dirá Husserl, 

em contraste, que o eu que é dado por meio dela não é o do ser humano que se encontra 

a si mesmo como este ou aquele homem na experiência natural do eu, nem do ser 

humano que se encontra com sua própria e pura mens sive intellectus sive animus ao se 

restringir aos puros conteúdos da experiência “interior” ou puramente psicológica do eu, 

apreendido de modo natural. Ambos eus e todos os homens são “[...] temas das ciências 

positivas ou objetivas no sentido corrente: da biologia, antropologia e, como incluída 

nelas, também da psicologia” 
49

 (Ibid., p.68). Esses são os eus que podemos constatar de 

fato ou inerentes ao evento da experiência puramente psicológica, da subjetividade 

psicológica. A confusão do ego transcendental ao eu empírico é, certamente, um 

contrassenso: como poderíamos resolver os problemas transcendentais do mundo 

objetivo partindo, para tanto, de uma subjetividade que, enquanto mundana (“de fato”), 

faria ela mesma parte dos problemas a serem resolvidos? Eis que é esse o círculo 

vicioso que condena o psicologismo: “o psicologismo é a identificação sumária do 

subjetivo ao psíquico, a confusão apressada da consciência com a alma” (MOURA, 

2006a, p. 45).  

Ora, para Husserl, o eu empírico de minha vida interior, minha alma, não pode ser 

um ponto de partida ou um campo de investigação das questões transcendentais. Eu, 

esse eu empírico, em minha autoconsciência, encontro-me como um ser humano 

conhecendo a si enquanto vive num mundo, que se resume à totalidade do que para mim 

                                                 
49

 [...] temas de las ciencias positivas u objetivas en el sentido corriente: de la biología, la antropología, y 

como incluida en ellas, también de la psicología. (HUSSERL, 1996, p.68)    



80 

 

mesmo é válido como existente, sou porém “cego para a imensa dimensão 

transcendental de problemas. Esta dimensão está num reino escondido de anonimato” 
50

 

(HUSSERL, 1984, p. 205, GRIFO NOSSO). Em outras palavras, eu sou um ego 

transcendental, mas não estou, na atitude natural, consciente disso. Ora, enquanto ego 

transcendental, eu não faço parte do mundo, por isso, já não sou um ser humano, uma 

pessoa, ou mesmo uma alma. Eu sou esse fluxo heraclítico de vividos, onde ainda não 

se constituiu uma alma, nem uma realidade, e os vividos ainda não têm apoio ou 

validade (Cf. MOURA, 2006a, p. 45). Eu, o ego transcendental, sou uma irrealidade.  

É importante notar que o ego transcendental não pode ser real (realiter), pois a 

realidade é um modo da “posicionalidade”, que pode variar entre os modos de ser real, 

realmente provável, realmente duvidoso, nulo, entre outros, e se distingue dos modos da 

“quaseposicionalidade”, isto é, da fantasia (Cf. HUSSERL, 1996, p. 110). Ora, esses são 

modos do próprio ego transcendental. Nesse sentido, a inexistência é tão só uma 

modalidade da simples existência, da certeza da existência (Cf. Ibid., p. 109). 

“Realidade e irrealidade se copertencem essencialmente na forma realidade e 

subjetividade, aquilo que reciprocamente se exclui e, por outro lado, essencialmente se 

exige” (Id. apud MOURA, 2006a, p. 45). 

 

 Quanto ao paralelismo entre a psicologia e a filosofia transcendental, Husserl dirá 

que elas estão “aliadas uma à outra de modo peculiar e inseparável” 
51

 (Id., 1984, p. 

205).  Trata-se de uma “aliança de identidade e diferença [...] entre o eu psicológico (o 

ego humano, mundanizado no mundo espaço-temporal) e o ego transcendental, sua vida 

egóica, e sua realização” 
52

 (Ibid., p. 205). Nas MC, o paralelismo é tratado no §35, 

onde a psicologia aparece como ciência positiva, não como uma disciplina empírica 

(como a ciência experimental de Wundt), mas como uma eidética, uma psicologia 

intencional pura (psicologia fenomenológica). É ela que, então, responde pelo “eu do 

ser humano, concreto, como alma tomada puramente em si e por si, com a polarização 

psíquica, eu enquanto polo de minhas habitualidades, das qualidades de meu caráter” 
53

 

                                                 
50

 I am blind to the immense transcendental dimension of problems. This dimension is in a hidden [realm 

of] anonymity (Id., 1984, p. 205) 
51

  psychology and transcendental philosophy are allied with each other in a peculiar and inseparable way 

(HUSSERL, 1984, p. 205) 
52

 the alliance of difference and identity [...] between the psychological ego (the human ego, that is, made 

worldly in the spatiotemporal world) and the transcendental ego, its ego-life, and its accomplishment. 

(Ibid., p. 205) 
53

 el yo del ser humano, concreto como alma tomada puramente en sí y por sí, con la polarización 

psíquica yo en cuanto polo de mis habitualidades, de las cualidades de mi carácter (Id., 1996, p. 128) 



81 

 

(Id., 1996, p. 128). Ora, a fenomenologia transcendental poderia, sem dúvida, 

desenvolver-se plenamente sem a psicologia. O que, porém, sugerirá a prática de duas 

reduções possíveis na consciência – uma fenomenológica e uma psicológica
54

 – é a 

dupla relatividade do ego, ora enquanto polo idêntico dos objetos, ora enquanto 

substrato do habitus. A redução psicológica, entretanto, não poderá ir além do psíquico 

em realidades animais, uma vez que a psicologia é subserviente à existência real, 

estando inclusive a sua eidética confinada nas possibilidades dos mundos reais (Cf. Id., 

2011, p. 242). 

Todavia, a psicologia interessa à fenomenologia transcendental como uma 

possibilidade de trânsito, de ela conduzir, por meio de sua execução concreta, à própria 

filosofia transcendental: 

 [...] um radical e psicológico desdobramento de minha vida aperceptiva e 

do mundo particular que aparece nela, com respeito ao como das aparências 

particulares (portanto, do “visão-de-mundo” humana) – isto, na transição para a 

atitude transcendental, teria imediatamente que assumir significância 

transcendental tão logo como eu agora, no nível superior, constantemente levo 

em conta a realização de verificação de sentido que é responsável pela 

apercepção objetiva, ou seja, a realização através do que a representação do 

mundo tem o sentido de algo realmente existente, algo humano e psíquico, o 

sentido de ser minha vida psíquica e a de outros seres humanos – a vida na qual 

todos têm suas representações do mundo, encontram-se como existentes, 

representando, agindo de acordo com propósitos no mundo
55

. (Id., 1984, p. 206) 

 

Portanto, a redução não promove a subjetividade psicológica ao papel de 

transcendental. Elas formam um paralelo não pela identificação de uma mesma coisa 

“eu”, então purificada pela epoché, mas antes pelas disciplinas que as têm por tema 

andarem em paralelo, isto é, pela correspondência mesma de suas conquistas e 

realizações. Mas entre ambas se forma, antes de mais, um hiato – é preciso sair de uma 

                                                 
54

 enquanto disciplina eidética, a psicologia pura requererá uma redução eidética própria, da alma no 

eidos alma (Cf. Ibid., p. 128). 
55

 [...] a radical, psychological unfolding of my apperceptive life and of the particular world appearing in 

it, in respect to the how of the particular appearances (thus of the human "world-picture")—this, in the 

transition to the transcendental attitude, would immediately have to take on transcendental significance as 

soon as I now, at the higher level, constantly take into account the meaning-conferring accomplishment 

which is responsible for the objective apperception, i.e., the accomplishment through which the world-

representation has the sense of something really existing, something human and psychic, the sense of 

being my psychic life and that of other human beings—the life in which everyone has his world-

representations, finds himself as existing, representing, acting according to purposes in the world. (Id., 

1984, p. 206) 



82 

 

para entrar na outra. Apesar de pura, a psicologia pertence ao mundo da atitude natural. 

Ela é, portanto, marcada tanto pela ingenuidade da atitude natural quanto pela 

contingência da situação mundana e pelo caráter (habitus) daquele que investiga, do ego 

meditans. Ela forma um caminho alternativo que conduz à subjetividade transcendental, 

partindo da contingência de uma situação a partir da qual o mundo é mundo 

exclusivamente para mim. 

 

3. Intersubjetividade e passividade 

 

Na segunda tese do idealismo, Ricoeur nos diz que, para a fenomenologia, o 

princípio da fundação é da ordem da intuição. E, de fato, a atividade de fundar é levada 

a cabo pela demonstração da verdade dos juízos ou de quaisquer outros tipos de 

antecipações presuntivas, por meio de uma evidência. Ora, dado que o julgar é ele 

mesmo um presumir que tal coisa existe ou é de tal maneira, o julgar não nos 

apresentará a coisa mesma julgada, mas apenas uma significação vazia, uma mera 

presunção da coisa, sua possibilidade mesma. É a evidência que tornará a coisa presente 

propriamente (a coisa mesma) para mim (Cf. Id., 1996, p. 51). A evidência designa “o 

modo preeminente de consciência da aparição autêntica, do representar a si mesma, do 

dar-se a si mesma uma coisa, um fato objetivo, um valor, etc., no modo terminal do 

‘aqui está’, dado ‘direta’, ‘intuitiva’, ‘originalmente’” 
56

 (Ibid., p. 108). 

Mas não significa isso que toda questão radical seja resolvida somente no nível da 

intuição, uma vez que a própria intuição e seu valor de demonstração e fundação são 

temas importantes da fenomenologia transcendental. A questão da fundação na 

fenomenologia é introduzida por Husserl na III Investigação Lógica, no §14, ligada à 

teoria do todo e das partes, mais especificamente à distinção entre duas espécies de 

partes que compõem um objeto: partes independentes, “pedaços”, e partes não 

independentes, “momentos”. São elas, respectivamente, partes separáveis e inseparáveis 

segundo uma lei essencial. Ora, “quando, por lei de essência, um a só pode existir, 

como tal a, se estiver numa unidade compreensiva, que o liga a um m, dizemos que o a, 

como tal, necessita ser fundado por um m” 
57

 (Id., 2009, p. 410). Nesse sentido, por 

                                                 
56

 [...] el preeminente modo de conciencia de la aparición auténtica, del representarse a si misma, del 

darse a si misma una cosa, un hecho objetivo, un universal, un valor, etcétera, en el modo terminal del 

<<aquí está>>, dado <<direta>>, <<intuitiva>>, <<originalmente>>. (Id., 1996, p. 108) 
57

 Cuando, por ley de esencia, un a sólo puede existir, como tal a, si se halla en una unidad comprensiva, 

que lo enlaza con un m, decimos que el a, como tal, necesita ser fundado por un m (Id., 2009, p. 410) 



83 

 

estarem essencialmente ligados, a carne e o corpo, por exemplo, fundam-se 

mutuamente. Assim, mais do que uma questão de “visão”, a fundação é uma questão de 

inseparabilidade, de nexo essencial. 

Nosso problema, porém, não está resolvido. Seja ela compreendida em termos de 

intuição, seja em termos de nexo entre vividos, a fundação remeterá, ainda assim, à 

mônada que eu sou, ao nexo essencial de meu mundo primordial: ele é o fundamento 

sobre o qual o mundo objetivo se constitui (Cf. Id., 1996, p. 169). Ora, isso poderá nos 

remeter a um solipsismo epistemológico.  

 

É importante, porém, notar no texto das MC, que a noção de mônada aparece 

apenas no início da quarta meditação, no §33, para preencher uma “grande lacuna” 

remanescente nas meditações até ali empreendidas. No §31, Husserl adverte: 

Mas agora temos que chamar a atenção sobre uma grande lacuna de nossa 

exposição. [...] Até aqui só temos tocado um lado desta autoconstituição, só temos 

dirigido o olhar à corrente do cogito. Mas o ego não se apreende meramente como vida 

que corre, senão como um eu que vive isto e aquilo, que vive neste e naquele cogito 

como sendo o mesmo eu
58

. (Ibid., p. 120) 

A noção de mônada, “do ego tomado em sua plena concreção” 
59

 (Ibid., p. 122), 

surge de uma distinção no interior do ego transcendental então necessária, daquilo que é 

certo e indubitável para mim que é exclusivamente meu, aquilo que está presente para 

mim aqui e agora. Ela atesta que percepção está individuada por seu lugar na 

temporalidade imanente (Cf. MOURA, 2006a, p. 51). Ora, até então, não era imputável 

qualquer tipo de personalidade ou caráter à subjetividade transcendental, ela era 

concebida simplesmente como uma “vida que corre”, era anônima, pré-pessoal. A 

mônada que eu sou, o sentido de pertença, é, pois, um estrado de sentido do próprio ego 

transcendental que apenas a quinta meditação ensinará a abstrair – pela epoché 

abstrativa. 

Por um lado, a mônada é o lugar de toda fundamentação concreta, de toda 

apresentação autêntica. São dela, portanto, todos os nexos de sentido atualmente 

vividos, figuráveis em toda e qualquer evidência concreta. Por outro, os fenômenos são 

dados no fluxo de vividos como “membros de um sistema que congrega a totalidade dos 

                                                 
58

 Pero ahora tenemos que llamar la atención sobre una gran laguna de nuestra exposición. [...] Hasta quí 

sólo hemos tocado un lado de esta autoconstitución, sólo hemos dirigido la mirada a la corriente del 

cogito. Pero el ego no se aprehende meramente como vida que corre, sino como un yo que vive esto y 

aquello, que vive en este y aquel cogito como siendo el mismo yo. (HUSSERL, 1996, p. 120) 
59

 El ego tomado en su plena concreción (Ibid., p. 122) 



84 

 

fenômenos possíveis, que são apenas ‘atualizados’ nesta percepção singular que é a 

minha ou a de outrem” (Ibid., p. 50). Nesse sentido, não há mônada sem monadologia: a 

realidade do estranho a mim, do que não me pertence exclusiva e atualmente, então 

afastada do campo de investigação pela epoché abstrativa, já se revela a mim com o 

sentido de uma outra individuação possível
60

, de outra mônada. Portanto, só será 

possível abstrair a minha mônada partindo de um contexto intersubjetivo, 

monadológico, que a epoché abstrativa não tratará de excluir, mas de revelar.  

Entretanto, tudo isso só fará sentido se considerarmos, desde o princípio, que a 

subjetividade transcendental é um domínio intersubjetivo, universal. O que implicará na 

universalidade não só dos estratos de sentido (como é o caso da mônada), como, 

sobretudo, dos princípios da gênese constituinte – os princípios de constituição de 

sentido. 

 

Husserl divide os princípios da gênese em duas formas fundamentais: nos 

princípios da gênese ativa e da gênese passiva. Na primeira, é um “eu” que figura como 

geneticamente constituinte. As sínteses ativas provêm de atos específicos desse “eu”, 

então polarizados, individuados, sendo já, portanto, de caráter intersubjetivo:  

O característico é que atos egóicos, articulados entre si no âmbito social 

[...], associados entre si por determinada conexão, se unem em múltiplas 

sínteses de atividade específica, e sobre a base de objetos já dados (em modos 

de consciência que os dão antecipadamente) se constituem originariamente 

novos objetos
61

. (HUSSERL, 1996, p. 134) 

Ora, note-se que a própria consciência de universalidade é uma atividade. É nela 

que se constituirá objetivamente o universal (Cf. Ibid., p. 134). Entretanto, a gênese 

universal e a estrutura genética do ego em sua universalidade, são de um grau superior, 

e repousa sobre a conformação temporal que é a própria síntese de identidade, uma 

síntese passiva, pré-pessoal (Cf. Ibid., p. 133). Às estruturas de atividade, é pressuposta, 

por necessidade, como solo (ou subsolo) fundamental, de grau inferior de constituição, 

uma passividade que dê antecipadamente os nexos associativos que figurarão na gênese 

ativa (Cf. Ibid., p. 135). Ou ainda, como assevera Husserl: “passividade é o que é nela 

                                                 
60

 Não se trata necessariamente de um outro homem, pois poderia ser eu mesmo de outrora ou antecipado, 

ou ainda um outro animal. 
61

 Lo característico es que actos yoicos, mancomunados entre sí en el ámbito social [...], associados entre 

sí por determinada conexión, se unem en multiples síntesis de actividade específica, y sobre la base de 

objetos ya dados (en modos de conciencia que los dan anticipativamente) se constituyen originariamente 

nuevos objetos. (HUSSERL, 1996, p. 134) 



85 

 

mesma primeiro, porque toda atividade essencialmente pressupõe uma fundação de 

passividade assim como uma formação objetal que está já pré-constituída nela” 
62

 (Id., 

2001, p. 276). 

A distinção entre as formas fundamentais da síntese, em princípios da gênese 

ativa e passiva, do ponto de vista do método, consiste numa gradação que apresentará 

níveis cada vez mais profundos de análise, pela qual se segue como princípio que os 

graus superiores têm seu fundamento nos graus inferiores. Entretanto, é o “atentar para” 

ativo que serve de ponte da passividade para a atividade, ou melhor, é ele o início do 

mis en scène da atividade (Cf. Ibid., 276). As formas da gênese de grau superior, da 

atividade, têm em conjunto o caráter da irrealidade, por isso não podem ser atribuídos a 

cada ego concreto enquanto tal (Cf. Id., 1996, p. 134). É, pois, assim que Husserl 

concilia o que Ricoeur apresentou como a dupla exigência segundo a qual a constituição 

ora consistirá num “fazer” ora num “ver” da consciência (Cf. RICOEUR, 2009, p. 199). 

 

Como compreender, porém, que dois egos monádicos distintos possam se situar 

num mesmo mundo e conhecer os mesmos objetos? Ora, se cada percepção tem seu 

“sentido” individual – o que nos remete à unidade monádica de cada ego –, este sentido, 

todavia, é algo de irreal. É isso que possibilitará duas percepções (minhas ou de outro 

ego) serem idênticas em sentido e objeto, apesar de sua separação real (reell) (Cf. 

MOURA, 2006a, p. 51). Enquanto concreção plena, o ego monádico nos remete à 

ambiguidade mesma entre o presente e a presença: “o presente é necessariamente o 

presente preenchido”
63

 (HUSSERL, 2001, p. 466). Por ser ele mesmo uma individuação 

temporal imanente, o ego monádico não é ainda uma pessoa, apesar de ser já um ego 

para onde se dirigem as afecções, um ego que sente, uma passividade: “as afecções 

procedem do plano de fundo da passividade para o ego: elas são o que é pressuposto 

[para o ego] para voltar-se em direção a” 
64

 (Ibid., p. 276). Entretanto, é no cerne de 

minha passividade mesma que se formará um sentido pregnante de outro, cuja 

constatação advirá da ligação de meu presente a outra presença, a outro presente: 

Minha passividade se mantém em conexão com a passividade de todos os 

outros: uma e a mesma coisa-mundo é constituída por nós, um e o mesmo 

                                                 
62

 [...] passivity is what is in itself first because all activity essentially presupposes a foundation of 

passivity as well as an objectlike formation that is already pre-constituted in it. (Id., 2001, p. 276) 
63

 [...] the present is necessarily the fulfilled present (HUSSERL, 2001, p. 466) 
64

 [...] the affections proceed to the ego from out of the passivity of the background: they are what are 

presupposed [for the ego] to turn toward. (HUSSERL, 2001, p. 276) 



86 

 

tempo [é constituído] como tempo objetivo de tal modo que através dele, meu 

Agora e o Agora de todo outro – e assim sua vida-presente (com todas as 

imanências) e minha vida-presente – são objetivamente “simultâneas”. [...] Isto 

é, minha vida e a vida de um outro não meramente existem, cada uma para si 

mesmas; em vez disso, uma está “direcionada” para o outra
65

. (Ibid., p. 632) 

Portanto, mesmo na plena concreção da mônada, de meu mundo primordial, o 

sentido de outro está já dado, pré-constituído como “simultaneidade” objetiva. Ora, 

sempre que apreendo algo ele mesmo, a redução fenomenológica me dá um “ele 

mesmo” que pertence à minha consciência pura, às minha cogitationes, ao fluxo de 

vivências atuais, então presentes. O movimento em direção ao outro (que então 

caracterizará a empatia) pode se referir a um Agora, mas este já não será algo dado ele 

mesmo: ele é objetivo enquanto Agora posto, enquanto “ao mesmo tempo em que” (Cf. 

Id., 2006c, p. 144).  É pela identidade mesma entre o meu Agora e o do outro ego 

constitui uma comunidade temporal e fundará, na individuação monádica do meu ego, a 

objetividade do Agora.  

  

                                                 
65

 My passivity stands in connection with the passivity of all others: One and the same thing-world is 

constituted for us, one and the same time [is constituted] as objective time such that through this, my Now 

and the Now of every other—and thus his life-present (with all immanences) and my life-present—are 

objectively "simultaneous." [...]That is, my life and the life of another do not merely exist, each for 

themselves; rather, one is "directed" toward the other. (Ibid., p. 632) 



87 

 

CAPÍTULO 6: INTERSUBJETIVIDADE E MUNDO 

 

De fundo às críticas de Ricoeur, jaz uma reivindicação: o tema do outro, como 

tratado por Husserl, não “cria a alteridade”, por lhe conferir uma significação estéril, a 

“admissão de que o outro não está condenado a permanecer um estranho”, de que ele é 

meu semelhante, de que entre mim e ele repousa apenas uma relação de espelhamento. 

Segundo o filósofo francês, o outro de Husserl, que é como eu, preenche o afastamento, 

a distância mesma que caracterizaria o sentido autêntico de alteridade (Cf. RICOEUR, 

1991, p. 390). 

Além disso, a experiência do outro ego, tratada por Husserl, nos termos de uma 

transgressão da esfera do próprio, só teria valor nos limites de uma transgressão de 

sentido, de uma presunção indemonstrável. E para atender à prerrogativa de justificar a 

universalidade do campo transcendental, ele passaria a tratá-la nos termos da 

semelhança de sistemas de constituição, de uma transferência de sentido de meu ego 

para um outro corpo que não é o meu. Nesse sentido, a transferência de sentido não 

produziria o sentido de alter do alter ego, além de acarretar na transgressão do 

programa da própria fenomenologia: “transgredindo a experiência da carne própria” 

(Ibid., p. 390).  

Entretanto, não nos parece de todo certo tratar o tema da intersubjetividade em 

Husserl como Ricoeur o trata, isto é, a partir de uma perspectiva ontológica da 

alteridade. O outro não é uma tese a ser demonstrada, nem um “pedaço” do mundo que, 

ao mesmo tempo em que fora, esteja presente em e para mim. Trata-se de um sentido a 

descrever, do sentido de uma experiência que é sempre “minha”, seja quem for que, aí, 

para si mesmo diga “eu” (Cf. ALVES, 2008, p. 336), e que, no entanto, refere-se a uma 

outra experiência (estranha ou estrangeira) e nos permite compreender a diferença entre 

“presente para mim” e presente para o/no mundo.  

As questões típicas da Fenomenologia não são, pois, questões sobre a existência ou não-

existência dos objetos de que podemos ter experiência, mas sobre o sentido da 

experiência desses objetos. Esta conversão temática é o próprio exercício da redução 

fenomenológica. (ALVES, 2008, p. 336) 

Husserl não nos parece buscar a solução do enigma que constitui o sentido 

ontológico de alter da experiência do outro, nem preencher a “distância” que lhe define 

a “estran[h/geir]eza”. Estas não são prerrogativas da fenomenologia husserliana. Note-

se que a impossibilidade do volver a presentificação da experiência do outro em 



88 

 

apresentação verificadora, em preenchimento intuitivo, será o próprio penhor dessa 

distância inultrapassável entre ego e alter ego (Cf. Ibid., p. 350). O outro, pois, ego não 

é uma projeção especular de meu próprio ego, uma multiplicação de mim mesmo ou um 

espelhamento de minha mônada. Não se trata de uma “visão”, mas, antes, de um limite 

de compreensão: é o outro que, em sua alteridade enigmática, só é “visível” por 

analogia (Cf. Ibid., p. 348). A analogia não é propriamente o sentido do outro, mas, 

antes, o modo como damos sentido àquilo que se nos presentifica como um outro sujeito 

e que, para nós, resultará sempre indeterminável. 

Caberia à fenomenologia, à análise intencional, descrever a estrutura noético-

noemática desse “outro sujeito”. Entretanto, não é ele simplesmente um objeto a ser 

descrito, uma estrutura horizontal de potencialidades atualizáveis, um eidos. Não nos 

seria permitido, pois, pressupor que a identidade de um sujeito é análoga à identidade de 

um objeto. Husserl nos fala em eidos ego ao se referir à estrutura de variação de nós 

mesmos, de nossa própria vida egológica, único meio a partir da qual podemos 

compreender a vida do outro – como uma possibilidade de nossa própria. O sentido de 

outro, na fenomenologia, remete-nos diretamente ao tema do ego próprio, como um 

“ingrediente” na constituição da experiência de mim mesmo enquanto ego empírico, da 

constituição de sentido de homem. 

 

1. Em Problemas Básicos da Fenomenologia 

 

As críticas de Ricoeur parecem partir do pressuposto de que os temas da 

intersubjetividade e da empatia foram introduzidos com as MC. Entretanto, até a década 

de 60, as obras anteriores às MC e a LFLT que tratavam dos temas, por ainda não terem 

sido decodificadas ou mesmo divulgadas, teria levado a considerar que eles fariam parte 

de discussões e desenvolvimentos tardios de sua obra, que visariam à resolução de 

problemas decorrentes da conversão do método fenomenológico em filosofia 

transcendental (tendo como referencial as Ideias I, de 1913). Entretanto, sabemos já, por 

meio das publicações então disponíveis que tais temas tiveram um papel essencial no 

desenvolvimento da fenomenologia após as IL. Mais ainda, que sua introdução é 

contemporânea, ou mesmo faz parte, dessa conversão do método em idealismo: isso 

parece ser atestado pelas lições proferidas por Husserl no semestre de inverno de 

1910/1911, em Göttingen, conhecidas como Grundprobleme der Phänomenologie der 

Intersubjektivität (Problemas básicos da fenomenologia), ou Zur Phänomenologie der 



89 

 

Intersubjektivität I (pelo menos, sua primeira parte). Nestas lições, Husserl introduz 

noções como empatia (Einfühlung), corpo (Körper), carne (Leib), outro, etc., 

apresentando a grande relevância da noção de intersubjetividade para a então recente 

formulação de seu idealismo. 

Acreditamos que a interpretação de Ricoeur guarde certa afinidade com a 

concepção da filosofia fenomenológica presente em Ideias I (na “fase” de Ideias I), 

ainda muito próxima do pensamento cartesiano, sendo suas críticas (talvez) mais 

próximas a Problemas
66

 do que às MC. De qualquer modo, pelo desvio, esperamos 

oferecer uma introdução alternativa (histórica) à questão da intersubjetividade na 

fenomenologia. 

 

É a intersubjetividade transcendental que antecede e sustenta a objetividade do 

mundo, daí Husserl tê-la afirmado como “primeiro ser em si” (Cf. HUSSERL, 2010, p. 

39). Mas, na ordem da fundação, o “primeiro” não poderia ser o outro homem ainda, 

posto que se trate de um estrato de sentido superior. Mais ainda, parece-nos que ao 

considerarmos a presentificação do outro, já pressupomos um sentido de “presente” que 

não pode ser dado ele mesmo, mas que se liga ao sentido daquilo que é atualmente 

presente, que mantém com este um nexo essencial.  

O Agora objetivo, a “simultaneidade” em minha consciência se refere a uma 

forma de unidade definida. E, segundo a ordem da fundação, a unidade viria primeiro. 

Portanto, pelo encompassamento da simultaneidade, dois diversos fluxos de vivências 

seriam fenomenologicamente coordenados um ao outro sem, porém, serem dados eles 

mesmos um para o outro, sem se unirem num fluxo unitário de consciência – de tal sorte 

que fôssemos capazes de “ver” os conteúdos de ambos os fluxos e a forma de sua união 

(Cf. Id., 2006c, p. 145). 

Nesse sentido, cada ego se acharia como o centro, o “ponto-zero de um sistema de 

coordenadas”, em relação ao qual pode considerar, arranjar, conhecer, perceber e se 

orientar no mundo. Nesse sentido, de modo quase análogo ao Agora, cada “eu” 

distinguiria o espaço objetivo como um sistema de possíveis “aqui” por ele ocupáveis, 

de lugares relativos que poderiam coincidir com seu centro absoluto. Ora, é essa 

centralidade relativa de cada ego, análoga à centralidade absoluta de nosso próprio, que 

nos permite dar sentido ao “em frente de”, “atrás de”, “à esquerda de” e “à direita de”, 

                                                 
66

 Obra advinda de preleções avançadas mais ou menos contemporâneas à produção e publicação de 

Ideias I, especialmente se tivermos em visa as preleções publicadas sob o título Ideia da fenomenologia. 



90 

 

bem como, em relação ao tempo objetivo, ao “antes de” e “depois de” (Cf. Ibid., p. 6). É 

ela, a centralidade relativa do outro ego, que nos permite pensar o espaço universal e o 

tempo do mundo.  

Mais ainda, o encompassamento da “simultaneidade” não é apenas uma sincronia 

de vivências distintas, mas, sobretudo, um encompassamento de sentidos. Trata-se de 

uma sincronia de fluxos de consciência distintos (com conteúdos distintos) que, no 

entanto, intentam os mesmos objetos, o mesmo mundo. Ora, a compreensão da 

transcendência na imanência, que se refere à unidade de sentido numa multiplicidade de 

conteúdos atuais e potenciais realmente (reell) inerentes a uma mesma consciência, 

passa a abranger também a unidade numa multiplicidade de vivências potenciais de 

outras consciências (ou variações potenciais da vida de meu ego) que compartilham de 

um mesmo objeto intencional. É o encompassamento da “simultaneidade”, finalmente, 

que conserva a transcendência das estruturas de sentido dos objetos e confere ao mundo 

um sentido próprio e comum apreensível pelos diferentes egos – sem o qual não seriam 

possíveis as ciências da natureza. 

Ora, para tanto, porém, seria necessário que o meu mundo circundante (Umwelt) e 

o do outro fossem idênticos – isto é, que fossem o mesmo em sua diferença mútua. 

Note-se, não se trataria de uma equalização, posto que, por princípio, não é uma 

semelhança que funda uma dada síntese de identidade (entre um “mesmo” objeto em 

meu mundo circundante e no do outro), mas, antes, o sentido antecipado desse objeto 

que une os múltiplos perfis de apresentação, tanto para mim quanto para o outro, e, 

assim, harmoniza o meu mundo ao do outro, fazendo de sua percepção atual, uma 

variação potencial da minha própria.  

Em virtude da empatia, os egos empatizados seriam postos enquanto “pontos-

zero” de orientação, como centros absolutos de seus próprios mundos circundantes, a 

partir dos quais o espaço objetivo poderia se expandir infinitamente em lugares 

potencialmente ocupáveis por qualquer ego. Assim, este universo seria o mesmo que 

existe para mim e para os demais egos empatizados. Ora, na redução fenomenológica, 

cada objeto é “[...] também um índice para o eu empatizado, um índice dos contextos 

experienciais e possibilidades de experiências pertencentes a ele, que são empatizados 

nele por mim – e assim é para todo eu” 
67

 (Ibid., p. 86). Em outras palavras, cada pessoa 

                                                 
67

 [...] also an index for the empathized I, an index of the experiential contexts and possibilities of 

experience belonging to it, and which are empathized in it by me — and so it is for every I. (HUSSERL, 

2006c, p. 86) 



91 

 

tem ao redor de si o mesmo mundo e talvez muitos vejam as mesmas coisas, o mesmo 

“segmento do mundo”. Entretanto, as mesmas coisas aparecem para cada um em 

diferentes aparências conforme os diferentes lugares que ocupam e de onde olham. 

Cada uma dessas coisas tem “frente”, “lados”, “costas”, e o que é a frente da coisa para 

mim, para o outro pode ser as costas. A coisa, no entanto, mantém as mesmas 

propriedades, apesar das diferentes visões, dos diferentes perfis.  

Ora, ao considerar a “simultaneidade” enquanto uma unidade intersubjetiva 

encompassadora de sentido, remetemo-nos à constituição de sentido de realidades como 

mundo transcendente e natureza, que não podem ser dadas em aparições fechadas, 

adequadas, e, portanto, não podem ser verificadas realmente. Husserl parece 

interessado, sobretudo, no modo como nós, especialmente em nossos esforços 

científicos, visamos à objetividade – pelo menos, tendo em vista a possibilidade mesma 

de compreensão total da natureza, que não se limita a qualquer ponto de vista unitário 

(Cf. CARR, 1987, p. 36). Em Ideias I, no §143, Husserl aponta que, para realidades 

como o mundo e a natureza, apesar da inadequação e unilateralidade que lhes são 

inerentes, o dado perfeito (adequado) deve estar prescrito como ideia “em sentido 

kantiano”. O continuum infinito de aparições parciais dessas realidades (dimensões, 

nuances, lados, etc.) deve ser “inteiramente regido por uma firme legalidade eidética”, 

isto é, absolutamente prescrito por determinações a priori (Cf. HUSSERL, 2006b, p. 

317). Eis o papel dado, segundo Carr, por Husserl à intersubjetividade no idealismo 

husserliano desta “fase” ou “época”: “[...] a intersecção e concordância de intenções 

simultâneas, porém, diferentes do mesmo objeto de ocupação – na busca de tal 

objetividade” 
68

 (Cf. CARR, 1987, p. 36).  

Nesse sentido, do mesmo modo que é lícito considerar nosso ego como polo de 

identidade (ego-polo), oposto ao polo-objeto (unidade de sentido do objeto), ao X 

determinável (Cf. HUSSERL, 1996, p. 122), seria talvez possível também considerar os 

egos empatizados como polos secundários de sentido, em relação aos quais tais 

realidades como mundo transcendente e natureza teriam sua verificação potencial. Ora, 

seria pela prerrogativa do outro como um polo de verificação potencial (secundário) que 

a empatia nos presentificaria corpos com carne – que ela instituiria para o outro corpo 

uma dimensão sensível (sentiente), constitutiva – e prescreveria o estado normal desses 

corpos. 

                                                 
68

 [...] the intersection and agreement of simultaneous but different intendings of the same object of affairs 

– in the pursuit of such objectivity (Cf. CARR, 1987, p. 36) 



92 

 

Quando uma carne troca seu lugar espacial objetivo com outra, as aparições que 

os eus relevantes têm de suas coisas experimentadas mudam continuamente. E isso é 

feito de tal modo que, num caso ideal, subsequente às carnes trocando seus lugares, suas 

respectivas aparições teriam sido trocadas ao redor também. Prevalece aqui uma certa 

possibilidade ideal sob a rubrica de uma normalidade (meramente ideal). Isto significa 

que se dois indivíduos normais trocam de lugar ou imaginam seus lugares trocados, e se 

suas carnes estão num estado normal ideal, então cada indivíduo encontrará as mesmas 

aparições em sua consciência, que eram antes realizadas na consciência do outro.
69

 (Id., 

2006c, p. 7) 

É importante aqui fazer uma observação: a diferença entre a carne e o corpo não 

advém da diferença entre interno e externo, mas, antes, as noções de interno e externo é 

que extraem seu sentido por analogia a essa diferença. Note-se que tenho acesso a meu 

corpo, que posso percebê-lo e, ao fazê-lo, apreendendo dele um sentido externo, vejo-o 

“de fora”, tal qual os outros empatizados o veriam. O que é dado diante de mim, não é o 

resultado de um raciocínio inferencial, mas de uma vinculação de sentido. Não vejo um 

corpo cuja forma e comportamento me levam a lhe pressupor dedutivamente uma carne, 

um sujeito humano. Ao invés disso, é a apreensão da vida psíquica, da sentiência ali, 

que comanda a apreensão do corpo: “vemos” imediatamente um outro sujeito ali 

adiante, que me vê “de fora” (como eu mesmo posso me ver), na sua unidade (corpo e 

carne), com o seu mundo circundante (Cf. ALVES, 2008, p. 350). Nesse sentido, a 

diferença entre a carne e o corpo, que na empatia é “transferida” para o outro, redunda 

na diferença entre o sentiente e o sensível, o vidente e o visível, etc. Ela não tem sentido 

fora do contexto da redução transcendental, pela qual ganho “acesso” à consciência 

constituinte, onde o corpo e a carne formam um todo inseparável. 

Entretanto, a ligação essencial entre o corpo e a carne parece, em certa medida, 

guardar uma implicação (formal) mútua. Assim, a anomalia dos órgãos dos sentidos do 

corpo (visão, tato, etc.), por princípio, pode implicar num desvio no modo como o 

mundo e a natureza são apresentados
70

. Apenas no estado normal de nossos corpos, a 

                                                 
69

 When a lived body switches its objective spatial spot with another, the appearings that the relevant I’s 

have of their experienced things change continuously. And this is done in such away that, in an ideal case, 

subsequent to the lived bodies switching their places, their respective appearings have been switched 

around too. There prevails here a certain ideal possibility under the rubric of a (merely ideal) normality. 

This means that if two normal individuals change places or imagine their places changed, and if their 

lived bodies are in an ideal normal state, then each individual will find the same appearings in his 

consciousness that were earlier realized in the other’s consciousness. (HUSSERL, 2006c, p. 7) 
70

 Em Problemas, Husserl não se alonga nessa questão. Parece-nos que era mais importante para ele 

conceber na intersubjetividade monadológica uma espécie de sistema ortoestético.  Em Ideias II, ele 



93 

 

visão que o outro tem do objeto, de lá do lugar de onde ele olha, será a minha própria se 

eu o estiver olhando de lá, de sua posição. Portanto, não se trata apenas de uma 

identidade espacial, mas de uma prescrição eidética entre nossos corpos (Körper), de 

uma coordenação ortoestética. É preciso que os meus olhos e os do outro sejam 

idênticos e, sobretudo, normais (Cf. HUSSERL, 2006c, p. 7).  

A “simultaneidade” (o Agora objetivo), pela empatia, encompassa a minha carne à 

do outro, indicando que elas pertencem ao mesmo tempo, e esse “fato” deve ser 

registrado na própria consciência – neste caso em minha própria, pela simultaneidade de 

nossos corpos em meu mundo circundante. E isso nos leva ao seguinte questionamento: 

se o tempo posto pela empatia é o Agora que é empiricamente posto como o mesmo 

ponto do tempo objetivo, como o Agora da consciência do outro, não deve ser ele 

mesmo, antes, posto por minha própria consciência? Ele mesmo, como eu, em sua 

consciência deve pôr empiricamente a simultaneidade de nossas carnes. Ora, é preciso 

que a empatia e o ato empatizado pertençam ao mesmo Agora objetivo. No entanto, o 

Agora objetivo só pode ser posto pela empatia. E à minha consciência não pertence a 

consciência do outro, e vice-versa; não há via possível de continuidade de mim para o 

outro, entre nossas carnes, que verifique tal sincronia de nossos Agoras. Para dar conta 

desse problema, Husserl estabelece a distinção entre empatia fenomenológica e empatia 

empírica: 

Pode-se também dizer: empatia fenomenológica é uma experiência 

fenomenológica de um eu fenomenológico que nele [mesmo] fundamentalmente 

experiencia outro tal eu como ele mesmo é. Isto não é tautologia, como quando 

expressamos uma sentença similar em referência à empatia empírica, isto é, que nela 

alguém alcança a experiência do outro nos termos da vida interior daquela pessoa. Por 

esta ser basicamente a definição de empatia empírica.
71

 (Ibid., p. 86, NOTA DE 

RODAPÉ) 

Antes mesmo nos lançarmos numa distinção entre empatia empírica e 

fenomenológica, tendo em vista a concepção de empatia de Lipps, caberia perguntar se 

há sentido em se conceber o mundo natural (empírico), por essência objetivo, 

prescindindo da noção pura e simples de empatia – uma vez que é por ela que 

                                                                                                                                               
tratará da mesma questão, dessa vez tomando como exemplo da o comprometimento da visão das cores 

pela ingestão de Santonin (Cf. Id., 2000, p. 68). 
71

 One can also say: Phenomenological empathy is a phenomenological experience of a 

phenomenological I that in it fundamentally experiences another such I as it is itself. This is no tautology, 

as when we express a similar sentence in reference to empirical empathy, i.e., that in it someone attains 

experience of another in terms of that person’s inner life. For basically that is the definition of empirical 

empathy. (Id., 2006c, p. 86, NOTA DE RODAPÉ) 



94 

 

constituímos o sentido de objetividade do mundo. Tal distinção não parece resolver o 

problema em questão, pois o “eu” fenomenologicamente empatizado (reduzido a seu 

eidos) ainda deverá formar comigo uma unidade de sentido, interpondo, entre mim e o 

outro (entre nossas diferenças) – sob a égide da normalidade (do estado normal de 

nossos corpos) – um eidos, eidos ego. E o outro, que até então figurava como uma 

espécie de “ponto cego” da verificação do mundo objetivo e da natureza, passa a figurar 

como uma mera variação eidética de mim mesmo. Portanto, a identidade de nossos 

Agoras passa a depender do eidos ego, não sendo mais que uma variação eidética de 

meu próprio Agora. Diante disso, que papel resta para a própria noção de empatia?  

Husserl, quase vinte anos depois, revisitará estas questões, não mais sob a rubrica 

da distinção entre empatia fenomenológica e empatia empírica, mas a partir do 

paralelismo da fenomenologia transcendental com a psicologia pura. E um novo termo 

será introduzido nessa equação, ainda ausente em Problemas: a noção de estranho, que 

dará um novo sentido (ou um duplo sentido) à noção de outro, retirando-o de seu papel 

acessório no “sistema” (idealismo), para lhe dar um lugar de destaque.  

 

2. A noção de estranho 

 

A introdução da noção de estranho parece resgatar a irredutibilidade do outro, 

enquanto um outro, um não eu, e adicionar ao idealismo uma dimensão de 

inacessibilidade absoluta e contingência, antes reservada apenas à sensibilidade. Ela 

adiciona uma outra sensibilidade que não a minha. Por ela, entendemos que o mundo é 

já dado a mim como excedente à minha consciência possível e atual. Se tenho deste um 

sentido total é apenas porque ele se refere, em parte, a outra consciência (outras 

consciências). O estranho é “intrinsecamente o primeiro outro (primeiro não eu)” 

porque é por ele – enquanto esse locus estranho de dadidade (givenness, Gegebenheit) – 

ter sentido para mim que qualquer coisa pode ser objetiva (Cf. CARR, 1987, p. 58). 

A noção de estranho reforça a suposição de que o mundo poderia ter outro 

sentido, que eu poderia estar enganado, alucinando ou sonhando (numa deriva onírica). 

Ora, ao adicionar uma outra sensibilidade, para mim sempre inacessível, a noção de 

estranho desloca a possibilidade de preenchimento e verificação para a consciência do 

outro, capaz de infirmar as realizações de sentido de minha própria consciência. O outro 

não é somente aquele que vê o lado, para mim velado, de um objeto. Assim como o tato 

pode revelar uma ilusão de ótica, o outro sujeito pode revelar que não há objeto algum 



95 

 

diante de mim para ser visto (onde eu pensei ter visto um). O testemunho do estranho, 

ao introduzir a possibilidade do erro e da substituição na esfera intersubjetiva, lança a 

constituição do sentido de realidade para uma dimensão social. 

O outro é aquele que, seja pela estranheza, seja pela familiaridade, de “fora”, pode 

me determinar. Enquanto homem, imerso na atitude natural, estou “no” mundo e me 

percebo determinado de diversos modos “desde fora” por tudo o que me circunda. Neste 

caso, “desde fora” significa “desde uma exterioridade espaço-temporal”, natural. Assim 

como “determinação”, aqui, significa “determinação natural”, causal. Mas este não é o 

único sentido de exterioridade em questão para Husserl.  

Em sentido transcendental, é patente que só pode estar condicionado por algo 

“exterior”, por algo que ultrapasse minha pertença limitada, na medida em que essa 

transcendência tenha o sentido de “outro sujeito” que, de modo inteiramente 

compreensível, adquira e comprove em mim sua validez de outro ego transcendental. 

Assim se esclarece a possibilidade e o sentido, não só de uma pluralidade de sujeitos 

absolutos coexistentes (“mônadas”), senão também de sujeitos que atuam 

transcendentalmente uns sobre [os] outros e que constituem em atos comunitários 

formações comuns, suas obras
72

. (HUSSERL, 1962, p. 285, GRIFO DO AUTOR) 

A exterioridade transcendental, aqui, não é a aquela a que Kant se refere no quarto 

paralogismo da Dialética Transcendental, da Crítica da Razão Pura (Cf. KANT, 2001, 

p. 352). No caso da fenomenologia, é sem sentido pressupor qualquer estrutura ou coisa 

fora de mim. A “determinação” também não tem o sentido de causa. Note-se, o “outro 

sujeito” recebe sua validez de mim e, no entanto, ele é, ainda assim, “exterior” a mim. 

E, se ele é um ego transcendental como eu, é dele que eu mesmo, enquanto um “outro 

sujeito”, recebo minha validez.  

É numa autorreflexão que começo a redução transcendental, a apreensão absoluta 

de mim mesmo, refletindo com pureza sobre o que encontro “em” mim mesmo, e que 

distingo entre o que me é próprio (inseparável de mim mesmo) e o que está constituído 

em mim “sobre essa base da motivação como algo estranho de níveis distintos: [...] 

como algo real e também ideal, como natureza, animalidade, comunidade humana, povo 

                                                 
72

 En sentido trascendental, es patente que suelo puedo estar condicionado por algo “exterior”, por algo 

que rebase mi pertenencia limitada, en la medida en que esa trascendencia tenga el sentido de “otro 

sujeto” que, de modo enteramente comprensible, adquiera y compruebe en mí su validez de otro ego 

trascendental. Así se esclarece la posibilidad y el sentido, no sólo de una pluralidad de sujetos absolutos 

coexistentes (“mónadas”), sino también de sujetos que actúan trascendentalmente unos sobre otros y que 

constituyen en actos comunitarios formaciones comunes, sus obras. (HUSSERL, 1962, p. 285, GRIFO 

DO AUTOR) 



96 

 

e Estado, [...]” 
73

 (HUSSERL, 1962, p. 284). O estranho, a consciência estranha, não 

está culturalmente condicionada e não é relativa ou dependente de qualquer contexto, 

social, cultural ou histórico (Cf. ALVES, 2011, p. 171). Em suma, o sentido (ou, o que 

seria, talvez, mais próprio: a motivação) de estranho parece, assim, abranger quase a 

totalidade da problemática fenomenológica, podendo ser “constituído também como 

fenomenologia por um trabalho específico do pensamento” 
74

 (HUSSERL, 1962, p. 

284).  

 

Entretanto, dirá Carr, com a noção de estranho, ao lidar com sujeitos, com outras 

consciências doadoras de sentido, com outros egos transcendentais, “nós não podemos 

legitimamente falar de objetos, de fato ou mesmo do mundo sem, ao mesmo tempo, 

perguntar, com efeito: objetos de quem, fatos de quem, mundo de quem?” 
75

 (CARR, 

1987, p. 36). Mesmo o mundo “objetivo” da ciência é remetido à comunidade científica, 

tendo em vista a sua constituição. Mais: com a noção de estranho, a objetividade passa a 

corresponder (também) à abertura para novas determinações de sentido, advindas do 

outro; os objetos de “nossa referência”, então, “subdeterminam” nossa própria 

“referência” a eles, posto que devam ser sempre intentados de tal modo que permitam 

possíveis novas determinações (Cf. Ibid., p. 36). 

 Entretanto, pode-se objetar que a introdução da noção de estranho teria uma 

implicação relativista para a fenomenologia. Nas MC, Husserl nos apresenta o ego 

transcendental, enquanto unidade temporal, como polo de identidade e substrato do 

habitus, das habitualidades. E Carr entende por isso a maneira pela qual uma 

experiência contínua e duradoura se destaca de um fundo de crenças (de um plano de 

fundo temporal) e convicções sobre o qual recai e do qual recebe, assim, uma inclinação 

de sentido. Portanto, se assumirmos que cada sujeito, enquanto substrato de um habitus 

próprio, tem um diferente passado experiencial, tendo fixado, por isso, diferentes 

“decisões” (de doação de sentido), e, mesmo na pertença a uma determinada 

comunidade cultural, que os temas de interesse do sujeito desta comunidade são 

diferentes daqueles dos membros de outra comunidade, “[...] nós podemos dizer que ele 

confronta o mundo de sua experiência em um modo que é único para ele ou para os 

                                                 
73

 [...] esa base de motivación, como algo “ajeno” de distintos niveles: [...] como algo real y también 

como algo ideal, como naturaleza, animalidad, comunidad humana, pueblo y Estado. (Ibid., p. 284) 
74

 [...] constituido también como fenomenología por un trabajo específico de pensamiento. (Ibid., p. 284) 
75

 we cannot legitimately speak of objects, fact or even the world without at the same time asking, in 

effect:  whose objects, whose facts, whose world? (CARR, 1987, p. 36) 



97 

 

membros de sua comunidade” 
76

 (Ibid., p. 39). Finalmente, resultaria disso: por um lado, 

se o “dado” é visto como aquilo que é “tido como certo” sobre o mundo por um sujeito 

ou comunidade em particular, tal “certeza” (ou “verdade”) estará em função do contexto 

temporal de sua experiência, de tal modo que o contexto condicionante variará, 

dependendo de quem experiencia. Por outro lado, que um objeto seja “intentado como” 

ou interpretado de um modo em particular em detrimento de outros modos possíveis de 

interpretá-lo ou “intentá-lo como”, pode derivar de um contexto temporalmente variável 

(Cf. Ibid., p. 39). 

 

Ora, Carr interpreta as implicações da intersubjetividade na fenomenologia 

segundo uma espécie de holismo interno, tendência comum entre alguns dos filósofos 

da tradição analítica americana, como Ronald McIntyre, Arthur D. Smith, David W. 

Smith, Dan Zahavi, entre outros, que, desde a década de 80, têm resgatado o 

pensamento de Husserl e o reinscrito no debate filosófico. Essa tendência exegética 

sustenta, no entanto, como pressuposto fundamental e mote principal de leitura, a 

proximidade entre a fenomenologia e as filosofias de Frege e Brentano. Daí, 

interpretarem a intencionalidade, ora nos termos da relação sentido e referência, ora nos 

da dualidade brentaniana (psíquico e físico). 

Mesmo que deixemos de lado a tendência que alimenta essa leitura relativista, não 

nos parece aceitável que a intersubjetividade tenha levado a fenomenologia a um 

relativismo, ou antropologismo – tipo de relativismo a que tal interpretação, nos termos 

de Husserl, mais se aproximaria. Não cabe, aqui, erigir a crítica husserliana ao 

antropologismo, vertendo-a contra a presente interpretação da fenomenologia, mas, 

antes, trazer novos elementos que desfaçam o equívoco de interpretação.  

 

3. Empatia e apercepção 

 

Para fins de esclarecimento, caberá empreender um pequeno desvio temático. O 

termo Einfühlung não fora criado por Husserl. Não se tratava de um conceito novo, pelo 

menos tendo como referência o inverno de 1910-1911, período das lições sobre a 

intersubjetividade, presentes em Problemas. O conceito já era objeto de debate entre os 

pensadores ligados ao movimento fenomenológico influenciado por Franz Brentano. 

                                                 
76

 [...] we can say that he confronts the world of his experience in a way that is unique to him or to the 

members of his community (Ibid., p. 39) 



98 

 

Husserl, nas lições, erige-o já como uma crítica ao modo como o conceito é tratado por 

Theodor Lipps, então professor de psicologia em Munique e fundador, com Johannes 

Daubert e Alexander Pfänder (seus ex-alunos), do círculo de fenomenologia de 

Munique. 

Hoje, Lipps é mais conhecido pela influência que exercera sobre o pensamento de 

Freud. Apesar de não ter sido ele mesmo também o criador do termo (que já teria sido 

mencionado, em 1873, por Robert Vischer, em sua tese doutoral, para significar uma 

espécie de simpatia estética), deve-se a ele a primeira teoria científica da Einfühlung e 

sua introdução no vocabulário fenomenológico. É em relação a essa teoria que Husserl 

introduz o conceito de Einfühlung, para significar o modo como experienciamos o “aí 

para mim” do outro: “embora não aceite tudo o que ele diz sobre empatia, eu acredito 

que Lipps estava até então no caminho certo, ao lutar vigorosamente contra a usual e, de 

fato, lamentável psicologia da empatia” 
77

 (HUSSERL, 2006c, p. 84).  

Para Lipps, nosso conhecimento da consciência de outros seria principalmente 

fundada na empatia e, pois, em sentimentos (em vez de operações puramente 

intelectuais). A empatia se operaria quando alguém pusesse a si no lugar de outro 

alguém, ou, até certa medida, imitasse-o. Nesse sentido, a empatia seria uma espécie de 

imitação interior. Mais ainda: ela seria a consciência de uma figura, ou melhor, uma 

“consciência analogizante” que, por virtude própria, imitaria ou se tornaria tal qual uma 

outra consciência, então similar e simultânea a ela. E por se tratar de uma consciência 

figurativa empírica, restaria ao “aparecer de um objeto”, à “figura-objeto” (ou à forma 

interiormente imitada), ser o portador da relação analogizante com o “sujeito da figura”. 

Logo, uma consciência autoevidente (presente para si) teria que servir como figura-

objeto para outra consciência. Assim, por exemplo, a própria experiência de raiva de 

alguém teria que servir de análogo (de figura) para a outra consciência (Cf. Ibid., p. 84). 

Do ponto de vista da fenomenologia husserliana, esta concepção é “sem sentido”. 

Não obstante as implicações e os pressupostos problemáticos da forma como Lipps 

concebe a empatia (intimamente ligada a pressupostos psicologistas), é a partir dela (ou 

melhor, de sua crítica a ela) que Husserl elaborará sua própria versão do conceito. Note-

se que, grosso modo, quando sentimos empatia (empatizamos) com a raiva de alguém 

(com alguém raivoso), nós mesmos não nos tornamos raivosos, isto é, não reproduzimos 

                                                 
77

 Although I would not like to accept all that he says about empathy, I believe that Lipps was insofar on 

the right path as he vigorously struggled against the usual, and in fact, pitiful psychology of empathy 

(HUSSERL, 2006c, p. 84) 



99 

 

em nós a raiva sentida pelo outro. Assim como não ficamos raivosos ao imaginar a raiva 

ou mesmo ao recordar um rompante de raiva do passado. Por virtude da empatia 

nenhum objeto é produzido, reproduzido ou duplicado na consciência (raiva para mim 

em oposição à raiva para o outro), por isso ela não é a consciência de uma genuína 

refiguração mais do que uma consciência de “re-recordação” ou de qualquer tipo de 

recordação (Cf. Ibid., p. 84). A empatia não é uma imitação interior, nem propriamente 

uma percepção (seja interior ou exterior). Ela não é real (reell).  

Ela é um tipo de apercepção, ou, mais especificamente, um modo de 

presentificação. E, como dito outrora, o que marca a apercepção é um processo de 

transferência ou apreensão analógica de sentido, trata-se de uma antecipação de sentido. 

As apercepções são experiências intencionais, experiências de ter consciência de algo 

como percebido e que, todavia, não está autodado nestas experiências, pelo menos não 

completamente, mesmo que conscientemente se intente o que está verdadeiramente 

dado nelas (Cf. Id., 2001, p. 624). Nesse sentido, o que é apercebido (presentificado) 

não é propriamente percebido (apresentado), e vice versa.  

A ideia principal que anima a transferência ou apreensão analógica de sentido e 

perpassa a noção de apercepção, é a de que a nossa experiência do mundo e dos outros 

consiste num processo contínuo que progride, não segundo a forma da concordância e 

da progressiva sedimentação do sentido pela confirmação (preenchimento de intenções 

vazias), mas antes pela contradição, que cada novo ato vem, não a confirmar, mas a 

infirmar o anterior, ou pelo menos algum aspecto do sentido já sedimentado, de modo a 

progredir sob a forma permanente da correção e da reestruturação (de novos horizontes 

de sentido). Note-se, a transferência analógica da apercepção não é uma exceção em 

meio a tantos outros modos de doação de sentido. Ela é constitutiva da consciência, faz 

parte de sua dinâmica mesma: 

A teoria da consciência é diretamente uma teoria de apercepções; o fluxo de consciência 

é um fluxo de uma constante gênese; ele não é uma mera série, mas um 

desenvolvimento, um processo de tornar-se de acordo com leis da sucessão necessária, 

na qual apercepções concretas de diferentes tipicalidades (entre elas, todas as 

apercepções que dão origem à apercepção universal de um mundo) crescem de 

apercepções primordiais ou de intenções aperceptivas de um tipo primitivo.
78

 (Ibid., p. 

628) 

                                                 
78

 The theory of consciousness is directly a theory of apperceptions; the stream of consciousness is a 

stream of a constant genesis; it is not a mere series, but a development, a process of becoming according 

to laws of necessary succession in which concrete apperceptions of different typicalities (among them. all 



100 

 

 

Carr, ao falar em “plano de fundo temporal de crenças” – que trata como 

horizontes de sentido adquiridos –, ele parece confundir duas diferentes perspectivas de 

análise fenomenológica: a estática e a genética. Ora, sob a perspectiva da análise 

intencional, da fenomenologia estática, as estruturas horizontais de sentido devem ser 

compreendidas como estruturas sintéticas que dão unidade noético-noemática às 

distintas cogitationes (Cf. Id., 1996, p. 89). Os horizontes, por sua vez, são 

potencialidades pré-determinadas de sentido. Toda vivência tem horizontes mutáveis 

que vinculam implicitamente uma dada vivência a outras potenciais, que são 

coassumidos (como, por exemplo, os lados ainda não visíveis de um cubo ou o lado 

escuro da lua) (Ibid., p. 95). As variações de sentido potencial de um horizonte atendem 

a uma rígida legalidade eidética, pré-determinando as possibilidades de preenchimento 

dessas intenções implícitas, isto é, todas as aparições possíveis, confirmadoras da 

existência de algo. Portanto, não há lugar para infirmações nas potencialidades 

horizontais. Uma infirmação implicará numa substituição do horizonte, num novo 

sentido para o objeto. As estruturas horizontais não são, nesse sentido, relativas à 

comunidade ou ao tempo mundano. Não depende de época ou cultura que um objeto 

intentado (não importa qual) confirme sua existência pela percepção do mesmo segundo 

uma prescrição eidética, mesmo se considerássemos a parcialidade da apresentação do 

objeto e a possibilidade de sua infirmação, pois a análise não se opera no âmbito do 

mundo natural, de objetos individuais. O único referencial possível é o ego 

transcendental (que, por não se tratar do ego empírico, humano, não é propriamente uma 

pessoa em particular que filosofa). 

O que parece ter passado em branco na análise de Carr, é que os temas da 

apercepção e da empatia, como são tratados na análise, não pertencem ao domínio da 

fenomenologia estática, à análise intencional. A análise genética, pois, é a exploração do 

processo pelo qual uma apercepção se edifica a partir de outras apercepções já 

sedimentadas (ou de uma instituição primitiva de sentido). Como uma história 

puramente ideal da consciência, uma história de todas as possíveis apercepções, ou 

ainda como uma escavação ou arqueologia de sentidos, à gênese: 

[...] não concerne trazer à luz uma gênese factual por apercepções factuais ou 

tipos factuais num fluxo de consciência factual, ou mesmo em todos os seres humanos 

                                                                                                                                               
the apperceptions that give rise to the universal apperception of a world) grow out of primordial 

apperceptions or out of apperceptive intentions of a primitive kind.  (Id., 2001, p. 628) 



101 

 

factuais; então ela [a gênese] não é em absoluto similar ao desenvolvimento de espécie 

vegetal ou animal. Em vez disso, toda forma de apercepção é uma forma essencial e tem 

sua gênese de acordo com leis essenciais: concordantemente, incluída numa tal ideia de 

apercepção está que ela deve suportar uma “análise genética”.
79

 (Id., 2001, p. 628) 

 

A empatia é uma apercepção, e isso não significa que ela seja uma sedimentação 

de sentido. Como a apercepção, ela é um ato de transferência de sentido, de uma 

intenção vazia. Porém, diferente dos modos mais comuns de apercepção, não há uma 

percepção direta que lhe sedimente o sentido ao preencher a intenção (posta em 

questão). Sua confirmação é sempre indireta, por isso, parcial e imperfeita (inadequada). 

O outro ego, portanto, nunca é realmente evidente – apesar de fazer sentido para mim 

(por essa espécie de apercepção). Como mônada, que é para si mesma como eu mesmo 

sou para mim e, ao mesmo tempo, em comunidade comigo, o outro está ligado a mim 

enquanto ego concreto. No entanto, nenhuma ligação real (reell) leva de minhas 

vivências para as dele, e vice versa enquanto que ego concreto (Cf. Id., 1996, p. 196).  

Pela empatia, apercebo num corpo uma carne, num movimento, um gesto, e numa 

contração de músculos faciais, uma expressão de alegria, tristeza ou dor. O corpo se 

torna, enquanto carne, um corpo expressivo, que subentende a unidade vida inteira: não 

apenas de uma vida pessoal, mas da vida de um ego. 

Mas a empatia não se restringe à apercepção do outro ego. Minha própria carne, 

esse corpo que domino e com o qual posso explorar o meu mundo circundante, 

acessível pela percepção interna (propriocepção), eu a percebo no mundo como uma 

coisa entre as coisas, objetificada. E, não obstante, ela não se volve “num completo 

objectivar-se e num ver-se ‘por fora’, este corpo que é, no seu fundo, não corpo para a 

consciência, mas consciência de ter corpo” (ALVES, 2011, p. 169). Meu corpo, só o 

percebo como semelhante ao corpo de um outro homem diante de mim pois já o 

reconheço como um corpo com uma carne, como um corpo que pode se expressar. A 

empatia, assim, torna possível, não somente que eu reconheça num corpo um outro 

sujeito, mas em mim mesmo um homem, como um homem entre os homens. É por ela 

que me conheço enquanto um habitante do mundo cujo sentido eu mesmo constituo. 

Nesse sentido, o outro não é uma projeção de mim mesmo. Uma tal projeção só seria 

                                                 
79

 [...] does not concern bringing to light a factual genesis for factual apperceptions or factual types in a 

factual stream of consciousness, or even in all factual human beings; thus it is not at all similar to the 

development of plant or animal species. Rather, every shape of apperception is an essential shape and has 

its genesis in accordance with essential laws: accordingly, included in such an idea of apperception is that 

it must undergo a "genetic analysis." (Id., 2001, p. 628) 



102 

 

possível se, antes, por meio da empatia, eu me reconhecesse como um homem, tal qual 

o outro – se reconhecesse que minha carne é também um corpo no mundo. “A descrição 

husserliana da experiência de um outro sujeito é, desde o início, polarizada por este 

tema da autoconstituição somática do ego  enquanto sujeito humano” (Id., 2008, p. 

347). 

Num manuscrito de trabalho de 1932, intitulado “Fenomenologia da 

comunicação”, Husserl deixa entrever o teor de minha ligação com o outro: 

Que acontece, agora, quando a intropatia
80

 recíproca, decorrendo activamente, é 

produzida? Com isso não é ainda produzida nenhuma união social, nenhuma união 

comunicativa, nenhuma conexão actual entre eu e tu, como essa actualidade que é um 

pressuposto para a unidade habitual do eu e do tu e a do nós, que não é já um simples 

estar em conjunto de homens no mundo [...], mas antes uma comunidade pessoalmente 

ligada, uma união pessoal de diferentes tipos possíveis. O que falta, portanto, é o 

propósito e a vontade de manifestação – falta o acto específico da comunicação (do 

comunicar-se), que, enquanto criador da comunidade, se diz directamente em latim 

communicatio.
81

 (HUSSERL apud ALVES, 2011, p. 182) 

 

4. Mundanização e comunidade 

 

Num artigo sobre a intersubjetividade na fenomenologia, Pedro Alves afirma 

categoricamente que Husserl era convicto de que “a figura canônica da alteridade é a 

humanidade” (ALVES, 2011, p. 171). Isso porque apenas o outro homem figura, mais 

ainda, encarna a humanidade. Nesta consideração, Alves já pressupõe a figura do ego 

empatizada como um outro do outro, como um homem entre os homens. E não se trata 

de reduzir o outro a um exemplar exterior do ego ou mesmo de uma essência 

humanidade ou eidos ego. Em seu apontamento, ele conserva o duplo sentido de um 

outro que é ao mesmo tempo o membro de um nós e um estranho. 

                                                 
80

 “Intropatia” é o termo, em português, escolhido pelos portugueses para traduzir Einfühlung. Por uma 

questão de clareza e tendo em vista que este não é o termo mais usado para as traduções brasileiras, 

mantivemo-nos utilizando “empatia”. 
81

 “Wie nun, wenn wechselseitige aktiv eingehende Einfühlung hergestellt ist? Damit ist noch keine 

soziale Einigung, keine kommunikative, hergestellt, kein aktueller Ich-Du-Konnex, als diejenige 

Aktualität, die Voraussetzung ist für die habituellen Ich-Du und Wir-Einheiten, die nicht ein blosses 

Zusammensein von Menschen in der Welt sind [...] Was noch fehlt, ist Vorhabe und Wille der 

Kundgebung – es fehlt der spezifische Akt der Mitteilung (des Sichmitteilens) der als Gemeinschaft 

schaffender lateinisch geradezu communicatio heißt”. Hua, XV, pp. 472. (HUSSERL apud ALVES, 

2011, p. 182, TRADUÇÃO DE PEDRO ALVES) 

 



103 

 

Mas isso não quer dizer que a empatia, a experiência do “aí para mim” do outro se 

restrinja ao encontro fático, ao corpo a corpo contingente, pelo qual a carne do outro é 

para mim presentificada. É pela empatia que reconheço o traço humano dos objetos 

culturais ao meu redor, em meu mundo circundante. É por meio dela que nos símbolos e 

signos ao meu redor reconheço não apenas sentidos linguísticos, mas, sobretudo, 

vontades, disposições afetivas, formas de vida. Sem ela, não seria possível a uma 

comunidade (a Europa, por exemplo) a autovaloração que sustenta o sentimento de 

decadência e crise de uma época. 

A ideia de comunidade que anima a fenomenologia não é a de um simples 

coletivo dos indivíduos singulares ou, de vida comunitária, a de um somatório de vidas 

singulares e realizações singulares que, de algum modo se engendrem para viabilizar a 

vida de cada indivíduo da coletividade. Isso não significa que uma comunidade real, 

com uma tal configuração, não seja ela mesma uma comunidade no sentido 

fenomenológico. Porém, uma organização populacional pode existir e se manter assim 

por séculos e, ainda assim, não corresponder a apenas uma comunidade.  

Comunidade, para a fenomenologia, é, sobretudo, comunidade intencional: um 

ego está para outro ego, ligado por experiências intencionais comuns, compartilhadas, 

que tornam “[...] transcendentalmente possível o ser de um mundo (de um mundo de 

homens e de coisas)” 
82

 (HUSSERL, 1996, p. 169). Através de todo ser e viver 

singulares, perpassa uma unidade que, apesar de fundada na vida singular, configura-se 

como a unidade de uma vida. É a unidade dessa vida comunitária que dá sentido ao 

“nós”. Sobre o meu mundo circundante perpassa um mundo circundante comunitário, 

fundado em mim e, potencialmente, em cada um de seus membros. É nesse mundo 

circundante comunitário que nós, eu e o outro, instituímos sentidos relevantes à unidade 

de nossa vida comunitária, compartilhando a constituição de sentido de um mesmo 

seguimento do mundo (Cf. Id., 2006a, p. 69). 

Para compor um nós, não é preciso um encontro fático. O reconhecimento mútuo 

num encontro fático é que, de certo modo, requer que se esteja em comunidade 

intencional. Nesse sentido, o que funda ou constitui o sentido de comunidade das 

comunidades reais é precisamente a ideia de comunidade intencional. Mais ainda: é por 

esse sentido de comunidade que compreendemos que uma comunidade cultural possa 

historicamente nos “configurar” – por habitualidades compartilhadas.  

                                                 
82

 [...] trascendentalmente posible el ser de un mundo (de un mundo de hombres y de cosas) (HUSSERL, 

1996, p. 169) 



104 

 

Todo homem, precisamente enquanto homem da comunidade que o configura 

historicamente, começa por compreender seu entorno concreto e, sua cultura, segundo 

um núcleo e com um horizonte velado. Uma compreensão mais profunda, que abra o 

horizonte do passado – que é decisivo para a compreensão do presente mesmo –, o é 

possível por princípio a qualquer que provenha dessa comunidade em certa 

originariedade que só a ele é possível e que está velada a um homem de outra 

comunidade que entre em relação com ela
83

. (Id., 1996, p. 200) 

 

Essas pontuações acerca da noção de comunidade, porém, podem nos levar a 

questionar se não estaríamos interpretando a fenomenologia segundo um relativismo 

muito próximo ao considerado por Carr, já discutido. Afinal, é pelas habitualidades 

compartilhadas que somente os membros de uma comunidade têm acesso ao “horizonte 

do passado” e aos significados (apercepções) originários da comunidade, que 

permaneceriam “velados” ou incompreensíveis para os estranhos a ela. 

 

É preciso ter em mente que às comunidades ideais não corresponde realmente 

nenhuma verdade universal e absoluta, de uma “verdade em si”. E às “verdades reais”, 

sustentadas por vivências judicativas efetivas, só poderá corresponder comunidades 

culturais, historicamente situadas. Nesse caso, a diferença entre os mundos circundantes 

resultará numa diferença entre essas verdades relativas (às comunidades culturais) 

operativas em vivências efetivas, da vida cotidiana, tendo como idealidade normativa, a 

ideia reguladora de verdade e a universalidade do mundo objetivo: 

O mercador tem sua verdade mercantil: não é, em relação à sua situação, uma boa 

verdade, a melhor que possa lhe servir? Acaso não é uma verdade aparente porque o 

cientista, julgando com outra relatividade distinta, com outros objetivos e ideias, busca 

outras verdades com as que podemos fazer muito mais coisas, ainda que não possamos 

fazer precisamente o que se necessita no mercado? Devemos deixar ao fim de [nos] 

cegar com as ideias e métodos ideais e regulativos das ciências “exatas”, 

particularmente na filosofia e na lógica; como se seu caráter “em si” fosse norma 

                                                 
83

 Todo hombre, precisamente en tanto que hombre de la comunidad que lo configura históricamente, 

comienza por comprender su entorno concreto, su cultura,  según un núcleo y con un horizonte velado. 

Una comprensión más profunda, que abra el horizonte del pasado – que es decisivo para la comprensión 

del presente mismo -, le es posible por principio a cualquiera que provenga de esa comunidad en certa 

originariedad que sólo a él le es posible y que está vedada a un hombre de otra comunidad que entre en 

relación con aquélla. (Id., 1996, p. 200) 



105 

 

efetivamente absoluta tanto no que diz respeito ao ser objetivo como à verdade.
84

 (Id., 

1962, p. 287) 

Isso não significa que a “verdade” das ciências matemáticas sejam restritas à 

comunidade matemática real. Mas que ser partícipe da comunidade é uma condição de 

inteligibilidade das proposições nela (ou por ela) formuladas. Nesse sentido, em 

Problemas, Husserl lança um insight fundamental, que mais de vinte anos depois, será 

um dos pressupostos motrizes de Crises: “[...] os conteúdos teoréticos de uma ciência, 

entendidos como o conteúdo total de proposições válidas de uma ciência, assim como a 

natureza são todos intersubjetivos” 
85

 (Id., 2006c, p. 79, GRIFO NOSSO). 

As “verdades” matemáticas, isto é, os objetos matemáticos e sua condição de 

verificabilidade, pertencem exclusivamente à comunidade matemática. Integrar-se na 

comunidade significará intentar poder (constituir) seus objetos, compreendê-los como 

os matemáticos os compreendem. No caso das ciências da natureza, porém, por terem 

enquanto objeto de estudo a própria natureza, o escopo de verdade (por assim dizer) de 

suas proposições abrange as experiências intencionais constituidoras do sentido de 

natureza e de seus objetos (objetos naturais, mundo natural), o domínio da 

corporalidade viva (carnalidade) do homem psicofísico. Note-se, para Husserl (nesta 

“fase” de seu pensamento, pelo menos), a natureza mesma é uma comunidade: “[...] [a] 

natureza mesma [...] se faz então tal, que compreende em si, também, em multiplicidade 

aberta, a um número não conhecido de homens [...] que se dividem pelo espaço infinito 

como sujeitos de uma possível comunidade mútua” 
86

 (Id., 1996, p. 198). 

Ora, à pertença a uma dada comunidade ideal corresponde uma certa orientação 

(ou atitude), compreendida em relação à comunidade como uma de suas realizações. 

Assim, pois, à pertença à comunidade natural (natureza como comunidade ideal) 

corresponde a orientação ou atitude natural. E é pelo pressuposto de um mundo “em si” 

                                                 
84

 El mercader tiene su verdad mercantil; ?no es, en relación a su situación, una buena verdad, la mejor 

que pueda servirle? Acaso no es una verdad aparente porque el científico, juzgando con otra relatividad 

distinta, con otros objetivos e ideas, busca otras verdades con las que podemos hacer muchas más cosas, 

aunque no podamos hacer precisamente lo que se necesita en el mercado? Debemos dejar al fin de 

cegarnos con las ideas y métodos ideales y regulativos de las ciencias “exatas”, particularmente en la 

filosofía y en la lógica; como si su carácter “en sí” fuera norma efectivamente absoluta tanto en lo que 

respecta al ser objetivo como a la verdad. (Id., 1962, p. 287) 
85

 [...] the theoretical contents of a science, understood as the total content of valid propositions of a 

science, as well as nature are intersubjective wholes (Id., 2006c, p. 79, GRIFO NOSSO). 
86

 La naturaleza misma [...] se hace entonces tal, que comprende en sí, también en multiplicidad abierta, a 

un número no conocido de hombres [...] que se reparten por el espacio infinito como sujetos de una 

posible comunidad mutua (Id., 1996, p. 198) 



106 

 

ser próprio da atitude natural, que as verdades das ciências naturais têm esse caráter “em 

si”. 

É certo que ainda entra na esfera da universalidade incondicionada (enquanto 

correlato da forma essencial da constituição do mundo) o fato de que todos, e a priori, 

vivem na mesma natureza, e numa natureza que um, ao formar necessariamente sua 

vida [em] comunidade com a de outros, já configurado como mundo cultural, como 

mundo com significações e relevâncias humanas (por primitivo que seja ainda seu 

nível), no fazer individual e mútuo.
87

 (Ibid., p. 199)  

 

Quando Husserl diz que o outro me determina “de fora” (Cf. Id., 1962, p. 285) – 

em sentido transcendental, porém, não kantiano –, não quer dizer que sou dependente 

faticamente dos outros. A “configuração histórica” da comunidade sobre mim é de 

ordem empírica, a ser investigada pela psicologia pura. Ora, é em comunidade, isto é, 

como um homem entre os homens, membro de comunidades diversas com que partilho 

muitas de minhas habitualidades, que me constituo enquanto pessoa, ego humano. 

Conheço-me como homem na medida em que me conheço como um outro do outro e 

que o reconheço como aquele que comigo comunga um mundo. Tudo que sou, 

empiricamente, sou-o pelo reconhecimento de minha pertença a comunidades: coisa 

natural, animal racional, homem, brasileiro, etc. 

Se sou alocado no início (campo transcendental) e no final (teleologia) pelo 

idealismo, é apenas em virtude de um artifício do método que, em contrapartida, lança-

me no cerne de uma tarefa infinita e comunal. Eu mesmo sou, ao mesmo tempo, sujeito 

e objeto de cultura, de uma comunidade. Sou, ao mesmo tempo, objeto e princípio de 

todos os objetos. E, de certo modo (tendo em vista o mundo cultural), o modo como 

conheço a mim mesmo está submetido à vontade e ao trabalho conscientemente 

apontado a fins das comunidades a que pertenço. O meu mundo circundante prático 

abarca todos os mundos circundantes de que tomo consciência: a natureza, o mundo 

humano e animal, minha cultura (Cf. Id., 2006a, p. 60). E pela redução, ganho-me como 

um princípio, antes do mundo, da natureza e da cultura. Todavia, pelos sentidos já 

constituídos, ganho-me também ao constituir o sentido de um mundo que me aloca 

como um de seus objetos, entre os homens, in medias res.  

                                                 
87

 Es cierto que aún entra en la esfera de la universalidad incondicionada (en tanto que correlato de la 

forma esencial de la constitución del mundo) el hecho de que todos, y a priori, viven en la misma 

naturaleza, y en una naturaleza que uno, al formar necesariamente su vida comunidad con la  de otros, ha 

configurado como mundo cultural, como mundo con significaciones y relevancias humanas (por primitivo 

que sea aún su nivel), en el obrar individual y mancomunado. (Ibid., p. 199) 



107 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Diante das considerações feitas até então acerca do registro do outro nas MC, 

coube esboçar, mesmo que apenas parcialmente, um retrato do projeto fenomenológico, 

como intentado por Husserl no final da década de 20 e início da década de 30, 

especialmente tendo em vista o modo como ele passara a tratar noções como a 

experiência do outro, alter ego, o estranho e a comunidade intencional, e, assim, libertar 

o idealismo de então daquele proposto em Ideias I, que servira por tanto tempo de 

cânone de leitura da fenomenologia husserliana e de referencial para as críticas aqui 

expostas. Nossa intenção não foi fixar uma interpretação, mas conjecturar um breve 

momento (parece-nos, interrompido com o desenvolvimento de Crise) do 

desenvolvimento de seu idealismo.  

Em nossa discussão, em torno da questão da intersubjetividade, tomamos como 

referencial crítico as interpretações de Paul Ricoeur, sua rejeição do registro do outro no 

idealismo transcendental husserliano. Apontamos como sua leitura se fixou à leitura da 

fenomenologia como um neocartesianismo e como inscreveu seu registro da 

intersubjetividade numa perspectiva ontológica (estranha à fenomenologia husserliana). 

Mostramos como a “objeção do solipsismo” se inscreve nas MC, não em resposta às 

dificuldades da “egologia solipsista” das quatro primeiras meditações (crítica de 

Ricoeur), mas a uma tendência da própria filosofia transcendental cartesiana. 

Finalmente, esclarecemos alguns dos conceitos que animam a argumentação de Husserl 

no registro do outro na fenomenologia (em seu duplo sentido), revisamos alguns de seus 

pressupostos, na construção de seu idealismo transcendental husserliano, do qual a 

intersubjetividade, tendo em vista as comunidades intencionais, é um pressuposto 

fundamental. 

 

Entretanto, como dito no início deste texto, não foi nossa pretensão apresentar a 

solução oferecida por Husserl para o problema transcendental do solipsismo como uma 

resposta peremptória. Em futuras pesquisas, poderemos nos ater ao debate em torno das 

lacunas deixadas pelo idealismo transcendental, tal como fora concebido na obra MC
88

; 

                                                 
88

 Nosso referencial, aqui, seria o conjunto composto pelas MC, LFLT e Europa. 



108 

 

segundo a qual, como ideia reguladora, ele se comporia parcialmente pelas apercepções 

que alicerçam e constituem a nossa “certeza” do mundo (a tese do mundo) cuja 

evolução se daria, não por confirmações, mas propriamente por infirmações que 

adviriam tanto de nossa aderência primordial ao mundo (pelas evidências negativas) 

quanto por meio dos outros egos (mediadas pelo estranho), que conosco 

compartilhariam de uma cultura e formariam uma comunidade intencional. Ora, a 

cultura então comunalizada, as habitualidades compartilhadas entre os membros dessa 

comunidade, seriam propriamente decisões por eles já tomadas, sentidos já 

sedimentados. Note-se, no entanto, que, aqui, comunicação não é o mesmo que 

comunalização (Gemeinschaftung). A linguagem, que deveria dar um lugar privilegiado 

à contingência própria do commercium humano, será então concebida nos termos da 

relação indicativa entre os sinais e os sentidos (vivenciáveis) por eles indicados, quase 

como se se tratasse de uma rede de sentidos já sedimentados e compartilhados pelos 

membros da comunidade. Por isso, não se vê como o outro ego, comunalizado comigo, 

poderia pela linguagem dar lugar ao novo, às infirmações de sentido que renovariam 

nossa “certeza” do mundo. Para fazer frente à concepção do idealismo transcendental, 

como apresentado pelas MC, seria preciso (talvez) conceber a linguagem, não como o 

lugar do já pensado, como uma rede de sentidos sedimentados e compartilhados pelos 

membros de uma comunidade cultural, mas como o lugar do que ainda não fora 

pensado, como o domínio do a se pensar. O que nos levaria à pergunta: estaríamos, 

nesse caso, ainda falando de idealismo transcendental? 

  



109 

 

REFERÊNCIAS  

 

ADORNO, T. W. Husserl and the problem of idealism. The Journal of Philosophy. New York, 

v. 23, n. 1, jan. 1940. 

__________. W. Sobre la metacritica de la teoria del conocimiento: estudios sobre Husserl y 

las antinomias fenomenológicas. Caracas: Monte Avila Editores C.A., 1970. 

ALVES, P. Empatia e ser-para-outrem: Husserl e Sartre perante o problema da 

intersubjetividade. Estudos e pesquisas em psicologia, Rio de Janeiro, ano 8, n. 2, 2008. 

________. Racionalidade e comunidade na fenomenologia de Edmund Husserl. Disponível em 

< http://www.uned.es/dpto_fim/invfen/invFen4/Pedroalves.pdf>, Acessado em: 18/04/2011. 

CARR, D. Interpreting Husserl. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1987. 

_______. Translator´s introduction. In: HUSSERL, E. The crisis of European sciences and 

transcendental phenomenology. Evanston: Northwestern University Press, 1984. 

DESCARTES, R. Meditações sobre filosofia primeira. Campinas: E. Unicamp, 2004. 

DRUMMOND, J. J. Historical dictionary of Husserl´s philosophy. New York: The Scarecrow 

Press, 2007. 

FINK, E. What Does the Phenomenology of Edmund Husserl Want to Accomplish?, Research 

in Phenomenology, v. 2, 1972. 

GAOS, J. Historia y Significado. In: HUSSERL, E. Meditaciones Cartesianas. Tradução de 

José Gaos e Miguel García-Barô. México: Fondo de Cultura Económica, 1996. 

HUSSERL, E. A ideia da fenomenologia. Lisboa: Edições 70, 1986. 

__________. Analyses concerning passive and active synthesis: lectures on transcendental 

logic. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2001. 

__________. Conferências de Paris. Disponível em < http://www.lusosofia.net/textos/ 

husserl_conferencias_de_paris.pdf>, Acessado em: 13/06/2010. 

__________. The Encyclopaedia Britannica Article. In: PALMER, R. E.; SHEEHAN, T. 

Edmund Husserl: psychological and transcendental phenomenology and the confrontation with 

heidegger (1927-1931). Disponível em < http://www.stanford.edu/ 

dept/relstud/faculty/sheehan/TSbookcontents.html>, Acessado em: 20/07/2011. 

__________. Europa: crise e renovação. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 

2006. 

__________. Ideas pertaining to a pure phenomenology and to a phenomenological philosophy: 

second book. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 2000. 

__________. Idéias para uma fenomenologia pura e para uma filosofia fenomenológica. 

Aparecida: Idéias & Letras, 2006. 

__________. Investigaciones Lógicas. Madrid: Alianza Editorial, 2009. 2v. 



110 

 

__________. Lógica Formal y Lógica Trascendental. Ciudad de México: Universidad Nacional 

Autónoma de México, 1962. 

__________. Meditaciones Cartesianas. Tradução de José Gaos e Miguel García-Barô. México: 

Fondo de Cultura Económica, 1996. 

__________. The basic problem of phenomenology. Dordrecht: Springer, 2006. 

__________. The crisis of European sciences and transcendental phenomenology. Evanston: 

Northwestern University Press, 1984. 

__________. The world of the living present and the constitution of surrounding world that is 

outside the flesh. In: MERLEAU-PONTY, M. Husserl at the limits of phenomenology. 

Evanston: Northwestern University Press, 2002. 

KANT, I. Crítica da Razão Pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2001. 

LÉVINAS, E. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 

1997. 

MACDONALD, P. S. Descartes and Husserl: the philosophical project os radical beginnings. 

New York: State University of New York, 2000. 

MERLEAU-PONTY, M. Fenomenologia da Percepção. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

___________________. Husserl at the limits of phenomenology. Evanston: Northwestern 

University Press, 2002. 

___________________. Signos. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 

MORA, J. F. Dicionário de Filosofia. São Paulo: Edições Loyola, 2001. 4v. 

MOURA, C. A. R. de. Husserl: significação e fenômeno. Doispontos, Curitiba, v. 3, n. 1, abr. 

2006. 

_________________. Prefácio. In: HUSSERL, E. Idéias para uma fenomenologia pura e para 

uma filosofia fenomenológica. Aparecida: Idéias & Letras, 2006. 

NALLI, M. Paul Ricoeur leitor de Husserl. Trans/Form/Ação, São Paulo, v. 29, n. 2, 2006. 

PELIZZOLI, M. L. O eu e a diferença: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. 

RICOEUR, P. Hermenêutica e ideologias. Petrópolis: Ed. Vozes, 2008. 

__________. Na escola da fenomenologia. Petrópolis: Ed. Vozes, 2009. 

__________. O si-mesmo como um outro. Campinas: Papirus, 1991. 

__________. Phenomenology and Hermeneutics. Noûs, Indiana, v. 9, 1975. 

SARTRE, J. P. A transcendência do ego: esboço de uma descrição fenomenológica. Cadernos 

espinosanos, São Paulo, n. XXII, jan-jun 2010. 

___________. Uma idéia fundamental da fenomenologia: a intencionalidade. In: __________, 

Situações I. São Paulo: Ed. Cosac Naify, 2005. 



111 

 

SMITH, A. D. Husserl and the Cartesian Meditations. London: Routledge, 2003. 

SOKOLOWSKI, R. Introdução à fenomenologia. São Paulo: Edições Loyola, 2010. 

 


	Dedico à minha mãe e à minha noiva.

