
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DIOGO VILLAS BOAS AGUIAR 
 

 

 

 

 

 

 

O PARADOXO LEVINASIANO DE UMA LIBERDADE 

HETERONÔMICA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2014 



DIOGO VILLAS BOAS AGUIAR 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O PARADOXO LEVINASIANO DE UMA LIBERDADE 

HETERONÔMICA 
 

 

 

 

 

 

 

 
Dissertação apresentada como requisito parcial para a 

obtenção do grau de Mestre pelo Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade Federal de 

Pernambuco. 

 

Orientador: Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2014 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecário, Divonete Tenório Ferraz Gominho CRB4-985 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  A283p     Aguiar, Diogo Villas Boas. 
       O paradoxo levinasiano de uma liberdade heteronômica /  Diogo 
Villas Boas Aguiar. – Recife: O autor, 2014. 

  82 f. ; 30 cm. 
                        Orientador: Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino 

    Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco. 
CFCH. Pós-Graduação em Filosofia, 2014. 

                         Inclui referências. 
 

        1.  Filosofia. 2. Liberdade. 3. Hospitalidade. I. Aquino, Thiago André 
Moura de. (Orientador). II. Título. 

 
 100 CDD (23.ed.)               UFPE (BCFCH2014-61)
  
       



DIOGO VILLAS BOAS AGUIAR 

 
O PARADOXO LEVINASIANO DE UMA LIBERDADE HETERONÔMICA 

 

 

 

Dissertação de Mestrado em Filosofia 

aprovada, pela Comissão Examinadora 

formada pelos professores a seguir 

relacionados para obtenção do título de 

Mestre em Filosofia, pela Universidade 

Federal de Pernambuco. 

 

 

 

Aprovada em: 14/03/2014 

 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

 

________________________________ 

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (ORIENTADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 

 

_________________________________ 

Prof. Dr. Luciano Costa Santos (1o EXAMINADOR) 

UNIVERSIDADE DO ESTADO DA BAHIA 

 

 

_________________________________ 

Prof. Dr. Sandro Márcio Moura de Sena (2o EXAMINADOR) 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

 
 

 

 

 

 

RECIFE/2014 
 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Para meus pais. 

 

 

 

 

 

 

 



AGRADECIMENTOS 
 

 

 

Agradeço, sobretudo, aos meus pais, pelo apoio e incentivo sempre constantes; bem como à 

minha família, em especial à Maria da Glória e aos tios Roberto Aurélio e Maria das Graças, 

que me acolheram durante todo meu período em Recife. 

 

Ao professor Thiago André Moura de Aquino, pela dedicação na orientação e pela leitura 

sempre atenta daquilo que escrevi. Aos professores Marcelo Luiz Pelizzoli e Sandro Cozza 

Sayão, pelo apoio dado, ainda na graduação, quando iniciei minha pesquisa. Aos professores 

Sandro Márcio Moura de Sena, Roberto Markenson, André Brayner de Farias, Luciano Costa 

Santos, Marcelo Fabri, Paulo Sérgio Jesus Costa, Ricardo Timm de Souza, Fernanda 

Bernardo, Flora Bastiani e Anna Yampolskaya, que, cada um a seu modo, estimularam e 

ajudaram a aperfeiçoar este trabalho. 

 

Aos professores do Departamento de Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco, em 

especial Jesus Vázquez Torres, Vincenzo Di Matteo e Érico Andrade Marques de Oliveira, 

pelo papel que desempenharam na minha formação. Bem como ao pessoal da secretaria, 

Isabel Soares e Hugo Medeiros. 

 

Aos professores da Aliança Francesa do Recife. 

 

Agradeço também à Recife, cidade com a qual compartilho um carinho enorme. 

 

Por fim, agradeço à Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) 

pelo apoio financeiro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Levantar a questão – o que é liberdade? – parece 

ser uma empresa irrealizável. É como se velhas 

contradições e antinomias estivessem à nossa 

espreita para forçar o espírito a dilemas de 

impossibilidade lógica de tal modo que, 

dependendo da solução escolhida, se torna tão 

impossível conceber a liberdade ou o seu oposto 

quanto entender a noção de um círculo quadrado. 

 
ARENDT, H. Entre o passado e o futuro, p.188 

 

 

 

 

 

 



RESUMO 
 

 

 Esta dissertação trata do problema da liberdade tal qual elaborado por Levinas. 

Desenvolve-se a partir do questionamento sobre a possibilidade da articulação entre liberdade 

e heteronomia e sustenta-se na tese de que a chave desta articulação reside em dois conceitos: 

hospitalidade e substituição. Tal tese exige que recorramos basicamente a dois textos: 

Totalidade e infinito e Outramente que ser – textos nos quais encontramos, respectivamente, 

os dois conceitos supracitados. Esta escolha determina fundamentalmente a divisão feita em 

três capítulos. O primeiro, dedicado a Totalidade e infinito, fornecerá os principais traços 

argumentativos delineados por Levinas na formulação do conceito de liberdade investida e 

acentuará que a forte oposição entre interioridade e exterioridade influi diretamente na 

oposição entre liberdade econômica e investida. O conceito de hospitalidade será o recurso 

responsável por minimizar os impactos de tal oposição. Já o segundo capítulo desempenha 

uma função mediadora. Como lidamos com dois textos separados por mais de uma década e 

em que houve uma revisão estrutural da argumentação, esse capítulo fornece o elo necessário 

para que fique claro o motivo pelo qual essa reformulação se tornou inevitável. No fundo, há 

uma tese tangencial sustentando a ideia de que, ainda que a formulação do conceito 

levinasiano de liberdade desemboque na anterioridade da responsabilidade, a arquitetura 

conceitual que permite a elaboração do conceito de liberdade em Totalidade e infinito diverge 

radicalmente daquela de Outramente que ser. Assim, abrimos caminho para o terceiro e 

último capítulo, dedicado a uma análise daquele que, ao lado de Totalidade e infinito, ficou 

conhecido como um dos textos mais importantes de Levinas: Outramente que ser. Aqui 

expomos como a reinterpretação da identidade em termos de uma passividade radical e desde 

sempre perpassada pela alteridade exige a formulação do conceito de liberdade finita. Não 

mais falamos em hospitalidade. Substituição será a chave da articulação entre liberdade e 

heteronomia. Por fim, concluímos fornecendo uma interpretação possível para o conceito 

levinasiano de liberdade.  

 

 

 

 

Palavras-chave: liberdade; heteronomia; hospitalidade; substituição; 

 

 

 

 

 



ABSTRACT 
 

 

 This work addresses the problem of freedom as formulated by Levinas. It advances 

from the question about the possibility of the relationship between freedom and heteronomy 

and rests on the thesis that the key to this articulation lies in two concepts: hospitality and 

substitution. Such a thesis resorts essentially to two texts: Totality and Infinity and Otherwise 

than being – texts in which we find, respectively, the two aforementioned concepts. This 

choice determines the division made in three chapters. The first one, dedicated to Totality and 

Infinity, provides the main argumentative traits outlined by Levinas in the formulation of the 

concept of freedom invested and accentuates how the strong opposition between interiority 

and exteriority directly influences the opposition between economic and invested freedom. 

The concept of hospitality will be responsible for minimizing the impacts of such opposition. 

The second chapter plays a mediating role. As long as we are dealing with two texts separated 

by more than a decade, and since there has been a structural review of the argumentation, this 

chapter provides the necessary link to make clear why this reformulation became inevitable. 

In essence, there is a tangential thesis supporting the idea that, although the formulation of the 

levinasian concept of freedom leads to the priority of responsibility, the conceptual 

architecture that allows the elaboration of Totality and Infinity’s concept of freedom differs 

radically from Otherwise than being’s. Therefore, we made our way to the third and final 

chapter, devoted to an analysis of that which became known as one of the most important 

Levinas’ texts alongside Totality and Infinity: Otherwise than being. Here we explain how the 

reinterpretation of identity in terms of a radical passivity always permeated by otherness 

requires the formulation of the concept of finite freedom. There is no longer reference to 

hospitality. Substitution is the key link between freedom and heteronomy. Finally, we 

conclude by providing a possible explanation for the levinasian concept of freedom. 

 

 

 

 

Keywords: freedom; heteronomy; hospitality; substitution; 

 

 

 

 

 

 



LISTA DE ABREVIATURAS 
 

 

Textos de Levinas: 

 

AE Autrement qu’être ou au-delà de l’essence 

EE De l’existence à l’existant 

LPI La philosophie et l’idée de l’Infini 

OF L’ontologie est-elle fondamentale? 

TI Totalité et infini. 

 

 

Outros textos: 

 

ST HEIDEGGER, Ser e tempo 

VM DERRIDA, Violence et métaphysique 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 
 

 

 

INTRODUÇÃO ..................................................................................................................... 07 

 

1 A LIBERDADE INVESTIDA: SOBRE A ARTICULAÇÃO ENTRE LIBERDADE E 

HETERONOMIA EM TOTALIDADE E INFINITO .................................................... 12 

1.1 A liberdade econômica ................................................................................................. 19 

1.1.1 O Eu econômico ................................................................................................. 21 

1.1.2 A liberdade do Eu fruidor .................................................................................. 24 

1.2 Um pressuposto fundamental: desconstrução da totalidade ontológica via o 

conceito de infinito ético............................................................................................... 24 

1.2.1 Subversão: a crítica da ontologia fundamental .................................................. 25 

1.2.2 Επέκεινα τῆς οὐσίας e l’idée de l’infini: Platão, Descartes e Levinas ................ 28 

1.3 A possibilidade de uma liberdade investida ................................................................. 31 

1.3.1 A subjetividade fundada na ideia de infinito ..................................................... 31 

1.3.2 Subjetividade como hospitalidade ..................................................................... 33 

1.4 Conclusão: liberdade e hospitalidade ........................................................................... 35 

 

2 DE TOTALIDADE E INFINITO A OUTRAMENTE QUE SER: SOBRE A CRÍTICA 

DE DERRIDA A LEVINAS ............................................................................................. 37 

2.1 A crítica derridiana à interpretação levinasiana da fenomenologia transcendental ...... 38 

2.1.1 Husserl: o problema da intersubjetividade ......................................................... 39 

2.1.2 A crítica de Levinas: o outro não é um alter ego ............................................... 43 

2.1.3 A contraposição de Derrida ................................................................................ 47 

2.2 A crítica derridiana à interpretação levinasiana da fenomenologia hermenêutica ....... 50 

2.2.1 Heidegger: a virada hermenêutica da fenomenologia ........................................ 50 

2.2.2 A crítica de Levinas: hipóstase e fruição ........................................................... 54 

2.2.3 A contraposição de Derrida ................................................................................ 56 

2.3 Conclusão: os elementos da transição .......................................................................... 58 

 

3 A LIBERDADE FINITA: SOBRE A ARTICULAÇÃO ENTRE LIBERDADE E 

HETERONOMIA EM OUTRAMENTE QUE SER ....................................................... 60 

3.1 Ponto de inflexão: a superação linguístico metodológica de Outramente que ser e 

uma filosofia do desdizer .............................................................................................. 61 



3.2 Dizer a subjetividade: a possibilidade de uma liberdade finita .................................... 64 

3.2.1 A anarquia da proximidade e a ênfase da Jemeinigkeit: passividade e si 

mesmo ................................................................................................................ 65 

3.2.2 Inspiração, substituição e a liberdade finita ....................................................... 68 

3.3 Conclusão: da heteronomia à autonomia ...................................................................... 72 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................................ 74 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ................................................................................ 77 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

Todo título gera uma expectativa daquilo que um texto expressa. Do ponto de vista 

hermenêutico, juntamente com o sumário, o título é o responsável por fornecer ao leitor a 

primeira e mais ampla visão da totalidade da obra. No nosso caso não é diferente. Nosso título 

expressa de início qual o tema: a liberdade; e suscita que tal tema se produz por meio de um 

paradoxo, podendo ser formulado nos seguintes termos: como se dá a articulação entre 

liberdade e heteronomia no pensamento levinasiano? No entanto, restam ainda alguns 

esclarecimentos que tentaremos proporcionar ao leitor nestas páginas introdutórias. 

Ao lançar um olhar retrospectivo para as pesquisas produzidas na área de filosofia das 

últimas décadas, percebemos um crescente interesse nas questões ético políticas. Interesse 

justificado, em nossa leitura, pelo esforço de dar conta dos vários e conturbados 

acontecimentos do século passado que, ao decepcionar o projeto civilizatório moderno, ficou 

conhecido como “era dos extremos”. Dentre as mais diversas linhas de discussão que 

encontramos, há uma em particular que animou a escrita desta dissertação. Ela foi responsável 

por questionar a relação entre ética e ontologia pela primeira vez na história da filosofia. É 

verdade que, se retrocedermos até Nietzsche, ou até mesmo antes, com Kant, a própria 

metafísica vinha sendo posta em questão. Processo que parece unificar aquelas que foram 

estabelecidas como as duas grandes vertentes da filosofia contemporânea: a filosofia 

continental e a analítica. No entanto, a problematização da relação entre ética e ontologia 

pode ser situada com precisão: trata-se da proposta levinasiana da ética como filosofia 

primeira que começa a ganhar forma nos anos de 1940 e 1950. 

 O pensamento do franco-lituano Emmanuel Levinas, apesar de ser relativamente 

recente, tem sido fonte de interesse para as reflexões desenvolvidas nas últimas décadas. Tal 

interesse fez com que aumentasse consideravelmente tanto a quantidade de produções 

acadêmicas – desde teses, dissertações, livros e artigos – como a diversidade de 

interpretações.1 Para além das fronteiras francesas, país onde Levinas desenvolveu seu 

percurso filosófico, seus escritos tiveram ressonância em países como Rússia2, Japão3, EUA4, 

Espanha5, Portugal6 e Brasil7. 

                                                 
1 Cf. a The Levinas Online Bibliography que reúne uma ampla quantidade de fontes primárias e secundárias em 

diversos idiomas desde 1929. Disponível em http://oud.uvh.nl/levinas/default2.asp. Cf. também o Portal de 

Periódicos da Capes que lista 6.579 resultados, dos quais 5.026 são artigos, quando pesquisamos o termo 

“Levinas”. Disponível em http://www.periodicos.capes.gov.br/. 
2 Há um artigo muito ilustrativo de Anna Yampolskaya sobre a recepção russa do pensamento levinasiano. O 

texto adota uma visão histórica para apresentar o contato da cultura russa com a filosofia ocidental e toma como 

ponto inicial para contextualizar a recepção da obra levinasiana o começo do século XIX em que um grupo de 

jovens auto denominados lubomudry, ou “os amantes da sabedoria”, deram origem aos slavophiles - grupo 

inspirado pela filosofia de Hegel e Schelling – e aos zapadniki - também hegelianos, mas influenciados pelos 

ideais subversivos de liberdade política e justiça social. Após serem censurados pelo governo russo, é apenas 

com o fim da era soviética que as traduções das principais obras filosóficas do século XX e as reedições dos 

http://oud.uvh.nl/levinas/default2.asp
http://www.periodicos.capes.gov.br/


8 

 

 Não é preciso, no entanto, uma pesquisa bibliográfica exaustiva para perceber que 

grande parte dessas produções – nacionais e internacionais – é constantemente voltada para 

conceitos centrais, tais como alteridade, infinito, rosto e ética, ou para a relação entre Levinas, 

Husserl e Heidegger. Há ainda alguns poucos que se dedicam aos problemas da estética, da 

erótica e da possibilidade de uma aproximação com o debate atual da bioética e da justiça.  

 O conceito de liberdade formulado por Levinas, no entanto, é quase sempre tratado de 

modo secundário.8 Justamente por esse motivo, não há até então nenhuma produção 

acadêmica brasileira que se centre exclusivamente nesse aspecto do pensamento levinasiano – 

encontrando-se apenas pequenos artigos ou breves alusões em capítulos de livros. Isso não 

significa, porém, que seja irrelevante. As passagens em que nos deparamos com discussões 

sobre esse problema são, de fato, inúmeras. Mas não só isso, há trechos situados em pontos 

estratégicos da argumentação levinasiana que são dedicados exclusivamente a essa 

problemática. Em Totalidade e infinito, é o caso das discussões encontradas no contexto da 

primeira seção quando aborda a questão da verdade e da justiça9, da segunda seção quando 

trata do Eu fruidor10, e da própria conclusão do livro, em que é reservado um tópico, dentre os 

                                                                                                                                                         
trabalhos de autores russos retornaram às estantes das livrarias, sendo reconquistada a liberdade para estudar os 

autores europeus sem a obrigação de disfarçá-los com algum tipo de crítica marxista da filosofia burguesa. 

Montado esse panorama, Yampolskaya transita pela recepção pós-soviética de Levinas, passando pelas traduções 

iniciadas com o artigo “Determinações da ideia filosófica de cultura” em 1990; pelas interpretações de 

estudiosos como Tatyana Shchyttsova, Irina Poleschuk, Larissa Sokolova e Igor Zaitsev; e pela recepção de 

Levinas no âmbito acadêmico russo. YAMPOLSKAYA, 2008.  
3 Sobre a recepção no Japão há um artigo de Yasuhiko Murakami e Mao Naka. Assim como Anna Yampolskaya 

faz no artigo sobre a recepção russa, os autores recorrem a uma contextualização inicial do ambiente em que a 

obra foi recebida. No entanto, em vez de versar sobre a entrada da filosofia no Japão, recorre-se aqui à presença 

do cristianismo para responder a pergunta inicial que o texto põe: porque Levinas é lido no Japão? Já que se 

situam fora de uma cultura monoteísta, o que atrai os leitores japoneses em Levinas? Três principais motivos são 

enumerados: 1) o choque e estranheza do conteúdo judaico presente no texto levinasiano; 2) a segunda guerra 

mundial; e 3) o problema do individualismo e da alienação. Enfim, Murakami e Naka traçam uma visão 

abrangente da presença levinasiana no Japão e contribuem com um excelente material bibliográfico sobre os 

principais estudos sobre Levinas no Japão. MURAKAMI, 2002.  
4 Simon Critchley e Robert Bernasconi são os principais estudiosos nos EUA. Para uma ampla bibliografia dos 

trabalhos aí produzidos remeto ao material preparado por Stacy Kelter em KELTER, 2006. Cf. também o 

trabalho de MORGAN, 2007. 
5 Sobre a recepção espanhola, cf. o artigo de SUCASAS, 2005.  
6 As principais responsáveis pelas pesquisas sobre Levinas em Portugal são as professoras Fernanda Bernardo da 

Universidade de Coimbra e Cristina Beckert da Universidade de Lisboa. Cf. o excelente trabalho sobre o 

primeiro volume das obras completas em BERNARDO, 2012. 
7 Os estudos no Brasil se iniciaram na década de 90, na PUCRS, com os professores Pergentino Stefano Pivatto e 

Luiz Carlos Susin. Aí se constituiu um núcleo de pesquisa que mais tarde deu origem ao Centro Brasileiro de 

Estudos sobre o pensamento de Emmanuel Levinas – CEBEL. O blog do Grupo de Trabalho Levinas associado à 

Anpof pode ser acessado através do link: www.gtlevinas.com. 
8 É o caso, por exemplo, do professor Nélio Vieira: “a liberdade não é uma temática especial da ética da 

alteridade levinasiana, mas não deixa de ser presente”. VIEIRA, 2003, p.225. 
9 TI, p. 71-80. 
10 TI, p.144-161. 

http://www.gtlevinas.com/


9 

 

doze que a compõe, para destacar o conceito de liberdade ao qual foi possível chegar11. Já em 

Outramente que ser, o foco se encontra no quarto capítulo, sobre a substituição. A 

importância desse capítulo para o livro é indiscutível. Já na nota preliminar, Levinas o 

caracteriza como la pièce centrale.12 Não só nesses dois textos mais tardios e sistematizados 

encontramos uma preocupação de Levinas com a liberdade. Essa atenção remonta já às 

anotações feitas nos cadernos de cativeiro em 1937.13  

A falta de produções acadêmicas dedicadas a esse tema apenas demonstra que se 

ignora o potencial crítico e a possibilidade de diálogo com as mais diversas áreas do 

conhecimento que esse conceito traz consigo. Dentre os poucos textos dedicados a esse tema, 

podemos citar, no âmbito da bibliografia de língua francesa, os artigos de Émile Tardivel14, 

que aborda o problema da liberdade desde a perspectiva da questão do mal em Levinas e 

Patočka; Délia Popa15, que busca pensar tanto a articulação entre liberdade e atenção nos 

textos de juventude de Levinas, como a relação entre liberdade e direito; e breves passagens 

nos livros de Catherine Chalier16, Rodolphe Calin17 e Didier Franck18. Em língua inglesa é 

onde encontramos maior número de trabalhos. De um lado, há um debate na filosofia da 

educação feito por Guoping Zhao19 e Anna Strhan20 problematizando o papel da liberdade e 

da heteronomia a partir de Levinas e Kant. De outro, no contexto de um debate sobre 

liberdade individual e comunidades religiosas, Hannah Hashkes21 e Ephraim Meir22 se servem 

de elementos levinasianos para levantar seus argumentos. Ainda em língua inglesa, temos 

uma vertente trabalhando Kant e Levinas paralelamente e com contribuições muito 

                                                 
11 TI, p. 299-302. 
12 « Ce livre n’est cependant pas un recueil d’articles. Bâti autour du chapitre IV qui en fut la pièce centrale, il 

précéda, dans sa première rédaction, les textes publiés ». AE, p. 10. Grifo nosso. 
13 « Dès lors la liberté du moi à l’égard du monde et à l’égard de soi – n’ést pas l’être mais l’évasion de l’être – la 

possibilité d’être comme si on n’a pas encore été. Wiedergeburt. » Oeuvres I, p. 59. Essa passagem abre 

possibilidades novas para abordar o problema da liberdade, sobretudo a partir dos textos da década de 40: 

relacionar a liberdade levinasiana com as reflexões sobre a evasão de ser, a insonia e o tempo. 
14 TARDIVEL, 2008, p. 155-175. 
15 As pesquisas de Délia Popa – pós-doutoranda do Centro de Filosofia do Direito da Universidade Católica de 

Louvain – são bastante recentes. Sua apresentação em 2011 no colóquio internacional de filosofia “Retrouver un 

sens nouveau” intitulada  Prise, surprise et déprise: liberté et attention chez Levinas foi publicada ano passado 

no livro “Rencontrer l’imprévisible: à la croisée dês phénoménologies contemporaines” organizado por Flora 

Bastiani e Svetlana Sholokhova. Cf. também POPA, 2011. 
16 CHALIER, 1996. 
17 CALIN, 2005. 
18 FRANCK, 2008. 
19 Texto apresentado em abril de 2012 na Annual Conference of the Philosophy of Education Society of Great 

Britain com o título: “Freedom Reconsidered: Heteronomy, Infinity, and Open Subjectivity”. Disponível em 

http://www.philosophy-of-education.org/uploads/papers2012/Zhao.pdf 
20 O texto foi apresentado em abril de 2009 na Annual Conference of the Philosophy of Education Society of 

Great Britain com o título: “The very subjection of the subject: Levinas, heteronomy and the philosophy of 

education”. Disponível em http://www.philosophy-of-education.org/conferences/pdfs/Strhan.pdf 
21 HASHKES, 2012. 
22 MEIR, 2012.  

http://www.philosophy-of-education.org/uploads/papers2012/Zhao.pdf
http://www.philosophy-of-education.org/conferences/pdfs/Strhan.pdf


10 

 

interessantes de Peter Atterton23, que traça uma interface entre a noção kantiana de liberdade 

transcendental e a alteridade levinasiana, e Diane Perpich24. Por fim, há a tese de doutorado 

de Mylène Botbol-Baum sobre a heteronomia enquanto condição da liberdade em Levinas e 

Sartre.25 Já em língua portuguesa, há os artigos de Paulo Nodari26, José Tadeu de Souza27, 

José Luis Pérez28 e a breve referência feita na tese de doutorado de Ricardo Timm de Souza29. 

 No entanto, o mais fundamental e o aspecto em que essa pesquisa adquire sua 

importância está no fato de que nossa pergunta não é só sobre o que é liberdade para Levinas 

e de que modo se diferencia daqueles que critica, como muitos o fazem. Buscamos investigar 

como o próprio conceito levinasiano é possível, se é ou não sustentável, para daí tentar extrair 

conseqüências possíveis. A articulação feita por Levinas entre liberdade e heteronomia 

representa uma inversão de uma das noções centrais das reflexões ético-políticas da tradição 

ocidental e abre, simultaneamente, uma nova perspectiva para abordar essas questões. 

Buscamos com isso valorizar a ação original dentro de um campo ainda explorado de maneira 

insuficiente, eliminando a possibilidade de repetição de pesquisas já realizadas. 

 Inserido no âmbito de uma pesquisa iniciada desde a elaboração em 2010 da nossa 

monografia, o interesse filosófico que fomenta o objetivo deste trabalho consiste, portanto, na 

explicitação do conceito levinasiano de liberdade. Buscará explorá-lo a partir do problema 

que sua formulação suscita, a saber: o da difícil articulação entre liberdade e heteronomia. 

Admitimos que é possível traçar um percurso de desenvolvimento desse tema em toda obra de 

Levinas. No entanto, para efeito de uma pesquisa de dois anos, delimitamos nossa análise aos 

seus dois principais textos, Totalidade e infinito e Outramente que ser, sem deixar de recorrer 

a textos complementares quando conveniente. Neles encontramos formulados dois conceitos 

de liberdade: a liberdade investida e a liberdade finita, respectivamente. Trabalharemos com 

a hipótese de que em última instância esses conceitos não são nem opostos, nem idênticos – 

dado que ambos desembocam na afirmação da posterioridade da liberdade frente à 

responsabilidade –, mas a arquitetura conceitual que torna possível a formulação de cada um é 

diferente. Doze anos separaram a elaboração desses textos, interpostos por uma marcante 

crítica feita por Derrida. Obviamente teses foram revistas, mas o desafio de pensar a ética sem 

                                                 
23 ATTERTON, 2001. 
24 PERPICH, 2001. 
25 “Heteronomy as condition for freedom in Levinas' and Sartre's ethics”. Infelizmente não tivemos acesso ao 

texto. 
26 NODARI, 2006. 
27 SOUZA, 2001. 
28 PERÉZ, 2006. Esse é o artigo que mais se aproxima da nossa abordagem. 
29 SOUZA, 1999. 



11 

 

recorrer à ontologia e a conseqüente crítica do modo como a liberdade foi pensada na tradição 

ocidental permaneceu. 

O conceito levinasiano de liberdade está indiscutivelmente associado ao modo como a 

subjetividade é compreendida. Por isso, a escolha de Totalidade e infinito e Outramente que 

ser exigiu que explorássemos a relação do conceito de liberdade com outros dois, igualmente 

fundamentais e que exprimem a principal diferença entre esses textos: o de hospitalidade e o 

de substituição. Enquanto Totalidade e infinito adota uma estrutura de radical separação entre 

interioridade e exterioridade, permitindo que o encontro com a alteridade seja estabelecido em 

termos de um acolhimento, hospitalidade, fruto de um Desejo pela alteridade radical, 

Outramente que ser realoca o problema para pensar a possibilidade do Eu, desde sempre 

transido e responsável pelo outro, de modo que possa substituir-se pelo outro, sacrificar-se. 

 Por fim, a metodologia adotada é imprescindível, sobretudo porque iremos lidar com 

os dois textos mais importantes de Levinas. Optamos por um método genético-conceitual. 

Queremos dizer com isso que para dissolver a aparente contradição entre liberdade e 

heteronomia, nossa estratégia metodológica será a reconstrução da gênese do conceito 

levinasiano de liberdade. Daí segue a divisão da dissertação feita em três capítulos. O 

primeiro será dedicado à Totalidade e infinito. Acentuará a oposição entre liberdade 

econômica e investida e estabelecerá a hospitalidade como chave para a articulação entre 

liberdade e heteronomia. O segundo analisará a crítica elaborada por Derrida em Violência e 

metafísica à Totalidade e infinito para evidenciar os motivos que geraram a necessidade de 

revisão feita em Outramente que ser. O terceiro e último capítulo abordará o conceito de 

liberdade finita formulado em Outramente que ser. Partirá da superação linguístico 

metodológica da distinção entre o Dizer e o Dito na caracterização da subjetividade como 

substituição. Retomaremos nas considerações finais os principais momentos percorridos e 

proporemos uma interpretação possível do conceito levinasiano de liberdade ao ensaiar uma 

resposta para a pergunta que nos guia: afinal, podemos articular liberdade e heteronomia? 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

1 A LIBERDADE INVESTIDA:  

SOBRE A ARTICULAÇÃO ENTRE LIBERDADE E HETERONOMIA 

EM TOTALIDADE E INFINITO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 

 

 De acordo com um modo contemporâneo de leitura da história da filosofia, toda a 

atitude filosófica legada pela tradição ocidental consistiu em pensar o ente a partir de um 

fundamento. Assim, quer sob o nome de ουσια, princípio ou razão, sempre buscou um solo 

sobre o qual seria possível assentar as verdades ontológicas e as máximas incondicionais da 

ética. Oriunda desse modo de pensar, a Modernidade, desde Descartes, designou à 

subjetividade a função de explicitar os fundamentos do conhecimento e da ação moral. 

Sinteticamente, a filosofia moderna desembocou em uma identificação entre o sujeito e o Eu 

consciente de si próprio – o eu penso, o cogito – que para confirmar a certeza de si recorreu a 

uma autodeterminação e autoexperiência do pensamento.30 Essa perspectiva alavancou, no 

entanto, dificuldades não só no campo teórico – o problema da relação sujeito e objeto, 

internalidade e externalidade31 – como também no campo prático. O problema da liberdade é 

central nesse contexto. Rousseau no Contrato social, por exemplo, associa “à aquisição do 

Estado Civil a liberdade moral, a única que torna o homem verdadeiramente senhor de si 

mesmo, posto que o impulso apenas do apetite constitui a escravidão, e a obediência à lei de si 

mesmo prescrita é a liberdade”32.  

 No entanto, como não é possível abranger dentro dos limites dessa dissertação todos 

os filósofos que esboçaram uma reflexão sobre a liberdade – tarefa que daria maior suporte 

para nossa argumentação, mas que exigiria um esforço dantesco –, privilegiaremos o 

pensamento kantiano para contrastar com a proposta de Levinas. Escolha aparentemente 

arbitrária, de fato. Não apenas pelo corte histórico, já que se trata de um filósofo moderno e o 

problema da liberdade já estava presente nos gregos e nos latinos, mas também porque na 

própria modernidade encontramos uma pluralidade de perspectivas sobre esse tema. Essa 

escolha se justifica, no entanto, tanto pelo peso que a filosofia de Kant tem na tradição 

ocidental, quanto pelo fato de que em última instância, independente do filósofo, é sempre a 

autonomia e não a heteronomia que é mais acentuada.33 

                                                 
30 A dúvida hiperbólica das Meditações de Descartes expressa claramente essa estrutura. 
31 Cf. o §13 de Ser e Tempo em que Heidegger problematiza muito bem essa questão desde a perspectiva do ser-

no-mundo. 
32 ROUSSEAU, 2010, p.187, grifo nosso. 
33 Certamente, como qualquer outra generalização, essa também tem seus riscos. Estamos cientes que o leitor 

poderia objetar, por exemplo, alegando que um pensador como Espinosa não se enquadraria nessa afirmação. 

Seu pensamento se opõe claramente à posição kantiana. Espinosa identifica liberdade com causa ativa, ou seja, é 

livre aquele que ao agir efetua sua própria natureza sem nenhum tipo de constrangimento externo. Nesse sentido, 

só a natura naturans, Deus, é rigorosamente livre. Os homens, por sua vez, estariam condenados a uma situação 

de servidão, pois qualquer ação estaria condicionada por fatores externos – quer seja por outros homens ou por 

objetos. Não estaria, então, já presente em Espinosa uma atenuação da heteronomia ao pensar a liberdade? Em 

certo sentido sim, mas não se aproxima ainda da postura levinasiana que buscaremos explicitar. Apesar de negar 

a ideia de livre arbítrio, o modo como pensa a liberdade ainda está preso à ideia de autonomia. Afinal, em que a 

natura naturans se diferencia de autonomia? Aquele que efetua sua própria natureza ao agir não é autônomo? 



13 

 

 O problema com o qual estamos tentando lidar é comumente conhecido como o 

problema do livre arbítrio ou da vontade livre. Deparamo-nos aqui com a interrogação sobre a 

compatibilidade ou não da liberdade da vontade – ou seja, a capacidade de suspensão de seus 

desejos imediatos durante um ato deliberativo – com o determinismo causal.34 Em geral, 

podemos dizer que no contexto da filosofia kantiana esse problema aparece em dois 

momentos. O primeiro deles, em sentido cronológico e lógico, situa-se na discussão 

cosmológica feita na Crítica da razão pura. A terceira antinomia da razão pura é o locus 

dessa discussão e também a base para o desenvolvimento posterior das reflexões de Kant 

dedicadas à moral.35 Nela são expostas duas teses contrárias, mas plausíveis e perfeitamente 

defensáveis. Assim como as outras antinomias da razão, o problema da liberdade é encarado 

como uma contradição na qual a razão pura encontra-se ao proceder em busca de uma 

totalidade de condições incondicionada para qualquer que seja o condicionado. É um 

princípio mesmo da razão que exige essa busca, a saber: “se é dado o condicionado, é 

igualmente dada toda a soma das condições e, por conseguinte, também o absolutamente 

incondicionado, mediante o qual unicamente era possível aquele condicionado”36. Trata-se, 

em termos kantianos, do problema das ideias cosmológicas, ou seja, do uso indevido das 

categorias.  

 Mais especificamente, as categorias de quantidade, realidade, causalidade e 

necessidade quando ilicitamente estendidas provocam conflitos antinômicos que caracterizam 

duas posições contrárias próprias desse tipo de enfrentamento. A primeira delas é a que 

defende as ideias de que o mundo teve um primeiro momento no tempo e é espacialmente 

limitado, de que a matéria é composta por elementos simples e indivisíveis, de que há uma 

liberdade causal situada fora da série causal da natureza e que a fundamenta, e de que há um 

ser necessário que fundamenta aqueles contingentes. Já a segunda, obviamente, nega tal início 

e limite, tal simplicidade, tal liberdade e tal ser necessário. A terceira antinomia, portanto, 

trata do uso ilícito da categoria de causalidade quando estendida na busca de uma causa 

primeira, de uma completa justificação de todos os estados de coisas. É o que Kant chama de 

liberdade transcendental e define como “uma espécie particular de causalidade, segundo a 

qual pudessem ser produzidos os acontecimentos no mundo, ou seja, uma faculdade que 

                                                 
34 Cf. o artigo de TUGENDHAT, 2006. 
35 Sustentamo-nos aqui na interpretação de Henry Allison: “The Third Antinomy is not only the locus of the 

major discussion of the problem of freedom in the Critique of Pure Reason, it is also the basis for Kant’s 

subsequent treatments of the topic in his writings on moral philosophy”. ALLISON, 1990, p.11. 
36 CRP A409/B436. 



14 

 

iniciasse, em absoluto, um estado e, portanto, também uma série de conseqüências dele 

decorrentes”37.  

 Tanto a tese quanto a antítese da antinomia em questão assumem como válido o modo 

de causalidade afirmado na segunda analogia da experiência38. Todo problema está em 

estabelecer se é ou não legítimo recorrer a outro tipo de causalidade, aquela de que falávamos 

no parágrafo anterior. Assim, a tese é enunciada por Kant nos seguintes termos: “a 

causalidade segundo as leis da natureza não é a única de onde podem ser derivados os 

fenômenos do mundo em seu conjunto. Há ainda uma causalidade pela liberdade que é 

necessário admitir para os explicar”39. Já a antítese, sustenta que “não há liberdade, mas tudo 

no mundo acontece unicamente em virtude das leis da natureza”40. A resolução kantiana para 

essa contradição é polêmica. Para ele, tese e antítese são compatíveis. Com efeito, e em certa 

medida legitimamente, os críticos posteriores como Schopenhauer e Strawson apontaram uma 

inconsistência nessa solução. Tratar-se-ia de um artifício ad hoc que serviria apenas para os 

propósitos posteriores do próprio Kant. Ora, tendo em vista a postura “crítica”, apenas a 

antítese deveria ser considerada como verdadeira, já que quanto mais nos afastamos na busca 

de um início da série causal, mais remotos eles são, não devendo mais ser tratados como 

existentes. No entanto, deve ser levado em conta aqui a distinção feita por Kant entre 

antinomias matemáticas – de que tratam as duas primeiras – e antinomias dinâmicas – as duas 

últimas. A diferença está no modo como os dois tipos de antinomias conduzem seu regresso 

que vai dos condicionados para as condições. No que diz respeito às matemáticas, tanto os 

condicionados quanto as condições são membros homogêneos de uma mesma série espaço 

temporal. Isso não ocorre no caso das antinomias dinâmicas. Não há homogeneidade espaço 

temporal, de modo que fica em aberto a possibilidade de que a causa ou fundamento de um 

evento esteja fora da série de acontecimentos. Sendo uma causa desse tipo encarada como 

não-sensível, podemos chamá-la de inteligível.41 

 No entanto, que implicações essa discussão tem para o problema da vontade livre? 

Esse é o nosso ponto principal a partir de agora. Para tanto, outra distinção deve ser 

acentuada, e é a que mais nos interessa aqui, a saber: a diferença entre natureza e homem. 

Tese e antítese são compatíveis em vista dessa diferença. Temos diante de nós os dois tipos 

possíveis de causalidade que correspondem respectivamente à distinção supracitada: a 

                                                 
37 Idem, A445/B473. 
38 “Todas as mudanças acontecem de acordo com o princípio da ligação de causa e efeito” Idem, A189/B232. 
39 Idem, A444/B472. 
40 Idem, A445/B473. 
41 Para mais detalhes sobre essa discussão, remetemos ao trabalho de ALLISON, 1990, p. 22-25. 



15 

 

causalidade segundo a natureza e a causalidade pela liberdade. Assim, para Kant, todo efeito 

no mundo é proveniente ou da natureza ou da liberdade (nos permitimos aqui acrescentar: 

todo efeito no mundo é fruto ou de uma ação humana ou de uma “ação” natural). Nessa 

perspectiva, admitir uma liberdade em sentido cosmológico como uma faculdade que inicia 

por si um estado, tem conseqüências diretas e fundamentais quando tratamos da liberdade em 

sentido prático. 

 
É sobretudo notável que sobre esta idéia transcendental da liberdade se 

fundamente o conceito prático da mesma e que seja esta idéia que constitui, 

nessa liberdade, o ponto preciso das dificuldades que, desde sempre, 

rodearam o problema da sua possibilidade. A liberdade no sentido prático é 

a independência do arbítrio frente à coacção dos impulsos da sensibilidade. 

Na verdade, um arbítrio é sensível, na medida em que é patologicamente 

afetado (pelos móbiles da sensibilidade); e chama-se animal (arbitrium 

brutum) quando pode ser patologicamente necessitado. O arbítrio humano é, 

sem dúvida, um arbitrium sensitivum, mas não arbitrium brutum; é um 

arbitrium liberum porque a sensibilidade não torna necessária a sua acção e 

o homem possui a capacidade de determinar-se por si, independentemente da 

coacção dos impulsos sensíveis.42 

 

 Vimos até aqui, então, que a liberdade em Kant pode ser entendida duplamente: em 

sentido cosmológico, é a possibilidade de ao mesmo tempo iniciar em absoluto uma série 

causal e fundamentá-la, mantendo-se fora dela; e sem sentido prático, como uma 

independência de necessidades patológicas. Resta-nos agora fazer a associação desse conceito 

de liberdade desenvolvido na Crítica da razão pura com a noção de autonomia 

problematizada na Fundamentação da metafísica dos costumes. O locus da discussão sai, 

portanto, das antinomias da razão pura e passa para a terceira seção da Fundamentação em 

que é feita a transição da metafísica dos costumes para uma crítica da razão prática pura. 

 Para o filósofo de Königsberg, o princípio da subjetividade moral e, 

consequentemente, a condição de possibilidade do agir moral à medida do imperativo 

categórico é a autonomia. Esse princípio, no entanto, “é apenas uma ideia da razão cuja 

realidade objetiva é em si duvidosa”43 e, por isso, a liberdade não pode ser dada em uma 

experiência44 possível, o que a torna válida “somente como pressuposto necessário da razão 

num ser que julga ter consciência duma vontade”45. Esse é o ponto nodal que nos interessa 

aqui: 1) a articulação entre liberdade e moral se dá na modernidade a partir do momento em 

                                                 
42 CRP A533/B561. 
43 Idem, p. 111. 
44 Utilizamos o termo “experiência” no sentido kantiano, ou seja, aquilo que nos é dado através das formas a 

priori da intuição. 
45 Ibidem, p. 116. 



16 

 

que esta é pressuposta como o fundamento último de toda ação; 2) a moral se origina na 

capacidade de auto-legislação – dando a si mesmo a sua própria lei – não por uma 

determinação heterônoma, mas autônoma. A liberdade é, pois, a certeza e a evidência que 

para muitos filósofos constitui a matriz das leis morais e políticas. 

 A evidência da liberdade que a torna um pressuposto fundamental da moral e da 

política não seria, no entanto, passível de discussão? Levinas assume uma postura ousada 

quando aborda essa questão. De fato, não partilha com os outros filósofos uma confiança no 

conceito de liberdade legado pela tradição ocidental. É exatamente pela desconfiança que sua 

posição é uma das mais peculiares e não menos polêmica. 

 A terceira parte da primeira seção de Totalidade e infinito46 denominada “Verdade e 

justiça” inicia com uma constatação:   

 

Pode-se distinguir no pensamento europeu o predomínio de uma tradição 

que subordina a indignidade ao fracasso, a própria generosidade moral às 

necessidades do pensamento objetivo. A espontaneidade da liberdade não se 

põe em questão. Só a sua limitação seria trágica e faria escândalo.47 

  

 De acordo com a leitura levinasiana da história da filosofia enquanto totalização e 

encobrimento da alteridade48, o conceito de liberdade, sempre absoluto e considerado em sua 

autojustificação, figura como o sustentáculo da realização da Totalidade49 exercida 

teoricamente. 

 A essa constatação, segue-se uma crítica da liberdade que pode ser compreendida 

“quer como uma descoberta da sua fraqueza, quer como uma descoberta da sua indignidade: 

isto é, quer como um conhecimento do fracasso, quer como a consciência da culpabilidade”50. 

O objetivo de Levinas se torna, então, manifesto: perspectivar o problema da liberdade para 

criticá-lo em sua precedência absoluta que elimina a possibilidade de uma fundamentação 

externa, ou heterônoma. Não se trata, porém, de uma simples negação do conceito de 

liberdade, mas uma tentativa de torná-la justa.51 Isso será feito por outro viés: afinal, “a 

presença de outrem não porá em questão a legitimidade verdadeira da liberdade? A liberdade 

não se apresentará a si própria como uma vergonha para si? E reduzida a si, como 

                                                 
46 TI, p. 71-92. 
47 TI, p. 72. 
48 “A filosofia ocidental foi, na maioria das vezes, uma ontologia: uma redução do Outro ao Mesmo pela 

intervenção de um termo médio e neutro que assegura a inteligência do ser”. TI, p. 30. 
49 Ricardo Timm ressalta bem essa questão: “A liberdade é, então, a regra do jogo totalizante, primeiro impulso e 

sustentação da identificação do Outro no Mesmo: sou livre, para poder subjugar o Outro”. SOUZA, 1999, p. 148. 
50 TI, p. 72. 
51 Entenda-se que afirmar a necessidade de tornar a liberdade justa só recebe sentido à luz da crítica levinasiana à 

Totalidade, uma vez que a liberdade da Totalidade se manifesta como violência e usurpação da alteridade. 



17 

 

usurpação”52? Para Levinas, a moral não se origina da liberdade autojustificada. Ao contrário: 

“a moral começa quando a liberdade, em vez de se justificar por si própria, se sente arbitrária 

e violenta”53. 

 No pensamento levinasiano, a destituição da liberdade enquanto origem da moral cede 

lugar para outro fundamento: a alteridade. A autonomia é substituída pela heteronomia e, 

portanto, a moral terá sua causa e seu sentido na alteridade que é outrem. Com efeito, é 

preciso ir aquém da liberdade para descobrir uma alteridade que a investiria e legitimaria. É 

daí que surge o conceito de uma liberdade investida: o homem só é verdadeiramente livre 

quando sua liberdade está subordinada a uma exterioridade. A formulação desse conceito não 

seria, no entanto, paradoxal? Como, pois, seria possível preservar a minha liberdade se nesse 

contexto de pensamento ela já não é o princípio das minhas ações? Se a liberdade advém da 

heteronomia, não seria uma situação de servidão? Ora, não é aporético pensar conjuntamente 

liberdade e heteronomia?54 Aparentemente, falar em uma liberdade que é investida é uma 

contradictio in adjecto, ou seja, a investidura é exatamente a negação da liberdade. 

Podemos estabelecer esquematicamente, para efeito de uma melhor compreensão 

inicial, três momentos em que a liberdade é um tema presente no pensamento levinasiano. 

Trata-se de uma divisão sugerida por José Luis Pérez com a qual concordamos em grande 

medida55. Esse é um problema enfrentado por Levinas já nos seus primeiros textos e, não à 

toa, é no artigo Algumas reflexões sobre a filosofia do hitlerismo de 193456, publicado 

praticamente no dia seguinte à subida de Hitler ao poder, que encontramos uma das primeiras 

ocorrências. Por representar uma posição filosófica interessante e atrativa, Levinas aponta 

para o perigo desse modo de pensar presente na Europa da década de 30. A liberdade é vista 

aí como um valor fundamental que deve ser contraposto à ascendente política nazi. 

 

É à uma sociedade que perde o contato vivo de seu verdadeiro ideal de 

liberdade para aceitar suas formas degeneradas e que, não enxergando o 

esforço que esse ideal exige, alegra-se sobretudo daquilo que ele trás de 

                                                 
52 TI, p. 301. 
53 TI, p. 74. 
54 Cf. o modo como Catherine Chalier formula esse problema em CHALIER, 1996, p. 77. 
55 “O problema da liberdade marca presença ao longo de todo o pensamento de Levinas, ocupando nele um lugar 

de destaque, sendo que a tematização do mesmo se regista em pelo menos três momentos distintos. O pequeno 

escrito de 1934, Quelques réflexions sur la philosophie de l’hitlérisme, acolhe a primeira abordagem [...] Uma 

outra análise surge nos escritos da década de ’40, De l’existence à l’existant e Le temps et l’autre [...] O último 

momento coincide com aquelas que são as obras de referência do pensamento levinasiano, Totalité et Infini 

(1961) e Autrement qu’être ou au-delà de l’essence (1964)”. PÉREZ, 2006, p. 123. 
56 LEVINAS, 1997. São poucos os filósofos em que a relação entre filosofia e biografia estão tão intimamente 

interligadas como o caso de Levinas. A experiência do nazismo foi definitivamente o limiar de sua reflexão 

filosófica e inscreveu, para usar a expressão de Fernanda Bernardo, a assinatura ético-metafísica de seu 

pensamento. 



18 

 

cômodo – é à uma sociedade em tal estado que o ideal germânico de homem 

aparece como uma promessa de sinceridade e autenticidade.57 

 

No entanto, o que era uma problematização eminentemente política ganha outra feição 

quando se estabelece a liberdade como condição do existente no contexto da discussão sobre a 

hipóstase em Da existência ao existente. Finalmente, o delineamento mais original e de maior 

radicalidade conceitual é o de Totalidade e infinito e Outramente que ser. Ao já desenvolver 

com maior clareza a tese da ética como filosofia primeira nesses dois textos, encontramos, 

respectivamente, os conceitos de liberdade investida e liberdade finita.  

Durante as quase duas décadas que separam o segundo do terceiro momento 

encontramos, no entanto, um texto de 1953 que nos interessa sobremaneira por antecipar 

algumas noções desenvolvidas em Totalidade e infinito58 e ao qual não podemos evadir-nos. 

Trata-sedo breve artigo intitulado Liberdade e comando59. O texto é erguido a partir de uma 

reflexão feita sobre a tirania em que o interlocutor privilegiado é Platão. Crucial por já 

apresentar noções fundamentais retomadas posteriormente em Totalidade e infinito, opera 

uma transição da discussão sobre a liberdade desde o questionamento da própria ordem 

política. Afinal, devemos depositar nossas esperanças nas estruturas políticas? É dessa 

desconfiança que surge o deslocamento do debate sobre a liberdade da política para a ética – 

entendida, é preciso salientar, não tradicionalmente, mas como filosofia primeira. Liberdade e 

comando reabilita a heteronomia enquanto condição da liberdade. No entanto, não se trata da 

heteronomia anonimamente produzida na lei ou no Estado. Antes, é a concretude ética 

apresentada como visage – intuição mantida por Levinas até os últimos escritos para pensar a 

liberdade. 

 

[...] impor-se um comando para ser livre, mas precisamente um comando 

exterior, não apenas simplesmente uma lei racional, não apenas um 

imperativo categórico indefeso contra a tirania, mas uma lei exterior, uma lei 

escrita, munida de uma força contra a tirania: eis, sob uma forma política, o 

comando como condição da liberdade. Mas o comando da lei escrita, a 

razão impessoal da instituição, apesar de sua origem na vontade livre, 

possui em relação à vontade, a todo instante renovada, certa estranheidade. 

A instituição obedece a uma ordem racional em que a liberdade não se 

reconhece mais.60 

                                                 
57 LEVINAS, 1997, p. 21, tradução livre. 
58 No prefácio à edição de Liberté et commandement Pierre Hayat destaca: “L’intuition philosophique d’une 

subjetivité en relation originelle avec l’extérieur qui commande ne cessera d’animer la pensée de Levinas. Texte 

instaurateur, Liberté et commandement  fait apparaître de façon nouvelle que l’éthique n’est pas un «supplément 

d’âme» qui viendrait s’ajouter à une liberté consciente d’elle-même.” HAYAT, 1994, p. 19. 
59 LEVINAS, 1994. 
60 LEVINAS, 1994, p. 40, tradução livre, grifo nosso. 



19 

 

  

Feito esse esclarecimento introdutório e tendo em vista, portanto, tanto o problema 

filosófico diante do qual estamos e o caráter do método segundo o qual procederemos, 

iniciamos a investigação com Totalidade e infinito. A dinâmica da argumentação levinasiana 

nesse texto é peculiar. Ela nos permite estabelecer uma clara oposição entre dois tipos de 

liberdade: uma à qual iremos nos referir como econômica por oposição a uma denominada 

investida. Tal oposição, no entanto, não é suficientemente explicitada pelo próprio Levinas. 

Muito menos o termo liberdade econômica, que não encontramos anunciado em nenhuma 

passagem desse texto. Mas é ele, o próprio texto, que nos permite acentuar essa oposição de 

modo tão rígido ao radicalizar a separação entre interioridade e exterioridade, imanência e 

transcendência, Mesmo e Outro. Quanto à expressão “liberdade econômica”, tomamo-la 

emprestada de Derrida. Mas também o texto de Levinas nos permite ratificar essa elaboração 

derridiana. Afinal, adjetivar uma liberdade como econômica significa aqui o mesmo que dizer 

que há uma liberdade própria do modo de ser do Eu fruidor, imerso em um processo contínuo 

de identificação, de redução de toda exterioridade ao Mesmo61. Obviamente, o termo 

“economia” deve ser tomado em sua acepção levinasiana, enquanto sua origem etimológica 

de oikos, sendo sinônimo, portanto, de demeure, habitação – enfim, trata-se da liberdade de 

um Eu chez soi. Ao evidenciar essa oposição da maneira mais clara possível, esperamos 

fornecer ao leitor atento não só o movimento interno da argumentação de Totalidade e infinito 

– ou seja, partir do próprio tema da liberdade como perspectiva hermenêutica para leitura de 

Totalidade e infinito–, mas também atender à expectativa gerada pelo problema que 

levantamos a partir da demonstração da possibilidade de uma liberdade investida. É esse 

conceito, articulado com uma caracterização da subjetividade enquanto hospitalidade, que 

deve fornecer a chave que precisamos para desfazer a contradição entre liberdade e 

heteronomia. 

 

1.1 A liberdade econômica 

 

 A tese central com a qual inauguramos a discussão pode ser facilmente detectada na 

seguinte passagem de Violência e metafísica que nos inspirou em grande parte na elaboração 

desse capítulo: 

                                                 
61 Percebemos a intenção desse uso do termo “economia” já nas anotações dos Cadernos de Cativeiro (1940-

1945) em que encontramos a seguinte nota: “Employer le mot «économie » pour « totalité » ou «ensemble »”. 

LEVINAS, E. Oeuvres I, p. 192. 



20 

 

 
E a liberdade teorética, que tem acesso ao pensamento do ser, não é senão a 

identificação do mesmo, luz onde me dou o que digo encontrar, liberdade 

econômica no sentido específico que Levinas atribui a essa palavra. 

Liberdade na imanência, liberdade pré-metafísica, poder-se-ia quase dizer 

física, liberdade empírica mesmo que na história ela se chame razão.62 

 

 A primeira seção de Totalidade e infinito inicia com uma definição peculiar de 

metafísica. Não se trata em absoluto de ontologia, como poderíamos nos deixar levar numa 

primeira leitura. Pelo contrário, recorrendo à Rimbaud, Levinas enfatiza o caráter de 

separação. Metafísica é ausência, é “como um movimento que parte de um mundo que nos é 

familiar [...], de uma ‘nossa casa’ que habitamos, para um fora-de-si estrangeiro, para um 

além”63. Movimento similar, por exemplo, ao sugerido por Heidegger ao servir-se de Novalis 

para definir a tonalidade afetiva fundamental do filosofar enquanto uma saudade da pátria64, 

mas com conclusões divergentes. Enquanto Levinas deriva da sua definição um desejo da 

alteridade absoluta, Heidegger vê na angústia a experiência de não sentir-se em casa, de 

estranhamento. A definição levinasiana ressalta o movimento de trans-cendência. 

Etimologicamente, tanto o termo transcendência quanto metafísica indicam um “para lá de...” 

– trans e met(a). Não é uma saudade da pátria, um esforço para estar sempre de algum modo 

em sua casa, mas a saída dessa habitação. É esse movimento de ir “para lá de...” que descreve 

o esforço ético. Assim, ética e metafísica para Levinas podem ser tomados como sinônimos. É 

por isso que na citação que destacamos acima, Derrida caracteriza a liberdade teorética como 

pré-metafísica, imanente, econômica e, poderíamos acrescentar, pré-ética. O conceito de 

separação também é chave. Trata-se de uma retomada da hipóstase de Da existência ao 

existente para situar o Eu em uma relação consigo mesmo delineadora do egoísmo. No 

entanto, é necessário precisar aqui que não se trata de uma identidade formulada 

abstratamente e que é muitas vezes representada pela tautologia “A é A” ou “Eu sou Eu”. 

Antes, é um Eu concreto, afetivo e descobrindo-se no mundo, em um primeiro momento 

trans-descendente e retro-scendente65, como fruidor. O tornar-se si mesmo, para Levinas, no 

                                                 
62 VM, p. 137. 
63 TI, p. 19. 
64 HEIDEGGER, 2006, p. 06. 
65 Terminologia adotada por Levinas por influência de Jean Wahl (cf TI, p. 22) para descrever os diferentes 

momentos de transcendência. Luiz Carlos Susin explicita bem essa questão: “A transcendência primeira da 

existência é uma ‘trans-descendência’. O passo primeiro do pensamento deve ser, em correspondência, um 

retorno às experiências primeiras, e por isso, uma ‘retro-scendência’, volta à origem mais simples e espontânea. 

[...] O próprio Jean Wahl foi quem cunhou os termos que indicam movimento e transitividade, como ‘ex-

cedência’, ‘trans-descendência’, retro-scendência’, ‘cis-cendência’ e finalmente ‘trans-ascendência’.” SUSIN, 

1984, p. 34-35. 



21 

 

contexto de Totalidade e infinito, se constitui, portanto, como autêntico momento de um 

egoísmo. 

 

[...] teoria significa também inteligência – logos do ser – ou seja, uma 

maneira tal de abordar o ser conhecido que a sua alteridade em relação ao ser 

cognoscente se desvanece. O processo do conhecimento confunde-se nesse 

estádio com a liberdade do ser cognoscente, nada encontrando que, em 

relação a ele, possa limitá-lo. [...] A ontologia que reconduz o Outro ao 

Mesmo promove a liberdade que é a identificação do Mesmo, que não se 

deixa alienar pelo Outro.66 

 

 Essa é, em sentido lógico, a primeira caracterização que podemos encontrar na 

descrição levinasiana de Totalidade e infinito. É a liberdade de um Eu preso em um processo 

de identificação, ainda que posteriormente a posição egoísta e essa liberdade econômica sejam 

postas em questão ou, o que seria o mesmo, investidas pela responsabilidade inaugurada pelo 

encontro com o outro. Portanto, nosso primeiro esforço será o de fornecer os elementos 

definidores desse momento, caracterizando o modo de ser do Eu separado, econômico. 

 

1.1.1 O Eu econômico: o momento trans-descendente 

 

 O Eu econômico é o Mesmo. A análise das relações da interioridade que se configura 

como uma presença em sua casa – habitação, economia – é o objeto da segunda seção de 

Totalidade e infinito. O Eu econômico é, por isso, fruição: relaciona-se com o mundo segundo 

um “viver de...”; aquilo que Levinas caracteriza como um viver de “boa sopa”. A 

configuração desse viver, viver transitivamente, no entanto, não é representação. As coisas 

das quais esse eu vive não se apresentam como objetos para uma consciência. Apresentam-se 

menos ainda como utensílios em que a finalidade é o que interessa, como iluminar é a 

finalidade da lâmpada. “Viver de...” não se confunde também com meio de vida, como a 

linguagem do senso comum pode denotar: vivo de dar aulas. A dificuldade levinasiana em 

precisar o que significa essa fruição do “viver de...” se deve à riqueza de significados que a 

preposição “de” pode acolher ao executar sua função de relacionar palavras por subordinação. 

No entanto, podemos dizer tout court que a fruição é para Levinas uma realização que se dá, 

por exemplo, na alimentação: 

 

A maneira de o ato se alimentar da sua própria atividade é precisamente a 

fruição. Viver de pão não é, pois, nem representar o pão, nem agir sobre ele, 

                                                 
66 TI, p. 29, grifo nosso. 



22 

 

nem agir por ele. Sem dúvida, é necessário ganhar o seu pão e é necessário 

alimentar-se para ganhar o pão; de maneira que o pão que como é também 

aquilo pelo que ganho o meu pão e a minha vida. Mas se como o meu pão 

para trabalhar e viver, vivo do meu trabalho e do meu pão.67 

 

 Assim, o mundo é alimento para o eu que frui. Esse processo de alimentar-se do 

mundo é transmutação: “o alimento [...] é a transmutação do outro em Mesmo”68. Essa é, 

sobretudo, poderíamos dizer, uma tese de caráter ontológico: o momento da fruição é uma 

plenificação no ser e é a base da qual o Eu levinasiano surge. Essa estrutura fruitiva do gozo 

possui uma intencionalidade própria. Obviamente, a influência fenomenológica nesse ponto 

se evidencia de modo claro. No entanto, a intencionalidade aqui não é tomada tal qual Husserl 

a concebeu. Não se trata de uma relação epistêmica. Mas também não se trata de uma 

manualidade (Zuhandenheit), já que o mundo não é tido como um utensílio que dispomos à 

mão, como formulou Heidegger69. Nesse ponto, Levinas, enquanto fenomenólogo, é muito 

influenciado pelo pensamento heideggeriano, pois o Eu fruidor é sensibilidade e afetividade.  

 

A suficiência do fruir marca o egoísmo ou a ipseidade do Ego e do Mesmo. 

A fruição é uma retirada para si, uma involução. Aquilo a que se chama o 

estado afetivo não tem a morna monotonia de um estado, mas é uma 

exaltação vibrante em que o si-mesmo se levanta. O eu não é, de fato, o 

suporte da fruição. A estrutura ‘intencional’ é aqui inteiramente diferente. O 

eu é a própria contração do sentimento, o pólo de uma espiral cujo 

enrolamento e involução a fruição delineia [...].70 

 

 Nesse contexto, a boca e o alimento são elevados, para falar em termos 

heideggerianos, à categoria de existenciais, o que acarreta uma estruturação própria de 

descrição fenomenológica do gozo. Essa é uma peculiaridade levinasiana e ao mesmo tempo 

um ponto de afastamento e crítica à análise existencial: “O Dasein em Heidegger nunca tem 

fome. A comida só pode interpretar-se como utensílio num mundo de exploração”71. 

Esquematicamente, o ato ao qual Levinas atribui uma importância maior na descrição é o 

alimentar-se, destacando a noção de realização. O existencial boca e o existencial alimento 

são os pólos intencionais dessa estrutura de realização, de satisfação. No entanto, é legítimo 

nesse ponto questionar: qual a relação entre a fruição e a intencionalidade husserliana? Do 

ponto de vista formal, esse dois pólos, esse “viver de...”, não é apenas uma outra maneira de 

                                                 
67 TI, p. 101-102. 
68 TI, p. 101. 
69 ST, §15. 
70 TI, p. 109. 
71 TI, p. 127. 



23 

 

dizer o que Husserl já havia dito com a idéia de que toda intencionalidade é “intencionalidade 

de...”? 

 

A fruição como modo de a vida se relacionar com os seus conteúdos não 

será uma forma de intencionalidade tomada no sentido husserliano do termo, 

numa acepção muito ampla, como fato universal da existência humana? [...] 

Conhece-se o ritmo segundo o qual essa tese é exposta: toda a percepção é 

percepção do percebido, toda a idéia, idéia de um ideatum, todo o desejo, 

desejo de um desejado, toda emoção, emoção de algo emocionante [...].72 

 

 Tal é o motivo pelo qual a fruição não é uma simples retomada do conceito 

husserliano: intencionalidade é representação. Essa talvez seja uma tese controversa, mas 

Levinas entende por representação um esforço de “trazer à instantaneidade de um pensamento 

tudo o que dele parece independente”73. A fruição é pretensamente descrita por oposição à 

intencionalidade da representação que suspende artificialmente o mundo através de um 

processo de redução fenomenológica porque não se trata mais da contraposição entre 

consciência e mundo, mas reter-se permanecendo corporalmente no mundo. O Eu fruidor é, 

sobretudo, corporeidade. 

 

A intencionalidade da fruição pode descrever-se por oposição à 

intencionalidade da representação. Consiste em ater-se à exterioridade, que o 

método transcendental incluído na representação suspende. Ater-se à 

exterioridade não equivale simplesmente a afirmar o mundo – mas a opor-

lhe corporalmente.74 

 

 A posição corporal no mundo é, portanto, primeira. Surge aqui o tema da sensibilidade 

em Levinas, que possui um sentido bastante amplo: sensibilidade é tanto sensação quanto 

sentimento, afetividade. Por isso, é antes de tudo exposição. O Eu fruidor encontra-se exposto 

ao mundo como uma boca que tem fome e o que lhe é exterior é apenas alimento que satisfaz 

sua necessidade corporal75. Fica claro nesse ponto que a sensibilidade em Levinas não se 

aproxima da acepção clássica do termo, sobretudo o uso de origem moderna em que se 

privilegiou o seu papel epistêmico, como uma faculdade do sujeito de conhecimento. Essa 

                                                 
72 TI, p. 113. 
73 TI, p. 118. 
74 TI, p. 119. 
75 “Na intencionalidade do gozo, o corpo inteiro começa como boca faminta que se abre. A mão, no seu primeiro 

gesto, será um auxílio à boca. [...] O corpo é vivente por viver da energia de outro, do mundo e dos elementos. A 

energia recavada no outro é o surplus do eu que se avoluma e cresce por retornos e recomeços.” SUSIN, 1984, p. 

40. 



24 

 

descrição da sensibilidade na fruição não serve, portanto, à fins do saber, da inteligência, mas 

é uma encarnação do corpo que se aproxima do mundo afetivamente. 

 

1.1.2 A liberdade do Eu fruidor 

 

 A liberdade do Eu autárquico, descrito até agora, é aquela que reduz o Outro ao 

Mesmo. Assim, toda alteridade não passa de uma oportunidade para satisfazer suas 

necessidades, assegurando sua relação consigo mesmo, constituindo sua identidade e 

prevalecendo no movimento egóico da intencionalidade do gozo. 

 

A relação com o ser, que atua como ontologia, consiste em neutralizar o ente 

para o compreender ou captar. Não é, portanto, uma relação com o outro 

como tal, mas redução do Outro ao Mesmo. Tal é a definição de liberdade: 

manter-se contra o outro apesar de toda relação com o outro, assegurar a 

autarcia de um eu.76 

 

 A relação de fruição ainda envolve mais um aspecto que está intimamente conectado 

ao modus da liberdade econômica. Trata-se da noção de desejo. Assim como podemos 

dicotomicamente falar da oposição entre liberdade econômica e liberdade investida, a 

estrutura argumentativa do texto levinasiano também nos permite diferenciar dois tipos de 

desejo: o desejo econômico e o desejo ético. À liberdade do eu fruidor corresponde o desejo 

entendido como satisfação de necessidades. Desse modo, constata-se que o modus operandi 

da liberdade do eu fruidor é fundamentalmente o do desejo e, por esse motivo, ela é a 

liberdade da satisfação. Satisfação que é realizada a partir de uma necessidade provinda de 

uma negatividade e que é necessária ao gozo. Esse momento do egoísmo característico do Eu 

fruidor delineia a liberdade que é a liberdade da nutrição, de um Eu para o qual o mundo é a 

fonte alimentar da qual pode estar continuamente transmutando tudo o que lhe é exterior à 

mesmidade, ao idêntico – assegurando, exatamente por esse motivo, sua autarcia. 

 

1.2 Um pressuposto fundamental: desconstrução da totalidade ontológica via o conceito de 

infinito ético 

 

No entanto, essa autarcia do eu que se afirma no mundo como satisfação e que é 

economicamente livre para nutrir-se da exterioridade é apenas o momento inicial da 

                                                 
76 TI, p. 33, grifo nosso. 



25 

 

argumentação levinasiana. Como próximo passo em nosso esforço para decompor o problema 

que é nosso objeto de investigação – sobre quais as condições necessárias para que a 

articulação entre liberdade e heteronomia não resulte em uma contradictio in adjecto – e 

compreender a estrutura argumentativa de Levinas que leva ao conceito de liberdade 

investida, propomo-nos agora algo já expresso no próprio título desse tópico. Buscamos 

investigar os elementos da desconstrução da totalidade ontológica a partir do diálogo que o 

filósofo estabelece com Husserl, Heidegger, Platão e Descartes na primeira seção de 

Totalidade e infinito para, então, evidenciar no seio dessa ruptura a releitura do conceito de 

infinito em seu papel na constituição da subjetividade. É esse recurso argumentativo – 

insistimos uma vez mais, o papel que o conceito de infinito desempenha na reestruturação da 

subjetividade – que permite Levinas quebrar a estrutura fruitiva do Eu e, consequentemente, 

da liberdade econômica. Dessa forma, as perguntas que definem o horizonte de nossas 

considerações são: quais os pressupostos da crítica levinasiana na desconstrução daquilo que 

ele chama de “totalidade ontológica”? Como daí resulta o emprego ético do conceito de 

infinito? Qual a relação desse conceito com a subjetividade? 

O percurso se inicia com a crítica da tradição filosófica ocidental a partir do aspecto que 

ela assume com a ontologia de molde heideggeriano. É principalmente a partir de Heidegger, 

entendido nesse contexto como o clímax do pensamento filosófico, que Levinas tem acesso ao 

modo ocidental de pensamento. Portanto, a crítica da ontologia fundamental constitui o 

próprio pano de fundo da crítica levinasiana à Totalidade e é a condição básica para a 

compreensão do autor. Seguimos salientando o retorno feito por Levinas ao Bem do Platão da 

República e à ideia de infinito do Descartes das Meditações. É desde o recurso a esses dois 

conceitos reveladores de um surplus que a ruptura da Totalidade será possível e a atribuição 

de outro sentido à subjetividade será feita. Concluímos com a questão sobre o modo como 

isso implica em uma reestruturação da subjetividade, não mais entendida como a responsável 

pela explicitação dos fundamentos do conhecimento, mas como fundada na ideia de infinito e, 

portanto, como hospitalidade. 

 

1.1.1. Subversão: a crítica da ontologia fundamental 

 

O século passado foi responsável pelo questionamento e releitura de conceitos 

fundamentais como “tempo”, “existência”, “essência”, “lógica” etc. Esse contexto gestou, 

entre outros, o pensamento de autores como Husserl, Sartre, Jaspers, Russel, Wittgenstein, 

Adorno e Habermas. No entanto, o nome de Martin Heidegger merece destaque especial. 



26 

 

Assumindo um diálogo com a história do pensamento que é caracteristicamente um “passo de 

volta”, entendido enquanto um movimento do pensamento que conduz para algo impensado, o 

filósofo alemão colocou para si a tarefa de elaborar uma reflexão sobre o próprio objeto do 

pensamento: o ser.77 

 

Na medida em que o passo de volta determina o caráter do nosso diálogo 

com a história do pensamento ocidental, o pensamento conduz, de certo 

modo, para fora do que até agora foi pensado na filosofia. O pensamento 

recua diante de seu objeto, o ser, e põe o que foi assim pensado num 

confronto, em que vemos o todo dessa história [...]. Isto não é [...] um 

problema já transmitido e já formulado, mas aquilo que [...] não foi 

questionado.78 

 

O que permaneceu impensado, segundo Heidegger, foi a diferença entre ser e ente. A 

metafísica nunca levantou a questão sobre a verdade do ser, pensando apenas o ser do ente. 

Concomitantemente, ela nunca questionou o modo como a essência do homem pertence à 

verdade do ser.79 Se resta algo ainda impensado que está aquém do pensamento metafísico, 

temos que rever toda a forma de refletir sobre o homem, uma vez que ele sempre foi 

determinado a partir da perspectiva do ente na totalidade, já pressupondo uma interpretação 

do ente. Assim, “para que nós, contemporâneos, possamos atingir [...] a dimensão da verdade 

do ser a fim de poder meditá-la, deveremos, primeiro, tornar desde já bem claro como o ser se 

dirige ao homem e como o requisita”.80 

Aquilo que distingue o homem dos demais entes, segundo a tese heideggeriana, só pode 

ser vislumbrado na medida em que o compreendermos em sua proximidade com o ser, 

manifestando sua essência (entendida não como essentia latina, mas como modo de ser mais 

fundamental) enquanto ek-sistir.81 Heidegger inaugura uma nova forma de pensar o humano 

segundo a qual o homem deixa de ser um ser vivo entre outros, definido como animal 

rationale, para tornar-se o único ente que compreende ser: Dasein.82 Dasein é abertura ao ser, 

clareira da mostração. Nesse sentido, a condição humana passa a ser o lugar em que a 

dinâmica da apropriação do ser pelo ente e a realização do ente a ser é possível. É isso que 

constitui a grande novidade da ontologia contemporânea: “[...] a compreensão do ser não 

supõe apenas uma atitude teorética, mas todo o comportamento humano. O homem inteiro é 

                                                 
77 Cf. HEIDEGGER, 1999, p.185-189. 
78 Ibidem, p.189. 
79 Cf. HEIDEGGER, 2005, p.22. 
80 Ibidem, p.32. 
81 O prepositivo grego eks- significa “fora de”. Escolhemos escrever a palavra dessa forma para evidenciar o 

significado heideggeriano de existência como estar aberto à verdade do ser. 
82 Considerando-o já incorporado ao português, grafamos o termo alemão “Dasein” sem itálicos. 



27 

 

ontologia”.83 Dito de outra maneira, na contemporaneidade, ontologia e existência coincidem 

de tal modo que existir é compreender ser não só teoricamente, mas prático-

compreensivamente. No entanto, seria suficientemente radical pensar o homem em sua 

proximidade com o ser? Estaria aí a questão originária?  

A relação de Levinas com a obra heideggeriana sempre foi de grande admiração.84 

Sobretudo Sein und Zeit marcou fortemente sua formação intelectual. Isso permitiu não 

apenas o acolhimento do pensamento de Heidegger, mas a própria experiência dos limites da 

ontologia fundamental. Assim, percebemos nos textos de Levinas um constante 

questionamento sobre o estatuto da ontologia enquanto instância de validação de toda análise 

filosófica. Um texto de 1951 pode ajudar-nos a exemplificar o objetivo levinasiano. Trata-se 

de um artigo de título provocador e publicado pela primeira vez na Revue de métaphysique et 

de morale: L’ontologie est-elle fondamentale?.85 

Nesse artigo, Levinas ensaia uma das suas primeiras críticas não só à ontologia 

fundamental, mas à tradição ocidental como um todo. O cerne da argumentação gira em torno 

do conceito de compreensão:  

 

[...] a compreensão, em Heidegger, logra alcançar a grande tradição da 

filosofia ocidental: compreender o ser particular já é colocar-se além do 

particular – compreender é relacionar-se ao particular, único a existir, pelo 

conhecimento que é sempre conhecimento do universal.86 

 

Esse conceito seria responsável, segundo Levinas, pelo vínculo de Heidegger com o 

aspecto totalizador da tradição. Ora, o conceito heideggeriano de compreensão representa uma 

retomada da problematicidade entre particular e universal. Mas, ainda que resguardada toda 

sua peculiaridade e o abandono da ontoteologia, as relações com os entes – inclusive minha 

relação com o outro, o Miteinandersein – são submetidas às estruturas do ser.  

Haveriam, no entanto, transbordamentos em que a relação de compreensão seria 

excedida, pois isso que transborda não seria dado no horizonte do ser. Trata-se da relação com 

outrem: “nossa relação com ele consiste certamente em querer compreendê-lo, mas esta 

                                                 
83 OF, p.13/22. 
84 “Com efeito, descobri Sein und Zeit, que se lia à minha volta. Muito cedo tive grande admiração por este livro. 

É um dos mais belos livros da história da filosofia – digo-o após vários anos de reflexão”. LEVINAS, 2007, 

p.23. 
85 Esse texto foi posteriormente republicado em LEVINAS, 1991. Cf. o comentário de Ricardo Timm em 

SOUZA, 2000. 
86 OF, p.16/26. 



28 

 

relação excede a compreensão”.87 Levinas lança mão, portanto, da tese sobre a qual se 

debruçará até o final de sua vida: minha relação com outrem está aquém de qualquer estrutura 

ontológica, sendo uma relação originária segundo a qual a irredutibilidade de outrem, sua 

condição permanente de separado, rompe com toda tentativa de totalização que o pensamento 

ontológico, seja de cunho heideggeriano ou não, tenderia a suprimir. Os pressupostos 

filosóficos desagregadores da totalidade ontológica e fundamentadores dessa tese serão o 

tema da próxima seção. 

 

1.1.2. Επέκεινα τῆς οὐσίας e l’idée de l’infini: Platão, Descartes e Levinas 

 

O ponto nodal que permite o acesso ao sustentáculo da crítica levinasiana à totalidade 

ontológica é o diálogo estabelecido com Platão e Descartes88. A subversão da ontologia 

fundamental89 objetivou tornar claro o limite intrínseco dessa construção filosófica: trata-se de 

um impulso de totalização, característico de grande parte da tradição ocidental, que ignora a 

excedência, ou separação, manifestada na relação com o outro. A pontuação desse limite abre 

caminho para a parte construtiva do pensamento levinasiano e, ao mesmo tempo, o 

estabelecimento de um novo ponto de partida. Eis a tese em questão: a Alteridade possui 

necessariamente tanta primazia quanto o ser, ou seja, a Alteridade também é fonte de sentido 

– um sentido para além do sentido do ser. Nosso objetivo aqui será evidenciar os pressupostos 

dessa tese, expondo tanto aquele aspecto em que há aproximação quanto o em que há 

afastamento da posição levinasiana relativa ao Bem de Platão e à ideia de infinito de 

Descartes. 

Convém, antes de tudo, frisar a particular leitura levinasiana da história do pensamento 

ocidental: trata-se da história do desenvolvimento da Totalidade, do encobrimento da 

alteridade. Ora, já no início grego da especulação filosófica percebemos a necessidade da 

filosofia de pensar a Unidade. O principal problema que fomentava as reflexões dos gregos 

girava em torno do questionamento sobre a origem e constituição do cosmo. Por isso, os 

primeiros pensadores buscaram reduzir o real quer fosse ao fogo, à água ou ao ar na tentativa 

de compreender e explicar racionalmente qualquer coisa, já conhecida ou não. Assim, para 

                                                 
87 OF, p.17/26. Salientamos que essa interpretação levinasiana do conceito heideggeriano de compreensão é 

passível de discussão. Afinal, Levinas parece interpretá-lo em OF como “contemplação conceitual”, como se 

ainda houvesse em Heidegger certo intelectualismo. 
88 Há, evidentemente, a fundamental inspiração das obras de Rosenzweig, mas que não abarcaremos aqui. 
89 Entenda-se que com o termo “subversão” não fazemos um uso negativo. Não estamos querendo expressar algo 

como “destruição”, “anulação” ou “abolição”, justamente porque o que está em questão não é a validade da 

ontologia, mas o seu estatuto. Por “subversão da ontologia fundamental” entenda-se a realização de uma 

transformação: o estabelecimento da ética como filosofia primeira. 



29 

 

eles, conhecer a natureza do real era “saber que cada um dos seres de que se compõe o 

universo é, no fundo e quaisquer que sejam as diferenças aparentes que os distinguem, 

idêntico em natureza a qualquer outro ser real ou possível”.90A generalização desse problema 

desemboca nas reflexões de Parmênides. A partir daí, é fixada uma das posições metafísicas 

decisivas na tradição ocidental. O que interessa não é mais encontrar um princípio material, 

mas aquilo que é único e universal, que não possui causa, mas é causa de tudo aquilo que é: o 

ser.91 

Platão figura entre aqueles que reconheceram a intuição fundamental de Parmênides 

como o ponto de partida para a ontologia. Suas investigações buscavam, pois, definir aquilo 

que ele denominou de οντως ον, vere ens – o verdadeiramente ser ou realmente real. Por 

οντως ον eram designados aqueles objetos que mereciam plenamente o nome de seres, e nos 

quais a identidade, ou seja, a estabilidade da ουσια,92 era a condição de sua própria existência. 

Há outro aspecto do pensamento de Platão, no entanto, que chamou a atenção de Levinas: 

 
Uma das vias da metafísica grega consistia em procurar o regresso à 

Unidade [...] Mas a metafísica grega concebe o Bem como separado da 

totalidade da essência e, desse modo, entrevê [...] uma estrutura tal que a 

totalidade possa admitir um além. [...] Platão não deduz de modo algum o 

ser do Bem: põe a transcendência como ultrapassando a totalidade.93 

 

Trata-se, portanto, do Bem em Platão. É no “Livro VI” da República que temos a 

formulação que nos interessa aqui. Na famosa passagem do diálogo entre Sócrates e Gláucon 

em 509b encontramos o seguinte enunciado: “o próprio bem não é essência, mas está para 

além da essência em dignidade e poder [ἀλλ’ ἔτιἐπέκεινα τῆς οὐσίας πρεσβείᾳ καὶ δυνάμει 

ὑπερέχοντος]”.94 A ideia do Bem é, assim, além de fim absoluto e transcendente da vida 

humana, a própria fonte de onde a verdade da theoria flui. É nesse aspecto que Levinas pede 

auxílio a Platão para tentar encontrar um ponto de fuga do pensamento ontológico: a 

possibilidade de se pensar em algo que esteja para além do ser e seja, por isso mesmo, 

exigência de um Sentido original. A ἐπέκεινα τῆς οὐσίας é a raiz grega do conceito 

levinasiano de infinito.95 

                                                 
90 GILSON, 2008, p.24. 
91 Cf. PARMÊNIDES, 2008. 
92« En fait, l’ουσια correspond, dans la pensée et dans la langue de Platon, à l’auto-ipséité fondamentale qui, 

selon lui, justifie seule l’attribution de l’être, parce qu’elle seule le constitue » GILSON, 2008, p.28. A ουσια é 

um dos conceitos-chave da história da metafísica. 
93 TI, p.93-94, grifo nosso. 
94 PLATÃO. Rebública, 509b. Utilizamos a tradução de Paul Shorey na edição bilíngüe grego/inglês da Loeb 

Classical Library. A tradução do inglês para o português é nossa. 
95 Cf. sobre o assunto MATTÉI, 2006. Cf. também NARBONE, 2004. 



30 

 

Já no pensamento cartesiano, há uma tentativa de reconstrução do conhecimento que 

progride do eu pensante para o mundo objetivo da ciência. Nessa progressão, a célebre 

distinção entre ideias inatas, procedentes de Deus, as adquiridas, advindas da experiência 

sensível, e as inventadas ou artificiais, elaboradas por nós, desempenha um papel fundamental 

– rompendo-se, assim, com certo posicionamento escolástico segundo o qual nada haveria na 

mente que já não estivesse antes nos sentidos. No seu desenvolvimento argumentativo, o texto 

das Meditationes se utiliza de uma estrutura argumentativa sui generis para a fundamentação 

do projeto epistemológico de Descartes. Trata-se do estabelecimento de uma ideia que 

encontro em mim, mas que distingo como proveniente de algo exterior a mim, pois seu 

conteúdo extrapola a capacidade que minha mente tem para elaborá-lo:  

 

[...] entendo de modo manifesto que há mais realidade na substância infinita 

do que na finita e, por conseguinte, que a percepção do infinito é, de certo 

modo, em mim, anterior à percepção do finito, isto é, que a percepção de 

Deus é anterior à percepção de mim mesmo [...].96 

 

O papel desempenhado por essa ideia é central para a tarefa cartesiana de reconstrução 

do conhecimento: ela é responsável pela transição do cogito para o mundo objetivo, 

eliminando, assim, a possibilidade de solipsismo.97 Ora, essa ideia de infinito da terceira 

Meditatio98 de Descartes é a raiz latina formal da categoria levinasiana de Infinito.99 No 

entanto, em que consiste esse enraizamento? Levinas aceita o ensinamento da ideia cartesiana 

do infinito: 

 

A relação do Mesmo com o Outro [...] está de fato fixada na situação 

descrita por Descartes em que o “eu penso” mantém com o Infinito, que ele 

não pode de modo nenhum conter e de que está separado, uma relação 

chamada “ideia do infinito”. [...] O infinito é característica própria de um ser 

transcendente, o infinito é o absolutamente outro.100 

 

No entanto, um ponto fundamental separa os dois autores: o inatismo.101 Como já 

vimos, para Descartes, a ideia de infinito é anterior à percepção do finito, sendo, por isso 

mesmo, desde já presente no sujeito. Levinas radicaliza ainda mais esse aspecto do 

pensamento cartesiano. Para ele, ainda que a ideia de infinito expresse um extravasamento ou 

                                                 
96 Ibidem, p.91. 
97 Cf. COTTINGHAM, 1995, verbetes: Ideia, Inatismo e Infinito. 
98 DESCARTES, 2008. 
99 “[...] é a análise cartesiana da ideia do infinito que, da maneira mais característica, esboça uma estrutura de que 

apenas queremos conservar, aliás, o desenho formal”. LPI, p.171/209. 
100 TI, p. 36. 
101 Cf. SOUZA, 1999, p.85-89; PELIZZOLI, 2002, 59-67. 



31 

 

implosão racional do cogito, essa necessidade de Descartes em fincá-la no sujeito como inata 

é uma recondução à Totalidade ontológica. É preciso ir além, o Infinito é absolutamente 

separado. O que interessa a Levinas, portanto, é apenas o modelo formal da argumentação 

cartesiana que, juntamente com o Bem de Platão, significa a possibilidade de estruturas 

argumentativas para a ruptura com a Totalidade. 

Uma transposição é, portanto, aplicada por Levinas. Se antes a επέκεινα της ουσίας de 

Platão e a ideia de infinito de Descartes desempenhavam um papel fundamental dentro de um 

contexto de uso onto-epistemológico que inevitavelmente conduziam à Totalidade, agora 

serão transpostas para um contexto ético em que será definida da seguinte maneira: 

movimento ou dinamismo de excedência característico da relação com a alteridade. Desse 

modo, removendo o conceito de infinito de sua subordinação onto-epistemológica, Levinas 

situa-o em um contexto eminentemente ético. Essa infinição que se dá na relação com a 

alteridade, a heteronomia radical aí presente, será o novo ponto de partida para a arquitetônica 

do pensamento levinasiano – implicando transformações no próprio nível de subjetividade. 

 

1.2. A possibilidade de uma liberdade investida 

 

 Nosso esforço até aqui foi de mostrar dois movimentos na argumentação de 

Totalidade e Infinito: a) o Eu econômico em sua atitude fruitiva e, por conseguinte, a 

liberdade característica desse momento que é de satisfação de necessidades; e b) a 

desconstrução da totalidade ontológica por meio da introdução de um elemento de inspiração 

cartesiana, isto é, da idéia de infinito. Esses dois momentos, quando confrontados, abrem 

caminho para o ponto mais importante que queremos evidenciar aqui.  

 Coube à idéia de infinito romper a totalidade ontológica. Com isso, a intenção 

levinasiana é de romper também o egoísmo do Eu fruidor. Trata-se da ocasião em que a 

Habitação é posta em questão e, com isso, também o modo da liberdade aí delineada. 

 

1.2.1. A subjetividade fundada na ideia de infinito 

 

Levinas declara já no prefácio de Totalidade e infinito que esse livro articulará uma 

“[...] defesa da subjetividade [...] fundada na ideia de infinito”.102 No entanto, que sentido 

ainda haveria em defender a subjetividade quando o filosofar do início do século XX tomou 

                                                 
102 TI, p. 12. 



32 

 

como ponto de partida para suas discussões algo que ressoa como um problema até nossos 

dias, o lugar do pensamento metafísico? Noções como a de fundamento, quer sob o nome de 

ουσια ou Deus, enquanto conjunto de princípios desde os quais se pode deduzir um sistema de 

verdades, passaram a ser radicalmente postas em xeque. Ora, o conceito de subjetividade traz 

consigo o peso da tradição metafísica, afinal esse é um conceito central responsável pela 

demarcação do nascimento da modernidade e, ipso facto, pelo deslocamento do lugar 

referente à verdade. Mas, evidentemente, quando Levinas utiliza o termo “subjetividade” não 

remete a um conceito moderno. Isso se dá por dois motivos: primeiramente, enquanto no 

contexto moderno – desde Descartes – o problema da subjetividade residia em uma 

perspectiva segundo a qual, em última instância, o que importava era a confirmação da 

certeza de si mesmo a partir de um pensamento que faz sua auto-experiência,103 a 

subjetividade em Levinas não é consciência, ao contrário, ela só é erguida no momento em 

que há o encontro com algo anterior a ela mesma, ou seja, com a alteridade absoluta;104 

consequentemente, e em segundo lugar, a subjetividade no pensamento levinasiano não é 

fundante, tal como na modernidade, mas fundada. Nessas condições, a subjetividade é o lugar 

de consumação da ideia do infinito: 

 

A ideia do infinito não é uma noção que uma subjetividade forje 

casualmente para refletir uma entidade que não encontra fora de si nada que 

a limite [tal como em Descartes]. [...] O infinito não existe antes para se 

revelar depois. A sua infinição produz-se como revelação, como uma 

colocação em mim da sua ideia. Produz-se no fato inverossímil em que um 

ser separado fixado na sua identidade, o Mesmo, o Eu contém, no entanto, 

em si – o que não pode nem conter, nem receber por força da sua identidade. 

A subjetividade realiza essas exigências impossíveis: o facto surpreendente 

de conter mais do que é possível conter.105 

 

A crítica feita à ontologia permitiu o estabelecimento da primazia da alteridade expressa 

pelo conceito de infinito ético. Desde essa outra perspectiva, Levinas tematizou a 

subjetividade como o coroamento que se inaugura com a relação com o infinito. Assim, 

subjetividade não significa mais cogito, eu transcendental ou espírito absoluto em que a 

possibilidade da liberdade seria, portanto, a independência, a autonomia desse sujeito 

determinador de si mesmo. Trata-se agora de uma subjetividade que é acolhimento do outro; 

                                                 
103 Cf. MULLER, 1999, p. 311-325. 
104 “O ponto de partida de Levinas não é a subjetividade tal qual outrora foi interpretada. Contra o paradigma da 

filosofia transcendental, defende a tese de que o eu transcendental, a consciência monológica, não é o 

fundamento último do pensamento e da ação. Há um passado que sustenta a própria consciência. [...] A 

consciência não abarca toda a estrutura da subjetividade. [...] Em última instância, ela é habitada pelo outro.” 

KUIAVA, 2003, p. 65-66. Cf. também COSTA, 2008. 
105 TI, p. 13, grifo nosso. 



33 

 

trata-se de um eu que é assignado, transido desde sempre pela alteridade. Sendo transido pela 

heterogeneidade absoluta, a liberdade não é mais associada à autonomia da vontade do 

sujeito, mas investida. 

 

1.2.2. Subjetividade como hospitalidade 

 

Já nos demos conta? Se bem que o termo não seja 

nem frequente nem sublinhado, Totalidade e 

Infinito nos lega um imenso tratado sobre a 

hospitalidade.106 

 

 Como Derrida bem observa na citação acima, "hospitalidade" não é um termo 

frequente e nem recebe destaque.107 No entanto, ele nos parece ser central, não só para 

Totalidade e Infinito como um todo, mas, sobretudo, para nosso propósito aqui. Já no prefácio 

encontramos os dois termos sendo usados na mesma frase como sinônimos e apresentando um 

dos objetivos, senão o primeiro e mais importante, do texto: “Este livro apresentará a 

subjetividade como acolhendo Outrem, como hospitalidade”108. A relação de acolhimento ou 

de hospitalidade desempenha um papel fundamental na articulação entre liberdade e 

heteronomia, de modo tal que ele é o conceito chave responsável para dissolução da aparente 

contradição. Se antes falássemos em um fundamento heteronômico para a liberdade, o 

resultado não poderia ser outro que a acusação de servidão, dependência etc. Em Levinas, o 

conceito de liberdade investida assume, certamente, a alteridade como legitimadora da 

liberdade, sendo, portanto, a heteronomia a base para pensar a liberdade. No entanto, não 

podemos acusá-lo de por a subjetividade em uma situação de servidão (em sentido negativo). 

Liberdade investida é a liberdade da hospitalidade, do acolhimento. 

 A subjetividade fundada na idéia de infinito só pode conter mais do que é possível 

conter porque é hospitalidade. Ela é um acolhimento da idéia de infinito, do outro. Isso supõe, 

no contexto de Totalidade e Infinito, que haja também um recolhimento enquanto 

possibilitador do momento de acolhimento. Afinal, para que seja possível dizer “bem-vindo” 

ao estrangeiro é necessário que se esteja em casa. Tal é a função da "Habitação".  

 

                                                 
106 DERRIDA, 2004, p. 39. 
107 Esse conceito foi fundamental para a aproximação de Derrida e Levinas, e seu o desenvolvimento foi um dos 

responsáveis pelo movimento da desconstrução derridiana. “E certamente não há melhor palavra para aproximar 

essas duas grandes figuras do pensamento contemporâneo que são Levinas e Derrida. Talvez tenha sido mesmo 

essa a grande questão desses pensadores distintos e tão próximos”. FARIAS, 2011, p.11-24. 
108 TI, p. 13, grifo nosso. 



34 

 

A interioridade do recolhimento é uma solidão num mundo já humano. O 

recolhimento refere-se a um acolhimento [...] Morar não é precisamente o 

simples fato da realidade anônima de um ser lançado na existência como 

uma pedra que se atira para trás de si. É um recolhimento, uma vinda a si, 

uma retirada para sua casa como para uma terra de asilo, que responde a 

uma hospitalidade, a uma expectativa, a um acolhimento humano [...].109 

 

 Descrevemos no início do capítulo como Levinas articula a existência do Eu fruidor e 

o modo da nutrição como transmutação da alteridade em mesmidade. A ideia de infinito 

rompe exatamente esse modo de ser fruitivo e, com isso, a liberdade econômica, de modo que 

lemos em Totalidade e Infinito: “Acolher Outrem é pôr a minha liberdade em questão”110. O 

termo liberdade nessa passagem deve ser lido como liberdade econômica, liberdade do Eu 

fruitivo que ao se deparar com a alteridade radical do outro se dá conta de que para acolhê-lo, 

sua própria liberdade deve ser posta em questão, deve ser repensada para que ao exercê-la não 

resulte em violência, em supressão da alteridade, transmutação do Outro em Mesmo. 

 O lugar que se abre no horizonte do acolhimento levanta também o problema da 

resignificação operada por Levinas do conceito de representação. Segundo nosso parecer, a 

passagem mais significativa de Totalidade e Infinito em que encontramos a elaboração 

decisiva do conceito de liberdade tal como Levinas a concebe e com todas as suas implicações 

é o sexto tópico da Seção II D: “A liberdade da representação e a doação”. A discussão se dá 

no seio do tema da Morada, já em preparação para a abertura da Seção III, e articula 

conjuntamente o problema da interioridade – Habitação, Morada, Economia – e do 

acolhimento. É curioso, no entanto, que no título a liberdade seja caracterizada como 

liberdade da representação, já que a posição levinasiana foi repetitivamente de crítica ao 

movimento de representação – sempre visto negativamente como uma determinação do Outro 

pelo Mesmo. Mas o conceito de representação aqui recebe uma conotação peculiar: é a 

rejeição tanto da fruição quanto da posse enquanto condição para a doação. 

 

Definimos a representação como uma determinação do Outro pelo Mesmo, 

sem que o Mesmo se determine pelo Outro. [...] Mas para que eu possa 

libertar-me da própria posse que o acolhimento da Casa instaura, para que eu 

possa ver as coisas em si mesmas, isto é, representá-las para mim, rejeitar 

tanto a fruição quanto a posse, é preciso que eu saiba dar o que possuo. [...] 

A representação tira sua liberdade, em relação ao mundo que a alimenta, da 

relação, essencialmente moral, com Outrem. [...] A representação começou 

não na presença de uma coisa oferecida à minha violência, mas que escapa 

empiricamente às minhas forças, mas sim na minha possibilidade de pôr essa 

                                                 
109 TI, p. 147-148, grifo nosso. 
110 TI, p. 75. 



35 

 

violência em questão, numa possibilidade que se produz pelo comércio com 

o infinito ou pela sociedade.111 

 

 Esse acolhimento é passividade, receptividade, e é sempre acolhimento do Outro. 

Acolher significa, sobretudo, doação. Trata-se da possibilidade de ceder ao hóspede aquilo de 

que o eu se apropriou enquanto fruía do mundo, pois agora está em relação com algo de que 

não se pode viver – o infinito que é o outro –, mas apenas acolher. Nesse contexto, não 

encontramos um choque de liberdades, como se a liberdade do eu fosse de encontro à 

liberdade do outro: 

 

O Outro não se opõe a mim como uma outra liberdade, mas semelhante à 

minha e, por conseguinte, hostil à minha. Outrem não é outra liberdade tão 

arbitrária como a minha, sem o que franquearia de imediato o infinito que 

me separa dela para entrar sob o mesmo conceito. A sua alteridade 

manifesta-se num domínio que não conquista, mas ensina.112 

 

 Aqui temos a formulação final para a compreensão do conceito levinasiano de 

liberdade. Uma liberdade que é investida só é possível no âmbito do acolhimento porque a 

lógica agora não é mais mantida em uma relação de reciprocidade em que a liberdade do Eu 

ao encontrar-se com a liberdade do Outro resultaria em um choque de liberdades – como se a 

única alternativa fosse a prevalência de uma dessas duas liberdades. Não há choque porque o 

Outro não é uma existência contra a minha. Assim encontramos em uma observação de 

Levinas em um conjunto de notas reunidas sob o título de Notes diverses de philosophie en 

recherche: “O outro não limita minha liberdade porque ele existe, pois sua existência não é 

uma existência contra, mas uma existência sem relações – (absoluta) – rosto”.113 

 

1.3. Conclusão: liberdade e hospitalidade 

 

Voltemos à pergunta inicial: como é possível articular liberdade e heteronomia sem 

resultar em servidão? Vimos que se seguíssemos pelo conceito de liberdade derivado do modo 

como é interpretado na modernidade, sempre partindo da autonomia do sujeito, essa 

articulação seria uma insistência sem propósito – tal é a problematização feita no primeiro 

capítulo. No entanto, todo esse trabalho buscou, dentro de seus limites, mostrar quais as 

condições de possibilidade de uma liberdade que é investida. Acreditamos que a chave para 

                                                 
111 TI, p. 164-165, grifo nosso. 
112 TI, p. 165. 
113 Oeuvres I, p. 283. 



36 

 

essa articulação residiria na conjugação de outros dois conceitos levinasianos: infinito e 

subjetividade. 

Nosso ponto de partida foi a investigação dos elementos da desconstrução da totalidade 

ontológica. O pano de fundo dessa desconstrução, como procuramos mostrar, é o diálogo 

estabelecido por Levinas com Heidegger acerca do conceito de compreensão. Rejeitando a 

primazia do pensamento ontológico, já que haveria transbordamentos não dados no horizonte 

do ser, tal foi a tese fundamental de que Levinas lançou mão: a Alteridade também é fonte de 

sentido – um sentido para além do sentido do ser. Após, em um segundo momento, tentamos 

evidenciar que essa ruptura com a ontologia se dá a partir de uma releitura do conceito de 

infinito. Dois autores são fonte para o contorno formal da formulação levinasiana de infinito: 

Platão e Descartes. Desde o recurso a esses filósofos, transpondo a ἐπέκεινα τῆς οὐσίας de 

Platão e a ideia de infinito de Descartes de um contexto de uso onto-epistemológico para um 

contexto ético, o conceito de infinito foi definido como movimento de excedência 

característico da relação com a alteridade. 

Ao mesmo tempo em que a desconstrução da totalidade ontológica pela via do conceito 

de infinito estabelece um novo ponto de partida para o erguimento do pensamento levinasiano 

– a heteronomia –, transformações no próprio modo de compreensão do conceito de 

subjetividade são implicadas. Subjetividade não coincide mais com cogito nem com as 

filosofias da consciência daí oriundas. Assim, como síntese final, afirmamos: a condição de 

possibilidade da articulação entre liberdade e heteronomia tem seu lugar, primeiramente, na 

desconstrução da Totalidade pela releitura do conceito de infinito; e, em segundo lugar, no 

conceito de subjetividade interpretado como hospitalidade, acolhimento da ideia de infinito. 

Somente assim a liberdade pode ser pensada não como autonomia da vontade do sujeito, mas 

como investida pela alteridade radical expressa pelo conceito levinasiano de infinito sem que 

se confunda isso com servidão. 

No entanto, é forçoso admitir que a assimetria da relação ética que Levinas defende, 

ainda que a subjetividade assuma esse caráter de hospitalidade, implica também em um tipo 

de situação em que o eu se encontra completamente vulnerável à alteridade. Seria legítimo, 

portanto, objetar que a própria metáfora do “refém” utilizada por Levinas para descrever a 

relação entre o eu e o outro possibilita uma leitura segundo a qual o vínculo ético seria um 

vínculo de subserviência do eu que é refém do outro. Mas restaria ainda uma ressalva a ser 

feita: mesmo que essa subserviência seja presente, não deve ser tomada em sentido negativo 

ou pejorativo. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2 DE TOTALIDADE E INFINITO A OUTRAMENTE QUE SER: 

SOBRE A CRÍTICA DE DERRIDA À LEVINAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 

 

 Antes de tudo, é mister justificar ao leitor a necessidade da existência desse capítulo. 

Sua função é de mediação e sua existência se impõe a partir da exigência metodológica que 

adotamos. Nesse sentido, nossa pretensão de lidar com o problema da liberdade em dois 

textos distintos apresenta a necessidade de caracterização da diferença entre ambos. No nosso 

caso, essa caracterização é ainda mais importante porque a hipótese com a qual trabalhamos e 

já anunciada desde a introdução sustenta que, em última instância, Levinas não opera uma 

modificação completa no conceito de liberdade. Ela ainda é segunda em relação à alteridade e 

à responsabilidade. No entanto, a arquitetura conceitual que permite indicar o conceito de uma 

liberdade finita em Outramente que ser é completamente diferente da adotada em Totalidade 

e infinito para a elaboração do conceito de liberdade investida. 

 Os escritos produzidos por Levinas durante seus 89 anos114 foram publicados de 

maneira dispersa e por vários editores. Abrangem grosso modo 60 anos que podem ser 

divididos em três períodos.115 Essa trajetória comporta, portanto, três momentos que 

constituem demarcações importantes no desenvolvimento do seu pensamento. O primeiro 

deles data de 1935, publicação de Da evasão, primeira produção original. O segundo inicia a 

partir de 1952. Na nossa avaliação, esse é um momento de síntese e aprofundamento do 

período anterior fixado em Totalidade e infinito.116 O terceiro e, portanto, último, é 

representado pela publicação em 1974 de Outramente que ser e engloba os anos de 1964 a 

1995. Contrariamente ao período anterior, podemos caracterizar este último como uma 

revisão das suas principais teses, sobretudo no que diz respeito à identidade do Eu. O que nos 

interessa nesse momento é analisar a transição do segundo para o terceiro período da obra de 

Levinas. 

 

Entrever no “existente”, no ente humano, e no que Heidegger chamará 

“entidade do ente”, não uma ocultação e uma “dissimulação” do ser [...] e, 

na relação entre entes, outra coisa que a “metafísica que está terminando” 

                                                 
114 1906 – 1995. 
115 De 1935 a 1995. Parece ser ponto pacífico a divisão da obra de Levinas em três períodos. No entanto, ainda 

há alguns intérpretes como Jacques Rolland (1998, p. 12) que distinguem um quarto período iniciado ao final dos 

anos 70. Estamos cientes dos textos produzidos tanto anterior quanto posteriormente. Porém, optamos por situar 

essa divisão a partir de Da evasão (primeira publicação original) e Outramente que ser (auge do pensamento 

levinasiano). É importante destacar que apesar dessas divisões há um Leitmotiv que permanece e é cada vez mais 

fortalecido: a tese da ética como filosofia primeira. 
116 Obviamente, há autores que defendem uma perspectiva diferente, como é o caso de HANSEL, 2006, p. 37-38. 

Acusando um inconveniente nesse tipo de interpretação, ela afirma que “[...] les écrits publiés par Levinas du 

début des anées 1930 jusqu’à l’immédiat après guerre ont été souvent relégués au second plan. Les études 

relativement rares qui leur ont été consacrées adoptent généralement le même principe d’interpretation. En les 

lisant à la lumière des oeuvres futures, elles recherchent, dans ces ‘écrits de jeunesse’, les signes annonciateurs 

de la doctrine des décennies après. Cette approche qui situe De l’évasion dans la perspective qui sera celle 

d’Autrement qu’être présente un incovénient majeur”. 



38 

 

não significa que se invertam somente os termos da famosa diferença 

heideggeriana privilegiando o ente em detrimento do ser. Essa inversão só 

terá sido o primeiro passo de um movimento que, abrindo-se para uma ética 

mais velha do que a ontologia, dará margem a significações que irão além da 

diferença ontológica [...] É a démarche filosófica que vai de Totalité et Infini 

a Autrement qu’être.117 

 

 Nessa ocasião, no prefácio à segunda edição de Da existência ao existente, obra que 

completava trinta anos após sua primeira edição em 1947, Levinas já assume um tom mais 

maduro que o permite ter um olhar retrospectivo de seus escritos e sinalizar para aquilo que é 

o mais importante para o nosso propósito: a démarche filosófica que vai de Totalidade e 

Infinito a Outramente que ser. Obviamente o confronto com Heidegger sempre foi 

marcadamente o principal vetor que orientou as reflexões de Levinas, sobretudo porque foi a 

partir de Heidegger, entendido nesse contexto como o clímax do pensamento filosófico, que 

Levinas teve acesso ao modo ocidental de pensamento. No entanto, Heidegger não foi o único 

interlocutor de Levinas. Husserl também exerceu um papel fundamental. Não foi à toa, 

portanto, que exatamente em referência a esses dois filósofos, Husserl e Heidegger, Derrida se 

fixou para tecer uma das críticas mais contundentes à proposta levinasiana. Crítica levada tão 

a sério pelo próprio Levinas que provocou mudanças fundamentais. 

 Esse capítulo será uma análise dessa crítica no intuito de evidenciar os elementos que 

impulsionaram a reformulação de teses fundamentais de Totalidade e Infinito e deram origem 

à Outramente que ser. Será dividido em duas partes. A primeira será dedicada à crítica 

derridiana à interpretação levinasiana da fenomenologia transcendental; a segunda, à crítica 

derridiana à interpretação levinasiana da fenomenologia hermenêutica. Em vista da 

complexidade, o tema de cada uma dessas partes por si só seriam suficientes para uma 

investigação à parte que aprofundasse a discussão. No entanto, os limites desse trabalho não 

permitem tal verticalização. Seremos muito mais indicativos do que exaustivos nesse capítulo. 

 

2.1 A crítica derridiana à interpretação levinasiana da fenomenologia transcendental 

 

 Os contrapontos feitos por Derrida pelo viés fenomenológico transcendental de 

Husserl são, portanto, nosso ponto de partida. Para tanto, primeiramente, uma breve exposição 

da posição husserliana que defende a essência egóica de toda experiência, inclusive a 

experiência intersubjetiva, impõe-se como tarefa prévia para uma melhor compreensão da 

temática. Em seguida, observaremos a crítica levinasiana segundo a qual o outro não é, como 

                                                 
117 EE, p. 13. 



39 

 

defendia Husserl, um alter ego. Por fim, mostraremos a contraposição feita por Derrida à 

crítica de Levinas, que o acusa de pressupor a fenomenologia transcendental ao falar da 

alteridade. Faremos, portanto, um triplo movimento expositivo: a tese husserliana, a crítica 

levinasiana e a contraposição derridiana. 

 

2.1.1 Husserl: o problema da intersubjetividade 

 

 É na V Meditação que Husserl estabelece o modo como o ego transcendental tem 

acesso à alteridade ao fixar o domínio transcendental como uma intersubjetividade 

monadológica. Temos aí o problema da intersubjetividade nas Meditações Cartesianas. Trata-

se de um texto publicado em 1931 que reúne um conjunto de conferências realizadas em 1929 

na Sorbonne. Habitualmente, qualifica-se esse texto como fazendo parte do último período, 

período idealista, do desenvolvimento do pensamento husserliano. Iniciado em 1913 com as 

Ideias,esse momento define a fenomenologia enquanto um idealismo transcendental. 

 Texto polêmico, muitas vezes acusado de não fornecer uma resposta satisfatória ao 

problema do solipsismo, gerou uma série de discussões na literatura secundária. Por exemplo, 

James Richard Mensch acusa Husserl de violar a epoché ao assumir que o outro é desde 

sempre dado na análise de sua evidência, gerando uma petição de princípio.118 No entanto, se 

os intérpretes estão de acordo quanto à precariedade da formulação husserliana na objeção ao 

solipsismo da V Meditação, parece haver, como sugere Tanja Staehler, uma discordância 

sobre qual é a sua principal tarefa.119 Assim, de uma lado, encontramos quem sustente que o 

problema da V Meditação é o da prova da existência de outras mentes, e, de outro, que essa 

meditação é decorrente de uma necessidade metodológica, pois a fenomenologia 

transcendental dependeria da resolução do problema da intersubjetividade. 

 Se, no entanto, deixarmos de lado toda a querela existente na literatura secundária e 

nos permitirmos avançar uma interpretação do próprio texto, percebemos nas primeiras linhas 

que seu objetivo é claramente formulado por Husserl: a objeção ao solipsismo. Tal objeção é 

                                                 
118 “[…] the petitio assumes the presence, on the level of the ground, of a thesis which, as something to be 

grounded, is supposed to be present only at a higher level. It, thus, violates ‘the basic laws, the principles’ of the 

constitution of that evidence which is supposed to validate my judgment regarding the Other.” MENSCH, 1988, 

p. 397-398. 
119 “It can be very helpful to think about philosophical texts in terms of the question to which they give an 

answer. In the case of Husserl’s Fifth Cartesian Meditation interpreters tend to agree that the text does not 

accomplish its task. But do interpreters actually agree on the task, or on the question that is posed and 

supposedly not answered? This does not seem to be the case.” STAEHLER, 2008, p. 99-100. As indicações 

feitas pela autora nesse texto são de grande ajuda para quem pretender aprofundar a discussão nesse tema. 



40 

 

feita por meio da elaboração de uma teoria transcendental do mundo objetivo e passa 

necessariamente pelo problema de uma teoria transcendental da experiência do outro. 

 
O problema apresenta-se então, de início, como um problema especial, 

colocado ao sujeito “da existência do outro para mim”, consequentemente 

como problema de uma teoria transcendental da experiência do outro, como 

o da chamada “endopatia”. Mas o alcance de semelhante teoria logo se 

revela muito maior do que parece à primeira vista: ela fornece ao mesmo 

tempo as bases de uma teoria transcendental do mundo objetivo.120 

 

 No entanto, antes de nos determos mais diretamente nesse problema, vejamos 

brevemente o contexto que o antecede e de onde surge a necessidade de colocá-lo como um 

problema. A influência desse texto husserliano é claramente cartesiana, tornada manifesta no 

próprio título e nas primeiras linhas da introdução do texto. Husserl atribui os novos impulsos 

das investigações fenomenológicas ao pensador francês: 

 
Os novos impulsos que a fenomenologia recebeu devem-se a René 

Descartes, o maior pensador da França. É pelo estudo das suas Meditações 

que a nascente fenomenologia transformou-se em um novo tipo de filosofia 

transcendental. Poderíamos quase denominá-la um neocartesianismo, ainda 

que ela se tenha visto forçada a rejeitar quase todo o conteúdo doutrinário 

conhecido do cartesianismo, pelo próprio fato de ter conferido a certos 

termos cartesianos um desenvolvimento radical.121 

 

 Dado que na avaliação de Husserl a funesta situação atual da filosofia seria análoga à 

do jovem Descartes122, vemos que o propósito desse texto é, em certa medida, o mesmo das 

Meditações sobre filosofia primeira: a reformulação total da filosofia para torná-la uma 

ciência de fundamentos absolutos. O método também será semelhante à dúvida metódica 

radical cartesiana. Ao modo de uma redução fenomenológica que remove as experiências 

particulares e contingentes do âmbito daquilo que é essencial e necessário para o 

conhecimento, o fenomenólogo firmará a subjetividade transcendental enquanto domínio 

original em que se encontra um fundamento absoluto. 

 Se a inspiração e o método são cartesianos, o conteúdo já não o é mais. A 

fenomenologia é, sem dúvida, um método de análise da consciência. Isso a enquadra no 

legado de Descartes a partir do qual a filosofia passou a ser filosofia da consciência, i. e., um 

exame do sujeito que pensa e estabelece na certeza de si mesmo o ponto de partida de todo 

                                                 
120 HUSSERL, 2001, p. 107. Doravante MC. 
121 MC, p. 19. 
122 Cf. MC, p. 23. 



41 

 

conhecimento. Portanto, o objeto primeiro desse tipo de filosofia é a forma pura do Eu 

conhecedor, não o eu empírico ou psicológico.  

 

“Eu” não é mais o homem que se percebe na intuição natural de si 

considerado como homem natural, nem tampouco o homem que, limitado 

pela abstração aos dados puros da experiência “interna” e puramente 

psicológica, capta seu próprio mens sive animus sive intellectus, nem mesmo 

a alma, ela própria, tomada separadamente.123 

 

 Para Descartes, nas suas Meditações sobre filosofia primeira, esse Eu possuía o status 

de uma coisa pensante, como podemos ver no trecho a seguir: 

 

Mas, que sou, então? Coisa pensante. Que é isto? A saber, coisa que duvida, 

que entende, que afirma, que nega, que quer, que não quer, que imagina 

também e que sente. Não é certamente pouco, se essas coisas em conjunto 

me pertencem.124 

 

 Para Husserl, no entanto, a natureza da consciência está em ser intencional. Esse é um 

dos pontos principais que o diferencia de Descartes.125 Com a fenomenologia a consciência 

não é mais uma coisa pensante, uma realidade substancial que se opõe a coisas extensas, mas 

um modo que o sujeito tem de visar o mundo, é um movimento intelectual de olhar. Portanto, 

definir a consciência enquanto intencionalidade é, sobretudo, destacar seu caráter funcional. 

Toda consciência é “consciência de...”. Nas palavras do próprio Husserl, a intencionalidade da 

consciência “[...] não significa nada mais que essa particularidade fundamental e geral que a 

consciência tem de ser consciência de alguma coisa [...]”126. A consequência maior dessa tese 

husserliana é uma transformação na maneira pela qual se estabelece a relação entre imanência 

e transcendência. O conhecimento da exterioridade só se dá na relação com a consciência, 

sem a exigência de que o sujeito abdique de sua interioridade. 

 Podemos dizer que na fenomenologia husserliana há uma premissa fundamental. 

Como exigência de significação, de todo sentido da experiência realizável, temos um eu que 

constitui, identifica e dá sentido aos fenômenos. O ego é, portanto, o ponto polarizador de 

toda experiência. A multiplicidade do fluxo de percepções intencionais só adquire coesão a 

partir da unidade que é o ego transcendental.127 No entanto, ao fazer tal redução e polarização 

                                                 
123 MC, p. 42. 
124 DESCARTES, 2008, p. 51. 
125 “A intencionalidade superará a visão clássica da relação sujeito-objeto onde este último é visto como uma 

substância, um ser exterior que se mantém por si”. PELIZZOLI, 1994, p. 21. 
126 MC, p. 51. 
127 Cf. PELIZZOLI, op. cit., p.26. 



42 

 

não se recairia fatalmente em um solipsismo? Husserl estava ciente dessa possível objeção e a 

formulou da seguinte maneira:  

 

Quando eu, o eu que medita, me reduzo pela epoché fenomenológica ao meu 

ego transcendental absoluto, não me torno por isso mesmo solus ipse e não 

permaneço assim à medida que, sob o rótulo da “fenomenologia”, efetuo 

uma explicitação de mim mesmo? Uma fenomenologia que se pretendesse 

resolver os problemas relativos ao ser objetivo e se considerasse uma 

filosofia não seria estigmatizada como solipsismo transcendental?128 

 

 Um autor que dedica quase metade de um texto a uma única temática só pode querer 

chamar a atenção do leitor à centralidade que ela ocupa. Isso é o que ocorre com a quinta 

meditação das Meditações Cartesianas. Trata-se de uma objeção à crítica mais perigosa que 

pode ser feita à fenomenologia egológico transcendental de Husserl: o solipsismo. Ora, com 

esse problema é a própria objetividade de um mundo em comum que entra em xeque. Se a 

fenomenologia não passasse da descrição de um ego que é solus ipse, todo projeto husserliano 

estaria condenado a um mero subjetivismo, um mero movimento introspectivo que se 

enclausura e aí permanece. O desafio maior do filósofo alemão é manter sua premissa 

segundo a qual o ego ocupa a posição de pólo constituidor de todo sentido, mas acrescentar ao 

mesmo tempo estruturas intersubjetivas.  

 Primeiramente, dada a percepção intencional estruturada transcendentalmente, 

percebemos o outro em sua constituição corporal. Passando pelo sentido intencional, vemos, 

portanto, de modo imediato, o outro enquanto corpo regido psiquicamente. 

 

Por exemplo, percebo os outros – e os percebo como existentes realmente – 

nas séries de experiências a um só tempo variáveis e concordantes, e, de um 

lado, percebo-os como objetos do mundo, não como simples “coisas” da 

natureza, ainda que “também” o sejam de certa maneira. Os “outros” 

mostram-se igualmente na experiência como regendo psiquicamente os 

corpos fisiológicos que lhes pertencem. Ligados assim aos corpos de 

maneira singular, como “objetos psicofísicos”, eles estão “no” mundo. Além 

disso, percebo-os ao mesmo tempo como sujeitos desse mesmo mundo: 

sujeitos que percebem o mundo – esse mesmo mundo que percebo – e que 

têm, dessa forma, a experiência de mim, como tenho a experiência do mundo 

e nele, dos “outros”.129 

 

  No entanto, essa é uma manifestação sui generis. Sendo o outro também um sujeito 

do mundo, sua apresentação é distinta da dos objetos. Não seria necessário exatamente por 

                                                 
128 MC, p.104. 
129 MC, p.106. 



43 

 

essa peculiaridade com a qual o outro se manifesta uma reconfiguração da intencionalidade? 

Ora, já que não é possível um acesso imediato ao outro, é preciso pensar uma intencionalidade 

“intersubjetiva” que delimite o âmbito próprio a cada um, o âmbito do eu e o do outro, para 

que não se recaia em um argumento falacioso: se tivéssemos um acesso direto àquilo que 

pertence ao ser próprio do outro, o outro seria apenas um momento de mim mesmo; portanto, 

eu e o outro não seríamos nada além do mesmo. Tal delimitação é feita pelo que Husserl 

chama no §50 de uma intencionalidade mediata da experiência do outro. A sua percepção 

passa a ser uma percepção por analogia ou “apresentação” e representa uma coexistência. 

 

Deve haver aí certa intencionalidade mediata, partindo da camada mais 

profunda do “mundo primordial”, que, em todo caso, permanece sempre 

fundamental. Essa intencionalidade representa uma “coexistência”, que não 

está jamais e que não pode jamais estar lá “em pessoa”. Trata-se, portanto, 

de uma espécie de ato que torna “copresente”, de uma espécie de percepção 

por analogia que vamos designar pela palavra “apresentação”.130 

 

 O outro, assim, só pode ser pensado como algo de análogo ao que eu sou. Essa 

percepção por analogia é a própria modificação na estrutura intencional do ego, que passa a 

ser mediata, em virtude de uma “apresentação” concreta daquilo que me é estranho. É daí que 

o outro na fenomenologia husserliana é um alter ego. Alter, outro, é alter ego, pois o ego aí 

implicado é necessariamente um análogo de mim mesmo. 

 

2.1.2 A crítica de Levinas: o outro não é um alter ego 

 

A fenomenologia é suspensa pelo outro, pela 

relação ética, em um tipo de epoché que 

nomearíamos de epoché ética da fenomenologia.131 

 

 Vincent Houillon nos parece ter sido feliz na sua maneira de ler a tradição 

fenomenológica. Segundo ele, “herdar a tradição fenomenológica é suspendê-la”132. De fato, 

mesmo que a filosofia não tenha se tornado aquela ciência rigorosa almejada por Husserl, a 

reverberação que teve naqueles que o sucederam foi decisiva. Nesse sentido, o próprio 

Levinas ressalta: 

 

                                                 
130 MC, p.123 
131 HOUILLON, 2002,p. 35. Tradução livre. 
132 Ibidem, p. 29. 



44 

 

A fenomenologia une filósofos, sem que isso se processe da forma como o 

kantismo unia os kantianos ou o espinosismo os espinosistas. Os 

fenomenólogos não se ligam a teses formalmente enunciadas por Husserl, 

não se consagram exclusivamente à exegese ou à história dos seus escritos. 

Há uma certa forma de proceder que os aproxima. Mais do que aderir a um 

certo número de proposições fixas, eles concordam em abordar as questões 

de uma certa forma.133 

  

 Não é errado, portanto, caracterizar Levinas como um fenomenólogo. No entanto, 

precisamos especificar, nessa seção, em que sentido podemos falar em uma suspensão ética da 

fenomenologia. Tal suspensão só se dá a partir de um tipo de relação em que não lidamos com 

um fenômeno, mas com um além do fenômeno, ou seja, um campo empírico-ético anterior à 

constituição noético-noemática da consciência intencional. 

 Fenomenologia e para além da fenomenologia. Eis a situação de tensão para qual 

Lévinas aponta: a pergunta pelo limite do sentido racional, intencional. Como vimos 

anteriormente, a fenomenologia de Husserl estrutura o ego transcendental como evidência 

apodítica, verdade inquestionável a partir da qual deve ser fundamentada toda filosofia 

radical.134 A intersubjetividade é dada também no modus intencional, ponto central da 

fenomenologia, e o outro é um alter ego. Não é ao acaso, portanto, que a crítica de Levinas 

passa diretamente por uma análise da intencionalidade como tal. Obviamente há vários outros 

vieses que poderiam ser trazidos à tona para ilustrar o debate entre Husserl e Levinas135, mas 

para nosso propósito nos limitaremos ao problema da relação intencional. 

 O projeto levinasiano busca uma filosofia primeira que já não é mais ontologia136, 

sustentada pela tradição, mas uma forma de relação pré-originária com a exterioridade em que 

o sujeito encontra-se despido de qualquer atributo lógico-cognitivo. A única via possível para 

a realização desse projeto é uma estruturação da ética como base fundamental para a 

construção do sentido da subjetividade. Todavia, falar em ética enquanto filosofia primeira 

implica mudanças essenciais no que diz respeito ao significado que usualmente atribuímos a 

esse termo. Não se trata mais de normas, valores, prescrições e exortações que determinam a 

conduta humana em geral. Vejamos como o próprio Levinas define o que ele entende por 

ética: “Chamamos ética uma relação entre termos em que um e outro não são unidos por uma 

                                                 
133 DEHH, p. 135 
134 MC, p.36. 
135 É o caso, por exemplo, do problema do tempo. “It seems to be generaly accepted that the analysis of ‘internal 

time consciousness’ is not only the foundation on which the entire edifice of Husserl’s transcendental 

phenomenology rests, but that it also remains an obligatory reference point for any phenomenologist concerned 

with the question of time. This is certainly true of Merleau-Ponty and Ricoeur, but it is also true of Heidegger, 

Levinas and Derrida, who are nevertheless reluctant to subscribe entirely to the husserlian analysis of 

temporality and temporalization”. BERNET, 2006, p. 82. 
136 Cf. o artigoL’ontologieest-ellefondamentale ?. 



45 

 

síntese do entendimento, nem pela relação de sujeito a objeto, e em que, não obstante, um 

pesa ou importa ou é significante para o outro [...]”137. 

Daí, podemos tirar como conseqüência uma cisão ou um abismo, que Levinas faz 

questão de enfatizar, entre o Eu e o Outro e em que a única ligação concebível entre os dois é 

anterior a qualquer tipo de idéia reguladora. Essa é a condição necessária para que possamos 

falar em alteridade: “A alteridade, a heterogeneidade radical do Outro, só é possível se o 

Outro é outro em relação a um termo em que a essência é permanecer no ponto de partida, de 

servir de entrada na relação, de ser o Mesmo não relativa, mas absolutamente”138. 

 Essa fissura entre o Eu e o Outro será preenchida por um vínculo que se estabelece 

enquanto Desejo e responsabilidade, em contraposição às explicações e significações teóricas, 

e em que o Outro se exprime (καθ’αυτο) como Rosto: “A maneira que o Outro se apresenta, 

ultrapassando a idéia do Outro em mim, nós a chamamos, de fato, rosto”139. Não somos 

remetidos aqui a olhos, nariz, boca, testa e queixo, mas a um epifenômeno que se situa em um 

campo de acontecimentos em que não há qualquer tipo de tematização. É por esse motivo que 

o pensamento leviansiano pode ser considerado uma meta-fenomenologia: a inteligibilidade 

ética não remete a fenômenos, mas a algo que não aparece e é ao mesmo tempo presente. 

 

Esta forma do Outro buscar o meu reconhecimento, ao mesmo tempo que 

conserva o seu incógnito, desdenhando recorrer ao piscar de olhos entendido  

ou cúmplice [clin d’oeil d’entente ou de complicité], esta forma de se 

manifestar sem se manifestar, chamamos-lhe – voltando à etimologia desse 

termo grego e por oposição ao aparecimento indiscreto e vitorioso do 

fenômeno – enigma.140 

 

 Levinas suspende, assim, o mundo e a lógica dos fenômenos e substitui o aparecer por 

uma nova categoria: enigma.141 Derivado do verbo grego ainissomai que significa “dizer com 

palavras veladas”, enigma é o próprio acontecimento ético. Essa categoria, no entanto, exige 

uma reformulação também da consciência. 

 É conveniente, nesse momento, destacar que nas investigações de Husserl aparece um 

privilégio do teorético, da representação – o que é perfeitamente normal para seu objetivo 

geral de fundamentação última do conhecimento. É exatamente esse o ponto que o distancia e, 

                                                 
137 LEVINAS, 1988, p. 225. 
138 TI, p.06. 
139 TI, p.21. 
140 LEVINAS, 1988, p. 208-209. A tradução que utilizamos se encontra na página 254 da ediçãoportuguesa e 

apresentaumproblematantoemrelaçãoaotermo "entente", melhortraduzidopor "acordo" que "entendido", quanto 

aotermo "complicité", que no original é umsubstantivo, nãoumadjetivo, devendoporissosertraduzidocomo 

"cumplicidade". 
141 Cf. os comentários de Ricardo Timm sobre esse tema em SOUZA, 1999, p. 71-78. 



46 

 

ao mesmo tempo, fornece o impulso necessário para vários outros filósofos: Heidegger, 

Merleau-Ponty, Ricoeur, Derrida. Com Levinas não é diferente. Já na sua tese de doutorado 

em 1929 sobre a Teoria da intuição na fenomenologia de Husserl é possível encontrar sinais 

do que mais tarde se desenvolveu como uma crítica da intencionalidade da consciência. 

Referindo-se a Husserl, Levinas tece o seguinte comentário: 

 

Na sua filosofia (e é talvez aí que teremos que ser separados), o 

conhecimento, a representação, não é um modo de vida do mesmo nível que 

os outros, nem um modo secundário. A teoria, a representação, desempenha 

um papel preponderante na vida; ela serve de base a toda vida consciente; ela 

é a forma da intencionalidade que assegura o fundamento de todas as 

outras.142 

 

 A herança cartesiana da fenomenologia faz com que ela trabalhe segundo um modelo 

que resume a inteligibilidade da realidade a uma unidade transcendental do “eu penso” – fonte 

de todo sentido. É por esse motivo que, desde a perspectiva levinasiana, o pensamento 

husserliano recai em um processo de totalização entre consciência e ser, de modo que a 

exterioridade é sempre retomada na imanência em um contínuo retorno a si mesmo.143 

Podemos dizer que a conjugação entre ser e pensar, i.e., a adequação do sentido do objeto à 

visão, é feita pela intencionalidade. Assim, como Levinas busca não mais lidar com 

fenômenos, mas enigmas, sua crítica passa necessariamente pela análise da intencionalidade 

como tal. 

 

Pergunto: a intencionalidade é sempre – como Husserl e Brentano o afirmam 

– fundada na representação? Ou, a intencionalidade é o único modo de 

“doação de sentido”? O significativo [sensé] é sempre correlativo de 

tematização e representação? Resulta ele sempre da reunião da 

multiplicidade e da dispersão temporal? O pensamento é imediatamente 

votado à adequação e à verdade?144 

 

 Para alargar a consciência e escapar de qualquer possibilidade de totalização ou 

repressão da exterioridade, Levinas recorre ao que ele denomina de não intencionalidade. 

Trata-se de uma consciência pré-reflexiva ou de uma má consciência que, contrariamente 

àquela formulada por Husserl, não usufrui de uma condição de espontaneidade ao visar os 

objetos. Com isso, Levinas busca evitar o movimento sempre involuntário da consciência de 

ir em direção às coisas e representá-las – efetuando, portanto, um movimento de totalização. É 

                                                 
142 LEVINAS, 2001, p. 86. Tradução livre. 
143 Sobre esse problema, cf. SOUZA, 2003, p. 291-336. 
144 LEVINAS, 2005, p. 169-170. 



47 

 

devido a isso que a estrutura da má consciência é essencialmente passividade e tem como 

característica a despreocupação em saber clara e distintamente a constituição do mundo. 

 

2.1.3 Derrida: a contraposição 

 

 Em Violência e metafísica na seção Da violência transcendental Derrida esboça os 

traços de uma crítica à proposta ético fenomenológica de Levinas. Em última instância, o 

argumento defende que, mesmo em sua crítica à fenomenologia, a metafísica levinasiana não 

escapa da herança filosófica grega. Por isso, para Derrida, a metafísica pressupõe 

necessariamente uma fenomenologia: “[...] não podendo escapar à ascendência da luz, a 

metafísica supõe sempre uma fenomenologia, em sua própria crítica da fenomenologia, e 

sobretudo se quiser ser, como a de Levinas, discurso e ensinamento”.145 

 O primeiro questionamento feito por Derrida diz respeito ao método. Levinas 

declarou-se fenomenólogo e pretendeu reter da fenomenologia seu método. No entanto, é 

possível isolar o método sem que tenha como conseqüência também uma ontologia 

fenomenológica? 

 

Ora, esse método fenomenológico remete, explicitamente e em última 

instância - e isso seria facílimo de mostrar -, à decisão mesma da filosofia 

ocidental de escolher-se, a partir de Platão, como ciência, como teoria, isto é, 

precisamente ao que Levinas desejaria colocar em questão pelos caminhos e 

pelo método da fenomenologia.146 

 

 Ao filiar-se à tradição fenomenológica, Levinas assume o risco de não efetivar sua 

crítica à tradição ocidental, uma vez que o método husserliano está inserido no âmbito da 

escolha fundamental do ocidente da primazia da atitude teórico cognitiva. Nesse sentido, nem 

mesmo eludir-se de uma ontologia é possível. Mesmo não lidando mais com fenômenos, mas 

com enigma, e afirmando a transcendência absoluta da alteridade, o outro em certo sentido 

ainda “é” Rosto, ainda “é” infinito, ainda “é” transcendência absoluta. Levinas acaba, 

portanto, caindo nas malhas da ontologia. Talvez não possamos dizer que seja uma ontologia 

nos moldes da tradição, mas uma ontologia do fenômeno ético que flerta fortemente com a 

ontologia fundamental heideggeriana.147 

                                                 
145 VM, p. 168. 
146 VM, p. 168. 
147 Seria necessária uma análise mais cuidadosa sobre esse ponto de convergência entre Levinas e Heidegger. No 

entanto, os limites desse trabalho não nos permitem ir além dessa indicação. Para mais detalhes sobre essa 

temática, cf. VM, p. 191-223. 



48 

 

 Além do método, também a intencionalidade é retida. O conceito de intencionalidade 

seria justamente o ponto que tornaria o pensamento husserliano uma filosofia da 

representação e a limitaria a uma falsa relação com o infinito. A saída levinasiana foi a de um 

alargamento da intencionalidade para além da sua dimensão teorética, como desejo e 

transcendência metafísica. Daí deriva a tese da não-intencionalidade da consciência, a partir 

da qual seria possível pensar uma verdadeira alteridade como não-negatividade, não como um 

falso-infinito.  

 

Além do método, o que Levinas pretende reter ao "ensinamento essencial de 

Husserl" (TI) não é apenas a flexibilidade e a exigência descritivas, a 

fidelidade ao sentido da experiência: é o conceito da intencionalidade. De 

uma intencionalidade ampliada para além de sua dimensão representativa e 

teorética, para além da estrutura noético-noemática que Husserl teria 

erradamente reconhecido como estrutura primordial. A representação do 

infinito teria impedido Husserl de ter acesso à verdadeira profundidade da 

intencionalidade como desejo e transcendência metafísica em direção ao 

outro para além do fenômeno ou do ser.148 

 

 Essa repressão se dá por dois vieses. O primeiro é o valor da adequação, i. e., enquanto 

resultado de uma Sinngebung, a intencionalidade reprimiria o infinito como uma idée 

adéquate, revelando a exterioridade a priori. Por outro lado, o segundo viés está na 

pressuposição husserliana de que o Cogito seria aberto ao infinito. Para Levinas, uma vez que 

Husserl concebia a subjetividade como aquilo que não possui nenhuma dependência de algo 

exterior, o Ego constituiria, ele mesmo, a idéia de infinito – produzindo, portanto, um falso 

infinito, ou um infinito-objeto que a própria subjetividade produziria e poria para si mesma 

como objeto. No entanto, em defesa do pensamento husserliano, Derrida traz à tona os 

seguintes questionamentos: 

 

Mas há um tema mais rigorosamente e, sobretudo, mais literalmente 

husserliano que o da inadequação? E da extravasão infinita dos horizontes? 

Quem mais que Husserl ateve-se obstinadamente em mostrar que a visão era 

original e essencialmente inadequação da interioridade e da exterioridade?149 

 

 Portanto, a crítica derridiana da interpretação levinasiana da fenomenologia tenciona, 

nesse sentido, evidenciar que Husserl não reduz à condição de objeto os horizontes infinitos 

da experiência. Levinas pecaria ao não levar em conta que o conceito de horizonte tem a 

importância capital de abrir infinitamente, indeterminadamente, o trabalho da objetivação. No 

                                                 
148 VM, p. 168-169. 
149 VM, p. 171. 



49 

 

que diz respeito ao Cogito, ele não constitui a idéia de infinito, pois na fenomenologia não há 

constituição de horizontes, mas horizontes de constituição. Dessa forma, argumenta 

finalmente Derrida, a infinidade do horizonte husserliano tem a forma de uma abertura in-

definida que salvaguarda contra qualquer tentativa de totalização. 

 O terceiro e último ponto da crítica derridiana está naquilo que ele considera o 

desacordo fundamental entre Levinas e Husserl: a alteridade.  

 

É a propósito de outrem que a divergência parece definitiva. Vimos isso: 

segundo Levinas, ao fazer do outro, notadamente nas Meditações 

cartesianas, um fenômeno do ego, constituído por apresentação analógica a 

partir da esfera de pertinência própria do ego, Husserl não teria levado em 

conta a alteridade infinita do outro e a teria reduzido ao mesmo. Fazer do 

outro um alter ego, diz com frequência Levinas, é neutralizar sua alteridade 

absoluta.150 

 

 Essa exigência levinasiana radical de uma separação absoluta da alteridade, no 

entanto, talvez seja desnecessária. Afinal de contas, é preciso que o outro apareça para um ego 

para ser respeitado, do contrário não se poderia falar nem ter algum sentido se não houvesse 

uma sua evidência como tal. Não podemos esquecer que a afirmação mais central da quinta 

meditação das Meditações cartesianas, como tentamos mostrar, concerne exatamente ao 

caráter irredutivelmente mediato da intencionalidade quando diante do outro. É através de 

uma apresentação ou percepção por analogia que o outro é dado a mim. Em Husserl haveria, 

portanto, contrariamente ao que alega Levinas, espaço para o reconhecimento de uma 

separação da alteridade. 

 Obviamente, resta imprescindível o fenômeno intencional do ego ao visar os objetos. 

É até mesmo necessário e fundamental que seja assim, pois a alteridade da coisa 

transcendente que, no caso do outro se dá como corpo, é condição necessária para que a 

alteridade irredutível de outrem possa surgir. Nesse sentido, se o outro não fosse reconhecido 

como alter ego transcendental, ele não seria, como eu, origem do mundo, mas mundo, objeto. 

É, de fato, um equívoco de Levinas e de grande parte dos levinasianos interpretar o alter ego 

husserliano como uma alteridade virtual constituída pelo próprio ego e ver nessa tese um 

encobrimento da alteridade. A pretensão levinasiana que forja e defende as expressões 

“infinitamente outro” e “absolutamente outro” resulta em uma dificuldade insuperável: ela 

não pode ser dita e pensada ao mesmo tempo. 

 

                                                 
150 VM, p. 175. 



50 

 

2.2 A crítica derridiana à interpretação levinasiana da fenomenologia hermenêutica 

 

 O segundo viés da crítica derridiana é feito pela fenomenologia hermenêutica 

heideggeriana. Seguiremos a mesma estrutura do tópico anterior. Portanto, faremos uma breve 

exposição da virada hermenêutica da fenomenologia, sobretudo com o conceito de 

compreensão, e a estruturação da copresença e do ser-com cotidiano em Ser e tempo. Em 

seguida, exporemos a argumentação levinasiana apontando insuficiências na análise 

heideggeriana que impossibilitariam, assim como a perspectiva husserliana, a exigência ética 

de ruptura com a totalidade. Concluímos, mais uma vez, com as considerações de Derrida e 

apresentaremos em que sentido tais contraposições implicaram uma revisão de teses 

fundamentais de Totalidade e infinito, abrindo caminho para Outramente que ser e o nosso 

próximo e último capítulo. 

 

2.2.1 Heidegger: a virada hermenêutica da fenomenologia 

 

A inserção de Ser e Tempo na fenomenologia 

transcendental husserliana acabou, em verdade, 

por implodir os limites dessa fenomenologia [...]151 

 

 O projeto husserliano de uma fenomenologia transcendental também foi o principal 

alvo de críticas de Heidegger. Aqui a argumentação surge a partir da inserção do elemento 

histórico que implode, como bem salienta Gadamer na citação acima, os limites e a pretensão 

de transcendentalidade da fenomenologia de Husserl. De Schleiermacher a Dilthey, o 

desenvolvimento do problema da hermenêutica, que antes se resumia à exegese de textos 

sagrados ou jurídicos, método filológico ou das Geisteswissenschaften, vai progressivamente 

ampliando-se até tornar-se com Heidegger o problema da estrutura prático-compreensiva do 

ser-no-mundo: a vida fática.152 O compreender é tomado como um existencial, i. e., mostra-se 

como um modo fundamental de ser do Dasein. Nesse sentido, firmando posição contrária a 

tradição moderna de pensamento, o esquema sujeito-objeto para Heidegger não passa de um 

equívoco que deve ser evitado:  

 

O que primeiramente deve ser evitado é o esquema: que há sujeitos e 

objetos, consciência e ser; que o ser é objeto do conhecimento; que o ser 

                                                 
151 GADAMER, 2012, p. 290. 
152 “Vida” entendida, obviamente, como um modo de ser. Essa terminologia foi posteriormente abandonada em 

Ser e tempo. Cf. ST, p. 90-91. 



51 

 

verdadeiro é o ser da natureza; que a consciência é o “eu penso”, portanto, 

egoico, a egoidade, o centro dos atos, a pessoa; que os eus (pessoas) 

possuem diante de si: entes, objetos, coisas da natureza, coisas de valor, 

bens. Enfim, que a relação entre sujeito e objeto é o que se deve determinar e 

que disso deve ocupar-se a teoria do conhecimento.153 

 

 Seu ponto de partida na descrição fenomenológica se dá a partir da formação de uma 

posição prévia – ou ter prévio – da configuração do Dasein em sua cotidianidade. Nessa 

descrição, percebe-se que a posição prévia indica formalmente para o seguinte: a vida fática, 

ou o Dasein, é sempre em um mundo, é ser-no-mundo – constituição a priori do Dasein. 

Comportando uma tríplice visualização154, a expressão “ser-no-mundo”, designa o fenômeno 

de unidade que é a existência. Isso representa uma modificação fundamental no modo de 

proceder das descrições fenomenológicas. O ser-em, ou seja, o mundo que se mostra ao vir ao 

encontro, se dá como ocupação e o que é ocupado mostra-se sempre como de-quê. Assim, 

nesses termos, encontramos a seguinte descrição do mundo cotidiano: 

 

No quarto está aí esta mesa aqui (não “uma” mesa qualquer entre muitas 

outras mesas ao lado de outras moradias e casas), na qual alguém se senta 

para escrever, comer, costurar ou para jogar. É algo que se vê nela 

imediatamente, por exemplo, quando se vai de visita: é uma mesa de 

escritório, uma mesa para refeição, uma mesa de costura; a mesa vem ao 

encontro inicialmente em si mesma dessa maneira. Não é que se lhe 

acrescenta o caráter de ser “para algo” como resultado de uma comparação 

com algo diferente do que ela é. O estar aí da mesa, no quarto, quer dizer: à 

medida que é usada dessa ou daquela maneira desempenha tal função; esta 

ou aquela coisa dela é “pouco prática”, inadequada [...].155 

 

 Percebemos já nesse trecho acima, que pertence a uma preleção anterior à publicação 

de Ser e tempo, uma das primeiras caracterizações da posição prévia do Dasein a partir do ser-

em – tema fundamental retomado no quinto capítulo da chef d’œuvre heideggeriana. É preciso 

salientar que a partícula “em”, presente em “ser-em” e “ser-no-mundo”, não designa de modo 

algum a espacialidade de um “dentro de...”, mas um ser familiar com: 

 

O ser-em, ao contrário, significa uma constituição de ser da presença e é um 

existencial. Com ele, portanto, não se pode pensar no ser simplesmente dado 

de uma coisa corpórea (o corpo vivo do humano) “dentro” de um ente 

simplesmente dado. [...] o “em” não significa de forma alguma uma relação 

espacial desta espécie; “em” deriva-se de innan-, morar, habitar, deter-se; 

                                                 
153 HEIDEGGER, 2012, p. 87. 
154 1) o “em-um-mundo” 2) o ente que sempre é e 3) o ser-em como tal. Cf. ST, p. 99. 
155 HEIDEGGER, 2012, p. 95. 



52 

 

“an” significa: estou acostumado a, habituado a, familiarizado com, cultivo 

alguma coisa [...].156 

 

Tal discussão no âmbito da argumentação heideggeriana, além de demarcar seu ponto 

de partida de modo contraposto à fenomenologia husserliana, suscita também o problema da 

intersubjetividade na analítica existencial. Esse ente que sempre é no mundo se dá em duas 

possibilidades: o de ser-junto-a no modo da ocupação (Besorgen) e o da copresença do ser-

com os outros no modo da preocupação (Fürsorgen). Esse tema, discutido no quarto capítulo 

de Ser e tempo, nos interessa sobremaneira porque é a partir dele que podemos extrair as 

conseqüências mais decisivas da relação com o outro à qual Levinas se oporá. 

Heidegger conduz sua investigação nos parágrafos 25 a 27 à explicitação do fenômeno 

adequado para responder à pergunta pelo ente que sempre é, segundo o modo de ser-no-

mundo – pergunta pelo quem –, e possibilita a orientação à estruturação do ser-com. Funda-

se, assim, o debate da analítica existencial em torno do modo cotidiano de ser-si 

mesmo.157Mais uma vez encontramos uma demarcação da oposição entre a posição 

fenomenológica transcendental de Husserl, sobre a qual discorremos anteriormente, e a de 

Heidegger: quando se discute sobre o quem da presença – ou, em termos husserlianos, sobre a 

intersubjetividade – não tem sentido elaborar uma teoria que toma como ponto de partida um 

eu isolado, sem os outros, enquanto evidência apodítica para posteriormente arcarmos com a 

necessidade de refutação da acusação de solipsismo que essa posição pode gerar. 

 

[...] a interpretação positiva da presença feita até aqui impede que se parta do 

dado formal do eu com vistas a uma resposta fenomenalmente suficiente da 

questão quem. O esclarecimento do ser-no-mundo mostrou que, de início, 

um mero sujeito não “é” e nunca é dado sem mundo. Da mesma maneira, 

também, de início, não é dado um eu isolado sem os outros. Se, pois, os 

“outros” já estão co-presentes no ser-no-mundo, esta constatação fenomenal 

não deve considerar evidente e dispensada de uma investigação a estrutura 

ontológica do que assim é “dado”.158 

 

Dentro do contexto da fenomenologia hermenêutica e tendo em vista a unidade 

existencial do ser-no-mundo, o Dasein é desde sempre com os outros. Assim, mesmo na lida 

com os instrumentos já encontramos implicada a relação com o outro – até mesmo a própria 

possibilidade de afirmação de que não há uma relação, ou seja, a falta, só é possível porque o 

                                                 
156 ST, p. 100. Chamamos a atenção do leitor em como já podemos perceber a proximidade da discussão de 

Heidegger sobre o ser-em com Levinas em relação à economia. 
157 Cf. ST, p. 169. 
158 ST, p. 172. 



53 

 

Dasein é ser-com: “Somente num ser-com e para um ser-com é que o outro pode faltar”.159 

Heidegger nos fornece alguns exemplos para ilustrar essa tese: 

 

O campo, por exemplo, onde passeamos “lá fora” mostra-se como o campo 

que pertence a alguém, que é por ele mantido em ordem; o livro usado foi 

comprado em tal livreiro, foi presenteado por... e assim por diante. Em seu 

ser-em-si, o barco ancorado na praia refere-se a um conhecido que nele viaja 

ou então um “barco desconhecido” mostra outros.160 

  

O Dasein, no entanto, ainda que muitas vezes seja apenas Mitsein, é também 

Mitdasein.161 Assim temos a passagem de uma ocupação na lida com os instrumentos – na 

qual os outros são dados de modo indireto – para a pre-ocupação dada na co-presença com os 

outros: “O ente, com o qual a presença se relaciona enquanto ser-com, também não possui o 

modo ser do instrumento à mão, pois ele mesmo é presença. Desse ente não se ocupa, com ele 

se preocupa”.162O avanço nessa análise da preocupação leva Heidegger a afirmar que numa 

primeira aproximação e na maior parte das vezes163 ela se dá negativamente enquanto 

indiferença:seja no modo de ser contra o outro, sem os outros, simples passar ao lado um do 

outro ou até mesmo no não sentir-se tocado pelos outros.164No entanto, esses não são os 

únicos modos.Ela também se dá positivamente em duas possibilidades extremas: einspringen 

e vorausspringen. 

 

No tocante aos seus modos positivos, a preocupação possui duas 

possibilidades extremas. Ela pode, por assim dizer, retirar o “cuidado” do 

outro e tomar-lhe o lugar nas ocupações, saltando para o seu lugar [für ihn 

einspringen]. [...] Em contrapartida, subsiste ainda a possibilidade de uma 

preocupação que não tanto substitui o outro [nicht so sehr einspringt], mas 

que salta antecipando-se a ele em sua possibilidade existenciária de ser [als 

daß sie ihm in seinem existenziellen Seinkönnen vorausspringt], não para lhe 

retirar o “cuidado” e sim para devolvê-lo como tal. Essa preocupação que, 

em sua essência, diz respeito à cura propriamente dita, ou seja, à existência 

do outro e não a uma coisa de que se ocupa, ajuda o outro a tornar-se, em sua 

cura, transparente a si mesmo e livre para ela.165 

                                                 
159 ST, p. 177. 
160 ST, p. 173-174. 
161 “O mundo da presença é mundo compartilhado. O ser-em é ser-com os outros. O ser-em-si intramundano 

desses outros é copresença.” [Die Welt des Daseins ist Mitwelt. Das In-Sein ist Mitsein mit Anderen. Das 

innerweltliche Ansichsein dieser ist Mitdasein.]. ST, p. 175. Apesar de estamos utilizando a tradução de Márcia 

Schuback para fazer as citações, optamos por não traduzir o termo Dasein por “presença” no corpo do texto. 
162 ST, p. 177. 
163 Zunächst und zumeist: expressão exaustivamente repetida por Heidegger e essencial para que não tomemos 

suas afirmações como a única possibilidade de manifestação dos fenômenos que ele descreve. 
164 Cf. ST, p. 178. 
165 ST, p. 178-179. Nesse caso específico, a tradução de Fausto Castilho parece surtir um melhor efeito para a 

compreensão da expressão “für ihn einspringen” ao expressá-la como uma “substituição”, de modo que tomar o 

lugar do outro nas suas ocupações é substituí-lo (curiosamente, mais adiante no texto, Marcia Schuback traduz o 



54 

 

 

Percebemos surgir nessa passagem indícios de uma problematização da liberdade em 

Ser e tempo. No entanto, é tratado de modo diametralmente oposto ao de Levinas. Indica 

muito mais uma liberdade advinda da transparência a si mesmo, a possibilidade de ser-si 

mesmo, do que um questionamento da minha posição no ser, como é em Levinas. Em todo 

caso, a análise heideggeriana não se detém de modo especial a essa temática – os inúmeros 

modos em que se podem dar as relações de copresença não são exaustivamente investigados – 

e a convivência cotidiana é mantida entre esses dois extremos, sempre tendo a consideração 

(Rücksicht) e a tolerância (Nachsicht) como guias.166 

 

2.2.2 A crítica de Levinas: hipóstase e fruição 

 

 A confrontação entre Levinas e Heidegger é sempre polêmica e suscita 

predominantemente a posição equivocada, até mesmo ingênua, de que ela deve ser feita em 

termos de uma oposição radical. As diferenças existem, obviamente; e a pretensão levinasiana 

de crítica à versão hermenêutica da fenomenologia é explícita. No entanto, qualquer debate 

que envolva a posição desses dois pensadores não pode ignorar o fato de que Levinas é muito 

mais próximo de Heidegger do que geralmente alguns pensam. A admiração e a influência 

decisiva de Ser e Tempo no desenvolvimento da argumentação de Totalidade e Infinito são 

admitidas por ele mesmo, por exemplo, no prefácio à edição alemã dessa obra: “Este livro 

[Totalidade e Infinito], que se quer e sente de inspiração fenomenológica, procede de longa 

freqüentação dos textos husserlianos e de incessante atenção a Sein und Zeit”.167 Desse modo, 

apoiados por intérpretes como Jean Greisch, partimos da posição segundo a qual a discussão 

entre esses dois pensadores é travada essencialmente sobre a relação entre existência e 

existente que a noção de ontologia suscita, evitando, portanto, a querela inadequada entre 

ética e ontologia na disputa pela posição de filosofia primeira.168 

                                                                                                                                                         
mesmo termo como “substituição”). O mesmo favorecimento se dá para o termo “vorausspringen”. Fausto 

Castilho traduziu por “pressuposição”. Assim, a segunda possibilidade da preocupação é a de pressupor o outro 

em sua possibilidade existenciária – ou em seu poder-ser existencial, como traduz Fausto Castilho. 
166 “Assim como a circunvisão pertence à ocupação enquanto modo de descoberta do manual, a preocupação está 

guiada pela consideração e pela tolerância”. ST, p. 179. 
167 LEVINAS, 2005, p. 281, grifo nosso. 
168 “If we take seriously the question, ‘Is ontology fundamental?’ and the corresponding claim that ethics has the 

rank of a first philosophy with respect to any ontological inquiry, however fundamental, it becomes a matter of 

some urgency to clarify the status of the reflections on which we are thereby launched, under pain of allowing 

the debate associated nowadays with the names of Heidegger and Levinas to degenerate into a sterile 

doxographical opposition. These questions belong essentially to the realm of first philosophy. […] so the 

opposition of Levinas to Heidegger concerns primarily the very notion of ontology”. GREISCH, 1987, p. 64. 



55 

 

 Se quisermos apontar aspectos da crítica de Levinas à Heidegger, devemos considerar 

dois aspectos fundamentais de tal modo imbricados que um decorre do outro e revelam toda 

originalidade do pensamento levinasiano. Primeiramente, precisamos ter em mente o fato de 

que Levinas e Heidegger não divergem strictu sensu na definição de ontologia: não se trata de 

uma ciência de todas as ciências, mas da pergunta pela relação entre a existência e o existente. 

Em um excelente artigo que traça a gênese desse debate, Jacques Taminiaux nos fornece uma 

chave de leitura interessante ao destacar a importância das reflexões desenvolvidas por 

Levinas já em Da existência ao existente: a introdução do conceito de hipóstase tendo como 

alvo principal de crítica o desenvolvimento heideggeriano do conceito de ekstase.169 Esses 

conceitos têm sua origem a partir de uma discussão sobre o tempo. A versão heideggeriana 

sustenta um tríplice esquema horizontal em que o porvir é o fenômeno primário da 

temporalidade do Dasein: a antecipação de uma possível realização de si mesmo. A tônica 

heideggeriana é sempre de uma movimentação do existente para a existência. O movimento 

levinasiano é inverso e se sustenta a partir da tese de que a hipóstase é uma relação de 

emergência do existente desde o fluxo impessoal de existência do il y a. Ao privar o eu de 

qualquer movimento ekstático, o tempo só surge como uma dimensão de abertura a partir da 

alteridade. 

Em segundo lugar – e decorrente da crítica ao conceito heideggeriano de tempo – a 

hipóstase implica em uma formação da interioridade econômica do eu separado. Aqui a 

divergência se dá no modo como Heidegger lê a mundanidade do mundo. Fundamentalmente, 

a crítica delineada em Ser e Tempo é ao esquema moderno de que há sujeito e há objeto e, 

consequentemente, uma interpretação do mundo que privilegia a Vorhandenheit como modo 

primordial de ser-no-mundo. Daí deriva a tese de que os entes que nos vêm ao encontro no 

mundo não são meras coisas simplesmente dadas, mas πράγματα, ou seja, aquilo com que se 

lida – a ocupação é, pois, o modo mais originário de ser-no-mundo.170 Temos aqui o 

“pragmatismo” de Heidegger que acentua a instrumentalidade enquanto modo 

ontologicamente determinante da lida com o mundo. Em certa medida, Levinas também 

absorve essa posição. No entanto, ele busca se situar um passo atrás – mais originariamente – 

em relação à análise de Heidegger. Assim encontramos na segunda seção de Totalidade e 

Infinito a curiosa afirmação de que o Dasein não tem fome. Só podemos compreendê-la ao 

                                                 
169 “The key concept introduced by Levinas in that little book is ‘hypostase’: hypostasis. For those who are 

acquainted with Heidegger’s analytic of Dasein, the word hypostasis immediately evokes an echo to the keyword 

used by Heidegger in order to characterize the mode of being called Dasein, i.e. the word ek-stasis. According to 

Heidegger, the ownmost relationship of an existing individual to its existence is ek-static. This is what Levinas 

criticizes.” TAMINIAUX, 2009, p. 05-06. 
170 Cf. ST, p. 116. 



56 

 

levar em conta um dos elementos mais originais do pensamento levinasiano: o papel do gozo 

e da habitação.171 

 

As análises heideggerianas do mundo habituaram-nos a pensar que o ‘em 

vista de si’ que caracteriza o Dasein, que a preocupação em situação, 

condiciona, no fim de contas, todo o produto humano. Em Sein und Zeit, a 

casa não aparece à parte do sistema dos utensílios. Mas o ‘em vista de si’ da 

preocupação poderá realizar-se sem um desprendimento em relação à 

situação, sem um recolhimento e sem extraterritorialidade – sem em sua 

casa? O instinto mantém-se inserido na sua situação. A mão que tacteia 

atravessa um vazio ao acaso.172 

 

A relação com o outro humano não é, na perspectiva levinasiana, um modo dentre 

outros segundo o qual o eu sai de uma ocupação para uma pre-ocupação. Estar com/diante o 

outro não é uma copresença. O recolhimento do momento econômico/fruitivo do eu é, na 

verdade, a constituição de uma interioridade que é necessariamente rompida ao entrar em 

relação com algo de que não vivo, inaugurando o acolhimento da alteridade.173 

 

2.2.3 A contraposição de Derrida 

 

A crítica derridiana à interpretação levinasiana da ontologia fundamental é incisiva. 

Contesta, em primeiro lugar, a acusação de que a ontologia, ao condicionar o existente ao ser 

– tornando, portanto, impossível uma relação com o ente que não suponha previamente 

alguma compreensão de ser –, cometeria uma violência e impossibilitaria um encontro ético 

com outrem, pois submeteria o ente ao ser, ou seja, à um termo neutro, impessoal. 

 

[...] se a estranha diferença entre o ser e o ente tem um sentido, podemos 

falar de ‘prioridade’ do ser em relação ao ente? Questão importante aqui, já 

que essa pretendida ‘prioridade’ é que, aos olhos de Levinas, sujeitaria a 

ética à ‘ontologia’. Não pode haver uma ordem de prioridade senão entre 

duas coisas determinadas, dois entes. O ser, não sendo nada fora do ente 

[...], não poderia precedê-lo de maneira alguma nem no tempo, nem em 

dignidade etc. Nada é mais claro a esse respeito no pensamento de 

                                                 
171 Eduardo Sabrovsky salienta bem esse ponto: “La ya mencionada sección II de Totalidad e infinito, 

‘Interioridad y economía’, constituye, por su parte, la versión lévinasiana de la mundaneidad del mundo: en ella 

se tematizan formas de estancia en el mundo, como son el goce y el habitar, anteriores tanto a la 

equipamentalidad heideggeriana como a la objetividad cartesiana. Por razones profundamente inherentes al “aquí 

y ahora” de su pensamiento (a su concreta situación histórica, que Lévinas caracteriza como “caso límite”), 

Heidegger habría estado de alguna manera destinado a incurrir en la omisión, en la ceguera respecto a estas 

formas primordiales” SABROVSKY, 2011, p. 57. 
172 TI, p. 163-164. 
173 Para evitar uma repetição desnecessária, não pretendemos retornar em detalhes ao tema da fruição e da 

hospitalidade uma vez que já foi desenvolvido no capítulo anterior. 



57 

 

Heidegger. Doravante, não se poderia legitimamente falar de ‘subordinação’ 

do ser ao ente, da relação ética, por exemplo, à relação ontológica. Pré-

compreender ou explicitar a relação implícita com o ser do ente não é 

submeter violentamente o ente (alguém, por exemplo) ao ser.174 

 

O argumento acima é relativamente simples e semelhante ao dirigido à interpretação 

husserliana: a exigência levinasiana de transcendência não só já supõe uma fenomenologia, 

como também é impossível não supor uma ontologia, pois o ser condiciona o próprio deixar-

ser de um ente que existe fora de mim. A ontologia fundamental heideggeriana não se 

assemelha em nada à ontologia como foi classicamente compreendida: uma busca pela 

determinação de um ente primeiro, verdadeiro, superior. Não sendo este o caso, é legítima a 

argumentação derridiana que põe em xeque a acusação levinasiana do exercício de um poder 

anônimo do ser sob a exterioridade de outrem. Só poderíamos afirmá-lo se ignorássemos por 

completo a diferença ontológica. O pensamento do ser não diz respeito à uma hierarquização 

e, por isso, não exerce nenhum tipo de poder. Assim, conclui Derrida: 

 

Muito pelo contrário. Não só o pensamento do ser não é violência ética, 

como nenhuma ética – no sentido de Levinas – parece poder abrir-se sem 

ele. O pensamento – ou pelo menos a pré-compreensão do ser – condiciona 

(a seu modo, que exclui toda condicionalidade ôntica: princípios, causas, 

premissas etc.) o renascimento da essência do ente (por exemplo alguém, 

sendo como outro, como outro de si, etc.). Ele condiciona o respeito do outro 

como o que ele é: outro.175 

 

O segundo ponto a partir do qual Derrida critica Levinas é feito através da explicitação 

de que a ontologia heideggeriana não é de modo algum o estabelecimento de uma relação 

teórica, ou seja, “‘a relação do ser com o ente’, que nada tem de uma relação, definitivamente 

não é uma ‘relação de saber’”176. Ontologia não é teoria. Portanto, mais uma vez, não há 

relação de poder, não há violência de um termo neutro responsável por oferecer outrem à 

nossa compreensão. A ontologia para Heidegger não trata daquele que seria o conceito mais 

universal e abstrato que submeteria os entes à sua tirania por um motivo simples: o ser não 

anula a diferença, antes, torna-a possível. Nesse ponto caberia perguntar se o que Heidegger 

diz do ser não seria talvez o mesmo que Levinas diz do outro. Ambos rejeitam qualquer 

categorização. A noção de totalidade, sempre inserida na totalidade dos entes, é precedida 

                                                 
174 VM, p. 195. Modificamos a tradução. Onde lemos “ente”, foi traduzido como “sendo” pelo tradutor da edição 

brasileira. Não se trata de um erro, mas preferimos a utilização do termo “ente”. Esta observação é valída para as 

citações subsequentes. 
175 VM, p. 197. 
176 VM, p. 200. 



58 

 

pelo ser – já que ser é nada (entenda-se: nada de entitativo) – assim como o outro que escapa a 

qualquer totalização. Portanto, contraditoriamente, Levinas suporia uma ontologia no mesmo 

momento em que a criticaria. Sua perspectiva não leva para além do ser, como pretendia sua 

interpretação da επέκεινα τῆς οὐσίας, mas apenas para além do ôntico, da totalidade dos entes. 

 

A transcendência ético-metafísica já supõe, portanto, a transcendência 

ontológica. O epekeinas tês ousias (interpretação de Levinas) não levaria 

para além do Ser em si, mas para além da totalidade do ente ou da entidade 

do ente (ser ente do ente), ou ainda da história ôntica. Heidegger refere-se 

também à epekeinas tês ousias, para anunciar a transcendência ontológica, 

mas também mostra que rápido demais se determinou a indeterminação do 

ágathon em direção ao qual abre caminho a transcendência.177 

 

No entanto, há um ponto que, segundo Derrida, diferenciaria radicalmente Levinas de 

Heidegger. Trata-se da concepção de história. Levinas sustenta uma trans-historicidade do 

sentido, o outro está para além da história. Há no pensamento levinasiano a exigência de uma 

a-historicidade do sentido em sua origem. Já Heidegger, pelo contrário, defende a 

historicidade do ser. Esse é um ponto em que talvez possamos falar de totalização, já que o ser 

não é fora da história, fora da diferença178. 

 

2.3 Conclusão: os elementos da transição 

 

 No início do capítulo anunciamos sua necessidade a partir da transição feita entre 

Totalidade e Infinito e Outramente que ser. Sua função se cumpriu desde a breve pontuação 

das principais críticas feitas por Derrida em Violência e metafísica às interpretações feitas por 

Levinas das fenomenologias husserliana e heideggeriana. Retomemos, então, sinteticamente a 

argumentação para arrematar esse capítulo e prepararmo-nos para o próximo. 

 Começamos com Husserl. Vimos que Derrida apontou três inconsistências: 1) assumir 

o método fenomenológico implica em também assumir uma ontologia fenomenológica; 2) a 

intencionalidade, mantida por Levinas, mas ampliada para escapar de uma dimensão 

representativa por meio do Desejo do infinito, não elimina, como ele pretendeu, um dos temas 

mais próprios de Husserl que é o da inadequação, já que o trabalho da fenomenologia é 

infinito e mantém em sua base uma abertura indefinida de horizontes de sentido possíveis; e 

                                                 
177 VM, p. 203-204. 
178 “Logo, é essa a-historicidade de sentido em sua origem que separa em profundidade Levinas de Heidegger. 

Sendo o ser história para este último, ele não é fora da diferença e produz-se, portanto, originariamente como 

violência (não-ética), como dissimulação de si em seu próprio desvelamento.” VM, p. 215. 



59 

 

3) a exigência de transcendência absoluta da alteridade não tem como abdicar de algum modo 

de mostração, nem que minimamente, para um ego. Partimos em seguida para Heidegger. A 

argumentação de Derrida é similar. Vimos, em primeiro lugar, que as considerações de 

Levinas ignorariam a radicalidade da diferença ontológica, não podendo ser considerada 

como violência à exterioridade por meio de uma neutralização conceitual: o ser não é um ente 

e, portanto, não cabe uma hierarquização, definição que só pode ser operada entre entes. 

Antes, o próprio ser que possibilitaria a diferença, aproximando, dessa forma, muito mais do 

que afastando, Levinas de Heidegger. Vimos, no entanto, que é em relação ao conceito de 

história que a demarcação do desacordo entre Levinas e Heidegger mais se acentua, uma vez 

que, para Levinas, o sentido ético da alteridade estaria para além da história.  

 Na nossa avaliação, a dificuldade maior com a qual Levinas terá de lidar em 

Outramente que ser, após essas considerações de Derrida, é fundamentalmente um problema 

de linguagem. Não à toa, o livro começa exatamente com a distinção entre o Dizer e o Dito. 

Tal problema poderia ser posto nos seguintes termos: se, para que evitemos qualquer tipo de 

violência ética, temos que admitir ser possível um sentido – contra Husserl – não fenomenal – 

e – contra Heidegger – não histórico, eliminaríamos também qualquer possibilidade de 

predicação. Portanto, cabe perguntar sobre a possibilidade de uma linguagem destituída do 

verbo ser. É viável uma linguagem que não é história e que não mostra nada? Se sim, o que 

ela diria e como diria? Em uma única pergunta: como o dizer deve ser dito? Buscaremos 

demonstrar no próximo capítulo as principais modificações feitas por Levinas em Outramente 

que ser e as suas consequências para o modo como a liberdade é compreendida. A principal 

revisão será do conceito de identidade. Veremos como desaparecerá a forte oposição entre 

interioridade e exterioridade e a formulação do conceito de substituição que fornecerá a chave 

da articulação entre liberdade e heteronomia em Outramente que ser. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3 A LIBERDADE FINITA:  

SOBRE A ARTICULAÇÃO ENTRE LIBERDADE E HETERONOMIA 

EM OUTRAMENTE QUE SER 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

 Após toda análise feita mais detidamente no capítulo anterior ficou evidente que, em 

última instância, o projeto levinasiano desemboca em uma impossibilidade linguística. A 

pretensão de uma ética como filosofia primeira ali delineada fracassa por não levar em 

consideração que do ponto de vista da linguagem não há como enunciar algo que por 

princípio está para além de qualquer horizonte linguístico. Assim, o paradoxo de Totalidade e 

infinito é o de como enunciar a transcendência da alteridade sem consequentemente exigir da 

linguagem que diga mais do que ela pode dizer. As considerações de Derrida permitiram que 

Levinas percebesse a dificuldade e o alto preço a ser pago ao reivindicar a primazia da ética 

frente à ontologia. 

 Tal tese exigiu de Levinas a afirmação radical da separação da alteridade. Tese ousada, 

sobretudo pelas consequências metodológicas. Ainda que seja uma das tentativas mais 

consistentes até 1961 do projeto de inversão da ética como filosofia primeira, Totalidade e 

infinito peca por anunciar o primado da ética e, ao mesmo tempo, fazer uso de uma linguagem 

ontológica – afinal, herdar o pensamento fenomenológico é herdar uma atitude 

fundamentalmente grega. Assim, esse texto comporta a crítica de que promove mais uma 

prolongação da ontologia do que sua inversão em ética, ainda que já encontremos a intuição 

da exigência de transcendência absoluta, seja na noção de inspiração platônica de Bem para 

além do ser ou na afirmação de inspiração cartesiana da primazia da ideia de infinito frente à 

ideia de totalidade. 

No entanto, ao que parece, já ciente dessas dificuldades, a primeira tentativa de fuga 

desse impasse foi elaborada por Levinas antes mesmo do texto derridiano, em 1962, ao 

ensaiar o que podemos chamar de uma filosofia da metáfora. Na conferência A metáfora 

proferida no Collège philosophique, o problema da transcendência é abordado como o 

problema da metáfora – aí entendida, obviamente, não meramente como uma figura de 

linguagem dentre outras, mas como a passagem mesma de todo sentido para um outro, a 

possibilidade de despertar uma linguagem tornada meramente um sistema de sinais para o seu 

poder de extrapolação de limites, de recondução para a ausência. 

  

Certos termos filosóficos como transcendência, como acima [au-dessus] do 

ser, talvez Deus – estas são as metáforas por excelência. Aqui, o uso da 

metáfora pretende, no seio do pensamento, conduzir para além dos limites do 

pensamento. O problema filosófico da metáfora retorna à possibilidade que a 

linguagem teria de exprimir ou de entender [entendre] para além da medida 

do pensamento.179 

 

                                                           
179 Oeuvres II, p. 328. Tradução livre. 



61 
 

 A publicação dessa conferência, até então inédita, abriu margem para novos elementos 

na compreensão do caminho que vai de Totalidade e infinito para Outramente que ser. O 

ponto de ruptura aqui é com uma tradição de cunho aristotélica segundo a qual metáfora seria 

semelhança, aproximação daquilo que é distinto a partir do que pode ser tomado como 

apropriadamente similar.180 Para o leitor acostumado com o pensamento levinasiano, o perigo 

aí é evidente. Por isso, não se trata em absoluto de considerar a metáfora como semelhança. 

Não se trata de uma busca pelo mesmo, mas pela diferença. O modo como Levinas defende a 

transcendência da metáfora na linguagem se sustenta, sobretudo, na tese de que toda 

significação é metafórica na medida em que ela é recondução para além do dado. Porém, esse 

projeto de uma filosofia da metáfora não levado adiante e ficou limitado à abordagem feita 

nessa conferência de 62.181 

O ponto nodal desse capítulo será demonstrar que a reestruturação argumentativa 

inaugurada por Outramente que ser tem consequências diretas na estrutura conceitual que 

sustenta a elaboração do conceito de liberdade finita. Com esse texto não é mais possível 

opor, como em Totalidade e infinito, economia e investidura da liberdade. Há certamente a 

permanência da posterioridade da liberdade à responsabilidade por outrem. No entanto, 

enquanto o texto de 1961 possui uma estrutura estratificada que parte de um psiquismo e vai 

progredindo desde uma imersão no sensível, determinada pela fruição, constituindo a 

economia do eu, até a ruptura inaugurada pela relação ética com o outro que se faz em termos 

de hospitalidade, Outramente que ser abandona esse tipo de estrutura.182 Aí a relação ética é 

fundada em uma base erótica com uma estrutura existencial de être-pour-l’autre. Assim, 

enquanto em Totalidade e infinito a relação com o outro era vista como uma contestação da 

pura sensibilidade – fruição –, ainda que essencial e já comportando uma crítica à ontologia, 

em 1974 sensibilidade e responsabilidade estão vinculadas, desde o início, de um modo 

completamente contrário à obra de 1961. 

 

3.1 Ponto de inflexão: a superação linguístico metodológica de Outramente que ser e uma 

filosofia do desdizer 

 

                                                           
180 Sobre o tema, cf. RICOEUR (2005) e MONOD (2007). 
181 Para mais detalhes sobre esse assunto, ver CALIN (2012). 
182 Cf. LINGIS, 1991, p. 130-131. 



62 
 

Podemos dizer que todo o problema para compreender não só a transição entre esses 

dois textos, mas também a grande novidade e superação de Outramente que ser, reside em 

uma opção metodológica: 

 

Um problema metodológico se põe aqui. Consiste a perguntar-se se o pré-

original do Dizer (se a anarquia, o não-original, como o designamos) pode 

ser levado a trair-se mostrando-se em um tema (se uma an-arqueologia é 

possível) – e se essa traição pode reduzir-se; se podemos ao mesmo tempo 

saber e libertar o sabido das marcas que a tematização imprime-lhe 

subordinando-o à ontologia.183 

 

 É por isso que Outramente que ser inicia com um desafio: enunciar o outramente e, 

assim, expor o sentido da transcendência. O paradoxo de Totalidade e infinito não é 

abandonado, mas ganha uma centralidade especial e uma nova metodologia: a ênfase. São 

raras as passagens em que Levinas fala explicitamente sobre esse aspecto.184 No entanto, do 

pouco que dispomos, percebemos que o método levinasiano produz duas consequências 

fundamentais na sua maneira de argumentar. A primeira delas é o modo de justificação. 

Tradicionalmente, no movimento fenomenológico predomina uma abordagem transcendental. 

A referência à Kant nesse ponto é inevitável, mas tomamos tal metodologia em linhas gerais 

como um procedimento que consiste na busca de um fundamento. Desse ponto de vista, um 

conceito ou ideia se encontra justificada quando encontramos a base que a sustenta, o 

fundamento que fornece suas condições de possibilidade. O procedimento levinasiano, por 

outro lado, para justificar uma ideia, recorre a um movimento hiperbólico, enfatizando uma 

ideia até que dela derive o novo. Assim, o novo que daí surge, não se encontra justificado na 

base da qual surgiu, mas é dela sublimada. A fenomenologia decorrente desse posicionamento 

não pretende encontrar o originário, ou a origem, mas o superlativo, a situação limite.185 É em 

termos de um superlativo que várias expressões utilizadas nesse texto devem ser entendidas: 

“infinição do infinito”, “denudação da denudação”, “significação da significação”. 

 

[...] na minha forma de proceder [...] há outra maneira de justificação de uma 

ideia pela outra: passar de uma ideia a seu superlativo, até sua ênfase. Eis 

que uma nova ideia – de forma alguma implicada na primeira – decorre ou 

emana da ênfase. A nova ideia encontra-se justificada não sobre a base da 

primeira, mas por sublimação. Exemplo bem concreto: em certo sentido, o 

mundo real é o mundo que se põe, sua maneira de ser é a tese. Mas pôr-se de 

maneira verdadeiramente superlativa – não brinco com as palavras – não é 

                                                           
183 AE, p. 08. 
184 Cf. as considerações que Adriaan Paperzak faz no último capítulo de seu livro, PAPERZAK, 1993, p. 220; 

231-234. 
185 Sobre esse tema, cf. MURAKAMI (2006). 



63 
 

expor-se, pôr-se a ponto de aparecer, afirmar-se a ponto de se fazer 

linguagem? Assim, passamos de uma estrutura rigorosamente ontológica 

para a subjetividade ao nível da consciência que o ser invoca.186 

 

A segunda consequência é a tentativa de superação da ontologia a partir do que 

podemos chamar de uma filosofia do desdizer. A linguagem da ontologia é a linguagem da 

essência, e sua função primordial é de síntese, de atribuição de um sentido apofântico. O 

primeiro problema com o qual Outramente que ser precisa lidar é encontrar uma maneira de 

escapar à ideia de que a verdade só pode ser enunciada em uma linguagem que é apofântica, 

que denota e descreve. Assim, em estreita conexão com o método, temos a distinção entre o 

Dizer e o Dito. 187  Trata-se de um âmbito inicial de questionamento dos limites e das 

possibilidades da linguagem que o outramente que ser exige. No entanto, o risco aqui é 

iminente. A radicalidade com a qual Levinas trata esse problema corre o perigo de 

desembocar, analogamente, na mesma dificuldade do cético: afirmar a impossibilidade de 

enunciar o outramente, mas realizá-la ao enunciar sua própria impossibilidade.188  Afinal, 

como dizer a transcendência sem fechá-la em um dito? A saída está na possibilidade de 

manter-se sempre na tensão de um Dizer que é tornado dito, tematizado, manifestado, mas 

que se desdiz logo em seguida, permanecendo na ambiguidade para buscar lidar com a 

linguagem da ética. Para Levinas, para além do sincronismo da linguagem ontológica há um 

caráter diacrônico que não só escapa, como também dá sentido, ao sistema sintático do ser. 

Trata-se da diacronia do Dizer que significa para além das categorias ontológicas.  

Nesse ponto, Levinas ainda demonstra sua herança fenomenológica ao recorrer a uma 

redução do Dito ao Dizer para atingir uma outra dimensão da subjetividade: a passividade. 

Não falamos aqui de uma redução eidética nem de uma subjetividade transcendental, mas de 

uma estrutura existencial que aponta para uma facticidade da sensibilidade, para uma 

subjetividade que é de carne e sangue, redefinindo a própria compreensão de identidade, de 

um si mesmo assignado desde sempre pela alteridade.189  

 

Apenas um sujeito que come pode ser para-o-outro ou significar. A 

significação – o um-pelo-outro – só possui sentido entre seres de carne e 

sangue. A sensibilidade só pode ser vulnerabilidade, exposição ao outro, 

                                                           
186 DQVI, p.126. Essa passagem é de um diálogo ocorrido na Universidade de Leyden em 1975, um ano após a 

publicação de Outramente que ser. 
187 Cf. NAKHUTSRISHVILI (2013). 
188 “Pensar o outramente que ser exige, talvez, tanta audácia quanto a que o ceticismo anuncia, sem temer 

anunciar a impossibilidade do enunciado, ousando, ao mesmo tempo, realizar essa impossibilidade pelo 

enunciado mesmo dessa impossibilidade”. AE, p. 9. Tradução livre. 
189 A inversão em relação à argumentação de Totalidade e infinito é clara nesse ponto. Em Outramente que ser o 

sujeito não constitui primeiro uma interioridade, uma economia, para então abrir-se a uma exterioridade. 



64 
 

Dizer, porque ela é fruição. A passividade da ferida – a “hemorragia” do 

pelo-outro – é o retirar do pão da boca que o saboreia em plena fruição. 

 

Nosso foco a partir de agora será expor a argumentação que Levinas conduz no quarto 

capítulo de Outramente que ser. Nesse capítulo, vemos de maneira clara o desenvolvimento 

das considerações que fizemos até agora sobre o método: o procedimento de redução do Dito 

ao Dizer da subjetividade. O horizonte visado é o da superlativação da substituição e da 

liberdade que surge desse contexto. 

 

3.2 Dizer a subjetividade 

 

 É de uma narrativa mítica grega que surge a inspiração levinasiana para caracterizar a 

subjetividade: a túnica de Nesso. Resumidamente, esse mito pode ser posto nas seguintes 

palavras: Nesso, um centauro, haveria presenteado Dejanira, esposa de Héracles, com uma 

túnica manchada com seu sangue no momento de sua morte. Prometeu-lhe que, se algum dia 

seu marido a abandonasse, tal túnica seria capaz de trazê-lo de volta – fato que mais tarde foi 

consumado quando Héracles apaixonou-se por Iole. No entanto, aquilo que deveria garantir a 

fidelidade de seu marido, revelou-se como um instrumento de vingança embebido em um 

veneno que queima e consome a carne daquele que a veste. Só seria possível libertar-se de tal 

tormento mediante a perda de sua própria integridade190. 

 

A expressão “na sua pele” não é do em si uma metáfora: trata-se de uma 

recorrência no tempo morto ou o entretempo que separa a inspiração e a 

expiração, a diástole e a sístole do coração batendo surdamente contra a 

parede de sua pele. [...] A recorrência da ipseidade – a encarnação – longe de 

tornar espessa e de tumefazer a alma, oprime-a e a contrai, expondo-a nua ao 

outro até que a própria exposição do sujeito seja exposta [...] até fazer-se a 

descoberta de Si no Dizer. [...] Responsabilidade anterior a todo 

engajamento livre, o si-mesmo fora de todos os tropos da essência, seria a 

responsabilidade pela liberdade dos outros. A irremissível culpabilidade em 

relação ao próximo é como a túnica de Nesso da minha pele.191  

 

 Por dois motivos, a citação acima é chave. Primeiramente, vemos claramente o uso da 

ênfase enquanto método e a importância da analogia com o mito de Nesso. A subjetividade 

levinasiana é de modo tão enfático exposta na sua própria pele à alteridade que, tal qual a 

túnica de Nesso, que consome aquele que a veste, descobre-se sublimada como resposta. A 

presença do outro é tão intensa que desemboca em um descentramento da ipseidade e diz o si 

                                                           
190 Cf. BECKERT (2006) que destaca muito bem esse aspecto da subjetividade levinasiana. 
191 AE, p. 138-139, grifo nosso. Tradução livre. 



65 
 

mesmo já como alteridade.192 Mas não só, ela já desenha também o problema da liberdade. A 

responsabilidade da resposta – ou respostabilidade – daí advinda é encarada como 

responsabilidade pela liberdade dos outros. Trata-se da inversão da relação entre liberdade e 

responsabilidade: não sou livre para ser responsável, mas a própria liberdade é precedida pela 

responsabilidade por outrem. 

 O objetivo dessa seção será expor a articulação entre sensibilidade, si mesmo, 

substituição e liberdade. Portanto, será conduzida pelas seguintes perguntas: em que sentido a 

sensibilidade, tal qual Levinas a concebe, implica em uma reconsideração sobre o que é ser si 

mesmo? Se ser si mesmo é já ser outro, ou seja, ser assignado por outrem, como a liberdade é 

compreendida nesse contexto? 

 

3.2.1 A anarquia da proximidade e a ênfase da Jemeinigkeit: passividade e si mesmo 

 

 É recorrente no pensamento levinasiano – devido à herança fenomenológica, 

sobretudo heideggeriana – a contestação da subjetividade moderna entendida como atividade 

representativa, sintética, tematizante, em que a sensibilidade é compreendida em função de 

uma preocupação epistêmica. Em Outramente que ser não é diferente. No entanto, não se fala 

mais em hospitalidade, mas em proximidade. Esse conceito é constantemente articulado com 

um outro conceito-chave: an-arquia. “Partindo da sensibilidade interpretada não como saber, 

mas como proximidade [...] tentamos descrever a subjetividade como irredutível à consciência 

e à tematização. A proximidade aparece como a relação com Outrem que não pode resolver-se 

em ‘imagens’ nem expor-se em tema”193. Trata-se de uma crítica à concepção de consciência 

em um trabalho constante de desconstrução que começa por questionar a ideia de princípio, da 

inteligibilidade da arché. Esse é o significado em que anarquia deve ser compreendida aqui. 

An-arquia, sem arché, sem um princípio, sem idealidade. Desse modo, a subjetividade 

levinasiana é, anarquicamente, proximidade. 

 

Anarquicamente a proximidade é assim uma relação com uma singularidade 

sem a mediação de nenhum princípio, de nenhuma idealidade. 

Concretamente, à essa descrição corresponde minha relação com o próximo, 

significação distinta da famosa “doação de sentido”, já que a significação é a 

                                                           
192 “Esta narrativa mítica servirá a Levinas para caracterizar, em Autrement qu’être ou au-delà de l’essence, a 

subjetividade ética, marcada, precisamente, pelo outro-na-minha-pele que me persegue até a expulsão de mim, 

mas cuja perseguição me obceca e me consome, qual túnica de Nesso, que, porém, não traz a libertação final, 

antes perpetua a obsessão pelo outro e o consequente renascimento contínuo do eu como resposta a este”. 

BECKERT, 2006, p.103. 
193 AE, p. 126. 



66 
 

própria relação com o próximo, o um-pelo-outro. Essa incomensurabilidade 

em relação à consciência, que se faz traço de não sei onde, não é a 

inofensiva relação do saber onde tudo se iguala, nem a indiferença da 

contiguidade espacial; é uma assignação [assignation] de mim por outrem, 

uma responsabilidade frente aos homens que sequer conhecemos.194 

 

 O tema da sensibilidade na história da filosofia é clássico. Por isso mesmo, a 

problematização que encontramos no texto levinasiano merece um esclarecimento e uma 

demarcação do sentido em que ela se afasta da tradição. Nesse aspecto, lidamos com um 

problema que remonta à origem da filosofia e temos com as posições antagônicas de Platão e 

Epicuro a definição do início de uma querela que se apresenta em termos da relação entre 

entendimento e sentidos, consciência e mundo, razão e empiria. Discussão prolongada até a 

modernidade, por exemplo, nas figuras de Leibniz e Locke: sendo compreendida 

respectivamente como uma percepção confusa do racional e uma recepção imediata das 

impressões. No entanto, na medida em que a humanidade, a subjetividade, é a possibilidade 

de substituir-se ao outro, a sensibilidade é vista como vulnerabilidade, ou seja, 

susceptibilidade, passividade, que rompe com a própria identidade do eu. 

 A citação de Paul Celan – “ich bin du, wenn ich ich bin” –, que abre o capítulo sobre a 

substituição, nos alerta para um dos temas centrais aí tratados: trata-se do problema do si 

mesmo, da identidade. Aqui temos que partir mais uma vez do debate com Heidegger na 

desconstrução da subjetividade moderna. Portanto, cabe perguntar, para melhor compreender 

a gênese do conceito levinasiano de substituição, em que sentido podemos encontrar 

reverberações das noções heideggerianas de minheidade195 e de próprio na formulação do Eu 

levinasiano. É por isso que propomos nessa seção analisar a interpretação levinasiana da 

Jemeinigkeit. 

 

A Jemeinigkeit é a medida extrema da modalidade pela qual o Dasein é 

submetido à essância. Algumas linhas abaixo [a referência é ao §9 de Ser e 

tempo], Heidegger diz: é porque o Dasein é Jemeinigkeit que ele é um Ich. 

Ele não diz absolutamente que o Dasein é Jemeinigkeit porque ele é um Ich; 

ao contrário, ele vai ao Ich a partir da Jemeinigkeit, a mim a partir do 

‘superlativo’ ou da ênfase dessa sujeição, desse ser-entregue-ao-ser, dessa 

Ausgeliefertheit. O Dasein está tão entregue ao ser que o ser é seu. É a partir 

de minha impossibilidade de me recusar a essa aventura que a aventura é 

minha própria, que ela é eigen, que o Sein é Ereignis. [...] Essa leitura de 

Heidegger com certeza me foi ditada pela ideia de que o eu humano, o si-

                                                           
194 AE, p. 127. 
195 Essa é a tradução francesa para o termo Jemeinigkeit: mienneté. Em português foi traduzido por “ser-cada-

vez-meu” (Fausto Castilho) e “ser sempre minha” (Marcia Schuback). No entanto, como os estudiosos de 

Levinas conservaram a tradução literal do francês – minheidade, de mien, meu – e por, na nossa avaliação, não 

prejudicar a compreensão, optamos por manter esse uso. 



67 
 

mesmo, a unicidade do eu consiste na impossibilidade de se esquivar do 

outro.196 

 

 O que está em jogo é uma leitura do §9 de Ser e tempo. Para Levinas, a questão do ser 

deve ser interpretada como um genitivo subjetivo, ou seja, a questão do ser de que Heidegger 

fala deve ser compreendida como o ser mesmo que se põe em questão, produzindo-se no 

modo de um questionamento. Assim, não seria o Dasein que colocaria o ser em questão, mas 

o próprio ser, ao caracterizar-se por seu questionamento, que requereria o Dasein como o 

lugar de seu próprio questionamento. O projeto de Ser e tempo não é o de ser uma obra de 

antropologia filosófica; tampouco a analítica existencial o é. O próprio do Dasein, aquilo que 

lhe é mais próprio, é uma derivação do sentido do ser, de modo que o questionamento que 

caracteriza o ser se torna a própria maneira de ser do Dasein, se torna sua questão. O que 

importa para Levinas é exatamente essa derivação da ipseidade a partir da Jemeinigkeit, 

quando a questão do ser passa a ser a minha questão.  

Levinas não rejeita a Jemeinigkeit, ao contrário, assume-a como recurso 

argumentativo. É, sobretudo, a ideia de uma passividade radical implicada nessa interpretação 

que lhe interessa. No entanto, tal interpretação comporta, simultaneamente, duas 

significações. A primeira é a exposição, ou passividade, em relação ao ser da qual já falamos. 

Por outro lado, a segunda – e mais polêmica197 – significa conatus, perseverança do eu em seu 

ser198, visando uma crítica ao pensamento heideggeriano. De todo modo, Levinas é muito 

mais devedor do que crítico da noção de Jemeinigkeit. É dela que provém o insight 

fundamental de uma passividade originária, “passividade mais passiva que toda passividade”, 

que é a da sujeição do eu a alteridade decorrente da impossibilidade de evadir-se da exposição 

sempre contínua ao outro, da obrigação em respondê-lo. Esse é precisamente o significado de 

passividade em Levinas: aquilo que não quis, sequer escolhi, e tampouco poderia querer ou 

escolher. Assim, podemos falar de um deslocamento da Jemeinigkeit que coincide com o 

movimento que vai da ontologia para a ética. 

 

A responsabilidade por outrem que não é um acidente acontecendo a um 

Sujeito, mas precede nele a Essência, não esperou a liberdade em que 

                                                           
196 DQVI, p. 130-131, grifo nosso. 
197 Cf. a crítica de Loparic, 2004, p. 61, nota 4. Não se trata, no entanto, como Loparic afirma, de uma tradução 

do Zu-sein por conatus. A intenção de Levinas ao fazer uso desse termo latino é apenas de sugerir um 

interessamento, ensimesmamento, do Dasein com o qual deseja romper. 
198 Aqui nos sustentamos na interpretação de Rodolphe Calin: “Si Levinas ne rejette pas la mienneté, c’est parce 

qu’il lui reconnaît en realité deux significations, selon qu’elle est interprétée à partir de mon exposition 

radicalement passive à l’être ou au contraire à partir de ma résolution à être cet être auquel je suis exposé – 

résolution qui, pour Levinas, signifie le conatus”. CALIN, 2005, p. 237. 



68 
 

haveria tomado o compromisso por outrem. Nada fiz e estive sempre em 

causa: perseguido. A ipseidade, em sua passividade sem arché da identidade, 

é refém. A palavra Eu significa eis-me aqui, respondendo por tudo e por 

todos. A responsabilidade pelos outros não foi um retorno a si, mas uma 

contração inevitável [une crispation irreboutable] que os limites da 

identidade não podem reter. A recorrência faz-se identidade ao romper os 

limites da identidade, o princípio do ser em mim, o intolerável repouso em si 

da definição.199 

 

 Aqui encontramos a base de uma distinção que opõe Outramente que ser a Totalidade 

e infinito. A implicação da passividade encontrada nessa interpretação da Jemeinigkeit muda o 

modo como em Totalidade e infinito o Eu era pensado, ou seja, como um termo a partir do 

qual se permaneceria absolutamente no ponto de partida em uma relação.200 Esse Mesmo 

absoluto que serviria de entrada para a relação com a alteridade é substituído pela significação 

radical do enunciado rimbaudiano segundo o qual o eu é um outro. É essa condição do eu em 

Outramente que ser que torna possível a substituição. 

 

3.2.2 Inspiração, substituição e liberdade finita 

 

 Há dois enunciados que, se lidos paralelamente, podem nos fornecer, de imediato, a 

diferença entre Totalidade e infinito e Outramente que ser. No primeiro, lemos: “Este livro 

apresenta-se, pois, como uma defesa da subjetividade [...] fundada na ideia de infinito.”201 Já 

no segundo, “Este livro interpreta o sujeito como refém e a subjetividade do sujeito como 

substituição rompendo com a essência do ser”202. Levinas anuncia a novidade de Outramente 

que ser ao pontuar a diferença no modo como a subjetividade é interpretada: não mais 

fundada na ideia de infinito – entenda-se, acolhendo a ideia de infinito, hospitalidade –, mas 

como substituição. É acerca desse conceito que trataremos agora. 

O conceito de substituição não possui uma definição precisa no texto levinasiano. 

Muitas vezes encontramos apenas pistas, mas nunca uma formulação explícita daquilo que 

seria “substituir-se”. No entanto, como o faz Robert Bernasconi203, podemos sim identificar os 

alvos da desconstrução desencadeada por esse conceito. Eles são basicamente três. O primeiro 

é a forma de egoísmo originário derivada da ideia hobbesiana segundo a qual o estado de 

                                                           
199 AE, p. 136, grifo nosso. 
200 “A alteridade [...] só é possível se o Outro é realmente Outro em relação a um termo cuja essência é 

permanecer no ponto de partida, servir de entrada na relação, ser o Mesmo não relativa, mas absolutamente”. TI, 

p. 22. 
201 TI, p. 12. 
202 AE, p. 232. 
203 BERNASCONI, 2002, p. 235. 



69 
 

natureza seria o de guerra. Para Levinas, não é possível que do egoísmo possa surgir algo 

como a gratuidade da generosidade. Mas não se trata, como rapidamente se poderia concluir, 

de uma defesa da posição contrária, do altruísmo, pois este também se desenvolve a partir da 

pressuposição de um eu forte que se oporia ao outro, ainda que em termos altruístas. “Por que 

o outro me concerne? Quem é Hécuba pra mim? Sou guardião de meu irmão? – estas questões 

só tem sentido se já supor-se que o eu preocupa-se apenas consigo [...] Para além do altruísmo 

e do egoísmo, há a religiosidade de si.”204 O segundo alvo, o sempre presente interlocutor 

privilegiado de Levinas, Heidegger e o ensimesmamento da subjetividade. O terceiro é o que 

mais nos interessa. Trata-se da hipótese clássica na tradição ocidental de que a possibilidade 

do sacrifício sustenta-se na liberdade. Em outros termos, para Levinas, a liberdade não é a 

condição para a responsabilidade. Sobretudo, liberdade não significa nem livre arbítrio, nem 

vontade livre. Para esclarecer essa inversão é crucial entender a condição de refenidade205 na 

base da qual o eu é pensado por Levinas. 

 Assim, temos inicialmente uma discussão sobre a identidade – da qual já trouxemos 

alguns elementos na seção anterior sobre a Jemeinigkeit. É preciso dar conta de uma 

singularidade que não se confunde com a identidade da identificação. O processo de retorno 

constante a si mesmo não cabe como recurso a partir do qual se estabelece a unidade do eu. É 

então que, tendo em vista o método enfático adotado em Outramente que ser, Levinas lança 

mão da tese da recorrência como o instrumento responsável por abrir os limites da identidade. 

O Eu é situado em uma anterioridade que não coincide com a consciência de si, mas se 

encontra expulso de si mesmo naquilo que ele nomeia de recorrência. 

 

O termo em recorrência será investigado aqui para além – ou aquém – da 

consciência e seu jogo, para além ou abaixo do ser que ela tematiza, fora do 

ser e, desde já, em si como em exílio; sob o efeito de uma expulsão – cuja 

significação positiva convém explicitar; sob o efeito de uma tal expulsão 

para fora do ser, em si; expulsão naquilo que ela me afeta [m’assigne] antes 

que eu me mostre, antes que eu me instale: sou determinado [assigné] sem 

recurso, sem pátria, já reenviado a mim mesmo, mas sem poder manter-me – 

constrangido antes de começar.206 

 

                                                           
204 AE, p. 150. 
205 Referimo-nos à “refém”. Permitimo-nos o uso desse neologismo para expressar como a condição de refém 

constitui fundamentalmente o eu levinasiano. 
206 AE, p. 130-131. Há autores, como Marcelo Pelizzoli (2002), que utilizam o neologismo “assignar” para 

traduzir o verbo francês “assigner”. Preferimos não adotar a tradução para tornar mais evidente ao leitor o 

caráter de “determinação” ou “delimitação” que o termo francês expressa. Se fossemos utilizar uma tradução 

mais literal, teríamos o termo “assinar”, no sentido de deixar uma marca. A riqueza da palavra permite ainda a 

tradução por “ser designado por...”, sentido que favorece ainda a elucidação do “não ser aquele que escolhe, mas 

o escolhido” quando tratamos do tema da liberdade. No fundo, para Levinas, o outro deixa uma marca no eu 

antes mesmo que ele compreenda-se como consciência e da qual não pode escapar. 



70 
 

 Recorrência é a pura passividade do pronome reflexivo, pura exposição de um corpo. 

Recorrência de um si mesmo, anterior e em nada semelhante à reflexão sobre si da 

consciência, que não se configura como o pólo de uma identificação através da multiplicidade 

ou um fluxo de tempo imanente, mas que, desde sempre marcado – assigné – pela alteridade, 

é expulso de si mesmo. Essa constituição do Si-mesmo levinasiano tem implicações diretas no 

modo como a liberdade é pensada. Se em Totalidade e infinito a estrutura de separação entre 

uma interioridade, gestada em termos de uma economia, e exterioridade, irrompendo a 

economia do eu chez soi, esboçava o conceito de uma liberdade que era investida, portanto, 

posterior à formação da interioridade, em Outramente que ser, dado que o Si-mesmo é desde 

sempre afetado pela alteridade, a liberdade, formulada em termos éticos, não é precedida por 

uma liberdade econômica. No entanto, tanto o alvo da crítica quanto o problema gerado, 

permanecem. A liberdade não é vista em termos de livre-arbítrio, nem é condição da 

responsabilidade. Mas, se esse é o caso, e Levinas parece estar ciente do problema, como 

refutar a objeção de que a consequente subordinação da liberdade à heteronomia resulta em 

servidão? 

 

O Si-mesmo hipostasia-se outramente: ele se fixa como infixável [il se noue 

indénouable] em uma responsabilidade pelos outros. Intriga an-áquica, pois 

não é nem o inverso de alguma liberdade, de algum engajamento livre 

tomado em um presente ou em um passado rememorável, nem uma 

alienação de escravo, apesar da gestação do outro no mesmo que essa 

responsabilidade por outrem significa. 207 

 

 O impasse é claro. Há uma alteridade na gestação do si-mesmo. No entanto, disso, 

afirma Levinas, não decorre uma alienação que o tornaria escravo. Ser si-mesmo, ainda que 

marcado pelo outro, não significa que agora temos o inverso da liberdade: escravidão. É 

legítimo questionar Levinas nesse ponto. Ora, como é possível ser si-mesmo se a alteridade já 

me expulsa de mim? Como isso não se confunde com alienação? E a liberdade, como 

podemos dizer que ela ainda existe nessas condições? “[...] não é como liberdade [...] que a 

subjetividade se impõe como absoluta. [...] Paradoxalmente, é enquanto alienus – estrangeiro 

e outro – que o homem não é alienado.”208 A via pela qual podemos encontrar uma maneira 

de amenizar esse problema é sugerida por Rodolphe Calin209 e recorre à noção de inspiração, 

ainda que sua inserção em um contexto ético, em vez de estético, não seja óbvia. A oposição 

entre ética e estética a partir da caracterização da primeira como aquela que pertence ao 

                                                           
207 AE, p. 134, grifo nosso. 
208 AE, p. 76. 
209 CALIN, 2005, p. 291-330. 



71 
 

campo da intenção e da segunda, ao campo da inspiração, exige que façamos alguns 

esclarecimentos.  

 A inversão entre inspiração e intenção poderia levantar a questão sobre a 

impessoalidade da inspiração, sobretudo se levarmos em consideração a origem grega, 

segundo a qual a inspiração adviria das musas que ditavam seu canto. No entanto, quando 

falamos em inspiração ética, não dizemos strictu sensu a mesma coisa que inspiração estética. 

A inspiração ética é responsável pela individuação do eu a partir da escuta de uma voz que 

comanda. Assim, ao delicado tema da inspiração, sempre vem um segundo associado, que é o 

da obediência. 

 

Nessa substituição em que a identidade se inverte, nessa passividade mais 

passiva que a passividade conjunta do ato, além da passividade inerte do 

designado, o si absolve-se de si. Liberdade? Liberdade outra que aquela da 

iniciativa. Pela substituição aos outros, o Si-mesmo escapa à relação. [...] 

Nessa passividade, a mais passiva, o si liberta-se eticamente de todo outro e 

de si. Sua responsabilidade pelo outro – a proximidade do próximo não 

significa a submissão ao não-eu, ela significa uma abertura em que a 

essência do ser excede-se na inspiração [...].210 

 

 Exceder a essência do ser pela inspiração da obediência a outrem, eis a tese que 

sustenta fundamentalmente a noção levinasiana de liberdade. A problemática aqui se 

assemelha ao mesmo desafio com o qual Kant se deparou ao ter de esclarecer o modo pelo 

qual o sujeito moral põe para si a lei com a qual deve agir em concordância, ou seja, a 

indagação sobre a genealogia do dever. Obviamente, a resposta de Levinas não é kantiana. 

Não se trata de uma obediência que começa em mim mesmo, mas heterônoma. No entanto, é 

preciso frisar que, ao estruturar a subjetividade como substituição, rompe-se com a falsa 

oposição entre liberdade e não-liberdade. 

 

A subjetividade é primeiramente substituição, oferta no lugar de um outro (e 

não uma vítima oferecendo-se ela mesma em seu lugar – o que suporia uma 

região reservada de vontade subjetiva por trás da subjetividade da 

substituição), mas antes da distinção entre a liberdade e a não-liberdade: 

não-lugar em que a inspiração pelo outro é também expiação pelo outro 

[...].211 

 

 A inspiração ética dada na obediência ao comando do outro elimina também a 

necessidade da representação como mediadora entre o Eu e a Lei. Ainda que heterônoma, a lei 

                                                           
210 AE, p. 146, grifo nosso. 
211 AE, p. 185. 



72 
 

só se faz presente na minha palavra. Ambiguidade propositalmente criada por Levinas para 

que seja possível a estranha reversão da passividade em atividade e a conciliação da 

heteronomia com a autonomia, ou seja, “a possibilidade de encontrar, anacronicamente, a 

ordem na própria obediência e de receber a ordem a partir de si mesmo”212. Ser estruturado 

como substituição é ser refém. Mas não aquele que é violentamente submetido a essa 

condição. Ser refém é ser inevitavelmente inscrito pela alteridade, que se faz presente na 

minha palavra independentemente da minha vontade. O resultado que temos é uma liberdade 

perpassada pela responsabilidade por outrem, anterior a qualquer iniciativa, visto que é 

impossível evadir-se da alteridade. Responsabilidade e liberdade devem ser vistas como uma 

unidade. Enquanto sou individuado pela inspiração ética da responsabilidade pelo outro, a 

liberdade é a possibilidade de exercer essa responsabilidade mesma que me foi incumbida 

heteronomamente. 

 

3.3 Conclusão: da heteronomia à autonomia 

 

 Esse capítulo conclui nosso percurso proposto no início da dissertação. Seu principal 

objetivo foi realizado a partir da explicitação introdutória da novidade metodológica 

apresentada em Outramente que ser – a ênfase – que permitiria expor o sentido da 

transcendência. Correlativamente, na sequência da crítica derridiana analisada no capítulo 

anterior, vimos a tentativa de superação do problema de linguagem gerado em Totalidade e 

infinito com a distinção entre o Dizer e o Dito. Outramente que ser, na medida em que pode 

ser visto como uma resposta a Derrida, estabelece-se como uma filosofia do desdizer, 

permanecendo sempre na ambiguidade de um Dizer que é Dito, mas logo em seguida desdito. 

Essa foi a saída encontrada por Levinas para superar qualquer ontologia compreendida como 

linguagem da essência. Nossa proposta continuou ao sustentar que não apenas essa superação 

linguístico metodológica demarca a diferença entre Totalidade e infinito e Outramente que 

ser. Outra modificação fundamental foi feita na própria constituição da subjetividade, tendo 

consequências diretas no modo como a liberdade é articulada com a heteronomia. Vimos, 

portanto, a anarquia da proximidade, a sensibilidade e como a interpretação da Jemeinigkeit 

foi decisiva para o insight que definiu a maneira de estruturar o si-mesmo como pura 

passividade, abrindo caminho para a noção de substituição. Por fim, esboçamos uma tentativa 

                                                           
212 AE, p. 189. 



73 
 

de superação do problema ao expor que Levinas busca operar uma passagem da heteronomia 

para a autonomia. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: 

a liberdade como possibilidade da unidade da responsabilidade 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



74 

 

 Hospitalidade e substituição: tais foram as principais pistas conceituais que 

apresentamos nesta dissertação para pensar a pergunta sobre a articulação entre liberdade e 

heteronomia no pensamento levinasiano. Formulamos o problema ao expor e questionar 

Levinas e sua proposta de uma ética sem ontologia. Ora, a condição da ruptura com a 

totalidade é estabelecida com a postulação da transcendência radical da alteridade. Em tal 

perspectiva, a liberdade não é primeira, mas derivada. Não é ela que condiciona a 

responsabilidade. Antes, é a responsabilidade por outrem que a investe eticamente. Essa 

inversão, indo de encontro a boa parte da tradição ocidental, nos pareceu filosoficamente 

relevante e digna de uma investigação – tanto pelo seu potencial crítico, quanto pela 

constatação de que muitas vezes ela é deixada de lado pelos próprios estudiosos do 

pensamento levinasiano. Geradora de um paradoxo, apenas uma leitura atenta pode fornecer 

uma interpretação que torne mais clara sua necessidade e minimize suas consequências 

negativas, afinal liberdade e heteronomia parecem ser termos de tal modo opostos que 

qualquer tentativa de conciliação corre o risco de cair em uma inconsistência lógica evidente. 

Assim, animados por esse desafio, delimitamos a pesquisa aos dois principais textos de 

Levinas e construímos um argumento relativamente simples para demonstrar que é possível 

sim encontrar uma alternativa razoável para o problema em questão. Nas considerações que 

seguem, propomos um arremate final e proporcionamos ao leitor uma última apreciação da 

nossa produção que o permita ponderar e avaliar a consistência daquilo que elaboramos. 

 Se tratarmos nossa dissertação como a formulação de um extenso argumento, podemos 

dizer, de modo geral, que seus três capítulos constituem respectivamente três premissas. 

Podendo, aparentemente, serem lidos separadamente, foi a tese de fundo segundo a qual há 

uma progressão ascendente que culminaria em Outramente que ser que conferiu a unidade 

estrutural e a dinâmica necessária responsável pela articulação entre eles. Assim, 

apresentamos no primeiro capítulo que Totalidade e infinito demanda a constituição de uma 

economia enquanto base da formação da subjetividade. Na fruição característica de um eu 

chez soi, a liberdade é compreendida como aquela de um eu imerso em um contínuo processo 

totalizante de identificação consigo mesmo. No entanto, ao recorrer à estrutura formal 

cartesiana da ideia de infinito, o encontro com o outro rompe a economia e abre 

simultaneamente a possibilidade de uma subjetividade que não mais identifica-se, mas acolhe 

a exterioridade. A liberdade é, pois, investida pela exterioridade. Não manipulada e tolhida 

por ela, mas investida na medida em que acolhe; não se trata de servidão, mas serviço. O 

segundo capítulo, por sua vez, questionou as principais teses do primeiro, mostrando suas 

insuficiências. A partir do texto derridiano, mostramos, fundamentalmente, seguindo as 



75 

 

críticas às interpretações levinasianas da fenomenologia transcendental e hermenêutica, que 

Totalidade e infinito gera uma dificuldade linguística. Defender a não-fenomenalidade e não-

historicidade da alteridade põe a questão sobre como falar, então, dessa exterioridade tão 

radical. Abrimos, assim, caminho para o terceiro capítulo, iniciando justamente com a 

preocupação central de Outramente que ser, a saber: como superar linguístico 

metodologicamente Totalidade e infinito. Apresentei a obra em questão como uma filosofia 

do desdizer. Animado por essa novidade, evidenciamos como a forte oposição entre 

interioridade e exterioridade gerada pela necessidade de uma economia do Eu foi posta de 

lado. A subjetividade gesta desde sempre a alteridade e, por isso, pode ser configurada como 

substituição. Vimos como a interpretação da Jemeinigkeit forneceu a ideia levinasiana de que 

o Eu é pura passividade e, enquanto tal, marcado, assigné, pela alteridade. Portanto, a 

oposição entre liberdade econômica e investida perde seu sentido. Pensar a liberdade a partir 

da substituição se tornou nosso desafio. 

Mas, finalmente, no esforço sintético destas considerações finais, após todo caminho 

percorrido até aqui, nos propomos a perguntar uma vez mais: é possível uma liberdade 

heteronômica? A resposta não é de modo algum óbvia, pois esta questão não diz respeito 

apenas a uma dificuldade que o próprio pensamento levinasiano produz – tornando-a uma 

dificuldade não só nossa, como do filósofo –, mas também ao limite do corte que operamos 

nesta dissertação e a limitação temporal a que foi submetida. Evidentemente, outra estratégia 

expositiva poderia ter sido adotada, bem como uma maior extensão dos textos utilizados (os 

textos de leituras talmúdicas, por exemplo). Portanto, dentro dos nossos limites, consideramos 

Outramente que ser a obra na qual é possível encontrar o refinamento conceitual mais 

interessante para lidar com o problema que perseguimos. Justificamos essa conclusão com 

base principalmente em dois pontos. O primeiro diz respeito ao abandono da forte oposição 

entre interioridade e exterioridade. O segundo, aponta para a constatação de que é nesse texto 

que encontramos a preocupação de Levinas em explicitar, com maior cuidado, aquilo que nos 

parece ser crucial: a passagem da passividade para a atividade e, correlativamente, da 

heteronomia para a autonomia. 

Avanço, por fim, uma interpretação do conceito de liberdade. Evidentemente, as 

exigências do pensamento levinasiano ao sustentar a radicalidade da diferença, têm como 

consequência uma ambiguidade estrutural – ambiguidade que, na nossa avaliação, é proposital 

– para pensar a liberdade. A liberdade é, por isso, simultaneamente derivação da heteronomia 

e origem da possibilidade de toda ação – exatamente a passagem da heteronomia para a 

autonomia de que falamos. Encarar a liberdade dessa forma surte um efeito interpretativo 



76 

 

interessante. Ora, quando se fala dos textos de Levinas a tônica sempre recai no tema da 

responsabilidade. Algo fácil de compreender, dado que a inversão da relação entre 

responsabilidade e liberdade parece exaltar a importância da primeira em detrimento da 

segunda. Na nossa leitura, esse tipo de interpretação é um equívoco gerado pela perspectiva 

que apenas enxerga no conceito levinasiano de liberdade a função negativa de desconstrução 

da tradição. É óbvio que há uma crítica, mas isso não significa que ele não desempenha um 

papel estrutural positivo na argumentação. A pergunta que devemos fazer não é só em que 

sentido esse conceito se opõe à tradição, mas, nessa oposição mesma, que papel ele passa a 

desempenhar. Tal papel é a possibilidade de unidade da responsabilidade. A liberdade, mesmo 

sendo derivada da responsabilidade, da heteronomia, da diferença, do outro, ainda é o 

elemento possibilitador do exercício da própria responsabilidade, tornando-se, portanto, 

atividade, autonomia. Sendo, dessa forma, responsável antes de ser livre, individuado por essa 

responsabilidade, a liberdade é a possibilidade de fazer aquilo que nenhum outro poderia. Em 

um sentido completamente diferente do livre-arbítrio, a liberdade levinasiana também é 

possibilidade de realização da responsabilidade. 

 



 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

 

ALLISON, H. Kant’s theory of freedom. New York: Cambridge University Press, 1990. 

 

ATTERTON, Peter. From Transcendental Freedom to the Other: Levinas and Kant. In: NEW, 

Melvin. In proximity: Emmanuel Levinas and the 18th century. Texas: Texas Tech University 

Press, 2001, p. 327-354. 

 

BECKERT, C. A túnica de Nesso ou a subjectividade impossível. In: BECKER, C. Levinas 

entre nós. Braga: Centro de filosofia da Universidade de Lisboa, 2006, p. 103-112. 

 

BERNET, Rudolf. Levinas’s critique of Husserl. In: CRITCHLEY, S.; BERNASCONI, R. 

The Cambridge Companion to Levinas. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

 

CALIN, Rodolphe. La métaphore absolue. Un faux départ vers l’autrement qu’être. Cahiers 

de philosophie de l’Université de Caen, n. 49, 2012, p. 125-142. 

 

______. Levinas et l’exception du soi. Paris: PUF, 2005. 

 

CHALIER, C. Lévinas: a utopia do humano. Lisboa: Instituto Piaget, 1996. 

 

COSTA, J. Crítica ao modelo moderno de subjetividade: a proposta de subjetividade no 

pensamento de Levinas. In: CARBONARI, P.; COSTA, J.; DALMAS, G. Ética, educação e 

direitos humanos: estudos em Emmanuel Levinas. Passo Fundo: IFIBE, 2008. 

 

COTTINGHAM, J. Dicionário Descartes. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 1995. 

 

DERRIDA, Jacques. A palavra acolhimento. In: DERRIDA, Jacques. Adeus a Emmanuel 

Levinas. São Paulo: Perspectiva, 2004. 

 

______. Violence et Métaphysique. In: DERRIDA, Jacques. L’écriture et la différence. 

Paris: Éditions du Sueil, 1967. Tradução para o português: Violência e metafísica. In: 

DERRIDA, Jacques. A escritura e a diferença. São Paulo: Perspectiva, 2011. 

 

DESCARTES, R. Meditações sobre filosofia primeira. Campinas: Editora Unicamp, 2008. 

 

______. Princípios da filosofia. São Paulo: Rideel, 2005. 

 

FARIAS, A. A hospitalidade: desconstrucionismo e alteridade na filosofia do acolhimento de 

Derrida e Levinas. Revista Filosofazer, Passo Fundo, n. 38, jan./jun. 2011, p.11-24. 

 

FRANCK, D. L’un-pour-l’autre: Levinas et la signification. Paris: PUF, 2008. 

 

GADAMER, H.G. Kant e a virada hermenêutica (1975). In: GADAMER, H.G. Hegel – 

Husserl – Heidegger. Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

GILSON, E. L’être et l’essence. Paris: Vrin, 2008. 

 



78 

 

GREISCH, J. Ethics and ontology: some hypocritical reflections. Irish Philosophical 

Journal, n. 4, 1987, p. 64-75. 

 

HANSEL, Joëlle. Autrement que Heidegger: Levinas et l’ontologie à la française. In: 

HANSEL, Joëlle (org.). Levinas. De l’Être à l’Autre. Paris: PUF, 2006, p.37-53. 

 

HASHKES, Hannah. Autonomy, Community, and the Jewish Self. The Journal of Textual 

Reasoning, v.7, n.1, março de 2012. Disponível em 

http://jtr.lib.virginia.edu/volume7/number1/TR07_01_Hashkes.html 

 

HAYAT, P. Une philosophie de l’individualisme éthique. In: LEVINAS, E. Liberté et 

commandement. Paris: Fata Morgana, 1994. 

 

HEIDEGGER, M. Carta sobre o humanismo. São Paulo: Centauro, 2005. 

 

______. Identidade e diferença. In: Os pensadores. São Paulo: Editora Nova Cultural Ltda, 

1999. 

 

______. Ontologia. Petrópolis: Vozes, 2012. 

 

______. Os conceitos fundamentais da metafísica. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2006. 

 

______. Ser e tempo. Petrópolis: Vozes, 2012. Tradução revisada e apresentação de Marcia 

Sá Calvacante Schuback. 

 

HOUILLON, Vincent. La suspension de la phénoménologie : la déconstruction. Rue 

Descartes, Paris, v. 35, p. 29-46, março de 2002. 

 

HUSSERL, E. Meditações Cartesianas. São Paulo: Madras Editora, 2001. 

 

KANT, I. Crítica da razão pura. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 2008. 

 

______.Fundamentação da metafísica dos costumes. Lisboa: Edições 70, 2008. 

 

KELTER, Stacy. Bibliography. In: CRITCHLEY, S.; BERNASCONI, R. The Cambridge 

Companion to Levinas. Cambridge: Cambridge University Press, 2006. 

 

KUIAVA, E. Consciência transcendental e transcendência ética. In: SUSIN, L.; FABRI, M. et 

alii. Éticas em diálogo. Levinas e o pensamento contemporâneo: questões e interfaces. Porto 

Alegre: EDIPUCRS, 2003. 

 

LEVINAS, E. Autrement qu’être au au-delà de l’essence. Dordrecht: Kluwer Academic 

Publishers, 1991. 

 

______. Da existência ao existente. Campinas: Papirus, 1998. 

 

______. De Deus que vem à ideia. Petrópolis: Vozes, 2002. 

 

http://jtr.lib.virginia.edu/volume7/number1/TR07_01_Hashkes.html


79 

 

______. Énigme et phénomène. In : LEVINAS, E. En découvrant l’existence avec Husserl 

et Heidegger. Paris: Vrin, 1988. Tradução para o português : Enigma e fenômeno. In : 

LEVINAS, E. Descobrindo a existênciacom Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 

1997. 

 

______. Ética e infinito. Lisboa: Edições 70, 2007. 

 

______. La conscience non-intentionnelle. In: LEVINAS, E. Entre nous. Paris: Grasset, 

1991. Tradução para o português: A consciência não-intencional. In: LEVINAS, E. Entre 

nós. Petrópolis: Vozes, 2005. 

 

______. Langage et proximité. In : LEVINAS, E. En découvrant l’existence avec Husserl et 

Heidegger. Paris: Vrin, 1988. Tradução para o português: Linguagem e proximidade. In: 

LEVINAS, E. Descobrindo a existênciacom Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, 

1997. 

 

______. La philosophie et l’idée de l’Infini. In: LEVINAS, E. En découvrant l’existence 

avec Husserl et Heidegger. Paris: Vrin, 1988.Tradução para o português: “A filosofia e a 

ideia de infinito”. In: LEVINAS, E. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. 

Lisboa: Instituto Piaget, 1997. 

 

______. Liberté et commandement. Paris: Fata Morgana, 1994. 

 

______. L’ontologie est-elle fondamentale?. In: LEVINAS, E. Entre nous: essais sur le 

penser-à-l’autre. Paris: Grasset,1991. Tradução para o português: “A ontologia é 

fundamental?” In: LEVINAS, E. Entre nós: ensaios sobre a alteridade. Petrópolis: Vozes, 

2005. 

 

______. Oeuvres I. Paris: Éditions Grasset & Fasquelle, 2009. 

 

______. Théorie de l’intuition dans la phénomenologie de Husserl. Paris: Vrin, 2001. 

 

______. Totalité et infini. Pays-Bas: Martinus Nijhoff, 1965.Tradução para o português: 

Totalidade e infinito. Lisboa: Edições 70, 2008. 

 

______. Totalité et Infini. Préface à l’édition allemande. In: LEVINAS, E. Entre nous. Paris: 

Grasset, 1991. Tradução para o português: LEVINAS, E. Totalidade e Infinito. Prefácio à 

edição alemã. In: LEVINAS, E. Entre nós. Vozes: Petrópolis, 2005. 

 

LINGIS, Alphonso. Préface à l’édition américaine d”Autrement qu’être ou au-delà de 

l’essence. In: CHALIER, C.; ABENSOUR, M. Cahier de l’Herne Emmanuel Levinas. 

Éditions de l’Herne: Paris, 1991. 

 

LOPARIC, Z. Ética e finitude. São Paulo: Escuta, 2004. 

 

MATTÉI, J.F. Levinas e o retorno da ética. In: HADDOCK-LOBO, R. Da existência ao 

infinito: ensaios sobre Emmanuel Levinas. São Paulo: Loyola, 2006. 

 



80 

 

MEIR, Ephraim. The Non-Identical Self, Autonomy and Heteronomy: a response to Hannah 

Hashkes. The Journal of Textual Reasoning, v.7, n.1, março de 2012. Disponível em 

http://jtr.lib.virginia.edu/volume7/number1/TR07_01_Meir.html 

 

MENSCH, J. R. Intersubjectivity and Transcendental Idealism. NewYork: State 

University of New York Press, 1988. 

 

MORGAN, M. Discovering Levinas. New York: Cambridge University Press, 2007. 

 

MULLER, Ülrich. Pergunta pelo outro: o outro na filosofia de Hegel, Husserl, Heidegger e 

Levinas.  Veritas, Porto Alegre, v. 44, n. 2, junho 1999,p.311-325. 

 

MURAKAMI, Y.; NAKA, M. Dans une culture sans Dieu : Lévinas au Japon.Cahiers 

d’études lévinassiennes, n°1, 2002, p. 121-147. Disponível em 

http://www.levinas.fr/textes/pager.asp?a=6.  

 

______. Horizons de l’affectivité – l’hyperbole comme méthode phénoménologique de 

Levinas. Studia Phaenomenologica, v. VI, 2006, p. 17-30. 

 

NAKHUTSRISHVILI, L. Le rapport entre le Dire et le Dit en tant que traduction et trahison 

dans Autrement qu’être ou au-delà de l’essence. In: BASTIANI, F; SHOLOKHOVA, S. 

Rencontrer l’imprévisible. Argenteuil: Le Cercle Herméneutique, 2013, p. 75-84. 

 

NARBONE, J.M. Levinas et l’héritage grec. Québec: Les Presses de l’Université Laval, 

2004. 

 

NODARI, P. Liberdade e proximidade em Levinas. Veritas, Porto Alegre, v.51, n.2, julho 

2006, p.89-96. 

 

PAPERZAK, A. To the other: an introduction to the philosophy of Emmanuel Levinas. 

Indiana: Purdue University Press, 1993. 

 

PARMÊNIDES. Da natureza. 2.ed. São Paulo: Loyola, 2008. 

 

PELIZZOLI, M. A relação ao outro em Husserl e Levinas. Porto Alegre: Edipucrs, 1994. 

 

______. Levinas: a reconstrução da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002. 

 

PÉREZ, José Luis. Difícil humanidade. Em torno do conceito levinasiano de liberdade. In: 

BECKERT, C (org.). Lévinas entre nós. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de 

Lisboa, 2006, p. 123-139. 

 

PERPICH, Diane. Freedom called into question: Levinas' defense of heteronomy. In: NEW, 

Melvin. In proximity: Emmanuel Levinas and the 18th century. Texas: Texas Tech University 

Press, 2001, p. 303-326. 

 

PLATÃO. Republic.Vol.: VI. Ed.: Jeffrey Henderson. London: The Loeb Classical Library, 

2006. 

 

http://jtr.lib.virginia.edu/volume7/number1/TR07_01_Meir.html
http://www.levinas.fr/textes/pager.asp?a=6


81 

 

POPA, Délia. Droit et liberté chez Emmanuel Lévinas. De la responsabilité éthique à l’agir 

collectif. Les carnets du centre de philosophie du droit, n.155, 2011. Disponível em 

http://sites-final.uclouvain.be/cpdr/docTravail/155PopaD.pdf 

 

RICOEUR, P. A metáfora viva. São Paulo: Loyola, 2005. 

 

MONOD, J. La mise en question contemporaine du paradigme aristotélicien – et ses limites. 

Archives de philosophie, v.70, n.4, 2007, p. 535-558. Disponível em www.cairn.info/revue-

archives-de-philosophie-2007-4-page-535.htm 

 

ROLLAND, Jacques. Surenchère de l’éthique. In: LEVINAS, E. Éthique comme 

philosophie première. Paris: Éditions Payot & Rivages, 1998, p.11-63. 

 

______. Un chemin de pensée. Totalité et Infinit – Autrement qu’être. Rue Descartes. Paris: 

PUF, 2006, p.39-54. 

 

ROUSSEAU, J.J. Du contrat social. Saint-Amand: Éditions Gallimara, 2010. 

 

SABROVSKY, E. La crítica de Lévinas a Heidegger en Totalidad e infinito. Ideas y valores, 

Bogotá, n. 145, abril 2011, p. 55-68. 

 

SOUZA, Ricardo Timm de. Ontologia e fundamentos: sobre ‘A ontologia é fundamental?’. 

In: TIMM, R. Sentido e alteridade: dez ensaios sobre o pensamento de Emmanuel Levinas. 

Porto Alegre: EDIPUCRS, 2000. 

 

______. Sujeito, ética e história: Levinas, o traumatismo infinito e a crítica da filosofia 

ocidental. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1999. 

 

SOUZA, José Tadeu. A impugnação da liberdade em Levinas. Ágora filosófica, Recife, v. 1, 

n. 1, (jan.-jun 2001), p. 140-157. 

 

______.Subjetividade e intersubjetividade em Husserl e Levinas. In: SUSIN, L.; FABRI, M.; 

PIVATTO, P.; SOUZA, R. Éticas em diálogo. Porto Alegre: Edipucrs, 2003, p.291-336. 

 

STAEHLER, Tanja. What is the Question to Which Husserl’s Fifth Cartesian Meditation is 

the Answer?.Husserl Studies, Springer Netherlands, v.24, issue 2, 2008, p. 99-117. 

 

STRHAN, Anna. The very subjection of the subject: Levinas, heteronomy and the philosophy 

of education. Annual Conference of the Philosophy of Education Society of Great 

Britain, 2009. Disponível em http://www.philosophy-of-

education.org/conferences/pdfs/Strhan.pdf 

 

SUCASAS, A. Lévinas en Espagne : vingt-cinq ans de présence philosophique. In: Cahiers 

d’études lévinassiennes, n°3, 2005, p. 393-423. Disponível em 

http://www.levinas.fr/textes/pager.asp?a=8.  

 

SUSIN, L. O homem messiânico. Petrópolis: Vozes, 1984. 

 

http://sites-final.uclouvain.be/cpdr/docTravail/155PopaD.pdf
http://www.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2007-4-page-535.htm
http://www.cairn.info/revue-archives-de-philosophie-2007-4-page-535.htm
http://www.philosophy-of-education.org/conferences/pdfs/Strhan.pdf
http://www.philosophy-of-education.org/conferences/pdfs/Strhan.pdf
http://www.levinas.fr/textes/pager.asp?a=8


82 

 

TAMINIAUX, J. The presence of Being and Time in Totality and Infinity. In: HANSEL, J. 

Levinas in Jerusalem: phenomenology, ethics, politics and aesthetics. Springer: Amsterdam, 

2009, p. 05-06. 

 

TARDIVEL, É. Transcendance et liberté : Lévinas, Patočka et la question du mal. In: Cahiers 

d’études lévinassiennes, n°7, 2008, p. 155-175. 

 

TUGENDHAT, E. El problema de la voluntad libre. Estud.filos [online], 2006, n.34, p.245-

254. Disponível em http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-

36282006000200014&lng=en&nrm=iso 

 

VIEIRA, N. A ética da alteridade em Emmanuel Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003. 

 

YAMPOLSKAYA, Anna. Lévinas en Russie : une philosophie inattendue, dérangeante, 

incontournable. In: Cahiers d’études lévinassiennes, n°7, 2008, p. 317-334. Disponível em 

http://www.levinas.fr/textes/pager.asp?a=14. 

 

ZHAO, Gouping, Freedom Reconsidered: Heteronomy, Infinity, and Open Subjectivity. 

Annual Conference of the Philosophy of Education Society of Great Britain, 2012. 

Disponível em http://www.philosophy-of-education.org/uploads/papers2012/Zhao.pdf 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-36282006000200014&lng=en&nrm=iso
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-36282006000200014&lng=en&nrm=iso
http://www.levinas.fr/textes/pager.asp?a=14
http://www.philosophy-of-education.org/uploads/papers2012/Zhao.pdf

