UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO - UFPE
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS — CFCH
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

MESTRADO

TASSIA SOBREIRA HONORIO DE MELO

EREIGNIS E TEMPORALIDADE NO PENSAMENTO DO JOVEM HEIDEGGER

RECIFE, 2014



TASSIA SOBREIRA HONORIO DE MELO

EREIGNIS E TEMPORALIDADE NO PENSAMENTO DO JOVEM HEIDEGGER

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
graduacdo em Filosofia da Universidade
Federal de Pernambuco, como requisito para
obtencdo do titulo de Mestre. Area de
concentracdo: Ontologia.

Orientador: Prof. Dr. Sandro Sena.

RECIFE, 2014



Catalogacdo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

M528e Melo, Tassia Sobreira Honério de.

Ereignis e temporalidade no pensamento do jovem Heidegger / Tassia
Sobreira Hondrio de Melo. — Recife: O autor, 2014.

99f.;30cm
Orientador: Prof. Dr. Sandro Sena.

Dissertagdo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH.
Pdés-Graduacgao em Filosofia, 2014.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Heidegger, Martin, 1889-1976. 3. Fenomenologia. 4.
Hermenéutica. |. Sena, Sandro (Orientador). Il. Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2014-90)




TASSIA SOBREIRA HONORIO DE MELO

EREIGNIS E TEMPORALIDADE NO PENSAMENTO DO JOVEM
HEIDEGGER

Dissertagdo de Mestrado em Filosofia
aprovada, pela Comissdo Examinadora
formada pelos professores a seguir
relacionados para obtengéio do titulo de
Mestre em Filosofia, pela Universidade
Federal de Pernambuco.

Aprovada em: 14/03/2014

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Sandro Marcio Moura de Sena (ORIENTADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Fernando Antonio Soares Fragozo (1° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE ESTADUAL DO RIO DE JANEIRO

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (2° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

RECIFE/2014



AGRADECIMENTOS

Gostaria de agradecer aos meus pais pela liberdade e incentivo que sempre me deram

para que eu construisse minha vida de acordo com meus sonhos.

Agradeco a Lucas Alves por todo o amor, por sempre acreditar em mim e me ensinar a

seguir em frente.

Agradeco ao meu professor e orientador Sandro Sena pela atencéo, pelo auxilio e por

ter embarcado comigo nessa empreitada.



“Werde, was du bist!”

“Torne-se o que vocé ¢!” (HEIDEGGER,
Martin. GA 21, p. 413).

“Na medida em que ser e tempo sé se ddo no
acontecimento apropriador, deste faz parte o
elemento caracteristico que consiste em levar
0 homem, como aquele que percebe ser
insistindo no tempo auténtico, ao interior do
que Ihe € préprio. Assim apropriado, 0 homem
pertence ao Ereignis.” (ldem, Tempo e Ser. p.
468)



RESUMO

O presente trabalho tem como objetivo trazer a compreensdo o sentido e fungédo do
conceito de Ereignis no pensamento do jovem Heidegger. O referido conceito sera
investigado a partir de sua primeira elaboracdo, desenvolvida no curso de pds-guerra
intitulado “A ideia da Filosofia e o problema da visdo de mundo”?, lecionado no semestre de
inverno de 1919 na Universidade de Friburgo. Em seguida, outras obras do periodo da
juventude do filésofo serdo investigadas, visando uma determinacdo do sentido e funcéo do
conceito de Ereignis, com o objetivo de mostrar que existe um encadeamento entre este termo
e outras ideias e definicBes relevantes para o desenvolvimento da pesquisa filosofica
heideggeriana posterior. Acreditamos, portanto, que o conceito de Ereignis possui um papel
germinal para a elaboracdo do pensamento do jovem Heidegger e que seu sentido foi
desenvolvido em certos pontos elementares para a construcdo de uma investigacdo
hermenéutico-fenomenoldgica adequada para atingir filosoficamente o ser da vida humana em
seus elementos basilares. Seguimos e analisamos, o caminho de pensamento do jovem
Heidegger, procurando investigar a maneira pela qual se da a relacdo entre os principais
termos trabalhados no periodo da juventude do filésofo e o conceito de Ereignis. Trabalhamos
no mapeamento do sentido do conceito em questdo, tendo em vista a sua funcdo no escopo da
estrutura da vida fatica. Analisamos o nexo particular e relevante entre o conceito de Ereignis
e a indicacdo formal enquanto modo de acesso apropriado a estrutura da vida humana, e
investigamos a conexdo fundamental entre o conceito de Ereignis e a temporalidade originaria

do Dasein.

Palavras-chave: Ereignis. Fenomenologia hermenéutica. Facticidade. Significancia.
Temporalidade.

1 Titulo original: “Die ldee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem”. Cf. HEIDEGGER. Martin,
GA 56/57.



ABSTRACT

The present work aims to bring to understanding the meaning and function of the concept of
Ereignis in the young Heidegger's thought. That concept will be investigated from its first
formulation, developed in the postwar course named "The Idea of Philosophy and the problem of

"2 taught in the winter semester of 1919 at the University of Freiburg. Afterwards, other

worldview
works from the philosopher's youth will be investigated, seeking a determination of the meaning
and function of the concept of Ereignis, with the aim of showing that there is a linkage between this
term and other ideas and definitions that are relevant to the development of Heidegger's later
philosophical research. We believe, therefore, that the concept of Ereignis has a germinal role in the
development of the young Heidegger's thought and that its meaning was developed in certain key
points to build an appropriate hermeneutic phenomenological research that can philosophically
reach the being of human life in its basic elements. We follow and analyze the path of the young
Heidegger's thought, seeking to investigate the way in which the key terms developed in the period
of youth and the philosopher's concept of Ereignis are related. We work in mapping the meaning of
the concept in question, due to its function within the scope of the structure of factic life. We
analyze the particular and relevant link between the concept of Ereignis and formal indication as an
appropriate mode of access to the structure of human life, and we investigate the fundamental

connection between the concept of Ereignis and the originary temporality of Dasein.

Keywords: Ereignis. Hermeneutical Phenomenology. Facticity. Meaningfulness. Temporality.

2 Original title: “Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem”. Cf. HEIDEGGER. Martin, GA 56/57.



SUMARIO

IO 0T L3 o To 1SS 1

2. O conceito de Ereignis no pensamento do jovem Heidegger: mapeamento de seu uso nas
PIIMEITAS PrEIECOES. ... .ttt bttt ettt bbb 5

2.1. Ereignis e Dasein: fundamental incompatibilidade com objetos da atitude
(o1 1= 0 o= VPSPPSR 13

2.2. A compreensao do sentido de Ereignis através de uma investigacao radical da vida
L L [or: USSP OO 21

2.3. Alindicacdo formal e a experiéncia da vida fatica ou como alcangar filosoficamente

fendmenos com Carater de EFeIgNiS.........cooeieirireiiire et e 31
2.4. A conformidade entre a indicagdo formal e o estatuto peculiar da filosofia........................ 43
2.5. Indicagdo formal e diSCUISO OFIGINAITO. ......ccueieiiiiiieiee e 47
3. Temporalidade € EreignisCharakier...........ccceiiiiieiicie e 51
3.1. A temporalidade originaria do DaSEIN..........c.cciveviiiieiieiie et 52
3.1.1. O fenébmeno da morte e a totalidade do DaSEIN..........ccerererieiiiiiisineee s 63
3.2. Indicacdo Formal e temporalidade OrigiNAria............ccceiveveiieie e 69

3.3 Temporalidade e Jeweiligkeit: a Jeweiligkeit como a indicacdo formal da temporalidade na

L2103 103 o F= Vo USSR 75
3.4. Temporalidade e Bedeutsamkeit: significAncia como carater do mundo circundante: a

relacdo entre temporalidade € OCUPAGCAD..........c.ccveivieiieieiteesie ettt 82
4, CONSIABIACOES FINAIS. ... cvieieitieite ettt ettt e s be e e se e s teetesraesbeenaesneenneas 91

5.Referéncias






INTRODUCAO

O conceito de Ereignis ocupa um lugar privilegiado nas obras da fase de maturidade
de Martin Heidegger. A partir da década de 1930, o fil6sofo elabora aquele conceito de modo
a posiciona-lo no fulcro do seu desenvolvimento filosofico, a fim de atingir, de forma radical,
a compreensao do sentido do ser em geral, através de sua propria manifestacdo ao longo do

desenvolvimento da metafisica ocidental.

De acordo com William J. Richardson® — entre outros intérpretes, tais como Otto
Poggeler no seu livro “Der Denkweg Martin Heideggers” (1963) e Friedrich-Wilhelm von
Herrmann em sua obra “Die Selbstinterpretation Martin Heideggers” (1964) — ha uma
“virada” (Kehre) no percurso do pensamento heideggeriano que permite identificar dois
momentos de sua elaboracdo filosofica: um referente a pesquisa fenomenoldgica que
desenvolveu a analitica existencial e sua relagdo com a compreensao do ser, o qual tem “Ser e
Tempo” como expoente principal; e outro que busca desenvolver o sentido do ser em geral a
partir de sua manifestacdo epocal, designada como Ereignis, cujo alicerce principal é a obra
“Beitrage zur Philosophie (vom Ereignis)”. Esta fase do pensamento do filosofo foi
desenvolvida com o auxilio de uma linguagem de teor mistico-poético, sendo considerada
como parte caracteristica do novo momento filosofico proveniente daquela ‘“virada” na

trajetoria do seu pensamento.

Entretanto, apesar desta diferenciacdo entre um “Heidegger I’ e um “Heidegger 117,
0 proprio Martin Heidegger, em uma carta-resposta ao padre Richardson que se tornou o
prefacio da sua famosa obra “Through Phenomenology to Thought”, expde a importancia de
se levar em consideragdo todas as “fases” possiveis de seu pensamento para que se atinja uma

adequada compreensao de sua investigacao filosofica.

A seguinte citacdo nos impde a relevancia da fase de juventude do autor, pois nos
indica que o desenvolvimento filosofico do jovem Martin Heidegger é responsavel pela

construcdo dos pilares fundamentais que conduziram o seu caminho de pensamento.

3 Cf. RICHARDSON, William. J. Heidegger: Through Phenomenology to Thought. 4. ed. Fordham University
Press. New York, 2003.



A distincdo que vocé [Richardson] faz entre Heidegger | e Il é justificada
apenas sob a condicdo de que isto seja constantemente mantido em mente:
somente a partir do que o [Heidegger] | pensou é possivel ter acesso aquilo
que deve-ser-pensado pelo [Heidegger] 1. Mas o pensamento do [Heidegger]
| torna-se possivel apenas se é contido no [Heidegger] II. * (RICHARDSON,
W.J. 2003. p. XXII) °

Visto que o conceito de Ereignis possui uma grande importancia no pensamento
maduro de Heidegger, é evidente que a maior parte da literatura secundéria versa sobre o
sentido daquele termo a partir do contexto instaurado na década de 1930 e acerca dos seus
desenvolvimentos nas décadas seguintes. Pouca investigacdo, entretanto, foi feita® sobre o
termo em questdo referindo-se ao periodo de juventude do autor, apesar do conceito de
Ereignis ser utilizado por Heidegger em 1919 de modo filosoficamente rico e de carregar em
si a compreensdo do ser e o0 sentido de uma temporalidade originaria, 0s quais, por sua vez,
tornaram-se posteriormente a tematica central do pensamento heideggeriano. Tais conceitos
constituem a linha continua do pensamento de Martin Heidegger tomado no seu todo, desde
0s escritos de juventude até os de maturidade; eles estdo presentes, expressa ou veladamente,

em cada uma das obras do filésofo.

Diante disso, temos o seguinte panorama: 1) nas produc¢des de juventude ja aparecem
os elementos norteadores da filosofia de Heidegger, considerada como um todo; 2) no
desenvolvimento dos conceitos fundamentais, nas obras de juventude, esta presente o conceito
de Ereignis; 3) o conceito de Ereignis no pensamento tardio adquire uma posicdo tematica
central, articulando-se com conceitos fundamentais cunhados nas obras de juventude.
Portanto, nos deparamos com a questdo: qual é exatamente o sentido do conceito de Ereignis

na fase de juventude de Martin Heidegger? Por essa razdo, decidimo-nos por analisar o termo

4 “The distinction you make between Heidegger I and II is justified only on the condition that this is kept
constantly in mind: only by way of what [Heidegger] | has thought does one gain access to what is to-be-thought
by [Heidegger] Il. But the thought of [Heidegger] I becomes possible only if it is contained in [Heidegger] I1.”

5 Todas as citacBes presentes neste trabalho sdo traducdes nossas.

6 As seguintes obras tratam do pensamento do jovem Heidegger e desenvolvem andlises sobre o conceito de
Ereignis do periodo de juventude de Martin Heidegger, sem, entretanto, focarem-se especificamente no termo.
KIESEL, Theodore. The Genesis of Heidegger's Being & Time. Berkeley, University of California Press, 1993;
BUREN VAN, John. The Young Heidegger. Bloomington, Indiana University Press, 1994.



a partir de seu contexto para compreender o seu sentido da forma mais precisa possivel.

Portanto, este trabalho se propbe a investigar o sentido e fungdo do conceito de
Ereignis no pensamento do jovem Heidegger. Para atingir tal objetivo, realizamos uma
pesquisa bibliografica de obras provenientes da fase em que o filésofo era professor na
Universidade de Friburgo (1919-1923) e de Marburgo (1923-1928). E importante salientar
que a famosa obra heideggeriana “Ser ¢ Tempo” foi propositalmente deixada de lado da
investigacao, pois gostariamos que esta dissertacdo se desenvolvesse possibilitando ao leitor e
a leitora o conhecimento e compreensdo de alguns textos menos conhecidos, porém muito

importantes.

Pretendemos mostrar que 0 conceito em questdo traz, ja em sua primeira elaboracao,
0s germes de ideias que passaram a ser relevantes, a ponto de se tornarem os elementos
cruciais, para o desenvolvimento do pensamento heideggeriano. Principalmente a ideia da
temporalidade originaria e a compreensao do ser, que nos parecem provir do amadurecimento
filoséfico acerca da estrutura da vida fatica e do horizonte da compreensdo existencial do
Dasein. Consideramos que existe um fio condutor, iniciado em 1919, que permeia as obras da
juventude e que encadeia as elaboragfes cada vez mais radicais das ideias trazidas

germinalmente pelo conceito de Ereignis.

Mapeamos a ocorréncia do conceito de Ereignis em obras do periodo acima
determinado, e procuramos desenvolver e explicitar as articulagdes existentes entre aquele e
outros conceitos cruciais na elaboracdo do caminho de pensamento do jovem Heidegger.
Investigaremos, portanto, o sentido que o conceito de Ereignis possui para o desabrochar do

pensamento autbnomo do filosofo.

A pesquisa do jovem Heidegger apresenta dois aspectos basilares que deram origem
a uma nova ideia de filosofia: 1) a questdo tematica de analise da vida fatica; e 2) a questéo
metodoldgica: a fenomenologia hermenéutica como método que aborda a analise da vida
fatica. E no interior de tal estrutura que o conceito de Ereignis aparecera e devera ser
investigado como um elemento singular da articulagdo da compreensdo da vida sobre si
mesma — uma experiéncia “semantica” fundamental pertencente a propria estrutura da vida
fatica e a busca por significado que se manifesta como atividade filoséfica. Deste modo, a
facticidade humana, a experiéncia da vida fatica e a possibilidade de investigacdo filosofica
compdem o campo a partir do qual a investigacdo hermenéutico-fenomenoldgica

heideggeriana se inicia, e foi este o escopo de pesquisa de nosso trabalho.



Primeiramente, procuramos tornar claro o sentido do uso do termo pelo filésofo em
seu curso de inverno de 1919'. Explicitamos as principais caracteristicas do conceito
analisado e apresentamos as relevantes articulacdes entre aquele e demais conceitos-chave do
contexto hermenéutico-fenomenoldgico da investigacdo heideggeriana, principalmente em
sua relacdo com o conceito fundamental: Dasein. A partir de tal esclarecimento, podemos
enxergar a dificuldade metodoldgica em que o jovem Heidegger se encontra ao ter que
abarcar filosoficamente fenémenos da vida fatica, e, por isso, encontramo-nos diante da
necessidade de expor a existéncia de uma relacdo fundamental entre a indicacdo formal e o
cardter de Ereignis do Dasein. Por fim, para atingirmos com suficiente profundidade o
desenrolar do termo em conjunto com o desenvolvimento do caminho do pensamento do
filésofo, mostraremos como o sentido de Ereignis encontra-se fundamentalmente relacionado

a temporalidade originaria.

7 Cf. HEIDEGGER, Martin. (1987). Zur Bestimmung der Philosophie: 1. Die Idee der Philosophie und das
Weltanschauungsproblem; 2. Ph&nomenologie und tranzendentale Wertphilosophie; mit e. Nachschr. D.
Vorlesung “Uber das Wesen der Universitit und des akademischen Studiums”. Gesamtausgabe Bd. 56/57. Hrsg.
B. Heimblichel. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.



2. O CONCEITO DE EREIGNIS NO PENSAMENTO DO JOVEM HEIDEGGER:
MAPEAMENTO DE SEU USO NAS PRIMEIRAS PRELECOES

Nas primeiras décadas do século XX, Heidegger afirma que a pesquisa filosofica
precisa ser restabelecida tendo em consideracdo padrdes de conhecimento que ndo sejam
cientifico-objetivantes. E preciso que a filosofia seja repensada com bases capazes de abarcar
o fenbmeno mais fundamental a partir do qual acontece todo o conjunto sobre o qual se volta

a pesquisa filosofica: a existéncia humana em seu sentido fatico-historico.

Heidegger pretende estabelecer um novo inicio para a filosofia, empreendendo a
destruicdo hermenéutica da historia da ontologia como forma de apropriacdo critica do
passado, a0 mesmo tempo em que desenvolve uma transformacdo da fenomenologia da
consciéncia de Husserl em uma fenomenologia hermenéutica: arcabouco metodoldgico capaz

de alcancar o fendmeno da existéncia e desenvolver-lhe o sentido®.

Analisando e se distanciando das tendéncias epistemologicas e logicistas do projeto
neokantiano desenvolvido por Windelband e Rickert e criticando o ideal teorético das ciéncias
como modelo para a filosofia”, o jovem Heidegger pretende posicionar a filosofia dentro da
vida fatica. A filosofia tem um novo caminho possivel; ela deve se tornar algo novo.
Influenciado pelo projeto e ideias de Wilhelm Dilthey, Heidegger passa a analisar
hermeneuticamente a estrutura da experiéncia da vida fatica em conjungdo com seus
elementos temporais, existenciais e historicos. E em referéncia a estes conceitos fundamentais
gue o conceito de Ereignis é desenvolvido como um termo que aponta para a conexao
fundamental entre a estrutura do mundo e da vida fatica compreendida como um fenémeno de

sentido temporal.

Heidegger entende™ que o aperfeicoamento de uma “consciéncia” filosofica nio

8 Cf. Os interessantes artigos de ESCUDERO, Jesus Adrian. Heidegger’s Early Philosophical Program. The
Hermeneutical Turn of Phenomenology in 1919. Arche: Journal of Philosophy. v. 6, n. 11, p. 169-178, 2009.
Idem. El joven Heidegger y los presupuestos metodologicos de la fenomenologia hermeneutica. Thémata.
Revista de Filosofia. Sevilla. n. 44, p. 213-238, 2011.

9 Sobre o relacionamento do jovem Heidegger com os neokantianos, assim como acerca da influéncia de Dilthey
sobre Heidegger, conferir BAMBACH, Charles, R. Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism. Ithaca,
New York: Cornell University Press, 1995.

10 Cf. HEIDEGGER, Martin.“Anmerkungen zu Karl Jaspers 'Psychologie der Weltanschaaung™. In:
Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9. Hrsg. Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main: Vittorio



deve ser criado a partir de nova posturas ou programas filosoficos, mas deve surgir pela
investigacdo que seja capaz de desconstruir hermeneuticamente, isto €, que volte a tradi¢éo e
as origens de uma determinada postura e pressupostos filosoficos para que estes sejam

fundamentalmente investigados, assimilados e compreendidos.

E preciso, portanto, que a tradicio filosofica seja apreendida como manifestacdo
historica, sem, entretanto, ser guiada por uma pretensdo derradeira que a partir daquela se
estabeleca um sistema filosofico definitivo. Assim, a vida fatica, entendida como a origem
dos pressupostos filosoficos, deve ser continuamente investigada, exatamente por ter um

sentido historico™™.

Somente a medida que a filosofia é entendida como histérica, é possivel se voltar a ela
e realizar uma compreensdo concreta do seu desenvolvimento. Entendé-la como histéria é o
gue nos permite percebé-la como um conjunto de impulsos motivadores e conexdes
conceituais que se originaram a partir de algum questionamento fundamental concreto.
Compreender filosofia deste modo abre espaco para que se vislumbre que o pensamento
filoséfico é realizado — movido, movimentado — por experiéncias fundamentais historico-
temporais.

Se tomarmos o texto'? de Heidegger que versa sobre a obra “Psicologia da visdo de
mundo” de Karl Jaspers, nos ¢ apresentado de modo esclarecedor o ponto de encontro dos
elementos acima citados, 0 que nos elucida o contexto filos6fico no qual o pensamento do
jovem Heidegger se insere e nos permite promover uma reconstrucdo hermenéutica acerca do

conceito de Ereignis.

No texto “Anmerkungen zu Karl Jaspers 'Psychologie der Weltanschaaung'”
Heidegger promove uma revisdo critica da supramencionada obra de Jaspers e termina por
apontar elementos basilares para sua propria pesquisa filoséfica, os quais consideramos
fundamentalmente marcantes para o seu caminho filoséfico como um todo — especificamente
falando: a concepcdo latente de que a filosofia é um acontecimento historico-temporal.

Heidegger considera (Cf. Opus. Cit.; p.18) que Jaspers, na tentativa de determinar a

Klostermann, 1976. p. 3, 4.

11 Cf. BARASH, Jeffrey Andrew. Martin Heidegger and the Problem of Historial Meaning. New York:
Fordham University Press, 2003; p.110.

12HEIDEGGER, Martin.GA 9.



estrutura psicologica humana, parte de pressupostos tais como os conceitos de “vida psiquica”,
“sujeito” e “alma” sem antes tentar compreender propriamente o modo de ser desses
elementos. Por essa razdo, Heidegger pretende analisar e trazer a luz as preconcepcdes
carregadas por Jaspers.

Heidegger assume que a filosofia possui um sentido historico inerente a si mesma; se 0
proprio ser humano é o ente historico, nada mais adequado do que investigar a existéncia
humana tendo como base o0 seu sentido historico-temporal. Este foi um aspecto negligenciado
por Jaspers em sua investigacdo acerca da existéncia. Este pensador se fixou nas ideias
preconcebidas, arraigadas na tradicdo filoséfica — alma, espirito, etc — sem exercer a
necessaria destruicdo hermenéutica capaz de trazer a luz os fenémenos e concepcbes prévias
presentes aquelas definicdes filoséficas. E por mais que pretendesse atingir o nivel original da
existéncia e da vida psiquica, ele permaneceu preso ao paradigma tedrico-epistemoldgico,
continuando a tratar dos fendmenos da existéncia como objetos. (Cf. Loc. cit.)

O que estd em jogo na critica de Heidegger a Jaspers — e que ja € um problema para
aquele — é a necessidade de se estabelecer as bases fenomenoldgicas para uma investigacao
filoséfica que se compreende como historica. Ao possuir tal concepcdo como ponto de partida
— influenciado pelas pesquisas de Dilthey — a pesquisa filosofica deve se desenvolver
promovendo uma destruicdo — revisdo, restruturacdo, reconstrucdo — hermenéutica das
intencBes e motivagdes que sustentam os conceitos e pressupostos filoséficos tradicionais.
Heidegger afirma: “este 'como' de uma abordagem critica sempre permanece submetido a um
tipo de apropriacdo que deve constantemente renovar a si mesma no modo de uma
destruigio™*®. (Cf. Opus Cit.; p.4).

Voltar as origens dos conceitos bésicos do pensamento filosofico, analisar seus
pressupostos é a tarefa fundamental da filosofia. A filosofia é manifestacdo historica;
concebé-la como tal é o primeiro passo para uma pesquisa original e adequada: atingir as
bases concretas — historico-temporais — dos pressupostos, ideias e conceitos relevantes para a
formagdo do pensamento filoséfico. “O sentido de primordialidade ndo estd numa ideia de
algo fora ou além da histdria; mas sim ele se indicia a si mesmo no fato de que pensar sem

pressupostos pode ser alcangado apenas numa autocritica histérica e faticamente orientada™.

13 Original: “Dieses Wie der kritischen Tendenz untersteht jederzeit einer sich destruktiv erneuernden
Aneignung”.

14 Original: “Der Sinn von Urspriinglichkeit ist nicht eine aufler- oder tiberhistorische Idee, sondern er zeigt sich
darin an, daB VVoraussetzungslosigkeit selbst nur in faktisch historisch orientierter Eigenkritik gewonnen werden

7



(Cf. Opus. Cit.; p.5)

Levando a cabo o que consideramos ser um principio filoséfico — norte metodoldgico
hermenéutico-fenomenologico do caminho de pensamento heideggeriano — Heidegger
questiona pelo modo adequado de atingir o conhecimento filosofico sem que este solidifique e
transforme o tema da andlise — a existéncia histérica — num objeto da relagdo cognitiva
classica. Um modo adequado €, portanto, aquele que se desenvolve tendo como Leitmotiv a
compreensdo de que os fenbmenos sdo historico-temporais e ndo processos, nem objetos de
conhecimento, nem ideias a serem apreendidas na sua esséncia através de uma intuicdo de

carater tedrico, distanciado da vida.

Esta experiéncia fatica da vida, na qual eu posso ter a mim mesmo de
diversos modos, ndo é algo como uma regido na qual eu estou localizado,
nem algo universal, cuja individualizagdo seria meu [eu] “mesmo” [das
Selbst]. Mas a experiéncia é de acordo com o modo de sua propria
atualizagdo, um fendmeno essencialmente “histérico”, ndo sendo
primariamente um fenémeno histérico-objetivo (minha vida vista como se
ocorresse no presente), mas, sim, um fendmeno que se experiéncia e
atualiza- realiza a si mesmo historicamente." (Cf. Opus. Cit.; p. 32).

A relagdo que envolve o pensador, o tema a ser pesquisado e o método por ele
escolhido para conduzir a pesquisa é de cunho fatico-temporal e ndo estritamente tedrico-
reflexivo, porque filosofia € realizada por um ente histérico-temporal e se volta para
fendmenos também histérico-temporais, de modo que ela mesma possui um sentido daquela
natureza. Este € um ponto muito importante que estd presente na base do pensamento de
juventude de Martin Heidegger e que o leva a importantes consideracdes acerca da
metodologia adequada a este principio filos6fico — que sera devidamente desenvolvida pela
“doutrina” da “indicagdo formal” (Formal Anzeige), da qual trataremos especificamente mais
adiante (p.29).

E em virtude desta conjuncdo fundamental de elementos basicos para o pensamento

filosofico que Heidegger afirma a necessidade de se tomar concretamente a existéncia como

kann”.

15 Original: “Die faktische Lebenserfahrung selbst, in der ich mich in verschiedener Weise haben kann, ist aber
nicht so etwas wie eine Region, in der ich stehe, nicht das Allgemeine, dessen Vereinzelung das Selbst ware,
sondern sie ist ein wesentlich dem Wie seines Eigenvollzugs nach »historisches« Phdnomen, und zwar primér
nicht ein objektgeschichtliches (mein Leben gesehen als sich abspielend in der Gegenwart), sondern ein sich
selbst so erfahrendes vollzugsgeschichtliches Phanomen”.



base doadora dos fendmenos a serem pesquisados. Entretanto, ndo basta tomar esta afirmacéo
como o0 ponto de partida epistemoldgico, mas € preciso que ela seja tomada como o
movimento mesmo do pensamento filosofico. Ou seja, é preciso que se tenha clareza acerca do
relacionamento de todos aqueles elementos que compdem a atividade filosofica.

Por isso, vemos Heidegger elaborar sugestbes acerca da maneira adequada para um
pensamento filoséfico concreto: este deve ser realizado faticamente a medida que se apropria
de sua historia a partir do elemento basilar que é o ser humano enquanto o ente que pode
voltar-se hermeneuticamente sobre sua propria existéncia. Esta possibilidade de se entender e

interpretar continuamente ¢ o carater de “ter-a-Si-mesmo” que o ser humano é.

A experiéncia fundamental do “ter-a-mim-mesmo” também ndo ¢ um tipo de
experiéncia que visa o “eu” de modo geral, mas se é possivel experienciar o
sentido especifico do “sou” [bin] e apropria-lo de modo genuino, a
atualizagdo da experiéncia de um “eu” deve ter sua origem na completa
concregao deste e deve ser dirigida de volta para este “eu” em algum “como”
especifico. Esta experiéncia ndo é um tipo de percepcdo imanente em uma
finalidade tedrica e é intentada ao se observar as qualidades dos processos e
atos meramente ai @ mao “fisicamente”. Ao contrario, a experiéncia de “ter-
a-mim-mesmo” possui uma apropriada expansdo para o passado do “eu”, o
qual ndo ¢ um componente adicional que o “eu” carrega consigo; mas ¢
experienciado como o passado de um Eu que se experiéncia tendo a si
historicamente inserido a partir de si mesmo num horizonte de expectativa
situado a frente de si mesmo.*® (Cf. Opus. Cit.; p.31)

O “ter-a-si-mesmo” indica a possibilidade de uma experiéncia fundamental da
apropriacdo histérico-temporal de si mesmo através da filosofia. Filosofar diz respeito a um
acontecimento historico do ser humano como “ser-Si-mesmo”. Consideramos que tais
afirmacdes devem permanecer na mente do leitor e da leitora ao longo da exposicdo deste
trabalho, pois julgamos que essas constituam uma “tese” do pensamento do jovem Heidegger
e de modo pontual no sentido do Ereignischarakter.

Assim sendo, o0 conceito de Ereignis, nas primeiras obras de juventude de Martin

16 Original: “Die Grunderfahrung aber des Mich-selbst-habens [...] ist auch nicht derart, daB} sie so im
allgemeinen auf das »ich« abzielte, sondern es muf, sofern Uberhaupt der spezifische Sinn des »bin« in echter
Zueignung soll erfahrbar werden kdnnen, der Erfahrungsvollzug in der vollen Konkretion des »ich« seinen
Ursprung nehmen und auf dieses in einem bestimmten Wie zurlickzielen. Diese Erfahrung ist nicht eine
immanente Wahrnehmung in theoretischer Abzweckung, ausgehend auf Feststellung vorhandener »psychischer«
Vorgangs- und Aktbeschaffenheiten, sondern sie hat die eigentliche historische Erstreckung in die
Vergangenheit des »ich, die fur dieses selbst nicht eine mitgeschleppte Beigabe ist, sondern als VVergangenheit
des sie historisch, sich dabei selbstlich mit-habenden erfahrenden Ich in dessen, von ihm selbst sich selbst
vorweggesetzten Erwartungshorizont, erfahren wird”.



Heidegger, aparece inserido no contexto onde esta em questdo a propria vida da filosofia!:
“No6s estamos no cruzamento metodico diante de um abismo, que decidira sobre a vida ou
morte da filosofia: ou para 0 nada, ou seja, a reificacdo absoluta, ou tem sucesso o salto para
um outro mundo, mais precisamente: para 0 mundo enquanto tal”.'’ (HEIDEGGER, Martin.
GA 56/57. p. 63; grifo do autor)

A filosofia precisa encontrar o seu lugar e, para isso, precisa encontrar tanto a si
mesma como ao seu método e seu campo investigativo. E preciso que um salto seja dado; um
salto da dimens&o objetiva para dentro do mundo essencialmente ndo objetivavel. Esse é mais
um elemento que servira como fio condutor a ser seguido neste trabalho, a fim de

alcangarmos o conceito de Ereignis.

Martin Heidegger quer atingir um objetivo: determinar a estrutura fundamental a
partir da qual a filosofia possa acontecer propriamente. Para tanto, € preciso investigar o

estatuto da filosofia e diferencié-la das posturas investigativas que Ihe sdo contemporaneas.

Filosofia ndo é visdo de mundo, nem deve desembocar num psicologismo, muito
menos se orientar por uma postura cientifica. Heidegger defende que a filosofia possui um
cardter pratico, ndo tedrico e profundamente fatico-histérico. Ou melhor, a filosofia
corresponderia a dimensdo de uma ciéncia primordial pré-tedrica (vorteoretische

Urwissenschaft)™.

A dimenséo objetiva, propria das ciéncias naturais, guia as investigacoes das ciéncias
do espirito, circunscrevendo os pressupostos e ambito de alcance destas. Nas diversas areas do
conhecimento hd uma tendéncia a sistematizacdo de cunho cientificista, a qual determina os
fendmenos a serem investigados de acordo com pressupostos tedricos — conceitos e valores
construidos a partir do paradigma sujeito-objeto. A ldgica predominante é a da fragmentacéo
dos elementos constitutivos e a representacdo de suas conexdes, tendo sempre em vista a
mensuracdo e determinacdo de seus caracteres quantitativos e qualitativos. A atitude €
objetificante. Para Heidegger, tanto a psicologia, a visdo de mundo e a filosofia moderna

foram desenvolvidas a partir deste paradigma, uma vez que todas orientaram suas pesquisas

17 Original: “Wir stehen an der methodischen Wegkreuzung, die (iber Leben oder Tod der Philosophie
Uberhaupt entscheidet, an einem Abgrund: entweder ins Nichts, d.h. der absoluten Sachlichkeit, oder es gelingt
der Sprung in eine andere Welt, oder genauer: {iberhaupt erst in die Welt.”

18 Cf. HEIDEGGER, M. Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem. GA 56/57, p. 15.

10



com a finalidade de atingir o estatuto de ciéncia.

A ciéncia trabalha com dois polos essenciais, 0 sujeito e 0 objeto. Heidegger constata
como caracteristica essencial da atitude teorica a objetificacdo do sujeito, uma vez que este é
considerado sempre e somente em referéncia ao objeto de analise. O sujeito da atitude teorica
¢ o “eu conhecedor” (das erkennende ich). Assim, tanto o objeto quanto o sujeito sofrem
determinacOes e delimitagOes previamente esquematizadas de acordo com a metodologia
adotada.

Eis que surge a questdo: seriam tais posicOes, naturais a postura cientifica,
suficientes para guiar a pesquisa filos6fica? Sera que a partir de seus principios de tal modo
constituidos, poder-se-iam determinar o objeto e método para a filosofia? A resposta de
Heidegger — seguindo a trilha de Dilthey — é negativa. Uma vez que a filosofia € um
comportamento singular, ela se volta para questbes fundamentais e alcanca o simples
acontecer dos fenémenos da existéncia humana. A inquiri¢do filosdfica aponta para este nivel,

o0 qual extrapola aquele evidenciado por qualquer anélise tedrico-cientifica.

No momento em que a filosofia se volta para si mesma, para a partir de si buscar
suas estruturas fundamentais e seu método, € descoberto que a filosofia é vida. Ela nédo
trabalha com objetos determinados a maneira da ciéncia. Quem questiona — o “sujeito”
correspondente — ndo pode ser delimitado por caracteres mensuraveis, muito menos se
identificar com uma substancia metafisica, a qual também procede de uma objetificacéo.
Heidegger percebe que a filosofia lida com fendmenos de uma outra esfera, mais originaria,

primordial a qualquer polarizacao ou delimitacdo. Por isso, o filosofo afirma que:

A vivéncia ndo passa por mim como uma coisa que eu ponho como objeto,
Sendo que eu mesmo a aproprio e aconteco através dela e a vivéncia se
apropria e acontece segundo sua prépria esséncia. E ao assim considerar,
entendo-a ndo como um processo, uma coisa, objeto, e sim como algo
totalmente novo, um acontecimento apropriativo [Ereignis].  (Ibidem. p.
75)"

190riginal: “Das Er-leben geht nicht mir vorbei, wie eine Sache, die ich hinstelle, als Objekt, sondern ich selbst
er-eigne es mir, und es er-eignet sich seinem Wesen nach. Und verstehe ich es darauf hinblickend so, dann
verstehe ich es nicht als Vor-gang, als Sache, Objekt, sondern ein ganz Neuartiges, ein Ereignis.”

11



Assim, Heidegger encontra o conceito fundamental a partir do qual ele guiara suas
pesquisas e mudard o rumo da filosofia enquanto tal: o conceito de vivéncia ou vivéncia
circunmundana (Erlebnis, Umwelterlebnis), o qual se manifesta com o carater de Ereignis.
Este é o nivel fundamental da questdo da filosofia; € o solo fenomenal a partir do qual ela
existe. O conceito de vivéncia é destacado pelo filésofo como a esfera primordial, a partir da
qual se d& qualquer possibilidade de experiéncia de fendmenos. A existéncia fatica — o mundo,
a vivéncia — é a dimensdo da filosofia. Os fendmenos da vivéncia ndo ocorrem como
processos, uma vez que a designagao de algo como “processo” ja indica o pressuposto tedrico
que visa uma efetivacdo de carater cronoldgico. Eles se ddo, entretanto, com carater de
Ereignis:

Por exemplo, a escalada de uma montanha para de cima ver o p6r do sol.
Alguém sobe enguanto os outros esperam silenciosos. Esse alguém se
entregou ao todo do acontecimento, ele vé o disco solar, as nuvens, um
conjunto de pedras de uma determinada forma, mas ndo uma figura macica
determinada, que eu acabei de escalar. [...] Mais sobre a “situagdo”: 1- cada
situacdo € um “acontecimento apropriativo” ¢ ndo um “processo”. O que

ocorre tem relagdo comigo, irradia para dentro do meu préprio eu. (Ibidem. p.
206).%°

E na transcricdo do primeiro curso lecionado por Heidegger na Universidade de
Freiburg em 1919%* que encontramos o conceito de Ereignis, o qual fora desenvolvido na
tentativa filosofico-fenomenoldgica de atingir indicativo-formalmente o fenémeno da
vivéncia, enquanto tema da pesquisa filoséfica. Heidegger percebe que tais fenémenos tém o
carater de Ereignis e ndo de processos (Vorgang) — ndo por consequéncia da estrutura desses

entes considerados metafisicamente, mas devido a sua relacdo com o ser humano.

E interessante observar que, neste curso, o filésofo ainda ndo havia formulado o

termo “Dasein” para designar o ser humano, porém, nos ¢ legitimo afirmar, e este ¢ um ponto

20O0riginal: “Zum Beispiel die Bergbesteigerung, um oben den Sonnenaufgang zu sehen. Man ist oben
angekommen, und jeder wartet schweigend. Man ist ganz dem Ereignis hingegeben, man sieht die
Sonnenscheibe, die Wolken, die Geistenmassen von dieser bestimmten Form, aber nicht das bestimmte Massiv,
das ich eben bestiegen. [...] Weiteres iiber “Situation”: 1- Jede Situation ist ein “Ereignis” und kein “Vorgang”.
Das Geschehene hat Beziehung zu mir; es strahlt ins eigene Ich hinein.”

21 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 56/57. §15.

12



crucial para a nossa pesquisa, que, aquilo que é evidenciado como a caracteristica peculiar do
Ereignis € a estrutura fundamental do ser-ai enquanto instauracdo fatica da possibilidade de
sentido, na medida em que acontece como apropriacdo de si mesmo de modo temporal-

historico.

Este ¢ um dos motivos pelos quais escolhemos traduzir o termo “Ereignis” como
“acontecimento/ apropriagdo”, “acontecimento apropriativo”. O outro motivo ¢ uma
interpretacdo a partir do uso gramatical inovador que o filésofo faz do termo alemédo. Temos
em consideragdo que tal nomenclatura - “acontecimento apropriativo” - é bastante usual a
literatura secundaria, assim como a traducdes de obras que versam principalmente sobre o
conceito de Ereignis proveniente da fase tardia do pensamento do autor. Entretanto, somos
levados a manter este termo, e ndo a cunhar outro diferente, pois acreditamos que
“acontecimento apropriativo”, como o modo proprio de manifestagdo fatica e significativa®
do ser humano, transmite o que o jovem Heidegger pretende indicar com a expressao, uma
vez que ele se utiliza do hifen para deslocar o prefixo “er” do restante do vocabulo alemao

“eignis” (Er-eignis), da mesma forma quando conjuga o verbo “ereignen”: “ich er-eigne”?*,

A palavra “Ereignis”, no alemé&o corrente, significa evento, acontecimento, mas, na
medida em que ¢ hifenizada, tal como Heidegger o faz, o “eigen” se destaca neste jogo
semantico, cujos sentidos nos sdo trazidos a mente: “proprio”, “propriedade”, “particular”.
Por seu turno, o prefixo “er” modifica o sentido do radical da palavra, indicando que o sentido
desta foi levado a cabo em uma acdo. Por isso, mantendo a traduc¢do ‘“acontecimento
apropriativo” preservamos ambos os sentidos indicados por Heidegger, obtidos pela sua
estratégia de hifenizar as palavras e delas extrair, hermenéutica e fenomenologicamente,

novas possibilidades de significacGes.

2.1. Ereignis e Dasein: a fundamental incompatibilidade com os objetos da atitude cientifica.

22Concordamos com a interpretacdo do determinado vocébulo no contexto da fase de juventude de Martin
Heidegger, tal como desenvolvido por John van Buren (Cf. idem. The Young Heidegger. Bloomington, Indiana
University Press, 1994, p.419) e Theodore Kiesel. (Cf. idem. The Genesis of Heidegger's Being & Time.
Berkeley, University of California Press, 1993, p. 494), assim como seguimos a tradugéo para o inglés elaborada
por Ted Sadler (Cf. HEIDEGGER, Martin. Towards the Definition of Philosophy. London: Continuum Books.
2002.)

23 Cf. Ibidem. p. 75.

13



Consideramos que o carater de Ereignis corresponde ao acontecimento histérico-
temporal do ser humano em conjunc¢do com seu mundo. Ambos ddo-se em comunhdo e de um
modo excepcionalmente diverso se comparado aquele proprio dos processos observados na
pesquisa cientifica. Esse € um ponto de extrema importancia para a analise empreendida pelo
jovem Heidegger. Ele pretende abordar os fendmenos proprios da investigacao filoséfica
(hermenéutico-fenomenoldgica) através da distingdo fundamental entre aqueles e os objetos

caracteristicos as investigacdes teoricas.

A atitude teorética, de modo geral, funciona a partir de pressupostos e hipdteses,
objetivos e axiomas; delimita e objetifica o conteddo da pesquisa, para assim chegar mais
adequadamente as metas propostas, desenvolvendo-se de acordo com o seu arcabouco
metodoldgico. Por esse motivo, Heidegger determina que, da mesma forma que os objetos séo
delimitados ao seu contexto teorético especifico, o sujeito de tal investigagdo torna-se também
um construto tedrico; ambos os polos envolvidos na atitude teorética adquirem carater

reificado, fundamentalmente diverso daquele proprio a um “sujeito” historico-fatico.

O objetivo, o conhecido é enquanto tal removido, retirado da vivéncia mais
prépria. A ocorréncia objetivada, a ocorréncia enquanto objetivavel,
conhecido, designamos como Processo; este simplesmente passa por meu
eu conhecedor; ele tem para com este apenas a referéncia do ser conhecido.
[...] E a esséncia das coisas e do contexto reificado dar-se apenas e
imediatamente ao conhecimento, isto é, dar-se no comportamento teorético
ao eu teorético. (Ibidem; p. 74)*

Podemos entender o esfor¢o hermenéutico-fenomenoldgico do jovem Heidegger ao
direcionar o seu caminho de pensamento para um contexto novo e radical em contraposi¢éo as
bases tradicionais da pesquisa filoséfica. A conjuntura a partir da qual ele pretende trilhar seu
caminho é instaurada exatamente pelo conceito de Ereignis, o qual intenta denotar o modo

primordial de acontecimento dos fendmenos da existéncia, sem ser direcionado por

240riginal: ,,.Das Gegenstéindliche, das Er-kannte, ist als solches ent-fernt, aus dem eigentlichen Erleben
herausgehoben. Das objektivierte Geschehen, das Geschehen als gegensténdliches, erkanntes, bezeichnen wir als
Vor-gang; es geht schlicht vor-bei, vor meinem erkennenden Ich, hat zu diesem nur den Bezug des Erkanntseins.
[...] Es ist das Wesen von Sachen und Sachzusammenhang, sich nur und gerade im Erkennen, d. h. im
theoretischen Verhalten zu geben und zu geben fiir das theoretische Ich.*

14



metodologias e pressupostos teoréticos. No momento em que Heidegger designa o
acontecimento das vivéncias como Ereignis, categorias e conceitos filosoficos tradicionais

ndo desempenham papel algum no seu peculiar contexto de investigacao.

Acontecimento apropriativo também ndo quer dizer, como se eu

exteriormente ou de algum lugar me apropriasse de minhas vivéncias; “fora”
e “dentro” ndo possuem nenhum sentido aqui, assim como ‘“fisico” e

“psiquico”. As vivéncias sdo acontecimentos apropriativos, na medida em

que elas vivem a partir do proprio e s6 assim a vida vive. (Com o que aqui

estd apresentado, o carater de acontecimento apropriativo ainda ndo esta

inteiramente determinado) (lbidem; p. 74)%

Na exposi¢do da diferenca “essencial” entre processo e Ereignis, torna-se clara a
importancia de dois elementos fundamentais para tal diferenciacdo: a vivéncia do mundo
(Erlebnis, Leben) e o sujeito que o vive (Ich). De acordo com o que foi explicitado, podemos
afirmar que o sujeito neste contexto de investigacdao heideggeriana é um diverso da concepcéo
tradicional metafisica; ndo se pode identifica-lo nem com o sujeito de uma relacdo cognitiva,
nem com uma “persona” transcendental. Da mesma forma, torna-se proibitivo igualar o que
Heidegger denomina por “vivéncia”, “vida”, “mundo”, com o objeto de uma atitude
epistemoldgica por exceléncia. Todos os termos em questdo aparecem correlacionados e s
adquirem sentido relevante dentro do contexto fenomenol6gico-hermenéutico como
acontecimento apropriativo.?® Por isso, podemos afirmar que o conceito de Ereignis é o modo
caracteristico da concomitancia entre mundo e ser humano, como podemos compreender da

seguinte passagem:

Apenas no evocar conjunto [Mitanklingen] do Eu proprio e histérico-
situacional [jeweiligen eigenen] vive o circunmundano, “mundifica-
se”’[weltet es], e onde e quando este se “mundifica” para mim, eu sou, de
algum modo, todo ai. [...] Este conceber, o fixar do objeto como tal, ocorre
as custas da repressdo do meu eu mais proprio. Isto se deve ao sentido do

25 Original: ,,Er-eignis besagt auch nicht, als wirde ich mir das Er-lebnis von aufen oder irgendwoher an-eignen;
»auPen“ und ,,innen“ haben hier sowenig Sinn wie ,,physisch* und ,,psychisch®. Die Erlebnisse sind Er-eignisse,
insofern sie aus dem Eigenen leben und Leben nur so lebt. (Ereignischarakter hiermit noch nicht voll bestimmt)*

26 Cf. VAN BUREN, John. 1994; p. 421.

15



algo em geral, em cuja determinacdo eu ndo reverbero [mitschwinge], ao
contrério, o reverberar, 0 meu ir para fora [Mitherausgehen] € inibido. O
objeto, o ser objeto enquanto tal, ndo me toca. O Eu, que fixa e determina,
ndo é, de modo nenhum, mais eu. (Cf. Ibidem, p. 73)27

A partir deste esforgo hermenéutico-fenomenoldgico, podemos compreender que o
“eu” fatico-histérico da vivéncia do mundo ndo se identifica por completo com o sujeito do
comportamento cognitivo. As relacfes e os elementos desenvolvidos através da atitude

teorética sao uma parcela restrita do todo da vivéncia da vida do ser humano.

O solo fenomenal a partir do qual Heidegger pretende elaborar seu caminho de
pensamento permite a visualiza¢do e a compreensao da vida humana, enquanto esta se da com
o carater de acontecimento. E isto quer dizer: a vida e o ser humano acontecem conjuntamente

como singularidade rica em significancia, que se da num horizonte fatico-temporal.

O conceito de Ereignis deve ainda ser melhor compreendido em sua peculiaridade,
Ou seja, 0 seu carater ndo processual-objetivo, se tornarmos clara sua relacdo com a Erlebnis
através do conceito de “simples dar-se” dos fendmenos (es gibt etwas). A articulacdo entre
tais conceitos ressalta a riqueza essencial do conceito de Ereignis: 1) a indicagdo de um
sentido de temporalidade ndo cronoldgica; 2) a sinalizacdo dos multiplos sentidos do ser; 3) o

ente que pde a questdo e, a0 mesmo tempo a vive; isto é o Dasein:

O que significa: ‘ha’? Ha nameros, ha tridngulos, ha telas de Rembrandt,
ha submarinos; eu digo: ainda havera chuva hoje, amanha havera vitela
assada. Multiplos ‘héd’, e a cada tempo sentidos diversos, mas em cada caso
com um idéntico momento de significado.(lbidem. p.67)*

Por ser a dimensdo originaria da vida fatica, a vivéncia (Erlebnis) é a origem para a

270riginal: ,,Nur in dem Mitanklingen des jeweiligen eigenen Ich erlebt es ein Umweltliches, weltet es, und wo
und wenn es fiir mich weltet, bin ich irgendwie ganz dabei. [...] Dieses Fassen, Fest-stellen als Gegenstand
Uberhaupt, lebt auf Kosten der Zuriickdrangung meines eigenen Ichs. Es liegt im Sinne des Etwas uberhaupt, das
ich nicht in der Fest-stellung seiner als solchen mitschwinge, sondern dieses Mitschwingen, dieses
Mitherausgehen meiner ist unterbunden. Das Gegenstand-, das Objektsein als solches beriihrt mich nicht. Das
Ich, das fest-stellt, bin ich gar nicht mehr.*

28 Original: “Was heisst: ‘es gibt’? Es gibt Zahlen, es gibt Dreiecke, es gibt Bilder Von Rembrandt, es gibt U-
Boote; ich sage: Es gibt heute noch Regen, es gibt morgen Kalbsbraten. Mannigfache ‘es gibt’, und jeweils hat
es einen anderen Sinn und doch auch jedes wieder ein in jedem antreffbares identisches Bedeutungsmoment”.

16



determinagdo da filosofia como ciéncia primordial pré-tedrica. E na vida fatica que o

perguntar primeiro, mais basico e geral ocorre: “o que ha?” “gibt es etwas?”.

A vivéncia é de onde a “vivéncia questionante/ questionadora” (Frageerlebnis) surge
e para onde se volta, ela é viva. Para Heidegger, portanto, € no seio da vivéncia e enquanto
vida fatica que a atitude filosofica por exceléncia se desenvolve: na base da questionabilidade
estd a indicagdo do simples dar-se dos fendmenos, que devido a sua anterioridade
fundamental (ndo cronoldgica, porém ontolégica) ndo se deixa apreender em sua
peculiaridade por uma conduta tedrica. O “ha algo”, “es gibt etwas”, indica o simples “fato”
de ser, comum aos multiplos fenémenos, e a inefabilidade de sua natureza, a qual ndo pode
ser reconhecida em conceitos objetificantes, mas simplesmente alcancada por uma intuicao

compreensiva de carater hermenéutico.

Entretanto, a vivéncia é, mesmo quando eu evito todo tipo de reificacdo e
insercdo em um contexto reificante. Ela possui um agora, esta ai — e é de
alguma maneira minha vivéncia. Eu estou junto com ela, eu a vivencio, ela
pertence a minha vida, mas € de acordo com seu sentido que ela seja
apartada de mim, tdo absolutamente Eu-remota. Eu pergunto: ‘da-se algo?’.
O ‘dar-se’ ¢ um ‘dar-se’ para um Eu — embora eu ndo seja aquele para quem
0 sentido da pergunta se volta e faz referéncia. (Ibidem. p. 69. Grifo do
autor).?

E com a caracteristica de acontecimento apropriativo (Ereignischarakter) que os
fendmenos da vida fatica se dao, uma vez que, a cada acontecimento, o fenémeno existe como
algo (etwas), possuindo um sentido histérico. Portanto, possui uma temporalidade especifica

para o ente que vive esta conjuntura do mundo da vida.

Ereignis, entdo, se mostra como a estrutura ontoldgica fundamental da vivéncia que
tem a peculiaridade de unir em torno de si os elementos que constituem o mundo da vida. Por

essa razdo, ele € um conceito bastante adequado para indicar a estrutura fenomenal da relagéo

29 Original: “Aber das Erlebnis ist doch auch, wenn ich jede Verdinglichung und Einfligung in einen
Sachzusammenhang vermeide, hat doch ein Jetzt, es it da — und es ist sogar irgendwie mein Erlebnis. Ich bin
doch dabei, ich er-lebe es, es gehdrt meinem Leben zu, und doch ist es seinem Sinn nach so losgeldst von mir, so
absolut Ich-fern. Ich frage: “Gibt es etwas?”. Das “gibt es” ist ein “es geben” fiir ein Ich — und doch bin ich es
nicht, flr den, auf den der Fragesinn Bezug hat.”

17



de concomitéancia entre mundo, ser, existéncia, e é para estes que a filosofia se volta.

E de acordo com tal designagdo, portanto, que Heidegger determina que a atitude
tedrico-cientifica é uma desvitalizagdo da vida (Ent-leben)®. Pois, munida do arcabouco de
pressuposicOes tedricas, pretende apreender fendémenos primordiais atraveés de conceitos
objetificantes e determina-los enquanto objeto e sujeito de uma relagdo cognitiva,

desconsiderados em sua referéncia histérico-fatica “entre” si.

A objetificagdo cientifica recorta, fragmenta o todo “acontecimental” da vida, seja
em dados sensoriais ou processos psicoldgicos. A teorizacao € restrita, faz referéncia a apenas
uma esfera particular da vida. Entretanto, Heidegger aponta para o fato de que a conduta

cientifica é ja uma forma fatica de vida humana, apesar de ser uma desvitalizacdo da mesma.

O ‘algo’ da esfera do vivenciavel enquanto tal ndo ¢ radicalmente teorizado
nem desvitalizado, mas deve ser considerado como um momento essencial
da vida em si e para si mesma, que esta em conexdo estreita com a
caracteristica de acontecimento apropriativo da vivéncia mesma. O formal
objetivo ‘algo’ da atitude cientifica & primeiramente motivado do ‘algo’
pré-mundano da vivéncia. [...] (Ibidem. p. 116. Grifo do autor)*

Cada uma e qualquer atitude proveniente de e voltada para 0 mundo da vivéncia €
um ‘como’ (wie) proprio da vida humana enquanto Dasein. Esta estrutura ‘como’ caracteriza
a maneira pela qual o vivente humano se manifesta no mundo da vida; ela corresponde ao seu
préprio modo de ser a partir de si mesmo e em conjungdo com o mundo que o circunda.
Reformulando: o ser humano é da-Sein, € existéncia faticamente situada, que se manifesta e

se expressa através de modos possiveis, sempre historicos, isto €, temporais.

Facticidade ¢ a designagédo para o carater do ser do ‘nosso proprio’ Dasein.
A expressdo significa exatamente: em cada caso, se trata de um Dasein

30Cf. Ibidem; p. 74.

310riginal: “In dem Etwas als dem Erlebbaren iiberhaupt haben wir nicht ein radikal Theoretisiertes und
Entlebtes, als vielmehr ein Wesensmoment des Lebens an und fur sich zu sehen, das in einem engen
Zusammenhang steht mit dem Ereignischarakter der Erlebnisse als solcher. Aus diesem vorweltlichen Lebens-
etwas motiviert sich erst das formale gegensténdliche Etwas der Ekennbarkeit. [...].”

18



especifico (fenébmeno da especifica situacdo historico-temporal,
ocasionalidade [Jeweiligkeit]; cf. o estar junto empenhado em algo,
permanecer, estar junto, ser ai), enquanto é ai de acordo com seu préprio
carater de ser. Ser ai de acordo com o caréater do ser quer dizer: ndo e nunca
ser primeiramente objeto de uma intuicdo nem de uma determinacéo
intuitiva, de um mero tomar conhecimento, e sim, Dasein é ele mesmo ai
no modo do seu ser mais préprio. O modo do ser abre e circunscreve cada
uma das possibilidades faticas do ‘ai’. Ser — transitivo: ser a vida fatica!
(HEIDEGGER, M. GA 63, p. 7. Grifo do autor)®

Podemos, a partir disso, afirmar a articulacdo entre os conceitos de Erlebnis,
Facticidade (Faktizitat) e de Existéncia (Existenz). Estes termos evidenciam e significam que
a estrutura da vivéncia na qual o Dasein esta inserido e para o qual ele se volta é sempre por
ele traduzido em possibilidades fatico-existenciais. O fenémeno do mundo da vida acontece
necessariamente através de e para um Dasein, através de algum modo fatico possivel,

proveniente do seu carater fundamental que é ser-possivel (Mdglichsein).

Existéncia como cada e a qualquer momento determinada possibilidade
histérica do Dasein é como tal, o que ela é, ja apodrecida, quando se lhe
propde ser presente para uma curiosidade filosofica figurativa. Ela ndo é
nunca objeto, e sim ser; ela somente é ai na medida em que é uma vida
(Ibidem, p. 19)*

Através da imbricacdo necessaria entre 0s elementos que formam o todo estrutural da
vivéncia humana, afirmamos que estes se desenvolvem com o carater de acontecimento

apropriativo. Visto que os fendmenos do mundo da vivéncia possuem o carater de Ereignis e

32HEIDEGGER. Martin. Ontologie (Hermeneutik der Faktizitat). Gesamtausgabe Bd. 63. Hrsg. K Brocker-
Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1988. Original:“Faktizitat ist die Bezeichnung fiir den
Seinscharakter ‘unseres’ ‘eigenen’ Daseins. Genauer bedeutet der Ausdruck: jeweilig dieses Dasein (Phdnomen
der ‘Jeweiligkeit’; vgl. Verweilen, Nichtweglaufen, Da-bei, Da-sein), sofern es seinsmassig in seinem
Seinscharakter ‘da’ ist. Seinsméassig dasein besagt: nicht und nie primér als Gegenstand der Anschauung und
anschauunglicher Bestimmung, der blosse Kenntnisnahme und Kenntnishabe von ihm, sondern Dasein ist ihm
selbst da im Wie seines eigensten Seins. Das Wie des Seins 6ffnet und umgrenzt das jeweils mogliche ‘da’. Sein
— transitiv: das faktische Leben sein!”

33 Original: “Existenz als jeweilig bestimmte historische Moglichkeit des Daseins ist als das, was sie ist, schon
verdorben, wenn man an sie das Ansinnen stellt, im vorhinein prasent zu sein fir eine sie ausmalende

999

philosophische Neugier. Sie ist nie ‘Gegenstand’, sondern Sein; sie ist da nur, sofern je ein Leben sie ‘ist’”.

19



a manifestagdo dos mesmos se da através de um modo fatico existente possivel do Dasein,
entendemos que o ser da existéncia fatica mantém-se no mesmo nivel da dimenséo primordial

“acontecimental” do Ereignis.

A estrutura basilar do ser-ai corresponde a experiéncia fundamental
(Grunderfahrung) do vir ao encontro de si (sich begegnen) interpretativo e hermenéutico, o

qual, por sua vez, denota um acontecimento e apropriacao (de si).

A ideia acima pode ser corroborada ao considerarmos alguns elementos-chave da
constituicdo do Dasein em sua referéncia ao todo da vivéncia e no que tange principalmente a
sua abertura interpretativa como modo peculiar do ser da facticidade, da qual a atitude

filoséfica provém como expressdo proeminente.

O engajamento hermenéutico, a partir de um ‘como que’ a facticidade ¢
entendida, a partir do seu préprio ser, ndo é algo que pode ser inventado;
nem é posse de algo previamente planejado, e sim, surge e se desenvolve
de uma experiéncia fundamental, e isto significa de um acordar filoséfico,
no qual o Dasein encontra a si mesmo. O acordar é filosofico, isto é: é vivo
em uma autointerpretacéo primordial, que a filosofia deu a si mesma, de
tal modo que a filosofia é uma possibilidade decisiva e um modo de
autointerpretacdo pelo qual o Dasein encontra-se a si mesmo.
(HEIDEGGER, Martin. GA 63. p. 18. Grifo do autor)*

O fendmeno da interpretacdo evidencia o sentido historico-temporal da existéncia do
ser-ai enquanto manifestacdo compreensivo-interpretativa de si mesmo de acordo com seu
ser-possibilidade; indica a conexdo fundamental entre existéncia, temporalidade e
possibilidade como ser do Dasein, o qual € necessariamente situado em um mundo. A
autocomunicacdo e autocompreensdo da filosofia remetem ao carater interpretativo

hermenéutico do Dasein e a sua possibilidade fatica de traduzi-la em acéo.

A apropriacdo compreensivo-hermenéutica indica uma primordialidade ontolégica e

pratico-temporal frente ao que a atitude cientifica pode alcancar, ou mesmo a atitude

34 Original: “Der hermeneutische Einsatz [...] also das, ‘als was’, in dem die Faktizitit im vorhinein ergriffen ist,
der eingesetzte entscheidende Seinscharakter, kann nicht erfunden sein; er ist aber auch kein fertiger Besitz,
sondern entspringt und erwdchst einer Grunderfahrung, d.h. hier einem philosophischen Wachsein, in dem das
Dasein ihm selbst begegnet. Das Wachsein ist philosophisch, das besagt: es ist lebendig in einer urspriinglichen
Selbstauslegung, die Philosophie ihr selbst gegeben hat, dergestalt, dass sie eine entscheidende Mdéglichkeit und
Weise der Selbstbegegnung des Daseins ausmacht.”

20



fenomenolégica da intuicdo de esséncia husserliana®, uma vez que aquela disponibiliza ao
ser-ai 0 encontro compreensivo (verstehend) com suas possibilidades faticas, pois “na
hermenéutica desenvolve-se uma possibilidade para o Dasein tornar-se e ser compreensivel
para si mesmo”>. Tal como evidenciamos no inicio deste capitulo, é através da conduta
filosofica que o Dasein acontece e apropria a si mesmo através do encontro de si,
demonstrando o carater pratico da filosofia enquanto manifestacdo da “esséncia” do ser da

|37

existéncia. Compreendemos, portanto, que a filosofia é pratica existencial®” que ocorre no seio

da existéncia, situada na dimenséo primordial do Ereignis.

2.2. A compreensdo do sentido de Ereignis através de uma investigacdo radical da

vida fatica.

Assim, seguindo a interpretacdo da filosofia como pratica — tendo em consideracéo a
relacdo de imbricacdo entre o Dasein e 0 mundo circundante — é possivel adentrar mais
profundamente em tal conex&o e, assim, alcangar outras estruturas constitutivas relevantes

para a elaboracdo da tarefa pretendida aqui.

A partir da designacao das estruturas da existéncia humana como fundamentalmente
direcionadas fatico-historicamente e aliadas com a compreensdo hermenéutica que o Dasein
tem de si e para si mesmo, podemos dar um passo mais fundo na investigacdo inicial

heideggeriana.

Apresentamos aqui a proposta de tentar estabelecer que o conceito de Ereignis €
desenvolvido e ampliado, e suas caracteristicas (elencadas acima tal como apresentadas
principalmente em seu curso de 1919) sdo transportadas para o todo da existéncia do Dasein.
Tendo como fundamento o conceito basilar de Ereignis, sugerimos uma leitura para que se
vislumbre o0 modo como este se desenvolveu veladamente ao longo do pensamento

heideggeriano. Os seus elementos caracteristicos, tal como o seu sentido, tornam-se o fio

35 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 63, p. 12.

36Cf. Ibidem, p. 15. Original: “In der Hermeneutik bildet sich fir das Dasein eine Mdglichkeit aus, fir sich
selbst verstehend zu werden und zu sein”. (Grifo do autor).

37 Cf. SENA, S. M. M. Jogue a escada fora: Fenomenologia como terapéutica. Natureza Humana (Cessou em
2008. Cont. ISSN 2175-2834 Natureza Humana (Online)), 2012.

21



condutor latente no itinerério filoséfico do autor, evidenciados através dos Vvarios caracteres
constitutivos do ser-ai e da dindmica pratico-compreensiva deste para consigo mesmo e para
com o mundo ao redor. Ereignis diz respeito a mitua implicacdo necessaria da existéncia no
mundo sempre através de momentos temporalmente significativos. O carater de Ereignis € a
determinacéo que apontou indicativo formalmente para® e termina por se desenvolver como a

relacdo entre temporalidade e ser-ai.

A possibilidade de autoapropriagdo hermenéutica e autocomunicacdo do Dasein, da
qual emerge a atitude filosofica como atividade privilegiada da existéncia, corresponde a um
modo de ser do ser humano, o qual designa a sua disposi¢cdo de ter-se sempre a si mesmo
(Sichselbsthaben, Sich-da-Haben des Daseins), em todo e a cada momento, como sua
manifestacdo fatico-temporal. E é porque o Dasein tem a si mesmo a cada (jeweilig)
manifestacdo existencial que ele vem ao encontro de si (begegnet sich), por ter a si mesmo
como o “objeto” de sua propria interpretacdo. Este seria o carater pelo qual o Dasein torna-se
um exemplar fendmeno no sentido fenomenologico, e, portanto, um “objeto” excepcional de
investigagdo, uma vez que ndo € reconstruido, mas tem a si mesmo de modo indicativo ao

passo que se da a interpretacdo™.

Assim sendo, Heidegger apresenta a estrutura “Vorhabe ” como o carater ontol6gico
do Dasein de ser necessariamente voltado, ‘interessado’ pelos entes que lhe circundam e para
consigo mesmo, de modo que as interpretacdes levadas a cabo a partir de si mesmo (ex.:
filosofia, consciéncia histdrica) fossem ‘possibilitadas’ por tal estrutura ontologica. Por isso, o
Vorhabe caracteriza o “Dasein (vida fatica)” formal-indicativamente como ‘“ser em um

mundo” (Dasein (faktisches Leben) ist Sein in einer Welt)*.

O mundo da vida se manifesta primariamente como “mundo circundante”. O
mundo esta ai como o ser-ocupado (Besorgtsein). O mundo é o que estd imediatamente ai e
acontece; é encontrado na dimensdo existencial do ser-ocupado e é neste sentido que aquele é

0 mundo circundante (Umwelt).

O Besorgtsein designa a estrutura ontoldgica a partir da qual a vida fatica existe. O

38Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 56/57; p. 206.
39 Cf. Idem. GA 63; p. 68.

40 Cf. Ibidem, p. 80.

22



‘como’(Wie) desse ‘ser-em’ do ser-em-um-mundo é o cuidado (Sorge), o qual indica o carater
de ser sempre pratica e faticamente ‘interessado em’, estar sempre em relagdo com, ocupado,
voltado para o mundo que lhe é circundante, o qual, por seu turno, surgira, sera encontrado
pelo e para o ser-ai. Depreende-se disso que 0 mundo circundante e a vida fatica acontecem

conjuntamente através do ser-empenhado do Dasein consigo mesmo junto ao mundo.

Mundo é o que vem ao encontro. Como e enquanto o qué ele vem ao
encontro? Vir-ao-encontro e carater ontoldgico (“objeto” apenas para
ontologia formal). No carater de referéncias (termo, ontoldgico); as
referéncias oferecem o mundo como o ocupado; ele esta “ai” como 0 ser-
ocupado. (Ibidem, p. 85)*

Podemos compreender, a partir de tais determinacOes, que Heidegger aponta para a
inseparabilidade entre o ser-ai e seu mundo. Além disso, mostra como o Dasein é fazedor de
mundo: a vida fatica é o seu espaco de manifestacdo, pois 0 mundo circundante é o que lhe
vem ao encontro com respeito ao seu proprio ser. O mundo é o que acontece para o Dasein e é
por este encontrado a0 mesmo tempo em que o Dasein se encontra/acontece para si mesmo,
uma vez que o mundo, a vida fatica, em seu sentido mais fundamental, é a manifestacdo do

ser humano de acordo com suas estruturas ontologicas.

O mundo circundante €, portanto, a dimenséo originario do acontecer da vida fatica,
isto €, do Dasein, pois € sempre a partir daquele que a vida pode ser estruturada em contextos
de significancia. O mundo e a vida apenas existem como tais para um ser-ai porque
significam algo; eles compBem um ambito de manifestacGes faticas e sempre significativas.
Ou seja, o mundo circundante acontece para o Dasein no modo da significancia
(Bedeutsamkeit). Desta maneira, compreende-se que todo e qualquer ente do mundo
circundante, e este como tal, é determinado e existe a partir de e em remissdo a um contexto
de referéncia especifico. Significancia designa o ser da existéncia como mundo e vida

humana necessariamente em comunhao: “Com o termo ‘Dasein’ ¢ igualmente referido o ser

41 Original: “Welt ist, was begegnet. Als was und wie begegnet sie? Begegnis und Seinscharakter
(“Gegenstand” nur fiir formale Ontologie). Im Charakter von Verweisungen (Terminus, ontologisch); die
Verweisungen geben die Welt als das Besorgte; sie ist “da” im Wie des Besorgtseins.”

23



) . 42
do mundo, assim como o ser da vida humana”.

A vida como conexdes referenciais significativas conjuga, portanto, a estrutura do
ser-ai enquanto ser-no-mundo empenhado com o cardter de acontecimento do mundo
circundante, para entdo se delinear o que Heidegger chama de cotidianidade. Esta corresponde
a dimenséo circunmundana das manifestacdes fatico-praticas do Dasein, a qual se origina e se
determina fundamentalmente através do empenho do ser humano junto aos entes do mundo da

vida sempre e a cada vez (jeweilig) temporalmente situado.

O empenho e interesse faticos do ser-ai para com o seu mundo ocorrem sempre em
virtude de um determinado momento da existéncia humana, de modo que contextos
referenciais da cotidianidade surgem a partir do carater do ser-ai de passar seu tempo
empenhado junto a- (Verweilen bei-); o “Verweilen” tem o seu sentido de acordo com um
‘demorar’ e uma ‘estadia’ préprios da temporalidade da cotidianidade: a significancia do
mundo da vida é encontrada pelo Dasein em virtude de temporaliza¢es da sua temporalidade

originaria.

Cada determinacdo de funcionalidade do ente a disposicdo na cotidianidade, assim
como cada encontro com outro ente que também é Dasein, acontece no seio de uma
respectiva conjuntura de significados do mundo circundante que esta féatico-
compreensivamente relacionada com a temporalidade do ser-ai, cujas estruturas manifestam-

se remetendo-o0 a partir do seu presente para o seu passado ou futuro.

A partir de tal elaboracdo, percebe-se que a intencdo de Heidegger é evidenciar o
fenomenal dos entes do mundo circundante, ao passo que se distancia da postura realista ou
construtivista do objeto e apontar para a significancia como a estrutura dos entes que vém ao
encontro no mundo circundante — os entes ndo sdo primariamente objetos da natureza nem
objetos de determinacdo axioldgica. Portanto, Heidegger evidencia a concomitancia entre vida,
mundo circundante, entes que vem ao encontro e a estrutura fatico-compreensiva-temporal do
ser-ai. Por isso, vemos o esforco em desenvolver a significancia através do carater de vir-ao-
encontro (Begegnischarakter) do mundo a partir de descri¢bes peculiarmente hermenéutico-

fenomenologicas, tal como desenvolvido na seguinte passagem:

42Cf. Ibidem p.86. Original: “Mit ‘Dasein’ wird gleicherweise das Sein von Welt wie vom menschlichen Leben
bezeichnet.”

24



Isto é a mesa, assim ela esta ai na temporalidade da cotidianidade, e como tal
ird talvez vir ao encontro novamente apds varios anos, quando ela estara no
chdo, deixada de lado e inutilizavel e for encontrada assim tal como outras
“coisas”, por exemplo, um brinquedo usado e quase irreconhecivel — ele é
minha juventude. No pordo, em uma quina, ha um par de esquis velhos; um
deles estd quebrado ao meio. O que |4 estd ndo sdo coisas materiais de
diferentes comprimentos e, sim, 0s esquis de outrora, de cada viagem
despreocupada com tais e tais pessoas. (HEIDEGGER, Martin. GA 63. p. 91)

43

Significancia é o carater do ser-ai no mundo, cuja determinacdo se deve a uma
abertura propria dos entes, que sdo determinados como significativos em cada momento
fatico-existencial do Dasein. Essa abertura, por seu turno, ndo se refere a determinacéo
propria do conhecimento cientifico, o qual define e classifica o ente como objeto “x” ou “y”,
mas se encontra primordialmente como condicéo de possibilidade de qualquer atitude voltada
para 0 ente enquanto tal. Assim, os entes do mundo circundante sdo disponiveis; o que é
encontrado (Begegnende) esta ai para 0 uso. Esses entes se caracterizam como para-algo,

servir-para (Dazu, Daftr).

E de acordo com o contexto especifico de serventia (para-algo), que o ente € tratado
e € no mundo. Esta € a peculiaridade ontolégica dos entes que vém ao encontro no mundo
circundante como “Zuhandenheit”. Esta categoria define o carater de ser do ente
intramundano: ser-para, ser-til, ser-usado, ser-para-a-funcionalidade. Eles estdo ai para que o
Dasein com eles esteja empenhado; é um ser-para-a-méo (Zu-handen-da-sein). De modo que
o “para-qué” (Wozu) da funcionalidade do ente no mundo é esclarecido diante das inimeras
possibilidades de significacdes, indicando, assim, uma determinada conjuntura referencial

cotidiana de sentido temporal, na qual o Dasein esta inserido.

43 Original: “Das ist der Tisch, so ist er da in der Zeitlichkeit der Alltaglichkeit, und als solcher begegnet er
vielleicht nach vielen Jahren wieder, wenn er auf dem Boden, als abgestellt und unbrauchbar, angetroffen wird,
so wie andere “Sachen”, z. B. ein Spielzeug, verbraucht und fast unkenntlich, - es ist meine Jugend. Im Keller in
einer Ecke stehen ein Paar alte Skier; der eine ist durchgebrochen; was da steht, sind nicht materielle Dinge, die
verschieden lang sind, sondern die Skier von damals, von jener waghalsigen Fahrt mit dem und dem.”

25



“Para isto” quer dizer a-manualidade para ser-ocupado com, para um
demorar-junto a ele, do qual surge este ou aquele procurar, apresentar-se
para. Em tal ser-ai-para-a-manualidade proprio enquanto tal estd ai como
conhecido e revelado para-qué, e este estd no modo de ser de um
determinado e cotidiano ser-assim- para comer, por exemplo. (sozinho ou
com outros especificos, nas horas do dia). Disponivel é portanto esta
determinada cotidianidade e temporalidade. Ja de tal maneira existente e
como tal aqui continuard sendo. Passado e futuro definem ao presentificar
cada determinados horizontes; do passado e do futuro impelido no ai [Da].
(Ibidem. p.94. Grifo do autor)*

Portanto, o conceito de Zuhandenheit designa o carater fundamental dos entes que
ndo sdo Dasein, mas estdo presentes no seu mundo como disponiveis. O seu ser significativo
corresponde fundamentalmente a ser-disponivel-para. Esta é a condic¢do de possibilidade para
que eles aparecam no mundo de tal ou de tal outra maneira, sempre num contexto de serventia
ou uso, e sempre também atrelados a momentos significativos do Dasein, enquanto é o ente

gue usa ou nao usa tais entes.

O aparecimento do mundo compartilhado (der mitweltliche Vorschein) corresponde,
analogamente ao conceito de Zuhandenheit, aos entes que vem ao encontro como também
dotados de mundo, como entes que sdo ser-ai. Na lida cotidiana com os entes disponiveis, 0
Dasein se encontra com outros, uma vez que no momento de identificacdo de um ente como
tal, por motivo de sua significancia contextual, ha a possivel correlagdo fatico-histérica com

outras pessoas e com aquele que € si mesmo (man selbst).

O aparecimento dos outros viventes faticos ao serem encontrados no
mundo € mais propriamente definido através do conceito de
‘mundanamente’, isto é, outros, como viventes faticos, vém ao encontro
‘mundanamente’: como tal, com os quais ‘se tem algo’, com os quais
alguém trabalha, intenta algo; (para e pelo motivo dos quais outros tantos

44 Original: ““Dazu’ besagt: zu-handen fiir Beschaftigtsein mit-, fiir ein Verweilen bei ihm, aus dem dieses oder
jenes Sich-Umtun damit, Sich-Stellen zu- erwéchst. In solchem Zuhanden-da-sein selbst als solchem ist da als
bekannt und erschlossen Wozu, und dieses Wozu in der Seinsart eines bestimmten alltaglichen Soseins- zum
Essen z.B. (das allein oder mit bestimmten anderen, zu den Tageszeiten). Vorhanden ist also selbst diese
bestimmte Alltaglichkeit und Zeitlichkeit. Schon so dagewesen und so hier sein werdend. Vergangenheit und
Zukunft bestimmte, je gegenwartsbestimmende Horizonte; aus Vergangenheit und Zukunft her ins Da drangend.”

26



sdo indiferentes); ‘com’, desde que outros sejam tais, com os quais ‘alguém’
tem algo pendente.(Ibidem. p. 99)*

Através desta elaboracdo, podemos compreender a atencdo de Heidegger em
desenvolver um discurso sobre o ser humano que ndo seja de cunho solipsista: 0 mundo
circundante € um mundo compartilhado, no qual o ser-ai enquanto um ente singular (man
selbst) encontra a si mesmo, ao passo em que vive com 0s seus semelhantes no modo da
significancia.

O que ¢ encontrado ¢, o que € como ¢, como “a mesa que esta ai”’, na qual
nos (alguém, e especialmente um alguém determinado) comemos
diariamente, na qual outrora uma conversa ocorreu, aquele jogo, no qual

pessoas determinadas estavam junto; isto €, ha ainda no ser-ai da mesa um
estamos ai. (Ibidem. P4g.98. Grifo do autor) *

Assim sendo, o todo fenomenal da abertura dos entes do mundo circundante
desenvolve-se como um peculiar contexto referencial. O modo de manifestacdo de tal
significatividade acontece no sentido de um contexto familiar para o ser-ai. O que o fil6sofo
pretende elucidar através deste conceito de familiaridade (Vertrautheit) é que o mundo
circundante é configurado por redes de referéncias, ou contextos de significacdo, dentro dos

quais 0s entes vém ao encontro, tanto aqueles a-disposi¢do como os outros “Daseins”.

Essa familiaridade ndo é proveniente de uma consideracdo de cunho pessoal, mas de
um modo do acontecimento dos entes que estdo no mundo circundante: o modo de ser-em (In-
Sein) da existéncia mundana. E apenas a partir de contextos de significacdo que ha a
possibilidade de ser conhecido e conhecer (Bekanntsein), ndo no sentido teorético, mas

pratico-compreensivo. A cotidianidade domina as relac6es pertinentes ao contexto referencial.

45 Original: “Der Vorschein der anderen faktisch Lebenden im Begegnenden wird ndher bestimmt durch das
‘mitweltlich’, d.h. andere, als faktisch Lebende, begegnen ‘weltlich’: als solche, mit denen man ‘es tu zu hat’,
mit denen man arbeitet, etwas vorhat; (fiir und auf dem Grunde dieses die vielen anderen ‘Gleichgiiltigen’); ‘mit’,
sofern es solche anderen sind, mit denen ‘man selbst’ zu tun hat.”

46 Original: “Der Begegnende ist, was es ist und wie es ist, als “der Tisch da”, an dem wir (man, zwar ein
bestimmtes) taglich essen, dem damals jene Unterredung gepflogen wurde, jenes Spiel, in dem bestimmten
Menschen dabei waren; d.h. im Da-sein dieses Tisches da noch mit da sind.”

27



Seguindo o filésofo em sua pesquisa ontoldgica através da investigacdo do ser
humano em sua existéncia fatica, e considerando todas as articulacdes e defini¢des acima
trabalhadas, podemos vislumbrar a indicacdo da temporalidade como ser do ser-ai. Todas as
estruturas anteriormente citadas sdo assentados na caracteristica fundamental, de cuja
dimensdo aqueles provém e para a qual todos fazem referéncia: o carater proprio de “vir-ao-

encontro” do Dasein (Begegnischarakter des Daseienden).

O ser-ai se manifesta em “momentos” temporais da existéncia fatica, evidenciados
pelas expressdes da linguagem: ‘ainda ndo’, no ‘mais propriamente para’, como ‘ja’, como
‘mais proximo para’, como ‘até agora’, ‘finalmente’.*’ Esses sdo designados como os
momentos kairoldgicos do Dasein, os quais indicam instantes temporais fundamentalmente
incompativeis com instantes cronologicamente determinados, porque designam um momento
oportuno de uma vivéncia fatico-historica. Consideramos que na medida em que se designou
as vivéncias como “acontecimento”, ha ai um sentido temporal implicito, o qual é exatamente

o tempo kairolégico.

Influenciado pelas suas leituras sobre o cristianismo primitivo, Heidegger utiliza a
dimensdo kairoldgica de paraousia, ressignificando o sentido temporal do “presente” que
prevalece no uso do termo pela metafisica grega*. A partir da epistola paulina, Heidegger
compreende que o tempo kairoldgico relacionado com a no¢do de parusia — a segunda vinda
de Cristo — se apresenta como um sentido temporal “porvindouro”, contudo, impossivel de ser
datado cronologicamente, como podemos atestar na seguinte passagem proveniente de sua

interpretacdo fenomenoldgica da vida religiosa:

Pelo modo como a parusia se apresenta em minha vida, ela remete a
realiza¢do da vida mesma. O sentido do “quando”, isto ¢, do tempo no qual
Cristo vive, possui um carater especial. Anteriormente nds o caracterizamos
de modo formal: “a religiosidade cristd vive a temporalidade”. E um tempo
sem uma ordem propria, sem lugares fixos, etc. Mediante um conceito de
tempo objetivo é impossivel atingir essa temporalidade. De modo algum o
“quando” [Wann] é apreensivel objetivamente®.

47Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 63, p.101.

48 Cf. BAMBACH, Charles, 1995; pp. 235- 236.

49HEIDEGGER, Martin. Fenomenologia da Vida Religiosa. Trad. Enio Paulo Giachini, Jairo Ferrandin, Renato
Kirchner. Petrdpolis: Editora Vozes; 2010 p. 93

28



Esta dimensdo temporal na qual a parusia se insere corresponde ao sentido
kairoldgico do tempo. Em divergéncia ao sentido cronoldgico, o kairos designa a expectativa
referente a um momento oportuno; diz de um evento temporal em si mesmo porvindouro
cronologicamente ndo-objetivavel, hd uma incerteza relativa a datagdo cronoldgica do
momento fético e histérico do seu porvir’, entretanto ha uma certeza relativa a parusia, na
medida que a expectativa é realizada como vida por aqueles que se mantém preparados para

que qualquer instante seja 0 oportuno.

O esperar é um esperar por Deus, que ndo remete para as significancias de
um conteudo futuro, mas para Deus. O sentido da temporalidade determina-
se por sua relagdo fundamental com Deus, de tal maneira que somente
aquele que vive a temporalidade de maneira realizadora pode entender a
eternidade. (Ibidem; p. 105. Grifos nossos).

E interessante perceber o enfoque e primazia do sentido do porvir inerente a esta
concepcao de tempo e como este elemento se tornou decisivo para o desenvolvimento da

temporalidade originaria do Dasein, a qual analisaremos nos capitulos a seguir.

O tempo kairoldgico diz respeito ao sentido temporal ndo-sistematico e ndo-objetivo
que perfaz a existéncia de modo ndo-tematizado; ele se relaciona intimamente com o modo de
ser fatico-histérico da existéncia mesma, sendo diferente, portanto, do tempo cronolégico
vulgar, o qual determina, insere e limita o0 acontecer da vida a partir dos nimeros marcados
pelos ponteiros do reldgio. Heidegger explica: “Paulo ndo pensa, em nenhum momento, em
responder a questdo pelo quando da parusia. O quando é determinado pelo como do
comportar-se, que por sua vez, € determinado pela realizacdo da experiéncia fatica da vida

em cada um dos seus momentos”*>?.

Assim, o contexto fenomenal da significancia dos entes do mundo circundante se da

50 Sobre a leitura heideggeriana do cristianismo primitivo, o sentido de tempo kairolégico e parusia no
pensamento do jovem Heidegger, conferir o capitulo 5 de VAN BUREN, John. 1994; p. 259 e seguintes.
Acerca da interpretacdo heideggeriana do cristianismo primitivo relativo a sua “Interpretagdo Fenomenologica
da Vida Religiosa” conferir SHEEHAN, Thomas. “Heidegger’s ‘Introduction to Phenomenology of Religion,’
1920-1921” in A Companion to Martin Heidegger’s “Being and Time”, Editor: Joseph J. Kockelmans,
Washington D.C.: Center for Advanced Research in Phenomenology and University Press of America, 1986, pp.
40-62.

51 Cf. Ibidem, p. 95. Grifo nosso.

29



de modo temporal, justamente porque aqueles podem ser desvelados como tais entes
significativos diante do cuidado ocasional (jeweilige Sorge). Este contexto referencial é

exatamente o horizonte para o qual o ser-ai esta “interessadamente-voltado-para”.

Heidegger aponta para a peculiar comunhao entre o Dasein, 0 mundo e 0s entes que
vém ao encontro dentro deste, e o modo fatico-temporal do encontro de todos esses
fendmenos acima. O mundo circundante e os entes intramundanos se expressam dentro de um
contexto de significancia, o qual é articulado referencialmente a partir das manifestaces
sempre “interessadamente-ocupadas” (Besorgte) da temporalizagdo kairologica da

temporalidade do Dasein enquanto é necessariamente ser-no-mundo.

Podemos compreender, por conseguinte, que a estrutura ontoldgica propria da
existéncia, ou seja, o carater de vir-ao-encontro do mundo (Begegnischarakter der Welt),
assim como o carater de vir-ao-encontro do Dasein (Begegnischarakter des Daseienden) é a
significancia, na medida em que o tempo é o horizonte de toda significacdo possivel. Os
momentos kairoldgicos sao, portanto, instantes de significado; sdo a correlacao entre sentido e

tempo existencial. Esta é a estrutura basilar da existéncia.

E importante apontarmos aqui para a correlacdo existente entre a temporalidade
kairoldgica do ser-ai e o seu carater de Ereignis: este assinalava e definia indicativo-
formalmente o aspecto singular da existéncia humana como manifestacdo temporal de

articulacdo necessaria de sentidos possiveis.

O carater de acontecimento do ser-ai enquanto ser-no-mundo refere-se justamente a
possibilidade fatica de contextos de significancia; Ereignischarakter designa momentos de
significado (Bedeutungsmoment) ®* temporalmente instaurados na facticidade. Por isso,
distancia-se da qualidade processual-objetiva dos objetos da andlise tedrica, ao passo que se

encontra fundamentalmente articulado com a temporalidade.

Assim sendo, é curioso observar como essa estrutura kairoldgica da existéncia fatica
denota a forma singular do Dasein acontecer, na medida em que articula o dar-se humano em
conjunto com o dar-se do mundo. O movimento de investigagdo de cunho fenomenoldgico-
hermenéutico permite-nos evidenciar o carater mais préprio e fundamental daqueles

fendmenos e a maneira pela qual eles se interconectam entre si, desembocando,

52 Cf: HEIDEGGER, Martin. GA 56/57. p. 67.

30



primordialmente, no carater originario do Dasein — o tempo originario. O carater de vir-ao-
encontro do Dasein (Begegnischarakter) corresponde ao Ereignischarakter, que, por sua vez,

mantém uma relacdo com a temporalidade originaria.

2.3. A indicacdo formal e a experiéncia da vida fatica ou como alcancar filosoficamente

fendmenos com caratér de Ereignis.

Neste capitulo, examinamos o papel desempenhado pela ideia de indicagcdo formal na
investigacdo filosofica heideggeriana. A fim de oferecer uma resposta devemos tornar
manifesta a relagdo entre indicacdo formal e a hermenéutica da vida fética; ou seja, €
necessario mostrar de modo suficientemente claro que os elementos conceituais deste
relacionamento encontram-se originariamente ligados ao ambito do carater fundamental do

Dasein enquanto Ereignis.

Para o desenvolvimento desta exposicdo € preciso que tenhamos claro, de inicio, o
sequinte: para Heidegger, a filosofia ndo é teoria.>® A filosofia, como vimos, & pré-
teorética,>*assim como é préaxis humana, acdo pratico-compreensiva da existéncia mesma.
N&o ha na filosofia um contexto objetivo a partir do qual os temas sejam determinados e
definidos tal como ocorre na ciéncia. Tal peculiaridade corresponde a natureza do “objeto” da

filosofia: o Dasein e seu mundo fatico.

Os “objetos” da pesquisa filosofica sdo a propria vida: as experiéncias faticas da vida,
as quais, ao serem visadas a partir da fenomenologia hermenéutica, ou seja, sem pressupostos
teoréticos e objetivantes, encontra-se a maneira pela qual o mundo da vida é de modo mais
préprio: fenbmenos ocasionais (jeweilig) pratico-compreensivos e significativos, os quais se
dao a partir de um horizonte temporal. Isto é, Ereignis como o carater fundamental do ser-ai.
A filosofia, como pratica existencial, corresponde a autocompreensdo do Dasein como

Ereignis, enquanto € o acontecer de si mesmo em comunh&o com suas experiéncias faticas.

Pelo fato de ser um ponto de partida crucialmente diverso daquele comum a pesquisa

filosofica tradicional, Heidegger se depara com a dificuldade de estabelecer o arcabouco

53 Cf. HEIDEGGER, M. (1987). Zur Bestimmung der Philosophie: 1. Die Idee der Philosophie und das
Weltanschauungsproblem; 2. Phanomenologie und tranzendentale Wertphilosophie; mit e. Nachschr. D.
Vorlesung “Uber das Wesen der Universitat und des akademischen Studiums”. Gesamtausgabe Bd. 56/57. Hrsg.
B. Heimbdchel. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann; p. 15, 16; 63.

54 Cf. Opus. Cit. p. 15.

31



metodol6gico adequado para tratar filosoficamente fendmenos que ndo possuem carater

objetual.
Como uma ciéncia deve ser construida a partir disso? Ciéncia €
conhecimento; conhecimento tem objetos. Ela determina objetivamente.
Uma ciéncia de vivéncias teria que objetifica-las, isto €, despir de imediato
0s seus caracteres ndo-objetivos: vivéncia e acontecimento apropriativo. Ja
quando eu falo de duas experiéncias minhas, eu j& objetifiquei tanto uma,
como a outra; ambas sdo um algo. Cada vivéncia, que eu pretendo observar,
eu devo isolar, retirar, despedacar e quebrar o contexto particular da vivéncia,

de modo que, no fim, apesar de toda a resisténcia, eu tenho apenas um
amontoado de coisas. (Ibidem. p. 76) *°

Diante do panorama supramencionado, as indica¢es formais adquirem um papel
decisivo na investigacdo heideggeriana. Com este “recurso metodologico”, Heidegger
pretende dar conta de uma investigacdo que, a0 mesmo tempo, permaneca comprometida
com a pretensdo de produzir compreensao e seja capaz de abarcar os fenémenos singulares da

existéncia humana sem objetifica-los.

A questdo é: se o0s objetos da pesquisa sdo fundamentalmente caracterizados como
Ereignis, para que a sua investigacao seja realizada com éxito, é imprescindivel, portanto, que
Heidegger estabeleca as diretrizes ¢ “metodologia” condizentes com aquele carater peculiar
dos fendmenos da vivéncia. A atitude filoséfica volta-se para e € reflexo do carater de
acontecimento apropriativo do ser humano, sendo o discurso formal-indicativo aquele

apropriado para tal relacionamento.

Este € o motivo pelo qual Heidegger empenha-se em atingir um entendimento da
filosofia que seja adequada a uma atitude filoséfica verdadeiramente radical, capaz de situar-
se no horizonte fenomenal da vivéncia fatica, sem desenvolver-se com o auxilio de métodos e
conceitos provenientes da atitude teorético-cientifica. Por isso, para Heidegger, os conceitos
filoséficos somente sdo possiveis de serem alcancados pela propria filosofia, pelo filosofar e

ndo a partir de referenciais metodologicos de cunho cientificista. E isto se deve a

55 Original:“Wie soll hierauf eine Wissenschaft aufgebaut werden? Wissenschaft ist Erkenntnis; Erkenntnis hat
Objekte, Gegenstande. Sie stellt fest, objektiv fest. Eine Wissenschaft von Erlebnissen miipte diese also doch
vergegensténdlichen, objektvieren, d.h. gerade ihres nicht objektartigen Er-lebnis- und Ereignischarakters
entkleiden. Schon wenn ich doch nur von zweien meiner Erlebnisse spreche, habe ich sie vergegenstandlicht, das
eine und das andere; beide sind doch ein Etwas. Jedes Erlebnis, das ich betrachten will, mup ich doch isolieren,
herausheben, den Zusammenhang der Erlebnisse selbst zerstiickeln, zerschlagen, so dap ich am Ende trotz allen
Widerstrebens einen Haufen von Sachen erhalte.”

32



autocompreensdo da filosofia:

Como atingimos a autocompreensdo da filosofia? Apenas através da
filosofia mesma, e ndo por evidéncias cientificas e defini¢des, isto é, ndo é
através de ordenagdes em um contexto configurado factual objetivo e geral
gue se pode alcanca-la. E isto se deve ao conceito “autocompreensio”. O
que a filosofia mesma é ndo se deixa nunca trazer cientificamente a
evidéncia, mas sim apenas no filosofar mesmo que se faz claro. N&o se pode
definir a filosofia pelo modo comum, ndo se pode caracterizar através de
ordenagdo em um contexto factual, como se diz: Quimica é uma ciéncia e
Pintura é uma arte. (Idem. GA 60; pag.8) >

O que isso significa? Somente a filosofia é capaz de compreender-se a si mesma
enquanto atividade existencial, ao mesmo tempo em que compreende o conteddo de sua
préxis — a experiéncia fatica da vida humana. A filosofia é Dasein; o contetido da filosofia é
vivo! E por tal motivo que o mundo da vida deve ser investigado para que se chegue a uma
compreensdo elaborada da filosofia e dos seus possiveis conceitos. Este é o contexto no qual a

filosofia acontece:

Experiéncia da vida é mais que simples experiéncia de conhecimento, ela
significa a atitude total, ativa e passiva, dos homens para com o mundo: se
vemos a experiéncia fatica da vida apenas a partir do direcionamento do
contetdo experienciado, entdo caracterizamos o que foi experienciado — o
vivenciado — como “mundo” e ndo como “objeto”. “Mundo” é algo no qual
se pode viver (em um objeto n&o se pode viver) (Ibidem; p. 11) *’

A experiéncia fatica da vida, portanto, ndo é inteiramente abarcada numa atitude

56 HEIDEGGER, M. Phanomenologie des religiésen Lebens. Gesamtausgabe Bd. 60. Hrsg. K Brocker-
Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann; 1995, p.8. Original:“Wie gelangen wir zum
Selbstverstandnis der Philosophie? Nur durch Philosophieren selbst, nicht durch wissenschaftliche Beweise und
Definitionen, d. h. nicht durch Einordnung in einen allgemeinen, objektiv geformten Sachzusammenhang laRt
sich das erreichen. Dies liegt im Begriff »Selbstverstandigung«. Was Philosophie selbst ist, &8t sich
wissenschaftlich nie zur Evidenz bringen, sondern nur im Philosophieren selbst klar machen. Man kann nicht
Philosophie in der ublichen Weise definieren, nicht durch Einordnung in einen Sachzusammenhang
charakterisieren, so wie man sagt: Chemie ist eine Wissenschaft und Malerei ist eine Kunst.”.

57 Original:“Lebenserfahrung ist mehr als bloBe kenntnisnehmende Erfahrung, sie bedeutet die ganze aktive und
passive Stellung des Menschen zur Welt: Sehen wir die faktische Lebenserfahrung nur nach der Richtung des
erfahrenen Gehalts an, so bezeichnen wir das, was erfahren wird - das Erlebte -, als »Welt«, nicht als »Objekt«.
»Welt« ist etwas, worin man leben kann (in einem Objekt kann man nicht leben)”.

33



cognitiva; ela é praxis fatico-compreensiva do Dasein na existéncia. O que a fenomenologia
heideggeriana deseja é, precisamente, tornar acessivel discursivamente o0 mundo da vida sem
fragmenta-lo em representacdes teorico-objetivas. Heidegger pretende explicitar de modo

originario as relacdes existentes entre os elementos e os caracteres da facticidade humana.

O acesso diferenciado € relevante para a compreensao filoséfica. Portanto, ele vai
caracterizar o “como” (Wie) do experimentar fatico-filos6fico do mundo humano a partir de

uma visada fenomenoldgica-hermenéutica.

Para Heidegger™ perguntar pelo Wie é perguntar pelo sentido de referéncia de cada
experimentar. E buscar o sentido referencial (Bezugssinn) da experiéncia fatica da vida, que
reside no contetdo de carater existencial. Assim, o “como” (wie) de cada experiéncia vivida é
aquilo com o que a filosofia deve lidar enquanto praxis existencial. Entretanto, a experiéncia
fatica da vida demonstra uma certa indiferenca (Indifferenz) em relacdo ao modo do

experimentar, fixando-se apenas no contetido das experiéncias mesmas.

No caminhar de um dia vivenciado, eu me ocupo com coisas de Varios tipos,
porém, no trilho factual da vida, o diferente como de meu reagir as
diversidades ndo me vem de modo algum a consciéncia, mas sim isso me
acomete no conteldo mesmo em mais alto grau, o qual eu experiencio: a
experiéncia fatica da vida mostra uma indiferenca em referéncia ao modo do
experienciar. Ela ndo vem de modo algum ao pensamento. (Ibidem; p. 12.
Grifo do autor) **

O que se apreende da citacdo anterior é que a indiferenca € a responsavel por fundar
a autocompreensdo da filosofia. Como podemos entender tudo isso? Indiferenca é o aspecto
da existéncia se desenvolver independentemente de uma reflexdo cognitiva explicita e
voluntéria sobre si mesma. O apanhar cognitivo, a atitude intencionalmente intelectiva é uma
acdo que se desenvolve a partir de pressupostos e referenciais teéricos, que ja engloba e
circunscreve o objeto a ser apanhado em caracteristicas e conformacbes prévias. Ela é,

portanto, objetivamente motivada.

58Cf. Idem. GA 60; p.12.

59 Original: “Im Laufe eines faktisch erlebten Tages beschéftige ich mich mit ganz verschiedenartigen Dingen,
aber im faktischen Zuge des Lebens kommt mir das verschiedene Wie meines Reagierens auf jenes
Verschiedenartige gar nicht zum Bewultsein, sondern es begegnet mir hochstens in dem Gehalt selbst, den ich
erfahre: Die faktische Lebenserfahrung zeigt eine Indifferenz in Bezug auf die Weise des Erfahrens. Sie kommt
gar nicht auf den Gedanken.”.

34



A indiferenca propria da experiéncia da vida, por sua vez, é a liberdade do acontecer
da vida féatica, correspondente ao carater de autossuficiéncia (Selbstgeniigsamkeit) da vida
fatica. Este carater indica que o mundo da vida basta a si mesmo no que corresponde ao
acontecer de seus fenbmenos, de modo que, de alguma maneira ou de outra, 0 Dasein ja
sempre compreende hermeneuticamente o seu contexto existencial. Portanto, podemos
perceber que a autossuficiéncia da vida fatica mantém relacdo estreita com a
autocompreensdo da filosofia, na medida em que tanto a filosofia quanto o mundo da vida sdo

ambitos praticos fatico-compreensivos de acontecimento do Dasein.

Cada vivéncia é diferenciada exatamente por conta do seu carater significativo. O
que faz tornar impar cada experiéncia fatica é a diversidade de cada contetdo — a diversidade
significativa pratico-fatica e compreensiva de momentos singulares da existéncia. Portanto, se
a indiferenca € relativa ao modo do experimentar — isto €, a vida fatica se da de modo a-
temaético, ndo-teorizado, ndo-refletido — restando apenas o conteudo peculiar da experiéncia
fatica, o experimentado mostra-se em sua caracteristica fundamental como significancia
(Bedeutsamkeit).

Tudo o que é experienciado na experiéncia fatica da vida tem o carater da
significancia; todo conteldo traz nela este carater. Esta afirmacdo ndo tem
nada a ver com uma teoria do conhecimento, nem no sentido de um realismo,
nem idealismo. No modo da significancia, que ela mesma determina o
contetdo do experienciar, eu experiencio todas as minhas situagdes faticas
da vida. Isto fica claro quando eu me pergunto como eu me experiencio a
mim mesmo na experiéncia fatica da vida: — sem teorias! (Ibidem. p. 13).%

A experiéncia fatica da vida mostra-se como algo singular, longe de ser
adequadamente compreendida se tomada a partir de uma atitude teorética, j& que o
experienciado do mundo caracteriza-se fundamentalmente como significancia fatica:
significados vividos! Ao empreendermos uma abordagem cientifica acerca destes,
terminamos por transformé-los em objetos, inseridos num contexto objetivo

(Objektzusammenhang) pré-articulado, pré-circunscrito, tematizados a partir de recursos

60 Original: “Alles, was in der faktischen Lebenserfahrung erfahren wird, tragt den Charakter der Bedeutsamkeit;
aller Gehalt trégt in ihr diesen Charakter. Damit ist aber noch gar nichts Erkenntnistheoretisches entschieden,
weder im Sinn eines Realismus noch im Sinn eines Idealismus. In dieser Weise der Bedeutsamkeit, die den
Gehalt des Erfahrens selbst bestimmt, erfahre ich alle meine faktischen Lebenssituationen. Das wird klar, wenn

ich frage, wie ich mich selbst in der faktischen Lebenserfahrung erfahre: — keine Theorien!*.

35



I6gico-tedricos. Ou seja, a vida se perde.

Os fenbmenos da vivéncia fatica sdo singularidades que acontecem com o carater de
Ereignis®’, sempre inseridos em um horizonte histérico-temporal. A experiéncia fatica da
vida ndo se realiza em contextos logico-objetivos. A atitude teorica €, certamente, um

comportamento possivel dentro do mundo da vida do ser-ai, mas ndo é a atitude primordial.

Experiéncia fatica da vida ndo possui (neste contexto) a funcdo de um
ambito ou regido, nos quais objetos ocorrem. [...] Aqui nada é explicado.
[...] A experiéncia fatica da vida é, entretanto, o que fora previamente dado,
mas a partir do qual nada deve ser “explicado”. Fenomenologia ndo ¢
nenhuma proto-ciéncia da filosofia, mas sim, ela é a filosofia mesma.
(Ibidem. Pag; 18) *2

Os fendmenos da vida fatica ndo sdo passiveis de serem apreendidos em conceitos
universais. E preciso que se obtenha outra via, uma que seja condizente com a necessidade de
preservacdo dos fendmenos em sua peculiaridade, e que permita ao experienciado fatico
mostrar-se como tal; uma via, portanto, que nao opere circunscri¢oes e fragmentacGes logico-
predicativas. A fenomenologia hermenéutica serd o motor do filosofar heideggeriano, a qual
funciona como a radicalizacdo da compreensao fatica do Dasein sobre si mesmo enquanto
vida histérica, e se elabora aquém de qualquer teorizacdo e contexto objetivo. A
fenomenologia hermenéutica permite que a experiéncia da vida fatica apareca como
fendmeno. Vivéncia fatica é fendmeno vivo, e este € ente que aparece no mundo circundante
como significado. Indicacdo formal é, assim, indicacdo do sentido a que o fenémeno se refere,

isto é, a significancia singularizada em um contexto existencial do Dasein.

A atitude teérica funciona a partir de contextos tematizados nos quais os objetos de
analise sdo encaixados. Tudo o que é passivel de ser investigado torna-se um objeto
delimitado, a0 mesmo tempo em que a atitude cognitiva age por principios especulativos de
tendéncia generalizante ou formalizante, conformados a contextos objetificados e possui a

substancialidade (Sachhaltigkeit) como pressuposto fundamental.

61 Cf. Idem. GA 56/57. Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem, p. 15; Uber das Wesen der
Universitat und des akademischen Studiums; p. 206.

62 Original: “Faktische Lebenserfahrung hat (in diesem Zusammenhang) nicht die Funktion eines Bereichs oder
Gebiets, in dem Objekte vorkommen [...] ; hier wird nichts »erklart«.[...] Die faktische Lebenserfahrung ist aber
doch das Vorgegebene, aus dem freilich nicht »erklért« werden darf. Phdnomenologie ist keine VVorwissenschaft
der Philosophie, sondern sie ist Philosophie selbst.”

36



Para Heidegger®®, a generalizagdo trabalha orientada por um pressuposto genético,
ou seja, tendo como referéncia género e espécie, a partir da qual os entes da anélise séo
previamente circunscritos em regides tematicas. Em seguida, ocorreriam saltos conceituais de
classificacdo genética. De um patamar genético para outro mais geral e abrangente, sempre
seguindo contexto classificatorio de cunho cientifico: a quididade (Wasgehalt). A
formalizag&o, por sua vez, ndo se orienta pelo conteddo do fendmeno, mas por seu sentido de
referéncia, o qual esta previamente determinado por categorias Idgicas, resultando, assim, em
uma ontologia formal. A generalizacdo e formalizacdo sdo, portanto, instrumentos
metodologicos tipicos do posicionamento teorético-cientifico; ambos desenvolvem-se
partindo de um principio determinado que delimitarda o horizonte fenomenal de uma
experiéncia fatica.

No discurso sobre a “indicagdo formal”, a palavra “formal” tem o sentido de
formalizado ou adquire algum outro? O comum entre a formalizagdo e
generalizagdo ¢ que ambas se situam no ambito do “geral”, enquanto que a
indicagdo formal ndo tem nada a ver com generalidade. O sentido do “formal”

na “indicagdo formal” é mais originario. Pois na “ontologia formal” ja se
intenta um configurado objetivo. (HEIDEGGER, GA 60; p.59.)%

Assim, a postura tedrico-cognitiva e sua respectiva determinacdo dos objetos de
analise desenvolvem-se a partir de uma ontologia regional de carater cientifico (seja idealista

ou realista). Ndo ha consideracdo mais aprofundada sobre os proprios pressupostos.

E preciso esquivar-se da logica generalizante e de suas determinacBes objetivas
(Objektbestimmtheiten) na consideracéo filosofica das experiéncias faticas da vida. E com a
introducdo da indicacdo formal, portanto, que Heidegger empreende a dificil tarefa de
estabelecer o ponto de partida geral para a determinacdo dos conceitos filoséficos. O que esta
em jogo aqui é considerar um dado fenémeno a partir de seu elemento mais originario
segundo a auséncia fundamental de determinacGes objetivas. O fendmeno € apreciado tendo
em vista sua possibilidade referencial e ndo a partir de um determinado contetdo quiditativo

(Wasgehalt), pois é significagdo proveniente de um contexto circunmundano vivo.

63 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 60 §12.

64 Original: “Hat in der Rede von der »formalen Anzeige« das Wort »formal« die Bedeutung des Formalisierten
oder gewinnt es eine andere? Das Gemeinsame von Formalisierung und Generalisierung ist, dafi3 sie in dem Sinn
von »allgemein« stehen, wahrend die formale Anzeige mit Allgemeinheit nichts zu tun hat. Die Bedeutung von
»formal« in der »formalen Anzeige« ist urspriinglicher. Denn man meint in der »formalen Ontologie« schon ein
gegenstindlich Ausgeforrntes.”

37



O acesso fenomenoldgico a experiéncia fatica da vida humana pretende desenvolver
uma investigacdo do papel desempenhado por um objeto de pesquisa em geral e da
possibilidade de determinacdo conceitual deste. Podemos observar que, para que sua
investigacdo filosofica possa acontecer desde um ponto de partida radical, Heidegger
desenvolve um “dispositivo” metodologico-fenomenolégico capaz de alcancar devidamente o
estatuto dos fendmenos levando em consideragdo que estes sdo fundamentalmente vivos,
“acontecimentais” ¢ ndo objetos logico-cientificos. Em que medida o experienciado fatico, ou
seja, fendmenos com carater de Ereignis podem ser tomados como tema de uma investigacdo
filoso6fica? O que seria, portanto, um “objeto” em sentido fenomenolégico? E, por conseguinte,

como utilizar um conceito filosofico sem que ele “traia” o ambito significativo dos fenomenos?

O que é Fenomenologia? O que é fendbmeno? Isto s6 pode aqui ser
formalmente indicado. — cada experiéncia, como experienciar e como
experiéncia, pode ser “tomado enquanto fendmeno”. Isto quer dizer, pode-
lhe ser questionado: sobre o seu ‘“qué” originario, o qual ¢ nele
experienciado (conteddo). — sobre o seu “como” originario, no qual o
fendmeno é experienciado (referéncia). — sobre o seu “como” originario, no
qual o sentido referencial torna-se realizado (realizac&o).

Estas trés direcbes de sentido (sentido de contetdo, sentido de referéncia e
sentido de realizacdo) ndo se situam simplesmente um ao lado do outro.
“Fendémeno” ¢ a totalidade significativa de acordo com estas trés diregdes.
“Fenomenologia” ¢ explicacdo desta totalidade significativa, ela doa o
“logos” do fenomeno, “logos” no sentido de um “verbum internum” (ndo no
sentido de “logificagdo” [Logisierung]) (Ibidem.p. 63.)®

Ja que a indicacdo formal vem a ser o meio de acesso filosofico adequado a
experiéncia da facticidade humana, o contexto trazido & tona na indicacdo formal é
exatamente a totalidade significativa constitutiva do fenémeno. Fazer com que fique clara a
relacdo entre a indicacdo formal e a constituicdo significativa do fenbmeno da vida é uma

tarefa de extrema importancia para o jovem Heidegger, pois, visto que € um modo de discurso

65 Original: “Was ist Phinomenologie? Was ist Phdnomen? Dies kann hier nur selbst formal angezeigt werden. -
Jede Erfahrung ..... als Erfahren wie als Erfahrenes kann »ins Phdnomen genommen werden«, d. h. es kann
gefragt werden: nach dein urspringlichen »Was«, das in ihm erfahren wird (Gehalt) -nach dem urspriinglichen
»Wieg, in dem es erfahren wird (Bezug) - nach dem urspriinglichen »Wie«, in dem der Bezugssinn vollzogen
wird (Vollzug). Diese drei Sinnesrichtungen (Gehalts-, Bezugs-, Vollzugssinn) stehen aber nicht einfach
nebeneinander. »Phdnomen« ist Sinnganzheit nach diesen drei Richtungen. »Phdnomenologie« ist Explikation
dieser Sinnganzheit, sie gibt den »logos« der Phdnomene, »logos« im Sinne von »verbum internum« (nicht im
Sinne von Logisierung)."

38



inusitado a pesquisa filosofica tradicional, a indicagdo formal facilmente suscita
compreensdes errdneas e equivocadas aqueles que pretendem seguir o trilho da investigacdo

heideggeriana.

Por essa razao, a indicacdo formal deve ser compreendida em sua dupla fungéo: 1)
indicar formalmente pretende trazer a compreensdo 0 modo em que a experiéncia da vida
fatica ocorre ao Dasein; ao mesmo tempo em que 2) a indicac¢do formal funciona como uma
“medida de prevengdo” (Vorsichtsmafregel) para impedir que os fenbmenos sejam
compreendidos por pressupostos teoricos. Esta Ultima é denominada por Heidegger como a

funcgéo proibitiva da indicagédo formal.

A indicacdo formal possui em si mesma, junto com o seu carater
referencial, um carater proibitivo (retensivo, impeditivo). Como o
sentido béasico do acesso metodolégico da interpretacdo
fenomenoldgica em cada um de seus niveis de realizagdo, a indicacdo
formal funciona sempre “a0 mesmo tempo” como guia e impedidor.
[..] a indicacdo formal detém cada divagacdo em direcdo a uma
autdbnoma, cega, dogmatica tentativa de fixacdo do sentido categorial,
que seria desconexa da pressuposi¢do da interpretacdo, preconcepgao
da interpretagdo, contexto e tempo da interpretacdo, que pretende
determinar uma objetividade em si, a despeito de uma discussdo de
seu sentido ontoldgico. (HEIDEGGER, M. GA 61; ps. 141, 142. Grifo
do autor) 66

Podemos afirmar que a caracteristica proibitiva é o esfor¢co heideggeriano para
implantar radicalmente o contexto hermenéutico-fenomenolégico, a partir do qual a indicacéo
formal faz sentido. E preciso prevenir-se de pressuposicBes e preconceitos oriundos da
concepgdo tradicional de filosofia, 0s quais seriam responsaveis por distorcer a interpretacdo e
compreensdo do que ¢é apontado na indicacdo formal. Aliada a funcédo proibitiva, a indicacéo

formal possui um caréater profilatico: a profilaxia é necessaria para que os termos designados

66 HEIDEGGER, M. Phédnomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einfiihrung in die Phdnomenologische
Forschung. Gesamtausgabe Bd. 61. Hrsg. K Brocker-Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994;
pp.141, 142. Original: “Die formale Anzeige hat in sich selbst mit dem hinweisenden zugleich einen
prohibitiven (abhaltenden, verwehrenden) Charakter. Sie ist als Grundsinn der Ansatzmethode
phénomenologischer Interpretation in jeder ihrer Vollzugsstufen, und das immer »zugleich«, von mehrseitiger
fithrender und abhaltender Leistung. [...] Die formale Anzeige verwehrt jede Abdrift in eigenstdndige, von
Interpretationsvoraussetzung, Interpretationsvorgriff und Interpretationszusammenhang und Interpretationszeit
abgeldste, blind dogmatische Fixationen des kategorialen Sinnes zu Ansichbestimmtheiten einer auf ihren

Seinssinn undiskutierten Gegenstandlichkeit.”

39



indicativo-formalmente ndo sejam interpretados como categorias metafisicas, nem como
conceitos que determinam objetos teoréticos! O que estd em jogo na indicacdo formal é a

compreensdo hermenéutica, assim como a abertura para um horizonte de significados.

A indicacdo formal é sempre mal entendida quando é tratada como uma fixa
e universal proposi¢do, e a partir dela sdo feitas deducdes e fantasias, de
modo construtivista dialético. Tudo depende de que nossa compreensao seja
guiada pelo indeterminado porém de algum modo compreensivel contetdo
da indicacdo até o correto caminho de visada [Blickbahn]. Para que se
ganhe este caminho de visada, ele pode e deve ser profilaticamente auxiliado
pela rejeicdo de pontos de vista (aparentemente relacionados a nos, e, por
isso, direcionam-se até nos), os quais sao dominantes na situacdo atual de
pesquisa. (HEIDEGGER, Martin. GA 63; p. 80. Grifo do autor) '

Portanto, indicar formalmente € a tentativa de construir filosoficamente, ndo de modo
I6gico-predicativo, o arcabougo metodolégico de cunho fenomenoldgico que: a) ndo se guia
pelo contetdo (Gehalt); b) ndo define, por conseguinte, o sentido referencial (Bezugssinn); c)
nem, por fim, consolida o sentido de realizacdo (Vollzugssinn) da referencialidade do
fendmeno em um contexto teorético. Na indicacdo formal, o experienciado fatico do mundo
da vida pode ser alcangado filosoficamente sendo preservada a sua originalidade de sentido:
significancia fatico-temporal. Indicar formalmente é explicacdo fenomenoldgica capaz de
manter livre o horizonte de compreensdo do acontecimento da existéncia. O que é
formalmente indicado € o proprio “como” do ser-ai e os caracteres desse “como”. A indicagao
formal é o “conceito” hermenéutico-fenomenoldgico concebido por Heidegger com a
finalidade de abordar a estrutura compreensiva-existencial do Dasein.

Na indicagdo formal h&d uma conex&o bastante determinada; nela é dito que
eu, estando nela, me posiciono em uma determinada direcdo de abordagem,
a qual, devendo chegar ao mais proprio, apenas da 0 caminho gue esgota e
preenche o indicado imprdprio, para seguir a indicacdo. Um esgotar, um
retirar; precisamente ndao € um que, quanto mais concebe, menos ganha

(decrescentemente), mas, ao contrario, quanto mais radical a compreensao
do vazio, como o formal, logo, mais rica é a compreensdo, porque € assim

67 HEIDEGGER, M. Ontologie (Hermeneutik der Faktizitat). Gesamtausgabe Bd. 63. Hrsg. K Brocker-
Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann;1988; p.80. Original: “Die formale Anzeige ist immer
missverstanden, wenn sie als fester, allgemeiner Satz genommen und mit ihr konstruktiv dialektisch deduziert
und phantasiert wird. Alles liegt daran, vom unbestimmten, aber irgendwie verstdndlichen Anzeigegehalt aus das
Verstehen auf die rechte Blickbahn zu bringen. Das Gewinnen dieser Blickbahn kann und muss prophylaktisch
unterstutzt werden durch Abweisung scheinbar verwandter und deshalb von selbst andrdngender Blickstellung,
wie sie in einer jeweiligen Lage des Forschens herrschend sind.”

40



que se guia ao concreto. (Idem. GA 61; p. 33). *®

Mas de que maneira podemos entender tudo isso? Para Heidegger, um objeto deve ser
dado na definicdo no que concerne o que lhe é mais proprio®. Por essa raz&o, o fenémeno
deve ser alcangado e exposto no conceito a partir de seu principio, naquilo que o faz ser
propriamente — a partir de seu sentido ontologico. Se estamos tratando de fendmenos da vida
fatica humana, qual seria, portanto, o solo a partir do qual se da o que é mais proprio daqueles?
Qual seria o0 aspecto mais proprio a ser evidenciado por uma possivel definigdo filosofica, que

encara seus fendmenos de modo hermenéutico-fenomenoldgico?

O objeto da filosofia deve ser “definido” tendo como Seu principio a sua concretude;
ou seja, deve ser apanhado tendo em consideracdo a sua singularidade enguanto
acontecimento apropriativo (Ereignis), visto que a atitude filos6fica encontra-se enlacada a
existéncia. Heidegger promove um posicionamento filoséfico divergente daquele proprio a
tradicdo filosofica, a qual desenvolveu sua formacdo de conceitos através da generalizacdo e

abstracdo.

A “definicao” dos objetos da filosofia deve ser uma cujo carater mais proprio seja
mantido em sua concrecdo: a facticidade humana. O principio trazido a tona pela indicacdo
formal deve ser, portanto, aquele que traz luz a concrecdo do fendmeno. A referéncia ao
concreto é primordial. Por isso, na indicacdo formal ndo ha consolidagdo de um contedo
quididativo (Wasgehalt), mas apenas é apontado para o sentido de referéncia do fenémeno
(Bezugssinn). Isto significa que a precaugdo inerente a indicacdo formal diz: cuidado para ndo
tomar o que aqui € indicado como conteudo do fenbmeno! Ainda mais: o que aqui se quer
indicar é uma referéncia ao principio, a concretude do fendBmeno — ao Dasein mesmo e seu
carater de acontecimento.

A definicdo filosofica € uma fundamental, e tanto que a filosofia ndo é

nenhuma “coisa”; ¢ um “ter principial”. Portanto, ela deve ser “indicativa’:
de qué se trata € apenas uma explicacdo mais precisa do especifico carater

68 Original: “Es liegt in der formalen Anzeige eine ganz bestimmte Bindung; es wird in ihr gesagt, daB} ich an
der und einer ganz bestimmten Ansatzrichtung stehe, dal3 es, soll es zum Eigentlichen kommen, nur den Weg
gibt, das uneigentlich Angezeigte auszukosten und zu erfiillen, der Anzeige zu folgen. Ein Auskosten, aus ihm
Herausholen: gerade ein solches, dal? es, je mehr es zugreift, nicht umso weniger (abnehmend) gewinnt, sondern
umgekehrt, je radikaler das Verstehen des Leeren als so formalen, desto reicher wird es, weil es so ist, dal es ins
Konkrete fuhrt". (Cf. Idem, GA 61; p.33. Grifo do autor.)

69 Cf. Ibidem; p. 18.

41



principial; afirma uma “precaucdo” diante de-, que eu ndo me “volte” para o
conteudo. Ela é indicativa “formal”, o “caminho” no “comeco”. E dada uma
ligacdo indefinida no que tange o conteudo, mas definida em seu carater
atualizavel. (Ibidem. p. 20)

A indicacdo formal, enquanto tentativa de acesso aos fendmenos da vida fatica, é
método de acesso fenomenologico préprio da atitude filos6fica em oposicéo a cientifica, pois
filosofia ndo é ciéncia tedrica; ndo é contexto objetivo; ndo se utiliza de um apanhar cognitivo
e ndo se volta para o conteido de um objeto a fim de determiné-lo conceitualmente. Fica claro
que indicar formalmente é a expressao da filosofia enquanto praxis existencial, cujo escopo é
a facticidade humana. “Precisa haver filosofia? De algum modo sim, se a vida, existéncia

.. , - 199 71
deve existir. “Deve”? “Ela esta” faticamente ai” '~.

E a partir da existéncia mesma que deve surgir o modo mais adequado de alcancar a
experiéncia da vida fatica em seus aspectos mais proprios. Podemos, assim, entender que o
apelo ao principio concreto do fendmeno corresponde ao acesso compreensivo e
interpretativo no qual o Dasein ja sempre se encontra dentro do mundo da vida enquanto
Vorhabe. Esta estrutura’® indica a estrutura ontolégica do Dasein de ser sempre voltado para,
e ja ter previamente compreendido os seus fendmenos e a si mesmo, uma vez que €
facticidade. Antes de qualquer tematizacdo explicita, antes de qualquer atitude intelectiva, o
Dasein ja estd envolvido compreensiva e praticamente na sua lida cotidiana com o seu
entorno e consigo mesmo. Por tal motivo, Heidegger determina que a filosofia possui um
modo peculiar de acontecimento: ela se da como expressdo de uma experiéncia fundamental
(Grunderfahrung) do ser-ai para consigo mesmo. A existéncia humana acontece como uma
experiéncia que interpreta e compreende os fenémenos da vida fatica enquanto singularidades
significativas (Ereignis).”

70 Original: “Die philosophische Definition ist eine prinzipielle, so zwar, dal Philosophie keine »Sache« ist;
»prinzipielles Haben«. Also muR sie »anzeigend« sein: worauf es ankommt; das ist nur eine schérfere
Explikation des spezifischen Prinzipcharakters; trifft eine Vor-»kehrung« nach -, daf ich mich nicht »kehre« an
den Gehalt. Sie ist »formal« anzeigend, der »Weg«, im »Ansatz«. Es ist eine gehaltlich unbestimmte,
vollzugshaft bestimmte Bindung vorgegeben.”

71 Cf. HEIDEGGER, M. GA 61; p.39. Original: “MuB Philosophie sein? Irgendwie ja, wenn Leben, Existenz
sein soll. »Soll«? - »es ist« faktisch da®.

72 Cf. Idem, GA 63; p.16.

73 Nota explicativa: por este motivo podemos compreender a filosofia como praxis existencial.

42



A definigdo fenomenoldgica é uma tal especifica, propria da temporalizacao
existencial; pela qual a realizacdo da compreensdo acontece em um sentido
decisivo, que a partir da experiéncia fundamental do caminho, como por ele
indicado, promove uma “volta”, isto é, de uma forma tal que de agora em
diante a abordagem torna-se explicita, ou seja, que a tarefa (pesquisa
categorial), a ideia da situacdo e a ideia prévia, seja instaurada como
problema e que a experiéncia fundamental existencial seja tomada
concretamnete na preocupacéo, como 0 facticamente
decisivo. (HEIDEGGER, M. GA 61; p. 20)

Portanto, a indicacdo formal é a tentativa de manter a gama de significacfes vivas ao
entendimento de modo correspondente a como ja sdo previamente compreendidas na
existéncia fatica do Dasein enquanto Vorhabe. O encontro do Dasein consigo mesmo através
de sua estrutura interpretativa-hermenéutica” — o “como” hermenéutico — é 0 que esta em
jogo na experiéncia fundamental do ser humano, que se manifesta pela atitude filosofica.
Assim, a compreensdo hermenéutica é primordialmente trazida & tona na indicacio formal”®,
que é expressdo: a) do modo de acesso a objetos da investigacao filoséfica e b) do carater
constitutivo do fenémeno da vida féatica: ou seja, aquilo que é indicado ndo é um contetdo
quididativo, mas faz referéncia ao contexto fatico-existencial da vida humana. O que
qgueremos dizer com tudo isso € que a indicacdo formal € a tentativa de explicitar a riqueza
constitutiva da compreenséo existencial do Dasein. Por essa razdo, afirmamos que a cada
indicacdo é evidenciada a situacdo fatica do ser-ai como existéncia. A compreensdo

existencial concreta é o proprio contexto da realizacao da indicacdo formal.

2.4. A ligacdo entre a indicagdo formal e o estatuto peculiar da filosofia

A fim de promover um entendimento mais radical da indicacdo formal e sua relagdo
com os fenomenos “acontecimentais” da vida fatica, € mister conhecer mais a fundo o carater

da filosofia, que permite que todas as afirmacdes acima sejam proferidas.

74 Original: “Die phanomenologische Definition ist eine solche spezifisch existenzieller Zeitigung; bei ihr ist in
entscheidendem Sinne der Verstehensvollzug so, dalR aus der Grunderfahrung der Weg, wie er angezeigt ist,
»zurlick« gemacht wird, d. h. eigentlich so, da nunmehr erst die Ansprechung explizit wird, dal die Aufgabe
(Kategorienforschung), die Situations- und Vorgriffsidee, als Problematik eingestellt ist und existenzielle
Grunderfahrung als das faktisch Entscheidende konkret in die Bekiimmerung genommen werden kann.” Grifo
do autor.

75 Cf. HEIDEGGER, GA 63; p. 18.

76 Cf. REIS, R, R. Aspectos do pensamento indicativo-formal: negacéo e justificacdo. Natureza Humana.
[online]. S&o Paulo, 2011, vol.13, n.1, p. 117-133.

43



Filosofia, para Heidegger, € um comportamento humano especial. J& vimos que ndo
se pode conceitua-la através do método tradicional de definigdo, pois: “Filosofia nao se pode
nem deve ser definida, filosofia s6 pode ser “vivenciada” (e agora, fim da historia)” . Tanto
a filosofia tomada como atividade quanto seus objetos especificos sdo impassiveis de uma
determinacédo predicativa adequada. Algo parece sempre escapar quando se implementa uma
tal tarefa. Concebe-se, entretanto, o que é filosofia quando se filosofa, ou seja, quando
apreciada como comportamento existencial. Qual é a raiz ontoldgica responsavel pela

vinculacgdo entre a filosofia e a indicacédo formal?

O comportar-se, entretanto, é também determinavel como um modo de
ocorréncia formal, procedimento, face ao modo como se procede, isto é, o
modo pelo qual é realizado, enquanto realiza¢&o, de acordo com seu sentido
de realizaco. E isto é ainda mais determinavel, de acordo com o modo em
que a realizagdo se torna realizada em e para sua situacdo, ou seja, 0 modo
pelo qual ele se temporaliza. A temporalizagdo deve ser interpretada de
acordo com o sentido de temporalizacdo.[a partir deste para a facticidade,
vida fatica e existéncia; situacdo, concepcdo prévia, experiéncia
fundamental.] (HEIDEGGER, M. GA 61; p. 53) ™

Investigar o que é a filosofia é fazer esta pergunta, entre tantas outras: a qué se
direciona a filosofia enquanto comportamento? Se a filosofia ndo é ciéncia, e, por isso, ndo
possui uma regido delimitada do ser a qual se voltar investigativamente, qual seria, portanto, o
ambito ao qual a filosofia se conecta, qual seria a sua “regido” e, por conseguinte, qual seria o
cardter mais proprio de tal conexdo entre a filosofia e seu objeto? Logo, poderiamos
questionar também qual é o sentido mais proprio deste objeto a ser tomado pela atitude

filoséfica.

Apesar de ndo haver uma definicdo unanime do que é filosofia, e apesar desta nao se
desenvolver a partir de uma regido delimitada de objetos determinados, sabe-se que filosofia
seria a atitude que busca o principio de tudo o que é. A filosofia se move no ambito do

77 Cf. HEIDEGGER. GA 61; p. 14. Original: “Philosophie kann man nicht und darf man sogar nicht definieren,
Philosophie kann man nur »er-leben« (und jetzt ist die Geschichte aus.)”

78 Original: “Das Sichverhalten ist aber auch bestimmbar als ein Wie von formalem Geschehen, Vorgehen,
hinsichtlich der Weise, wie es vorgeht, d. i. vollzogen wird, als Vollzug, nach seinem Vollzugssinn. Das aber
weiterhin besonders so, wie der Vollzug als Vollzug wird in und flr seine Situation, wie er sich »zeitigt«. Die
Zeitigung ist zu interpretieren auf den Zeitigungssinn. [Von da auf Faktizitat, faktisches Leben und Existenz;
Situation, Vorgriff, Grunderfahrung.]

44



principio, pretendendo alcangar o que ha de originério em todos os entes. O fato de que todos
sdo é compreendido pelo ser-ai e manifesto como o principio almejado pela atitude filoséfica

por exceléncia: o sentido do ser (Seinssinn)!

Filosofia é o comportamento cognitivo primordial que se volta para 0s entes.
Para o qué ele se volta, é necessario que seu caracter principial seja exposto:
0 ente, contemplado apropriadamente, ndo em referéncia a outros entes, mas
em si mesmo como tal. E 0 que é para esses entes em si o primordial? O que
é isto, a partir de qué algo como ente em si pode estar em questdo? O ser, ou
mais especificamente, tendo em vista 0 modo como tal “ser” ¢ entendido: o
“sentido do ser”. E expressivo ter em vista: o ser, o sentido do ser, é o
filosoficamente primordial de cada ente; ndo é, entretanto, o mais “geral”, o
género mais alto, que 0s entes teriam entre casos especiais. O ser ndo é um
ambito abrangente para cada e todos os entes, como se fosse uma “regido
superior”. (Ibidem; p. 58)"

Filosofia € o comportamento cognitivo que busca o principio e, por isso, 0
entendimento do que seja a definicdo filos6fica deve ser um que se orienta também pelo
principio. Mas o que isto tem a ver com “comportamento cognitivo”? O que Heidegger quer
dizer com “comportamento cognitivo”? Podemos entender que ndo se trata do sentido
tradicional de cognicdo como faculdade intelectiva de aprendizagem, mas de algo do plano
existencial, da ordem de um ter existencial (Haben como correlato ao Vorhabe) no ambito de

uma interpretagdo existencial®

. O sentido de conhecer elaborado por Heidegger (erkennendes
Verhalten) é o comportamento de conhecer um objeto de definicdo em seu principio, uma
forma de possui-lo originariamente, tendo em consideracdo seu sentido referencial,
possibilitado pelo fato do Dasein ja se manter em relacdo com o mesmo e compreendé-lo de

antemé&o (Vorhabe; ser-no-mundo; Grunderfahrung):

O comportamento conhecedor tem para com os entes, tomados como o ser,
uma relagdo principial muito originaria e de carater radical (ndo é

79 Original: “Philosophie ist prinzipiell erkennendes Verhalten zu Seiendem. Wozu es sich also verhilt, muf3
sich in seinem eigentlichen und letzten Prinzipcharakter geben: das Seiende, letztlich betrachtet, nicht in bezug
auf anderes Seiendes, sondern es bei sich selbst und als solches [...] Und was ist fur solches Seiendes an sich
das Prinzipielle? Was ist das, worauf es bei Seiendem als solchem letztlich ankommen kann? Das Sein, oder
bestimmter, im Hinblick auf die Weise, wie solches »Sein« falbar ist: der »Seinssinn«. Es ist ausdriicklich im
Auge zu behalten: das Sein, der Seinssinn, ist das philosophisch Prinzipielle jedes Seienden; es ist aber nicht sein
»Allgemeines«, die oberste Gattung, was Seiendes als besondere Félle unter sich hétte. Das Sein ist nicht der
umfassendste Bereich fiir jedes und alles Seiende, »oberste Region«.”

80Cf. Ibidem; p. 57.

45



posicionamento e concepgao, discussao, e, sim, diretamente através da
concepeio “&” que concebeu, e concebeu o que “¢’. (Ibidem; pag.61). &

O comportamento “cognitivo” se volta para, ou ¢ guiado pelo sentido do ser. A
indicacdo desta vinculacdo nos sugere a compreensdo existencial do ser pelo Dasein. O
conteudo da definicdo, indicado formalmente, é o correlato de um comportamento para..., um
relacionamento com.... E o comportamento “cognitivo” que se direciona para o sentido do ser,
e, por essa razdo, a definicdo de objetos tem o carater “principial”, isto €, tem o carater de
trazer a tona aquilo que o objeto & mais originariamente. Este seria 0 motivo pelo qual a
filosofia se constitui de modo especial e a definicdo filosofica é peculiar. O sentido do ser é 0
guia implicito em cada definicdo filosdfica, e, por isso: “Filosofia € ontologia, €, a saber,
radical, e, a saber, enquanto tal, fenomenoldgica (existencial, historica-espiritual), ou seja,
fenomenologia on‘tol(')gica”.82

Portanto, pelo fato da compreensdo do sentido do ser guiar a atitude filosofica, o
sentido de realizacdo (Vollzugssinn) da definicdo é determinado no escopo da compreensao
existencial do ser-ai: cada conteldo de definicdo é um ente, € um fenbmeno inserido num
contexto singular concreto do mundo da vida. “Indicagdo formal: “Ser” ¢ o indicado
formalmente vazio, e ainda assim determina a dire¢do de abordagem da compreensao; ¢ o ‘ter’
do comportamento como ente!”.®

Podemos conceber que a indicacdo formal é o meio de acesso mais adequado aos
objetos filoséficos, pois condiz com a disposicao originaria da atitude filosofica de se guiar
pelo sentido do ser. A indicacdo formal é um meio de enfatizar o mundo da vida e o Dasein,
em contraste ao processo de desvitalizacdo (Entleben)® da vida promovido pela atitude
cientifica e sua tendéncia reducionista e linguagem l6gico-predicativa. O principio originario
implicito a “defini¢do” filosofica — na indicagdo formal — é o sentido do ser. Este é o

responsavel por conduzir a realizacdo do contetudo indicativo-formal a singularidade do

810riginal: “Das erkennende Verhalten hat zu Seiendem als Sein eine prinzipielle Beziehung ganz originarer
und radikaler Art (nicht Einstellung und Erfassen, Besprechen, sondern so, daB es sogar und gerade durch das
Erfassen »ist«, was es erfaflt, und erfal3t, was es »ist«.)

82 Cf. Ibidem, p. 60. Original: “Philosophie ist »Ontologie«, und zwar radikale, und zwar als solche
phanomenologische (existenziell, historisch-geistesgeschichtlich), bzw. ontologische Phinomenologie”.

83 Cf. Ibidem, padg.61. Original: “Formale Anzeige: »Sein« ist das angezeigte Formalleere, und doch die
Ansatzrichtung des Verstehens fest bestimmend; auf das Haben des Verhaltens als Seiendes!”.

84Cf. HEIDEGGER, GA 56/57; p. 74.
46



Dasein e ndo0 a uma essencialidade metafisica®.

Depende do ser, isto quer dizer, que “seja”, sentido do ser, que o ser” €”, isto
é, gque o0 ser mesmo esteja presente ai (no fenbmeno). Fendmeno entendido
no sentido existencial. A questdo em jogo depende do ser; que se chegue ao
“ser”, que ele esteja em questdo, entretanto, ndo para a contemplacdo nem
para uma pura reflexdo. O ser é encontrado atraves do comportamento, isto é,
aqui (fenomenologicamente) pelo comportamento; sua temporalizacéo.
(Idem, GA 61; p. 61)%

2.5. A indicacdo formal e discurso originario.

Vimos que a indicacdo formal é o modo filosofico privilegiado de tratar os
fendmenos da vida fatica. Entendemos, portanto, que ela transmite uma mensagem. Como
poderiamos, por conseguinte, entender a indicacdo formal quando indagada a respeito de sua
funcdo discursiva? Sera que ela evidencia uma outra forma de discurso? Presumimos que sim.

Conduzindo a investigacdo sobre a indicacdo a niveis logico-discursivos, qual seria a
diferenga significativa entre as estruturas fundamentais de um discurso indicativo formal e um
enunciado condizente com a atitude teorética? Isto é, quais caracteres existenciais entram em
jogo na indicacdo formal quando esta é analisada em sua funcéo discursiva? Procuramos pela
estrutura responsavel por trazer a tona na indicacdo formal a natureza de acontecimento do
Dasein de modo a constituir-se como discurso inteligivel; indagamos pela “logica” da
indicacao formal.

Nas suas prelecdes publicadas como a obra “Logik: die Frage nach der Wahrheit" ¢,

Heidegger nos apresenta uma interpretacdo interessante e esclarecedora, que nos possibilita

85 Cf. abordagem de FLEIG, M. Indicacdo formal: uma questdo de método? Natureza Humana. Sao Paulo,
2011. Vol.13, no.2, pp. 116-126.

86 Original: “Es kommt auf Sein an, d. h. daB es »ist«, Seinssein, dal Sein »ist«, d. h. als Sein echt und nach
seinem Belang (im Phdnomen) da ist. Phanomen: existenziell. Es kommt darauf an, dall es zum »Sein« kommt,
daf3 es in Bemihung steht, aber nicht fur die Betrachtung und schlechte Reflexion. Es ist ja Sein des Verhaltens,
d. h. hier (phanomenologisch) durch Verhalten; dessen Zeitigung.”

87 HEIDEGGER. M. Logik: die Frage nach der Wahrheit. Gesamtausgabe Bd 21. Hrsg Walter Biemel.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1976.

47



caminhar na nossa investigagdo e entendermos mais profundamente a indicagéo formal e seu

carater de discurso originario.

Todo discurso trata de algo pretendendo uma transmissdo; é uma forma de trazer a
tona, revelar, mostrar o ente de que se trata no discurso. A cognicdo teorética possui uma
determinada consideracdo do que é mostrar o ente em questdo. O modo de mostrar 0 ente no
discurso da atitude teorética é através da enunciacdo predicativa, e a acdo basica da
predicacdo é tematizar o ente de que se trata e atribuir-lhe determinacdes. Sera essa a forma

de fato mais propria de mostrar um ente?

Heidegger nos mostra®® que, analisada fenomenologicamente, toda predicagdo sobre
algo so é possivel a partir de um contato prévio entre o Dasein e 0 ente. Toda enunciacgéo
predicativa condizente com a cognicdo teorética, portanto, € possibilitada pela estrutura de
compreensdo pré-teorética do Dasein. Com esta afirmacéo, o filésofo pretende evidenciar que
o carater primordial do discurso ndo € de cunho l6gico-predicativo, mas possui consonancia
com a mundanidade e existencialidade do Dasein. Desvelar o ente de que se trata num
discurso sé € possivel porque tal ente ja foi de algum modo desvelado para o Dasein em uma
estrutura singular mundana. Isso se deve ao fato do ser-ai ja estar sempre inserido em
contextos de referéncia e significatividade para o qual ele é voltado preocupadamente
(besorgt) e com o qual ele tem sempre que lidar de alguma maneira, a partir de sua

compreensao prévia.®.

Por esse motivo, podemos entender que a revelacdo primordial dos entes se da
através da abertura do mundo ao Dasein. O ser-no-mundo é o ambito de revelacdo do ente
enquanto ente. E isto quer dizer: as coisas “tem” sentido. Na lida com os entes, ndo ¢
realizada nenhuma predicacdo tematica sobre estes, e, contudo, eles aparecem como algo que
faz sentido para o ser humano: como isso ou aquilo, sempre relacionado a um determinado
contexto referencial. Isso se deve a estrutura hermenéutica fundamental do Dasein que possuli
natureza pré-predicativa e esta presente no “conhecimento” mais direto e imediato do mundo
circundante, que ndo é de caréater reflexivo e tematizado, e sim, vivido. E conhecimento
pratico-compreensivo. Os entes adquirem suas caracteristicas, assim ou assado; Sao
compreendidos como isto ou aquilo. Ou seja, sdo tomados como (devido als hermenéutico)

“pao” ou “quadro” a partir de um contexto de lida cotidiana no mundo circundante.

88 Cf. Idem. GA 21, 812.
89 Cf. Opus. Cit. p. 144.

48



Entendemos que € a partir dessa lida compreensiva cotidiana que surge o modo
primordial de discurso, uma vez que o Dasein acontece como sentido pratico-compreensivo.
O significado mais direto da lida cotidiana é o modo primeiro de desvelamento de um ente;
ndo corresponde a um ambito que se desenvolve a partir de esferas l6gico-predicativas. As
palavras tém significado porque o mundo é sentido para o Dasein®. A existéncia é
fundamentalmente significado, a partir da qual ha sentido haver linguagem, palavras, discurso.

O cuidado (Sorge), carater fundamental da vida humana, pode ser entendido como o
motivo primordial do Dasein ser uma singularidade (ndo ego) faticamente situada num mundo,
direcionada para si mesma. Entendemos, portanto, que o cuidado promove primordialmente
um modo de desencobrimento pelo fato do Dasein ser a sua propria vivéncia cotidiana — o
mundo aparece™. Por essa razdo, o desencobrimento dos entes propiciado pela estrutura
hermenéutica ¢ desenvolvido com o carater de um “entendimento” prdtico sobre o mundo.
Compreensdo ¢ “entendimento” pratico e lida pratica ¢ compreensdo hermenéutica

desencobrindo 0 mundo como horizonte de significados possiveis.

Esclarecida a possibilidade do discurso através do “como” (als) hermenéutico
enquanto correlato a estrutura fundamental do ser-no-mundo, podemos, portanto, enxergar
que a indicacdo formal é de tal modo primordial que transmite a estrutura de Ereignis do
Dasein, uma vez que o als hermenéutico proporciona o aparecimento dos entes do mundo
circundante no discurso, mantendo as redes de interrelacdo do contexto significativo. Isto é, a
porta serd uma porta de uma casa, ou a porta de um celeiro. Os entes sdo desvelados em
conexdo com a estrutura fundamental da compreensdo existencial; o contexto de significacdo

é vivo e pratico, e ndo tedrico.

Por sua vez, a cogni¢do teorética se da através da tematizacdo dos entes do mundo
circundante, a qual se desenvolve em enunciados predicativos. Determinar € predicar algo ao
sujeito do enunciado, de modo que este sujeito seja apresentado ao entendimento isolado das
estruturas a partir das quais ele pode se constituir originalmente enquanto tal. A determinacao
é um tipo de atitude intelectiva para com o ente, para a qual o fendbmeno ja esta dado como
objeto da relacdo epistemologica, sem referenciacdo ao contexto mundano. O ente tematizado

na predicacdo mostra-se separado do seu ambito pratico-compreensivo original.

O entendimento na atividade da determinacdo predicativa perde, portanto, seu carater

90Cf. Ibidem. p. 151.
91Cf. Ibidem; p.154.

49



pratico. Os entes da enunciacdo predicativa adquirem, assim, o carater de meras presentidades,
realidades dadas, “coisas ai”®2. Os enunciados predicativos terminam por encobrir o mundo
como esfera significativa originaria. Ndo indicam o carater pratico-compreensivo fundamental

da existéncia humana.

O aparecimento do mundo circundante para o Dasein é para Heidegger a forma
primordial de discurso. O “als” hermenéutico, como alicerce discursivo da existéncia humana,
é o responsavel pela manifestacdo originaria dos fendmenos, possibilitando que estes
aparecam como significados inseridos num contexto de vivéncia fatica do Dasein. A estrutura
hermenéutica estd relacionada com o Vorhabe, os quais, ao serem aprofundados
fenomenologicamente, apontam para o carater do ser-ai de “ser-para-e-junto-a-algo” (Sein-zu
und -bei etwas®) e de “deixar vir ao encontro” (sich Begegnenlassen®) pelos entes com os
quais o Dasein ja mantém uma relacdo de pré-compreensdo. Esses dois EXxistenciais, assim
como a estrutura hermenéutica, manifestam a tendéncia ao desencobrimento. Desencobrir é

mostrar, revelar — e discurso primordial.

92Cf. Ibidem. p. 157.
93 Cf. Ibidem. p. 209.
94 Cf. Ibidem. p. 210.

50



3. TEMPORALIDADE E EREIGNISCHARAKTER

Neste capitulo, pretendemos apontar que o conceito de Ereignis apresentado em 1919
traz consigo implicitamente os caracteres do que viria a ser a temporalidade originaria do
Dasein. Consideramos que sdo indicagdes formais do “tempo originario”, desenvolvido
inicialmente nas li¢ces de Heidegger na Universidade de Freiburg (Cf. GA 56/57, 60, 61, 63),
consolidado nas Vorlesungen de Marburg (Cf. GA 18, 20, 21) e finalmente apresentado como

95
elemento central do seu pensamento em “Ser e Tempo™.

Ao afirmarmos que existe o germe da temporalidade existencial no conceito de
Ereignis, pretendemos mostrar que a propria ideia do tempo origindrio tem um sentido
“acontecimental”. A temporalidade possui um carater n&do-objetivo, inapreensivel e
inesgotavel a atitude cientifica, o qual apenas é possivel de ser atingido por uma investigacdo

de cunho hermenéutico-fenomenoldgico.

Acreditamos que podemos perceber o germe da temporalidade originaria do Dasein
através de dois elementos que compdem o sentido do Ereignis, sdo eles: a Jeweiligkeit e a
Bedeutsamkeit, respectivamente: a “particularidade fatico-temporal” ou “ocasionalidade”, ¢ a

significancia.

No capitulo anterior deste presente trabalho, mostramos que a Jeweiligkeit e a
Bedeutsamkeit sdo elementos relevantes para se compreender o carater de Ereignis.
Pretendemos agora mostrar a maneira pela qual cada um desses elementos possuem relacéo

intima com a temporalidade do Dasein, para que, assim, possamos enxergar que Ereignis

95 Cf. ESCUDERO, Jesus Adrian. EIl programa filosofico del joven Heidegger. Barcelona: Herder, 2008. pp.
12-13.

51



possui um significado temporal, o qual sustenta o carater de acontecimento do Dasein e da

existéncia.

Para empreendermos adequadamente esta tarefa, este capitulo serd dividido nos
seguintes itens: 3.1. A temporalidade originaria do Dasein; 3.1.1. O fenbmeno da morte e a
totalidade do Dasein; 3.2. o discurso formal-indicativo e a temporalidade originaria; 3.3.
Temporalidade e Jeweiligkeit: a Jeweiligkeit como a indicagdo formal da temporalidade na
facticidade; 3.4. Temporalidade e Bedeutsamkeit: significancia como cardter do mundo
circundante: a relacdo entre temporalidade e ocupacéo.

3.1. A temporalidade originaria do Dasein.

O tempo é o elemento-chave para a compreensdo adequada do que significa ser
Dasein.  Construiremos nossa exposicdo mostrando a maneira pela qual Heidegger
desenvolve hermenéutico-fenomenologicamente os caracteres fundamentais do que ele
designa como temporalidade, para que assim possa ficar claro que o tempo nos remete ao

carater de Ereignis.

Devido ao carater hermenéutico-fenomenolégico da investigacdo e a propria
peculiaridade do fendmeno a ser investigado, vemos que a elaboracdo heideggeriana acerca
do tempo se da sempre pelo desenvolvimento de caracteres do Dasein que possuem uma
indicacdo ou sentido temporal. Por essa razdo, seguiremos as varias indica¢es formais
elaboradas e desenvolvidas pelo filésofo; promoveremos a articulagdo dessas entre si, para

gue possamos unir as caracteristicas que formam a temporalidade.

O modo mais comum de ser temporal pode ser visto pelo habito de se contar o tempo e
através deste, organizar a vida em sociedade. Heidegger parte do sentido usual e mais comum
do relacionamento do ser humano com o tempo, para mostrar, através deste que o Dasein €

“ser-temporal” originariamente.

O entendimento que os seres humanos tém do tempo é simbolizado pelo reldgio: a
medicéo e a contagem sdo as formas mais imediatas do ser humano se relacionar com o tempo.

Por isso, fala-se em gastar ou ganhar tempo; ter ou néo ter tempo.

52



O que se entende do tempo sendo representado atraves do reldgio? A marcacgdo
numerica do relégio representa que o0s acontecimentos da vida sdo medidos quantitativamente.
A partir desta acdo ocorre a vida cotidiana e as suas perguntas tdo comuns: “por quanto

tempo?”’ ou simplesmente “quando?”.

A vivéncia fatica é encaixada e calculada em algum movimento do ponteiro entre 0s
nameros do reldgio. O relégio mostra que o tempo é entendido como uniforme e constante, ja
Que o representa como uma sequéncia numérica encadeada e ciclica de “agoras” (Jetzt).

Heidegger comenta: “no relogio se repete a mesma sequéncia temporal. A repeti¢do € ciclica e

cada periodo tem a mesma duracao temporal”%.

O tempo agora, quando eu olho o relogio: o que ¢é este “agora”? Agora
quando eu assim o fago; agora quando aqui a luz se vai. O que é o “agora”?
Eu disponho do “agora”? Eu sou o “agora”? A outra pessoa € o “agora”?
Entdo, o tempo seria eu mesmo, e cada outra pessoa seria 0 tempo. E em
nosso Ser-com-0-outro nos seriamos o tempo — nenhum e cada um. Eu sou 0
“agora” ou o é apenas aquele que profere o termo? Expressando ou sem
expressar o rel6gio? Agora, a noite, pela manhd, esta noite, hoje: aqui nos
deparamos com um rel6gio, com o qual a existéncia humana sempre operou
— o relégio natural da alteracdo entre dia e noite ¥'.

A citagdo acima evidencia que o tempo medido e representado pelo relégio ndo parece
condizer total e completamente com a disposicdo ou compreensdo que o ser humano tem
acerca do tempo. O tempo parece estar tdo atrelado e tdo intimamente ligado com o ser
humano, que parece extrapolar uma simples representacdo numérica. O tempo medido é a

determinacdo temporal proveniente da natureza, o qual, contudo, parece ndo ser suficiente

96Cf. HEIDEGGER, M. Der Begriff der Zeit. Gesamtausgabe Bd. 64. Hrsg Friedrich-Wilhelm v. Herrmann.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2004; p. 110. (Parte proveniente da conferéncia proferida a
Sociedade Teoldgica de Marburg em julho de 1924).

97 Original: “Die Zeit jetzt, da ich auf die Uhr sehe: Was ist dieses Jetzt? Jetzt, da ich es tue; jetzt, da etwa hier
das Licht ausgeht. Was ist das Jetzt? Verflige ich Uber das Jetzt? Bin ich das Jetzt? Ist jeder Andere das Jetzt?
Dann waére die Zeit ja ich selbst, und jeder Andere wére die Zeit. Und in unserem Miteinandersein wdren wir die
Zeit — keiner und jeder. Bin ich das Jetzt, oder nur der, der es sagt? Mit oder ohne ausdriickliche Uhr? Jetzt,
abends, morgens, diese Nacht, heute: hier stossen wir auf eine Uhr, die sich das menschliche Dasein von jeher
zugelegt hat, die natiirliche Uhr des Wechsels von Tag und Nacht”. (Ibidem; loc. cit)

53



para dar conta e explicar o relacionamento entre o ser humano e o tempo de modo

hermenéutico-fenomenoldgico.

O tempo acontece em conjunto com o ser humano, e vice-versa. Cada vez que se diz
“agora”, “ja”, ¢ um instante temporal em que se percebe a si mesmo em conjunto neste
interim, mesmo quando ndo se fala ou se conta o tempo expressamente. Entretanto, esta
compreensdo de si em conjunto com o tempo ndo é de cunho psicoldgico nem proveniente de
uma consciéncia, como se fosse um sentido interno. Esta compreensdo é muito mais
condizente com a propria experiéncia da vida fatica: “O Dasein como ser-no-mundo é sempre
particular-temporal(mente) [jeweils], que € 0 mesmo que dizer historico-facticamente o 'meu’

[das meinige]”%.

Heidegger afirma que o cuidado e o poder-ser como facticidade determinam o Dasein
como um “ser a caminho de” (unterwegs zu). Isto quer dizer que o Dasein, por ndo ser uma
entidade fechada que possui uma essencialidade a ser efetivada e realizada temporalmente,

estd sempre em constante a caminho de seu proprio ser.

Por isso, Heidegger determina que o ser do Dasein é “um ser para fora em direcdo a
aquilo que ele ainda ndo &, mas pode ser”®. Essa peculiaridade de ser seu poder-ser como
pura possibilidade é o que Heidegger chama de ser totalidade (Ganzheit) do Dasein (Cf.
loc.cit). O termo “totalidade” referente ao Dasein € uma indicacdo formal que nada mais é
que uma das maneiras de apresentar a temporalidade originaria deste ente. N&o se trata de um
termo de cunho metafisico-teologico. Ser existencial e facticamente sua totalidade quer dizer

que o Dasein é a cada instante todo o tempo.

Como podemos entender isto? Deveremos seguir as demais indicacdes formais, a
ponto de termos todas as designacBes fenomenoldgicas suficientes para um esclarecimento

adequado da questao.

Entender que o0 ser-ai ¢ um ente que ¢ ontologicamente “a caminho” das suas
possibilidades nos permite compreender o que Heidegger afirma na citagdo seguinte: “o
antecipar a si mesmo, estar a frente de si (Vorlaufen) ndo é nada mais que o auténtico e Unico

futuro do Dasein”. Sendo “a frente” de si, o ser-ai € ja seu proprio futuro. A sua existéncia,

98 Ibidem; p. 45.

99 Cf. Idem, GA 64, p. 46: Original:“aus-sein auf das, was er noch nicht ist, aber sein kann”.

54



portanto, sua facticidade mesma € ja futuro. Visto que o ser-ai é fatica e ontologicamente sua
possibilidade, sendo seu futuro, a existéncia do Dasein é, a0 mesmo tempo, passado e
presente. E por isso que podemos entender a afirmacéo do fil6sofo que o Dasein “é o tempo, e

ndo é no tempo”*®.

Por isso, podemos entender que “ser-futuro” (Zukunftigsein) é a estrutura relacionada
ao ser-possibilidade, a qual corresponde a indeterminacdo ontoldgica do Dasein. Ser
possibilidade € ser “a caminho de...”, sendo seu futuro instaurado fatico-existencialmente; ser
futuro num presente concreto, adiante de seu passado que ja foi, mas que se reapresenta
através do nido ser, diante do fendmeno do ser-para-o-fim. ™ Por essa razdo, declara
Heidegger que “o fendmeno fundamental do tempo € o futuro” 192 0 filosofo aprofunda: “ser-
futuro da tempo, constroi o presente e permite que o passado se repita no “como” do seu 'ser

.. . . 1
facticidade vivenciada™. 1%

Diante disto, percebemos que a interpretacdo que o ser humano faz de si mesmo, do
tempo e de sua relacdo cotidiana com este — tdo bem explicitada e representada pelo reldgio —
mostra-se incompativel com esta caracterizacdo apresentada por Heidegger. O reldgio tem o

presente como a instancia temporal principal, e ndo o futuro.

Entender o “ser-futuro” como o ser proprio do ser-possibilidade do Dasein é encarar o
tempo de modo diverso de uma concepc¢ao linear e objetiva; devemos perceber que “a lida

originaria com o tempo nao ¢ pela medig¢ao” (Ibidem; loc. cit).

Heidegger afirma que sendo “a frente de”, ou “adiante de” (Vorlaufen) si mesmo, na
possibilidade extrema da morte é que 0 ser-no-mundo se apresenta como o que “ja passou”, o
“ter sido” (Vorbei). A partir da caracteristica ontologica do “estar adiante”, as concre¢des
faticas existenciais de um ser-ai sdo compreendidas como situacbes ja vividas, que ja
passaram; que ja estdo no “passado” das possibilidades. Isto quer dizer que o “estar a frente”
de si torna manifesto que os elementos faticos da existéncia podem “ndo-ser-mais-ai”” (Nicht-

mehr-da). Tanto o mundo quanto o Dasein como ser-no-mundo ndo possuem a caracteristica

100 Op. cit. GA 64; p. 118.
101 Cf. “Zu-Ende-sein”. Op.cit; p.116.

102 Cf. Op. Cit. p. 118.

103 Original: “Zukiinftigsein gibt Zeit, bildet die Gegenwart aus und ldsst die Vergangenheit im Wie ihres
Gelebtseins wiederholen”. Cf. Ibidem; loc. cit.

55



de serem permanentemente constantes; eles podem néo ser ai.

Nem o mundo enquanto significancia, nem as outras pessoas com as quais um Dasein
vive seu mundo compartilhado, nem as interpretagdes tranquilizadoras do impessoal,
impedem que o ser-ai se saiba diante da iminéncia do fim, e, com isto, diante da possibilidade

certa do nada ***. Este nada corresponde exatamente & indeterminacao fundamental do ser %

“O 'ter sido' apresenta a mais extrema possibilidade como o ser que o Dasein — no
morrer — puramente como si mesmo deve ser *°. Isto quer dizer que a indicacdo formal do
“passado” (Vorbei) apresenta ao ser humano que a sua Unica certeza € a de que um dia ele ndo
sera mais; que um dia todas as possibilidades faticas ndo sdo mais possiveis. Um dia ele sera

nada, isto é, a mais extrema indeterminacéo; o nao ser.

Este “ter sido”, como aquilo a que me encaminho
antecipadamente, promove uma descoberta neste meu
encaminhar antecipadamente até ele: ele é o “ter sido” de mim
mesmo. Sendo como este “ter sido” descobre o meu Dasein
como algo que em um instante pode ndo estar mais ai; em um
instante eu ndo estou mais ai junto com estas e estas coisas,
com estas e estas pessoas, com estas vaidades, com estas fugas,
com esta falagdo. O “ter sido” dissipa todo os meus segredos

.. . . 107
e atividades; o “ter sido” arrasta tudo consigo para o nada ",

O “estar a frente” traz ao Dasein a escolha de ser si mesmo, de aceitar-se como
possibilidade. Isto quer dizer, aceitar-se como a certeza de ndo ser mais ou se aceitar como
aquilo com que a ocupacdo se empenha na lida cotidiana. No momento em que o Dasein

“escolhe” se compreender a partir da ocupagdo com o mundo circundante, ele se tem muito

104 Cf. Ibidem; p.53.

105 Cf. Nota de rodapé do manuscrito de Heidegger: Original: “Nichts der Unbestimmtheit {iber ein Sein”.
Ibidem; loc. cit.

1060riginal: “Das Vorbei zeigt die dusserste Moglichkeit als das Sein, das das Dasein — im Sterben- rein als es
selbst sein muss”. Ibidem; loc. cit.

107 Original: “Dieses Vorbei, als zu welchem ich vorlaufe, macht in diesem meinem Vorlaufenzu ihm eine
Entdeckung: es ist das Vorbei von mir. Als dieses Vorbei deckt es mein Dasein auf als einmal nicht mehr da;
einmal bin ich nicht mehr da bei den und den Sachen, bei den und den Menschen, bei diesen Eitelkeiten, diesen
Winkelziigen, dieser Geschwatzigkeit. Das Vorbei jagt alle Heimlichkeiten und Betriebsamkeiten auseinander,
das Vorbei nimmt alles mit sich in das Nichts”. Ibidem; p. 116.

56



mais seguro, pois, enfim pode se compreender como um “algo” (Was), com o qual a ocupagéo
lida (Ibidem; p.54).

Entretanto, Heidegger deixa claro que a certeza de ja ter sido o que passou e, por isso,
a certeza de que um dia ndo serd mais, ndo significam a indubitabilidade da presenca ou
auséncia no mundo no modo do ente simplesmente dado. A certeza de que “ja foi” ndo indica

uma “evidéncia da presentidade, nem de um ter, mas indica a evidéncia do ser” %,

O Dasein ja é desde sempre indeterminacao ontoldgica, e por isso é possibilidade. Ou
seja, ele € uma gama de possibilidades faticas. Entretanto, com o fenbmeno da morte, ele se

torna a indeterminagéo do nada.

Sendo possibilidade existencial, o Dasein tem a si mesmo como sua possibilidade
sendo seu instante existencial (Augenblick). Heidegger nos explica que “o 'ter sido' mais
préprio € constante, duradouro, isto significa: cada instante existencial [Augenblick]
indeterminado” '®. Como podemos entender esta afirmacdo? O que ele nos quer dizer com o

termo “Augenblick”?

O termo supracitado é hermeneuticamente rico. Consideramos que ele simboliza
muitos dos elementos relevantes para a constituicdo do ser-ai. “Augenblick” significa
literalmente no idioma alemdo “piscar de olhos”. Entretanto, este “piscar de olhos” é
majoritariamente utilizado para se referir, na vida cotidiana, a um momento; um instante
temporal curto e rapido, um momento oportuno para uma acgao, ou acontecimento. A partir
deste contexto de utilizacdo do termo no ambito da experiéncia fatica, podemos enxergar 0s
componentes existenciais que sdo assinalados indicativo-formalmente através do “momento

oportuno”.

Augenblick refere-se a um instante da existéncia fatica do ser humano que se traduz e
se expressa temporalmente. Convém aqui resgatarmos que este termo ja foi utilizado pelo
filésofo nas suas investigacdes fenomenoldgicas da vida religiosa, onde ele traduzia a

expressdo grega “kairds”. Isto é, Augenblick como o “momento oportuno” significa a

108 Original:“Evidenz einer Anwesenheit, Evidenz des Habens, sondern des Seins”. Cf. Ibidem; nota de rodapé
ntmero 39 do manuscrito. p. 55.

109 Original: “Das eigenste Vorbei ist stindig, d.h. jeden Augenblick unbestimmt”. Ibidem; p.56.

57



indicacdo de que o tempo da existéncia fatica-histérica possui um sentido ndo-cronoldgico

nem objetivo.

No “momento oportuno” temos a unidade da existéncia e da facticidade com a
temporalidade, uma vez que compreendemos que um “momento” corresponde ao Dasein
como ser-no-mundo — e seu respectivo instante temporal. O Augenblick ¢é a indicacdo formal

de que o ser humano é sua existéncia de modo fatico-temporal.

Escolhemos traduzir “Augenblick” pela expressao “instante existencial” - € ndo apenas
pela tradugdo literal do termo “piscar de olhos” - porque consideramos que a expressao acima
demonstre o sentido hermenéutico-existencial inerente aquela indicacdo formal. De modo
fundamental, sendo “instante existencial”, “momento oportuno”, “piscar de olhos”, o mais
importante acerca desta indicacdo formal é termos claro que Augenblick expressa o sentido

kairolégico do tempo que transmite a singularidade da existéncia.

Podemos interpretar esta afirmacéo através do contexto de uso do termo na vida fatica:
quando um ser-ai diz que sera “num piscar de olhos”, o termo ndo ¢ utilizado numa
circunstancia epistemolodgica, nem diz respeito a uma atitude cognitiva, mas sim, existencial.
Por isso, consideramos que o vocabulo indica um instante da existéncia que ndo corresponde

a uma contagem linear e sistémica do tempo.

No “piscar de olhos” mostra-se a temporalidade da existéncia de maneira ndo-
objetificada. Por este motivo, podemos aqui chamar atencéo para que se perceba que o termo

em questdo carrega consigo as caracteristicas inerentes ao conceito de Ereignis.

Podemos compreender que Augenblick é a indicacdo formal da conjuncdo entre a
indeterminacdo do ser e o0 acontecimento da temporalidade originaria. A indeterminacdo da
chegada da morte e a indeterminacdo diante do nada que um dia o ser-ai sera, condiz com a
propria indeterminacdo do ser do Dasein. Com a indicagdo do “instante existencial”,
entendemos que Heidegger afirme que ser-possibilidade é ser essencialmente indeterminado
ao mesmo momento em que é ser tempo. O Augenblick claramente ndo representa uma
temporalidade linear. Porque o instante é existencial, ou seja, porque a existéncia do Dasein
¢ marcada pelo sentido temporal do “ja foi” e “a frente de”, podemos enxergar que “0 Dasein

ocasional ele mesmo é (o) tempo”. 1%

110 Cf. Ibidem; p. 57. Original: “das jeweilige Dasein selbst ist (die) Zeit”. Grifo do autor.
58



No antecipar-se ndo ¢ esperado que algo ocorra no Futuro, nem se trata “do”
“Futuro” indeterminado e solto [freischwebend]; ele “é” o futuro do ser, que
ele mesmo é ser-futuri¢do, o que quer dizer ser “temporal'. Temporal ndo
significa aqui “ser dentro do tempo”, mas o tempo mesmo. No ser-temporal
esta “ao mesmo tempo” ser-passado e ser-presente. O que, ao contrrio, esta
“no” Futuro, ainda ndo esta “no” Presente e ainda menos “no” Passado. O
Dasein, que no seu ser € a sua mais extrema possibilidade, isto é: ele é
“futuro”, é - enquanto é este ser — o proprio ser-passado e ser-presente. S6
assim este ser é o tempo mesmo.

Portanto, o tempo mostrado pelo rel6gio — o tempo dos segundos que viram minutos,
que viram horas, e que se repetem sucessivamente — nao € 0 mesmo tempo de uma vida que
vive a partir do instante; ele ndo possui uma cadéncia sistematica, nem ldgica. Entretanto,

ainda assim, o rel6gio marca o passo da cotidianidade.

Pensamos que um dos motivos pelo qual podemos entender a inclinacdo a
interpretacdo e compreensdo de si e do tempo pela temporalidade da cotidianidade, é que
nesta é apresentado ao Dasein um modo de se ter, isto €, uma maneira de se compreender

através de um contetdo quididativo (Was).

Em meio a vivéncia fatica cotidiana, o Dasein se envolve com as coisas e com as
pessoas; as determinacdes axioldgicas, os padrdes de comportamento, as normas e regras
morais, as Ultimas tendéncias tecnoldgicas; as fofocas e aspiracdes do mundo social e familiar.
Em todos esses empenhos e ocupacBes cotidianos hd um porto seguro do qué ser, assim como
uma respectiva interpretacdo a disposicdo do ser-ai. O Dasein pode se entender e ser através
da seguranca de uma determinacdo quididativa. Heidegger afirma que “O Dasein foge do

‘como’ e agarra-se no ocasional presente [determinacdo quididativa] 'qué"’.112

Esta determinacdo quididativa estd em jogo também na designacdo do tempo como

111 Original:“Im Vorlaufen wird weder etwas in der Zukunft erwartet, noch ist es “die” freischwebende
“Zukunft”; es “ist” die Zukunft des Seins, das es selbst ist. Zukiinftig-sein besagt aber “zeitlich” sein. Zeitlich
besagt hier nicht “in der Zeit”, sondern Zeit selbst. Im Zeitlich-sein liegt aber “zugleich” vergangen und
gegenwairtig sein. Was dagegen “in” der Zukunft ist, ist noch nicht “in” der Gegenwart und noch weniger “in”
der Vergangenheit. Das Dasein, das in seinem Sein seine dusserte Moglichkeit ist, d.h. “zukiinftig” ist, ist als
dieses Sein das eigene Vergangen- und Gegenwaértig-sein. Nur s6 ist dieses Sein die Zeit selbst”.  (Ibidem; p. 58)

1120riginal: “Das Dasein fliecht vom dem Wie und hingt sich an das jeweilige gegenwirtige Was”. (Ibidem; p.
119).

59



sequéncia logico-matematica de “agoras” ciclicos. O tempo representado pelo relogio da
seguranga ao Dasein, como se o Dasein pudesse possui-lo, controla-lo por acreditar té-lo a
mé&o. Neste contexto da cotidianidade, tudo fica em seu lugar e, de alguma forma, em

seguranca, pois tudo tem sua determinacdo e pode ser previamente enquadrado e controlado.

O tempo nunca se torna longo, demorado, porque ele originalmente néo
possui nenhuma duracdo. O 'antecipar-se-a' entra em colapso quando é
compreendido como a pergunta pelo ‘quando’ e ‘qudo demorado ainda' do ‘ter
sido', pois, questionar o 'ter sido' no sentido do 'qudo demorado ainda' e do
'quando’ ndo toca o 'ter sido' nessas possibilidades caracterizadas. Tal
maneira de perguntar ndo capta a indeterminagdo da certeza do ‘ter sido',
mas pretende exatamente determinar o tempo que é indeterminado. A
pergunta é um 'querer livrar-se' [Loskommenwollen] do 'ter sido' naquilo que
ele é: indeterminado e como certo enquanto indeterminado. ***

A manipulacdo do tempo pela sistematizacdo numérica faz com que o tempo seja
entendido e manejado pelo ser-ai como o “agora” presente, entendido por uma determinagio
objetiva, como um “qué” (Was). Por exemplo: 1 hora = 60 minutos = 360 segundos, assim por
diante. O “qué” ¢ o determinado instante presente para tal ou tal ocupac¢do e empenho na lida
cotidiana. Heidegger afirma: “a cotidianidade vive com o reldgio, isto quer dizer: a ocupagao

se volta sem fim para o 'agora'; ele diz: agora, a partir do agora, até mais, ao proximo agora”
114

Ao se compreender o tempo como a temporalidade originaria, ndo adquirimos desta
no¢do nenhum tipo de conteudo quididativo; obtemos apenas indeterminacdo fundamental,
pois esta somente pode ser compreendida através de seu “como”. Uma vez que a
temporalidade originaria € existencial, compreende-se que ndo ha nenhuma esséncia ou
natureza a ser analisada e encontrada com a finalidade de ser seguramente fixada em

caracteres objetivos. O tempo, que é o préprio Dasein, ndo possui uma determinacdo

113 Original: “Die Zeit wird nie lang, weil sie urspriinglich keine Léange hat. Das Vorlaufen-zu féllt in sich
zusammen, wenn es verstanden wird als Frage nach dem Wann und Wie-lange-noch des Vorbei, weil Anfragen
an das Vorbei im Sinne des Wie-lange-noch und Wann gar nicht beim Vorbei sind in der charakterisierten
Moglichkeit. [...] Dieses Fragen ergreift nicht die Unbestimmtheit der Gewissheit des Vorbei, sondern will
gerade die unbestimmte Zeit bestimmen. Das Fragen ist ein Loskommenwollen vom Vorbei in dem, was es ist:
unbestimmt und als unbestimmt gewiss”. (Ibidem; p. 118)

114 Original: “Der Alltag lebt mit der Uhr, das besagt: das Besorgen kommt ohne Ende auf das Jetzt zuriick; es
sagt: jetzt, von jetzt bis dann, zum nédchsten Jetzt”. Ibidem; p. 120.

60



essencial. “Ambos” acontecem nos seus “como”.

Ser-futuro condiz com o “ter sido” (Vorbei) quando ambos atestam o poder-ser que
um Dasein é. Melhor dizendo, ambos declaram a certeza da auséncia de determinacdo do ser-
ai, quando atestam que o Dasein é fundamentalmente sua morte e ser-para-o-fim. Tanto o ser-
futuro como o “ter sido” afirmam o ser de auséncia *°> que o Dasein é: auséncia em virtude
do ndo ser que esta por vir, vislumbrada pelo fendbmeno da morte, e auséncia de ndo ser

visualizada através do “ter sido”.

Dado que estes instantes de temporalizacdo constituem a estrutura ontoldgica do
Dasein, e uma vez que este tempo originario ndo possui nenhuma determinacdo quididativa,
mas ele mesmo é temporal, se temporaliza, eis que nos é apresentada mais uma auséncia
fundamental do Dasein: este ente é carente de esséncia. O ser-ai ndo possui um contetdo
quididativo. A Unica determinacdo possivel de ser adequada ao ser-ai é dizer que ele é ser-
temporal.

O Dasein é sempre em um modo do seu possivel ser-temporal. O Dasein é o
tempo, o tempo é temporal. O Dasein ndo é o tempo, mas a temporalidade.
A proposicao fundamental: o tempo é temporal, é, portanto, a determinacéo

mais auténtica — e ela ndo é nenhuma tautologia, porque o ser da
temporalidade significa uma realidade incomparavel. **°

Compreendemos que a designacao do ser-temporal como a determinacao originaria do
Dasein, permite que Heidegger tenha elementos suficientes para elaborar uma possivel saida
para solucionar o classico problema metafisico do principio de individuacdo. O fildsofo

afirma: “O tempo é o verdadeiro principium individuationis”.**’

Asseverar 0 tempo como o principio de individuacao significa dizer que o tempo é

aquilo a partir do que o Dasein é em sua ocasionalidade ou particularidade-temporal

115 Cf. SHEEHAN, T. The ‘original form' of Sein und Zeit: Heidegger's der Begriff der Zeit (1924). Journal of
the British Society of Phenomenology, v. 10, n. 2. Maio, 1979. Disponivel em:
<http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-
ZEIT.pdf>. Acesso em 29. out. 2013

116 Original: “Das Dasein ist immer in einer Weise seines moglichen Zeitlichseins. Das Dasein ist die Zeit, die
Zeit ist zeitlich. Das Dasein ist nicht die Zeit, sondern die Zeitlichkeit. Die Grundaussage: die Zeit ist Zeitlich, ist
daher die eigentlichste Bestimmung — und sie ist keine Tautologie, weil das Sein der Zeitlichkeit ungleiche
Wirklichkeit bedeutet”. Ibidem; p. 123.

1170riginal: “Die Zeit ist das rechte principium individuationis”. Ibidem; p. 124.

61


http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf
http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf

(Jeweiligkeit) (Ibidem, loc. cit). Como podemos entender esta afirmacdo? O tempo sendo
temporalizagdo é o principio de individuagdo porque € o responsavel pela existéncia fatica de
um Dasein radicalmente singular. Heidegger estabelece que tanto o tempo como o ser-ai

possuem uma “natureza” indeterminada — ou seja, 0 tempo é temporal, assim como o Dasein.

De acordo com esta declaragdo, chegamos a determinacdo hermenéutico-
fenomenoldgica possivel acerca do ser-ai: o vinculo ontoldgico que este ente possui com a

temporalidade ¢ responsavel por estruturar a existéncia como possibilidade “a cada instante

118 119
) ),

particularmente meu” (je meinig =), “singularidade unicamente radical” (Diesmaligkeit

“ocasionalidade radical” (jeweilig). Estas indicacBes formais nos mostram que ser Dasein

significa ser temporalizacgdo, e, portanto, singularidade ontoldgica e existencial.

No momento em que compreendemos a elaboracdo do filésofo acerca do tempo
originario, e entendemos que este € temporalizacdo, podemos por fim perceber que é a
temporalidade, através do movimento de antecipar-se a si mesmo sendo seu proprio passado
faticamente situado num presente, que faz com que o Dasein exista de modo singular e seja
um ente Unico. O Dasein é instante existencial que tem a si mesmo de modo radicalmente

singular diante do fendmeno da morte assumida como poder-ser que 0 ser-ai mesmo é.

Na sua “antecipagdo de si” o Dasein torna-se visivel como a Unica vez
singular [Diesmaligkeit] do seu Unico destino na possibilidade de um
passado peculiarmente seu. Esta individuagdo tem a peculiaridade de néo
permitir alcangar uma individuagdo como formacdo fantastica de
existenciais excepcionais; ela derruba todo o 'dar-se' [Sich-herausnehmen].
Ela individualiza de tal maneira, que nivela a todos. Em relagdo com a morte,
cada um ¢é conduzido ao “como” que cada qual pode ser em igual medida; a
uma possibilidade a respeito da qual, ninguém possui eminéncia, ao “como”,

A%

no qual todo o “qué” se pulveriza.

118 Cf. Ibidem, p. 125.

119 Cf. Ibidem; p. 124.

120 Original: “Im Vorlaufen wird es sichtbar als die einzige Diesmaligkeit seines einzigen Schicksal in der
Maoglichkeit seines einzigen Vorbei. Diese Individuation hat das Eigentiimliche, dass sie es nicht zu einer
Individuation kommen lasst im Sinne der phantastischen Herausbildung von Ausnahmenexistenzen; sie schlagt
alles Sich-herausnehmen nieder. Sie individuiert s6, dass sie alle gleich macht. Im Zusammensein mit dem Tode
wird jeder in das Wie gebracht, das jeder gleichméssig sein kann; in eine Mdglichkeit, bezuglich der keiner
ausgezeichnet ist; in das Wie, in dem alles Was zerstdubt”. (Cf. Ibidem; loc. cit)

62



De tal modo, eis que se torna visivel a estrutura indeterminada do ser-ai. Uma vez que
0 tempo se temporaliza, ele ndo apresenta por e a partir de si mesmo nenhuma esséncia
quididativa - “O tempo ndo tem sentido™**. Uma vez que compreendemos o tempo como o
principio de individuacdo do Dasein, este ente ndo serd caracterizado por nenhum conteudo

quididativo.

A temporalizacdo do tempo diz respeito de maneira intrinseca ao modo de dar-se do
Dasein; a existéncia que o ser humano é consiste fundamentalmente no acontecimento
concomitante de instantes que se antecipam a (Vorlaufen) o que se ¢ faticamente “agora”

(Gegenwart), frente a ser o que ja foi (Vorbei).

Por isso, Heidegger explica que “o auténtico ser do Dasein é ser-temporal. O Dasein é

'0 tempo’, o qual é no modo do ser-temporal; o ser do Dasein é determinado como ser-

temporal” *%. S¢ faz sentido compreender tanto o Dasein como o tempo pelo seu “como”, isto

é, pelo modo de acontecimento da existéncia mesma. Convém evocarmos uma afirmacéo

desenvolvida pelo filésofo na sua revisao da obra de Jaspers*?, pois evidencia de modo muito

adequado a estrutura historica — isto &, temporal — da existéncia humana e o seu carater de

Ereignis, pois mais uma vez nos é apresentado que o ser-ai € tempo e ainda: o tempo é o

“como** do ser-ai. O modo de ser deste “como” diz exatamente que a existéncia ndo se da
a maneira de um processo ou ocorréncia, seja de natureza fisica ou psiquica.

O “histoérico” aqui ndo ¢é correlato de uma observagdo teorética e objetivo-

historica, mas € o contetdo ¢ o “como” da preocupagdo de um [eu] mesmo

por si mesmo, do qual este ndo pode ser retirado. O “ter-a-Si-mesmo” surge

nesta, se mantém e tende para esta tal preocupacéo. E nesta preocupacéo, o

especifico passado, presente e futuro do [eu] mesmo ndo sdo experienciados

como esquema do tempo para uma ordenacdo objetiva dos fatos, mas eles

sdo experienciados num sentido ndo-esquematico da preocupagdo que

. ~ A s 12
encontra a atualizagdo da experiéncia no seu “como”™?.

121 Original: “Die Zeit ist sinnlos”. Ibidem; loc. cit. Grifo do autor.

122 Original: “Das eigentliche Sein des Daseins ist Zeitlichsein. Das Dasein ist ja 'die Zeit', die ist in der Weise
des Zeitlichseins; das Sein des Daseins ist als Zeitlichkeit bestimmt”. Ibidem; p. 61.

123 Cf. Idem, “Anmerkungen zu Karl Jaspers 'Psychologie der Weltanschaaung™. In: GA 9.

124 Original:“Die Zeit ist das Wie”. Ibidem; loc. cit.

125 Original: “Das »Historische« ist dabei nicht Korrelat eines objektgeschichtlichen theoretischen Betrachtens,
sondern der allerdings als solcher gar nicht ablésbare Gehalt und das Wie der Bekimmerung des Selbst um sich
selbst. Das Sich-selbst-haben erwéchst aus, halt sich in und tendiert auf Bekimmerung, in welcher
Bekimmerung die spezifische Selbstvergangenheit, Gegenwart und Zukunft erfahren sind, nicht als Zeit-schema
fiur eine objektive Sachordnung, sondern in dem unschematischen, den Erfahrungsvollzug in seinem Wie

63



3.1.1. O fenbmeno da morte e a totalidade do Dasein.

Procuraremos mostrar a maneira pela qual o fenbmeno da morte conduz a
compreensdo dos caracteres temporais originarios do Dasein. Através da morte poderemos
explicitar: 1) em que sentido poderiamos falar apropriadamente no “ser-todo” ou totalidade
(Ganzheit, Ganze) do ser humano; 2) como a “totalidade” do Dasein indica a sua estrutura

temporal originaria.

De modo geral, a morte é entendida como um “estar terminado”, “ser levado a cabo”,
“estar pronto”, “finalizado” (Fertigsein). Entretanto, ela possui um sentido fundamentalmente
diverso no momento em que € interpretada hermenéutico-fenomenologicamente, pois passa a

ser uma caracteristica determinante para a compreensdo deste ente que € ser-ai.

Se é compreendido que o ser do Dasein € cuidado (Sorge), uma ideia de totalidade —
que é baseada em pressupostos teleoldgicos, metafisicos e/ou religiosos — referente ao ser-ai
ndo serd encontrada. Esta expectativa € fundamentalmente impossivel. A morte é algo
inevitavel e iminente a partir do que o cuidado é. Pretender transportar uma concepcao de
totalidade para o que significa Dasein coincidiria com o seu “fechamento®, o qual seria a
morte. A morte € o fim do Dasein, pois ele ja ndo é mais aberto para a existéncia, ele ja ndo é
mais possibilidade, porque:

O ser deste ente ¢ cuidado. Cuidado quer dizer, entre outros: “ser para fora
direcionado para algo” [Aussein auf etwas]; na sua preocupacao o Dasein se
preocupa com o seu proprio ser. Enquanto € “ser para fora direcionado para
algo” o Dasein ¢é “ser para fora” direcionado para aquilo que ele ainda ndo é.
Como cuidado, o Dasein &, de acordo com seu ser, a caminho para algo, ao

ser “cuidadoso” [sorgend] ele o é assim para si mesmo, como aquilo que ele
ainda ndo é. O seu sentido de ser mais proprio é exatamente, sempre ter

betreffenden Bekiimmerungssinn”. (Cf. Idem; GA 9. p. 33)

64



ainda algo adiante de si, que ele ainda ndo é, que ainda estd adiante
[aussteht]. Este constante “ainda-estar-adiante” [Noch-austehen] de algo

significa: o Ser do Dasein como cuidado é exatamente, desde que ele é,

sempre inconcluso, falta-lhe ainda algo, enquanto ele 6%

Existe, contudo, um sentido positivo para a afirmagdo da impossibilidade de

experienciar ou determinar o Dasein em sua totalidade.

Afirmar esta impossibilidade mostra que o Dasein é um ente fundamentalmente
diferenciado dos entes simplesmente dados. Pois, se para a maioria dos entes dados do mundo
“funciona” a tradicional concep¢do metafisica de que eles possuem qualidades intrinsecas que
serdo aprimoradas ao longo de um periodo temporal, ao ponto de chegarem ao auge de seu
desenvolvimento e assim finalmente estarem “prontos” ou “concluidos” de acordo com sua
esséncia, para o Dasein tal concepcdo é falha. (Cf. Ibidem; p. 430) Visto que o ser-ai ndo
possui esséncia alguma, o seu “estar pronto” é o seu ‘“ndo ser mais” (Nicht-mehr-sein).
Devemos, portanto, abandonar tais concepcles; elas ndo sdo cabiveis a um ente que €

constitutivamente temporal.

A morte, compreendida hermeneutica-fenomenologicamente, traz ao Dasein a
iminéncia de ser para o fim, isto é, do ser-ai ser a sua mais extrema possibilidade. E, uma vez
que ela permanece a espreita, sempre adiante do Dasein, faz com que a sua existéncia fatica
seja sempre a sua mais propria possibilidade. “Com a morte, que apenas é ocasional enquanto
€ 0 meu morrer, encontra-se iminente para mim o meu mais préprio ser, 0 meu poder-ser a
cada instante”?’.O ser-ai vive o seu ser para o poder-ser; é sua possibilidade concretizada
faticamente. Compreendida a partir da experiéncia vulgar do impessoal, a iminéncia da morte

faz o horizonte de possibilidades faticas do Dasein poder ter fim. Por isso, a morte pde o

126 Original: “Das Sein dieses Seienden ist Sorge; Sorge besagt unter anderem: Aussein auf etwas; in seinem
Besorgen besorgt das Dasein sein eigenes Sein mit. Als Aussein auf etwas ist es Aussein auf das, was es noch
nicht ist. Als Sorge, ist das Dasein, wesenmassig unterwegs zu etwas, sorgend ist es zu ihm selbst als das, was es
noch nicht ist. Sein eigener Seinssinn ist es gerade, immer noch etwas vor sich zu haben, was es noch nicht ist,
was noch aussteht. Dieses stdndige Noch-ausstehen von etwas besagt: Das Sein des Daseins als Sorge ist gerade,
sofern es ist, immer unabgeschlossen, es fehlt an ihm noch etwas, solange es ist”. (HEIDEGGER, M.
Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. GA 20. Hrsg. Petra Jaeger. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1979. p. 425)

127 Original: “Mit dem Tode, der jeweilig nur als mein Sterben ist, steht mir mein eigenstes Sein, mein jeden
Augenblick Seinkonnen, bevor”. (Cf. Ibidem; p. 433)

65



Dasein adiante de si mesmo, de sua existéncia como aquilo que Ihe é mais prdprio e singular,

apesar de ser sempre deixada de lado e tratada de ser esquecida.

Entretanto, a morte, compreendida hermeneuticamente, ndo € uma peca que falta para
compor uma totalidade. A morte ndo é algo que ocorre ao Dasein, mas é algo que lhe €
constitutivo. Ela se encontra adiante do Dasein, de modo iminente. “A morte ndo ¢ uma parte
que falta na composicdo de um todo, mas ela constitui previamente a totalidade do Dasein. E
por esse motivo que o Dasein tem como Seu ser partes ocasionais, ou seja, modos possiveis de
ser.}?® Assim, a morte ¢ um caréacter ontologico do ser humano, de tal maneira que ela €

fendmeno, inclusive quando este ente ainda ndo morreu factualmente.

Se 0 Dasein ¢ possibilidade, ¢ um “eu posso” (ich kann. Cf. Ibidem; p. 433), o Dasein
¢ de modo extremo e inalienavel “eu posso morrer”. E por ser sempre iminente, ¢ a
possibilidade que o ser-ai sempre ja é. Por isso, a morte é a possibilidade mais prépria e mais

extrema deste ente: a possibilidade de ndo mais ser ai.

Para Heidegger, se o Dasein é ser para possibilidades (Mdglichsein), o Dasein é desde
j& a sua morte, e, por isso, ¢ nesse sentido que ele ¢, desde j4, a sua totalidade. “Desde que o
Dasein qua ser-possivel ja seja essencialmente a sua morte, ele é, enquanto Dasein, ja um
todo. Porque Dasein quer dizer: “ser-antecipacdo-de-si-mesmo como cuidado” ele pode, a

partir de si mesmo, ser completamente em cada momento do seu ser” g

Porque o cuidado se estrutura temporalmente como o “ser-antecipa¢ao-de-si-mesmo”
(Sich-selbst-vorweg-sein), e uma vez que o Dasein é sempre sua prépria possibilidade e,
portanto, sua morte, o ser-ai pode a cada momento fatico ser o seu todo! Importante salientar
que este todo, ou totalidade, possui um carater existencial e somente assim podemos enxergar
0 seu sentido. Podemos entender que ser o seu todo a cada momento fatico da vida signifique:
a compreensdo existencial de uma circunstancia fatico-temporal de existir como pura

possibilidade que tem diante de si a Unica certeza de ser para o poder-ser, sendo ndo mais ai.

Isto significa que o termo “totalidade” funciona como a indicagdo formal que aponta

128 Original: “Der Tod ist nicht fehlender Teil fiir ein Ganzes als Kompositum, sondern er konstituirt die
Ganzheit des Daseins von vornherein, so dass es erst aus dieser Ganzheit das Sein jeweiliger Teile, d.h.
moglicher Weise zu sein, hat”.(Cf. Ibidem; p. 432)

129 Original: “Sofern Dasein qua Moglichsein wesenmaéssig sein Tod schon ist, ist es als Dasein schon Ganzes.
Weil Dasein besagt ,,Sich-selbst-vorweg-sein als Sorge” kann es auch ihm sich selbt her sein Sein in jedem
Moment seines Seins ganz sein.” (Cf. Ibidem; p. 433)

66



para a afluéncia dos diversos momentos da temporalidade originéria. O que queremos dizer
com isso é que a totalidade do Dasein refere-se ao seu modo de acontecimento fatico-
temporal excepcional; ela indica que o ser-ai existe como temporalizacdo, ou seja,
concomitancia das instancias intituladas passado, presente e futuro. Pois 0 “ser-antecipacéo-
de-si-mesmo” e o ser-possibilidade determinam que o ser-ai seja a sua propria morte a cada
instante, e, assim o sendo, o ser humano ¢ faticamente “presente”, estando, contudo, a frente
de si como possibilidade “porvindoura”, ao mesmo instante que é jogado para tras de si,
reconectando-se com o seu “passado’: “a morte como a possibilidade mais extrema ¢ o modo
de ser do Dasein no qual ele é pura e simplesmente ‘jogado para tras' [zuriickgeworfen] de si

mesmonl30

O fendbmeno da morte entendido fenomenologicamente abre a compreensdo para a
estrutura fundamental do Dasein como temporalidade originaria. Contudo, ndo é porque o
Dasein morre que se pode chegar a afirmar que o tempo existe, mas o contrario. O ser-ai é sua
morte a cada instante porque € temporalidade existencial. O Dasein é sua morte a cada
instante porque ¢ constituido como possibilidade, isto €, por ser ontologicamente “ser adiante”
e “ser antecipagdo de si mesmo”. Estes caracteres significam que o Dasein é tempo. Sendo
possibilidade ontoldgica, o Dasein é o seu auténtico “ser-todo” porque seu ser ¢ sua

temporalidade.

“Ndo ¢ o caso de afirmar: tempo é, mas sim, Dasein temporaliza o seu ser
gua tempo. Tempo ndo é algo que ocorre como a moldura para 0s
acontecimentos do mundo la fora em algum lugar, mas muito menos é algo
gue vibra em algum lugar dentro da consciéncia, mas o tempo é aquilo que o
'ser-antecipacao-de-si-mesmo-ja-sendo-junto-a', isto significa, o que
possibilita o ser do cuidado™"”

Porque o Dasein é temporalidade, podemos entender que o “ser adiante de si mesmo”

é responsavel por determinar o cuidado como a estrutura ontol6gico-existencial do ser-ai

130 Original: “Die dusserste Moglichkeit des Todes ist die Seinsweise des Daseins, in der es schlechthin auf es
selbst zuruickgeworfen wird.” (Cf. Idem; p. 439. Grifo do autor)

131 Original: “Nicht: Zeit ist, sondern: Dasein zeitigt qua Zeit sein Sein. Zeit ist nichts, was draussen irgendwo
vorkommt als Rahmen fiir Weltbegebnisse; Zeit ist ebensowenig etwas, was drinnen im Bewusstsein irgendwo
abschnurrt, sondern sie ist das, was das Sich-vorweg-sein-im-schon-sein-bei, d.h. was das Sein der Sorge
maoglich macht”.(Cf. Ibidem; p.442. Grifo do autor)

67



como um ente empenhado em si mesmo e no mundo circundante. Portanto, a Sorge sé
caracteriza o ser-ai como “cuidador” de si mesmo porque ele é entregue a si mesmo, ja que é

fundamentalmente possibilidade, o que quer dizer: tempo originario.

A cotidianidade ¢ marcada pela entrega ao impessoal. Neste contexto, a morte é
entendida como um evento corriqueiro, que ocorre ao ser-ai com quem se vive no mundo
circundante. A morte ¢ compreendida, portanto, como um “morre-se” (man stirbt). O
fendmeno da morte na cotidianidade € representado pela morte alheia, pela morte impessoal.
Assim, o Dasein compreende-a a partir da interpretacdo do impessoal, e através desta, a morte
é posta para longe do ser-ai. *3 O afastamento do caréter existencial fundamental do ser para

a morte funciona como um tranquilizante para o ser humano na cotidianidade.

O relacionamento auténtico do ser-ai para com a morte repousa na compreensao de
que o ser humano é possibilidade. De modo que um tal relacionamento auténtico apenas é
obtido quando aquela é encarada e admitida como a maior certeza do ser humano. Ela é uma

certeza, embora indeterminada; porém, como Heidegger diz, “cla ¢ a 'minha' certeza”.
A certeza de que eu sou eu mesmo em meu “vir-a-morrer” [Sterbenwerden]
é a certeza fundamental do Dasein mesmo e é uma genuina afirmacdo do
Dasein, enquanto que o cogito sum é apenas a aparéncia de uma tal
afirmacgéo. Se uma tal aguda formulacdo significa algo, entdo, a proposicao
apropriada adequada ao Dasein em seu ser seria: sum moribundus [...], na
medida em que eu sou, eu sou moribundus — o moribundus da
primeiramente ao sum o seu sentido. ***
Vemos assim, portanto, a relevancia da determinacdo hermeneutico-fenomenoldgica
da morte para o entendimento deste ente 'ser-ai'. Ela demonstra que o Dasein ndo é primeira e
fundamentalmente algo que existe no modo de uma coisa, animal racional, consciéncia
pensante, subjetividade transcendental, nem como um corpo que nasce, cresce e se desenvolve
até chegar ao seu fim. H& uma fundamental discrepancia entre o ser humano e 0s entes
simplesmente dados, e, por isso, determinagdes que possuem estes como pressuposicdes nao

abarcam a existéncia do ser-ai, cujo sentido é a temporalidade. A existéncia €, portanto,

132 Cf. Ibidem; p. 436.

1330riginal: “Diese Gewissheit, das ich es selbst bin in meinem Sterbenwerden, ist die Grundgewissheit des
Daseins selbst und ist eine echte Daseinsaussage, wéhrend das cogito sum nur der Schein einer solchen ist. Wenn
solche zugespitzten Formeln iberhaupt etwas besagen, miisste die angemessene und das Dasein in seinem Sein
betreffende Aussage lauteten: sum moribundus [...] sofern ich bin, bin ich moribundus — das moribundus gibt
dem sum allererst seinen Sinn.”” (Cf. Ibidem; p.438)

68



acontecimento, é Ereignis.

Ser possibilidade é a condigdo “essencial” do ser humano. A relagdo ontologico-
existencial do ser-ai para com o seu ser-possibilidade ndo se efetiva, isto €, ndo é levada a
cabo definitivamente em algum tipo de realizacdo ou concrecéo fatica. Por mais que o Dasein
acredite se realizar através de algum modo de vida éntico, ele permanece como possibilidade,
visto que esta corresponde ao estatuto de seu ser enquanto ser para poder-ser. Uma vez que 0
ser do Dasein é originariamente ser-possivel, isto significa que o seu ser sempre estara
“caminhando a frente” (Vorlaufen) de qualquer concregdo fatica do mundo da vida. “O
‘caminhar a frente' para 0 meu mais auténtico ser-possibilidade ndo é nada outro que o ser do

meu mais auténtico ‘tornar-se ser' [Seinswerden]”*>*.

Com isto podemos entender que o ser-possibilidade determina que o ser do Dasein ndo
seja enquadrado na categoria de realidade nem na de presentidade, mas que deva ser
compreendido como acontecimento. Utilizar estas designacGes com a finalidade de abarcar o
que o ser-ai é constitui um erro, uma vez que o ser do Dasein ¢ radicalmente “a frente de si”,

ou seja, “porvindouro”, seu sentido temporal mais origindrio.

3.2. O discurso formal-indicativo e a temporalidade originaria

Uma vez que expomos a temporalidade existencial nos itens anteriores, faz-se mister,
para um adequado desenvolvimento desta pesquisa, trazer ao debate o discurso indicativo-
formal, com a intencdo de esclarecer que este modo hermenéutico-fenomenolégico de

discurso é consonante com a temporalidade do Dasein.

Fala-se, trata-se e lida-se com os entes como presentes no mundo. Se entendemos 0
desvelamento pré-predicativo como relacdo mundana com o ente enquanto significado, e que
este desvelamento faz presente o ente, essa atitude de fazer presente — que & um
comportamento, ou seja, praxis existencial — assim como o carater de “presentidade” como
qualidade tipica dos entes, traz a tona a compreensao de ser e tempo, implicita na existéncia

humana.

134 Original: “Das Vorlaufen aber in die eigenste Seinsmdglichkeit ist nichts anders als das Sein meines
eigensten Seinswerden ”. (Cf. Ibidem; p. 441)

69



Eis um ponto crucial no desenvolvimento de nossa pesquisa. Um ponto em que nos
deparamos com o0 seguinte: a) o ser da existéncia, como cuidado, promove um
desencobrimento originario: mostracdo enquanto tal; b) a estrutura hermenéutica e o0s
caracteres ontoldgicos do ser-ai, correlatos ao cuidado, mostram o mundo como o horizonte
de sentido e por isso se manifestam como a forma originéria de discurso; e ¢) as formas de
desencobrimento (mostracdo e discurso) trazem consigo consideracdes temporais sobre os
entes. Haja vista a determinacdo temporal implicitamente compreendida na existéncia do
Dasein para com o0s entes do mundo circundante, devemos seguir Heidegger no seu
questionamento sobre qual seria o sentido temporal andlogo a esta estrutura fundamental da

existéncia.

Pelo exposto acima, entendemos que deve ser investigado o modo como se da
fundamentalmente a compreensdo temporal do ser-ai. Por conseguinte, uma vez que ja
compreendemos que a indica¢do formal expressa os caracteres “acontecimentais” do Dasein,
por ser discurso pré-predicativo e compreensivo da existéncia sobre si mesma, cabe aqui a
pergunta: até que ponto a indicacdo formal é discursividade correlata e adequada a
temporalidade do Dasein? Seria a indicacdo formal a expresséo filosofica-fenomenoldgica de

uma relacdo primordial, porém néo explicita, entre discursividade originaria e temporalidade?

J& entendemos que o cuidado é o carater peculiar da existéncia do Dasein, uma vez
que determina que o ser-ai seja um ente ao qual concerne, existencial e faticamente, o seu ser.
Isto quer dizer que o ser humano é um ente privilegiado, pois sua existéncia € seu proprio
poder ser si mesmo faticamente. Independentemente de qualquer tipo de configuracao oOntica,

de uma maneira ou de outra, o ser humano é sua existéncia.

Para Heidegger, a constituicdo supracitada estd acompanhada da condigdo singular do
ser-ai de antecipar-se a si mesmo (sich vorweg sein), que se refere a peculiaridade ontolégica
de ser possibilidade em um mundo. Ao Dasein compete sua propria existéncia de modo
excepcional: sendo. De modo crucial, Heidegger designa a Sorge como “ser antecipagao de si
mesmo faticamente situado em um mundo que ¢ seu” (Sich-selbst-vorweg-schon-bei-seiner-
Welt-sein)**®®. Esta designacdo é muito rica; nela se concentram varios caracteres ontoldgicos

do ser-ai, 0s quais pedem uma explicitagdo por serem essenciais a nossa pesquisa.

O ser humano é o ente para o qual aquilo que Ihe € mais préprio esta em questdo como

135 Cf. Ibidem, p. 235.

70



possibilidade, desde sempre situado em contextos significativos (mundo). Por ser constituido

1% "o ser-ai é radicalmente sua existéncia, a qual é a

como poder-ser (Seinkdnnen)
manifestagdo de seu empenho por si mesmo, seu “cuidado” por si, pois 0 que estd em jogo em
sua existéncia é ele mesmo. Entendemos que o Dasein deve lidar consigo mesmo, exercendo-
se como existéncia, ndo possuindo, entretanto, nenhuma esséncia efetiva, realizada. Uma vez

que é possibilidade ontoldgica, ao ser-ai € ontologicamente proprio que anteceda a si mesmo.

Consideramos que esta designacdo signifigue que o ser-ai se compreenda
hermeneuticamente como a manifestacdo fatica de uma escolha. SO pode haver um
determinado contexto significativo fatico porque o Dasein “antes” compreende a si mesmo
como ser possivel em uma conjuntura também possivel. Eis que o contexto fatico no qual o
ser-ai esta inserido apresenta-se-lhe como uma especificacdo fatico-existencial “presente”
diante de um horizonte de possibilidades “futuras”, em contraste com aquelas que “ja ndo sdo
mais”. Entendemos, portanto, que a facticidade do Dasein como ser-no-mundo carrega em si

um sentido temporal.

O Dasein é entregue ao seu ser-para. “Ser entregue” quer dizer: ja-em,
ja-antecipar-se, ja junto ao mundo; nunca um ente simplesmente dado,
mas sim, ja desde sempre, de um jeito ou de outro, uma possibilidade
decidida. O Dasein é desde antes aquilo, 0 que ele de fato e a cada
situacdo temporal e existencial [jeweils] €. Desde antes, [Friher]
embora cada possivel antes € o tempo mesmo, o qual faz com que o
Dasein possa ser a sua propria possibilidade. (Opus. Cit. p. 414) **

Como se da, entdo, essa determinacdo do tempo na facticidade humana?

Compreendemos que o Dasein tem como constituicdo ontoldgica ser compreensiva e
hermeneuticamente sua facticidade’®. Podemos entender, portanto, o Cuidado como o ser de
uma existéncia inexoravelmente factica, isto é, histérica-temporal. Assim, o Cuidado permite
que, na lida cotidiana e nas experiéncias das vivéncias, 0 ser-ai compreenda-se no mundo e
compreenda os entes do mundo através de determinacdes temporais. Fazer presente €

comportamento humano enguanto € ser-no-mundo.

136 Cf. Ibidem. p. 412.

137 Original: “Dasein ist ihm selbst Gberantwortet in seinem Zu-sein. Uberantwortet- das heiRt: Schon-in,
schon-sich-vorweg, schon bei der Welt; nie ein Vorhandenes, sondern immer schon so oder so entschiedene
Madglichkeit. Das Dasein ist je schon friher das, als was es de facto jeweils ist. Friher aber denn jedes mdgliche
Friiher ist die Zeit selbst, die es macht, dass Dasein so etwas wie Moglichkeit seiner selbst sein kann.”

138 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 63, p. 7.

71



Tornar facticamente presente, €, portanto, condigdo para que o ser-ai seja ser-junto-
com-um-mundo. Os entes que vem ao encontro no mundo circundante aparecem enquanto
presentidades para o Dasein, assim como o Dasein se compreende e lida consigo mesmo
através das circunstancias faticas a partir de uma compreensdo e determinacdo temporal: 0
tempo é sentido estrutural do ser-ai enquanto ser-no-mundo, e por isso deve ser compreendido

como um carater ontoldgico do ser-ai.

O sentido mais comum e cotidiano do fenémeno do "tempo”, entretanto, esta atrelado
as entidades que ndo possuem o carater do Dasein, entes que ocorrem no mundo sem serem
compreensivos. A temporalidade ordinaria que se determina como sentido cronoldgico refere-
se ao simples estar presente no mundo (Anwesenheit), sem qualquer consideracdo existencial.
O sentido temporal cronologico ¢ a determina¢do a partir do paradigma do “agora”, do

presente.

As demais dimensdes temporais — passado e futuro — obtém do tempo cronoldgico a
sua significacdo e sua possibilidade de definicdo. Por exemplo: passado é entendido como o
ndo mais presente; futuro como o ainda ndo presente. Entretanto, Heidegger esta resoluto de
que, caminhando fenomenologicamente através das indicacdes da compreensdo temporal a
partir da Sorge, torna-se claro que a temporalidade do Dasein ndo se manifesta naquele
sentido da cronologia vulgar. A experiéncia vulgar do tempo s6 é possivel pela temporalidade

originéria, cujo ambito de sentido é diverso do cronolégico™®.

A temporalidade deve ser entendida como estrutura ontoldgica da existéncia, que ndo
se limita & compreensdo ordinaria do tempo como sequéncia de ‘agoras’**°. Existéncia se da
como tempo, a partir da temporalidade fundamental. A inexorabilidade da facticidade de ser-
no-mundo como pura possibilidade aponta para o que Heidegger designa como o fundamento

da consideracao temporal da lida cotidiana®*".

Somente a um ente que se manifesta como presenca factica (gegenwartig sein) sao
proprios os caracteres: “deixar vir ao encontro” e “ser-para-e-junto-a” (respectivamente sich
Begegnenlassen e Sein-zu und —bei). Com isto podemos explicitar que o ‘tornar presente’,
‘fazer presente’ (Gegenwartigen), como modo da temporalidade originéria, é a determinagéo

para o entendimento do sentido temporal ordinario do “Presente” (Gegenwart) tdo comum a

139 Cf. Idem. GA 21; pp. 242, 243.
140 Cf. Ibidem. p.404.
141 Cf, Op. cit. p. 413.

72



lida fatica com os entes do mundo circundante.

Encontra-se o tempo como a determinacdo temporal de entidades simplesmente dadas,
embora o tempo verdadeiramente, compreendido como a temporalidade existencial do ser-ai,

escapa de um total apanhar que o identifique entitativamente®*?

. A correspondéncia entre o
“agora” (Jetzt) do tempo vulgar e o “tornar presente” (Gegenwartigen) do tempo existencial
ndo é direta, € mediada, se assim podemos designar, por um ente que se faz presente como
algo dentro do mundo circundante. A temporalidade é a estrutura que possibilita o
aparecimento, a presentificacdo de algo como algo, mas que ele mesmo ndo corresponde a

esse ente presente. A compreensdo temporal condiz com a compreenséo do ser:

O Tempo nédo pode, de jeito nenhum, ser algo simplesmente dado; ele ndo
tem, de jeito nenhum, um determinado modo de ser — mas sim, ele € a
condicdo de possibilidade para gue haja algo como Ser (ndo entes). Tempo
ndo tem o modo de ser de algo outro, mas sim, o tempo temporaliza. (Ibidem.
p. 410)*

O tempo ndo é apenas o cronoldgico. Este € um modo possivel de apreenséo do tempo
com base na temporalidade originaria. Na consideracdo tradicional do tempo, as dimensdes

temporais séo delimitadas; estabelecem-se “regides” do tempo: passado, presente, futuro.

O “tornar presente’ (Gegenwartigen) é possivel e s6 faz sentido em consideracdo a um
“contar com a possibilidade que ocorra algo”, “esperar”, “ter em conta como expectativa”
(Gewartigen). Algo s6 pode se tornar presente quando se espera que algo ocorra. Apenas
frente a uma situacdo de expectativa, isto €, frente a uma situacdo de abertura a possibilidade

de que algo se apresente é que este algo pode se tornar facticamente presente (gegenwartig)'**.

Para tentar esclarecer melhor o acontecimento da temporalidade na existéncia,
olhemos para o ser-ai a partir da sua estrutura ser-no-mundo. Entendemos que nas ocupacdes
na lida cotidiana com o mundo circundante, o ser humano é o ente em constante e
fundamental “cuidado” e ocupado consigo mesmo. Toda a lida cotidiana ¢ nada mais que

praxis existencial, por ser lida do Dasein consigo mesmo. Na determinacdo da configuracao

142 Cf. Op. cit. p. 402.

143 Original: “Zeit kann Uberhaupt nicht vorhanden sein, sie hat Uberhaupt nicht eine bestimmte Seinsart —
sondern sie ist die Bedingung der Mdglichkeit dafir, dass so etwas wie Sein (nicht Seiendes) gibt. Zeit hat nicht
die Seinsart von etwas anderem, sondern Zeit zeitigt. ”

144 Cf. Ibidem; p. 412.

73



59145

da Sorge como “ser antecipagdo de si mesmo ja junto ao seu mundo” " (Sich-selbst-vorweg-

schon-bei-seiner-Welt-sein) evidencia-se a temporaliza¢cdo como inerente a existéncia do ser-

s

al.

O “ser antecipagdo de si mesmo ja junto ao seu mundo” constitui-se como tal porque a
existéncia se configura pela vinculagdo ontoldgica dos seguintes caracteres temporais
originarios: o “antecipar-se a si mesmo” (Sich vorweg sein) possui o carater de expectativa
(gewartigen); o “ser-junto-a” aponta para o “tornar presente” (gegenwartig sein), ao passo que
o0 “ja” (schon) é a determinacdo temporal da facticidade do Dasein, que fundamenta o sentido
do “ter sido” (Gewesen). A temporalidade e seus modos sdo o sentido proprio do ser

possibilidade da existéncia™*.

Na medida em que o poder-ser do Dasein nunca é algo que possa ser
designado como simplesmente dado, e portanto, ndo é um possivel
porvindouro ente, o “futuro” ¢ uma expressdo inadequada para a
“futurigdo” originaria do Dasein. O “torne-se o que vocé é!”,
entendido onticamente, € apenas possivel quando eu sou,
compreendido ontologicamente, o que eu serei; isto é, quando o ser do
poder-ser, 0 ser antecipagdo de si possui a estrutura da
“expectativa”. (Ibidem; p. 413)**’

Diante de tal designacgdo, entendemos, por fim, que a temporalidade é um pilar do ser-
ai enquanto ser-no-mundo, e a condicdo para toda enunciacdo. Visto que enunciar é trazer a
presenca algo como presente, podemos concluir, portanto, que a enunciacdo € um modo de
manifestacdo existencial do Dasein. Por mais que se entenda e trate, na lida cotidiana, a
enunciagdo como predicativa, ldgico-tedrica, fenomenologicamente, depreende-se que 0
sentido fundamental do enunciado € pré-predicativo e existencial, uma vez que

estruturalmente corresponde ao acontecimento do Dasein como temporalidade em um mundo.

A presentificacdo dos entes do mundo circundante através do discurso s é possivel
porque a Sorge € fundamentalmente temporalidade originaria; a presentidade (Anwesenheit)
entendida como o sentido fundamental dos entes simplesmente dados é fundamentada pelo

145 Também pode ser interpretado como: “ja estar em cuidado constante desde sempre com sua propria
existéncia dentro do mundo circundante”.

146 Cf. Ibidem; p. 413.

1470riginal:“Sofern nun das Seinkoénnen des Daseins nie etwas ist, was je vorhanden sein wird, also nicht ein
mogliches zukommendes Vorhandenes ist, ist Zukunft ein ungeeigneter Ausdruck fur die urspriingliche
Zukunftigkeit des Daseins. Das ,,Werde, was du bist!* ontisch verstanden, ist nur méglich, wenn ich, ontologisch
genommen, bin, was ich werde, d. h. wenn das Sein des Seinkdnnens, das Sich-vorwegsein die Struktur des
Gewartigens hat.”

74



“tornar presente” (Gegenwartigen) originario '*® . A descoberta dos entes através da
enunciagdo ¢ expressao do “ser antecipacao de si mesmo ja junto ao seu mundo”. Por tal razdo,
podemos afirmar que, na medida em que a enunciacdo corresponde a constituicdo ontologica
do Dasein, a indicacdo formal € a expressdao mais fiel e concordante com a temporalidade
originaria.
Todos os enunciados sobre o ser do Dasein, todas as sentengas sobre o
tempo, todas as proposicOes referentes a problematica da temporalidade
possuem o carater da indicacdo: elas indicam apenas o Dasein, mesmo
guando elas, enguanto sentencas pronunciadas, apontem para 0 mais
proximo ente simplesmente dado; elas indicam Dasein, a estrutura da
existéncia, assim como a estrutura do tempo; elas indicam a compreenséo

possivel e a possivel conceitualizacdo das estruturas do Dasein acessivel
nesta compreensdo. (Ibidem; p. 410)**°

Na medida em que o tempo trabalhado por Heidegger adquire um sentido novo frente
a concepcao tradicional, e, visto que este novo sentido desenvolve-se fenomenologicamente
como a temporalidade originaria do ser da existéncia, compreendemos que toda a investigacao
e a possivel determinacdo do sentido temporal do Dasein é necessariamente indicativo formal.
O caréater discursivo ndo-predicativo da indicacdo formal traz a tona a existéncia em sua
compleicdo. A “logica” da indicagdo formal ¢ hermenéutico-fenomenoldgica; é o

acontecimento discursivo do ser-ai como temporalidade faticamente situada em um mundo.

3.3. Temporalidade e Jeweiligkeit: a Jeweiligkeit como indicagdo formal da
temporalidade na facticidade

Pretendemos elucidar que a Jeweiligkeit — a “particularidade temporal” ou
“ocasionalidade” — corresponde a caracteristica da facticidade do Dasein ser
fundamentalmente marcada pela temporalidade. Compreendemos que a intengdo de
Heidegger em tratar da Jeweiligkeit € a tentativa de indicar a constituicdo desse ente que o ser

148 Cf. Ibidem; p. 415.

149 Original: “Alle Aussagen (iber Sein des Daseins, alle Sitze uber Zeit, alle Satze innerhalb der Problematik
der Temporalitdt haben als ausgesprochene Séatze der Charakter der Anzeige: sie indizieren nur Dasein, wéhrend
sie als ausgesprochene Sétze doch zundchst Vorhandenes meinen; sie indizieren Dasein und Daseins- und
Zeitstrukturen, sie indizieren das mdgliche Verstehen und die im solchen Verstehen zugéngliche mdgliche
Begreifbarkeit der Daseinsstrukturen”.

75



humano é, demonstrando a relagéo especial existente entre o tempo originario e o ser do ser-ai.

A Jeweiligkeit € a indicacdo formal de que o Dasein é existencial e faticamente seu ser
a cada instante temporal. Por isso, a Jeweiligkeit faz parte da tentativa heideggeriana de se
aproximar da estrutura ontologica do Dasein, tornando claro que determinacGes classicas

como “animal racional” ndo apreendem suficientemente este ente em seu ser.

Este comportamento ontol6gico para com 0 ente que eu mesmo Sou
caracteriza este “ter de ser” como o “ocasionalmente temporal meu”. Este
modo de ser — ter de ser isto — é fundamentalmente ter de ser a minha
particularidade ocasional, ndo importa se eu saiba disso expressamente ou
n&o; se eu me perdi em meu ser (conferir o fendmeno do impessoal) ou n&o.
O caréater fundamental do ser do Dasein € entdo adequadamente apreendido
através da determinagdo: um ente que é no ter-de-ser-a-cada-vez. 150

Entendemos, assim, que a Jeweiligkeit pretende atingir o intimo do ser-ai mostrando
que a sua estrutura ndo ¢ objetiva: sua “natureza” ndo ¢ uma esséncia. O Dasein ndo é
suficientemente determinavel a partir do contetdo quididativo, visto que é ser-possivel. Sua
relacdo com sua propria existéncia ndo ¢ uma idealista nem realista, uma vez que ele é “a cada
vez ter de ser seu proprio ser”. Por essa razdo, a propria facticidade do Dasein é caracterizada

como ocasional (jeweilig).

Podemos compreender que o sentido temporal da Jeweiligkeit, e, portanto, o referente
a facticidade, ndo é cronologico. Por isso, cabe afirmar que a vivéncia fatica da vida néo
ocorre de modo objetivo, mas possui o carater de Ereignis. O Dasein é 0 que se é

ocasionalmente em cada caso especifico num sentido fatico-temporal.

Prestemos atencdo na seguinte passagem oriunda de “Ontologia: hermenéutica da
facticidade™: “fendmeno da “ocasionalidade” ou “particularidade temporal” [Jeweiligkeit];
conferir “perdurar empenhado” [Verweilen], ndo ir embora [Nichtweglaufen], “estar-junto”

[Da-bei], ser-af [Da-sein]”.*

150 Original: “Dieses Seinsverhiltnis zu dem Seienden, das ich selbst bin, charakterisiert dieses ,,Zu-sein‘ als
das ,,je meine“. Die Seinsart - €s zu sein — ist wesenhaft je meine es zu sein, ob ich ausdriicklich darum weil} oder
nicht, ob ich mich in meinem Sein verloren habe (vgl. das Man) oder nicht. Der Fundamentalcharakter des Seins
des Daseins ist demnach hinreichend erst in der Bestimmung gefasst: Seiendes, das ist im Jeweilig-es-zu-sein ”.
(Idem. GA 20; p. 206)

151 Original: “Phanomen der ,,Jeweiligkeit™; vgl. Verweilen, Nichtweglaufen, Da-bei, Da-sein”. (HEIDEGGER,
Martin. GA 63. Ontologie: Hermeneutik der Faktizitat; p.7. Grifo do autor.

76



Na citagdo acima, vemos uma série de indicacbes formais que se interligam. De modo
que, ao separarmos cada uma das supracitadas indicagdes formais, percebemos que elas
podem ser divididas — simplesmente a nivel metodologico, para que possamos clarificar o que
estd em jogo no termo “Jeweiligkeit” — em dois elementos referentes a caracteres ontologicos
do ser-ai: a temporalidade e o ser-no-mundo. E importante atentarmos que cada uma destas

indicages referem-se hermeneuticamente uma a outra.

Entendemos que o termo “Verweilen” indica a temporalidade originaria do Dasein.
“Weile” significa um certo periodo de tempo, de modo que “verweilen” quer dizer um
comportamento que perdura, permanece na lida; um demorar-se empenhado com algo.
Entendemos que o “Nichtweglaufen”, “ndo ir embora”, indica o carater ontologico do ser-ai
ter de ser sempre e desde ja a sua prépria existéncia fatica como ser-possibilidade.

Este “demorar-junto-a” [Verweilen-bei] possui sua duracdo [Weile], uma
estadia moderada da temporalidade da cotidianidade, um demorar-junto-a
em um estender-se da temporalidade. Um tal demorar ndo €, de inicio e na
maioria das vezes, nenhuma simples observagdo, mas é um ja estar
empenhado com algo. A estadia na rua pode de fato ser um estar por ai

ocioso, mas também enguanto tal, ele é algo completamente diferente da

ocorréncia de uma coisa chamada homem, entre outras coisas chamadas

casas ou fileiras de casas™®?.

“Da-bei”, “Da-sein” indicam, por seu turno, 0 caracter de ser-no-mundo do ser-ai. De
modo que, através destas designacdes, podemos entender que o Dasein esta junto (Da-bei)
empenhado com seu mundo circundante e é deste maneira que ele estd ai (Da-sein) na sua
existéncia. Ou seja, uma vez que estas indicagdes formais apontam para o ser-no-mundo, elas
trazem a tona também o cuidado (Sorge) e a ocupacdo (Besorgen) como caracteristicas

ontoldgicas fundamentais do ser-ai.

Acompanhando estas indicagdes formais, portanto, temos que: a) seguindo 0 seu
sentido positivo compreendemos que elas apontam para os seguintes caracteres do Dasein:
“ter de ser” si mesmo na facticidade, ser-possibilidade, temporalidade e ser-no-mundo; b)
considerando a funcdo proibitiva da indicacdo formal, compreendemos que a temporalidade
enquanto raiz da Jeweiligkeit ndo deve ser concebida de modo objetivo-teorético. Por isso,

devemos perceber que a particularidade temporal possui um carater ndo-processual.

152 Original: “Dieses Verweilen-bei hat seine Weile, das Aufenthaltsméssige der Zeitlichkeit der Alltaglichkeit,
ein Verweilen-bei in einem Sichhinziehen der Zeitlichkeit. Ein solches Verweilen ist zundchst und zumeist kein
nur noch betrachtendes, sondern ein gerade Beschaftigtsein mit etwas. Der Aufenthalt auf der Stral3e, kann zwar
sein ein muRiges Herumstehen, aber auch als solches ist er etwas ganz anderes als das Vorkommen eines Dinges,
genannt Mensch, zwischen anderen Dingen, genannt Hauser und Hauserreihen.” (Ibidem; p.87)

77



Deste modo, se unirmos os elementos que foram acima clarificados, podemos
compreender que a Jeweiligkeit significa que a existéncia fatica do ser-ai acontece de modo
ocasional, a cada vez. Ou seja, cada vivéncia fatica € um comportamento do ser humano
empenhado e compreensivo, cuja origem existencial reside na temporalidade. Contudo, uma
vez que Heidegger considera que o Dasein é todas as suas caracteristicas fundamentais de
modo originario e sem primazia de uma frente a outra, podemos entender que este sentido
temporal ndo é cronologico, mas corresponde ao acontecimento da concomitancia dos

caracteres ontoldgicos do ser-ai.

Através desta caracterizacdo, podemos enxergar 0s elementos que se conjugam na
constituicdo do ser-ai: um ente singular que vive uma conjuntura de mundo também singular.
“Dasein € 0 ente que eu mesmo sou a cada vez [ocasionalidade], em cujo ser eu “fago parte”
como um ente; um ente que é a cada caso, em meu modo, fer de ser”*>. A vida humana é um
modo de ser privilegiado porque ela é o campo aberto para as manifestacdes de modos de
sentido, significado, possibilidade, e todos estes acontecem fatico e existencialmente porque
se ddo com sentido temporal, configurando a vida fatica de um Dasein singular. Portanto, as
situacOes vivenciadas, ou 0s modos possiveis de estruturacdo da vida, sdo acontecimentos de
um todo relacional que é o Dasein: vida fatica, ser-no-mundo, ser-possibilidade,
temporalidade. “O proprio Dasein € o0 que ele é precisamente e apenas em seu 'Af'

ocasional”**.

A determinacdo do ser humano como ser-ai transmite a impossibilidade deste ente ser
fundamentalmente compreendido a partir de pressuposicdes essencialistas ou realistas *°: “a
designacgéo 'Dasein’ para o tal chamado excepcional ente significa nenhum qué [Was]; ndo se
diferencia este ente a partir de seu qué, como se faz com uma cadeira em contraposi¢do a uma
casa, mas a caracterizacdo expressa, no seu modo, o modo de ser”**®. Consideramos que esta
elaboracdo acerca do ser-ai estd em plena concordancia com o carater de Ereignis elaborado

em 1919, tal como podemos extrair da seguinte passagem:

153 Original: “Dasein ist das Seiende, das ich je selbst bin, an dessen Sein ich als Seiendes ,,beteiligt” bin; ein
Seiendes, das ist, je in meiner Weise es zu sein.” (Cf. Idem, GA 20; p. 205).

154 Original: “Das eigene Dasein ist, was es ist, gerade und nur im seinen jeweiligen 'Da". (Cf. Idem, GA 63; p.
29).

155 Cf. Idem, GA 20; p. 206.

156 Original: “Diese Benennung “Dasein” fiir das genannte ausgezeichnete Seiende bedeutet kein Was; es
unterscheidet dieses Seiende nicht nach seinem Was, wie einen Stuhl gegeniliber einem Haus, sondern die
Bezeichnung driickt in ihrer Weise die Weise zu sein aus.” (Cf; Idem, GA 20; p. 205)

78



Acontecimento apropriativo [Er-eignis] também ndo quer dizer que eu me
aproprie exteriormente ou de algum lugar de minhas vivéncias; “fora” e
“dentro” ndo possuem nenhum sentido aqui, assim como ‘“fisico” e
“psiquico”. As vivéncias sdo acontecimentos apropriativos, na medida em
que elas vivem a partir do proprio e sé assim a vida vive. (Com o que aqui
estd apresentado, o carater de acontecimento apropriativo ainda ndo esta
inteiramente determinado) (Ibidem; p. 74)"

O ser humano é um ente especial porque ndo coincide exatamente com um ente natural,
ndo possui uma esséncia a priori. Ele é aquilo que pode ser: uma especifica e singular
situacdo fatico-existencial. Ele é a sua propria existéncia. O “zu-sein” designa a intima relagao
entre o Dasein e seu ser, uma vez que este é 0 ente em que esta em jogo o seu proprio ser ™,
Por isso, a Jeweiligkeit representa a singularidade da constitui¢do do ser-ai como um ente que
¢ “a ser”, ao mesmo tempo em que ¢ um “ter de ser” inserido em um sentido temporal nao
objetivo, ndo cronoldgico e os modos em que este tempo originario se temporaliza na
constituicdo da existéncia fatica do ser-ai.

O Dasein ndo é nenhuma coisa como um pedaco de madeira; nem é algo
como uma planta; ele também néo se constitui por vivéncias, muito menos
ele é o sujeito (Eu) em contraposi¢do ao objeto (ndo Eu). Ele é um ente

excepcional, o qual, precisamente, desde que ele esteja ai para si mesmo de
uma maneira auténtica, n4o é um objeto.**

Por isso, torna-se claro que a estrutura “Da-Sein” condiz com a estrutura ontolégica
existencial de um ente que sendo em um mundo é sempre e necessariamente um modo de ser
temporal. O caracter da Jeweiligkeit do Dasein é a indicacdo formal da temporalidade do ser

humano.

E importante observar que a auséncia de quididade devido a constituicio ontoldgica de
ser-possibilidade acarreta numa determinagdo excepcional de “sujeito” para o ser-ai. Ja vimos

que as defini¢des tradicionais de cunho metafisico-teoldgico ndo sdo suficientes para atingir a

157 Original: ,,Er-eignis besagt auch nicht, als wiirde ich mir das Er-lebnis von aufen oder irgendwoher an-
eignen; ,,aufen und ,,innen‘ haben hier sowenig Sinn wie ,,physisch® und ,,psychisch®. Die Erlebnisse sind Er-
eignisse, insofern sie aus dem Eigenen leben und Leben nur so lebt. (Ereignischarakter hiermit noch nicht voll
bestimmt)“

158Cf. Idem. GA 21. Logik: die Frage nach der Wahrheit; p. 234, 235.

159 Original: “Das Dasein ist keine Sache wie ein Stiick Holz; nicht so etwas wie eine Pflanze; es besteht auch
nicht aus Erlebnissen, auch weniger ist es das Subjekt (Ich) gegeniiber dem Objekt (nicht Ich). Es ist ein
ausgezeichnetes Seiendes, das gerade, sofern es eigentlich ,,da ist®, nicht Gegenstand ist.” (Cf. Idem. GA 63;
p.47)

79



estrutura do Dasein. Como podemos, entdo, entender o que Heidegger intenta com a seguinte
afirmacdo: “A este ser — Dasein — pertence a particularidade temporal de um Eu, que é este

er”lGO

s . Que “eu” ¢ esse? Ou melhor, quem ¢ esse “eu”?

E evidente que uma nova concepgio de “subjetividade”, se assim nos é permitido falar,
esta sendo elaborada através da designagdo “Dasein”. Procuraremos, entdo, seguir o caminho
hermenéutico-fenomenoldgico heideggeriano para elucidar que 0 modo como o ser-ai se da,
como um “eu” na sua facticidade, ndo acontece de maneira objetiva, mas “a cada vez”
(jeweilig). Diante da designagdo de que o “eu” ¢é ele mesmo ocasional, podemos afirmar que a
“subjetividade” do Dasein ¢ condizente com o carater “acontecimental” do Ereignis, na
medida em que estd ontologicamente relacionado com a temporalidade e a possibilidade de
significados.

Heidegger explicita ***

que este ente de que estamos tratando possui a sua
“determinagdo quididativa” (Wasbestimmung) — caso a partir deste termo se desenvolva uma
descricdo do ente em questdo — como “Zu-sein”, “a ser”. A sua determinacgdo ontologica é
exatamente “ter de ser seu ser”, ¢ ndo uma qualidade ou atributo essencial, tal como ¢

interpretado na tradicao filosofica.

O ser humano ¢ ontologicamente o “ter de ser” sua existéncia. Por isso, se falamos que
um Dasein é um ‘eu”, este “eu” ndo podera ser um equivalente ao da tradi¢do; ndo sera uma
subjetividade, nem uma personalidade, nem uma alma. O “eu” do Dasein é um aberto. E um
“eu” carente no que tange a caracteristicas metafisicas essenciais. S6 se sabe que ele ¢ um “eu”
fatico-historico e existencial. Este seria um “eu” que esta hermeneuticamente relacionado com
0 seu mundo e os demais seres humanos. Crucialmente, portanto, um Dasein s6 assim o é por
ser ontologicamente ‘“ser-no-mundo” e “ser-com” (Mit-sein) outros. A caracterizagdo do
mundo ¢ determinada pela situagdo fatica da lida entre entes que sdo originariamente “ser-

2

com .

A determinacdo da mundanidade do mundo como significancia diz respeito a
apresentacdo dos entes simplesmente dados dentro do mundo circundante através do cuidado

(Sorge). Entretanto, Heidegger explicita que ha uma forma de apresentacao de entes que néo

160 Original: “Zu diesem Sein — Dasein — gehort die Jeweiligkeit eines Ich, das dieses Sein ist”. (Cf. Idem, GA
20; p.325).

161 Cf. Ibidem. Loc.Cit.

80



sdo simplesmente dados inseridos no mundo circundante. O mundo também apresenta outro

ser-ai.

Devido ao fato do Dasein ser ser-no-mundo e ser-com, 0os demais seres humanos ndo
sdo encontrados como meras ocorréncias, mas a partir do seu empenho no mundo circundante.
Isto quer dizer: a partir do cuidado e da ocupagdo € que um Dasein acontece. Por essa razéo,
Heidegger afirma que o Dasein € um “eu” ocasional; um “eu” que eu mesmo sou a cada vez.
Compreendemos, diante de todas estas designagdes, portanto, a estrutura de um “eu” nao-
subjetivista, ndo-personalista, ndo-essencialista, muito menos primordialmente cognoscente.
Temos aqui um “eu” que se relaciona de maneira hermenéutica e existencial com sua
facticidade. Compreendemos que o ser-ai ¢ um “eu” factico-existencial. Heidegger afirma que:
“O 'Eu' aqui ¢ entendido como o completo, concreto, historico-fatico [eu] mesmo acessivel
pela propria experiéncia concreta de si mesmo. Isto ndo € sinbnimo do conceito do sujeito

£ ’ e . . ~ ;. . ;. 162
empirico enquanto possivel regido a ser investigada pela observagio teorica psicologica™ %%,

Um “eu” que ¢ seu “ter de ser” ¢ faticamente sua propria existéncia. Isso inclui: ser
cuidado, ser-no-mundo; ser-com outros que também sdo ser-ai. Destarte, o Dasein acontece
de modo sempre relacionado com seu contexto ocasional de lida empenhada com o mundo
circundante. Um “eu” fatico-existencial nunca podera acontecer ausente de contextos

significativos e temporalmente instaurados.

Por essa razdo, Heidegger procura explicitar as relagdes intrinsecas que configuram o
mundo em conjunto com o ser-ai. Percebemos que estas apontam, de modo muito pertinente,
para 0 modo de acontecimento da concomitancia entre mundo e Dasein. A maneira que esta
concomitancia acontece ndo é de cunho objetivo-processual, tal como vemos na passagem a

sequir:

Os outros podem vir ao encontro “circunmundanamente” [umweltlich]. Com
0 campo mal arado, ao longo do qual eu vou, apresentam-se 0 seu dono ou o
seu arrendatario. Com o barco a vela ancorado apresenta-se uma pessoa
determinada, que conduz sua viagem. Entretanto, este vir ao encontro possuli
aqui uma outra estrutura de apresentagdo. Estes outros ndo estdo no contexto
de referéncia do mundo circundante, mas eles vém ao encontro naquilo com
que eles tém algo a ver, no “com o qué” [Womit] de sua lida ocupada com o
mundo circundante [Umganges] (campo, barco) como o0s que estdo
empenhados com aqueles. Eles acontecem como Si mesmos em Seu Ser-no-

162 Cf. Idem; GA 9; p.30. Original: “Das Ich ist hier als das volle konkrete historisch faktische Selbst,
zugénglich, in der historisch konkreten Eigenerfahrung, zu verstehen. Das ist nicht gleichbedeutend mit dem
Begriff des empirischen Subjekts als des méglichen Sachgebiets theoretisch psychologischer Betrachtung”.

81



mundo, ndo como ocorréncia, mas como aqueles especificos que aram o
campo ou viajam com o navio. Isto é, eles estdo ai no seu ser-no-mundo e
contanto que eles assim sdao para mim, eles estdo ai comigo, eu mesmo que
tenho esse ser do ser-no-mundo. Eles estdo ai comigo neste mundo singular
[in der einen Welt].'*®

O Dasein, portanto, ndo é encontrado pelo outro como reflexo de uma consciéncia ou
personalidade, mas pela vivéncia fatica da vida cotidiana; nas atividades comuns e
corriqueiras, isto é, naquilo para que o Dasein se encontra faticamente empenhado com o seu
cuidado e ocupacdo, seja tanto em tarefas elaboradas e dificeis, seja em passeios pelo parque.
154 Em qualquer que for a manifestagdo ontica, esta serd uma expressdo do Dasein como ser-

no-mundo empenhado.

O ser-com (Mitsein) é uma constituicdo do Dasein em consonancia com o cuidado e o
ser-no-mundo. A partir daquele podem se dar as mais diversas e variadas formas Onticas de
relacionamento com o proximo, seja na forma de falta, saudade, seja com indiferenca ou o
simples passar ao largo. O que Heidegger pretende com esta exposicdo € mostrar que a
mundanidade do mundo apresenta — sem ser, contudo, no modo de um ente simplesmente

dado — “a co-presenca de um Dasein, assim como o ser-ai proprio que se &%,

3.4. Temporalidade e Bedeutsamkeit. Significancia como cardter do mundo circundante: a
relacdo entre temporalidade e ocupacéo.

Neste item, explicitaremos a maneira pela qual Heidegger compreende a significancia

como a caracteristica da mundanidade do mundo circundante. A partir desta explicitacdo,

163Original: “Die Anderen kdnnen umweltlich begegnen. Mit dem schlecht bestellten Feld, an dem ich entlang
gehe, ist sein Besitzer oder Péchter apprasentiert, mit dem verankerten Segelboot ein Bestimmter, der damit
seine Fahrten macht. Aber dieses Begegnen hat hier eine andere Struktur der Apprasentation. Diese Anderen
stehen nicht im Verweisungszusammenhang der Umwelt, sondern sie begegnen in dem, womit sie es zu tun
haben, in dem ,,Womit*“ ihres Umganges (Feld, Boot)als die damit Umgehenden. Sie begegnen als sie selbst in
ihrem In-der-Welt-sein, nicht als Vorkommende, sondern als diejenigen, die das Feld bestellen oder mit dem
Segelboot fahren, d.h. in ihrem In-der-Welt-sein sind sie da, und sofern sie so fiir mich da sind, sind sie mit mir
da, der ich selbst dieses Sein des In-der-Welt-seins habe. Sie sind mit mir da in der einen Welt”. (Cf; ibidem, p.
330)

164 Cf. Ibidem; p. 331.
165 Original: “das Mit-Dasein Anderer und das eigene Selbst”; Cf. Idem, ibidem; p. 333.

82



poderemos avangcar e desenvolver o modo em que aquele carater esta intimamente relacionado
com a temporalidade, o cuidado e a ocupagdo do Dasein. A explicitagdo deste relacionamento
nos permite visualizar que a estrutura da significancia: 1) apresenta-se com 0 mesmo carater
de Ereignis, de modo semelhante a como este foi elaborado em 1919. Isto é, a mundanidade
ndo € originariamente um dado objetivo; 2) corresponde a uma temporalizacdo da

temporalidade originaria do Dasein.

Heidegger pretende investigar a maneira pela qual o mundo se apresenta
cotidianamente. Eis que o filésofo percebe que o mundo acontece como “disponivel para”,
“funcional para”, “disfuncional para”. Os entes do mundo sdo, portanto, designados como
disponiveis (Zuhanden). E no contexto da disponibilidade que a mundanidade do mundo
possui a caracteristica de referir-se, de modo geral, a algum comportamento do ser-ai na vida

fatica. O mundo acontece como referéncia (Verweisung. Cf. Idem, GA 20; p. 252).

Porque o Dasein é constituido como cuidado, a estrutura do mundo circundante forma
a conjuntura de referencialidade e significancia a partir da qual os entes simplesmente dados
adquirem seu sentido. Todas essas indicagfes formais sdo o meio fenomenoldgico-
hermenéutico de elucidar o modo em que a mundanidade e 0 mundo aparecem em conjungéo
com um Dasein ocupado (besorgt). A multiplicidade de entes simplesmente dados no mundo
circundante apresenta-se sempre inserida num contexto de referéncias. Estes entes se

relacionam entre si, constituindo uma conjuntura de significancia e sentido.

A mundanidade do mundo é indicativo-formalmente determinada por “referéncias”. Cada
uma dessas, por seu turno, é, ja uma acao de significar, designar. A estrutura de aparecimento
do mundo circundante que se da através de referéncias é chamada, portanto, de significancia
(Bedeutsamkeit. Cf. Ibidem; p. 274). Importante observamos que esta possui o carater de
indicacdo formal, e, com isto, Heidegger ndo pretende dizer que a significancia é uma
caracteristica atribuida aos entes naturais: “significancia é aqui utilizada no sentido de
significado que palavras ou composicdo de palavras tém” (Cf. Ibidem, p. 275). Ou seja,
podemos entender que Heidegger se refere aqui ao ambito da discursividade humana, e, com

isto, devemos ter em mente a imbricacdo entre ser-ai e mundo em seu sentido mais originario.

Deste modo, o Dasein lida com os entes e os compreende inseridos numa totalidade
fechada (geschlossene Ganzheit) e significativa, de acordo com a qual os entes ndo séo
observados e entendidos como pecas isoladas, mas sim adquirem seu sentido a partir da

funcdo que desempenham em rela¢do com o seu todo:

83



O quarto ndo vem ao encontro no sentido de que eu concebo uma coisa apos
a outra, e gue junto uma multiplicidade de coisas para entdo ter um quarto,
sendo gue eu vejo primeiramente uma totalidade fechada de referéncia, a
partir da qual uma peca Unica de mobilia e aquilo que esta no quarto aparega
como tal'®.

Significancia, referencialidade e conjuntura constituem o modo de acontecimento do
mundo circundante. Podemos perceber que esta citagdo de 1925 é totalmente condizente em
seu sentido hermenéutico-fenomenoldgico com a seguinte citacdo de 1919 acerca do Ereignis:

A vivéncia ndo passa por mim como uma coisa que eu ponho como objeto,
sendo que eu mesmo me aproprio dela e aconteco através dela e a vivéncia
se apropria e acontece segundo sua propria esséncia. E ao assim considerar,
entendo-a ndo como um processo, uma coisa, objeto, e sim como algo
totalmente novo, um acontecimento apropriativo. (Idem; GA 56/57. p. 75)

E evidente que o carater de Ereignis como acontecimento do mundo em unido com as
estruturas ontoldgicas do Dasein é aqui mantido. Em ambas as citacGes, € evidenciada a
significancia como formadora de uma conjuntura compreensivo-existencial na qual o mundo
e o0 Dasein se encontram. O que se diferencia radicalmente de uma concepgdo realista ou

construtivista-idealista das entidades.

Cada uma das conjunturas de significancia formam um todo familiar, com o qual o
Dasein lida na sua cotidianidade. Cada ente refere-se a um outro ente, e a uma outra situacéo
que, por sua vez, refere-se a uma outra circunstancia fatica vivida pelo Dasein. O ente do
mundo circundante ndo é um mero objeto, resultante de um ato de apreensdo da consciéncia
humana (Cf. Ibidem; p. 253). Por isso, afirma Heidegger que “estamos falando de uma

primazia do presente da totalidade referencial e das referéncias as coisas que se mostram nas

1660riginal: “Das Zimmer begegnet nicht in dem Sinn, dass ich ein Ding nach dem anderen zunéchst auffasse
und eine Mannigfaltigkeit von Dinge zusammensetze, um dann ein Zimmer zu sehen, sondern primér sehe ich
eine Verweisungsganzeit als geschlossene, aus der heraus das einzelne Mobelstiick und das, was im Zimmer das
ist.” (Ibidem; p.253).

84



referéncias.”’

Deste modo, quando Heidegger evidencia o carater acontecimental-significativo dos
entes do mundo circundante, ele pretende muito mais enfocar os comportamentos ou acoes de
“fazer referéncia”, “significar” do que o conteudo mesmo da referéncia ou do significado (Cf.
ibidem; p. 254). Pois, desta maneira, torna-se possivel trazer a luz o caracter existencial destes
comportamentos e, através da abordagem hermeneutico-fenomenoldgica, desenvolver o
sentido ontoldgico destas estruturas. Entendemos, portanto, que a pretensdo do filésofo é
apontar para 0 modo como os entes e 0 mundo circundante acontecem a partir das estruturas

ontoldgicas do Dasein.

Quando Heidegger investiga 0 modo como a mundanidade do mundo se da, o fildsofo
se Uutiliza dos caracteres “simplesmente dado” (Vorhandenheit) e “disponibilidade”
(Zuhandenheit). A partir destes, Heidegger pretende apresentar a versdo fenomenoldgico-
existencial para a interpretacdo da estrutura do mundo e dos entes — o0 que tradicionalmente é

designado como “realidade” — que ndo seja uma concepcao realista metafisica.

Nesse ponto, Heidegger se distingue radicalmente da tradicéo filosofica. E importante
observar que, em consonancia com a estrutura fenomenologica da investigacdo, Heidegger
empenha-se em explicitar a intima relacdo existente entre o Dasein, 0s entes e 0 mundo
circundante. Por isso encontramos relacionadas entre si a estrutura do mundo como
significancia e a ocupacdo (Besorgen), na medida em que este existencial promove a

apresentacdo ou presentificacdo do mundo.

Assim, seguindo a elaboracdo heideggeriana, podemos entender o0 modo em que estes
elementos supracitados se correlacionam, e como, de maneira fundamental, eles encontram
um ponto basilar comum na temporalidade originaria do Dasein. O mundo é composto por
significados, referencialidade e contextos e totalidades de sentido. “N&o sdo coisas, mas sim
referéncias que tém a fungdo primeira na estrutura do aparecimento do mundo”. (Cf. Ibidem;

p.272. Grifo do autor)

Portanto, um sentido relevante da chamada “realidade” seria o do disponivel

(Zuhanden). Isto é, as coisas do mundo circundante ndo séo primeiramente objetos da

1670riginal: “Wir sprechen von einem Vorrang der Prisenz der Verweisungsganzheit und der Verweisungen vor
den in den Verweisungen selbst sich zeigenden Dingen”. (Cf. Ibidem; p.254)

85



percepcdo ou intelecgdo, mas entes com 0s quais nos envolvemos na lida empenhada do
coditiano, 0s quais, por sua vez, nos aparecem como fundamentalmente presentes,
solidificadamente presentes (fundierte Prasenz) na vida cotidiana.

O alvo do filésofo com esta analise acerca do disponivel é criticar a ideia husserliana
de que a realidade do mundo circundante esté relacionada com a ideia de corporeidade *,
Para Heidegger, a disponibilidade indica muito mais a presentidade ou presenca (Anwesenheit)
dos entes do mundo circundante do que a ideia de corporeidade, pois aquela designa 0 modo
geral do ente aparecer no mundo em consonancia com a disposi¢do fundamental do cuidado
do Dasein e com a rede de referéncias e significages possiveis dentro do mundo circundante.
A corporeidade, por sua vez, é uma designacdo proveniente da pressuposicdo de que um ente
é um objeto, ou seja, é uma posi¢do tedrico-cognitiva.

O carater de ser concebivel [Erfassbarkeit] e, com isto, a objetualidade de
uma coisa, se funda no encontro com o mundo. Ndo é o caso que a
objetualidade seja a pré-condicdo para o encontro. O ente simplesmente dado
mais proximo esta ai no “ai” [Da] apenas a partir de, com e diante do seu “ja
ai” [schon da]. Ndo no sentido em que faticamente muitas coisas séo sempre
simplesmente dadas, e que se possa passar de uma coisa mais proxima a

outra, mas que é o mundo que apresenta uma coisa mundana, sem que as
coisas do mundo tomadas como reais componham a realidade.'*

A Zuhandenheit é a designacdo hermenéutico-fenomenoldgica que indica que os entes
do mundo circundante ndo sdo objetos. Toda e qualquer determinacdo sobre o que se chama
de “realidade”, seja de cunho realista ou idealista, ¢ uma maneira possivel de voltar-se para o
que estda “ai”, exatamente porque o Dasein é ser-no-mundo (Cf. Ibidem; p. 267). Uma
inquiricdo da realidade que desenvolva a ideia de corporeidade como alicerce fundamental do
“real” é possivel porque o mundo ja esta dado e se encontra presente para um Dasein que é
constituido como possibilidade — logo, temporalidade — e cuidado. (Cf. Ibidem; p.267)

Eu posso ver imediatamente um ente natural em sua corporealidade
unicamente por conta do ser-no-mundo. Eu posso, isto é, eu disponho desta

168 Cf. Leibhaftigkeit. Opus Cit; p. 264, 265.

1690riginal: “Die Erfassbarkeit und damit die Gegensténdlichkeit eines Dinges griindet im Begegnis der Welt,
nicht aber ist Gegensténdlichkeit Voraussetzung des Begegnens. Das allernéchste Vorhandene ist da im ,,Da‘“ nur
aus einem mit und vor ihm ,,schon da“, nicht in dem Sinne, dass faktisch immer mehrere Dinge vorhanden sind
und man vom néchsten zu einem anderen fortgehen kann, sondern dass es Welt ist, die ein Weltding
apprasentiert, nicht aber setzen Weltdinge als reale die Realitit zusammen.” (Cf. Ibidem; p. 258)

86



possibilidade, e esta possibilidade ndo é nada mais que a constituicao
fundamental do meu Dasein, do meu Eu, a qual eu posso, que eu,
exatamente falando, sou no mundo. E total e completamente impensavel
como algo — um ente natural- poderia se dar em sua pura corporealidade,
guando ndo levado em conta a partir da ja-presentidade [Schon-Anwesenheit]
do mundo. [...] Porque presentidade ndo surge para o Dasein, sendo com o
Dasein, que € si mesmo em seu mundo. Isto s6 podemos compreender a
partir do tempo. De modo que o Dasein ele mesmo — como iremos ver mais
tarde — é tempo. *”°

Podemos perceber que os modos énticos de determinacdo e/ou interpretacdo do mundo
circundante sdo possibilidades de expressdo do ser-ai justamente porque elementos
constituintes do Dasein como cuidado, ser-possibilidade e ser-no-mundo mantém uma intima
relacdo entre si. Toda a manifestacdo do ser-ai no mundo da vida € praxis existencial; €
expressao fatica de sua estrutura ontoldgica, porque o Dasein “tem-se a si mesmo” (Sich-

selbst-haben). *'*

A presenga, ou presentidade do mundo e dos entes que ai se encontram ndo é uma
peculiaridade destes — no modo de uma esséncia metafisica — mas uma determinacdo que
estes obtém a partir da constituicdo do Dasein. Ser-possibilidade, ser-no-mundo e ser tempo é
0 que permite que o mundo e os entes sejam identificados como presentes. Entdo, de modo
fundamental, vemos que a estrutura da mundanidade do mundo esta intimamente relacionada

com a temporalidade.

Porque as circunstancias faticas sdo marcadas pelo cuidado e pela ocupacdo do Dasein,
a cotidianidade pode se apresentar como um contexto familiar. A familiaridade (Vertrautheit)
é um carater basico da lida ocupada (besorgt) cotidiana do Dasein. Apenas quando ja se esta
envolto em uma conjuntura familiar é que algo pode aparecer como estranho, impeditivo,
disfuncional. Estes elementos, facilmente visiveis na experiéncia da vida fatica, denotam um

sentido temporal: na situacdo de familiaridade, os entes do mundo circundantes estdo

170 Original: “Ich kann gerade ein Naturding in seiner Leibhaftigkeit sehen einzig auf dem Grunde dieses In-
der-Welt-seins. Ich kann, d.h. ich verfiige tber diese Mdglichkeit, und diese Mdglichkeit ist eben nichts anderes
als die Grundverfassung meines Daseins, meines Ich, der ich kann, dass ich ndmlich in der Welt bin. Es ist ganz
und gar unausdenkbar, wie etwas — ein Naturding — in seiner puren Leibhaftigkeit begegnen kénnten, wenn nicht
aus der Schon-Anwesenheit von Welt her. [...] Warum aber Anwesenheit nicht fiir das Dasein entsteht, sondern
mit dem Dasein, das in seiner Welt ist, selbst ist, das verstehen wir nur aus der Zeit, daraus, dass das Dasein
selbst — wie wir spéter sehen werden — Zeit ist.” (Cf. Ibidem; p.267)

171 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 63.

87



presentes e sdo considerados como “ser-ja-sempre-presente” (Immer-schon-anwesend-sein),
a0 passo que, na surpresa ou constrangimento diante de uma inadequagéo de um objeto a uma
determinada funcdo, por exemplo, o ente esta ausente (Cf. Idem, GA 20 p. 257). Destarte,
podemos entender que a referéncia é responsavel por tornar presente (gegenwartig sein
lassen) um possivel ente, o qual, por sua vez, presentifica-se inserido no contexto referencial,

chamado por Heidegger de “mundanidade”.

Quando Heidegger se utiliza de elementos como os supramencionados para atingir a
significancia enquanto o ser da mundanidade do mundo, ele pretende apontar que a existéncia
ndo ¢ adequadamente captada em conceitos tais como “realidade” e “objetividade”. Neste
ponto, mais uma vez, salientamos que é possivel perceber claramente uma equivaléncia com o
carater de Ereignis das vivéncias, desenvolvido no Kriegsnotsemester de 1919:

Por exemplo, a escalada de uma montanha para de cima ver o por do sol.
Alguém sobe enquanto os outros esperam silenciosos. Esse alguém se
entregou ao todo do acontecimento, ele vé o disco solar, as nuvens, um
conjunto de pedras de uma determinada forma, mas ndo uma figura macica
determinada, que eu acabei de escalar. [...] Mais sobre a “situacao”: 1- cada
situacdo é um “acontecimento apropriativo” e ndo um “processo”. O que

ocorre tem relagdo comigo, irradia para dentro do meu proprio eu. (Ibidem. p.
206).17

Desta passagem podemos entender que aquilo que é entendido e designado
tradicionalmente como “realidade” ndo ¢ a pura e simples objetividade. Os entes
simplesmente dados sdo aquilo que eles significam inseridos no mundo e a partir de um

determinado contexto fatico de um Dasein.

Assim, visto que as vivéncias do mundo circundante sdo acontecimentos — e ndo
processos objetivos — a maneira pela qual o Dasein se relaciona com elas ndo é de cunho
tedrico-cognitivo, mas compreensivo-hermenéutico (verstehend). O relacionamento entre o
ser-ai e suas vivéncias faticas desenrola-se inserido numa conjuntura de significado, na qual o

Dasein lida ocupadamente (besorgt) e compreensivamente.

172 Original: “Zum Beispiel die Bergbesteigerung, um oben den Sonnenaufgang zu sehen. Man ist oben
angekommen, und jeder wartet schweigend. Man ist ganz dem Ereignis hingegeben, man sieht die
Sonnenscheibe, die Wolken, die Geistenmassen von dieser bestimmten Form, aber nicht das bestimmte Massiv,
das ich eben bestiegen. [...] Weiteres iiber “Situation”: 1- Jede Situation ist ein “Ereignis” und kein “Vorgang”.
Das Geschehene hat Beziehung zu mir; es strahlt ins eigene Ich hinein.”

88



Assim, quando Heidegger expde o modo de acontecimento do mundo circundante,
percebemos que a conexdo estabelecida por ele entre entre o ser-ai e seu mundo é divergente
de uma proveniente de uma consideracdo metafisica ou tedrico-cientifica. O Dasein é 0 seu
mundo, e, por conta desta constituicdo ontoldgica, a maneira pela qual o ser-ai lida com seu
mundo circundante — vive sua vivéncia — € no modo da compreensdo existencial. O que isso

quer dizer?

Compreensdo aqui ndo implica nenhum tipo de conhecimento, entendimento ou
concepcao. O sentido de compreensdo heideggeriana ndo tem nada a ver com postura
epistémica. “[...] o sentido de compreensdo nio se trata de um tomar conhecimento de algo,
mas quer dizer ser em relacéo a algo, mais propriamente, o ser do Dasein” *’*. Consideramos
que a compreensdo indica que o Dasein é ele todo em sua facticidade: o ser-ai é a sua
vivéncia fatica hermeneuticamente, “ocupadamente”  (besorgt), existencialmente,

“cuidadosamente” (Sorge), temporalmente.

Podermos, a partir disso, afirmar que a compreensdo ¢ a facticidade do “ter-se-a-Si-
mesmo” (Sich-selbst-haben) do Dasein. Todas as estruturas ontologicas de que tratamos neste
trabalho compdem conjuntamente o ser-ai e estdo em jogo quando se trata da compreensdo
existencial. Por esse motivo, Heidegger determina que a lida ocupada e compreensiva do
Dasein com o mundo circundante faz com que este acontega como significancia (Cf. Ibidem).
Entendemos, portanto, que a compreensdo é um carater fundamental do ser-ai em consonancia

com a caracteristica do Ereignis.

Mundanidade € a presenca especifica e 0 vir ao encontro para uma ocupagao
compreensiva [verstehendes Besorgen]. A absor¢do compreensiva no mundo
descobre o mundo, as conex@es de referéncia naquilo que elas sdo singulares,
isto é, no seu significar. O compreendido — a significancia — encontra uma
ocupagdo compreensiva. A referéncia e conexBes de referéncia sdo
primeiramente significancia. As significancias sdo a estrutura ontoldgica do
mundo. "

1730Criginal: [...]“Der Sinn des Verstehens nicht in einem Kenntnishaben von etwas aufgeht, sondern ein Sein
zu etwas und zwar das Sein des Daseins besagt.” (Cf. Idem, GA 20; p. 286)

174 Original: “Weltlichkeit ist die spezifische Anwesenheit und das Begegnen fiir ein verstehendes Besorgen.
Das verstehende Aufgehen in der Welt entdeckt die Welt, die Verweisunzusammenhénge in dem, was sie einzig
sind, in ihrem Bedeuten. Einem verstehenden Besorgen begegnet so das Verstandene — die Bedeutung. Die
Verweisung und Verweisungszusammenhdnge sind primér Bedeutung. Die Bedeutungen sind die Seinsstruktur
der Welt”. (Cf. Loc. cit. Alterado)

89



A mundanidade do mundo circundante e os entes do mundo ndo s&o primeiramente
coisas, objetos, processos; sdo, sim, referéncias e significados possibilitados pela estrutura
ontoldgica do cuidado e da ocupacéo, 0s quais, por sua vez, possuem um sentido temporal. As
entidades sdo descobertas inseridas na conjuntura da mundanidade — contextos de
significancia. Isto quer dizer, elas tornam-se presentes no mundo: “a significancia é, mais
propriamente, um modo da presentidade, a partir da qual todo ente do mundo é
descoberto”.*” A ocupacdo compreensiva é, assim, a responsavel pela apresentacéo — isto é, a
presenca — do ente porque ela possui o carater ontologico de “permitir que se torne presente”
(Gegenwartig-werden-lassen). Ou seja, a estrutura do mundo enquanto significancia €
possibilitada porque o ser do Dasein é temporalidade.

“[...] A partir da analise do ser-no-mundo, no sentido especial da ocupagéo,
0 qual possui 0 modo de ser do ‘permitir que se torne presente’ — um modo

de ser notavel, que s6 é compreendido quando se V€ que este presentificar e
apresentar ndo é outra coisa que o tempo mesmo. *°

Podemos, por fim, entender que designar a estrutura do mundo circundante através do
termo “significancia” evidencia o aspecto acontecimental dos entes do mundo circundante.
Ao contrario de uma postura realista, Bedeutsamkeit aponta necessariamente para um
contexto pratico-fatico-compreensivo, no qual um Dasein vive historico-faticamente —

ocasionalmente.

Cada ente do mundo circundante passa a ter sentido, e, assim, passa a ‘existir’ como
significancia inserido em determinada circunstancia de acordo com, ou tendo em vista um
certo momento fatico do Dasein, no qual as suas estruturas temporais manifestam-se no ser-ai,
enquanto é um ente a caminho do seu proprio ser, reconectando-lhe ao seu “ja foi”, ao seu
“presente”, e ao seu “futuro”.

Significado é o modo do mundo “mundificar-se” (es weltet X'’

), 0 que apenas acontece
inserido num pensamento que vislumbra uma circunstancia pré-légica, em conjunto com uma

visada pré-teorética e ndo-metafisica. Afirmar que o “mundo mundifica” quer dizer: o mundo

175 Original: “Bedeutsamkeit ist zundchst Modus der Anwesenheit, auf die alles Seiende der Welt hin entdeckt
ist” (Cf. Ibidem; p.287)

176 Original: “[...] aus der Analyse des In-der-Welt-seins, im besonderen Sinne als Besorgen, das die Seinsart
des Gegenwartig-werden-lassens hat — eine merkwirdige Seinsart, die man nur versteht, wenn man sieht, dass
dieses Gegenwartigen und Appréasentieren nichts anderes als die Zeit selbst ist.” (Cf. Ibidem; p. 292).

177 Cf. Idem, GA 56/57; p.73.

90



ndo ocorre como objetos e processos no espaco e no tempo. O mundo é mundo em conjunto
com um ser humano que se encontra ocasionalmente empenhado com aquele; que com ele
perdura numa relacdo nao-cognitiva. O mundo “mundifica” onde a “vida vive”, isto &,
inserido num contexto de um pensamento vitalizado; um pensamento que visualiza a

comunh&o entre existéncia e temporalidade como um acontecimento: Ereignis.

O que € essencial nas fungdes significativas pré-mundanas ou mundanas €
que elas expressam o carater de acontecimento [Ereignischarakter], isto é,
elas vdo em conjunto (vivenciando e vivenciando o vivenciado) com a
vivéncia mesma. Elas vivem na vida mesma e, nesta conjungdo, sdo ao

mesmo tempo originarias [herkommend] e carregam a origem em si.'”®

178 Original: “Die vor-welthaften und welthaften Bedeutungsfunktionen haben das Wesentliche an sich,
Ereignischaraktere auszudriicken, d.h. sie gehen (erlebend und Erlebtes erlebend) mit dem Erleben mit, leben im
Leben selbst, und mitgehend sind sie zugleich herkommend und die Herkunft in sich tragend”.(Cf. Idem. Ibidem;
p.117)

91



CONSIDERACOES FINAIS:

A presente dissertacdo teve como objetivo principal alcancar o sentido e funcdo do
conceito de Ereignis no pensamento do jovem Heidegger. Para atingirmos este objetivo,
promovemos uma leitura e analise bibliografica das principais obras e cursos provenientes do
periodo de juventude do filésofo. Mesmo sabendo que o conceito em questdo tenha aparecido
como um raio num dnico volume (Cf. GA 56/57) das obras completas do autor — o conceito
aparece escassamente em 1919 como indicacdo formal, depois foi esquecido e o vocabulo
passa a ser usado no sentido semantico usual do alemao; posteriormente, a partir da década de
1930, o termo volta a ser utilizado com densidade filosofica — consideramos que aquele surge
estrategicamente em circunstancias filosoficamente relevantes e hermeneuticamente ricas no

semestre de pos-guerra.

Por essa razdo, este trabalho foi confeccionado pretendendo atingir uma compreensdo
de um conceito que aparece nas raizes e no processo de instauracdo e maturacdo de uma
consciéncia filosofica, ou melhor, de uma atitude filos6fica que intenta por as bases para um
pensamento que ndo reproduza 0s mesmos pressupostos, caminhos e conclusdes da tradicéo

da filosofia ocidental.

Desde o inicio, tal como podemos perceber pelo estudo do volume 56/57 das Obras
Completas, Heidegger demonstrava pretensdes e inclinagdes que divergiam conceitualmente e
metodologicamente das tradicionais. O seu ‘“‘salto para um outro mundo” logo nas paginas
iniciais do semestre de pos-guerra ja era um sinal do que viria a ser a sua reconstrugdo e
desconstrucdo hermenéutica da tradi¢do filosofica; movimento que desconstroi a historia da
filosofia a0 mesmo tempo em que constrdi o pensador chamado Martin Heidegger.

Consideramos que seja exatamente neste escopo que o conceito de Ereignis aparece e
possui funcdo e sentido; ele se encaixa num contexto de: 1) instauracdo de um
posicionamento filosoficamente autbnomo do jovem Heidegger; 2) criacdo das bases e
principios norteadores dessa autonomia filosofica; 3) questionamento da propria filosofia
enquanto atitude reflexiva que se propde a produzir conhecimento, questionando seus limites,
objeto e método adequados; 4) consideracdo de que o pensamento filosofico possui um modo

peculiar de acontecimento histérico-temporal em conjuncgdo com a existéncia humana.

Uma vez que temos liberdade para questionar enquanto pesquisadores e pesquisadoras

de filosofia — e ndo qualquer filosofia, mas uma em que se instaura como desconstrugdo e

92



construcdo hermenéutica — nos encontramos diante da possibilidade de analisar e interpretar a
abordagem hermeneutica-fenomenoldgica da investigacdo heideggeriana. Assim, eis que nos
vem 0 seguinte questionamento: até que ponto podemos estabelecer um limite entre a
“metodologia” hermenéutica-fenomenoldgica admitida pelo jovem Heidegger e o fenémeno

intitulado “Dasein”?

Pelo que evidenciamos da exposi¢do heideggeriana sobre a hermenéutica, ela € um
existencial; € uma caracteristica ontologica deste ente ser humano. Diante de tal
caracterizacdo, nos € permitido perceber uma circularidade inerente a pesquisa hermenéutico-
fenomenoldgica — a qual ndo é negativa, apenas diz respeito a intencdo de estabelecer as bases
para uma atitude filosofica originaria e pré-cientifica — mas que nos sugere uma
impossibilidade de quebra total entre a postura reflexiva e metodologica e o objeto da
pesquisa. H& uma unidade entre ambos. Por conta desta unidade, podemos identificar que
tudo na investigagdo heideggeriana fala do mesmo: a existéncia humana questionada
radicalmente em seu sentido temporal. A abordagem fala do objeto. O objeto fala na
abordagem. Assumimos a posi¢do de que isto seja o que signifique o salto originario (Sprung)
para o mundo (Cf. GA 56/57 p. 63). E, portanto, neste contexto e buscando apropriar-se
radicalmente deste principio norteador que o carater de Ereignis é inserido; é a partir deste

contexto que vislumbramos a sua funcionalidade.

Por essa razdo, nds sugerimos uma leitura e interpretacdo do conceito em questdo
assumindo-o como uma indicacdo formal e como elemento aglutinador tanto do conteudo a
ser explorado pela investigacdo filos6fica, como do norte metodoldgico desta. Uma vez que,
quando o conceito € introduzido, a “situacdo hermenéutica” ¢ a conjuncao entre questionar os
limites de uma postura filosofica tradicional frente a um novo posicionamento filosofico e os
objetos e respectivos conceitos filoséficos pertinentes a uma investigacdo
fenomenologicamente radical. Na medida em que Ereignis pode ser concebido através de sua
funcdo norteadora, ele nos diz que a investigacdo heideggeriana assume uma postura
investigativa correspondente a estrutura fundamental da existéncia. Porque “num objeto nao

se pode viver” (Cf. GA 60, p. 11).

Portanto, afirmamos que o Ereignischarakter esta dissolvido no itinerario filoséfico do
jovem Heidegger. De acordo com o desenvolvido na GA 56/57, o conceito em questdo
aparece como ponto crucial para uma linha de pensamento a se instaurar em contraposicao a
tradicdo metafisica; por essa razdo, o conceito designa o modo peculiar da conjuncao entre

significancia, sentido, e temporalidade na existéncia fatico-histérica: a vida humana enquanto

93



tal é um acontecimento compreensivel para o ente humano '’°.

E de acordo com tal
entendimento que afirmamos a continuidade e desenvolvimento do conceito de Ereignis,
admitido-o como norte velado da pesquisa filoséfica do jovem Heidegger, uma vez que ele
condensa 0s pontos basilares da sua investigacédo, 0s quais sdo posteriormente destrinchados e

devidamente desenvolvidos em suas particularidades.

Por assumirmos o Ereignis como a indicac¢do da unidade entre o método e o objeto da
investigacdo, n6s propomos uma viagem ao longo do desenvolvimento do caminho do jovem
filésofo, com o intuito de percebermos que o carater de Ereignis foi mantido e disseminado,

permeando os elementos ou estruturas ontoldgico-existenciais do ser humano.

Pretendemos fazer notar que a investigagdo do conceito de Ereignis faz abrir os olhos
para o curso do pensamento do jovem Heidegger, e assim evidenciar o aprofundamento das
questdes filosoficas e das estruturas existenciais ao longo do caminho em que o autor constroi

a questdo pela temporalidade de modo cada vez mais radical.

Na medida em que encaramos 0 sentido do conceito em questdo através do
mapeamento do mesmo (Cf. Capitulo 1), encontramos o Ereignis como a determinacéo
excepcional cabivel a manifestacdo conjunta entre sentido, existéncia humana e tempo. Nao
h& como a existéncia ser apreendida e exposta l6gico-predicativamente, pois a sua estrutura
fundamental corresponde a um campo diverso. Este campo diverso pré-légico e
metafisicamente indeterminavel (Cf. “Es gibt etwas”’; “Ur-etwas ) é exatamente o que se quer
dizer com o termo Ereignis. Este carater indica que a vida fatica humana, os seus elementos
constituintes e os seus caracteres fundamentais acontecem histérico-temporalmente de modo

unico e singular, porém compreensiveis ao ser humano.

Quando Heidegger designa que o caracter de Ereignis corresponde ao acontecimento
fatico-historico da vida humana, podemos dai extrair as seguintes consideracdes: 1) o caracter
de acontecimento é explicitamente contraposto ao conceito de processo ou ocorréncia
(Vorgang, Vorkommnis). Estes dizem respeito a algo que requerer uma sistematizacéo
temporal intrinseca ao seu desenvolvimento. Na utilizacdo destes conceitos existem certas
consideracdes metafisicas em jogo, tanto no que se refere a constituicdo de um ente, como a

consideracao do fenémeno do tempo.

Dizer que a existéncia é acontecimento apropriativo significa apontar que aquilo que

179Cf. KISIEL, Theodore, 1993.

94



acontece sdo significados instaurados historico-temporalmente. A partir desta designacéo,
podemos efetuar a interpretacdo do fendmeno da significancia (Bedeutsamkeit) como a

estrutura do mundo da vida;

2) 0 ente em questdo para o qual o caracter de Ereignis se volta e faz sentido € um ente
que se chama ser-ai. Este ndo é determinado a partir das definigdes metafisicas tradicionais;
ndo é animal racional, alma, espirito, ndo é raz&o criadora, nem sujeito cognoscente. O ser-ai
¢ a sua existéncia que se da como Ereignis. O Dasein é a cada instante aquilo que ele ¢é
ocasionalmente (jeweilig) sendo historico-temporal. Visto que este ente € ontologicamente
sua existéncia, o Dasein ¢ “acontecimental” ele mesmo. Ele € um acontecimento significativo-

temporal,;

3) sabendo que o carater de Ereignis se refere a um campo que nao se representa pelas
determinagfes conceituais metafisicas, € apresentado que a atitude que se volta para um tal
ambito peculiar ndo seja uma atitude tedrico-cognitiva, explicativa. Mas sugere-se que se
volte para a existéncia como acontecimento a partir do seu “como” (Wie): compreendendo-a

hermeneuticamente através de seus modos de dar-se temporalmente.

Todos estes momentos acima destrincham o sentido e funcéo do conceito de Ereignis,
a partir de sua inser¢do no contexto de distincdo de uma abordagem metafisica tradicional. O
Ereignis surge na circunstancia do “salto” (Sprung) para fora de um pensamento metafisico
180 O pensamento que fala do Ereignis instaura um rompimento com o paradigma sujeito-
objeto; desenvolve uma outra compreensdo para 0 que se chama tradicionalmente de
“realidade”; propde uma outra forma de se comportar filosoficamente e compreender a
existéncia. Todas estas “inovacdes” sao mantidas e se aprofundam ao longo do caminho do

pensamento heideggeriano.

As consideracdes acima elencadas nos permitiram atingir uma reflexdo e entendimento
do sentido do conceito de Ereignis, o qual esperamos ter conseguido tornar evidente ao longo
da exposicdo desta dissertacdo. Para nos, conclusivamente, o conceito de Ereignis aponta
implicitamente para o sentido temporal originario da existéncia. Afirmar a existéncia — o

Dasein — como acontecimento € afirmar de modo velado a temporalidade.

Esta proposta péde ser evidenciada através da exposi¢do do sentido temporal inerente

a significancia, ao ser a cada vez temporal e ao carater de ser-possibilidade ontologica radical

180Cf. SHEEHAN, Thomas. 1986. p.47

95



do ser-ai, expostos ao longo do mapeamento do sentido de Ereignis e uma vez percebido o
desenvolvimento e a primazia que o conceito de tempo adquiriu no decurso das obras de

juventude de Heidegger.

O tempo na perspectiva heideggeriana, desde a sua primeira elaboragdo enquanto
tempo kairoldgico carregava consigo 0s mesmos caracteres ndo-objetivos, ndo-16gicos que o
Ereignis possuia. Mesmo quando ele passa a tratar do tempo sem utilizar explicitamente a
designagdo “kairos”, é possivel perceber a latente conexdo entre os caracteres temporais
originarios e o caracter de acontecimento. Ao ponto de podermos interpretar e, assim, afirmar
que o Ereignis no pensamento do jovem Heidegger diz respeito a copertenca entre Dasein e
Tempo.

Dasein, Ereignis e Tempo sdo situados e indicados como fundamentalmente nao-

objetivos. De que fala esse campo ndo-objetivo? Fala da diferenca ontologica? Fala do ser?

Seré que a caracteristica pré-l6gica e compreensiva inerente ao acontecimento que une
a singularidade humana e a possibilidade de sentido, ambos se dando de modo
“temporalizante”, ndo apontam para a compreensao do ser € o questionamento pelo seu

sentido?

Seré que 0s pressupostos que guiaram o caminho do pensamento do jovem Heidegger
ndo sdo 0s responsaveis por possibilitar o arcabougo metodolégico, filoséfico, e questionador
para que ele conduzisse as suas pesquisas, a ponto de atingir a questdo pelo sentido do ser

181

explicitamente desenvolvida, =" tal como aparece em “Ser e Tempo” e nas suas obras

posteriores?

Serd que existe alguma conexdo entre as peculiaridades do Ereignischarakter do
jovem Heidegger e as caracteristicas do Ereignisdenken? Poderiamos visualizar alguma
aproximacdo entre ambos, mesmo conscientes da mudanca de abordagem instaurada como a

“yirada” Wendung)*®??

Essas — entre tantas outras — sdo questfes que permanecem em aberto e suscitam novas
leituras, interpretacGes e didlogos com o filésofo. A trilha € longa, se pretendemos seguir o

caminho do pensamento de Martin Heidegger.

181Cf. ESCUDERO, Jesus Adrian. 2000.
182 Cf. SHEEHAN. Thomas. 2000. p. 4-5.

96



REFERENCIAS

BAMBACH, Charles, R. Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism. Ithaca, New York:
Cornell University Press, 1995.

BARASH, Jeffrey Andrew. Martin Heidegger and the Problem of Historial Meaning. New
York: Fordham University Press, 2003.

ESCUDERO, Jesus Adrian. El joven Heidegger. Un estudio interpretativo de su obra
temprana al hilo de la pregunta por el ser. 2000. 544 p. Tese (Doutorado em Filosofia) -

Departament de Filosofia. Facultat de Lletres. Universitat Autonoma de Barcelona. 2000.
. El programa filosofico del joven Heidegger. Barcelona: Herder, 2008.

Heidegger’'s Early Philosophical Program. The Hermeneutical Turn of
Phenomenology in 1919. Arche. Journal of Philosophy. v. 6, n.11, p. 169-178, 20009.

El joven Heidegger y los presupuestos metodologicos de la fenomenologia
hermeneutica. Thémata. Revista de Filosofia. Sevilla. n. 44, p. 213-238, 2011.

FLEIG, Mario. Indicacdo formal: uma questdo de método? Natureza Humana. Séo Paulo,
2011. Vol.13, no.2, p. 116-126.

HEIDEGGER. Martin.“Anmerkungen zu Karl Jaspers 'Psychologie der Weltanschaaung'. In:
Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9. Hrsg. Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am
Main: Vittorio Klostermann, 1976.

. Der Begriff der Zeit. Gesamtausgabe Bd. 64. Hrsg Friedrich-Wilhelm v. Herrmann.

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2004

. Fenomenologia da Vida Religiosa. Traducdo de Enio Paulo Giachini, Jairo Ferrandin,

Renato Kirchner. Petropolis: Editora VVozes, 2010.

. Logik: die Frage nach der Wahrheit. Gesamtausgabe Bd 21. Hrsg Walter Biemel.
Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1976

. Ontologie (Hermeneutik der Faktizitat). Gesamtausgabe Bd. 63. Hrsg. K Brocker-

Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1988

97



. Phanomenologie des religidsen Lebens. Gesamtausgabe Bd. 60. Hrsg. K Brocker-
Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995

.Phadnomenologische Interpretationen zu  Aristoteles. Einflihrung in die
Phanomenologische Forschung. Gesamtausgabe Bd. 61. Hrsg. K Brocker-Oltmanns.

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994

. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe Bd. 20. Hrsg. Petra

Jaeger. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1979

. Ser e Tempo. Parte 1. Traducdo de Marcia Sa Cavalcante Schuback. 15 ed. Petrépolis,

Rio de Janeiro: Editora VVozes.

. Tempo e Ser. Em: Conferéncias e Escritos Filoséficos. Sdo Paulo: Abril Cultural,
1973.

Zur Bestimmung der Philosophie: 1. Die Idee der Philosophie und das
Weltanschauungsproblem; 2. Phdanomenologie und tranzendentale Wertphilosophie; mit e.
Nachschr. D. Vorlesung “Uber das Wesen der Universitit und des akademischen Studiums”.
Gesamtausgabe Bd. 56/57. Hrsg. B. Heimbiichel. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,
1987

POGGELER, O. Martin Heidegger’s path of thinking. Humanities Press International, Inc.
Atlantics Highlands, 1990.

KIESEL, Theodore. The Genesis of Heidegger's Being & Time. Berkeley, University of
California Press, 1993.

RICHARDSON, William. J. Heidegger: Through Phenomenology to Thought. 4. ed. New
York: Fordham University Press. 2003.

REIS, R6bson Ramos dos. Aspectos do pensamento indicativo-formal: negacao e justificacdo .
Natureza Humana. 2011, vol.13, n.1, p. 117-133.

SHEEHAN, Thomas. The ‘original form' of Sein und Zeit: Heidegger's der Begriff der Zeit
(1924). Journal of the British Society of Phenomenology, v. 10, n. 2. Maio, 1979.
Disponivel em: <http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-
ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf>. Acesso em 29. out. 2013.

. “Heidegger’s ‘Introduction to Phenomenology of Religion,” 1920-1921,” in A

98


http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf
http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf

Companion to Martin Heidegger’'s “Being and Time”. Editor: Joseph J. Kockelmans,
Washington D.C.: Center for Advanced Research in Phenomenology and University Press of
America, 1986, p. 40-62.

. “Kehre and Ereignis: a prolegomenon to 'Introduction to Metaphysics™. In: A
Companion to Heidegger’s Introduction to Metaphysics. Editor: Richard Polt and Gregory
Fried. New Haven and London: Yale University Press, 2000, p. 3-16.

SENA, S. M. M. Jogue a escada fora: Fenomenologia como terapéutica. Natureza Humana
(Cessou em 2008. Cont. ISSN 2175-2834 Natureza Humana (Online)), 2012.

VAN BUREN, John. The Young Heidegger. Bloomington: Indiana University Press, 1994.

VON HERRMANN, Friedrich-Wilhelm. Die Selbstinterpretation Martin Heideggers.

Meisenheim am Glan: Hain, 1964.

99



