
 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO – UFPE 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS – CFCH 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

MESTRADO 

 

 

 

 

 

TÁSSIA SOBREIRA HONÓRIO DE MELO 

 

 

 

EREIGNIS E TEMPORALIDADE NO PENSAMENTO DO JOVEM HEIDEGGER  

 

 

 

 

 

RECIFE, 2014 



 

 

 

 

TÁSSIA SOBREIRA HONÓRIO DE MELO 

 

 

 

 

 

 

EREIGNIS E TEMPORALIDADE NO PENSAMENTO DO JOVEM HEIDEGGER 

 

 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Filosofia da Universidade 

Federal de Pernambuco, como requisito para 

obtenção do título de Mestre. Área de 

concentração: Ontologia. 

Orientador: Prof. Dr. Sandro Sena.  

 

 

RECIFE, 2014 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 

  M528e   Melo, Tássia Sobreira Honório de. 

       Ereignis e  temporalidade  no pensamento do jovem Heidegger / Tássia 

Sobreira Honório de Melo. – Recife: O autor, 2014. 

  99 f. ; 30 cm 

                Orientador: Prof. Dr. Sandro Sena.  

    Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. 
Pós-Graduação em Filosofia, 2014. 

                         Inclui referências. 

        1.  Filosofia. 2. Heidegger, Martin, 1889-1976. 3. Fenomenologia. 4. 
Hermenêutica. I. Sena, Sandro (Orientador). II. Título. 

100 CDD (22.ed.)               UFPE (BCFCH2014-90)

  

       



 

 

 



 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 Gostaria de agradecer aos meus pais pela liberdade e incentivo que sempre me deram 

para que eu construísse minha vida de acordo com meus sonhos.  

 Agradeço a Lucas Alves por todo o amor, por sempre acreditar em mim e me ensinar a 

seguir em frente.     

 Agradeço ao meu professor e orientador Sandro Sena pela atenção, pelo auxílio e por 

ter embarcado comigo nessa empreitada.  

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Werde, was du bist!”  

“Torne-se o que você é!” (HEIDEGGER, 

Martin. GA 21, p. 413). 

“Na medida em que ser e tempo só se dão no 

acontecimento apropriador, deste faz parte o 

elemento característico que consiste em levar 

o homem, como aquele que percebe ser 

insistindo no tempo autêntico, ao interior do 

que lhe é próprio. Assim apropriado, o homem 

pertence ao Ereignis.”  (Idem, Tempo e Ser. p. 

468)  

 

 



 

 

RESUMO 

 

 

O presente trabalho tem como objetivo trazer à compreensão o sentido e função do 

conceito de Ereignis no pensamento do jovem Heidegger. O referido conceito será 

investigado a partir de sua primeira elaboração, desenvolvida no curso de pós-guerra 

intitulado “A ideia da Filosofia e o problema da visão de mundo”
1
, lecionado no semestre de 

inverno de 1919 na Universidade de Friburgo. Em seguida, outras obras do período da 

juventude do filósofo serão investigadas, visando uma determinação do sentido e função do 

conceito de Ereignis, com o objetivo de mostrar que existe um encadeamento entre este termo 

e outras ideias e definições relevantes para o desenvolvimento da pesquisa filosófica 

heideggeriana posterior. Acreditamos, portanto, que o conceito de Ereignis possui um papel 

germinal para a elaboração do pensamento do jovem Heidegger e que seu sentido foi 

desenvolvido em certos pontos elementares para a construção de uma investigação 

hermenêutico-fenomenológica adequada para atingir filosoficamente o ser da vida humana em 

seus elementos basilares. Seguimos e analisamos, o caminho de pensamento do jovem 

Heidegger, procurando investigar a maneira pela qual se dá a relação entre os principais 

termos trabalhados no período da juventude do filósofo e o conceito de Ereignis. Trabalhamos 

no mapeamento do sentido do conceito em questão, tendo em vista a sua função no escopo da 

estrutura da vida fática. Analisamos o nexo particular e relevante entre o conceito de Ereignis 

e a indicação formal enquanto modo de acesso apropriado à estrutura da vida humana, e 

investigamos a conexão fundamental entre o conceito de Ereignis e a temporalidade originária 

do Dasein.  

   

Palavras-chave: Ereignis. Fenomenologia hermenêutica. Facticidade. Significância. 

Temporalidade.   

                                                 

1 Título original: “Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem”. Cf. HEIDEGGER. Martin, 

GA 56/57.  



 

 

ABSTRACT  

 

The present work aims to bring to understanding the meaning and function of the concept of 

Ereignis in the young Heidegger's thought. That concept will be investigated from its first 

formulation, developed in the postwar course named "The Idea of Philosophy and the problem of 

worldview"
2
, taught in the winter semester of 1919 at the University of Freiburg. Afterwards, other 

works from the philosopher's youth will be investigated, seeking a determination of the meaning 

and function of the concept of Ereignis, with the aim of showing that there is a linkage between this 

term and other ideas and definitions that are relevant to the development of Heidegger's later 

philosophical research. We believe, therefore, that the concept of Ereignis has a germinal role in the 

development of the young Heidegger's thought and that its meaning was developed in certain key 

points to build an appropriate hermeneutic phenomenological research that can philosophically 

reach the being of human life in its basic elements. We follow and analyze the path of the young 

Heidegger's thought, seeking to investigate the way in which the key terms developed in the period 

of youth and the philosopher's concept of Ereignis are related. We work in mapping the meaning of 

the concept in question, due to its function within the scope of the structure of factic life. We 

analyze the particular and relevant link between the concept of Ereignis and formal indication as an 

appropriate mode of access to the structure of human life, and we investigate the fundamental 

connection between the concept of Ereignis and the originary temporality of Dasein. 

 

Keywords: Ereignis. Hermeneutical Phenomenology.  Facticity.  Meaningfulness.  Temporality. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

2 Original title: “Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem”. Cf. HEIDEGGER. Martin, GA 56/57.  



 

 

SUMÁRIO 

 

1.Introdução.................................................................................................................................1 

2. O conceito de Ereignis no pensamento do jovem Heidegger: mapeamento de seu uso nas 

primeiras preleções.......................................................................................................................5 

2.1. Ereignis e Dasein: fundamental incompatibilidade com objetos da atitude 

científica......................................................................................................................................13 

2.2. A compreensão do sentido de Ereignis através de uma investigação radical da vida 

fática............................................................................................................................................21 

2.3.  A indicação formal e a experiência da vida fática ou como alcançar filosoficamente 

fenômenos com caráter de  Ereignis............................................................................................31 

2.4. A conformidade entre a indicação formal e o estatuto peculiar da filosofia........................43 

2.5. Indicação formal e discurso originário..................................................................................47 

3. Temporalidade e Ereignischarakter.........................................................................................51 

3.1. A temporalidade originária do Dasein..................................................................................52 

3.1.1. O fenômeno da morte e a totalidade do Dasein.................................................................63 

3.2. Indicação Formal e temporalidade originária........................................................................69 

3.3 Temporalidade e Jeweiligkeit: a Jeweiligkeit como a indicação formal da temporalidade na 

facticidade....................................................................................................................................75 

3.4. Temporalidade e Bedeutsamkeit: significância como caráter do mundo circundante: a 

relação entre temporalidade e ocupação.......................................................................................82 

4. Considerações finais..................................................................................................................91 

5.Referências.................................................................................................................................96



 

 



1 

 

INTRODUÇÃO 

 

O conceito de Ereignis ocupa um lugar privilegiado nas obras da fase de maturidade 

de Martin Heidegger. A partir da década de 1930, o filósofo elabora aquele conceito de modo 

a posicioná-lo no fulcro do seu desenvolvimento filosófico, a fim de atingir, de forma radical, 

a compreensão do sentido do ser em geral, através de sua própria manifestação ao longo do 

desenvolvimento da metafísica ocidental.  

De acordo com William J. Richardson
3
 – entre outros intérpretes, tais como Otto 

Pöggeler no seu livro “Der Denkweg Martin Heideggers” (1963) e Friedrich-Wilhelm von 

Herrmann em sua obra “Die Selbstinterpretation Martin Heideggers” (1964) – há uma 

“virada” (Kehre) no percurso do pensamento heideggeriano que permite identificar dois 

momentos de sua elaboração filosófica: um referente à pesquisa fenomenológica que 

desenvolveu a analítica existencial e sua relação com a compreensão do ser, o qual tem “Ser e 

Tempo” como expoente principal; e outro que busca desenvolver o sentido do ser em geral a 

partir de sua manifestação epocal, designada como Ereignis, cujo alicerce principal é a obra 

“Beiträge zur Philosophie (vom Ereignis)”.  Esta fase do pensamento do filósofo foi 

desenvolvida com o auxílio de uma linguagem de teor místico-poético, sendo considerada 

como parte característica do novo momento filosófico proveniente daquela “virada” na 

trajetória do seu pensamento.  

Entretanto, apesar desta diferenciação entre um “Heidegger I” e um “Heidegger II”, 

o próprio Martin Heidegger, em uma carta-resposta ao padre Richardson que se tornou o 

prefácio da sua famosa obra “Through Phenomenology to Thought”, expõe a importância de 

se levar em consideração todas as “fases” possíveis de seu pensamento para que se atinja uma 

adequada compreensão de sua investigação filosófica.  

A seguinte citação nos impõe a relevância da fase de juventude do autor, pois nos 

indica que o desenvolvimento filosófico do jovem Martin Heidegger é responsável pela 

construção dos pilares fundamentais que conduziram o seu caminho de pensamento.     

 

                                                 

3 Cf. RICHARDSON, William. J. Heidegger: Through Phenomenology to Thought. 4. ed. Fordham University 

Press. New York, 2003. 



2 

 

A distinção que você [Richardson] faz entre Heidegger I e II é justificada 

apenas sob a condição de que isto seja constantemente mantido em mente: 

somente a partir do que o [Heidegger] I pensou é possível ter acesso àquilo 

que deve-ser-pensado pelo [Heidegger] II. Mas o pensamento do [Heidegger] 

I torna-se possível apenas se é contido no [Heidegger] II. 
4
 (RICHARDSON, 

W.J. 2003. p. XXII) 5 

 

Visto que o conceito de Ereignis possui uma grande importância no pensamento 

maduro de Heidegger, é evidente que a maior parte da literatura secundária versa sobre o 

sentido daquele termo a partir do contexto instaurado na década de 1930 e acerca dos seus 

desenvolvimentos nas décadas seguintes. Pouca investigação, entretanto, foi feita
6
 sobre o 

termo em questão referindo-se ao período de juventude do autor, apesar do conceito de 

Ereignis ser utilizado por Heidegger em 1919 de modo filosoficamente rico e de carregar em 

si a compreensão do ser e o sentido de uma temporalidade originária, os quais, por sua vez, 

tornaram-se posteriormente a temática central do pensamento heideggeriano. Tais conceitos 

constituem a linha contínua do pensamento de Martin Heidegger tomado no seu todo, desde 

os escritos de juventude até os de maturidade; eles estão presentes, expressa ou veladamente, 

em cada uma das obras do filósofo.  

Diante disso, temos o seguinte panorama: 1) nas produções de juventude já aparecem 

os elementos norteadores da filosofia de Heidegger, considerada como um todo; 2) no 

desenvolvimento dos conceitos fundamentais, nas obras de juventude, está presente o conceito 

de Ereignis; 3) o conceito de Ereignis no pensamento tardio adquire uma posição temática 

central, articulando-se com conceitos fundamentais cunhados nas obras de juventude. 

Portanto, nos deparamos com a questão: qual é exatamente o sentido do conceito de Ereignis 

na fase de juventude de Martin Heidegger? Por essa razão, decidimo-nos por analisar o termo 

                                                 

4 “The distinction you make between Heidegger I and II is justified only on the condition that this is kept 

constantly in mind: only by way of what [Heidegger] I has thought does one gain access to what is to-be-thought 

by [Heidegger] II. But the thought of [Heidegger] I becomes possible only if it is contained in [Heidegger] II.” 

5 Todas as citações presentes neste trabalho são traduções nossas.  

6 As seguintes obras tratam do pensamento do jovem Heidegger e desenvolvem análises sobre o conceito de 

Ereignis do período de juventude de Martin Heidegger, sem, entretanto, focarem-se especificamente no termo. 

KIESEL, Theodore. The Genesis of Heidegger's Being & Time. Berkeley, University of California Press, 1993; 

BUREN VAN, John. The Young Heidegger. Bloomington, Indiana University Press, 1994. 

 

 



3 

 

a partir de seu contexto para compreender o seu sentido da forma mais precisa possível.  

Portanto, este trabalho se propõe a investigar o sentido e função do conceito de 

Ereignis no pensamento do jovem Heidegger. Para atingir tal objetivo, realizamos uma 

pesquisa bibliográfica de obras provenientes da fase em que o filósofo era professor na 

Universidade de Friburgo (1919-1923) e de Marburgo (1923-1928). É importante salientar 

que a famosa obra heideggeriana “Ser e Tempo” foi propositalmente deixada de lado da 

investigação, pois gostaríamos que esta dissertação se desenvolvesse possibilitando ao leitor e 

à leitora o conhecimento e compreensão de alguns textos menos conhecidos, porém muito 

importantes. 

Pretendemos mostrar que o conceito em questão traz, já em sua primeira elaboração, 

os germes de ideias que passaram a ser relevantes, a ponto de se tornarem os elementos 

cruciais, para o desenvolvimento do pensamento heideggeriano. Principalmente a ideia da 

temporalidade originária e a compreensão do ser, que nos parecem provir do amadurecimento 

filosófico acerca da estrutura da vida fática e do horizonte da compreensão existencial do 

Dasein. Consideramos que existe um fio condutor, iniciado em 1919, que permeia as obras da 

juventude e que encadeia as elaborações cada vez mais radicais das ideias trazidas 

germinalmente pelo conceito de Ereignis.  

Mapeamos a ocorrência do conceito de Ereignis em obras do período acima 

determinado, e procuramos desenvolver e explicitar as articulações existentes entre aquele e 

outros conceitos cruciais na elaboração do caminho de pensamento do jovem Heidegger. 

Investigaremos, portanto,  o sentido que o conceito de Ereignis possui para o desabrochar do 

pensamento autônomo do filósofo.  

A pesquisa do jovem Heidegger apresenta dois aspectos basilares que deram origem 

a uma nova ideia de filosofia: 1) a questão temática de análise da vida fática; e 2) a questão 

metodológica: a fenomenologia hermenêutica como método que aborda a análise da vida 

fática. É no interior de tal estrutura que o conceito de Ereignis aparecerá e deverá ser 

investigado como um elemento singular da articulação da compreensão da vida sobre si 

mesma – uma experiência “semântica” fundamental pertencente à própria estrutura da vida 

fática e à busca por significado que se manifesta como atividade filosófica. Deste modo, a 

facticidade humana, a experiência da vida fática e a possibilidade de investigação filosófica 

compõem o campo a partir do qual a investigação hermenêutico-fenomenológica 

heideggeriana se inicia, e foi este o escopo de pesquisa de nosso trabalho. 



4 

 

Primeiramente,  procuramos tornar claro o sentido do uso do termo pelo filósofo em 

seu curso de inverno de 1919
7

. Explicitamos as principais características do conceito 

analisado e apresentamos as relevantes articulações entre aquele e demais conceitos-chave do 

contexto hermenêutico-fenomenológico da investigação heideggeriana, principalmente em 

sua relação com o conceito fundamental: Dasein.  A partir de tal esclarecimento,  podemos 

enxergar a dificuldade metodológica em que o jovem Heidegger se encontra ao ter que 

abarcar filosoficamente fenômenos da vida fática, e, por isso, encontramo-nos diante da 

necessidade de expor a existência de uma relação fundamental entre a indicação formal e o 

caráter de Ereignis do Dasein. Por fim, para atingirmos com suficiente profundidade o 

desenrolar do termo em conjunto com o desenvolvimento do caminho do pensamento do 

filósofo, mostraremos como o sentido de Ereignis encontra-se fundamentalmente relacionado 

à temporalidade originária.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

7 Cf. HEIDEGGER, Martin.  (1987). Zur Bestimmung der Philosophie: 1. Die Idee der Philosophie und das 

Weltanschauungsproblem; 2. Phänomenologie und tranzendentale Wertphilosophie; mit e. Nachschr. D. 

Vorlesung “Über das Wesen der Universität und des akademischen Studiums”. Gesamtausgabe Bd. 56/57. Hrsg. 

B. Heimbüchel. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann.  



5 

 

2. O CONCEITO DE EREIGNIS NO PENSAMENTO DO JOVEM HEIDEGGER: 

MAPEAMENTO DE SEU USO NAS PRIMEIRAS PRELEÇÕES 

 

Nas primeiras décadas do século XX, Heidegger afirma que a pesquisa filosófica 

precisa ser restabelecida tendo em consideração padrões de conhecimento que não sejam 

científico-objetivantes. É preciso que a filosofia seja repensada com bases capazes de abarcar 

o fenômeno mais fundamental a partir do qual acontece todo o conjunto sobre o qual se volta 

a pesquisa filosófica: a existência humana em seu sentido fático-histórico.  

Heidegger pretende estabelecer um novo início para a filosofia, empreendendo a 

destruição hermenêutica da história da ontologia como forma de apropriação crítica do 

passado, ao mesmo tempo em que desenvolve uma transformação da fenomenologia da 

consciência de Husserl em uma fenomenologia hermenêutica: arcabouço metodológico capaz 

de alcançar o fenômeno da existência e desenvolver-lhe o sentido
8
. 

Analisando e se distanciando das tendências epistemológicas e logicistas do projeto 

neokantiano desenvolvido por Windelband e Rickert e criticando o ideal teorético das ciências 

como modelo para a filosofia
9
, o jovem Heidegger pretende posicionar a filosofia dentro da 

vida fática. A filosofia tem um novo caminho possível; ela deve se tornar algo novo. 

Influenciado pelo projeto e ideias de Wilhelm Dilthey, Heidegger passa a analisar 

hermeneuticamente a estrutura da experiência da vida fática em conjunção com seus 

elementos temporais, existenciais e históricos. É em referência a estes conceitos fundamentais 

que o conceito de Ereignis é desenvolvido como um termo que aponta para a conexão 

fundamental entre a estrutura do mundo e da vida fática compreendida como um fenômeno de 

sentido temporal. 

Heidegger entende
10

 que o aperfeiçoamento de uma “consciência” filosófica não 

                                                 

8 Cf. Os interessantes artigos de ESCUDERO, Jesús Adrián. Heidegger´s Early Philosophical Program. The 

Hermeneutical Turn of Phenomenology in 1919. Arche: Journal of Philosophy.  v. 6, n. 11, p. 169-178, 2009.  

Idem. El joven Heidegger y los presupuestos metodologicos de la fenomenologia hermeneutica. Thémata. 

Revista de Filosofía. Sevilla. n. 44, p. 213-238, 2011. 

9 Sobre o relacionamento do jovem Heidegger com os neokantianos, assim como acerca da influência de Dilthey 

sobre Heidegger, conferir BAMBACH, Charles, R. Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism. Ithaca, 

New York:  Cornell University Press, 1995. 

10 Cf. HEIDEGGER, Martin.“Anmerkungen zu Karl Jaspers 'Psychologie der Weltanschaaung'”. In: 

Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9. Hrsg. Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am Main: Vittorio 



6 

 

deve ser criado a partir de nova posturas ou programas filosóficos, mas deve surgir pela 

investigação que seja capaz de desconstruir hermeneuticamente, isto é, que volte à tradição e 

às origens de uma determinada postura e pressupostos filosóficos para que estes sejam 

fundamentalmente investigados, assimilados e compreendidos.  

É preciso, portanto, que a tradição filosófica seja apreendida como manifestação 

histórica, sem, entretanto, ser guiada por uma pretensão derradeira que a partir daquela se 

estabeleça um sistema filosófico definitivo. Assim, a vida fática, entendida como a origem 

dos pressupostos filosóficos, deve ser continuamente investigada, exatamente por ter um 

sentido histórico
11

.       

 Somente à medida que a filosofia é entendida como histórica, é possível se voltar a ela 

e realizar uma compreensão concreta do seu desenvolvimento. Entendê-la como história é o 

que nos permite percebê-la como um conjunto de impulsos motivadores e conexões 

conceituais que se originaram a partir de algum questionamento fundamental concreto. 

Compreender filosofia deste modo abre espaço para que se vislumbre que o pensamento 

filosófico é realizado – movido, movimentado – por experiências fundamentais histórico-

temporais.  

Se tomarmos o texto
12

 de Heidegger que versa sobre a obra “Psicologia da visão de 

mundo” de Karl Jaspers, nos é apresentado de modo esclarecedor o ponto de encontro dos 

elementos acima citados, o que nos elucida o contexto filosófico no qual o pensamento do 

jovem Heidegger se insere e nos permite promover uma reconstrução hermenêutica acerca do 

conceito de Ereignis.  

No texto “Anmerkungen zu Karl Jaspers 'Psychologie der Weltanschaaung'” 

Heidegger promove uma revisão crítica da supramencionada obra de Jaspers e termina por  

apontar elementos basilares para sua própria pesquisa filosófica, os quais consideramos 

fundamentalmente marcantes para o seu caminho filosófico como um todo – especificamente 

falando: a concepção latente de que a filosofia é um acontecimento histórico-temporal.  

 Heidegger considera (Cf. Opus. Cit.; p.18) que Jaspers, na tentativa de determinar a 

                                                                                                                                                         

Klostermann, 1976. p. 3, 4.  

11 Cf. BARASH, Jeffrey Andrew. Martin Heidegger and the Problem of Historial Meaning. New York: 

Fordham University Press, 2003; p.110. 

12HEIDEGGER, Martin.GA 9.  



7 

 

estrutura psicológica humana, parte de pressupostos tais como os conceitos de “vida psíquica”, 

“sujeito” e “alma” sem antes tentar compreender propriamente o modo de ser desses 

elementos. Por essa razão, Heidegger pretende analisar e trazer à luz as preconcepções 

carregadas por Jaspers.  

 Heidegger assume que a filosofia possui um sentido histórico inerente a si mesma; se o 

próprio ser humano é o ente histórico, nada mais adequado do que investigar a existência 

humana tendo como base o seu sentido histórico-temporal. Este foi um aspecto negligenciado 

por Jaspers em sua investigação acerca da existência. Este pensador se fixou nas ideias 

preconcebidas, arraigadas na tradição filosófica – alma, espírito, etc – sem exercer a 

necessária destruição hermenêutica capaz de trazer à luz os fenômenos e concepções prévias 

presentes àquelas definições filosóficas. E por mais que pretendesse atingir o nível original da 

existência e da vida psíquica, ele permaneceu preso ao paradigma teórico-epistemológico, 

continuando a tratar dos fenômenos da existência como objetos. (Cf. Loc. cit.)  

 O que está em jogo na crítica de Heidegger a Jaspers – e que já é um problema para 

aquele – é a necessidade de se estabelecer as bases fenomenológicas para uma investigação 

filosófica que se compreende como histórica. Ao possuir tal concepção como ponto de partida 

– influenciado pelas pesquisas de Dilthey – a pesquisa filosófica deve se desenvolver 

promovendo uma destruição – revisão, restruturação, reconstrução – hermenêutica das 

intenções e motivações que sustentam os conceitos e pressupostos filosóficos tradicionais. 

Heidegger afirma: “este 'como' de uma abordagem crítica sempre permanece submetido a um 

tipo de apropriação que deve constantemente renovar a si mesma no modo de uma 

destruição”
13

. (Cf. Opus Cit.; p.4). 

 Voltar às origens dos conceitos básicos do pensamento filosófico, analisar seus 

pressupostos é a tarefa fundamental da filosofia. A filosofia é manifestação histórica; 

concebê-la como tal é o primeiro passo para uma pesquisa original e adequada: atingir as 

bases concretas – histórico-temporais – dos pressupostos, ideias e conceitos relevantes para a 

formação do pensamento filosófico. “O sentido de primordialidade não está numa ideia de 

algo fora ou além da história; mas sim ele se indicia a si mesmo no fato de que pensar sem 

pressupostos pode ser alcançado apenas numa autocrítica histórica e faticamente orientada”
14

. 

                                                 

13 Original: “Dieses Wie der kritischen Tendenz untersteht jederzeit einer sich destruktiv erneuernden 

Aneignung”.  

14 Original: “Der Sinn von Ursprünglichkeit ist nicht eine außer- oder überhistorische Idee, sondern er zeigt sich 

darin an, daß Voraussetzungslosigkeit selbst nur in faktisch historisch orientierter Eigenkritik gewonnen werden 



8 

 

(Cf. Opus. Cit.; p.5) 

Levando a cabo o que consideramos ser um princípio filosófico – norte metodológico 

hermenêutico-fenomenológico do caminho de pensamento heideggeriano – Heidegger 

questiona pelo modo adequado de atingir o conhecimento filosófico sem que este solidifique e 

transforme o tema da análise – a existência histórica – num objeto da relação cognitiva 

clássica. Um modo adequado é, portanto, aquele que se desenvolve tendo como Leitmotiv a 

compreensão de que os fenômenos são histórico-temporais e não processos, nem objetos de 

conhecimento, nem ideias a serem apreendidas na sua essência através de uma intuição de 

caráter teórico, distanciado da vida. 

Esta experiência fática da vida, na qual eu posso ter a mim mesmo de 

diversos modos, não é algo como uma região na qual eu estou localizado, 

nem algo universal, cuja individualização seria meu [eu] “mesmo” [das 

Selbst]. Mas a experiência é de acordo com o modo de sua própria 

atualização, um fenômeno essencialmente “histórico”, não sendo 

primariamente um fenômeno histórico-objetivo (minha vida vista como se 

ocorresse no presente), mas, sim, um fenômeno que se experiência e 

atualiza- realiza a si mesmo historicamente.
15

 (Cf. Opus. Cit.; p. 32).  

 

 A relação que envolve o pensador, o tema a ser pesquisado e o método por ele 

escolhido para conduzir a pesquisa é de cunho fático-temporal e não estritamente teórico-

reflexivo, porque filosofia é realizada por um ente histórico-temporal e se volta para 

fenômenos também histórico-temporais, de modo que ela mesma possui um sentido daquela 

natureza. Este é um ponto muito importante que está presente na base do pensamento de 

juventude de Martin Heidegger e que o leva a importantes considerações acerca da 

metodologia adequada a este princípio filosófico – que será devidamente desenvolvida pela 

“doutrina” da “indicação formal” (Formal Anzeige), da qual trataremos especificamente mais 

adiante (p.29).  

 É em virtude desta conjunção fundamental de elementos básicos para o pensamento 

filosófico que Heidegger afirma a necessidade de se tomar concretamente a existência como 

                                                                                                                                                         

kann”.  

15 Original: “Die faktische Lebenserfahrung selbst, in der ich mich in verschiedener Weise haben kann, ist aber 

nicht so etwas wie eine Region, in der ich stehe, nicht das Allgemeine, dessen Vereinzelung das Selbst wäre, 

sondern sie ist ein wesentlich dem Wie seines Eigenvollzugs nach »historisches« Phänomen, und zwar primär 

nicht ein objektgeschichtliches (mein Leben gesehen als sich abspielend in der Gegenwart), sondern ein sich 

selbst so erfahrendes vollzugsgeschichtliches Phänomen”.  

 



9 

 

base doadora dos fenômenos a serem pesquisados. Entretanto, não basta tomar esta afirmação 

como o ponto de partida epistemológico, mas é preciso que ela seja tomada como o 

movimento mesmo do pensamento filosófico. Ou seja, é preciso que se tenha clareza acerca do 

relacionamento de todos aqueles elementos que compõem a atividade filosófica.  

 Por isso, vemos Heidegger elaborar sugestões acerca da maneira adequada para um 

pensamento filosófico concreto: este deve ser realizado faticamente à medida que se apropria 

de sua história a partir do elemento basilar que é o ser humano enquanto o ente que pode 

voltar-se hermeneuticamente sobre sua própria existência. Esta possibilidade de se entender e 

interpretar continuamente é o caráter de “ter-a-si-mesmo” que o ser humano é.  

 

A experiência fundamental do “ter-a-mim-mesmo” também não é um tipo de 

experiência que visa o “eu” de modo geral, mas se é possível experienciar o 

sentido especifico do “sou” [bin] e apropriá-lo de modo genuíno, a 

atualização da experiência de um “eu” deve ter sua origem na completa 

concreção deste e deve ser dirigida de volta para este “eu” em algum “como” 

específico. Esta experiência não é um tipo de percepção imanente em uma 

finalidade teórica e é intentada ao se observar as qualidades dos processos e 

atos meramente aí à mão “fisicamente”. Ao contrário, a experiência de “ter-

a-mim-mesmo” possui uma apropriada expansão para o passado do “eu”, o 

qual não é um componente adicional que o “eu” carrega consigo; mas é 

experienciado como o passado de um Eu que se experiência tendo a si 

historicamente inserido a partir de si mesmo num horizonte de expectativa 

situado a frente de si mesmo.
16

 (Cf. Opus. Cit.; p.31)  

 

 O “ter-a-si-mesmo” indica a possibilidade de uma experiência fundamental da 

apropriação histórico-temporal de si mesmo através da filosofia. Filosofar diz respeito a um 

acontecimento histórico do ser humano como “ser-si-mesmo”. Consideramos que tais 

afirmações devem permanecer na mente do leitor e da leitora ao longo da exposição deste 

trabalho, pois julgamos que essas constituam uma “tese” do pensamento do jovem Heidegger 

e de modo pontual no sentido do Ereignischarakter.  

 Assim sendo, o conceito de Ereignis, nas primeiras obras de juventude de Martin 

                                                 

16 Original: “Die Grunderfahrung aber des Mich-selbst-habens […] ist auch nicht derart, daß sie so im 

allgemeinen auf das »ich« abzielte, sondern es muß, sofern überhaupt der spezifische Sinn des »bin« in echter 

Zueignung soll erfahrbar werden können, der Erfahrungsvollzug in der vollen Konkretion des »ich« seinen 

Ursprung nehmen und auf dieses in einem bestimmten Wie zurückzielen. Diese Erfahrung ist nicht eine 

immanente Wahrnehmung in theoretischer Abzweckung, ausgehend auf Feststellung vorhandener »psychischer« 

Vorgangs- und Aktbeschaffenheiten, sondern sie hat die eigentliche historische Erstreckung in die 

Vergangenheit des »ich«, die für dieses selbst nicht eine mitgeschleppte Beigabe ist, sondern als Vergangenheit 

des sie historisch, sich dabei selbstlich mit-habenden erfahrenden Ich in dessen, von ihm selbst sich selbst 

vorweggesetzten Erwartungshorizont, erfahren wird”.  

 



10 

 

Heidegger, aparece inserido no contexto onde está em questão a própria vida da filosofia!: 

“Nós estamos no cruzamento metódico diante de um abismo, que decidirá sobre a vida ou 

morte da filosofia: ou para o nada, ou seja, a reificação absoluta, ou tem sucesso o salto para 

um outro mundo, mais precisamente: para o mundo enquanto tal”.
17 (HEIDEGGER, Martin. 

GA 56/57. p. 63; grifo do autor) 

 A filosofia precisa encontrar o seu lugar e, para isso, precisa encontrar tanto a si 

mesma como ao seu método e seu campo investigativo. É preciso que um salto seja dado; um 

salto da dimensão objetiva para dentro do mundo essencialmente não objetivável. Esse é mais 

um elemento que servirá como fio condutor a ser seguido neste trabalho, a fim de 

alcançarmos o conceito de Ereignis. 

Martin Heidegger quer atingir um objetivo: determinar a estrutura fundamental a 

partir da qual a filosofia possa acontecer propriamente. Para tanto, é preciso investigar o 

estatuto da filosofia e diferenciá-la das posturas investigativas que lhe são contemporâneas. 

 Filosofia não é visão de mundo, nem deve desembocar num psicologismo, muito 

menos se orientar por uma postura científica. Heidegger defende que a filosofia possui um 

caráter prático, não teórico e profundamente fático-histórico. Ou melhor, a filosofia 

corresponderia à dimensão de uma ciência primordial pré-teórica (vorteoretische 

Urwissenschaft)
18

. 

A dimensão objetiva, própria das ciências naturais, guia as investigações das ciências 

do espírito, circunscrevendo os pressupostos e âmbito de alcance destas. Nas diversas áreas do 

conhecimento há uma tendência à sistematização de cunho cientificista, a qual determina os 

fenômenos a serem investigados de acordo com pressupostos teóricos – conceitos e valores 

construídos a partir do paradigma sujeito-objeto. A lógica predominante é a da fragmentação 

dos elementos constitutivos e a representação de suas conexões, tendo sempre em vista a 

mensuração e determinação de seus caracteres quantitativos e qualitativos. A atitude é 

objetificante. Para Heidegger, tanto a psicologia, a visão de mundo e a filosofia moderna 

foram desenvolvidas a partir deste paradigma, uma vez que todas orientaram suas pesquisas 

                                                 

17 Original: “Wir stehen an der methodischen Wegkreuzung, die über Leben oder Tod der Philosophie 

überhaupt entscheidet, an einem Abgrund: entweder ins Nichts, d.h. der absoluten Sachlichkeit, oder es gelingt 

der Sprung in eine andere Welt, oder genauer: überhaupt erst in die Welt.”
  

18 Cf. HEIDEGGER, M. Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem. GA 56/57, p. 15.   



11 

 

com a finalidade de atingir o estatuto de ciência. 

A ciência trabalha com dois polos essenciais, o sujeito e o objeto. Heidegger constata 

como característica essencial da atitude teórica a objetificação do sujeito, uma vez que este é 

considerado sempre e somente em referência ao objeto de análise. O sujeito da atitude teórica 

é o “eu conhecedor” (das erkennende ich).  Assim, tanto o objeto quanto o sujeito sofrem 

determinações e delimitações previamente esquematizadas de acordo com a metodologia 

adotada.  

Eis que surge a questão: seriam tais posições, naturais à postura científica, 

suficientes para guiar a pesquisa filosófica? Será que a partir de seus princípios de tal modo 

constituídos, poder-se-iam determinar o objeto e método para a filosofia? A resposta de 

Heidegger – seguindo a trilha de Dilthey – é negativa. Uma vez que a filosofia é um 

comportamento singular, ela se volta para questões fundamentais e alcança o simples 

acontecer dos fenômenos da existência humana. A inquirição filosófica aponta para este nível, 

o qual extrapola aquele evidenciado por qualquer análise teórico-científica.  

No momento em que a filosofia se volta para si mesma, para a partir de si buscar 

suas estruturas fundamentais e seu método, é descoberto que a filosofia é vida. Ela não 

trabalha com objetos determinados à maneira da ciência. Quem questiona – o “sujeito” 

correspondente – não pode ser delimitado por caracteres mensuráveis, muito menos se 

identificar com uma substância metafísica, a qual também procede de uma objetificação.  

Heidegger percebe que a filosofia lida com fenômenos de uma outra esfera, mais originária, 

primordial a qualquer polarização ou delimitação. Por isso, o filósofo afirma que: 

  

A vivência não passa por mim como uma coisa que eu ponho como objeto, 

senão que eu mesmo a aproprio e aconteço através dela e a vivência se 

apropria e acontece segundo sua própria essência. E ao assim considerar, 

entendo-a não como um processo, uma coisa, objeto, e sim como algo 

totalmente novo, um acontecimento apropriativo [Ereignis].   (Ibidem. p. 

75)
19 

                                                 

19Original: “Das Er-leben geht nicht mir vorbei, wie eine Sache, die ich hinstelle, als Objekt, sondern ich selbst 

er-eigne es mir, und es er-eignet sich seinem Wesen nach. Und verstehe ich es darauf hinblickend so, dann 

verstehe ich es nicht als Vor-gang, als Sache, Objekt, sondern ein ganz Neuartiges, ein Ereignis.” 

 



12 

 

 

Assim, Heidegger encontra o conceito fundamental a partir do qual ele guiará suas 

pesquisas e mudará o rumo da filosofia enquanto tal: o conceito de vivência ou vivência 

circunmundana (Erlebnis, Umwelterlebnis), o qual se manifesta com o caráter de Ereignis.  

Este é o nível fundamental da questão da filosofia; é o solo fenomenal a partir do qual ela 

existe. O conceito de vivência é destacado pelo filósofo como a esfera primordial, a partir da 

qual se dá qualquer possibilidade de experiência de fenômenos. A existência fática – o mundo, 

a vivência – é a dimensão da filosofia. Os fenômenos da vivência não ocorrem como 

processos, uma vez que a designação de algo como “processo” já indica o pressuposto teórico 

que visa uma efetivação de caráter cronológico. Eles se dão, entretanto, com caráter de 

Ereignis: 

Por exemplo, a escalada de uma montanha para de cima ver o pôr do sol. 

Alguém sobe enquanto os outros esperam silenciosos. Esse alguém se 

entregou ao todo do acontecimento, ele vê o disco solar, as nuvens, um 

conjunto de pedras de uma determinada forma, mas não uma figura maciça 

determinada, que eu acabei de escalar. [...] Mais sobre a “situação”: 1- cada 

situação é um “acontecimento apropriativo” e não um “processo”. O que 

ocorre tem relação comigo, irradia para dentro do meu próprio eu. (Ibidem. p. 

206).
20 

 

É na transcrição do primeiro curso lecionado por Heidegger na Universidade de 

Freiburg em 1919
21

 que encontramos o conceito de Ereignis, o qual fora desenvolvido na 

tentativa filosófico-fenomenológica de atingir indicativo-formalmente o fenômeno da 

vivência, enquanto tema da pesquisa filosófica. Heidegger percebe que tais fenômenos têm o 

caráter de Ereignis e não de processos (Vorgang) – não por consequência da estrutura desses 

entes considerados metafisicamente, mas devido a sua relação com o ser humano. 

É interessante observar que, neste curso, o filósofo ainda não havia formulado o 

termo “Dasein” para designar o ser humano, porém, nos é legítimo afirmar, e este é um ponto 

                                                 

20 Original: “Zum Beispiel die Bergbesteigerung, um oben den Sonnenaufgang zu sehen. Man ist oben 

angekommen, und jeder wartet schweigend. Man ist ganz dem Ereignis hingegeben, man sieht die 

Sonnenscheibe, die Wolken, die Geistenmassen von dieser bestimmten Form, aber nicht das bestimmte Massiv, 

das ich eben bestiegen. [...] Weiteres über “Situation”: 1- Jede Situation ist ein “Ereignis” und kein “Vorgang”. 

Das Geschehene hat Beziehung zu mir; es strahlt ins eigene Ich hinein.” 

21 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 56/57. §15. 



13 

 

crucial para a nossa pesquisa, que, aquilo que é evidenciado como a característica peculiar do 

Ereignis é a estrutura fundamental do ser-aí enquanto instauração fática da possibilidade de 

sentido,  na medida em que acontece como apropriação de si mesmo de modo temporal-

histórico.  

 Este é um dos motivos pelos quais escolhemos traduzir o termo “Ereignis” como 

“acontecimento/ apropriação”, “acontecimento apropriativo”. O outro motivo é uma 

interpretação a partir do uso gramatical inovador que o filósofo faz do termo alemão. Temos 

em consideração que tal nomenclatura - “acontecimento apropriativo” - é bastante usual à 

literatura secundária, assim como a traduções de obras que versam principalmente sobre o 

conceito de Ereignis proveniente da fase tardia do pensamento do autor. Entretanto, somos 

levados a manter este termo, e não a cunhar outro diferente, pois acreditamos que 

“acontecimento apropriativo”, como o modo próprio de manifestação fática e significativa
22

 

do ser humano, transmite o que o jovem Heidegger pretende indicar com a expressão, uma 

vez que ele se utiliza do hífen para deslocar o prefixo “er” do restante do vocábulo alemão 

“eignis” (Er-eignis), da mesma forma quando conjuga o verbo “ereignen”: “ich er-eigne”
23

.  

A palavra “Ereignis”, no alemão corrente, significa evento, acontecimento, mas, na 

medida em que é hifenizada, tal como Heidegger o faz, o “eigen” se destaca neste jogo 

semântico, cujos sentidos nos são trazidos à mente:  “próprio”, “propriedade”, “particular”. 

Por seu turno, o prefixo “er” modifica o sentido do radical da palavra, indicando que o sentido 

desta foi levado a cabo em uma ação. Por isso, mantendo a tradução “acontecimento 

apropriativo” preservamos ambos os sentidos indicados por Heidegger, obtidos pela sua 

estratégia de hifenizar as palavras e delas extrair, hermenêutica e fenomenologicamente, 

novas possibilidades de significações.   

2.1. Ereignis e Dasein: a fundamental incompatibilidade com os objetos da atitude científica.   

 

                                                 

22Concordamos com a interpretação do determinado vocábulo no contexto da fase de juventude de Martin 

Heidegger, tal como desenvolvido por John van Buren (Cf. idem. The Young Heidegger.  Bloomington, Indiana 

University Press, 1994, p.419) e Theodore Kiesel. (Cf. idem. The Genesis of Heidegger´s Being & Time. 

Berkeley, University of California Press, 1993, p. 494), assim como seguimos a tradução para o inglês elaborada 

por Ted Sadler (Cf. HEIDEGGER, Martin. Towards the Definition of Philosophy. London: Continuum Books. 

2002.)  

23 Cf. Ibidem. p. 75. 



14 

 

 Consideramos que o caráter de Ereignis corresponde ao acontecimento histórico-

temporal do ser humano em conjunção com seu mundo. Ambos dão-se em comunhão e de um 

modo excepcionalmente diverso se comparado àquele próprio dos processos observados na 

pesquisa científica. Esse é um ponto de extrema importância para a análise empreendida pelo 

jovem Heidegger. Ele pretende abordar os fenômenos próprios da investigação filosófica 

(hermenêutico-fenomenológica) através da distinção fundamental entre aqueles e os objetos 

característicos às investigações teóricas.  

A atitude teorética, de modo geral, funciona a partir de pressupostos e hipóteses, 

objetivos e axiomas; delimita e objetifica o conteúdo da pesquisa, para assim chegar mais 

adequadamente às metas propostas, desenvolvendo-se de acordo com o seu arcabouço 

metodológico. Por esse motivo, Heidegger determina que, da mesma forma que os objetos são 

delimitados ao seu contexto teorético específico, o sujeito de tal investigação torna-se também 

um construto teórico; ambos os polos envolvidos na atitude teorética adquirem caráter 

reificado, fundamentalmente diverso daquele próprio a um “sujeito” histórico-fático.  

 

O objetivo, o conhecido é enquanto tal removido, retirado da vivência mais 

própria. A ocorrência objetivada, a ocorrência enquanto objetivável, 

conhecido, designamos como Processo; este simplesmente passa por meu 

eu conhecedor; ele tem para com este apenas a referência do ser conhecido. 

[...] É a essência das coisas e do contexto reificado dar-se apenas e 

imediatamente ao conhecimento, isto é, dar-se no comportamento teorético 

ao eu teorético. (Ibidem; p. 74)
24 

 

Podemos entender o esforço hermenêutico-fenomenológico do jovem Heidegger ao 

direcionar o seu caminho de pensamento para um contexto novo e radical em contraposição às 

bases tradicionais da pesquisa filosófica. A conjuntura a partir da qual ele pretende trilhar seu 

caminho é instaurada exatamente pelo conceito de Ereignis, o qual intenta denotar o modo 

primordial de acontecimento dos fenômenos da existência, sem ser direcionado por 

                                                 

24Original:  „Das Gegenständliche, das Er-kannte, ist als solches ent-fernt, aus dem eigentlichen Erleben 

herausgehoben. Das objektivierte Geschehen, das Geschehen als gegenständliches, erkanntes, bezeichnen wir als 

Vor-gang; es geht schlicht vor-bei, vor meinem erkennenden Ich, hat zu diesem nur den Bezug des Erkanntseins. 

[…] Es ist das Wesen von Sachen und Sachzusammenhang, sich nur und gerade im Erkennen, d. h. im 

theoretischen Verhalten zu geben und zu geben für das theoretische Ich.“  



15 

 

metodologias e pressupostos teoréticos. No momento em que Heidegger designa o 

acontecimento das vivências como Ereignis, categorias e conceitos filosóficos tradicionais 

não desempenham papel algum no seu peculiar contexto de investigação. 

 

Acontecimento apropriativo também não quer dizer, como se eu 

exteriormente ou de algum lugar me apropriasse de minhas vivências; “fora” 

e “dentro” não possuem nenhum sentido aqui, assim como “físico” e 

“psíquico”. As vivências são acontecimentos apropriativos, na medida em 

que elas vivem a partir do próprio e só assim a vida vive. (Com o que aqui 

está apresentado, o caráter de acontecimento apropriativo ainda não está 

inteiramente determinado)  (Ibidem; p. 74)
25 

 

Na exposição da diferença “essencial” entre processo e Ereignis, torna-se clara a 

importância de dois elementos fundamentais para tal diferenciação: a vivência do mundo 

(Erlebnis, Leben) e o sujeito que o vive (Ich). De acordo com o que foi explicitado, podemos 

afirmar que o sujeito neste contexto de investigação heideggeriana é um diverso da concepção 

tradicional metafísica; não se pode identificá-lo nem com o sujeito de uma relação cognitiva, 

nem com uma “persona” transcendental. Da mesma forma, torna-se proibitivo igualar o que 

Heidegger denomina por “vivência”, “vida”, “mundo”, com o objeto de uma atitude 

epistemológica por excelência. Todos os termos em questão aparecem correlacionados e só 

adquirem sentido relevante dentro do contexto fenomenológico-hermenêutico como 

acontecimento apropriativo.
26

 Por isso, podemos afirmar que o conceito de Ereignis é o modo 

característico da concomitância entre mundo e ser humano, como podemos compreender da 

seguinte passagem:     

 

Apenas no evocar conjunto [Mitanklingen] do Eu próprio e histórico-

situacional [jeweiligen eigenen] vive o circunmundano, “mundifica-

se”[weltet es], e onde e quando este se “mundifica” para mim, eu sou, de 

algum modo, todo aí. [...] Este conceber, o fixar do objeto como tal, ocorre 

às custas da repressão do meu eu mais próprio. Isto se deve ao sentido do 

                                                 

25 Original: „Er-eignis besagt auch nicht, als würde ich mir das Er-lebnis von auβen oder irgendwoher an-eignen; 

„auβen“ und „innen“ haben hier sowenig Sinn wie „physisch“ und „psychisch“. Die Erlebnisse sind Er-eignisse, 

insofern sie aus dem Eigenen leben und Leben nur so lebt. (Ereignischarakter hiermit noch nicht voll bestimmt)“  

26 Cf. VAN BUREN, John.  1994;  p. 421.  



16 

 

algo em geral, em cuja determinação eu não reverbero [mitschwinge], ao 

contrário, o reverberar, o meu ir para fora [Mitherausgehen] é inibido. O 

objeto, o ser objeto enquanto tal, não me toca. O Eu, que fixa e determina, 

não é, de modo nenhum,  mais eu.   (Cf. Ibidem, p. 73)
27 

 

A partir deste esforço hermenêutico-fenomenológico, podemos compreender que o 

“eu” fático-histórico da vivência do mundo não se identifica por completo com o sujeito do 

comportamento cognitivo.  As relações e os elementos desenvolvidos através da atitude 

teorética são uma parcela restrita do todo da vivência da vida do ser humano.  

O solo fenomenal a partir do qual Heidegger pretende elaborar seu caminho de 

pensamento permite a visualização e a compreensão da vida humana, enquanto esta se dá com 

o caráter de acontecimento. E isto quer dizer: a vida e o ser humano acontecem conjuntamente 

como singularidade rica em significância, que se dá num horizonte fático-temporal.      

O conceito de Ereignis deve ainda ser melhor compreendido em sua peculiaridade, 

ou seja, o seu caráter não processual-objetivo, se tornarmos clara sua relação com a Erlebnis 

através do conceito de “simples dar-se” dos fenômenos (es gibt etwas). A articulação entre 

tais conceitos ressalta a riqueza essencial do conceito de Ereignis: 1) a indicação de um 

sentido de temporalidade não cronológica; 2) a sinalização dos múltiplos sentidos do ser; 3) o 

ente que põe a questão e, ao mesmo tempo a vive; isto é o Dasein:  

 

O que significa: ‘há’? Há números, há triângulos, há telas de Rembrandt, 

há submarinos; eu digo: ainda haverá chuva hoje, amanhã haverá vitela 

assada. Múltiplos ‘há’, e a cada tempo sentidos diversos, mas em cada caso 

com um idêntico momento de significado.(Ibidem. p.67)
28 

Por ser a dimensão originária da vida fática, a vivência (Erlebnis) é a origem para a 

                                                 

27Original: „Nur in dem Mitanklingen des jeweiligen eigenen Ich erlebt es ein Umweltliches, weltet es, und wo 

und wenn es für mich weltet, bin ich irgendwie ganz dabei. […]  Dieses Fassen, Fest-stellen als Gegenstand 

überhaupt, lebt auf Kosten der Zurückdrängung meines eigenen Ichs. Es liegt im Sinne des Etwas überhaupt, das 

ich nicht in der Fest-stellung seiner als solchen mitschwinge, sondern dieses Mitschwingen, dieses 

Mitherausgehen meiner ist unterbunden. Das Gegenstand-, das Objektsein als solches berührt mich nicht. Das 

Ich, das fest-stellt, bin ich gar nicht mehr.“  

28 Original: “Was heisst: ‘es gibt’? Es gibt Zahlen, es gibt Dreiecke, es gibt Bilder Von Rembrandt, es gibt U-

Boote; ich sage: Es gibt heute noch Regen, es gibt morgen Kalbsbraten. Mannigfache ‘es gibt’, und jeweils hat 

es einen anderen Sinn und doch auch jedes wieder ein in jedem antreffbares identisches Bedeutungsmoment”.  



17 

 

determinação da filosofia como ciência primordial pré-teórica. É na vida fática que o 

perguntar primeiro, mais básico e geral ocorre: “o que há?” “gibt es etwas?”.  

A vivência é de onde a “vivência questionante/ questionadora” (Frageerlebnis) surge 

e para onde se volta, ela é viva. Para Heidegger, portanto, é no seio da vivência e enquanto 

vida fática que a atitude filosófica por excelência se desenvolve: na base da questionabilidade 

está a indicação do simples dar-se dos fenômenos, que devido a sua anterioridade 

fundamental (não cronológica, porém ontológica) não se deixa apreender em sua 

peculiaridade por uma conduta teórica. O “há algo”, “es gibt etwas”, indica o simples “fato” 

de ser, comum aos múltiplos fenômenos, e a inefabilidade de sua natureza, a qual não pode 

ser reconhecida em conceitos objetificantes, mas simplesmente alcançada por uma intuição 

compreensiva de caráter hermenêutico.   

 

Entretanto, a vivência é, mesmo quando eu evito todo tipo de reificação e 

inserção em um contexto reificante. Ela possui um agora, está aí – e é de 

alguma maneira minha vivência. Eu estou junto com ela, eu a vivencio, ela 

pertence a minha vida, mas é de acordo com seu sentido que ela seja 

apartada de mim, tão absolutamente Eu-remota. Eu pergunto: ‘dá-se algo?’. 

O ‘dar-se’ é um ‘dar-se’ para um Eu – embora eu não seja aquele para quem 

o sentido da pergunta se volta e faz referência. (Ibidem. p. 69. Grifo do 

autor).
29 

 

É com a característica de acontecimento apropriativo (Ereignischarakter) que os 

fenômenos da vida fática se dão, uma vez que, a cada acontecimento, o fenômeno existe como 

algo (etwas), possuindo um sentido histórico.  Portanto, possui uma temporalidade específica 

para o ente que vive esta conjuntura do mundo da vida.  

Ereignis, então, se mostra como a estrutura ontológica fundamental da vivência que 

tem a peculiaridade de unir em torno de si os elementos que constituem o mundo da vida. Por 

essa razão, ele é um conceito bastante adequado para indicar a estrutura fenomenal da relação 

                                                 

29 Original: “Aber das Erlebnis ist doch auch, wenn ich jede Verdinglichung und Einfügung in einen 

Sachzusammenhang vermeide, hat doch ein Jetzt, es it da – und es ist sogar irgendwie mein Erlebnis. Ich bin 

doch dabei, ich er-lebe es, es gehört meinem Leben zu, und doch ist es seinem Sinn nach so losgelöst von mir, so 

absolut Ich-fern. Ich frage: “Gibt es etwas?”. Das “gibt es” ist ein “es geben” für ein Ich – und doch bin ich  es 

nicht, für den, auf den der Fragesinn Bezug hat.”  



18 

 

de concomitância entre mundo, ser, existência, e é para estes que a filosofia se volta. 

É de acordo com tal designação, portanto, que Heidegger determina que a atitude 

teórico-científica é uma desvitalização da vida (Ent-leben)
30

. Pois, munida do arcabouço de 

pressuposições teóricas, pretende apreender fenômenos primordiais através de conceitos 

objetificantes e determiná-los enquanto objeto e sujeito de uma relação cognitiva, 

desconsiderados em sua referência histórico-fática “entre” si.  

A objetificação científica recorta, fragmenta o todo “acontecimental” da vida, seja 

em dados sensoriais ou processos psicológicos. A teorização é restrita, faz referência a apenas 

uma esfera particular da vida. Entretanto, Heidegger aponta para o fato de que a conduta 

científica é já uma forma fática de vida humana, apesar de ser uma desvitalização da mesma.    

 

O ‘algo’ da esfera do vivenciável enquanto tal não é radicalmente teorizado 

nem desvitalizado, mas deve ser considerado como um momento essencial 

da vida em si e para si mesma, que está em conexão estreita com a 

característica de acontecimento apropriativo da vivência mesma. O formal 

objetivo ‘algo’ da atitude científica é primeiramente motivado do ‘algo’ 

pré-mundano da vivência. [...] (Ibidem. p. 116. Grifo do autor)
31 

 

Cada uma e qualquer atitude proveniente de e voltada para o mundo da vivência é 

um ‘como’ (wie) próprio da vida humana enquanto Dasein. Esta estrutura ‘como’ caracteriza 

a maneira pela qual o vivente humano se manifesta no mundo da vida; ela corresponde ao seu 

próprio modo de ser a partir de si mesmo e em conjunção com o mundo que o circunda. 

Reformulando: o ser humano é da-Sein, é existência faticamente situada, que se manifesta e 

se expressa através de modos possíveis, sempre históricos, isto é, temporais. 

Facticidade é a designação para o caráter do ser do ‘nosso próprio’ Dasein. 

A expressão significa exatamente: em cada caso, se trata de um Dasein 

                                                 

30Cf. Ibidem; p. 74. 

31Original: “In dem Etwas als dem Erlebbaren überhaupt haben wir nicht ein radikal Theoretisiertes und 

Entlebtes, als vielmehr ein Wesensmoment des Lebens an und für sich zu sehen, das in einem engen 

Zusammenhang steht mit dem Ereignischarakter der Erlebnisse als solcher. Aus diesem vorweltlichen Lebens-

etwas motiviert sich erst das formale gegenständliche Etwas der Ekennbarkeit. [...].”  

 



19 

 

especifico (fenômeno da específica situação histórico-temporal, 

ocasionalidade [Jeweiligkeit]; cf. o estar junto empenhado em algo, 

permanecer, estar junto, ser aí), enquanto é aí de acordo com seu próprio 

caráter de ser. Ser aí de acordo com o caráter do ser quer dizer: não e nunca 

ser primeiramente objeto de uma intuição nem de uma determinação 

intuitiva, de um mero tomar conhecimento, e sim, Dasein é ele mesmo aí 

no modo do seu ser mais próprio. O modo do ser abre e circunscreve cada 

uma das possibilidades fáticas do ‘aí’. Ser – transitivo: ser a vida fática! 

(HEIDEGGER, M. GA 63, p. 7. Grifo do autor)
32 

 

Podemos, a partir disso, afirmar a articulação entre os conceitos de Erlebnis, 

Facticidade (Faktizität) e de Existência (Existenz). Estes termos evidenciam e significam que 

a estrutura da vivência na qual o Dasein está inserido e para o qual ele se volta é sempre por 

ele traduzido em possibilidades fático-existenciais. O fenômeno do mundo da vida acontece 

necessariamente através de e para um Dasein, através de algum modo fático possível, 

proveniente do seu caráter fundamental que é ser-possível (Möglichsein). 

 

Existência como cada e a qualquer momento determinada possibilidade 

histórica do Dasein é como tal, o que ela é, já apodrecida, quando se lhe 

propõe ser presente para uma curiosidade filosófica figurativa. Ela não é 

nunca objeto, e sim ser; ela somente é aí na medida em que é uma vida 

(Ibidem, p. 19)
33

  

Através da imbricação necessária entre os elementos que formam o todo estrutural da 

vivência humana, afirmamos que estes se desenvolvem com o caráter de acontecimento 

apropriativo. Visto que os fenômenos do mundo da vivência possuem o caráter de Ereignis e 

                                                 

32HEIDEGGER. Martin. Ontologie (Hermeneutik der Faktizität). Gesamtausgabe Bd. 63. Hrsg. K Bröcker-

Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1988. Original:“Faktizität ist die Bezeichnung für den 

Seinscharakter ‘unseres’ ‘eigenen’ Daseins. Genauer bedeutet der Ausdruck: jeweilig dieses Dasein (Phänomen 

der ‘Jeweiligkeit’; vgl. Verweilen, Nichtweglaufen, Da-bei, Da-sein), sofern es seinsmässig in seinem 

Seinscharakter ‘da’ ist. Seinsmässig dasein besagt: nicht und nie primär als Gegenstand der Anschauung und 

anschauunglicher Bestimmung, der blosse Kenntnisnahme und Kenntnishabe von ihm, sondern Dasein ist ihm 

selbst da im Wie seines eigensten Seins. Das Wie des Seins öffnet und umgrenzt das jeweils mögliche ‘da’. Sein 

– transitiv: das faktische Leben sein!” 

33 Original: “Existenz als jeweilig bestimmte historische Möglichkeit des Daseins ist als das, was sie ist, schon 

verdorben, wenn man an sie das Ansinnen stellt, im vorhinein präsent zu sein für eine sie ausmalende 

philosophische Neugier. Sie ist nie ‘Gegenstand’, sondern Sein; sie ist da nur, sofern je ein Leben sie ‘ist’”.  

   



20 

 

a manifestação dos mesmos se dá através de um modo fático existente possível do Dasein, 

entendemos que o ser da existência fática mantém-se no mesmo nível da dimensão primordial 

“acontecimental” do Ereignis.  

A estrutura basilar do ser-aí corresponde à experiência fundamental 

(Grunderfahrung) do vir ao encontro de si (sich begegnen) interpretativo e hermenêutico, o 

qual, por sua vez, denota um acontecimento e apropriação (de si).  

A ideia acima pode ser corroborada ao considerarmos alguns elementos-chave da 

constituição do Dasein em sua referência ao todo da vivência e no que tange principalmente à 

sua abertura interpretativa como modo peculiar do ser da facticidade, da qual a atitude 

filosófica provém como expressão proeminente. 

 

O engajamento hermenêutico, a partir de um ‘como que’ a facticidade é 

entendida, a partir do seu próprio ser, não é algo que pode ser inventado; 

nem é posse de algo previamente planejado, e sim, surge e se desenvolve 

de uma experiência fundamental, e isto significa de um acordar filosófico, 

no qual o Dasein encontra a si mesmo. O acordar é filosófico, isto é: é vivo 

em uma autointerpretação primordial, que a filosofia deu a si mesma, de 

tal modo que a filosofia é uma possibilidade decisiva e um modo de 

autointerpretação pelo qual o Dasein encontra-se a si mesmo. 

(HEIDEGGER, Martin. GA 63. p. 18. Grifo do autor)
34 

O fenômeno da interpretação evidencia o sentido histórico-temporal da existência do 

ser-aí enquanto manifestação compreensivo-interpretativa de si mesmo de acordo com seu 

ser-possibilidade; indica a conexão fundamental entre existência, temporalidade e 

possibilidade como ser do Dasein, o qual é necessariamente situado em um mundo. A 

autocomunicação e autocompreensão da filosofia remetem ao caráter interpretativo 

hermenêutico do Dasein e a sua possibilidade fática de traduzi-la em ação.  

A apropriação compreensivo-hermenêutica indica uma primordialidade ontológica e 

prático-temporal frente ao que a atitude científica pode alcançar, ou mesmo à atitude 

                                                 

34 Original: “Der hermeneutische Einsatz [...] also das, ‘als was’, in dem die Faktizität im vorhinein ergriffen ist, 

der eingesetzte entscheidende Seinscharakter, kann nicht erfunden sein; er ist aber auch kein fertiger Besitz, 

sondern entspringt und erwächst einer Grunderfahrung, d.h. hier einem philosophischen Wachsein, in dem das 

Dasein ihm selbst begegnet. Das Wachsein ist philosophisch, das besagt: es ist lebendig in einer ursprünglichen 

Selbstauslegung, die Philosophie ihr selbst gegeben hat, dergestalt, dass sie eine entscheidende Möglichkeit und 

Weise der Selbstbegegnung des Daseins ausmacht.”  



21 

 

fenomenológica da intuição de essência husserliana
35

, uma vez que aquela disponibiliza ao 

ser-aí o encontro compreensivo (verstehend) com suas possibilidades fáticas, pois “na 

hermenêutica desenvolve-se uma possibilidade para o Dasein tornar-se e ser compreensível 

para si mesmo”
36

. Tal como evidenciamos no início deste capítulo, é através da conduta 

filosófica que o Dasein acontece e apropria a si mesmo através do encontro de si, 

demonstrando o caráter prático da filosofia enquanto manifestação da “essência” do ser da 

existência. Compreendemos, portanto, que a filosofia é prática existencial
37

 que ocorre no seio 

da existência, situada na dimensão primordial do Ereignis.   

2.2. A compreensão do sentido de Ereignis através de uma investigação radical da 

vida fática. 

Assim, seguindo a interpretação da filosofia como prática – tendo em consideração a 

relação de imbricação entre o Dasein e o mundo circundante – é possível adentrar mais 

profundamente em tal conexão e, assim, alcançar outras estruturas constitutivas relevantes 

para a elaboração da tarefa pretendida aqui. 

A partir da designação das estruturas da existência humana como fundamentalmente 

direcionadas fático-historicamente e aliadas com a compreensão hermenêutica que o Dasein 

tem de si e para si mesmo, podemos dar um passo mais fundo na investigação inicial 

heideggeriana.  

Apresentamos aqui a proposta de tentar estabelecer que o conceito de Ereignis é 

desenvolvido e ampliado, e suas características (elencadas acima tal como apresentadas 

principalmente em seu curso de 1919) são transportadas para o todo da existência do Dasein. 

Tendo como fundamento o conceito basilar de Ereignis, sugerimos uma leitura para que se  

vislumbre o modo como este se desenvolveu veladamente ao longo do pensamento 

heideggeriano. Os seus elementos característicos, tal como o seu sentido, tornam-se o fio  

                                                 

35 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 63, p. 12. 

36Cf. Ibidem, p. 15. Original: “In der Hermeneutik bildet sich für das Dasein eine Möglichkeit aus, für sich 

selbst verstehend zu werden und zu sein”. (Grifo do autor).  

37 Cf. SENA, S. M. M.  Jogue a escada fora: Fenomenologia como terapêutica. Natureza Humana (Cessou em 

2008. Cont. ISSN 2175-2834 Natureza Humana (Online)), 2012.  

  

 



22 

 

condutor latente no itinerário filosófico do autor, evidenciados através dos vários caracteres 

constitutivos do ser-aí e da dinâmica prático-compreensiva deste para consigo mesmo e para 

com o mundo ao redor. Ereignis diz respeito à mútua implicação necessária da existência no 

mundo sempre através de momentos temporalmente significativos. O caráter de Ereignis é a 

determinação que apontou indicativo formalmente para
38

 e termina por se desenvolver como a 

relação entre temporalidade e ser-aí.     

A possibilidade de autoapropriação hermenêutica e autocomunicação do Dasein, da 

qual emerge a atitude filosófica como atividade privilegiada da existência, corresponde a um 

modo de ser do ser humano, o qual designa a sua disposição de ter-se sempre a si mesmo 

(Sichselbsthaben, Sich-da-Haben des Daseins), em todo e a cada momento, como sua 

manifestação fático-temporal. E é porque o Dasein tem a si mesmo a cada (jeweilig) 

manifestação existencial que ele vem ao encontro de si (begegnet sich), por ter a si mesmo 

como o “objeto” de sua própria interpretação. Este seria o caráter pelo qual o Dasein torna-se 

um exemplar fenômeno no sentido fenomenológico, e, portanto, um “objeto” excepcional de 

investigação, uma vez que não é reconstruído, mas tem a si mesmo de modo indicativo ao 

passo que se dá à interpretação
39

.  

Assim sendo, Heidegger apresenta a estrutura “Vorhabe” como o caráter ontológico 

do Dasein de ser necessariamente voltado, ‘interessado’ pelos entes que lhe circundam e para 

consigo mesmo, de modo que as interpretações levadas a cabo a partir de si mesmo (ex.: 

filosofia, consciência histórica) fossem ‘possibilitadas’ por tal estrutura ontológica. Por isso, o 

Vorhabe caracteriza o “Dasein (vida fática)” formal-indicativamente como “ser em um 

mundo” (Dasein (faktisches Leben) ist Sein in einer Welt)
40

.  

O mundo da vida se manifesta primariamente como  “mundo circundante”.  O 

mundo está aí como o ser-ocupado (Besorgtsein). O mundo é o que está imediatamente aí e 

acontece; é encontrado na dimensão existencial do ser-ocupado e é neste sentido que aquele é 

o mundo circundante (Umwelt).  

O Besorgtsein designa a estrutura ontológica a partir da qual a vida fática existe. O 

                                                 

38Cf. HEIDEGGER, Martin.  GA 56/57; p. 206. 

39 Cf. Idem. GA 63; p. 68. 

40 Cf. Ibidem, p. 80.  



23 

 

‘como’(Wie) desse ‘ser-em’ do ser-em-um-mundo é o cuidado (Sorge), o qual indica o caráter 

de ser sempre prática e faticamente ‘interessado em’, estar sempre em relação com, ocupado, 

voltado para o mundo que lhe é circundante, o qual, por seu turno, surgirá, será encontrado 

pelo e para o ser-aí. Depreende-se disso que o mundo circundante e a vida fática  acontecem 

conjuntamente através do ser-empenhado do Dasein consigo mesmo junto ao mundo. 

 

Mundo é o que vem ao encontro. Como e enquanto o quê ele vem ao 

encontro? Vir-ao-encontro e caráter ontológico (“objeto” apenas para 

ontologia formal). No caráter de referências (termo, ontológico); as 

referências oferecem o mundo como o ocupado; ele está “aí” como o ser-

ocupado. (Ibidem, p. 85)
41 

 

Podemos compreender, a partir de tais determinações, que Heidegger aponta para a 

inseparabilidade entre o ser-aí e seu mundo. Além disso, mostra como o Dasein é fazedor de 

mundo: a vida fática é o seu espaço de manifestação, pois o mundo circundante é o que lhe 

vem ao encontro com respeito ao seu próprio ser. O mundo é o que acontece para o Dasein e é 

por este encontrado ao mesmo tempo em que o Dasein se encontra/acontece para si mesmo, 

uma vez que o mundo, a vida fática, em seu sentido mais fundamental, é a manifestação do 

ser humano de acordo com suas estruturas ontológicas.  

O mundo circundante é, portanto, a dimensão originário do acontecer da vida fática, 

isto é,  do Dasein, pois é sempre a partir daquele que a vida pode ser estruturada em contextos 

de significância. O mundo e a vida apenas existem como tais para um ser-aí porque 

significam algo; eles compõem um âmbito de manifestações fáticas e sempre significativas. 

Ou seja, o mundo circundante acontece para o Dasein no modo da significância 

(Bedeutsamkeit). Desta maneira, compreende-se que todo e qualquer ente do mundo 

circundante, e este como tal, é determinado e existe a partir de e em remissão a um contexto 

de referência específico.  Significância designa o ser da existência como mundo e vida 

humana necessariamente em comunhão: “Com o termo ‘Dasein’ é igualmente referido o ser 

                                                 

41 Original: “Welt ist, was begegnet. Als was und wie begegnet sie? Begegnis und Seinscharakter 

(“Gegenstand” nur für formale Ontologie). Im Charakter von Verweisungen (Terminus, ontologisch); die 

Verweisungen geben die Welt als das Besorgte; sie ist “da” im Wie des Besorgtseins.” 

 



24 

 

do mundo, assim como o ser da vida humana”.
42

  

A vida como conexões referenciais significativas conjuga, portanto, a estrutura do    

ser-aí enquanto ser-no-mundo empenhado com o caráter de acontecimento do mundo 

circundante, para então se delinear o que Heidegger chama de cotidianidade. Esta corresponde 

à dimensão circunmundana das manifestações fático-práticas do Dasein, a qual se origina e se 

determina fundamentalmente através do empenho do ser humano junto aos entes do mundo da 

vida sempre e a cada vez (jeweilig) temporalmente situado.  

O empenho e interesse fáticos do ser-aí para com o seu mundo ocorrem sempre em 

virtude de um determinado momento da existência humana, de modo que contextos 

referenciais da cotidianidade surgem a partir do caráter do ser-aí de passar seu tempo 

empenhado junto a- (Verweilen bei-); o “Verweilen” tem o seu sentido de acordo com um 

‘demorar’ e uma ‘estadia’ próprios da temporalidade da cotidianidade: a significância do 

mundo da vida é encontrada pelo Dasein em virtude de temporalizações da sua temporalidade 

originária.  

Cada determinação de funcionalidade do ente à disposição na cotidianidade, assim 

como cada encontro com outro ente que também é Dasein, acontece no seio de uma 

respectiva conjuntura de significados do mundo circundante que está fático-

compreensivamente relacionada com a temporalidade do ser-aí, cujas estruturas manifestam-

se remetendo-o a partir do seu presente para o seu passado ou futuro. 

A partir de tal elaboração, percebe-se que a intenção de Heidegger é evidenciar o 

fenomenal dos entes do mundo circundante, ao passo que se distancia da postura realista ou 

construtivista do objeto e apontar para a significância como a estrutura dos entes que vêm ao 

encontro no mundo circundante – os entes não são primariamente objetos da natureza nem 

objetos de determinação axiológica. Portanto, Heidegger evidencia a concomitância entre vida, 

mundo circundante, entes que vem ao encontro e a estrutura fático-compreensiva-temporal do 

ser-aí. Por isso, vemos o esforço em desenvolver a significância através do caráter de vir-ao-

encontro (Begegnischarakter) do mundo a partir de descrições peculiarmente hermenêutico-

fenomenológicas, tal como desenvolvido na seguinte passagem: 

                                                 

42Cf. Ibidem p.86. Original: “Mit ‘Dasein’ wird gleicherweise das Sein von Welt wie vom menschlichen Leben 

bezeichnet.” 



25 

 

 

Isto é a mesa, assim ela está aí na temporalidade da cotidianidade, e como tal 

irá talvez vir ao encontro novamente após vários anos, quando ela estará no 

chão, deixada de lado e inutilizável e for encontrada assim tal como outras 

“coisas”, por exemplo, um brinquedo usado e quase irreconhecível – ele é 

minha juventude. No porão, em uma quina, há um par de esquis velhos; um 

deles está quebrado ao meio. O que lá está não são coisas materiais de 

diferentes comprimentos e, sim, os esquis de outrora, de cada viagem 

despreocupada com tais e tais pessoas. (HEIDEGGER, Martin. GA 63. p. 91) 
43

  

  

 Significância é o caráter do ser-aí no mundo, cuja determinação se deve a uma 

abertura própria dos entes, que são determinados como significativos em cada momento 

fático-existencial do Dasein. Essa abertura, por seu turno, não se refere à determinação 

própria do conhecimento científico, o qual define e classifica o ente como objeto “x” ou “y”, 

mas se encontra primordialmente como condição de possibilidade de qualquer atitude voltada 

para o ente enquanto tal. Assim, os entes do mundo circundante são disponíveis; o que é 

encontrado (Begegnende) está aí para o uso. Esses entes se caracterizam como para-algo, 

servir-para (Dazu, Dafür).  

É de acordo com o contexto específico de serventia (para-algo), que o ente é tratado 

e é no mundo. Esta é a peculiaridade ontológica dos entes que vêm ao encontro no mundo 

circundante como “Zuhandenheit”. Esta categoria define o caráter de ser do ente 

intramundano: ser-para, ser-útil, ser-usado, ser-para-a-funcionalidade. Eles estão aí para que o 

Dasein com eles esteja empenhado; é um ser-para-a-mão (Zu-handen-da-sein). De modo que 

o “para-quê” (Wozu) da funcionalidade do ente no mundo é esclarecido diante das inúmeras 

possibilidades de significações, indicando, assim, uma determinada conjuntura referencial 

cotidiana de sentido temporal, na qual o Dasein está inserido. 

 

                                                 

43 Original: “Das ist der Tisch, so ist er da in der Zeitlichkeit der Alltäglichkeit, und als solcher begegnet er 

vielleicht nach vielen Jahren wieder, wenn er auf dem Boden, als abgestellt und unbrauchbar, angetroffen wird, 

so wie andere “Sachen”, z. B. ein Spielzeug, verbraucht und fast unkenntlich, - es ist meine Jugend. Im Keller in 

einer Ecke stehen ein Paar alte Skier; der eine ist durchgebrochen; was da steht, sind nicht materielle Dinge, die 

verschieden lang sind, sondern die Skier von damals, von jener waghalsigen Fahrt mit dem und dem.” 

 



26 

 

“Para isto” quer dizer à-manualidade para ser-ocupado com, para um 

demorar-junto a ele, do qual surge este ou aquele procurar, apresentar-se 

para. Em tal ser-aí-para-a-manualidade próprio enquanto tal está aí como 

conhecido e revelado para-quê, e este está no modo de ser de um 

determinado e cotidiano ser-assim- para comer, por exemplo. (sozinho ou 

com outros específicos, nas horas do dia). Disponível é portanto esta 

determinada cotidianidade e temporalidade. Já de tal maneira existente e 

como tal aqui continuará sendo. Passado e futuro definem ao presentificar 

cada determinados horizontes; do passado e do futuro impelido no aí [Da]. 

(Ibidem. p.94. Grifo do autor)
44 

    

Portanto, o conceito de Zuhandenheit designa o caráter fundamental dos entes que 

não são Dasein, mas estão presentes no seu mundo como disponíveis. O seu ser significativo 

corresponde fundamentalmente a ser-disponível-para. Esta é a condição de possibilidade para 

que eles apareçam no mundo de tal ou de tal outra maneira, sempre num contexto de serventia 

ou uso, e sempre também atrelados a momentos significativos do Dasein, enquanto é o ente 

que usa ou não usa tais entes. 

O aparecimento do mundo compartilhado (der mitweltliche Vorschein) corresponde, 

analogamente ao conceito de Zuhandenheit, aos entes que vem ao encontro como também 

dotados de mundo, como entes que são ser-aí. Na lida cotidiana com os entes disponíveis, o 

Dasein se encontra com outros, uma vez que no momento de identificação de um ente como 

tal, por motivo de sua significância contextual, há a possível correlação fático-histórica com 

outras pessoas e com aquele que é si mesmo (man selbst). 

 

O aparecimento dos outros viventes fáticos ao serem encontrados no 

mundo é mais propriamente definido através do conceito de 

‘mundanamente’, isto é, outros, como viventes fáticos, vêm ao encontro 

‘mundanamente’: como tal, com os quais ‘se tem algo’, com os quais 

alguém trabalha, intenta algo; (para e pelo motivo dos quais outros tantos 

                                                 

44 Original: “‘Dazu’ besagt: zu-handen für Beschäftigtsein mit-, für ein Verweilen bei ihm, aus dem dieses oder 

jenes Sich-Umtun damit, Sich-Stellen zu- erwächst. In solchem Zuhanden-da-sein selbst als solchem ist da als 

bekannt und erschlossen Wozu, und dieses Wozu in der Seinsart eines bestimmten alltäglichen Soseins- zum 

Essen z.B. (das allein oder mit bestimmten anderen, zu den Tageszeiten). Vorhanden ist also selbst diese 

bestimmte Alltäglichkeit und Zeitlichkeit. Schon so dagewesen und so hier sein werdend. Vergangenheit und 

Zukunft bestimmte, je gegenwartsbestimmende Horizonte; aus Vergangenheit und Zukunft her ins Da drängend.”  

 



27 

 

são indiferentes); ‘com’, desde que outros sejam tais, com os quais ‘alguém’ 

tem algo pendente.(Ibidem. p. 99)
45

  

 

Através desta elaboração, podemos compreender a atenção de Heidegger em 

desenvolver um discurso sobre o ser humano que não seja de cunho solipsista: o mundo 

circundante é um mundo compartilhado, no qual o ser-aí enquanto um ente singular (man 

selbst) encontra a si mesmo, ao passo em que vive com os seus semelhantes no modo da 

significância.  

O que é encontrado é, o que e como é, como “a mesa que está aí”, na qual 

nós (alguém, e especialmente um alguém determinado) comemos 

diariamente, na qual outrora uma conversa ocorreu, aquele jogo, no qual 

pessoas determinadas estavam junto; isto é, há ainda no ser-aí da mesa um 

estamos aí. (Ibidem. Pág.98. Grifo do autor)  
46 

 

Assim sendo, o todo fenomenal da abertura dos entes do mundo circundante 

desenvolve-se como um peculiar contexto referencial. O modo de manifestação de tal 

significatividade acontece no sentido de um contexto familiar para o ser-aí. O que o filósofo 

pretende elucidar através deste conceito de familiaridade (Vertrautheit) é que o mundo 

circundante é configurado por redes de referências, ou contextos de significação, dentro dos 

quais os entes vêm ao encontro, tanto aqueles à-disposição como os outros “Daseins”. 

 Essa familiaridade não é proveniente de uma consideração de cunho pessoal, mas de 

um modo do acontecimento dos entes que estão no mundo circundante: o modo de ser-em (In-

Sein) da existência mundana. É apenas a partir de contextos de significação que há a 

possibilidade de ser conhecido e conhecer (Bekanntsein), não no sentido teorético, mas 

prático-compreensivo. A cotidianidade domina as relações pertinentes ao contexto referencial.  

                                                 

45 Original: “Der Vorschein der anderen faktisch Lebenden im Begegnenden wird näher bestimmt durch das 

‘mitweltlich’, d.h. andere, als faktisch Lebende, begegnen ‘weltlich’: als solche, mit denen man ‘es tu zu hat’, 

mit denen man arbeitet, etwas vorhat; (für und auf dem Grunde dieses die vielen anderen ‘Gleichgültigen’); ‘mit’, 

sofern es solche anderen sind, mit denen ‘man selbst’ zu tun hat.” 

46 Original: “Der Begegnende ist, was es ist und wie es ist, als “der Tisch da”, an dem wir (man, zwar ein 

bestimmtes)  täglich essen, dem damals jene Unterredung gepflogen wurde, jenes Spiel, in dem bestimmten 

Menschen dabei waren; d.h. im Da-sein dieses Tisches da noch mit da sind.” 



28 

 

Seguindo o filósofo em sua pesquisa ontológica através da investigação do ser 

humano em sua existência fática, e considerando todas as articulações e definições acima 

trabalhadas, podemos vislumbrar a indicação da temporalidade como ser do ser-aí.  Todas as 

estruturas anteriormente citadas são assentados na característica fundamental, de cuja 

dimensão aqueles provêm e para a qual todos fazem referência: o caráter próprio de “vir-ao-

encontro” do Dasein (Begegnischarakter des Daseienden).  

O ser-aí se manifesta em “momentos” temporais da existência fática, evidenciados 

pelas expressões da linguagem: ‘ainda não’, no ‘mais propriamente para’, como ‘já’, como 

‘mais próximo para’, como ‘até agora’, ‘finalmente’.
47

 Esses são designados como os 

momentos kairológicos do Dasein, os quais indicam instantes temporais fundamentalmente 

incompatíveis com instantes cronologicamente determinados, porque designam um momento 

oportuno de uma vivência fático-histórica. Consideramos que na medida em que se designou 

as vivências como “acontecimento”, há aí um sentido temporal implícito, o qual é exatamente 

o tempo kairológico.  

Influenciado pelas suas leituras sobre o cristianismo primitivo, Heidegger utiliza a 

dimensão kairológica de paraousia, ressignificando o sentido temporal do “presente” que 

prevalece no uso do termo pela metafísica grega
48

. A partir da epístola paulina, Heidegger 

compreende que o tempo kairológico relacionado com a noção de parusia – a segunda vinda 

de Cristo – se apresenta como um sentido temporal “porvindouro”, contudo, impossível de ser 

datado cronologicamente, como podemos atestar na seguinte passagem proveniente de sua 

interpretação fenomenológica da vida religiosa:  

 

Pelo modo como a parusia se apresenta em minha vida, ela remete à 

realização da vida mesma. O sentido do “quando”, isto é, do tempo no qual 

Cristo vive, possui um caráter especial. Anteriormente nós o caracterizamos 

de modo formal: “a religiosidade cristã vive a temporalidade”. É um tempo 

sem uma ordem própria, sem lugares fixos, etc. Mediante um conceito de 

tempo objetivo é impossível atingir essa temporalidade. De modo algum o 

“quando” [Wann] é apreensível objetivamente
49

.  

                                                 

47Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 63, p.101. 

48 Cf. BAMBACH, Charles, 1995; pp. 235- 236.  

49HEIDEGGER, Martin. Fenomenologia da Vida Religiosa. Trad. Enio Paulo Giachini, Jairo Ferrandin, Renato 

Kirchner. Petrópolis: Editora Vozes; 2010 p. 93   



29 

 

Esta dimensão temporal na qual a parusia se insere corresponde ao sentido 

kairológico do tempo.  Em divergência ao sentido cronológico, o kairos designa a expectativa 

referente a um momento oportuno; diz de um evento temporal em si mesmo porvindouro 

cronologicamente não-objetivável; há uma incerteza relativa à datação cronológica do 

momento fático e histórico do seu porvir
50

, entretanto há uma certeza relativa à parusia, na 

medida que a expectativa é realizada como vida por aqueles que se mantém preparados para 

que qualquer instante seja o oportuno.  

 

O esperar é um esperar por Deus, que não remete para as significâncias de 

um conteúdo futuro, mas para Deus. O sentido da temporalidade determina-

se por sua relação fundamental com Deus, de tal maneira que somente 

aquele que vive a temporalidade de maneira realizadora pode entender a 

eternidade. (Ibidem; p. 105. Grifos nossos). 

 

É interessante perceber o enfoque e primazia do sentido do porvir inerente a esta 

concepção de tempo e como este elemento se tornou decisivo para o desenvolvimento da 

temporalidade originária do Dasein, a qual analisaremos nos capítulos a seguir.   

O tempo kairológico diz respeito ao sentido temporal não-sistemático e não-objetivo 

que perfaz a existência de modo não-tematizado; ele se relaciona intimamente com o modo de  

ser fático-histórico da existência mesma, sendo diferente, portanto, do tempo cronológico 

vulgar, o qual determina, insere e limita o acontecer da vida a partir dos números marcados 

pelos ponteiros do relógio. Heidegger explica: “Paulo não pensa, em nenhum momento, em 

responder à questão pelo quando da parusia. O quando é determinado pelo como do 

comportar-se, que por sua vez, é determinado pela realização da experiência fática da vida 

em cada um dos seus momentos”
51

.   

Assim, o contexto fenomenal da significância dos entes do mundo circundante se dá 

                                                 

50 Sobre a leitura heideggeriana do cristianismo primitivo, o sentido de tempo kairológico e parusia no 

pensamento do jovem Heidegger, conferir o capítulo 5 de VAN BUREN, John. 1994; p. 259 e seguintes.   

Acerca da interpretação heideggeriana do cristianismo primitivo relativo a sua “Interpretação Fenomenológica 

da Vida Religiosa” conferir SHEEHAN, Thomas. “Heidegger’s ‘Introduction to Phenomenology of Religion,’ 

1920-1921” in A Companion to Martin Heidegger’s “Being and Time”, Editor: Joseph J. Kockelmans, 

Washington D.C.: Center for Advanced Research in Phenomenology and University Press of America, 1986, pp. 

40-62. 

51 Cf. Ibidem, p. 95. Grifo nosso.  



30 

 

de modo temporal, justamente porque aqueles podem ser desvelados como tais entes 

significativos diante do cuidado ocasional (jeweilige Sorge). Este contexto referencial é 

exatamente o horizonte para o qual o ser-aí está “interessadamente-voltado-para”.  

Heidegger aponta para a peculiar comunhão entre o Dasein, o mundo e os entes que 

vêm ao encontro dentro deste, e o modo fático-temporal do encontro de todos esses 

fenômenos acima. O mundo circundante e os entes intramundanos se expressam dentro de um 

contexto de significância, o qual é articulado referencialmente a partir das manifestações 

sempre “interessadamente-ocupadas” (Besorgte) da temporalização kairológica da 

temporalidade do Dasein enquanto é necessariamente ser-no-mundo.  

 Podemos compreender, por conseguinte, que a estrutura ontológica própria da 

existência, ou seja, o caráter de vir-ao-encontro do mundo (Begegnischarakter der Welt), 

assim como o caráter de vir-ao-encontro do Dasein (Begegnischarakter des Daseienden) é a 

significância, na medida em que o tempo é o horizonte de toda significação possível. Os 

momentos kairológicos são, portanto, instantes de significado; são a correlação entre sentido e 

tempo existencial. Esta é a estrutura basilar da existência.  

 É importante apontarmos aqui para a correlação existente entre a temporalidade 

kairológica do ser-aí e o seu caráter de Ereignis: este assinalava e definia indicativo-

formalmente o aspecto singular da existência humana como manifestação temporal de 

articulação necessária de sentidos possíveis.   

O caráter de acontecimento do ser-aí enquanto ser-no-mundo refere-se justamente à 

possibilidade fática de contextos de significância; Ereignischarakter designa momentos de 

significado (Bedeutungsmoment)
52

 temporalmente instaurados na facticidade. Por isso, 

distancia-se da qualidade processual-objetiva dos objetos da análise teórica, ao passo que se 

encontra fundamentalmente articulado com a temporalidade.  

Assim sendo, é curioso observar como essa estrutura kairológica da existência fática 

denota a forma singular do Dasein acontecer, na medida em que articula o dar-se humano em 

conjunto com o dar-se do mundo. O movimento de investigação de cunho fenomenológico- 

hermenêutico permite-nos evidenciar o caráter mais próprio e fundamental daqueles 

fenômenos e a maneira pela qual eles se interconectam entre si, desembocando, 

                                                 

52 Cf: HEIDEGGER, Martin. GA 56/57. p. 67. 



31 

 

primordialmente, no caráter originário do Dasein – o tempo originário. O caráter de vir-ao-

encontro do Dasein (Begegnischarakter) corresponde ao Ereignischarakter, que, por sua vez, 

mantém uma relação com a temporalidade originária. 

 

2.3. A indicação formal e a experiência da vida fática ou como alcançar filosoficamente 

fenômenos com caratér de Ereignis.  

Neste capítulo, examinamos o papel desempenhado pela ideia de indicação formal na 

investigação filosófica heideggeriana. A fim de oferecer uma resposta devemos tornar 

manifesta a relação entre indicação formal e a hermenêutica da vida fática; ou seja, é 

necessário mostrar de modo suficientemente claro que os elementos conceituais deste 

relacionamento encontram-se originariamente ligados ao âmbito do caráter fundamental do 

Dasein enquanto Ereignis.  

Para o desenvolvimento desta exposição é preciso que tenhamos claro, de início, o 

seguinte: para Heidegger, a filosofia não é teoria.
53

  A filosofia, como vimos,  é pré-

teorética,
54

assim como é práxis humana, ação prático-compreensiva da existência mesma. 

Não há na filosofia um contexto objetivo a partir do qual os temas sejam determinados e 

definidos tal como ocorre na ciência. Tal peculiaridade corresponde à natureza do “objeto” da 

filosofia: o Dasein e seu mundo fático.   

Os “objetos” da pesquisa filosófica são a própria vida: as experiências fáticas da vida, 

as quais, ao serem visadas a partir da fenomenologia hermenêutica, ou seja, sem pressupostos 

teoréticos e objetivantes,  encontra-se a maneira pela qual o mundo da vida é de modo mais 

próprio: fenômenos ocasionais (jeweilig) prático-compreensivos e significativos, os quais se 

dão a partir de um horizonte temporal. Isto é,  Ereignis como o caráter fundamental do ser-aí. 

A filosofia, como prática existencial, corresponde à autocompreensão do Dasein como 

Ereignis, enquanto é o acontecer de si mesmo em comunhão com suas experiências fáticas.  

  Pelo fato de ser um ponto de partida crucialmente diverso daquele comum à pesquisa 

filosófica tradicional, Heidegger se depara com a dificuldade de estabelecer o arcabouço 

                                                 

53  Cf. HEIDEGGER, M. (1987). Zur Bestimmung der Philosophie: 1. Die Idee der Philosophie und das 

Weltanschauungsproblem; 2. Phänomenologie und tranzendentale Wertphilosophie; mit e. Nachschr. D. 

Vorlesung “Über das Wesen der Universität und des akademischen Studiums”. Gesamtausgabe Bd. 56/57. Hrsg. 

B. Heimbüchel. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann; p. 15, 16; 63. 

54 Cf. Opus. Cit. p. 15.  



32 

 

metodológico adequado para tratar filosoficamente fenômenos que não possuem caráter 

objetual.  

Como uma ciência deve ser construída a partir disso? Ciência é 

conhecimento; conhecimento tem objetos. Ela determina objetivamente. 

Uma ciência de vivências teria que objetificá-las, isto é, despir de imediato 

os seus caracteres não-objetivos: vivência e acontecimento apropriativo. Já 

quando eu falo de duas experiências minhas, eu já objetifiquei tanto uma, 

como a outra; ambas são um algo. Cada vivência, que eu pretendo observar, 

eu devo isolar, retirar, despedaçar e quebrar o contexto particular da vivência, 

de modo que, no fim, apesar de toda a resistência, eu tenho apenas um 

amontoado de coisas. (Ibidem. p. 76)  
55 

 

Diante do panorama supramencionado, as indicações formais adquirem um papel 

decisivo na investigação heideggeriana. Com este “recurso metodológico”, Heidegger 

pretende dar conta de uma investigação que, ao mesmo tempo,  permaneça comprometida 

com a pretensão de produzir compreensão e seja capaz de abarcar os fenômenos singulares da 

existência humana sem objetificá-los.  

A questão é: se os objetos da pesquisa são fundamentalmente caracterizados como 

Ereignis, para que a sua investigação seja realizada com êxito, é imprescindível, portanto, que 

Heidegger estabeleça as diretrizes e “metodologia” condizentes com aquele caráter peculiar 

dos fenômenos da vivência. A atitude filosófica volta-se para e é reflexo do caráter de 

acontecimento apropriativo do ser humano, sendo o discurso formal-indicativo aquele 

apropriado para tal relacionamento. 

Este é o motivo pelo qual Heidegger empenha-se em atingir um entendimento da 

filosofia que seja adequada a uma atitude filosófica verdadeiramente radical, capaz de situar-

se no horizonte fenomenal da vivência fática, sem desenvolver-se com o auxílio de métodos e 

conceitos provenientes da atitude teorético-científica. Por isso, para Heidegger, os conceitos 

filosóficos somente são possíveis de serem alcançados pela própria filosofia, pelo filosofar e 

não a partir de referenciais metodológicos de cunho cientificista. E isto se deve à 

                                                 

55 Original:“Wie soll hierauf eine Wissenschaft aufgebaut werden? Wissenschaft ist Erkenntnis; Erkenntnis hat 

Objekte, Gegenstände. Sie stellt fest, objektiv fest. Eine Wissenschaft von Erlebnissen müβte diese also doch 

vergegenständlichen, objektvieren, d.h. gerade ihres nicht objektartigen Er-lebnis- und Ereignischarakters 

entkleiden. Schon wenn ich doch nur von zweien meiner Erlebnisse spreche, habe ich sie vergegenständlicht, das 

eine und das andere; beide sind doch ein Etwas. Jedes Erlebnis, das ich betrachten will, muβ ich doch isolieren, 

herausheben, den Zusammenhang der Erlebnisse selbst zerstückeln, zerschlagen, so daβ ich am Ende trotz allen 

Widerstrebens einen Haufen von Sachen erhalte.” 



33 

 

autocompreensão da filosofia:  

 

Como atingimos a autocompreensão da filosofia? Apenas através da 

filosofia mesma, e não por evidências científicas e definições, isto é, não é 

através de ordenações em um contexto configurado factual objetivo e geral 

que se pode alcançá-la. E isto se deve ao conceito “autocompreensão”. O 

que a filosofia mesma é não se deixa nunca trazer cientificamente à 

evidência, mas sim apenas no filosofar mesmo que se faz claro. Não se pode 

definir a filosofia pelo modo comum, não se pode caracterizar através de 

ordenação em um contexto factual, como se diz: Química é uma ciência e 

Pintura é uma arte.   (Idem. GA 60; pág.8) 
56 

 

O que isso significa? Somente a filosofia é capaz de compreender-se a si mesma 

enquanto atividade existencial, ao mesmo tempo em que compreende o conteúdo de sua 

práxis – a experiência fática da vida humana. A filosofia é Dasein; o conteúdo da filosofia é 

vivo! É por tal motivo que o mundo da vida deve ser investigado para que se chegue a uma 

compreensão elaborada da filosofia e dos seus possíveis conceitos. Este é o contexto no qual a 

filosofia acontece: 

 

Experiência da vida é mais que simples experiência de conhecimento, ela 

significa a atitude total, ativa e passiva, dos homens para com o mundo: se 

vemos a experiência fática da vida apenas a partir do direcionamento do 

conteúdo experienciado, então caracterizamos o que foi experienciado – o 

vivenciado – como “mundo” e não como “objeto”. “Mundo” é algo no qual 

se pode viver (em um objeto não se pode viver) (Ibidem; p. 11) 
57

  

 

A experiência fática da vida, portanto, não é inteiramente abarcada numa atitude 

                                                 

56  HEIDEGGER, M. Phänomenologie des religiösen Lebens. Gesamtausgabe Bd. 60. Hrsg. K Bröcker-

Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann; 1995, p.8. Original:“Wie gelangen wir zum 

Selbstverständnis der Philosophie? Nur durch Philosophieren selbst, nicht durch wissenschaftliche Beweise und 

Definitionen, d. h. nicht durch Einordnung in einen allgemeinen, objektiv geformten Sachzusammenhang läßt 

sich das erreichen. Dies liegt im Begriff »Selbstverständigung«. Was Philosophie selbst ist, läßt sich 

wissenschaftlich nie zur Evidenz bringen, sondern nur im Philosophieren selbst klar machen. Man kann nicht 

Philosophie in der üblichen Weise definieren, nicht durch Einordnung in einen Sachzusammenhang 

charakterisieren, so wie man sagt: Chemie ist eine Wissenschaft und Malerei ist eine Kunst.”.  

57 Original:“Lebenserfahrung ist mehr als bloße kenntnisnehmende Erfahrung, sie bedeutet die ganze aktive und 

passive Stellung des Menschen zur Welt: Sehen wir die faktische Lebenserfahrung nur nach der Richtung des 

erfahrenen Gehalts an, so bezeichnen wir das, was erfahren wird - das Erlebte -, als »Welt«, nicht als »Objekt«. 

»Welt« ist etwas, worin man leben kann (in einem Objekt kann man nicht leben)”. 



34 

 

cognitiva; ela é práxis fático-compreensiva do Dasein na existência.  O que a fenomenologia 

heideggeriana deseja é, precisamente, tornar acessível discursivamente o mundo da vida sem 

fragmentá-lo em representações teórico-objetivas. Heidegger pretende explicitar de modo 

originário as relações existentes entre os elementos e os caracteres da facticidade humana. 

 O acesso diferenciado é relevante para a compreensão filosófica. Portanto, ele vai 

caracterizar o “como” (Wie) do experimentar fático-filosófico do mundo humano a partir de 

uma visada fenomenológica-hermenêutica. 

Para Heidegger
58

 perguntar pelo Wie é perguntar pelo sentido de referência de cada 

experimentar. É buscar o sentido referencial (Bezugssinn) da experiência fática da vida, que 

reside no conteúdo de caráter existencial.  Assim, o “como” (wie) de cada experiência vivida é 

aquilo com o que a filosofia deve lidar enquanto práxis existencial. Entretanto, a experiência 

fática da vida demonstra uma certa indiferença (Indifferenz) em relação ao modo do 

experimentar, fixando-se apenas no conteúdo das experiências mesmas. 

  

No caminhar de um dia vivenciado, eu me ocupo com coisas de vários tipos, 

porém, no trilho factual da vida, o diferente como de meu reagir às 

diversidades não me vem de modo algum à consciência, mas sim isso me 

acomete no conteúdo mesmo em mais alto grau, o qual eu experiencio: a 

experiência fática da vida mostra uma indiferença em referência ao modo do 

experienciar. Ela não vem de modo algum ao pensamento. (Ibidem; p. 12. 

Grifo do autor)  
59

    

 

O que se apreende da citação anterior é que a indiferença é a responsável por fundar 

a autocompreensão da filosofia. Como podemos entender tudo isso? Indiferença é o aspecto 

da existência se desenvolver independentemente de uma reflexão cognitiva explícita e 

voluntária sobre si mesma. O apanhar cognitivo, a atitude intencionalmente intelectiva é uma 

ação que se desenvolve a partir de pressupostos e referenciais teóricos, que já engloba e 

circunscreve o objeto a ser apanhado em características e conformações prévias. Ela é, 

portanto, objetivamente motivada.  

                                                 

58Cf. Idem. GA 60; p.12. 

59 Original: “Im Laufe eines faktisch erlebten Tages beschäftige ich mich mit ganz verschiedenartigen Dingen, 

aber im faktischen Zuge des Lebens kommt mir das verschiedene Wie meines Reagierens auf jenes 

Verschiedenartige gar nicht zum Bewußtsein, sondern es begegnet mir höchstens in dem Gehalt selbst, den ich 

erfahre: Die faktische Lebenserfahrung zeigt eine Indifferenz in Bezug auf die Weise des Erfahrens. Sie kommt 

gar nicht auf den Gedanken.”. 



35 

 

A indiferença própria da experiência da vida, por sua vez, é a liberdade do acontecer 

da vida fática, correspondente ao caráter de autossuficiência (Selbstgenügsamkeit) da vida 

fática. Este caráter indica que o mundo da vida basta a si mesmo no que corresponde ao 

acontecer de seus fenômenos, de modo que, de alguma maneira ou de outra, o Dasein já 

sempre compreende hermeneuticamente o seu contexto existencial. Portanto, podemos 

perceber que a autossuficiência da vida fática mantém relação estreita com a 

autocompreensão da filosofia, na medida em que tanto a filosofia quanto o mundo da vida são 

âmbitos práticos fático-compreensivos de acontecimento do Dasein.  

Cada vivência é diferenciada exatamente por conta do seu caráter significativo. O 

que faz tornar ímpar cada experiência fática é a diversidade de cada conteúdo – a diversidade 

significativa prático-fática e compreensiva de momentos singulares da existência. Portanto, se 

a indiferença é relativa ao modo do experimentar – isto é, a vida fática se dá de modo a-

temático, não-teorizado, não-refletido – restando apenas o conteúdo peculiar da experiência 

fática, o experimentado mostra-se em sua característica fundamental como significância 

(Bedeutsamkeit).  

 

Tudo o que é experienciado na experiência fática da vida tem o caráter da 

significância; todo conteúdo traz nela este caráter. Esta afirmação não tem 

nada a ver com uma teoria do conhecimento, nem no sentido de um realismo, 

nem idealismo. No modo da significância, que ela mesma determina o 

conteúdo do experienciar, eu experiencio todas as minhas situações fáticas 

da vida. Isto fica claro quando eu me pergunto como eu me experiencio a 

mim mesmo na experiência fática da vida: – sem teorias! (Ibidem. p. 13).
60 

 

A experiência fática da vida mostra-se como algo singular, longe de ser 

adequadamente compreendida se tomada a partir de uma atitude teorética, já que o 

experienciado do mundo caracteriza-se fundamentalmente como significância fática: 

significados vividos! Ao empreendermos uma abordagem científica acerca destes, 

terminamos  por transformá-los em objetos, inseridos num contexto objetivo 

(Objektzusammenhang) pré-articulado, pré-circunscrito, tematizados a partir de recursos 

                                                 

60 Original: “Alles, was in der faktischen Lebenserfahrung erfahren wird, trägt den Charakter der Bedeutsamkeit; 

aller Gehalt trägt in ihr diesen Charakter. Damit ist aber noch gar nichts Erkenntnistheoretisches entschieden, 

weder im Sinn eines Realismus noch im Sinn eines Idealismus. In dieser Weise der Bedeutsamkeit, die den 

Gehalt des Erfahrens selbst bestimmt, erfahre ich alle meine faktischen Lebenssituationen. Das wird klar, wenn 

ich frage, wie ich mich selbst in der faktischen Lebenserfahrung erfahre: – keine Theorien!“. 



36 

 

lógico-teóricos. Ou seja, a vida se perde. 

Os fenômenos da vivência fática são singularidades que acontecem com o caráter de 

Ereignis
61

, sempre inseridos em um horizonte histórico-temporal.  A experiência fática da 

vida não se realiza em contextos lógico-objetivos. A atitude teórica é, certamente, um 

comportamento possível dentro do mundo da vida do ser-aí, mas não é a atitude primordial.  

 

Experiência fática da vida não possui (neste contexto) a função de um 

âmbito ou região, nos quais objetos ocorrem. […] Aqui nada é explicado. 

[…] A experiência fática da vida é, entretanto, o que fora previamente dado, 

mas a partir do qual nada deve ser “explicado”. Fenomenologia não é 

nenhuma proto-ciência da filosofia, mas sim, ela é a filosofia mesma. 

(Ibidem. Pág; 18) 
62 

 

Os fenômenos da vida fática não são passíveis de serem apreendidos em conceitos 

universais. É preciso que se obtenha outra via, uma que seja condizente com a  necessidade de 

preservação dos fenômenos em sua peculiaridade, e que permita ao experienciado fático 

mostrar-se como tal; uma via, portanto, que não opere circunscrições e fragmentações lógico-

predicativas. A fenomenologia hermenêutica será o motor do filosofar heideggeriano, a qual 

funciona como a radicalização da compreensão fática do Dasein sobre si mesmo enquanto  

vida histórica, e se elabora aquém de qualquer teorização e contexto objetivo. A 

fenomenologia hermenêutica permite que a experiência da vida fática apareça como 

fenômeno. Vivência fática é fenômeno vivo, e este é ente que aparece no mundo circundante 

como significado. Indicação formal é, assim, indicação do sentido a que o fenômeno se refere, 

isto é, a significância singularizada em um contexto existencial do Dasein. 

A atitude teórica funciona a partir de contextos tematizados nos quais os objetos de 

análise são encaixados. Tudo o que é passível de ser investigado torna-se um objeto 

delimitado, ao mesmo tempo em que a atitude cognitiva age por princípios especulativos de 

tendência generalizante ou formalizante, conformados a contextos objetificados e possui a  

substancialidade (Sachhaltigkeit) como pressuposto fundamental.  

                                                 

61 Cf. Idem. GA 56/57. Die Idee der Philosophie und das Weltanschauungsproblem, p. 15; Über das Wesen der 

Universität und des akademischen Studiums; p. 206. 

62 Original: “Faktische Lebenserfahrung hat (in diesem Zusammenhang) nicht die Funktion eines Bereichs oder 

Gebiets, in dem Objekte vorkommen […] ; hier wird nichts »erklärt«.[…] Die faktische Lebenserfahrung ist aber 

doch das Vorgegebene, aus dem freilich nicht »erklärt« werden darf. Phänomenologie ist keine Vorwissenschaft 

der Philosophie, sondern sie ist Philosophie selbst.” 



37 

 

Para Heidegger
63

, a generalização trabalha orientada por um pressuposto genético, 

ou seja, tendo como referência gênero e espécie, a partir da qual os entes da análise são 

previamente circunscritos em regiões temáticas. Em seguida, ocorreriam saltos conceituais de 

classificação genética. De um patamar genético para outro mais geral e abrangente, sempre 

seguindo contexto classificatório de cunho científico: a quididade (Wasgehalt). A 

formalização, por sua vez, não se orienta pelo conteúdo do fenômeno, mas por seu sentido de 

referência, o qual está previamente determinado por categorias lógicas, resultando, assim, em 

uma ontologia formal. A generalização e formalização são, portanto, instrumentos 

metodológicos típicos do posicionamento teorético-científico; ambos desenvolvem-se 

partindo de um princípio determinado que delimitará o horizonte fenomenal de uma 

experiência fática. 

No discurso sobre a “indicação formal”, a palavra “formal” tem o sentido de 

formalizado ou adquire algum outro? O comum entre a formalização e 

generalização é que ambas se situam no âmbito do “geral”, enquanto que a 

indicação formal não tem nada a ver com generalidade. O sentido do “formal” 

na “indicação formal” é mais originário. Pois na “ontologia formal” já se 

intenta um configurado objetivo.  (HEIDEGGER, GA 60; p.59.)
64 

 

Assim, a postura teórico-cognitiva e sua respectiva determinação dos objetos de 

análise desenvolvem-se a partir de uma ontologia regional de caráter científico (seja idealista 

ou realista). Não há consideração mais aprofundada sobre os próprios pressupostos.  

É preciso esquivar-se da lógica generalizante e de suas determinações objetivas 

(Objektbestimmtheiten) na consideração filosófica das experiências fáticas da vida. É com a 

introdução da indicação formal, portanto, que Heidegger empreende a difícil tarefa de 

estabelecer o ponto de partida geral para a determinação dos conceitos filosóficos. O que está 

em jogo aqui é considerar um dado fenômeno a partir de seu elemento mais originário 

segundo a ausência fundamental de determinações objetivas. O fenômeno é apreciado tendo 

em vista sua possibilidade referencial e não a partir de um determinado conteúdo quiditativo 

(Wasgehalt), pois é significação proveniente de um contexto circunmundano vivo. 

                                                 

63 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 60 §12. 

64 Original: “Hat in der Rede von der »formalen Anzeige« das Wort »formal« die Bedeutung des Formalisierten 

oder gewinnt es eine andere? Das Gemeinsame von Formalisierung und Generalisierung ist, daß sie in dem Sinn 

von »allgemein« stehen, während die formale Anzeige mit Allgemeinheit nichts zu tun hat. Die Bedeutung von 

»formal« in der »formalen Anzeige« ist ursprünglicher. Denn man meint in der »formalen Ontologie« schon ein 

gegenständlich Ausgeforrntes.”  



38 

 

O acesso fenomenológico à experiência fática da vida humana pretende desenvolver 

uma investigação do papel desempenhado por um objeto de pesquisa em geral e da 

possibilidade de determinação conceitual deste. Podemos observar que, para que sua 

investigação filosófica possa acontecer desde um ponto de partida radical, Heidegger 

desenvolve um “dispositivo” metodológico-fenomenológico capaz de alcançar devidamente o 

estatuto dos fenômenos levando em consideração que estes são fundamentalmente vivos, 

“acontecimentais” e não objetos lógico-científicos. Em que medida o experienciado fático, ou 

seja, fenômenos com caráter de Ereignis podem ser tomados como tema de uma investigação 

filosófica? O que seria, portanto, um “objeto” em sentido fenomenológico? E, por conseguinte, 

como utilizar um conceito filosófico sem que ele “traia” o âmbito significativo dos fenômenos?  

 

O que é Fenomenologia? O que é fenômeno? Isto só pode aqui ser 

formalmente indicado. – cada experiência, como experienciar e como 

experiência, pode ser “tomado enquanto fenômeno”. Isto quer dizer, pode-

lhe ser questionado: sobre o seu “quê” originário, o qual é nele 

experienciado (conteúdo). – sobre o seu “como” originário, no qual o 

fenômeno é experienciado (referência). – sobre o seu “como” originário, no 

qual o sentido referencial torna-se realizado (realização).  

Estas três direções de sentido (sentido de conteúdo, sentido de referência e 

sentido de realização) não se situam simplesmente um ao lado do outro. 

“Fenômeno” é a totalidade significativa de acordo com estas três direções. 

“Fenomenologia” é explicação desta totalidade significativa, ela doa o 

“logos” do fenômeno, “logos” no sentido de um “verbum internum” (não no 

sentido de “logificação” [Logisierung])  (Ibidem.p. 63.)
65 

 

Já que a indicação formal vem a ser o meio de acesso filosófico adequado à 

experiência da facticidade humana, o contexto trazido à tona na indicação formal é 

exatamente a totalidade significativa constitutiva do fenômeno. Fazer com que fique clara a  

relação entre a indicação formal e a constituição significativa do fenômeno da vida é uma 

tarefa de extrema importância para o jovem Heidegger, pois, visto que é um modo de discurso 

                                                 

65 Original: “Was ist Phänomenologie? Was ist Phänomen? Dies kann hier nur selbst formal angezeigt werden. - 

Jede Erfahrung .....als Erfahren wie als Erfahrenes kann »ins Phänomen genommen werden«, d. h. es kann 

gefragt werden: nach dein ursprünglichen »Was«, das in ihm erfahren wird (Gehalt) -nach dem ursprünglichen 

»Wie«, in dem es erfahren wird (Bezug) - nach dem ursprünglichen »Wie«, in dem der Bezugssinn vollzogen 

wird (Vollzug). Diese drei Sinnesrichtungen (Gehalts-, Bezugs-, Vollzugssinn) stehen aber nicht einfach 

nebeneinander. »Phänomen« ist Sinnganzheit nach diesen drei Richtungen. »Phänomenologie« ist Explikation 

dieser Sinnganzheit, sie gibt den »logos« der Phänomene, »logos« im Sinne von »verbum internum« (nicht im 

Sinne von Logisierung)." 



39 

 

inusitado à pesquisa filosófica tradicional, a indicação formal facilmente suscita 

compreensões errôneas e equivocadas àqueles que pretendem seguir o trilho da investigação 

heideggeriana.  

Por essa razão, a indicação formal deve ser compreendida em sua dupla função: 1) 

indicar formalmente pretende trazer à compreensão o modo em que a experiência da vida 

fática ocorre ao Dasein; ao mesmo tempo em que 2) a indicação formal funciona como uma 

“medida de prevenção” (Vorsichtsmaβregel) para impedir que os fenômenos sejam 

compreendidos por pressupostos teóricos. Esta última é denominada por Heidegger como a 

função proibitiva da indicação formal. 

 

A indicação formal possui em si mesma, junto com o seu caráter 

referencial, um caráter proibitivo (retensivo, impeditivo). Como o 

sentido básico do acesso metodológico da interpretação 

fenomenológica em cada um de seus níveis de realização, a indicação 

formal funciona sempre “ao mesmo tempo” como guia e impedidor. 

[...] a indicação formal detém cada divagação em direção a uma 

autônoma, cega, dogmática tentativa de fixação do sentido categorial, 

que seria desconexa da pressuposição da interpretação, preconcepção 

da interpretação, contexto e tempo da interpretação, que pretende 

determinar uma objetividade em si, a despeito de uma discussão de 

seu sentido ontológico. (HEIDEGGER, M. GA 61; ps. 141, 142. Grifo 

do autor)  
66

   

  

Podemos afirmar que a característica proibitiva é o esforço heideggeriano para 

implantar radicalmente o contexto hermenêutico-fenomenológico, a partir do qual a indicação 

formal faz sentido. É preciso prevenir-se de pressuposições e preconceitos oriundos da 

concepção tradicional de filosofia, os quais seriam responsáveis por distorcer a interpretação e 

compreensão do que é apontado na indicação formal. Aliada à função proibitiva, a indicação 

formal possui um caráter profilático: a profilaxia é necessária para que os termos designados 

                                                 

66 HEIDEGGER, M. Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die Phänomenologische 

Forschung. Gesamtausgabe Bd. 61. Hrsg. K Bröcker-Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994; 

pp.141, 142.  Original: “Die formale Anzeige hat in sich selbst mit dem hinweisenden zugleich einen 

prohibitiven (abhaltenden, verwehrenden) Charakter. Sie ist als Grundsinn der Ansatzmethode 

phänomenologischer Interpretation in jeder ihrer Vollzugsstufen, und das immer »zugleich«, von mehrseitiger 

führender und abhaltender Leistung. […] Die formale Anzeige verwehrt jede Abdrift in eigenständige, von 

Interpretationsvoraussetzung, Interpretationsvorgriff und Interpretationszusammenhang und Interpretationszeit 

abgelöste, blind dogmatische Fixationen des kategorialen Sinnes zu Ansichbestimmtheiten einer auf ihren 

Seinssinn undiskutierten Gegenständlichkeit.”  



40 

 

indicativo-formalmente não sejam interpretados como categorias metafísicas, nem como 

conceitos que determinam objetos teoréticos! O que está em jogo na indicação formal é a 

compreensão hermenêutica, assim como a abertura para um horizonte de significados. 

 

A indicação formal é sempre mal entendida quando é tratada como uma fixa 

e universal proposição, e a partir dela são feitas deduções e fantasias, de 

modo construtivista dialético. Tudo depende de que nossa compreensão seja 

guiada pelo indeterminado porém de algum modo compreensível conteúdo 

da indicação até o correto caminho de visada [Blickbahn].  Para que se 

ganhe este caminho de visada, ele pode e deve ser profilaticamente auxiliado 

pela rejeição de pontos de vista (aparentemente relacionados a nós, e, por 

isso, direcionam-se até nós), os quais são dominantes na situação atual de 

pesquisa. (HEIDEGGER, Martin. GA 63; p. 80. Grifo do autor)  
67 

  

 Portanto, indicar formalmente é a tentativa de construir filosoficamente, não de modo 

lógico-predicativo, o arcabouço metodológico de cunho fenomenológico que: a) não se guia 

pelo conteúdo (Gehalt); b) não define, por conseguinte, o sentido referencial (Bezugssinn); c) 

nem, por fim, consolida o sentido de realização (Vollzugssinn) da referencialidade do 

fenômeno em um contexto teorético. Na indicação formal, o experienciado fático do mundo 

da vida pode ser alcançado filosoficamente sendo preservada a sua originalidade de sentido: 

significância fático-temporal. Indicar formalmente é explicação fenomenológica capaz de 

manter livre o horizonte de compreensão do acontecimento da existência. O que é 

formalmente indicado é o próprio “como” do ser-aí e os caracteres desse “como”. A indicação 

formal é o “conceito” hermenêutico-fenomenológico concebido por Heidegger com a 

finalidade de abordar a estrutura compreensiva-existencial do Dasein.  

Na indicação formal há uma conexão bastante determinada; nela é dito que 

eu, estando nela, me posiciono em uma determinada direção de abordagem, 

a qual, devendo chegar ao mais próprio, apenas dá o caminho que esgota e 

preenche o indicado impróprio, para seguir a indicação. Um esgotar, um 

retirar: precisamente não é um que, quanto mais concebe, menos ganha 

(decrescentemente), mas, ao contrário, quanto mais radical a compreensão 

do vazio, como o formal, logo, mais rica é a compreensão, porque é assim 

                                                 

67  HEIDEGGER, M. Ontologie (Hermeneutik der Faktizität). Gesamtausgabe Bd. 63. Hrsg. K Bröcker-

Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann;1988; p.80. Original: “Die formale Anzeige ist immer 

missverstanden, wenn sie als fester, allgemeiner Satz genommen und mit ihr konstruktiv dialektisch deduziert 

und phantasiert wird. Alles liegt daran, vom unbestimmten, aber irgendwie verständlichen Anzeigegehalt aus das 

Verstehen auf die rechte Blickbahn zu bringen. Das Gewinnen dieser Blickbahn kann und muss prophylaktisch 

unterstützt werden durch Abweisung scheinbar verwandter und deshalb von selbst andrängender Blickstellung, 

wie sie in einer jeweiligen Lage des Forschens herrschend sind.”  



41 

 

que se guia ao concreto. (Idem.  GA 61; p. 33). 
68 

  

 Mas de que maneira podemos entender tudo isso? Para Heidegger, um objeto deve ser 

dado na definição no que concerne o que lhe é mais próprio
69

. Por essa razão, o fenômeno 

deve ser alcançado e exposto no conceito a partir de seu princípio, naquilo que o faz ser 

propriamente – a partir de seu sentido ontológico. Se estamos tratando de fenômenos da vida 

fática humana, qual seria, portanto, o solo a partir do qual se dá o que é mais próprio daqueles? 

Qual seria o aspecto mais próprio a ser evidenciado por uma possível definição filosófica, que 

encara seus fenômenos de modo hermenêutico-fenomenológico? 

O objeto da filosofia deve ser “definido” tendo como seu princípio a sua concretude; 

ou seja, deve ser apanhado tendo em consideração a sua singularidade enquanto 

acontecimento apropriativo (Ereignis), visto que a atitude filosófica encontra-se enlaçada à 

existência. Heidegger promove um posicionamento filosófico divergente daquele próprio à 

tradição filosófica, a qual desenvolveu sua formação de conceitos através da generalização e 

abstração.  

A “definição” dos objetos da filosofia deve ser uma cujo caráter mais próprio seja 

mantido em sua concreção: a facticidade humana. O princípio trazido à tona pela indicação 

formal deve ser, portanto,  aquele que traz luz à concreção do fenômeno. A referência ao 

concreto é primordial. Por isso, na indicação formal não há consolidação de um conteúdo 

quididativo (Wasgehalt), mas apenas é apontado para o sentido de referência do fenômeno 

(Bezugssinn). Isto significa que a precaução inerente à indicação formal diz: cuidado para não 

tomar o que aqui é indicado como conteúdo do fenômeno! Ainda mais: o que aqui se quer 

indicar é uma referência ao princípio, à concretude do fenômeno – ao Dasein mesmo e seu 

caráter de acontecimento. 

A definição filosófica é uma fundamental, e tanto que a filosofia não é 

nenhuma “coisa”; é um “ter principial”. Portanto, ela deve ser “indicativa”: 

de quê se trata é apenas uma explicação mais precisa do específico caráter 

                                                 

68 Original:  “Es liegt in der formalen Anzeige eine ganz bestimmte Bindung; es wird in ihr gesagt, daß ich an 

der und einer ganz bestimmten Ansatzrichtung stehe, daß es, soll es zum Eigentlichen kommen, nur den Weg 

gibt, das uneigentlich Angezeigte auszukosten und zu erfüllen, der Anzeige zu folgen. Ein Auskosten, aus ihm 

Herausholen: gerade ein solches, daß es, je mehr es zugreift, nicht umso weniger (abnehmend) gewinnt, sondern 

umgekehrt, je radikaler das Verstehen des Leeren als so formalen, desto reicher wird es, weil es so ist, daß es ins 

Konkrete führt". (Cf. Idem, GA 61; p.33. Grifo do autor.) 

69 Cf. Ibidem; p. 18. 



42 

 

principial; afirma uma “precaução” diante de-, que eu não me “volte” para o 

conteúdo. Ela é indicativa “formal”, o “caminho” no “começo”. É dada uma 

ligação indefinida no que tange o conteúdo, mas definida em seu caráter 

atualizável. (Ibidem. p. 20)   
70 

 

A indicação formal, enquanto tentativa de acesso aos fenômenos da vida fática, é 

método de acesso fenomenológico próprio da atitude filosófica em oposição à científica, pois 

filosofia não é ciência teórica; não é contexto objetivo; não se utiliza de um apanhar cognitivo 

e não se volta para o conteúdo de um objeto a fim de determiná-lo conceitualmente. Fica claro 

que indicar formalmente é a expressão da filosofia enquanto práxis existencial, cujo escopo é 

a facticidade humana. “Precisa haver filosofia? De algum modo sim, se a vida, existência 

deve existir. “Deve”? “Ela está” faticamente aí” 
71

. 

 É a partir da existência mesma que deve surgir o modo mais adequado de alcançar a 

experiência da vida fática em seus aspectos mais próprios. Podemos, assim, entender que o 

apelo ao princípio concreto do fenômeno corresponde ao acesso compreensivo e 

interpretativo no qual o Dasein já sempre se encontra dentro do mundo da vida enquanto 

Vorhabe. Esta estrutura
72

 indica a estrutura ontológica do Dasein de ser sempre voltado para, 

e já ter previamente compreendido os seus fenômenos e a si mesmo, uma vez que é 

facticidade. Antes de qualquer tematização explícita, antes de qualquer atitude intelectiva, o 

Dasein já está envolvido compreensiva e praticamente na sua lida cotidiana com o seu 

entorno e consigo mesmo. Por tal motivo,  Heidegger determina que a filosofia possui um 

modo peculiar de acontecimento: ela se dá como expressão de uma experiência fundamental 

(Grunderfahrung) do ser-aí para consigo mesmo. A existência humana acontece como uma 

experiência que interpreta e compreende os fenômenos da vida fática enquanto singularidades 

significativas (Ereignis).
73

 

 

                                                 

70 Original: “Die philosophische Definition ist eine prinzipielle, so zwar, daß Philosophie keine »Sache« ist; 

»prinzipielles Haben«. Also muß sie »anzeigend« sein: worauf es ankommt; das ist nur eine schärfere 

Explikation des spezifischen Prinzipcharakters; trifft eine Vor-»kehrung« nach -, daß ich mich nicht »kehre« an 

den Gehalt. Sie ist »formal« anzeigend, der »Weg«, im »Ansatz«. Es ist eine gehaltlich unbestimmte, 

vollzugshaft bestimmte Bindung vorgegeben.” 
71 Cf. HEIDEGGER, M. GA 61; p.39. Original:  “Muß Philosophie sein? Irgendwie ja, wenn Leben, Existenz 

sein soll. »Soll«? - »es ist« faktisch da“. 

72 Cf. Idem, GA 63; p.16. 

73 Nota explicativa: por este motivo podemos compreender a filosofia como práxis existencial. 



43 

 

A definição fenomenológica é uma tal específica, própria da temporalização 

existencial; pela qual a realização da compreensão acontece em um sentido 

decisivo, que a partir da experiência fundamental do caminho, como por ele 

indicado, promove uma “volta”, isto é, de uma forma tal que de agora em 

diante a abordagem torna-se explícita, ou seja, que a tarefa (pesquisa 

categorial), a ideia da situação e a ideia prévia, seja instaurada como 

problema e que a experiência fundamental existencial seja tomada 

concretamnete na preocupação, como o facticamente 

decisivo.   (HEIDEGGER, M. GA 61; p. 20)
74 

   

Portanto, a indicação formal é a tentativa de manter a gama de significações vivas ao 

entendimento de modo correspondente a como já são previamente compreendidas na 

existência fática do Dasein enquanto Vorhabe. O encontro do Dasein consigo mesmo através 

de sua estrutura interpretativa-hermenêutica
75

 – o “como” hermenêutico – é o que está em 

jogo na experiência fundamental do ser humano, que se manifesta pela atitude filosófica. 

Assim, a compreensão hermenêutica é primordialmente trazida à tona na indicação formal
76

, 

que é expressão: a) do modo de acesso a objetos da investigação filosófica e b) do caráter 

constitutivo do fenômeno da vida fática: ou seja, aquilo que é indicado não é um conteúdo 

quididativo, mas faz referência ao contexto fático-existencial da vida humana. O que 

queremos dizer com tudo isso é que a indicação formal é a tentativa de explicitar a riqueza 

constitutiva da compreensão existencial do Dasein. Por essa razão, afirmamos que a cada 

indicação é evidenciada a situação fática do ser-aí como existência. A compreensão 

existencial concreta é o próprio contexto da realização da indicação formal. 

 

 2.4. A ligação entre a indicação formal e o estatuto peculiar da filosofia 

 A fim de promover um entendimento mais radical da indicação formal e sua relação 

com os fenômenos “acontecimentais” da vida fática, é mister conhecer mais a fundo o caráter 

da filosofia, que permite que todas as afirmações acima sejam proferidas. 

                                                 

74 Original: “Die phänomenologische Definition ist eine solche spezifisch existenzieller Zeitigung; bei ihr ist in 

entscheidendem Sinne der Verstehensvollzug so, daß aus der Grunderfahrung der Weg, wie er angezeigt ist, 

»zurück« gemacht wird, d. h. eigentlich so, daß nunmehr erst die Ansprechung explizit wird, daß die Aufgabe 

(Kategorienforschung), die Situations- und Vorgriffsidee, als Problematik eingestellt ist und existenzielle 

Grunderfahrung als das faktisch Entscheidende konkret in die Bekümmerung genommen werden kann.” Grifo 

do autor. 
75 Cf. HEIDEGGER, GA 63; p. 18. 

76 Cf. REIS, R, R. Aspectos do pensamento indicativo-formal: negação e justificação. Natureza Humana. 

[online]. São Paulo, 2011, vol.13, n.1, p. 117-133. 



44 

 

Filosofia, para Heidegger,  é um comportamento humano especial. Já vimos que não 

se pode conceituá-la através do método tradicional de definição, pois: “Filosofia não se pode 

nem deve ser definida, filosofia só pode ser “vivenciada” (e agora, fim da história)” 
77

.  Tanto 

a filosofia tomada como atividade quanto seus objetos específicos são impassíveis de uma 

determinação predicativa adequada. Algo parece sempre escapar quando se implementa uma 

tal tarefa. Concebe-se, entretanto, o que é filosofia quando se filosofa, ou seja, quando 

apreciada como comportamento existencial. Qual é a raiz ontológica responsável pela 

vinculação entre a filosofia e a indicação formal? 

 

O comportar-se, entretanto, é também determinável como um modo de 

ocorrência formal, procedimento, face ao modo como se procede, isto é, o 

modo pelo qual é realizado, enquanto realização, de acordo com seu sentido 

de realização. E isto é ainda mais determinável, de acordo com o modo em 

que a realização se torna realizada em e para sua situação, ou seja, o modo 

pelo qual ele se temporaliza. A temporalização deve ser interpretada de 

acordo com o sentido de temporalização.[a partir deste para a facticidade, 

vida fática e existência; situação, concepção prévia, experiência 

fundamental.] (HEIDEGGER, M. GA 61; p. 53) 
78

   

 

Investigar o que é a filosofia é fazer esta pergunta, entre tantas outras: a quê se 

direciona a filosofia enquanto comportamento? Se a filosofia não é ciência, e, por isso, não 

possui uma região delimitada do ser à qual se voltar investigativamente, qual seria, portanto, o 

âmbito ao qual a filosofia se conecta, qual seria a sua “região” e, por conseguinte, qual seria o 

caráter mais próprio de tal conexão entre a filosofia e seu objeto? Logo, poderíamos 

questionar também qual é o sentido mais próprio deste objeto a ser tomado pela atitude 

filosófica. 

Apesar de não haver uma definição unânime do que é filosofia, e apesar desta não se 

desenvolver a partir de uma região delimitada de objetos determinados, sabe-se que filosofia 

seria a atitude que busca o princípio de tudo o que é. A filosofia se move no âmbito do 

                                                 

77 Cf. HEIDEGGER. GA 61; p. 14. Original: “Philosophie kann man nicht und darf man sogar nicht definieren, 

Philosophie kann man nur »er-leben« (und jetzt ist die Geschichte aus.)”  

78 Original: “Das Sichverhalten ist aber auch bestimmbar als ein Wie von formalem Geschehen, Vorgehen, 

hinsichtlich der Weise, wie es vorgeht, d. i. vollzogen wird, als Vollzug, nach seinem Vollzugssinn. Das aber 

weiterhin besonders so, wie der Vollzug als Vollzug wird in und für seine Situation, wie er sich »zeitigt«. Die 

Zeitigung ist zu interpretieren auf den Zeitigungssinn. [Von da auf Faktizität, faktisches Leben und Existenz; 

Situation, Vorgriff, Grunderfahrung.] “ 



45 

 

princípio, pretendendo alcançar o que há de originário em todos os entes. O fato de que todos 

são é compreendido pelo ser-aí e manifesto como o princípio almejado pela atitude filosófica 

por excelência: o sentido do ser (Seinssinn)! 

 

Filosofia é o comportamento cognitivo primordial que se volta para os entes. 

Para o quê ele se volta, é necessário que seu carácter principial seja exposto: 

o ente, contemplado apropriadamente, não em referência a outros entes, mas 

em si mesmo como tal. E o que é para esses entes em si o primordial? O que 

é isto, a partir de quê algo como ente em si pode estar em questão? O ser, ou 

mais especificamente, tendo em vista o modo como tal “ser” é entendido: o 

“sentido do ser”. É expressivo ter em vista: o ser, o sentido do ser, é o 

filosoficamente primordial de cada ente; não é, entretanto, o mais “geral”, o 

gênero mais alto, que os entes teriam entre casos especiais. O ser não é um 

âmbito abrangente para cada e todos os entes, como se fosse uma “região 

superior”. (Ibidem; p. 58)
79

  

 

Filosofia é o comportamento cognitivo que busca o princípio e, por isso, o 

entendimento do que seja a definição filosófica deve ser um que se orienta também pelo 

princípio. Mas o que isto tem a ver com “comportamento cognitivo”? O que Heidegger quer 

dizer com “comportamento cognitivo”? Podemos entender que não se trata do sentido 

tradicional de cognição como faculdade intelectiva de aprendizagem, mas de algo do plano 

existencial, da ordem de um ter existencial (Haben como correlato ao Vorhabe) no âmbito de 

uma interpretação existencial
80

. O sentido de conhecer elaborado por Heidegger (erkennendes 

Verhalten) é o comportamento de conhecer um objeto de definição em seu princípio, uma 

forma de possuí-lo originariamente, tendo em consideração seu sentido referencial, 

possibilitado pelo fato do Dasein já se manter em relação com o mesmo e compreendê-lo de 

antemão (Vorhabe; ser-no-mundo; Grunderfahrung): 

 

O comportamento conhecedor tem para com os entes, tomados como o ser, 

uma relação principial muito originária e de caráter radical (não é 

                                                 

79 Original: “Philosophie ist prinzipiell erkennendes Verhalten zu Seiendem. Wozu es sich also verhält, muß 

sich in seinem eigentlichen und letzten Prinzipcharakter geben: das Seiende, letztlich betrachtet, nicht in bezug 

auf anderes Seiendes, sondern es bei sich selbst und als solches […]  Und was ist für solches Seiendes an sich 

das Prinzipielle? Was ist das, worauf es bei Seiendem als solchem letztlich ankommen kann? Das Sein, oder 

bestimmter, im Hinblick auf die Weise, wie solches »Sein« faßbar ist: der »Seinssinn«. Es ist ausdrücklich im 

Auge zu behalten: das Sein, der Seinssinn, ist das philosophisch Prinzipielle jedes Seienden; es ist aber nicht sein 

»Allgemeines«, die oberste Gattung, was Seiendes als besondere Fälle unter sich hätte. Das Sein ist nicht der 

umfassendste Bereich für jedes und alles Seiende, »oberste Region«.” 
80Cf. Ibidem; p. 57. 



46 

 

posicionamento e concepção, discussão, e, sim, diretamente através da 

concepção “é” que concebeu, e concebeu o que ‘é’. (Ibidem; pág.61). 
81 

 

O comportamento “cognitivo” se volta para, ou é guiado pelo sentido do ser. A 

indicação desta vinculação nos sugere a compreensão existencial do ser pelo Dasein. O 

conteúdo da definição, indicado formalmente, é o correlato de um comportamento para..., um 

relacionamento com.... É o comportamento “cognitivo” que se direciona para o sentido do ser, 

e, por essa razão, a definição de objetos tem o caráter “principial”, isto é, tem o caráter de 

trazer à tona aquilo que o objeto é mais originariamente. Este seria o motivo pelo qual a 

filosofia se constitui de modo especial e a definição filosófica é peculiar. O sentido do ser é o 

guia implícito em cada definição filosófica, e, por isso: “Filosofia é ontologia, e, a saber, 

radical, e, a saber, enquanto tal, fenomenológica (existencial, histórica-espiritual), ou seja, 

fenomenologia ontológica”.
82

 

Portanto, pelo fato da compreensão do sentido do ser guiar a atitude filosófica, o 

sentido de realização (Vollzugssinn) da definição é determinado no escopo da compreensão 

existencial do ser-aí: cada conteúdo de definição é um ente, é um fenômeno inserido num 

contexto singular concreto do mundo da vida. “Indicação formal: “Ser” é o indicado 

formalmente vazio, e ainda assim determina a direção de abordagem da compreensão; é o ‘ter’ 

do comportamento como ente!”.
83

 

Podemos conceber que a indicação formal é o meio de acesso mais adequado aos 

objetos filosóficos, pois condiz com a disposição originária da atitude filosófica de se guiar 

pelo sentido do ser. A indicação formal é um meio de enfatizar o mundo da vida e o Dasein, 

em contraste ao processo de desvitalização (Entleben)
84

 da vida promovido pela atitude 

científica e sua tendência reducionista e linguagem lógico-predicativa. O princípio originário 

implícito à “definição” filosófica – na indicação formal – é o sentido do ser. Este é o 

responsável por conduzir a realização do conteúdo indicativo-formal à singularidade do 

                                                 

81Original: “Das erkennende Verhalten hat zu Seiendem als Sein eine prinzipielle Beziehung ganz originärer 

und radikaler Art (nicht Einstellung und Erfassen, Besprechen, sondern so, daß es sogar und gerade durch das 

Erfassen »ist«, was es erfaßt, und erfaßt, was es »ist«.)“ 

82  Cf. Ibidem, p. 60. Original: “Philosophie ist »Ontologie«, und zwar radikale, und zwar als solche 

phänomenologische (existenziell, historisch-geistesgeschichtlich), bzw. ontologische Phänomenologie”. 
83  Cf. Ibidem, pág.61. Original: “Formale Anzeige: »Sein« ist das angezeigte Formalleere, und doch die 

Ansatzrichtung des Verstehens fest bestimmend; auf das Haben des Verhaltens als Seiendes!”.  

 

84Cf. HEIDEGGER, GA 56/57; p. 74. 



47 

 

Dasein e não a uma essencialidade metafísica
85

. 

 

 

Depende do ser, isto quer dizer, que “seja”, sentido do ser, que o ser” é”, isto 

é, que o ser mesmo esteja presente aí (no fenômeno). Fenômeno entendido 

no sentido existencial. A questão em jogo depende do ser; que se chegue ao 

“ser”, que ele esteja em questão, entretanto, não para a contemplação nem 

para uma pura reflexão. O ser é encontrado através do comportamento, isto é, 

aqui (fenomenologicamente) pelo comportamento; sua temporalização. 

(Idem, GA 61; p. 61)
86 

 

 

 

2.5. A indicação formal e discurso originário. 

 

 

Vimos que a indicação formal é o modo filosófico privilegiado de tratar os 

fenômenos da vida fática. Entendemos, portanto, que ela transmite uma mensagem. Como 

poderíamos, por conseguinte, entender a indicação formal quando indagada a respeito de sua 

função discursiva? Será que ela evidencia uma outra forma de discurso? Presumimos que sim. 

 Conduzindo a investigação sobre a indicação a níveis lógico-discursivos, qual seria a 

diferença significativa entre as estruturas fundamentais de um discurso indicativo formal e um 

enunciado condizente com a atitude teorética? Isto é, quais caracteres existenciais entram em 

jogo na indicação formal quando esta é analisada em sua função discursiva? Procuramos pela 

estrutura responsável por trazer à tona na indicação formal a natureza de acontecimento do 

Dasein de modo a constituir-se como discurso inteligível; indagamos pela “lógica” da 

indicação formal. 

Nas suas preleções publicadas como a obra "Logik: die Frage nach der Wahrheit" 
87

,  

Heidegger nos apresenta uma interpretação interessante e esclarecedora, que nos possibilita 

                                                 

85 Cf. abordagem de FLEIG, M. Indicação formal: uma questão de método? Natureza Humana. São Paulo, 

2011. Vol.13, no.2, pp. 116-126. 

86 Original: “Es kommt auf Sein an, d. h. daß es »ist«, Seinssein, daß Sein »ist«, d. h. als Sein echt und nach 

seinem Belang (im Phänomen) da ist. Phänomen: existenziell. Es kommt darauf an, daß es zum »Sein« kommt, 

daß es in Bemühung steht, aber nicht für die Betrachtung und schlechte Reflexion. Es ist ja Sein des Verhaltens, 

d. h. hier (phänomenologisch) durch Verhalten; dessen Zeitigung.” 

 

87 HEIDEGGER. M.  Logik: die Frage nach der Wahrheit. Gesamtausgabe Bd 21. Hrsg Walter Biemel. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1976. 



48 

 

caminhar na nossa investigação e entendermos mais profundamente a indicação formal e seu 

caráter de discurso originário. 

Todo discurso trata de algo pretendendo uma transmissão; é uma forma de trazer à 

tona, revelar, mostrar o ente de que se trata no discurso. A cognição teorética possui uma 

determinada consideração do que é mostrar o ente em questão. O modo de mostrar o ente no 

discurso da atitude teorética é através da enunciação predicativa, e a ação básica da 

predicação é tematizar o ente de que se trata e atribuir-lhe determinações. Será essa a forma 

de fato mais própria de mostrar um ente? 

Heidegger nos mostra
88

 que, analisada fenomenologicamente, toda predicação sobre 

algo só é possível a partir de um contato prévio entre o Dasein e o ente. Toda enunciação 

predicativa condizente com a cognição teorética, portanto, é possibilitada pela estrutura de 

compreensão pré-teorética do Dasein. Com esta afirmação, o filósofo pretende evidenciar que 

o caráter primordial do discurso não é de cunho lógico-predicativo, mas possui consonância 

com a mundanidade e existencialidade do Dasein.  Desvelar o ente de que se trata num 

discurso só é possível porque tal ente já foi de algum modo desvelado para o Dasein em uma 

estrutura singular mundana. Isso se deve ao fato do ser-aí já estar sempre inserido em 

contextos de referência e significatividade para o qual ele é voltado preocupadamente 

(besorgt) e com o qual ele tem sempre que lidar de alguma maneira, a partir de sua 

compreensão prévia.
89

.  

Por esse motivo, podemos entender que a revelação primordial dos entes se dá 

através da abertura do mundo ao Dasein. O ser-no-mundo é o âmbito de revelação do ente 

enquanto ente. E isto quer dizer: as coisas “tem” sentido. Na lida com os entes, não é 

realizada nenhuma predicação temática sobre estes, e, contudo, eles aparecem como algo que 

faz sentido para o ser humano: como isso ou aquilo, sempre relacionado a um determinado 

contexto referencial. Isso se deve à estrutura hermenêutica fundamental do Dasein que possui 

natureza pré-predicativa e está presente no “conhecimento” mais direto e imediato do mundo 

circundante, que não é de caráter reflexivo e tematizado, e sim, vivido. É conhecimento 

prático-compreensivo. Os entes adquirem suas características, assim ou assado; são 

compreendidos como isto ou aquilo. Ou seja, são tomados como (devido als hermenêutico) 

“pão” ou “quadro” a partir de um contexto de lida cotidiana no mundo circundante.  

                                                 

88 Cf. Idem. GA 21, §12. 

89 Cf.  Opus. Cit. p. 144. 



49 

 

Entendemos que é a partir dessa lida compreensiva cotidiana que surge o modo 

primordial de discurso, uma vez que o Dasein acontece como sentido prático-compreensivo. 

O significado mais direto da lida cotidiana é o modo primeiro de desvelamento de um ente; 

não corresponde a um âmbito que se desenvolve a partir de esferas lógico-predicativas. As 

palavras têm significado porque o mundo é sentido para o Dasein
90

. A existência é 

fundamentalmente significado, a partir da qual há sentido haver linguagem, palavras, discurso.  

O cuidado (Sorge), caráter fundamental da vida humana, pode ser entendido como o 

motivo primordial do Dasein ser uma singularidade (não ego) faticamente situada num mundo, 

direcionada para si mesma. Entendemos, portanto, que o cuidado promove primordialmente 

um modo de desencobrimento pelo fato do Dasein ser a sua própria vivência cotidiana – o 

mundo aparece
91

. Por essa razão, o desencobrimento dos entes propiciado pela estrutura 

hermenêutica é desenvolvido com o caráter de um “entendimento” prático sobre o mundo. 

Compreensão é “entendimento” prático e lida prática é compreensão hermenêutica 

desencobrindo o mundo como horizonte de significados possíveis.  

Esclarecida a possibilidade do discurso através do “como” (als) hermenêutico  

enquanto correlato à estrutura fundamental do ser-no-mundo, podemos, portanto, enxergar 

que a indicação formal é de tal modo primordial que transmite a estrutura de Ereignis do 

Dasein, uma vez que o als hermenêutico proporciona o aparecimento dos entes do mundo 

circundante no discurso, mantendo as redes de interrelação do contexto significativo. Isto é, a 

porta será uma porta de uma casa, ou a porta de um celeiro. Os entes são desvelados em 

conexão com a estrutura fundamental da compreensão existencial; o contexto de significação 

é vivo e prático, e não teórico.  

Por sua vez, a cognição teorética se dá através da tematização dos entes do mundo 

circundante, a qual se desenvolve em enunciados predicativos. Determinar é predicar algo ao 

sujeito do enunciado, de modo que este sujeito seja apresentado ao entendimento isolado das 

estruturas a partir das quais ele pôde se constituir originalmente enquanto tal. A determinação 

é um tipo de atitude intelectiva para com o ente, para a qual o fenômeno já está dado como 

objeto da relação epistemológica, sem referenciação ao contexto mundano. O ente tematizado 

na predicação mostra-se separado do seu âmbito prático-compreensivo original.  

O entendimento na atividade da determinação predicativa perde, portanto, seu caráter 

                                                 

90Cf. Ibidem. p. 151. 

91Cf. Ibidem; p.154. 



50 

 

prático. Os entes da enunciação predicativa adquirem, assim, o caráter de meras presentidades, 

realidades dadas, “coisas aí”
92

.  Os enunciados predicativos terminam por encobrir o mundo 

como esfera significativa originária. Não indicam o caráter prático-compreensivo fundamental 

da existência humana. 

 O aparecimento do mundo circundante para o Dasein é para Heidegger a forma 

primordial de discurso. O “als” hermenêutico, como alicerce discursivo da existência humana, 

é o responsável pela manifestação originária dos fenômenos, possibilitando que estes 

apareçam como significados inseridos num contexto de vivência fática do Dasein. A estrutura 

hermenêutica está relacionada com o Vorhabe, os quais, ao serem aprofundados 

fenomenologicamente, apontam para o caráter do ser-aí de “ser-para-e-junto-a-algo” (Sein-zu 

und -bei etwas
93

)  e de “deixar vir ao encontro” (sich Begegnenlassen
94

)  pelos entes com os 

quais o Dasein já mantém uma relação de pré-compreensão. Esses dois Existenciais, assim 

como a estrutura hermenêutica, manifestam a tendência ao desencobrimento. Desencobrir é 

mostrar, revelar – é discurso primordial.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

92Cf. Ibidem. p. 157. 

93 Cf. Ibidem. p. 209. 

94 Cf. Ibidem. p. 210. 



51 

 

 

 

 

 

 

 

3. TEMPORALIDADE E EREIGNISCHARAKTER 

 

 Neste capítulo, pretendemos apontar que o conceito de Ereignis apresentado em 1919 

traz consigo implicitamente os caracteres do que viria a ser a temporalidade originária do 

Dasein. Consideramos que são indicações formais do “tempo originário”,  desenvolvido 

inicialmente nas lições de Heidegger na Universidade de Freiburg (Cf. GA 56/57, 60, 61, 63), 

consolidado nas Vorlesungen de Marburg (Cf. GA 18, 20, 21) e finalmente apresentado como 

elemento central do seu pensamento em “Ser e Tempo”.
95

 

 Ao afirmarmos que existe o germe da temporalidade existencial no conceito de 

Ereignis, pretendemos mostrar que a própria ideia do tempo originário tem um sentido 

“acontecimental”. A temporalidade possui um caráter não-objetivo, inapreensível e 

inesgotável à atitude científica, o qual apenas é possível de ser atingido por uma investigação 

de cunho hermenêutico-fenomenológico. 

 Acreditamos que podemos perceber o germe da temporalidade originária do Dasein 

através de dois elementos que compõem o sentido do Ereignis, são eles: a Jeweiligkeit e a 

Bedeutsamkeit, respectivamente: a “particularidade fático-temporal” ou “ocasionalidade”, e a 

significância. 

 No capítulo anterior deste presente trabalho, mostramos que a Jeweiligkeit e a 

Bedeutsamkeit são elementos relevantes para se compreender o caráter de Ereignis. 

Pretendemos agora mostrar a maneira pela qual cada um desses elementos possuem relação 

íntima com a temporalidade do Dasein, para que, assim, possamos enxergar que Ereignis 

                                                 

95 Cf. ESCUDERO, Jesús Adrián.  El programa filosófico del joven Heidegger. Barcelona: Herder, 2008. pp. 

12- 13. 



52 

 

possui um significado temporal, o qual sustenta o caráter de acontecimento do Dasein e da 

existência.   

 Para empreendermos adequadamente esta tarefa, este capítulo será dividido nos 

seguintes itens: 3.1. A temporalidade originária do Dasein; 3.1.1. O fenômeno da morte e a 

totalidade do Dasein; 3.2. o discurso formal-indicativo e a temporalidade originária; 3.3. 

Temporalidade e Jeweiligkeit: a Jeweiligkeit como a indicação formal da temporalidade na 

facticidade; 3.4. Temporalidade e Bedeutsamkeit: significância como caráter do mundo 

circundante: a relação entre temporalidade e ocupação. 

 

3.1. A temporalidade originária do Dasein.  

 

 O tempo é o elemento-chave para a compreensão adequada do que significa ser 

Dasein.  Construiremos nossa exposição mostrando a maneira pela qual Heidegger 

desenvolve hermenêutico-fenomenologicamente os caracteres fundamentais do que ele 

designa como temporalidade, para que assim possa ficar claro que o tempo nos remete ao 

caráter de Ereignis. 

 Devido ao caráter hermenêutico-fenomenológico da investigação e à própria 

peculiaridade do fenômeno a ser investigado, vemos que a elaboração heideggeriana acerca 

do tempo se dá sempre pelo desenvolvimento de caracteres do Dasein que possuem uma 

indicação ou sentido temporal.  Por essa razão, seguiremos as várias indicações formais 

elaboradas e desenvolvidas pelo filósofo; promoveremos a articulação dessas entre si, para 

que possamos unir as características que formam a temporalidade. 

 O modo mais comum de ser temporal pode ser visto pelo hábito de se contar o tempo e 

através deste, organizar a vida em sociedade. Heidegger parte do sentido usual e mais comum 

do relacionamento do ser humano com o tempo, para mostrar, através deste que o Dasein é 

“ser-temporal” originariamente.  

 O entendimento que os seres humanos têm do tempo é simbolizado pelo relógio: a 

medição e a contagem são as formas mais imediatas do ser humano se relacionar com o tempo. 

Por isso, fala-se em gastar ou ganhar tempo; ter ou não ter tempo. 



53 

 

 O que se entende do tempo sendo representado através do relógio? A marcação 

numérica do relógio representa que os acontecimentos da vida são medidos quantitativamente. 

A partir desta ação ocorre a vida cotidiana e as suas perguntas tão comuns: “por quanto 

tempo?” ou simplesmente “quando?”.  

 A vivência fática é encaixada e calculada em algum movimento do ponteiro entre os 

números do relógio. O relógio mostra que o tempo é entendido como uniforme e constante, já 

que o representa como uma sequência numérica encadeada e cíclica de “agoras” (Jetzt). 

Heidegger comenta: “no relógio se repete a mesma sequência temporal. A repetição é cíclica e 

cada período tem a mesma duração temporal”
96

. 

 

O tempo agora, quando eu olho o relógio: o que é este “agora”? Agora 

quando eu assim o faço; agora quando aqui a luz se vai.  O que é o “agora”? 

Eu disponho do “agora”? Eu sou o “agora”? A outra pessoa é o “agora”? 

Então, o tempo seria eu mesmo, e cada outra pessoa seria o tempo. E em 

nosso Ser-com-o-outro nós seríamos o tempo – nenhum e cada um. Eu sou o 

“agora” ou o é apenas aquele que profere o termo?  Expressando ou sem 

expressar o relógio?  Agora, à noite, pela manhã, esta noite, hoje: aqui nos 

deparamos com um relógio, com o qual a existência humana sempre operou 

– o relógio natural da alteração entre dia e noite 
97

. 

  

 A citação acima evidencia que o tempo medido e representado pelo relógio não parece 

condizer total e completamente com a disposição ou compreensão que o ser humano tem 

acerca do tempo. O tempo parece estar tão atrelado e tão intimamente ligado com o ser 

humano, que parece extrapolar uma simples representação numérica. O tempo medido é a 

determinação temporal proveniente da natureza, o qual, contudo, parece não ser suficiente 

                                                 

96Cf. HEIDEGGER, M.  Der Begriff der Zeit. Gesamtausgabe Bd. 64. Hrsg Friedrich-Wilhelm v. Herrmann. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2004; p. 110.  (Parte proveniente da conferência proferida à 

Sociedade Teológica de Marburg em julho de 1924). 

97 Original: “Die Zeit jetzt, da ich auf die Uhr sehe: Was ist dieses Jetzt? Jetzt, da ich es tue; jetzt, da etwa hier 

das Licht ausgeht. Was ist das Jetzt? Verfüge ich über das Jetzt? Bin ich das Jetzt? Ist jeder Andere das Jetzt? 

Dann wäre die Zeit já ich selbst, und jeder Andere wäre die Zeit. Und in unserem Miteinandersein wären wir die 

Zeit – keiner und jeder. Bin ich das Jetzt, oder nur der, der es sagt? Mit oder ohne ausdrückliche Uhr? Jetzt, 

abends, morgens, diese Nacht, heute: hier stossen wir auf eine Uhr, die sich das menschliche Dasein von jeher 

zugelegt hat, die natürliche Uhr des Wechsels von Tag und Nacht”. (Ibidem; loc. cit) 

 



54 

 

para dar conta e explicar o relacionamento entre o ser humano e o tempo de modo 

hermenêutico-fenomenológico. 

 O tempo acontece em conjunto com o ser humano, e vice-versa. Cada vez que se diz 

“agora”, “já”, é um instante temporal em que se percebe a si mesmo em conjunto neste 

ínterim, mesmo quando não se fala ou se conta o tempo expressamente. Entretanto, esta 

compreensão de si em conjunto com o tempo não é de cunho psicológico nem proveniente de 

uma consciência, como se fosse um sentido interno. Esta compreensão é muito mais 

condizente com a própria experiência da vida fática: “O Dasein como ser-no-mundo é sempre 

particular-temporal(mente) [jeweils], que é o mesmo que dizer histórico-facticamente o 'meu' 

[das meinige]”
98

. 

Heidegger afirma que o cuidado e o poder-ser como facticidade determinam o Dasein 

como um “ser a caminho de” (unterwegs zu). Isto quer dizer que o Dasein, por não ser uma 

entidade fechada que possui uma essencialidade a ser efetivada e realizada temporalmente, 

está sempre em constante a caminho de seu próprio ser.  

Por isso, Heidegger determina que o ser do Dasein é “um ser para fora em direção a 

aquilo que ele ainda não é, mas pode ser”
99

. Essa peculiaridade de ser seu poder-ser como 

pura possibilidade é o que Heidegger chama de ser totalidade (Ganzheit) do Dasein (Cf. 

loc.cit).  O termo “totalidade” referente ao Dasein é uma indicação formal que nada mais é 

que uma das maneiras de apresentar a temporalidade originária deste ente. Não se trata de um 

termo de cunho metafísico-teológico. Ser existencial e facticamente sua totalidade quer dizer 

que o Dasein é a cada instante todo o tempo.  

Como podemos entender isto? Deveremos seguir as demais indicações formais, a 

ponto de termos todas as designações fenomenológicas suficientes para um esclarecimento 

adequado da questão.     

 Entender que o ser-aí é um ente que é ontologicamente “a caminho” das suas 

possibilidades nos permite compreender o que Heidegger afirma na citação seguinte: “o 

antecipar a si mesmo, estar à frente de si (Vorlaufen) não é nada mais que o autêntico e único 

futuro do Dasein”. Sendo “à frente” de si, o ser-aí é já seu próprio futuro.  A sua existência, 

                                                 

98 Ibidem; p. 45.  

99 Cf. Idem, GA 64, p. 46: Original:“aus-sein auf das, was er noch nicht ist, aber sein kann”. 



55 

 

portanto, sua facticidade mesma é já futuro. Visto que o ser-aí é fatica e ontologicamente sua 

possibilidade, sendo seu futuro, a existência do Dasein é, ao mesmo tempo, passado e 

presente. É por isso que podemos entender a afirmação do filósofo que o Dasein “é o tempo, e 

não é no tempo”
100

. 

 Por isso, podemos entender que “ser-futuro” (Zukünftigsein) é a estrutura relacionada 

ao ser-possibilidade, a qual corresponde à indeterminação ontológica do Dasein. Ser 

possibilidade é ser “a caminho de...”, sendo seu futuro instaurado fático-existencialmente; ser 

futuro num presente concreto, adiante de seu passado que já foi, mas que se reapresenta 

através do não ser, diante do fenômeno do ser-para-o-fim. 
101

 Por essa razão, declara 

Heidegger que “o fenômeno fundamental do tempo é o futuro” 
102

. O filósofo aprofunda: “ser-

futuro dá tempo, constrói o presente e permite que o passado se repita no “como” do seu 'ser 

facticidade vivenciada'”. 
103

 

    Diante disto, percebemos que a interpretação que o ser humano faz de si mesmo, do 

tempo e de sua relação cotidiana com este – tão bem explicitada e representada pelo relógio – 

mostra-se incompatível com esta caracterização apresentada por Heidegger. O relógio tem o 

presente como a instância temporal principal, e não o futuro.  

 Entender o “ser-futuro” como o ser próprio do ser-possibilidade do Dasein é encarar o 

tempo de modo diverso de uma concepção linear e objetiva; devemos perceber que “a lida 

originária com o tempo não é pela medição” (Ibidem; loc. cit). 

 Heidegger afirma que sendo “a frente de”, ou “adiante de” (Vorlaufen) si mesmo, na 

possibilidade extrema da morte é que o ser-no-mundo se apresenta como o que “já passou”, o 

“ter sido” (Vorbei). A partir da característica ontológica do “estar adiante”, as concreções 

fáticas existenciais de um ser-aí são compreendidas como situações já vividas, que já 

passaram; que já estão no “passado” das possibilidades.   Isto quer dizer que o “estar a frente” 

de si torna manifesto que os elementos fáticos da existência podem “não-ser-mais-aí” (Nicht-

mehr-da). Tanto o mundo quanto o Dasein como ser-no-mundo não possuem a característica 

                                                 

100 Op. cit. GA 64; p. 118. 

101 Cf. “Zu-Ende-sein”. Op.cit; p.116. 

102 Cf. Op. Cit. p. 118. 

103 Original: “Zukünftigsein gibt Zeit, bildet die Gegenwart aus und lässt die Vergangenheit im Wie ihres 

Gelebtseins wiederholen”. Cf. Ibidem; loc. cit.  



56 

 

de serem permanentemente constantes; eles podem não ser aí. 

 Nem o mundo enquanto significância, nem as outras pessoas com as quais um Dasein 

vive seu mundo compartilhado, nem as interpretações tranquilizadoras do impessoal, 

impedem que o ser-aí se saiba diante da iminência do fim, e, com isto, diante da possibilidade 

certa do nada 
104

. Este nada corresponde exatamente à indeterminação fundamental do ser 
105

. 

 “O 'ter sido' apresenta a mais extrema possibilidade como o ser que o Dasein – no 

morrer – puramente como si mesmo deve ser 
106

. Isto quer dizer que a indicação formal do 

“passado” (Vorbei) apresenta ao ser humano que a sua única certeza é a de que um dia ele não 

será mais; que um dia todas as possibilidades fáticas não são mais possíveis. Um dia ele será 

nada, isto é, a mais extrema indeterminação; o não ser. 

 

Este “ter sido”, como aquilo a que me encaminho 

antecipadamente, promove uma descoberta neste meu 

encaminhar antecipadamente até ele: ele é o “ter sido” de mim 

mesmo.  Sendo como este “ter sido” descobre o meu Dasein 

como algo que em um instante pode não estar mais aí; em um 

instante eu não estou mais aí junto com estas e estas coisas, 

com estas e estas pessoas, com estas vaidades, com estas fugas, 

com esta falação.  O “ter sido” dissipa todo os meus segredos 

e atividades; o “ter sido” arrasta tudo consigo para o nada 
107

.  

  

O “estar à frente” traz ao Dasein a escolha de ser si mesmo, de aceitar-se como 

possibilidade. Isto quer dizer, aceitar-se como a certeza de não ser mais ou se aceitar como 

aquilo com que a ocupação se empenha na lida cotidiana. No momento em que o Dasein 

“escolhe” se compreender a partir da ocupação com o mundo circundante, ele se tem muito 

                                                 

104 Cf. Ibidem; p.53. 

105  Cf. Nota de rodapé do manuscrito de Heidegger: Original: “Nichts der Unbestimmtheit über ein Sein”. 

Ibidem; loc. cit.  

106Original: “Das Vorbei zeigt die äusserste Möglichkeit als das Sein, das das Dasein – im Sterben- rein als es 

selbst sein muss”. Ibidem; loc. cit. 

107 Original: “Dieses Vorbei, als zu welchem ich vorlaufe, macht in diesem meinem Vorlaufenzu ihm eine 

Entdeckung: es  ist das Vorbei von mir. Als dieses Vorbei deckt es mein Dasein auf als einmal nicht mehr da; 

einmal bin ich nicht mehr da bei den und den Sachen, bei den und den Menschen, bei diesen Eitelkeiten, diesen 

Winkelzügen, dieser Geschwätzigkeit. Das Vorbei jagt alle Heimlichkeiten und Betriebsamkeiten auseinander, 

das Vorbei nimmt alles mit sich in das Nichts”. Ibidem; p. 116.     



57 

 

mais seguro, pois, enfim pode se compreender como um “algo” (Was), com o qual a ocupação 

lida (Ibidem;  p.54).  

 Entretanto, Heidegger deixa claro que a certeza de já ter sido o que passou e, por isso, 

a certeza de que um dia não será mais, não significam a indubitabilidade da presença ou 

ausência no mundo no modo do ente simplesmente dado. A certeza de que “já foi” não indica 

uma “evidência da presentidade, nem de um ter, mas indica a evidência do ser” 
108

. 

 O Dasein já é desde sempre indeterminação ontológica, e por isso é possibilidade. Ou 

seja, ele é uma gama de possibilidades fáticas.  Entretanto, com o fenômeno da morte, ele se 

torna a indeterminação do nada.  

 Sendo possibilidade existencial, o Dasein tem a si mesmo como sua possibilidade 

sendo seu instante existencial (Augenblick).  Heidegger nos explica que “o 'ter sido' mais 

próprio é constante, duradouro, isto significa: cada instante existencial [Augenblick] 

indeterminado” 
109

. Como podemos entender esta afirmação? O que ele nos quer dizer com o 

termo “Augenblick”? 

  O termo supracitado é hermeneuticamente rico. Consideramos que ele simboliza 

muitos dos elementos relevantes para a constituição do ser-aí.  “Augenblick” significa 

literalmente no idioma alemão “piscar de olhos”. Entretanto, este “piscar de olhos” é 

majoritariamente utilizado para se referir, na vida cotidiana, a um momento; um instante 

temporal curto e rápido, um momento oportuno para uma ação, ou acontecimento. A partir 

deste contexto de utilização do termo no âmbito da experiência fática, podemos enxergar os 

componentes existenciais que são assinalados indicativo-formalmente através do “momento 

oportuno”. 

 Augenblick refere-se a um instante da existência fática do ser humano que se traduz e 

se expressa temporalmente. Convém aqui resgatarmos que este termo já foi utilizado pelo 

filósofo nas suas investigações fenomenológicas da vida religiosa, onde ele traduzia a 

expressão grega “kairós”. Isto é, Augenblick como o “momento oportuno” significa a 

                                                 

108 Original:“Evidenz einer Anwesenheit, Evidenz des Habens, sondern des Seins”. Cf. Ibidem; nota de rodapé 

número 39 do manuscrito. p. 55. 

109 Original: “Das eigenste Vorbei ist ständig, d.h. jeden Augenblick unbestimmt”. Ibidem; p.56. 

 



58 

 

indicação de que o tempo da existência fática-histórica possui um sentido não-cronológico 

nem objetivo.  

 No “momento oportuno” temos a unidade da existência e da facticidade com a 

temporalidade, uma vez que compreendemos que um “momento” corresponde ao Dasein 

como ser-no-mundo – e seu respectivo instante temporal. O Augenblick é a indicação formal  

de que o ser humano é sua existência de modo fático-temporal.  

 Escolhemos traduzir “Augenblick” pela expressão “instante existencial” - e não apenas 

pela tradução literal do termo “piscar de olhos” -  porque consideramos que a expressão acima 

demonstre o sentido hermenêutico-existencial inerente àquela indicação formal. De modo 

fundamental, sendo “instante existencial”, “momento oportuno”, “piscar de olhos”, o mais 

importante acerca desta indicação formal é termos claro que Augenblick expressa o sentido 

kairológico do tempo que transmite a singularidade da existência. 

 Podemos interpretar esta afirmação através do contexto de uso do termo na vida fática:  

quando um ser-aí diz que será “num piscar de olhos”, o termo não é utilizado numa 

circunstância epistemológica, nem diz respeito a uma atitude cognitiva, mas sim, existencial.  

Por isso, consideramos que o vocábulo indica um instante da existência que não corresponde 

a uma contagem linear e sistêmica do tempo.  

 No “piscar de olhos” mostra-se a temporalidade da existência de maneira não-

objetificada. Por este motivo, podemos aqui chamar atenção para que se perceba que o termo 

em questão carrega consigo as características inerentes ao conceito de Ereignis. 

 Podemos compreender que Augenblick é a indicação formal da conjunção entre a 

indeterminação do ser e o acontecimento da temporalidade originária. A indeterminação da 

chegada da morte e a indeterminação diante do nada que um dia o ser-aí será, condiz com a 

própria indeterminação do ser do Dasein. Com a indicação do “instante existencial”, 

entendemos que Heidegger afirme que ser-possibilidade é ser essencialmente indeterminado 

ao mesmo momento em que é ser tempo. O Augenblick claramente não representa uma 

temporalidade linear.   Porque o instante é existencial, ou seja, porque a existência do Dasein 

é marcada pelo sentido temporal do “já foi” e “a frente de”, podemos enxergar que “o Dasein 

ocasional ele mesmo é (o) tempo”. 
110

 

                                                 

110 Cf. Ibidem; p. 57. Original: “das jeweilige Dasein selbst ist (die) Zeit”. Grifo do autor.  



59 

 

 

No antecipar-se não é esperado que algo ocorra no Futuro, nem se trata “do” 

“Futuro” indeterminado e solto [freischwebend]; ele “é” o futuro do ser, que 

ele mesmo é ser-futurição, o que quer dizer ser “temporal'. Temporal não 

significa aqui “ser dentro do tempo”, mas o tempo mesmo. No ser-temporal  

está “ao mesmo tempo” ser-passado e ser-presente. O que, ao contrário, está 

“no” Futuro, ainda não está “no” Presente e ainda menos “no” Passado.  O 

Dasein, que no seu ser é a sua mais extrema possibilidade, isto é: ele é 

“futuro”, é -  enquanto é este ser – o próprio ser-passado e ser-presente. Só 

assim este ser é o tempo mesmo. 
111 

  

 Portanto, o tempo mostrado pelo relógio – o tempo dos segundos que viram minutos, 

que viram horas, e que se repetem sucessivamente – não é o mesmo tempo de uma vida que  

vive a partir do instante; ele não possui uma cadência sistemática, nem lógica. Entretanto, 

ainda assim, o relógio marca o passo da cotidianidade.  

 Pensamos que um dos motivos pelo qual podemos entender a inclinação à 

interpretação e compreensão de si e do tempo pela temporalidade da cotidianidade, é que 

nesta é apresentado ao Dasein um modo de se ter, isto é, uma maneira de se compreender 

através de um conteúdo quididativo (Was). 

 Em meio à vivência fática cotidiana, o Dasein se envolve com as coisas e com as 

pessoas; as determinações axiológicas, os padrões de comportamento, as normas e regras 

morais, as últimas tendências tecnológicas; as fofocas e aspirações do mundo social e familiar. 

Em todos esses empenhos e ocupações cotidianos há um porto seguro do quê ser, assim como 

uma respectiva interpretação à disposição do ser-aí. O Dasein pode se entender e ser através 

da segurança de uma determinação quididativa. Heidegger afirma que “O Dasein foge do 

'como' e agarra-se no ocasional presente [determinação quididativa] 'quê'”.
112

 

 Esta determinação quididativa está em jogo também na designação do tempo como 

                                                 

111Original:“Im Vorlaufen wird weder etwas in der Zukunft erwartet, noch ist es “die” freischwebende 

“Zukunft”; es “ist” die Zukunft des Seins, das es selbst ist. Zukünftig-sein besagt aber “zeitlich” sein. Zeitlich 

besagt hier nicht “in der Zeit”, sondern Zeit selbst. Im Zeitlich-sein liegt aber “zugleich” vergangen und 

gegenwärtig sein. Was dagegen “in” der Zukunft ist, ist noch nicht “in” der Gegenwart und noch weniger “in” 

der Vergangenheit. Das Dasein, das in seinem Sein seine äusserte Möglichkeit ist, d.h. “zukünftig” ist, ist als 

dieses Sein das eigene Vergangen- und Gegenwärtig-sein. Nur só ist dieses Sein die Zeit selbst”.    (Ibidem; p. 58)

   

112Original: “Das Dasein flieht vom dem Wie und hängt sich an das jeweilige gegenwärtige Was”. (Ibidem; p. 

119). 



60 

 

sequência lógico-matemática de “agoras” cíclicos. O tempo representado pelo relógio dá 

segurança ao Dasein, como se o Dasein pudesse possuí-lo, controlá-lo por acreditar tê-lo à 

mão. Neste contexto da cotidianidade, tudo fica em seu lugar e, de alguma forma, em 

segurança, pois tudo tem sua determinação e pode ser previamente enquadrado e controlado.   

 

O tempo nunca se torna longo, demorado, porque ele originalmente não 

possui nenhuma duração. O 'antecipar-se-a' entra em colapso quando é 

compreendido como a pergunta pelo 'quando' e 'quão demorado ainda' do 'ter 

sido', pois, questionar o 'ter sido' no sentido do  'quão demorado ainda' e do 

'quando' não toca o 'ter sido' nessas possibilidades caracterízadas.  Tal 

maneira de perguntar não capta a indeterminação da certeza do 'ter sido', 

mas pretende exatamente determinar o tempo que é indeterminado. A 

pergunta é um 'querer livrar-se' [Loskommenwollen] do 'ter sido' naquilo que 

ele é: indeterminado e como certo enquanto indeterminado. 
113

  

  

 A manipulação do tempo pela sistematização numérica faz com que o tempo seja 

entendido e manejado pelo ser-aí como o “agora” presente, entendido por uma determinação 

objetiva, como um “quê” (Was). Por exemplo: 1 hora = 60 minutos = 360 segundos, assim por 

diante. O “quê” é o determinado instante presente para tal ou tal ocupação e empenho na lida 

cotidiana. Heidegger afirma: “a cotidianidade vive com o relógio, isto quer dizer: a ocupação 

se volta sem fim para o 'agora'; ele diz: agora, a partir do agora, até mais, ao próximo agora” 

114
 

 Ao se compreender o tempo como a temporalidade originária, não adquirimos desta 

noção nenhum tipo de conteúdo quididativo; obtemos apenas indeterminação fundamental, 

pois esta somente pode ser compreendida através de seu “como”. Uma vez que a 

temporalidade originária é existencial, compreende-se que não há nenhuma essência ou 

natureza a ser analisada e encontrada com a finalidade de ser seguramente fixada em 

caracteres objetivos.  O tempo, que é o próprio Dasein, não possui uma determinação 

                                                 

113 Original: “Die Zeit wird nie lang, weil sie ursprünglich keine Länge hat. Das Vorlaufen-zu fällt in sich 

zusammen, wenn es verstanden wird als Frage nach dem Wann und Wie-lange-noch des Vorbei, weil Anfragen 

an das Vorbei im Sinne des Wie-lange-noch und Wann gar nicht beim Vorbei sind in der charakterisierten 

Möglichkeit. […] Dieses Fragen ergreift nicht die Unbestimmtheit der Gewissheit des Vorbei, sondern will 

gerade die unbestimmte Zeit bestimmen. Das Fragen ist ein Loskommenwollen vom Vorbei in dem, was es ist: 

unbestimmt und als unbestimmt gewiss”.   (Ibidem; p. 118)  

114 Original: “Der Alltag lebt mit der Uhr, das besagt: das Besorgen kommt ohne Ende auf das Jetzt zurück; es 

sagt: jetzt, von jetzt bis dann, zum nächsten Jetzt”. Ibidem; p. 120. 



61 

 

essencial. “Ambos” acontecem nos seus “como”. 

 Ser-futuro condiz com o “ter sido” (Vorbei) quando ambos atestam o poder-ser que 

um Dasein é.  Melhor dizendo, ambos declaram a certeza da ausência de determinação do ser-

aí, quando atestam que o Dasein é fundamentalmente sua morte e ser-para-o-fim. Tanto o ser-

futuro como o “ter sido” afirmam o ser de ausência 
115

 que o Dasein é:  ausência em virtude 

do não ser que está por vir, vislumbrada pelo fenômeno da morte, e ausência de não ser 

visualizada através do “ter sido”. 

 Dado que estes instantes de temporalização constituem a estrutura ontológica do 

Dasein, e uma vez que este tempo originário não possui nenhuma determinação quididativa, 

mas ele mesmo é temporal, se temporaliza, eis que nos é apresentada mais uma ausência 

fundamental do Dasein: este ente é carente de essência. O ser-aí não possui um conteúdo 

quididativo. A única determinação possível de ser adequada ao ser-aí é dizer que ele é ser-

temporal.        

O Dasein é sempre em um modo do seu possível ser-temporal. O Dasein é o 

tempo, o tempo é temporal. O Dasein não é o tempo, mas a temporalidade. 

A proposição fundamental: o tempo é temporal, é, portanto, a determinação 

mais autêntica – e ela não é nenhuma tautologia, porque o ser da 

temporalidade significa uma realidade incomparável. 
116

 

   

 Compreendemos que a designação do ser-temporal como a determinação originária do 

Dasein, permite que Heidegger tenha elementos suficientes para elaborar uma possível saída 

para solucionar o clássico problema metafísico do princípio de individuação. O filósofo 

afirma: “O tempo é o verdadeiro principium individuationis”.
117

 

 Asseverar o tempo como o princípio de individuação significa dizer que o tempo é 

aquilo a partir do que o Dasein é em sua ocasionalidade ou particularidade-temporal 

                                                 

115 Cf. SHEEHAN, T. The 'original form' of Sein und Zeit: Heidegger´s der Begriff der Zeit (1924). Journal of 

the British Society of Phenomenology, v. 10, n. 2. Maio, 1979. Disponível em: 

<http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-

ZEIT.pdf>. Acesso em 29. out. 2013 

116 Original: “Das Dasein ist immer in einer Weise seines möglichen Zeitlichseins. Das Dasein ist die Zeit, die 

Zeit ist zeitlich. Das Dasein ist nicht die Zeit, sondern die Zeitlichkeit. Die Grundaussage: die Zeit ist Zeitlich, ist 

daher die eigentlichste Bestimmung – und sie ist keine Tautologie, weil das Sein der Zeitlichkeit ungleiche 

Wirklichkeit bedeutet”. Ibidem; p. 123. 

117Original: “Die Zeit ist das rechte principium individuationis”. Ibidem; p. 124. 

http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf
http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf


62 

 

(Jeweiligkeit) (Ibidem, loc. cit). Como podemos entender esta afirmação? O tempo sendo 

temporalização é o princípio de individuação porque é o responsável pela existência fática de 

um Dasein radicalmente singular. Heidegger estabelece que tanto o tempo como o ser-aí 

possuem uma “natureza” indeterminada – ou seja, o tempo é temporal, assim como o Dasein.  

 De acordo com esta declaração, chegamos à determinação hermenêutico-

fenomenológica possível acerca do ser-aí: o vínculo ontológico que este ente possui com a 

temporalidade é responsável por estruturar a existência como possibilidade “a cada instante    

particularmente meu” (je meinig 
118

), “singularidade unicamente radical” (Diesmaligkeit 
119

), 

“ocasionalidade radical” (jeweilig). Estas indicações formais nos mostram que ser Dasein 

significa ser temporalização, e, portanto, singularidade ontológica e existencial.  

  No momento em que compreendemos a elaboração do filósofo acerca do tempo 

originário, e entendemos que este é temporalização, podemos por fim perceber que é a 

temporalidade, através do movimento de antecipar-se a si mesmo sendo seu próprio passado 

faticamente situado num presente, que faz com que o Dasein exista de modo singular e seja 

um ente único. O Dasein é instante existencial que tem a si mesmo de modo radicalmente 

singular diante do fenômeno da morte assumida como poder-ser que o ser-aí mesmo é. 

 

Na sua “antecipação de si” o Dasein torna-se visível como a única vez 

singular [Diesmaligkeit] do seu único destino na possibilidade de um 

passado peculiarmente seu.  Esta individuação tem a peculiaridade de não 

permitir alcançar uma individuação como formação fantástica de 

existenciais excepcionais; ela derruba todo o 'dar-se' [Sich-herausnehmen]. 

Ela individualiza de tal maneira, que nivela a todos. Em relação com a morte, 

cada um é conduzido ao “como” que cada qual pode ser em igual medida; a 

uma possibilidade a respeito da qual, ninguém possui eminência,  ao “como”, 

no qual todo o “quê” se pulveriza. 
120 

  

                                                 

118 Cf. Ibidem, p. 125. 

119 Cf. Ibidem; p. 124. 

120 Original: “Im Vorlaufen wird es sichtbar als die einzige Diesmaligkeit seines einzigen Schicksal in der 

Möglichkeit seines einzigen Vorbei. Diese Individuation hat das Eigentümliche, dass sie es nicht zu einer 

Individuation kommen lässt im Sinne der phantastischen Herausbildung von Ausnahmenexistenzen; sie schlägt 

alles Sich-herausnehmen nieder. Sie individuiert só, dass sie alle gleich macht. Im Zusammensein mit dem Tode 

wird jeder in das Wie gebracht, das jeder gleichmässig sein kann; in eine Möglichkeit, bezüglich der keiner 

ausgezeichnet ist; in das Wie, in dem alles Was zerstäubt”.  (Cf. Ibidem; loc. cit)  



63 

 

 De tal modo, eis que se torna visível a estrutura indeterminada do ser-aí. Uma vez que 

o tempo se temporaliza, ele não apresenta por e a partir de si mesmo nenhuma essência 

quididativa - “O tempo não tem sentido”
121

. Uma vez que compreendemos o tempo como o 

princípio de individuação do Dasein, este ente não será caracterizado por nenhum conteúdo 

quididativo.  

 A temporalização do tempo diz respeito de maneira intrínseca ao modo de dar-se do 

Dasein; a existência que o ser humano é consiste fundamentalmente no acontecimento 

concomitante de instantes que se antecipam a (Vorlaufen) o que se é faticamente “agora” 

(Gegenwart), frente a ser o que já foi (Vorbei). 

 Por isso, Heidegger explica que “o autêntico ser do Dasein é ser-temporal. O Dasein é 

'o tempo', o qual é no modo do ser-temporal; o ser do Dasein é determinado como ser-

temporal” 
122

. Só faz sentido compreender tanto o Dasein como o tempo pelo seu “como”, isto 

é,  pelo modo de acontecimento da existência mesma. Convém evocarmos uma afirmação 

desenvolvida pelo filósofo na sua revisão da obra de Jaspers
123

, pois evidencia de modo muito 

adequado a estrutura histórica – isto é, temporal – da existência humana e o seu caráter de 

Ereignis, pois mais uma vez nos é apresentado que o ser-aí é tempo e ainda: o tempo é o 

“como”
124

 do ser-aí.  O modo de ser deste “como” diz exatamente que a existência não se dá 

à maneira de um processo ou ocorrência, seja de natureza física ou psíquica.  

O “histórico” aqui não é correlato de uma observação teorética e objetivo-

histórica, mas é o conteúdo e o “como” da preocupação de um [eu] mesmo 

por si mesmo, do qual este não pode ser retirado. O “ter-a-si-mesmo” surge 

nesta, se mantém e tende para esta tal preocupação. E nesta preocupação, o 

específico passado, presente e futuro do [eu] mesmo não são experienciados 

como esquema do tempo para uma ordenação objetiva dos fatos, mas eles 

são experienciados num sentido não-esquemático da preocupação que 

encontra a atualização da experiência no seu “como”
125

.  

                                                 

121 Original:“Die Zeit ist sinnlos”. Ibidem; loc. cit. Grifo do autor. 

122 Original: “Das eigentliche Sein des Daseins ist Zeitlichsein. Das Dasein ist ja 'die Zeit', die ist in der Weise 

des Zeitlichseins; das Sein des Daseins ist als Zeitlichkeit bestimmt”. Ibidem; p. 61. 

123 Cf. Idem, “Anmerkungen zu Karl Jaspers 'Psychologie der Weltanschaaung'”. In: GA 9.  

124 Original:“Die Zeit ist das Wie”. Ibidem; loc. cit. 

125 Original: “Das »Historische« ist dabei nicht Korrelat eines objektgeschichtlichen theoretischen Betrachtens, 

sondern der allerdings als solcher gar nicht ablösbare Gehalt und das Wie der Bekümmerung des Selbst um sich 

selbst. Das Sich-selbst-haben erwächst aus, hält sich in und tendiert auf Bekümmerung, in welcher 

Bekümmerung die spezifische Selbstvergangenheit, Gegenwart und Zukunft erfahren sind, nicht als Zeit-schema 

für eine objektive Sachordnung, sondern in dem unschematischen, den Erfahrungsvollzug in seinem Wie 



64 

 

 

 

 

3.1.1. O fenômeno da morte e a totalidade do Dasein. 

  

 

Procuraremos mostrar a maneira pela qual o fenômeno da morte conduz à 

compreensão dos caracteres temporais originários do Dasein. Através da morte poderemos 

explicitar: 1) em que sentido poderíamos falar apropriadamente no “ser-todo” ou totalidade 

(Ganzheit, Ganze) do ser humano; 2) como a “totalidade” do Dasein indica a sua estrutura 

temporal originária. 

 De modo geral, a morte é entendida como um “estar terminado”, “ser levado a cabo”, 

“estar pronto”,  “finalizado” (Fertigsein). Entretanto, ela possui um sentido fundamentalmente 

diverso no momento em que é interpretada hermenêutico-fenomenologicamente, pois passa a 

ser uma característica determinante para a compreensão deste ente que é ser-aí. 

 Se é compreendido que o ser do Dasein é cuidado (Sorge), uma ideia de totalidade – 

que é baseada em pressupostos teleológicos, metafísicos e/ou religiosos – referente ao ser-aí 

não será encontrada. Esta expectativa é fundamentalmente impossível. A morte é algo 

inevitável e iminente a partir do que o cuidado é. Pretender transportar uma concepção de 

totalidade para o que significa Dasein coincidiria com o seu “fechamento“, o qual seria a 

morte. A morte é o fim do Dasein, pois ele já não é mais aberto para a existência, ele já não é 

mais possibilidade, porque: 

O ser deste ente é cuidado. Cuidado quer dizer, entre outros: “ser para fora 

direcionado para algo” [Aussein auf etwas]; na sua preocupação o Dasein se 

preocupa com o seu próprio ser. Enquanto é “ser para fora direcionado para 

algo” o Dasein é “ser para fora” direcionado para aquilo que ele ainda não é. 

Como cuidado, o Dasein é, de acordo com seu ser, a caminho para algo, ao 

ser “cuidadoso” [sorgend] ele o é assim para si mesmo, como aquilo que ele 

ainda não é. O seu sentido de ser mais próprio é exatamente, sempre ter 

                                                                                                                                                         

betreffenden Bekümmerungssinn”. (Cf. Idem; GA 9. p. 33)  

 



65 

 

ainda algo adiante de si, que ele ainda não é, que ainda está adiante 

[aussteht]. Este constante “ainda-estar-adiante” [Noch-austehen] de algo 

significa: o Ser do Dasein como cuidado é exatamente, desde que ele é, 

sempre inconcluso, falta-lhe ainda algo,  enquanto ele é
126

.     

  

 Existe, contudo, um sentido positivo para a afirmação da impossibilidade de 

experienciar ou determinar o Dasein em sua totalidade.  

 Afirmar esta impossibilidade mostra que o Dasein é um ente fundamentalmente 

diferenciado dos entes simplesmente dados. Pois, se para a maioria dos entes dados do mundo 

“funciona” a tradicional concepção metafísica de que eles possuem qualidades intrínsecas que 

serão aprimoradas ao longo de um período temporal, ao ponto de chegarem ao auge de seu 

desenvolvimento e assim finalmente estarem “prontos” ou “concluídos” de acordo com sua 

essência, para o Dasein tal concepção é falha. (Cf. Ibidem; p. 430) Visto que o ser-aí não 

possui essência alguma, o seu “estar pronto” é o seu “não ser mais” (Nicht-mehr-sein). 

Devemos, portanto, abandonar tais concepções; elas não são cabíveis a um ente que é  

constitutivamente temporal.  

 A morte, compreendida hermeneutica-fenomenologicamente, traz ao Dasein a 

iminência de ser para o fim, isto é, do ser-aí ser a sua mais extrema possibilidade. E, uma vez 

que ela permanece à espreita, sempre adiante do Dasein, faz com que a sua existência fática 

seja sempre a sua mais própria possibilidade. “Com a morte, que apenas é ocasional enquanto 

é o meu morrer, encontra-se iminente para mim o meu mais próprio ser, o meu poder-ser a 

cada instante”
127

.O ser-aí vive o seu ser para o poder-ser; é sua possibilidade concretizada 

faticamente. Compreendida a partir da experiência vulgar do impessoal, a iminência da morte 

faz o horizonte de possibilidades fáticas do Dasein poder ter fim. Por isso, a morte põe o 

                                                 

126 Original: “Das Sein dieses Seienden ist Sorge; Sorge besagt unter anderem: Aussein auf etwas; in seinem 

Besorgen besorgt das Dasein sein eigenes Sein mit. Als Aussein auf etwas ist es Aussein auf das, was es noch 

nicht ist. Als Sorge, ist das Dasein, wesenmässig unterwegs zu etwas, sorgend ist es zu ihm selbst als das, was es 

noch nicht ist. Sein eigener Seinssinn ist es gerade, immer noch etwas vor sich zu haben, was es noch nicht ist, 

was noch aussteht. Dieses ständige Noch-ausstehen von etwas besagt: Das Sein des Daseins als Sorge ist gerade, 

sofern es ist, immer unabgeschlossen, es fehlt an ihm noch etwas, solange es ist”. (HEIDEGGER, M. 

Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. GA 20. Hrsg. Petra Jaeger. Frankfurt am Main: Vittorio 

Klostermann, 1979. p. 425) 

127 Original: “Mit dem Tode, der jeweilig nur als mein Sterben ist, steht mir mein eigenstes Sein, mein jeden 

Augenblick Seinkönnen, bevor”. (Cf. Ibidem; p. 433) 



66 

 

Dasein adiante de si mesmo, de sua existência como aquilo que lhe é mais próprio e singular, 

apesar de ser sempre deixada de lado e tratada de ser esquecida.  

 Entretanto, a morte, compreendida hermeneuticamente, não é uma peça que falta para 

compor uma totalidade. A morte não é algo que ocorre ao Dasein, mas é algo que lhe é 

constitutivo. Ela se encontra adiante do Dasein, de modo iminente. “A morte não é uma parte 

que falta na composição de um todo, mas ela constitui previamente a totalidade do Dasein. É 

por esse motivo que o Dasein tem como seu ser partes ocasionais, ou seja, modos possíveis de 

ser.
128

” Assim, a morte é um carácter ontológico do ser humano, de tal maneira que ela é 

fenômeno, inclusive quando este ente ainda não morreu factualmente. 

 Se o Dasein é possibilidade, é um “eu posso” (ich kann. Cf. Ibidem; p. 433), o Dasein 

é de modo extremo e inalienável “eu posso morrer”. E por ser sempre iminente, é a 

possibilidade que o ser-aí sempre já é. Por isso, a morte é a possibilidade mais própria e mais 

extrema deste ente: a possibilidade de não mais ser aí. 

  Para Heidegger, se o Dasein é ser para possibilidades (Möglichsein), o Dasein é desde 

já a sua morte, e, por isso, é nesse sentido que ele é, desde já, a sua totalidade. “Desde que o 

Dasein qua ser-possível já seja essencialmente a sua morte, ele é, enquanto Dasein, já um 

todo. Porque Dasein quer dizer: “ser-antecipação-de-si-mesmo como cuidado” ele pode, a 

partir de si mesmo, ser completamente em cada momento do seu ser”
129

. 

 Porque o cuidado se estrutura temporalmente como o “ser-antecipação-de-si-mesmo” 

(Sich-selbst-vorweg-sein), e uma vez que o Dasein é sempre sua própria possibilidade e, 

portanto, sua morte, o ser-aí pode a cada momento fático ser o seu todo! Importante salientar 

que este todo, ou totalidade, possui um caráter existencial e somente assim podemos enxergar 

o seu sentido. Podemos entender que ser o seu todo a cada momento fático da vida signifique: 

a compreensão existencial de uma circunstância fático-temporal de existir como pura 

possibilidade que tem diante de si a única certeza de ser para o poder-ser, sendo não mais aí. 

 Isto significa que o termo “totalidade” funciona como a indicação formal que aponta 

                                                 

128 Original: “Der Tod ist nicht fehlender Teil für ein Ganzes als Kompositum, sondern er konstituirt die 

Ganzheit des Daseins von vornherein, so dass es erst aus dieser Ganzheit das Sein jeweiliger Teile, d.h. 

möglicher Weise zu sein, hat”.(Cf. Ibidem; p. 432) 

129 Original: “Sofern Dasein qua Möglichsein wesenmässig sein Tod schon ist, ist es als Dasein schon Ganzes. 

Weil Dasein besagt „Sich-selbst-vorweg-sein als Sorge” kann es auch ihm sich selbt her sein Sein in jedem 

Moment seines Seins ganz sein.” (Cf. Ibidem; p. 433) 



67 

 

para a afluência dos diversos momentos da temporalidade originária. O que queremos dizer 

com isso é que a totalidade do Dasein refere-se ao seu modo de acontecimento fático-

temporal excepcional; ela indica que o ser-aí existe como temporalização, ou seja, 

concomitância das instâncias intituladas passado, presente e futuro.  Pois o “ser-antecipação-

de-si-mesmo” e o ser-possibilidade determinam que o ser-aí seja a sua própria morte a cada 

instante, e, assim o sendo, o ser humano é faticamente “presente”, estando, contudo, a frente 

de si como possibilidade “porvindoura”, ao mesmo instante que é jogado para trás de si, 

reconectando-se com o seu “passado”: “a morte como a possibilidade mais extrema é o modo 

de ser do Dasein no qual ele é pura e simplesmente 'jogado para trás' [zurückgeworfen] de si 

mesmo”
130

. 

 O fenômeno da morte entendido fenomenologicamente abre a compreensão para a 

estrutura fundamental do Dasein como temporalidade originária. Contudo, não é porque o 

Dasein morre que se pode chegar a afirmar que o tempo existe, mas o contrário. O ser-aí é sua 

morte a cada instante porque é temporalidade existencial. O Dasein é sua morte a cada 

instante porque é constituído como possibilidade, isto é,  por ser ontologicamente “ser adiante” 

e “ser antecipação de si mesmo”. Estes caracteres significam que o Dasein é tempo. Sendo 

possibilidade ontológica, o Dasein é o seu autêntico “ser-todo” porque seu ser é sua 

temporalidade. 

 

“Não é o caso de afirmar: tempo é, mas sim, Dasein temporaliza o seu ser 

qua tempo. Tempo não é algo que ocorre como a moldura para os 

acontecimentos do mundo lá fora em algum lugar, mas muito menos é algo 

que vibra em algum lugar dentro da consciência, mas o tempo é aquilo que o 

'ser-antecipação-de-si-mesmo-já-sendo-junto-a', isto significa, o que 

possibilita o ser do cuidado
131

”     

 

 Porque o Dasein é temporalidade, podemos entender que o “ser adiante de si mesmo” 

é responsável por determinar o cuidado como a estrutura ontológico-existencial do ser-aí 

                                                 

130 Original: “Die äusserste Möglichkeit des Todes ist die Seinsweise des Daseins, in der es schlechthin auf es 

selbst zurückgeworfen wird.” (Cf. Idem; p. 439. Grifo do autor) 

131 Original:“Nicht: Zeit ist, sondern: Dasein zeitigt qua Zeit sein Sein. Zeit ist nichts, was draussen irgendwo 

vorkommt als Rahmen für Weltbegebnisse; Zeit ist ebensowenig etwas, was drinnen im Bewusstsein irgendwo 

abschnurrt, sondern sie ist das, was das Sich-vorweg-sein-im-schon-sein-bei, d.h. was das Sein der Sorge 

möglich macht”.(Cf. Ibidem; p.442. Grifo do autor) 



68 

 

como um ente empenhado em si mesmo e no mundo circundante. Portanto, a Sorge só 

caracteriza o ser-aí como “cuidador” de si mesmo porque ele é entregue a si mesmo, já que é 

fundamentalmente possibilidade, o que quer dizer: tempo originário. 

 A cotidianidade é marcada pela entrega ao impessoal. Neste contexto, a morte é 

entendida como um evento corriqueiro, que ocorre ao ser-aí com quem se vive no mundo 

circundante. A morte é compreendida, portanto, como um “morre-se” (man stirbt). O 

fenômeno da morte na cotidianidade é representado pela morte alheia, pela morte impessoal. 

Assim, o Dasein compreende-a a partir da interpretação do impessoal, e através desta, a morte 

é posta para longe do ser-aí. 
132

 O afastamento do caráter existencial fundamental do ser para 

a morte funciona como um tranquilizante para o ser humano na cotidianidade. 

 O relacionamento autêntico do ser-aí para com a morte repousa na compreensão de 

que o ser humano é possibilidade. De modo que um tal relacionamento autêntico apenas é 

obtido quando aquela é encarada e admitida como a maior certeza do ser humano. Ela é uma 

certeza, embora indeterminada; porém, como Heidegger diz, “ela é a 'minha' certeza”. 

A certeza de que eu sou eu mesmo em meu “vir-a-morrer” [Sterbenwerden] 

é a certeza fundamental do Dasein mesmo e é uma genuína afirmação do 

Dasein, enquanto que o cogito sum é apenas a aparência de uma tal 

afirmação. Se uma tal aguda formulação significa algo, então, a proposição 

apropriada adequada ao Dasein em seu ser seria: sum moribundus […], na 

medida em que eu sou, eu sou moribundus – o moribundus dá 

primeiramente ao sum o seu sentido. 
133 

 Vemos assim, portanto, a relevância da determinação hermeneutico-fenomenológica 

da morte para o entendimento deste ente 'ser-aí'. Ela demonstra que o Dasein não é primeira e 

fundamentalmente algo que existe no modo de uma coisa, animal racional, consciência 

pensante, subjetividade transcendental, nem como um corpo que nasce, cresce e se desenvolve 

até chegar ao seu fim. Há uma fundamental discrepância entre o ser humano e os entes 

simplesmente dados, e, por isso, determinações que possuem estes como pressuposições não 

abarcam a existência do ser-aí, cujo sentido é a temporalidade. A existência é, portanto, 

                                                 

132 Cf. Ibidem; p. 436. 

133Original: “Diese Gewissheit, das ich es selbst bin in meinem Sterbenwerden, ist die Grundgewissheit des 

Daseins selbst und ist eine echte Daseinsaussage, während das cogito sum nur der Schein einer solchen ist. Wenn 

solche zugespitzten Formeln überhaupt etwas besagen, müsste die angemessene und das Dasein in seinem Sein 

betreffende Aussage lauteten: sum moribundus […] sofern ich bin, bin ich moribundus – das moribundus gibt 

dem sum allererst seinen Sinn.” (Cf. Ibidem; p.438) 



69 

 

acontecimento, é Ereignis.   

   Ser possibilidade é a condição “essencial” do ser humano. A relação ontológico-

existencial do ser-aí para com o seu ser-possibilidade não se efetiva, isto é, não é levada a 

cabo definitivamente em algum tipo de realização ou concreção fática. Por mais que o Dasein 

acredite se realizar através de algum modo de vida ôntico, ele permanece como possibilidade, 

visto que esta corresponde ao estatuto de seu ser enquanto ser para poder-ser. Uma vez que o 

ser do Dasein é originariamente ser-possivel, isto significa que o seu ser sempre estará 

“caminhando à frente” (Vorlaufen) de qualquer concreção fática do mundo da vida. “O 

'caminhar à frente' para o meu mais autêntico ser-possibilidade não é nada outro que o ser do 

meu mais autêntico 'tornar-se ser' [Seinswerden]”
134

. 

 Com isto podemos entender que o ser-possibilidade determina que o ser do Dasein não 

seja enquadrado na categoria de realidade nem na de presentidade, mas que deva ser 

compreendido como acontecimento. Utilizar estas designações com a finalidade de abarcar o 

que o ser-aí é constitui um erro, uma vez que o ser do Dasein é radicalmente “à frente de si”, 

ou seja, “porvindouro”, seu sentido temporal mais originário. 

 

 3.2.  O discurso formal-indicativo e a temporalidade originária 

  

Uma vez que expomos a temporalidade existencial nos ítens anteriores, faz-se mister,  

para um adequado desenvolvimento desta pesquisa, trazer ao debate o discurso indicativo-

formal, com a intenção de esclarecer que este modo hermenêutico-fenomenológico de 

discurso é consonante com a temporalidade do Dasein.     

Fala-se, trata-se e lida-se com os entes como presentes no mundo. Se entendemos o 

desvelamento pré-predicativo como relação mundana com o ente enquanto significado, e que 

este desvelamento faz presente o ente, essa atitude de fazer presente – que é um 

comportamento, ou seja, práxis existencial – assim como o caráter de “presentidade” como 

qualidade típica dos entes, traz à tona a compreensão de ser e tempo, implícita na existência 

humana.  

                                                 

134 Original: “Das Vorlaufen aber in die eigenste Seinsmöglichkeit ist nichts anders als das Sein meines 

eigensten Seinswerden”. (Cf. Ibidem; p. 441) 



70 

 

Eis um ponto crucial no desenvolvimento de nossa pesquisa. Um ponto em que nos 

deparamos com o seguinte: a) o ser da existência, como cuidado, promove um 

desencobrimento originário: mostração enquanto tal; b) a estrutura hermenêutica e os 

caracteres ontológicos do ser-aí, correlatos ao cuidado, mostram o mundo como o horizonte 

de sentido e por isso se manifestam como a forma originária de discurso; e c) as formas de 

desencobrimento (mostração e discurso) trazem consigo considerações temporais sobre os 

entes. Haja vista a determinação temporal implicitamente compreendida na existência do 

Dasein para com os entes do mundo circundante, devemos seguir Heidegger no seu 

questionamento sobre qual seria o sentido temporal análogo a esta estrutura fundamental da 

existência.  

Pelo exposto acima, entendemos que deve ser investigado o modo como se dá 

fundamentalmente a compreensão temporal do ser-aí. Por conseguinte, uma vez que já 

compreendemos que a indicação formal expressa os caracteres “acontecimentais” do Dasein, 

por ser discurso pré-predicativo e compreensivo da existência sobre si mesma, cabe aqui a 

pergunta: até que ponto a indicação formal é discursividade correlata e adequada à 

temporalidade do Dasein? Seria a indicação formal a expressão filosófica-fenomenológica de 

uma relação primordial, porém não explícita, entre discursividade originária e temporalidade? 

Já entendemos que o cuidado é o caráter peculiar da existência do Dasein, uma vez 

que determina que o ser-aí seja um ente ao qual concerne, existencial e faticamente, o seu ser. 

Isto quer dizer que o ser humano é um ente privilegiado, pois sua existência é seu próprio 

poder ser si mesmo faticamente. Independentemente de qualquer tipo de configuração ôntica, 

de uma maneira ou de outra, o ser humano é sua existência.  

Para Heidegger, a constituição supracitada está acompanhada da condição singular do 

ser-aí de antecipar-se a si mesmo (sich vorweg sein), que se refere à peculiaridade ontológica 

de ser possibilidade em um mundo. Ao Dasein compete sua própria existência de modo 

excepcional: sendo. De modo crucial, Heidegger designa a Sorge como “ser antecipação de si 

mesmo faticamente situado em um mundo que é seu” (Sich-selbst-vorweg-schon-bei-seiner-

Welt-sein)
135

. Esta designação é muito rica; nela se concentram vários caracteres ontológicos 

do ser-aí, os quais pedem uma explicitação por serem essenciais à nossa pesquisa. 

O ser humano é o ente para o qual aquilo que lhe é mais próprio está em questão como 

                                                 

135 Cf. Ibidem, p. 235. 



71 

 

possibilidade, desde sempre situado em contextos significativos (mundo). Por ser constituído 

como poder-ser (Seinkönnen)
136

, o ser-aí é radicalmente sua existência, a qual é a 

manifestação de seu empenho por si mesmo, seu “cuidado” por si, pois o que está em jogo em 

sua existência é ele mesmo. Entendemos que o Dasein deve lidar consigo mesmo, exercendo-

se como existência, não possuindo, entretanto, nenhuma essência efetiva, realizada. Uma vez 

que é possibilidade ontológica, ao ser-aí é ontologicamente próprio que anteceda a si mesmo. 

Consideramos que esta designação signifique que o ser-aí se compreenda 

hermeneuticamente como a manifestação fática de uma escolha. Só pode haver um 

determinado contexto significativo fático porque o Dasein “antes” compreende a si mesmo 

como ser possível em uma conjuntura também possível. Eis que o contexto fático no qual o 

ser-aí está inserido apresenta-se-lhe como uma especificação fático-existencial “presente” 

diante de um horizonte de possibilidades “futuras”, em contraste com aquelas que “já não são 

mais”. Entendemos, portanto, que a facticidade do Dasein como ser-no-mundo carrega em si 

um sentido temporal.    

O Dasein é entregue ao seu ser-para. “Ser entregue” quer dizer: já-em, 

já-antecipar-se, já junto ao mundo; nunca um ente simplesmente dado, 

mas sim, já desde sempre, de um jeito ou de outro, uma possibilidade 

decidida. O Dasein é desde antes aquilo, o que ele de fato e a cada 

situação temporal e existencial [jeweils] é. Desde antes, [Früher] 

embora cada possível antes é o tempo mesmo, o qual faz com que o 

Dasein possa ser a sua própria possibilidade. (Opus. Cit. p. 414) 
137 

 

Como se dá, então, essa determinação do tempo na facticidade humana?  

Compreendemos que o Dasein tem como constituição ontológica ser compreensiva e 

hermeneuticamente sua facticidade
138

. Podemos entender, portanto, o Cuidado como o ser de 

uma existência inexoravelmente fáctica, isto é, histórica-temporal. Assim, o Cuidado permite 

que, na lida cotidiana e nas experiências das vivências, o ser-aí compreenda-se no mundo e 

compreenda os entes do mundo através de determinações temporais. Fazer presente é 

comportamento humano enquanto é ser-no-mundo.  

                                                 

136 Cf. Ibidem. p. 412. 

137 Original: “Dasein ist ihm selbst überantwortet in seinem Zu-sein. Überantwortet- das heißt: Schon-in, 

schon-sich-vorweg, schon bei der Welt; nie ein Vorhandenes, sondern immer schon so oder so entschiedene 

Möglichkeit. Das Dasein ist je schon früher das, als was es de facto jeweils ist. Früher aber denn jedes mögliche 

Früher ist die Zeit selbst, die es macht, dass Dasein so etwas wie Möglichkeit seiner selbst sein kann.” 

138 Cf. HEIDEGGER, Martin. GA 63, p. 7. 



72 

 

 Tornar facticamente presente, é, portanto, condição para que o ser-aí seja ser-junto-

com-um-mundo. Os entes que vem ao encontro no mundo circundante aparecem enquanto 

presentidades para o Dasein, assim como o Dasein se compreende e lida consigo mesmo 

através das circunstâncias fáticas a partir de uma compreensão e determinação temporal: o 

tempo é sentido estrutural do ser-aí enquanto ser-no-mundo, e por isso deve ser compreendido 

como um caráter ontológico do ser-aí.  

O sentido mais comum e cotidiano do fenômeno do "tempo", entretanto, está atrelado 

às entidades que não possuem o caráter do Dasein, entes que ocorrem no mundo sem serem 

compreensivos. A temporalidade ordinária que se determina como sentido cronológico refere-

se ao simples estar presente no mundo (Anwesenheit), sem qualquer consideração existencial. 

O sentido temporal cronológico é a determinação a partir do paradigma do “agora”, do 

presente.  

As demais dimensões temporais – passado e futuro – obtêm do tempo cronológico a 

sua significação e sua possibilidade de definição. Por exemplo: passado é entendido como o 

não mais presente; futuro como o ainda não presente. Entretanto, Heidegger está resoluto de 

que, caminhando fenomenologicamente através das indicações da compreensão temporal a 

partir da Sorge, torna-se claro que a temporalidade do Dasein não se manifesta naquele 

sentido da cronologia vulgar. A experiência vulgar do tempo só é possível pela temporalidade 

originária, cujo âmbito de sentido é diverso do cronológico
139

. 

 A temporalidade deve ser entendida como estrutura ontológica da existência, que não 

se limita à compreensão ordinária do tempo como sequência de ‘agoras’
140

. Existência se dá 

como tempo, a partir da temporalidade fundamental. A inexorabilidade da facticidade de ser-

no-mundo como pura possibilidade aponta para o que Heidegger designa como o fundamento 

da consideração temporal da lida cotidiana
141

.  

Somente a um ente que se manifesta como presença fáctica (gegenwärtig sein) são 

próprios os carácteres: “deixar vir ao encontro” e “ser-para-e-junto-a” (respectivamente sich 

Begegnenlassen e Sein-zu und –bei). Com isto podemos explicitar que o ‘tornar presente’, 

‘fazer presente’ (Gegenwärtigen), como modo da temporalidade originária, é a determinação 

para o entendimento do sentido temporal ordinário do “Presente” (Gegenwart) tão comum à 

                                                 

139 Cf. Idem. GA 21; pp. 242, 243. 

140 Cf. Ibidem. p.404. 

141 Cf, Op. cit. p. 413. 



73 

 

lida fática com os entes do mundo circundante.  

Encontra-se o tempo como a determinação temporal de entidades simplesmente dadas, 

embora o tempo verdadeiramente, compreendido como a temporalidade existencial do ser-aí, 

escapa de um total apanhar que o identifique entitativamente
142

. A correspondência entre o 

“agora” (Jetzt) do tempo vulgar e o “tornar presente” (Gegenwärtigen) do tempo existencial 

não é direta, é mediada, se assim podemos designar, por um ente que se faz presente como 

algo dentro do mundo circundante. A temporalidade é a estrutura que possibilita o 

aparecimento, a presentificação de algo como algo, mas que ele mesmo não corresponde a 

esse ente presente. A compreensão temporal condiz com a compreensão do ser: 

 

O Tempo não pode, de jeito nenhum, ser algo simplesmente dado; ele não 

tem, de jeito nenhum, um determinado modo de ser – mas sim, ele é a 

condição de possibilidade para que haja algo como Ser (não entes). Tempo 

não tem o modo de ser de algo outro, mas sim, o tempo temporaliza. (Ibidem. 

p. 410)
143 

  

 O tempo não é apenas o cronológico. Este é um modo possível de apreensão do tempo 

com base na temporalidade originária. Na consideração tradicional do tempo, as dimensões 

temporais são delimitadas; estabelecem-se “regiões” do tempo: passado, presente, futuro. 

 O “tornar presente’ (Gegenwärtigen) é possível e só faz sentido em consideração a um 

“contar com a possibilidade que ocorra algo”, “esperar”, “ter em conta como expectativa” 

(Gewärtigen). Algo só pode se tornar presente quando se espera que algo ocorra. Apenas 

frente a uma situação de expectativa, isto é, frente a uma situação de abertura à possibilidade 

de que algo se apresente é que este algo pode se tornar facticamente presente (gegenwärtig)
144

.  

 Para tentar esclarecer melhor o acontecimento da temporalidade na existência, 

olhemos para o ser-aí a partir da sua estrutura ser-no-mundo. Entendemos que nas ocupações 

na lida cotidiana com o mundo circundante, o ser humano é o ente em constante e 

fundamental “cuidado” e ocupado consigo mesmo. Toda a lida cotidiana é nada mais que 

práxis existencial, por ser lida do Dasein consigo mesmo. Na determinação da configuração 

                                                 

142 Cf. Op. cit. p. 402. 

143 Original: “Zeit kann überhaupt nicht vorhanden sein, sie hat überhaupt nicht eine bestimmte Seinsart – 

sondern sie ist die Bedingung der Möglichkeit dafür, dass so etwas wie Sein (nicht Seiendes) gibt. Zeit hat nicht 

die Seinsart von etwas anderem, sondern Zeit zeitigt.” 

144 Cf. Ibidem; p. 412. 



74 

 

da Sorge como “ser antecipação de si mesmo já junto ao seu mundo”
145

 (Sich-selbst-vorweg-

schon-bei-seiner-Welt-sein) evidencia-se a temporalização como inerente à existência do ser-

aí.  

O “ser antecipação de si mesmo já junto ao seu mundo” constitui-se como tal porque a 

existência se configura pela vinculação ontológica dos seguintes caracteres temporais 

originários: o “antecipar-se a si mesmo” (sich vorweg sein) possui o caráter de expectativa 

(gewärtigen); o “ser-junto-a” aponta para o “tornar presente” (gegenwärtig sein), ao passo que 

o “já” (schon) é a determinação temporal da facticidade do Dasein, que fundamenta o sentido 

do “ter sido” (Gewesen). A temporalidade e seus modos são o sentido próprio do ser 

possibilidade da existência
146

. 

Na medida em que o poder-ser do Dasein nunca é algo que possa ser 

designado como simplesmente dado, e portanto, não é um possível 

porvindouro ente, o “futuro” é uma expressão inadequada para a 

“futurição” originária do Dasein. O “torne-se o que você é!”, 

entendido onticamente, é apenas possível quando eu sou, 

compreendido ontologicamente, o que eu serei; isto é, quando o ser do 

poder-ser, o ser antecipação de si possui a estrutura da 

“expectativa”.   (Ibidem; p. 413)
147 

Diante de tal designação, entendemos, por fim, que a temporalidade é um pilar do ser-

aí enquanto ser-no-mundo, e a condição para toda enunciação. Visto que enunciar é trazer à 

presença algo como presente, podemos concluir, portanto, que a enunciação é um modo de 

manifestação existencial do Dasein. Por mais que se entenda e trate, na lida cotidiana, a 

enunciação como predicativa, lógico-teórica, fenomenologicamente, depreende-se que o 

sentido fundamental do enunciado é pré-predicativo e existencial, uma vez que 

estruturalmente corresponde ao acontecimento do Dasein como temporalidade em um mundo.  

A presentificação dos entes do mundo circundante através do discurso só é possível 

porque a Sorge é fundamentalmente temporalidade originária; a presentidade (Anwesenheit) 

entendida como o sentido fundamental dos entes simplesmente dados é fundamentada pelo 

                                                 

145 Também pode ser interpretado como: “já estar em cuidado constante desde sempre com sua própria 

existência dentro do mundo circundante”. 

146 Cf. Ibidem; p. 413. 

147Original:“Sofern nun das Seinkönnen des Daseins nie etwas ist, was je vorhanden sein wird, also nicht ein 

mögliches zukommendes Vorhandenes ist, ist Zukunft ein ungeeigneter Ausdruck für die ursprüngliche 

Zukunftigkeit des Daseins. Das „Werde, was du bist!“ ontisch verstanden, ist nur möglich, wenn ich, ontologisch 

genommen, bin, was ich werde, d. h. wenn das Sein des Seinkönnens, das Sich-vorwegsein die Struktur des 

Gewärtigens hat.”  



75 

 

“tornar presente” (Gegenwärtigen) originário
148

. A descoberta dos entes através da 

enunciação é expressão do “ser antecipação de si mesmo já junto ao seu mundo”. Por tal razão, 

podemos afirmar que, na medida em que a enunciação corresponde à constituição ontológica 

do Dasein, a indicação formal é a expressão mais fiel e concordante com a temporalidade 

originária. 

Todos os enunciados sobre o ser do Dasein, todas as sentenças sobre o 

tempo, todas as proposições referentes à problemática da temporalidade 

possuem o caráter da indicação: elas indicam apenas o Dasein, mesmo 

quando elas, enquanto sentenças pronunciadas, apontem para o mais 

próximo ente simplesmente dado; elas indicam Dasein, a estrutura da 

existência, assim como a estrutura do tempo; elas indicam a compreensão 

possível e a possível conceitualização das estruturas do Dasein acessível 

nesta compreensão. (Ibidem; p. 410)
149 

 

Na medida em que o tempo trabalhado por Heidegger adquire um sentido novo frente 

à concepção tradicional, e, visto que este novo sentido desenvolve-se fenomenologicamente 

como a temporalidade originária do ser da existência, compreendemos que toda a investigação 

e a possível determinação do sentido temporal do Dasein é necessariamente indicativo formal. 

O caráter discursivo não-predicativo da indicação formal traz à tona a existência em sua 

compleição. A “lógica” da indicação formal é hermenêutico-fenomenológica; é o 

acontecimento discursivo do ser-aí como temporalidade faticamente situada em um mundo. 

 

 3.3. Temporalidade e Jeweiligkeit: a Jeweiligkeit como indicação formal da 

temporalidade na facticidade 

  

 Pretendemos elucidar que a Jeweiligkeit – a “particularidade temporal” ou 

“ocasionalidade” – corresponde à característica da facticidade do Dasein ser 

fundamentalmente marcada pela temporalidade. Compreendemos que a intenção de 

Heidegger em tratar da Jeweiligkeit é a tentativa de indicar a constituição desse ente que o ser 

                                                 

148 Cf. Ibidem; p. 415. 

149 Original: “Alle Aussagen über Sein des Daseins, alle Sätze über Zeit, alle Sätze innerhalb der Problematik 

der Temporalität haben als ausgesprochene Sätze der Charakter der Anzeige: sie indizieren nur Dasein, während 

sie als ausgesprochene Sätze doch zunächst Vorhandenes meinen; sie indizieren Dasein und Daseins- und 

Zeitstrukturen, sie indizieren das mögliche Verstehen und die im solchen Verstehen zugängliche mögliche 

Begreifbarkeit der Daseinsstrukturen”. 



76 

 

humano é, demonstrando a relação especial existente entre o tempo originário e o ser do ser-aí. 

 A Jeweiligkeit é a indicação formal de que o Dasein é existencial e faticamente seu ser 

a cada instante temporal. Por isso, a Jeweiligkeit faz parte da tentativa heideggeriana de se 

aproximar da estrutura ontológica do Dasein, tornando claro que determinações clássicas 

como “animal racional” não apreendem suficientemente este ente em seu ser. 

Este comportamento ontológico para com o ente que eu mesmo sou 

caracteriza este “ter de ser” como o “ocasionalmente temporal meu”. Este 

modo de ser – ter de ser isto – é fundamentalmente ter de ser a minha 

particularidade ocasional, não importa se eu saiba disso expressamente ou 

não; se eu me perdi em meu ser (conferir o fenômeno do impessoal) ou não. 

O caráter fundamental do ser do Dasein é então adequadamente apreendido 

através da determinação: um ente que é no ter-de-ser-a-cada-vez. 
150

 

 

 Entendemos, assim, que a Jeweiligkeit pretende atingir o íntimo do ser-aí mostrando 

que a sua estrutura não é objetiva: sua “natureza” não é uma essência. O Dasein não é 

suficientemente determinável a partir do conteúdo quididativo, visto que é ser-possível. Sua 

relação com sua própria existência não é uma idealista nem realista, uma vez que ele é “a cada 

vez ter de ser seu próprio ser”. Por essa razão, a própria facticidade do Dasein é caracterizada 

como ocasional (jeweilig). 

 Podemos compreender que o sentido temporal da Jeweiligkeit, e, portanto, o referente 

à facticidade, não é cronológico. Por isso, cabe afirmar que a vivência fática da vida não 

ocorre de modo objetivo, mas possui o caráter de Ereignis. O Dasein é o que se é 

ocasionalmente em cada caso específico num sentido fático-temporal. 

 Prestemos atenção na seguinte passagem oriunda de “Ontologia: hermenêutica da 

facticidade”: “fenômeno da “ocasionalidade” ou “particularidade temporal” [Jeweiligkeit]; 

conferir “perdurar empenhado” [Verweilen], não ir embora [Nichtweglaufen], “estar-junto” 

[Da-bei], ser-aí [Da-sein]”.
151

 

                                                 

150 Original: “Dieses Seinsverhältnis zu dem Seienden, das ich selbst bin, charakterisiert dieses „Zu-sein“ als 

das „je meine“. Die Seinsart - es zu sein – ist wesenhaft je meine es zu sein, ob ich ausdrücklich darum weiß oder 

nicht, ob ich mich in meinem Sein verloren habe (vgl. das Man) oder nicht. Der Fundamentalcharakter des Seins 

des Daseins ist demnach hinreichend erst in der Bestimmung gefasst: Seiendes, das ist im Jeweilig-es-zu-sein”. 

(Idem. GA 20; p. 206) 

151 Original: “Phänomen der „Jeweiligkeit“; vgl. Verweilen, Nichtweglaufen, Da-bei, Da-sein”. (HEIDEGGER, 

Martin. GA 63. Ontologie: Hermeneutik der Faktizität; p.7. Grifo do autor. 



77 

 

 Na citação acima, vemos uma série de indicações formais que se interligam. De modo 

que, ao separarmos cada uma das supracitadas indicações formais, percebemos que elas 

podem ser divididas – simplesmente a nível metodológico, para que possamos clarificar o que 

está em jogo no termo “Jeweiligkeit” – em dois elementos referentes a caracteres ontológicos 

do ser-aí: a temporalidade e o ser-no-mundo. É importante atentarmos que cada uma destas 

indicações referem-se hermeneuticamente uma a outra. 

 Entendemos que o termo “Verweilen” indica a temporalidade originária do Dasein. 

“Weile” significa um certo período de tempo, de modo que “verweilen” quer dizer um 

comportamento que perdura, permanece na lida; um demorar-se empenhado com algo. 

Entendemos que o “Nichtweglaufen”, “não ir embora”, indica o caráter ontológico do ser-aí 

ter de ser sempre e desde já a sua própria existência fática como ser-possibilidade. 

Este “demorar-junto-a” [Verweilen-bei] possui sua duração [Weile], uma 

estadia moderada da temporalidade da cotidianidade, um demorar-junto-a 

em um estender-se da temporalidade. Um tal demorar não é, de início e na 

maioria das vezes, nenhuma simples observação, mas é um já estar 

empenhado com algo. A estadia na rua pode de fato ser um estar por aí 

ocioso, mas também enquanto tal, ele é algo completamente diferente da 

ocorrência de uma coisa chamada homem, entre outras coisas chamadas 

casas ou fileiras de casas
152

.    

 “Da-bei”, “Da-sein” indicam, por seu turno, o carácter de ser-no-mundo do ser-aí. De 

modo que, através destas designações, podemos entender que o Dasein está junto (Da-bei) 

empenhado com seu mundo circundante e é deste maneira que ele está aí (Da-sein) na sua 

existência. Ou seja, uma vez que estas indicações formais apontam para o ser-no-mundo, elas 

trazem à tona também o cuidado (Sorge) e a ocupação (Besorgen) como características 

ontológicas fundamentais do ser-aí. 

 Acompanhando estas indicações formais, portanto, temos que:  a) seguindo o seu 

sentido positivo compreendemos que elas apontam para os seguintes caracteres do Dasein: 

“ter de ser” si mesmo na facticidade, ser-possibilidade, temporalidade e ser-no-mundo; b) 

considerando a função proibitiva da indicação formal, compreendemos que a temporalidade 

enquanto raiz da Jeweiligkeit não deve ser concebida de modo objetivo-teorético. Por isso, 

devemos perceber que a particularidade temporal possui um caráter não-processual. 

                                                 

152 Original: “Dieses Verweilen-bei hat seine Weile, das Aufenthaltsmässige der Zeitlichkeit der Alltäglichkeit, 

ein Verweilen-bei in einem Sichhinziehen der Zeitlichkeit. Ein solches Verweilen ist zunächst und zumeist kein 

nur noch betrachtendes, sondern ein gerade Beschäftigtsein mit etwas. Der Aufenthalt auf der Straße, kann zwar 

sein ein müßiges Herumstehen, aber auch als solches ist er etwas ganz anderes als das Vorkommen eines Dinges, 

genannt Mensch, zwischen anderen Dingen, genannt Häuser und Häuserreihen.” (Ibidem; p.87) 



78 

 

 Deste modo, se unirmos os elementos que foram acima clarificados, podemos 

compreender que a Jeweiligkeit significa que a existência fática do ser-aí acontece de modo 

ocasional, a cada vez. Ou seja, cada vivência fática é um comportamento do ser humano 

empenhado e compreensivo, cuja origem existencial reside na temporalidade. Contudo, uma 

vez que Heidegger considera que o Dasein é todas as suas características fundamentais de 

modo originário e sem primazia de uma frente a outra, podemos entender que este  sentido 

temporal não é cronológico, mas corresponde ao acontecimento da concomitância dos 

caracteres ontológicos do ser-aí.  

 Através desta caracterização, podemos enxergar os elementos que se conjugam na 

constituição do ser-aí: um ente singular que vive uma conjuntura de mundo também singular. 

“Dasein é o ente que eu mesmo sou a cada vez [ocasionalidade], em cujo ser eu “faço parte” 

como um ente; um ente que é a cada caso, em meu modo, ter de ser”
153

. A vida humana é um 

modo de ser privilegiado porque ela é o campo aberto para as manifestações de modos de 

sentido, significado, possibilidade, e todos estes acontecem fático e existencialmente porque 

se dão com sentido temporal, configurando a vida fática de um Dasein singular. Portanto, as 

situações vivenciadas, ou os modos possíveis de estruturação da vida, são acontecimentos de 

um todo relacional que é o Dasein: vida fática, ser-no-mundo, ser-possibilidade, 

temporalidade. “O próprio Dasein é o que ele é precisamente e apenas em seu 'Aí' 

ocasional”
154

. 

 A determinação do ser humano como ser-aí transmite a impossibilidade deste ente ser 

fundamentalmente compreendido a partir de pressuposições essencialistas ou realistas 
155

: “a 

designação 'Dasein' para o tal chamado excepcional ente significa nenhum quê [Was]; não se 

diferencia este ente a partir de seu quê, como se faz com uma cadeira em contraposição a uma 

casa, mas a caracterização expressa, no seu modo, o modo de ser”
156

. Consideramos que esta 

elaboração acerca do ser-aí está em plena concordância com o caráter de Ereignis elaborado 

em 1919, tal como podemos extrair da seguinte passagem: 

                                                 

153 Original: “Dasein ist das Seiende, das ich je selbst bin, an dessen Sein ich als Seiendes „beteiligt“ bin; ein 

Seiendes, das ist, je in meiner Weise es zu sein.” (Cf. Idem, GA 20; p. 205). 

154 Original: “Das eigene Dasein ist, was es ist, gerade und nur im seinen jeweiligen 'Da'”. (Cf. Idem, GA 63; p. 

29). 

155 Cf. Idem, GA 20; p. 206. 

156Original: “Diese Benennung “Dasein” für das genannte ausgezeichnete Seiende bedeutet kein Was; es 

unterscheidet dieses Seiende nicht nach seinem Was, wie einen Stuhl gegenüber einem Haus, sondern die 

Bezeichnung drückt in ihrer Weise die Weise zu sein aus.” (Cf; Idem, GA 20; p. 205) 



79 

 

Acontecimento apropriativo [Er-eignis] também não quer dizer que eu me 

aproprie exteriormente ou de algum lugar de minhas vivências; “fora” e 

“dentro” não possuem nenhum sentido aqui, assim como “físico” e 

“psíquico”. As vivências são acontecimentos apropriativos, na medida em 

que elas vivem a partir do próprio e só assim a vida vive. (Com o que aqui 

está apresentado, o caráter de acontecimento apropriativo ainda não está 

inteiramente determinado)  (Ibidem; p. 74)
157 

  

 O ser humano é um ente especial porque não coincide exatamente com um ente natural, 

não possui uma essência a priori. Ele é aquilo que pode ser: uma específica e singular 

situação fático-existencial. Ele é a sua própria existência. O “zu-sein” designa a íntima relação 

entre o Dasein e seu ser, uma vez que este é o ente em que está em jogo o seu próprio ser 
158

. 

Por isso, a Jeweiligkeit representa a singularidade da constituição do ser-aí como um ente que 

é “a ser”, ao mesmo tempo em que é um “ter de ser” inserido em um sentido temporal não 

objetivo, não cronológico e os modos em que este tempo originário se temporaliza na 

constituição da existência fática do ser-aí. 

O Dasein não é nenhuma coisa como um pedaço de madeira; nem é algo 

como uma planta; ele também não se constitui por vivências, muito menos 

ele é o sujeito (Eu) em contraposição ao objeto (não Eu). Ele é um ente 

excepcional, o qual,  precisamente, desde que ele esteja aí para si mesmo de 

uma maneira autêntica,  não é um objeto.
159 

 

 Por isso, torna-se claro que a estrutura “Da-Sein” condiz com a estrutura ontológica 

existencial de um ente que sendo em um mundo é sempre e necessariamente um modo de ser 

temporal. O carácter da Jeweiligkeit do Dasein é a indicação formal da temporalidade do ser 

humano. 

 É importante observar que a ausência de quididade devido à constituição ontológica de 

ser-possibilidade acarreta numa determinação excepcional de “sujeito” para o ser-aí. Já vimos 

que as definições tradicionais de cunho metafísico-teológico não são suficientes para atingir a 

                                                 

157 Original: „Er-eignis besagt auch nicht, als würde ich mir das Er-lebnis von auβen oder irgendwoher an-

eignen; „auβen“ und „innen“ haben hier sowenig Sinn wie „physisch“ und „psychisch“. Die Erlebnisse sind Er-

eignisse, insofern sie aus dem Eigenen leben und Leben nur so lebt. (Ereignischarakter hiermit noch nicht voll 

bestimmt)“  

158Cf. Idem. GA 21. Logik: die Frage nach der Wahrheit; p. 234, 235. 

159 Original: “Das Dasein ist keine Sache wie ein Stück Holz; nicht so etwas wie eine Pflanze; es besteht auch 

nicht aus Erlebnissen, auch weniger ist es das Subjekt (Ich)  gegenüber dem Objekt (nicht Ich). Es ist ein 

ausgezeichnetes Seiendes, das gerade, sofern es eigentlich „da ist“, nicht Gegenstand ist.” (Cf. Idem. GA 63; 

p.47) 



80 

 

estrutura do Dasein. Como podemos, então, entender o que Heidegger intenta com a seguinte 

afirmação: “A este ser – Dasein – pertence a particularidade temporal de um Eu, que é este 

ser”
160

. Que “eu” é esse? Ou melhor, quem é esse “eu”? 

 É evidente que uma nova concepção de “subjetividade”, se assim nos é permitido falar, 

está sendo elaborada através da designação “Dasein”. Procuraremos, então, seguir o caminho 

hermenêutico-fenomenológico heideggeriano para elucidar que o modo como o ser-aí se dá, 

como um “eu” na sua facticidade, não acontece de maneira objetiva, mas “a cada vez” 

(jeweilig). Diante da designação de que o “eu” é ele mesmo ocasional, podemos afirmar que a 

“subjetividade” do Dasein é condizente com o caráter “acontecimental” do Ereignis, na 

medida em que está ontologicamente relacionado com a temporalidade e a possibilidade de 

significados.  

 Heidegger explicita
161

 que este ente de que estamos tratando possui a sua 

“determinação quididativa” (Wasbestimmung) – caso a partir deste termo se desenvolva uma 

descrição do ente em questão – como “Zu-sein”, “a ser”. A sua determinação ontológica é 

exatamente “ter de ser seu ser”, e não uma qualidade ou atributo essencial, tal como é 

interpretado na tradição filosófica.   

 O ser humano é ontologicamente o “ter de ser” sua existência. Por isso, se falamos que 

um Dasein é um ‘eu”, este “eu” não poderá ser um equivalente ao da tradição; não será uma 

subjetividade, nem uma personalidade, nem uma alma. O “eu” do Dasein é um aberto. É um 

“eu” carente no que tange a características metafísicas essenciais. Só se sabe que ele é um “eu” 

fático-histórico e existencial. Este seria um “eu” que está hermeneuticamente relacionado com 

o seu mundo e os demais seres humanos. Crucialmente, portanto, um Dasein só assim o é por 

ser ontologicamente “ser-no-mundo” e “ser-com” (Mit-sein) outros. A caracterização do 

mundo é determinada pela situação fática da lida entre entes que são originariamente “ser-

com”.  

 A determinação da mundanidade do mundo como significância diz respeito à 

apresentação dos entes simplesmente dados dentro do mundo circundante através do cuidado 

(Sorge). Entretanto, Heidegger explicita que há uma forma de apresentação de entes que não 

                                                 

160 Original: “Zu diesem Sein – Dasein – gehört die Jeweiligkeit eines Ich, das dieses Sein ist”. (Cf. Idem, GA 

20; p.325). 

161 Cf. Ibidem. Loc.Cit. 



81 

 

são simplesmente dados inseridos no mundo circundante. O mundo também apresenta outro 

ser-aí. 

 Devido ao fato do Dasein ser ser-no-mundo e ser-com, os demais seres humanos não 

são encontrados como meras ocorrências, mas a partir do seu empenho no mundo circundante. 

Isto quer dizer: a partir do cuidado e da ocupação é que um Dasein acontece. Por essa razão,  

Heidegger afirma que o Dasein é um “eu” ocasional; um “eu” que eu mesmo sou a cada vez. 

Compreendemos, diante de todas estas designações, portanto, a estrutura de um “eu” não-

subjetivista,  não-personalista, não-essencialista, muito menos primordialmente cognoscente. 

Temos aqui um “eu” que se relaciona de maneira hermenêutica e existencial com sua 

facticidade. Compreendemos que o ser-aí é um “eu” fáctico-existencial. Heidegger afirma que: 

“O 'Eu' aqui é entendido como o completo, concreto, histórico-fático [eu] mesmo acessível 

pela própria experiência concreta de si mesmo. Isto não é sinônimo do conceito do sujeito 

empírico enquanto possível região a ser investigada pela observação teórica psicológica”
162

.  

 Um “eu” que é seu “ter de ser” é faticamente sua própria existência. Isso inclui: ser 

cuidado, ser-no-mundo; ser-com outros que também são ser-aí. Destarte, o Dasein acontece 

de modo sempre relacionado com seu contexto ocasional de lida empenhada com o mundo 

circundante. Um “eu” fático-existencial nunca poderá acontecer ausente de contextos 

significativos e temporalmente instaurados. 

 Por essa razão, Heidegger procura explicitar as relações intrínsecas que configuram o 

mundo em conjunto com o ser-aí. Percebemos que estas apontam, de modo muito pertinente, 

para o modo de acontecimento da concomitância entre mundo e Dasein. A maneira que esta 

concomitância acontece não é de cunho objetivo-processual, tal como vemos na passagem a 

seguir: 

Os outros podem vir ao encontro “circunmundanamente” [umweltlich]. Com 

o campo mal arado, ao longo do qual eu vou, apresentam-se o seu dono ou o 

seu arrendatário. Com o barco à vela ancorado apresenta-se uma pessoa 

determinada, que conduz sua viagem. Entretanto, este vir ao encontro possui 

aqui uma outra estrutura de apresentação. Estes outros não estão no contexto 

de referência do mundo circundante, mas eles vêm ao encontro naquilo com 

que eles têm algo a ver, no “com o quê” [Womit] de sua lida ocupada com o 

mundo circundante [Umganges] (campo, barco) como os que estão 

empenhados com aqueles. Eles acontecem como si mesmos em seu ser-no-

                                                 

162 Cf. Idem; GA 9; p.30. Original: “Das Ich ist hier als das volle konkrete historisch faktische Selbst, 

zugänglich, in der historisch konkreten Eigenerfahrung, zu verstehen. Das ist nicht gleichbedeutend mit dem 

Begriff des empirischen Subjekts als des möglichen Sachgebiets theoretisch psychologischer Betrachtung”.  



82 

 

mundo, não como ocorrência, mas como aqueles específicos que aram o 

campo ou viajam com o navio. Isto é,  eles estão aí no seu ser-no-mundo e 

contanto que eles assim são para mim, eles estão aí comigo,  eu mesmo que 

tenho esse ser do ser-no-mundo. Eles estão aí comigo neste mundo singular 

[in der einen Welt].
163 

  

 O Dasein, portanto, não é encontrado pelo outro como reflexo de uma consciência ou 

personalidade, mas pela vivência fática da vida cotidiana; nas atividades comuns e 

corriqueiras, isto é, naquilo para que o Dasein se encontra faticamente empenhado com o seu 

cuidado e ocupação, seja tanto em tarefas elaboradas e difíceis, seja em passeios pelo parque. 

164
 Em qualquer que for a manifestação ôntica, esta será uma expressão do Dasein como ser-

no-mundo empenhado. 

 O ser-com (Mitsein) é uma constituição do Dasein em consonância com o cuidado e o 

ser-no-mundo. A partir daquele podem se dar as mais diversas e variadas formas ônticas de 

relacionamento com o próximo, seja na forma de falta, saudade, seja com indiferença ou o 

simples passar ao largo. O que Heidegger pretende com esta exposição é mostrar que a 

mundanidade do mundo apresenta – sem ser, contudo, no modo de um ente simplesmente 

dado – “a co-presença de um Dasein, assim como o ser-aí próprio que se é”
165

.  

 

3.4. Temporalidade e Bedeutsamkeit. Significância como caráter do mundo circundante: a 

relação entre temporalidade e ocupação. 

   

Neste item, explicitaremos a maneira pela qual Heidegger compreende a significância 

como a característica da mundanidade do mundo circundante. A partir desta explicitação, 

                                                 

163Original: “Die Anderen können umweltlich begegnen. Mit dem schlecht bestellten Feld, an dem ich entlang 

gehe, ist sein Besitzer oder Pächter appräsentiert, mit dem verankerten Segelboot ein Bestimmter, der damit 

seine Fahrten macht. Aber dieses Begegnen hat hier eine andere Struktur der Appräsentation. Diese Anderen 

stehen nicht im Verweisungszusammenhang der Umwelt, sondern sie begegnen in dem, womit sie es zu tun 

haben, in dem „Womit“ ihres Umganges (Feld, Boot)als die damit Umgehenden. Sie begegnen als sie selbst in 

ihrem In-der-Welt-sein, nicht als Vorkommende, sondern als diejenigen, die das Feld bestellen oder mit dem 

Segelboot fahren, d.h. in ihrem In-der-Welt-sein sind sie da, und sofern sie so für mich da sind, sind sie mit mir 

da, der ich selbst dieses Sein des In-der-Welt-seins habe. Sie sind mit mir da in der einen Welt”. (Cf; ibidem, p. 

330) 

164 Cf. Ibidem; p. 331. 

165 Original: “das Mit-Dasein Anderer und das eigene Selbst”; Cf. Idem, ibidem; p. 333. 



83 

 

poderemos avançar e desenvolver o modo em que aquele caráter está intimamente relacionado 

com a temporalidade, o cuidado e a ocupação do Dasein. A explicitação deste relacionamento 

nos permite visualizar que a estrutura da significância: 1) apresenta-se com o mesmo caráter 

de Ereignis, de modo semelhante a como este foi elaborado em 1919. Isto é, a mundanidade 

não é originariamente um dado objetivo; 2) corresponde a uma temporalização da 

temporalidade originária do Dasein. 

 Heidegger pretende investigar a maneira pela qual o mundo se apresenta 

cotidianamente. Eis que o filósofo percebe que o mundo acontece como “disponível para”, 

“funcional para”, “disfuncional para”. Os entes do mundo são, portanto, designados como 

disponíveis (Zuhanden).  É no contexto da disponibilidade que a mundanidade do mundo 

possui a característica de referir-se, de modo geral, a algum comportamento do ser-aí na vida 

fática. O mundo acontece como referência (Verweisung. Cf. Idem, GA 20; p. 252). 

 Porque o Dasein é constituído como cuidado, a estrutura do mundo circundante forma 

a conjuntura de referencialidade e significância a partir da qual os entes simplesmente dados 

adquirem seu sentido. Todas essas indicações formais são o meio fenomenológico-

hermenêutico de elucidar o modo em que a mundanidade e o mundo aparecem em conjunção 

com um Dasein ocupado (besorgt). A multiplicidade de entes simplesmente dados no mundo 

circundante apresenta-se sempre inserida num contexto de referências. Estes entes se 

relacionam entre si, constituindo uma conjuntura de significância e sentido. 

A mundanidade do mundo é indicativo-formalmente determinada por “referências”. Cada 

uma dessas, por seu turno, é, já uma ação de significar, designar. A estrutura de aparecimento 

do mundo circundante que se dá através de referências é chamada, portanto, de significância 

(Bedeutsamkeit. Cf. Ibidem; p. 274). Importante observamos que esta possui o caráter de 

indicação formal, e, com isto, Heidegger não pretende dizer que a significância é uma 

característica atribuída aos entes naturais: “significância é aqui utilizada no sentido de 

significado que palavras ou composição de palavras têm” (Cf. Ibidem, p. 275). Ou seja, 

podemos entender que Heidegger se refere aqui ao âmbito da discursividade humana, e, com 

isto, devemos ter em mente a imbricação entre ser-aí e mundo em seu sentido mais originário. 

 Deste modo, o Dasein lida com os entes e os compreende inseridos numa totalidade 

fechada  (geschlossene Ganzheit) e significativa, de acordo com a qual os entes não são 

observados e entendidos como peças isoladas, mas sim adquirem seu sentido a partir da 

função que desempenham em relação com o seu todo:  



84 

 

O quarto não vem ao encontro no sentido de que eu concebo uma coisa após 

a outra, e que junto uma multiplicidade de coisas para então ter um quarto,  

senão que eu vejo primeiramente uma totalidade fechada de referência, a 

partir da qual uma peça única de mobília e aquilo que está no quarto apareça 

como tal
166

.  

  

 Significância, referencialidade e conjuntura constituem o modo de acontecimento do 

mundo circundante. Podemos perceber que esta citação de 1925 é totalmente condizente em 

seu sentido hermenêutico-fenomenológico com a seguinte citação de 1919 acerca do Ereignis:   

 

A vivência não passa por mim como uma coisa que eu ponho como objeto, 

senão que eu mesmo me aproprio dela e aconteço através dela e a vivência 

se apropria e acontece segundo sua própria essência. E ao assim considerar, 

entendo-a não como um processo, uma coisa, objeto, e sim como algo 

totalmente novo, um acontecimento apropriativo. (Idem; GA 56/57. p. 75) 

 

  

É evidente que o caráter de Ereignis como acontecimento do mundo em união com as 

estruturas ontológicas do Dasein é aqui mantido. Em ambas as citações, é evidenciada a 

significância como formadora de uma conjuntura compreensivo-existencial na qual o mundo 

e o Dasein se encontram. O que se diferencia radicalmente de uma concepção realista ou 

construtivista-idealista das entidades. 

 Cada uma das conjunturas de significância formam um todo familiar, com o qual o 

Dasein lida na sua cotidianidade. Cada ente refere-se a um outro ente, e a uma outra situação 

que, por sua vez, refere-se a uma outra circunstância fática vivida pelo Dasein. O ente do 

mundo circundante não é um mero objeto, resultante de um ato de apreensão da consciência 

humana (Cf. Ibidem; p. 253). Por isso, afirma Heidegger que “estamos falando de uma 

primazia do presente da  totalidade referencial e das referências às coisas que se mostram nas 

                                                 

166Original: “Das Zimmer begegnet nicht in dem Sinn, dass ich ein Ding nach dem anderen zunächst auffasse 

und eine Mannigfaltigkeit von Dinge zusammensetze, um dann ein Zimmer zu sehen, sondern primär sehe ich 

eine Verweisungsganzeit als geschlossene, aus der heraus das einzelne Möbelstück und das, was im Zimmer das 

ist.” (Ibidem; p.253). 

 



85 

 

referências.”
167

 

  Deste modo, quando Heidegger evidencia o caráter acontecimental-significativo dos 

entes do mundo circundante, ele pretende muito mais enfocar os comportamentos ou ações de 

“fazer referência”, “significar” do que o conteúdo mesmo da referência ou do significado (Cf. 

ibidem; p. 254). Pois, desta maneira, torna-se possível trazer à luz o carácter existencial destes 

comportamentos e, através da abordagem hermeneutico-fenomenológica, desenvolver o 

sentido ontológico destas estruturas. Entendemos, portanto,  que a pretensão do filósofo é 

apontar para o modo como os entes e o mundo circundante acontecem a partir das estruturas 

ontológicas do Dasein.  

 Quando Heidegger investiga o modo como a mundanidade do mundo se dá, o filósofo 

se utiliza dos caracteres  “simplesmente dado” (Vorhandenheit) e “disponibilidade” 

(Zuhandenheit). A partir destes, Heidegger pretende apresentar a versão fenomenológico-

existencial para a interpretação da estrutura do mundo e dos entes – o que tradicionalmente é 

designado como “realidade” –  que não seja uma concepção realista metafísica. 

 Nesse ponto, Heidegger se distingue radicalmente da tradição filosófica. É importante 

observar que, em consonância com a estrutura fenomenológica da investigação, Heidegger 

empenha-se em explicitar a íntima relação existente entre o Dasein, os entes e o mundo 

circundante. Por isso encontramos relacionadas entre si a estrutura do mundo como 

significância e a ocupação (Besorgen), na medida em que este existencial promove a 

apresentação ou presentificação do mundo.  

 Assim, seguindo a elaboração heideggeriana, podemos entender o modo em que estes 

elementos supracitados se correlacionam, e como, de maneira fundamental, eles encontram 

um ponto basilar comum na temporalidade originária do Dasein. O mundo é composto por 

significados, referencialidade e contextos e totalidades de sentido. “Não são coisas, mas sim 

referências que têm a função primeira na estrutura do aparecimento do mundo”. (Cf. Ibidem; 

p.272. Grifo do autor) 

 Portanto, um sentido relevante da chamada “realidade” seria o do disponível 

(Zuhanden). Isto é, as coisas do mundo circundante não são primeiramente objetos da 

                                                 

167Original: “Wir sprechen von einem Vorrang der Präsenz der Verweisungsganzheit und der Verweisungen vor 

den in den Verweisungen selbst sich zeigenden Dingen”. (Cf. Ibidem; p.254) 

 



86 

 

percepção ou intelecção, mas entes com os quais nos envolvemos na lida empenhada do 

coditiano, os quais, por sua vez, nos aparecem como fundamentalmente presentes, 

solidificadamente presentes (fundierte Präsenz) na vida cotidiana. 

O alvo do filósofo com esta análise acerca do disponível é criticar a ideia husserliana 

de que a realidade do mundo circundante está relacionada com a ideia de corporeidade 
168

. 

Para Heidegger, a disponibilidade indica muito mais a presentidade ou presença (Anwesenheit) 

dos entes do mundo circundante do que a ideia de corporeidade, pois aquela designa o modo 

geral do ente aparecer no mundo em consonância com a disposição fundamental do cuidado 

do Dasein e com a rede de referências e significações possíveis dentro do mundo circundante. 

A corporeidade, por sua vez, é uma designação proveniente da pressuposição de que um ente 

é um objeto, ou seja, é uma posição teórico-cognitiva. 

O caráter de ser concebível [Erfassbarkeit] e, com isto, a objetualidade de 

uma coisa, se funda no encontro com o mundo. Não é o caso que a 

objetualidade seja a pré-condição para o encontro. O ente simplesmente dado 

mais próximo está aí no “aí” [Da] apenas a partir de, com e diante do seu “já 

aí” [schon da]. Não no sentido em que faticamente muitas coisas são sempre 

simplesmente dadas, e que se possa passar de uma coisa mais próxima a 

outra, mas que é o mundo que apresenta uma coisa mundana, sem que as 

coisas do mundo tomadas como reais componham a realidade.
169 

 

A Zuhandenheit é a designação hermenêutico-fenomenológica que indica que os entes 

do mundo circundante não são objetos. Toda e qualquer determinação sobre o que se chama 

de “realidade”, seja de cunho realista ou idealista, é uma maneira possível de voltar-se para o 

que está “aí”, exatamente porque o Dasein é ser-no-mundo (Cf. Ibidem; p. 267). Uma 

inquirição da realidade que desenvolva a ideia de corporeidade como alicerce fundamental do 

“real” é possível porque o mundo já está dado e se encontra presente para um Dasein que é 

constituído como possibilidade – logo, temporalidade – e cuidado. (Cf. Ibidem; p.267) 

Eu posso ver imediatamente um ente natural em sua corporealidade 

unicamente por conta do ser-no-mundo. Eu posso, isto é, eu disponho desta 

                                                 

168 Cf. Leibhaftigkeit. Opus Cit; p. 264, 265. 

169Original: “Die Erfassbarkeit und damit die Gegenständlichkeit eines Dinges gründet im Begegnis der Welt, 

nicht aber ist Gegenständlichkeit Voraussetzung des Begegnens. Das allernächste Vorhandene ist da im „Da“ nur 

aus einem mit und vor ihm „schon da“, nicht in dem Sinne, dass faktisch immer mehrere Dinge vorhanden sind 

und man vom nächsten zu einem anderen fortgehen kann, sondern dass es Welt ist, die ein Weltding 

appräsentiert, nicht aber setzen Weltdinge als reale die Realität zusammen.” (Cf. Ibidem; p. 258) 



87 

 

possibilidade, e esta possibilidade não é nada mais que a constituição 

fundamental do meu Dasein, do meu Eu, a qual eu posso, que eu, 

exatamente falando, sou no mundo. É total e completamente impensável 

como algo – um ente natural- poderia se dar em sua pura corporealidade, 

quando não levado em conta a partir da já-presentidade [Schon-Anwesenheit] 

do mundo. […] Porque presentidade não surge para o Dasein, senão com o 

Dasein, que é si mesmo em seu mundo. Isto só podemos compreender a 

partir do tempo. De modo que o Dasein ele mesmo – como iremos ver mais 

tarde – é tempo. 
170 

  

Podemos perceber que os modos ônticos de determinação e/ou interpretação do mundo 

circundante são possibilidades de expressão do ser-aí justamente porque elementos 

constituintes do Dasein como cuidado, ser-possibilidade e ser-no-mundo mantêm uma íntima 

relação entre si. Toda a manifestação do ser-aí no mundo da vida é práxis existencial; é 

expressão fática de sua estrutura ontológica, porque o Dasein “tem-se a si mesmo” (Sich-

selbst-haben). 
171

 

A presença, ou presentidade do mundo e dos entes que aí se encontram não é uma 

peculiaridade destes – no modo de uma essência metafísica – mas uma determinação que 

estes obtém a partir da constituição do Dasein. Ser-possibilidade, ser-no-mundo e ser tempo é 

o que permite que o mundo e os entes sejam identificados como presentes. Então, de modo 

fundamental, vemos que a estrutura da mundanidade do mundo está intimamente relacionada 

com a temporalidade. 

 Porque as circunstâncias fáticas são marcadas pelo cuidado e pela ocupação do Dasein, 

a cotidianidade pode se apresentar como um contexto familiar. A familiaridade (Vertrautheit) 

é um caráter básico da lida ocupada (besorgt) cotidiana do Dasein. Apenas quando já se está 

envolto em uma conjuntura familiar é que algo pode aparecer como estranho, impeditivo, 

disfuncional. Estes elementos, facilmente visíveis na experiência da vida fática, denotam um 

sentido temporal: na situação de familiaridade, os entes do mundo circundantes estão 

                                                 

170 Original: “Ich kann gerade ein Naturding in seiner Leibhaftigkeit sehen einzig auf dem Grunde dieses In-

der-Welt-seins. Ich kann, d.h. ich verfüge über diese Möglichkeit, und diese Möglichkeit ist eben nichts anderes 

als die Grundverfassung meines Daseins, meines Ich, der ich kann, dass ich nämlich in der Welt bin. Es ist ganz 

und gar unausdenkbar, wie etwas – ein Naturding – in seiner puren Leibhaftigkeit begegnen könnten, wenn nicht 

aus der Schon-Anwesenheit von Welt her. […] Warum aber Anwesenheit nicht für das Dasein entsteht, sondern 

mit dem Dasein, das in seiner Welt ist, selbst ist, das verstehen wir nur aus der Zeit, daraus, dass das Dasein 

selbst – wie wir später sehen werden – Zeit ist.” (Cf. Ibidem; p.267) 

171 Cf. HEIDEGGER, Martin.  GA 63. 



88 

 

presentes e são considerados como “ser-já-sempre-presente” (Immer-schon-anwesend-sein), 

ao passo que, na surpresa ou constrangimento diante de uma inadequação de um objeto a uma 

determinada função, por exemplo, o ente está ausente (Cf. Idem, GA 20 p. 257). Destarte, 

podemos entender que a referência é responsável por tornar presente (gegenwärtig sein 

lassen) um possível ente, o qual, por sua vez, presentifica-se inserido no contexto referencial, 

chamado por Heidegger de “mundanidade”.  

 Quando Heidegger se utiliza de elementos como os supramencionados para atingir a 

significância enquanto o ser da mundanidade do mundo, ele pretende apontar que a existência 

não é adequadamente captada em conceitos tais como “realidade” e “objetividade”. Neste 

ponto, mais uma vez, salientamos que é possível perceber claramente uma equivalência com o 

caráter de Ereignis das vivências, desenvolvido no Kriegsnotsemester de 1919:  

Por exemplo, a escalada de uma montanha para de cima ver o pôr do sol. 

Alguém sobe enquanto os outros esperam silenciosos. Esse alguém se 

entregou ao todo do acontecimento, ele vê o disco solar, as nuvens, um 

conjunto de pedras de uma determinada forma, mas não uma figura maciça 

determinada, que eu acabei de escalar. [...] Mais sobre a “situação”: 1- cada 

situação é um “acontecimento apropriativo” e não um “processo”. O que 

ocorre tem relação comigo, irradia para dentro do meu próprio eu. (Ibidem. p. 

206).
172 

 

 Desta passagem podemos entender que aquilo que é entendido e designado 

tradicionalmente como “realidade” não é a pura e simples objetividade. Os entes 

simplesmente dados são aquilo que eles significam inseridos no mundo e a partir de um 

determinado contexto fático de um Dasein. 

 Assim, visto que as vivências do mundo circundante são acontecimentos – e não 

processos objetivos – a maneira pela qual o Dasein se relaciona com elas não é de cunho 

teórico-cognitivo, mas compreensivo-hermenêutico (verstehend). O relacionamento entre o 

ser-aí e suas vivências fáticas desenrola-se inserido numa conjuntura de significado, na qual o 

Dasein lida ocupadamente (besorgt) e compreensivamente. 

                                                 

172 Original: “Zum Beispiel die Bergbesteigerung, um oben den Sonnenaufgang zu sehen. Man ist oben 

angekommen, und jeder wartet schweigend. Man ist ganz dem Ereignis hingegeben, man sieht die 

Sonnenscheibe, die Wolken, die Geistenmassen von dieser bestimmten Form, aber nicht das bestimmte Massiv, 

das ich eben bestiegen. [...] Weiteres über “Situation”: 1- Jede Situation ist ein “Ereignis” und kein “Vorgang”. 

Das Geschehene hat Beziehung zu mir; es strahlt ins eigene Ich hinein.” 



89 

 

Assim, quando Heidegger expõe o modo de acontecimento do mundo circundante, 

percebemos que a conexão estabelecida por ele entre entre o ser-aí e seu mundo é divergente 

de uma proveniente de uma consideração metafísica ou teórico-científica. O Dasein é o seu 

mundo, e, por conta desta constituição ontológica, a maneira pela qual o ser-aí lida com seu 

mundo circundante – vive sua vivência – é no modo da compreensão existencial. O que isso 

quer dizer? 

Compreensão aqui não implica nenhum tipo de conhecimento, entendimento ou 

concepção. O sentido de compreensão heideggeriana não tem nada a ver com postura 

epistêmica. “[…] o sentido de compreensão não se trata de um tomar conhecimento de algo, 

mas quer dizer ser em relação a algo, mais propriamente, o ser do Dasein” 
173

. Consideramos 

que a compreensão indica que o Dasein é ele todo em sua facticidade: o ser-aí é a sua 

vivência fática hermeneuticamente, “ocupadamente” (besorgt), existencialmente, 

“cuidadosamente” (Sorge), temporalmente.  

Podermos, a partir disso, afirmar que a compreensão é a facticidade do “ter-se-a-si-

mesmo” (Sich-selbst-haben) do Dasein. Todas as estruturas ontológicas de que tratamos neste 

trabalho compõem conjuntamente o ser-aí e estão em jogo quando se trata da compreensão 

existencial. Por esse motivo, Heidegger determina que a lida ocupada e compreensiva do 

Dasein com o mundo circundante faz com que este aconteça como significância (Cf. Ibidem). 

Entendemos, portanto, que a compreensão é um caráter fundamental do ser-aí em consonância 

com a característica do Ereignis. 

 

Mundanidade é a presença específica e o vir ao encontro para uma ocupação 

compreensiva [verstehendes Besorgen]. A absorção compreensiva no mundo 

descobre o mundo, as conexões de referência naquilo que elas são singulares, 

isto é, no seu significar. O compreendido – a significância – encontra uma 

ocupação compreensiva. A referência e conexões de referência são 

primeiramente significância. As significâncias são a estrutura ontológica do 

mundo.  
174 

 
 

                                                 

173Original: […]“Der Sinn des Verstehens nicht in einem Kenntnishaben von etwas aufgeht, sondern ein Sein 

zu etwas und zwar das Sein des Daseins besagt.” (Cf. Idem, GA 20; p. 286) 

174 Original: “Weltlichkeit ist die spezifische Anwesenheit und das Begegnen für ein verstehendes Besorgen. 

Das verstehende Aufgehen in der Welt entdeckt die Welt, die Verweisunzusammenhänge in dem, was sie einzig 

sind, in ihrem Bedeuten. Einem verstehenden Besorgen begegnet so das Verstandene – die Bedeutung. Die 

Verweisung und Verweisungszusammenhänge sind primär Bedeutung. Die Bedeutungen sind die Seinsstruktur 

der Welt”. (Cf. Loc. cit.  Alterado) 



90 

 

 
A mundanidade do mundo circundante e os entes do mundo não são primeiramente 

coisas, objetos, processos; são, sim, referências e significados possibilitados pela estrutura 

ontológica do cuidado e da ocupação, os quais, por sua vez, possuem um sentido temporal. As 

entidades são descobertas inseridas na conjuntura da mundanidade – contextos de 

significância. Isto quer dizer, elas tornam-se presentes no mundo: “a significância é, mais 

propriamente, um modo da presentidade, a partir da qual todo ente do mundo é 

descoberto”.
175

 A ocupação compreensiva é, assim, a responsável pela apresentação – isto é, a 

presença – do ente porque ela possui o caráter ontológico de “permitir que se torne presente” 

(Gegenwärtig-werden-lassen). Ou seja, a estrutura do mundo enquanto significância é 

possibilitada porque o ser do Dasein é temporalidade. 

“[...] A partir da análise do ser-no-mundo, no sentido especial da ocupação, 

o qual possui o modo de ser do 'permitir que se torne presente' – um modo 

de ser notável, que só é compreendido quando se vê que este presentificar e 

apresentar não é outra coisa que o tempo mesmo. 
176 

 
 

Podemos, por fim, entender que designar a estrutura do mundo circundante através do 

termo “significância” evidencia o aspecto acontecimental dos entes do mundo circundante. 

Ao contrário de uma postura realista, Bedeutsamkeit aponta necessariamente para um 

contexto prático-fático-compreensivo, no qual um Dasein vive histórico-faticamente – 

ocasionalmente.  

 Cada ente do mundo circundante passa a ter sentido, e, assim, passa a ‘existir’ como 

significância inserido em determinada circunstância de acordo com, ou tendo em vista um 

certo momento fático do Dasein, no qual as suas estruturas temporais manifestam-se no ser-aí, 

enquanto é um ente a caminho do seu próprio ser,  reconectando-lhe ao seu “já foi”, ao seu 

“presente”, e ao seu “futuro”.  

 Significado é o modo do mundo “mundificar-se” (es weltet 
177

), o que apenas acontece 

inserido num pensamento que vislumbra uma circunstância pré-lógica, em conjunto com uma 

visada pré-teorética e não-metafísica. Afirmar que o “mundo mundifica” quer dizer: o mundo 

                                                 

175 Original: “Bedeutsamkeit ist zunächst Modus der Anwesenheit, auf die alles Seiende der Welt hin entdeckt 

ist” (Cf. Ibidem; p.287) 

176 Original: “[...] aus der Analyse des In-der-Welt-seins, im besonderen Sinne als Besorgen, das die Seinsart 

des Gegenwärtig-werden-lassens hat – eine merkwürdige Seinsart, die man nur versteht, wenn man sieht, dass 

dieses Gegenwärtigen und Appräsentieren nichts anderes als die Zeit selbst ist.” (Cf. Ibidem; p. 292). 

177 Cf. Idem, GA 56/57; p.73.   



91 

 

não ocorre como objetos e processos no espaço e no tempo. O mundo é mundo em conjunto 

com um ser humano que se encontra ocasionalmente empenhado com aquele; que com ele 

perdura numa relação não-cognitiva. O mundo “mundifica” onde a “vida vive”, isto é, 

inserido num contexto de um pensamento vitalizado; um pensamento que visualiza a 

comunhão entre existência e temporalidade como um acontecimento: Ereignis.  

 

O que é essencial nas funções significativas pré-mundanas ou mundanas é 

que elas expressam o caráter de acontecimento [Ereignischarakter], isto é, 

elas vão em conjunto (vivenciando e vivenciando o vivenciado) com a 

vivência mesma. Elas vivem na vida mesma e, nesta conjunção, são ao 

mesmo tempo originárias [herkommend] e carregam a origem em si.
178 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 

178  Original: “Die vor-welthaften und welthaften Bedeutungsfunktionen haben das Wesentliche an sich, 

Ereignischaraktere auszudrücken, d.h. sie gehen (erlebend und Erlebtes erlebend) mit dem Erleben mit, leben im 

Leben selbst, und mitgehend sind sie zugleich herkommend und die Herkunft in sich tragend”.(Cf. Idem. Ibidem; 

p.117) 

 



92 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: 

 

A presente dissertação teve como objetivo principal alcançar o sentido e função do 

conceito de Ereignis no pensamento do jovem Heidegger. Para atingirmos este objetivo, 

promovemos uma leitura e análise bibliográfica das principais obras e cursos provenientes do 

período de juventude do filósofo. Mesmo sabendo que o conceito em questão tenha aparecido 

como um raio num único volume (Cf. GA 56/57) das obras completas do autor – o conceito 

aparece escassamente em 1919 como indicação formal, depois foi esquecido e o vocábulo 

passa a ser usado no sentido semântico usual do alemão; posteriormente, a partir da década de 

1930, o termo volta a ser utilizado com densidade filosófica – consideramos que aquele surge 

estrategicamente em circunstâncias filosoficamente relevantes e hermeneuticamente ricas no 

semestre de pós-guerra. 

Por essa razão, este trabalho foi confeccionado pretendendo atingir uma compreensão 

de um conceito que aparece nas raízes e no processo de instauração e maturação de uma 

consciência filosófica, ou melhor, de uma atitude filosófica que intenta pôr as bases para um 

pensamento que não reproduza os mesmos pressupostos, caminhos e conclusões da tradição 

da filosofia ocidental.  

Desde o início, tal como podemos perceber pelo estudo do volume 56/57 das Obras 

Completas, Heidegger demonstrava pretensões e inclinações que divergiam conceitualmente e 

metodologicamente das tradicionais. O seu “salto para um outro mundo” logo nas páginas 

iniciais do semestre de pós-guerra já era um sinal do que viria a ser a sua reconstrução e 

desconstrução hermenêutica da tradição filosófica; movimento que desconstrói a história da 

filosofia ao mesmo tempo em que constrói o pensador chamado Martin Heidegger.  

Consideramos que seja exatamente neste escopo que o conceito de Ereignis aparece e 

possui função e sentido; ele se encaixa num contexto de: 1) instauração de um 

posicionamento filosoficamente autônomo do jovem Heidegger; 2) criação das bases e 

princípios norteadores dessa autonomia filosófica; 3) questionamento da própria filosofia 

enquanto atitude reflexiva que se propõe a produzir conhecimento, questionando seus limites, 

objeto e método adequados; 4) consideração de que o pensamento filosófico possui um modo 

peculiar de acontecimento histórico-temporal em conjunção com a existência humana. 

Uma vez que temos liberdade para questionar enquanto pesquisadores e pesquisadoras 

de filosofia – e não qualquer filosofia, mas uma em que se instaura como desconstrução e 



93 

 

construção hermenêutica – nos encontramos diante da possibilidade de analisar e interpretar a 

abordagem hermeneutica-fenomenológica da investigação heideggeriana. Assim, eis que nos 

vem o seguinte questionamento: até que ponto podemos estabelecer um limite entre a 

“metodologia” hermenêutica-fenomenológica admitida pelo jovem Heidegger e o fenômeno 

intitulado “Dasein”? 

Pelo que evidenciamos da exposição heideggeriana sobre a hermenêutica, ela é um 

existencial; é uma característica ontológica deste ente ser humano. Diante de tal 

caracterização, nos é permitido perceber uma circularidade inerente à pesquisa hermenêutico-

fenomenológica – a qual não é negativa, apenas diz respeito à intenção de estabelecer as bases 

para uma atitude filosófica originária e pré-científica – mas que nos sugere uma 

impossibilidade de quebra total entre a postura reflexiva e metodológica e o objeto da 

pesquisa. Há uma unidade entre ambos. Por conta desta unidade, podemos identificar que 

tudo na investigação heideggeriana fala do mesmo: a existência humana questionada  

radicalmente em seu sentido temporal. A abordagem fala do objeto. O objeto fala na 

abordagem. Assumimos a posição de que isto seja o que signifique o salto originário (Sprung) 

para o mundo (Cf. GA 56/57 p. 63). É, portanto, neste contexto e buscando apropriar-se 

radicalmente deste princípio norteador que o caráter de Ereignis é inserido; é a partir deste 

contexto que vislumbramos a sua funcionalidade. 

Por essa razão, nós sugerimos uma leitura e interpretação do conceito em questão 

assumindo-o como uma indicação formal e como elemento aglutinador tanto do conteúdo a 

ser explorado pela investigação filosófica, como do norte metodológico desta. Uma vez que, 

quando o conceito é introduzido, a “situação hermenêutica” é a conjunção entre questionar os 

limites de uma postura filosófica tradicional frente a um novo posicionamento filosófico e os 

objetos e respectivos conceitos filosóficos pertinentes a uma investigação 

fenomenologicamente radical. Na medida em que Ereignis pode ser concebido através de sua 

função norteadora, ele nos diz que a investigação heideggeriana assume uma postura 

investigativa correspondente à estrutura fundamental da existência. Porque “num objeto não 

se pode viver” (Cf. GA 60, p. 11).  

Portanto, afirmamos que o Ereignischarakter está dissolvido no itinerário filosófico do 

jovem Heidegger. De acordo com o desenvolvido na GA 56/57, o conceito em questão 

aparece como ponto crucial para uma linha de pensamento a se instaurar em contraposição à 

tradição metafísica;  por essa razão, o conceito designa o modo peculiar da conjunção entre 

significância, sentido, e temporalidade na existência fático-histórica: a vida humana enquanto 



94 

 

tal é um acontecimento compreensível para o ente humano 
179

. É de acordo com tal 

entendimento que afirmamos a continuidade e desenvolvimento do conceito de Ereignis, 

admitido-o como norte velado da pesquisa filosófica do jovem Heidegger, uma vez que ele 

condensa os pontos basilares da sua investigação, os quais são posteriormente destrinchados e 

devidamente desenvolvidos em suas particularidades. 

Por assumirmos o Ereignis como a indicação da unidade entre o método e o objeto da 

investigação, nós propomos uma viagem ao longo do desenvolvimento do caminho do jovem 

filósofo, com o intuito de percebermos que o caráter de Ereignis foi mantido e disseminado, 

permeando os elementos ou estruturas ontológico-existenciais do ser humano.  

Pretendemos fazer notar que a investigação do conceito de Ereignis faz abrir os olhos 

para o curso do pensamento do jovem Heidegger, e assim evidenciar o aprofundamento das 

questões filosóficas e das estruturas existenciais ao longo do caminho em que o autor constrói 

a questão pela temporalidade de modo cada vez mais radical. 

Na medida em que encaramos o sentido do conceito em questão através do 

mapeamento do mesmo (Cf. Capítulo 1), encontramos o Ereignis como a determinação 

excepcional cabível à manifestação conjunta entre sentido, existência humana e tempo. Não 

há como a existência ser apreendida e exposta lógico-predicativamente, pois a sua estrutura 

fundamental corresponde a um campo diverso. Este campo diverso pré-lógico e 

metafisicamente indeterminável (Cf. “Es gibt etwas”; “Ur-etwas”) é exatamente o que se quer 

dizer com o termo Ereignis. Este caráter indica que a vida fática humana, os seus elementos 

constituintes e os seus caracteres fundamentais acontecem histórico-temporalmente de modo 

único e singular, porém compreensíveis ao ser humano. 

Quando Heidegger designa que o carácter de Ereignis corresponde ao acontecimento  

fático-histórico da vida humana, podemos daí extrair as seguintes considerações: 1) o carácter 

de acontecimento é explicitamente contraposto ao conceito de processo ou ocorrência 

(Vorgang, Vorkommnis). Estes dizem respeito a algo que requerer uma sistematização 

temporal intrínseca ao seu desenvolvimento. Na utilização destes conceitos existem certas 

considerações metafísicas em jogo, tanto no que se refere à constituição de um ente, como à 

consideração do fenômeno do tempo.  

Dizer que a existência é acontecimento apropriativo significa apontar que aquilo que 

                                                 

179Cf. KISIEL, Theodore, 1993. 



95 

 

acontece são significados instaurados histórico-temporalmente. A partir desta designação, 

podemos efetuar a interpretação do fenômeno da significância (Bedeutsamkeit) como a 

estrutura do mundo da vida;  

2) o ente em questão para o qual o carácter de Ereignis se volta e faz sentido é um ente 

que se chama ser-aí. Este não é determinado a partir das definições metafísicas tradicionais; 

não é animal racional, alma, espírito, não é razão criadora, nem sujeito cognoscente. O ser-aí 

é a sua existência que se dá como Ereignis. O Dasein é a cada instante aquilo que ele é 

ocasionalmente (jeweilig) sendo histórico-temporal. Visto que este ente é ontologicamente 

sua existência, o Dasein é “acontecimental” ele mesmo. Ele é um acontecimento significativo-

temporal;  

3) sabendo que o caráter de Ereignis se refere a um campo que não se representa pelas 

determinações conceituais metafísicas, é apresentado que a atitude que se volta para um tal 

âmbito peculiar não seja uma atitude teórico-cognitiva, explicativa. Mas sugere-se que se 

volte para a existência como acontecimento a partir do seu “como” (Wie): compreendendo-a 

hermeneuticamente através de seus modos de dar-se temporalmente.  

Todos estes momentos acima destrincham o sentido e função do conceito de Ereignis, 

a partir de sua inserção no contexto de distinção de uma abordagem metafísica tradicional. O 

Ereignis surge na circunstância do “salto” (Sprung) para fora de um pensamento metafísico 

180
. O pensamento que fala do Ereignis instaura um rompimento com o paradigma sujeito-

objeto; desenvolve uma outra compreensão para o que se chama tradicionalmente de 

“realidade”; propõe uma outra forma de se comportar filosoficamente e compreender a 

existência. Todas estas “inovações” são mantidas e se aprofundam ao longo do caminho do 

pensamento heideggeriano. 

As considerações acima elencadas nos permitiram atingir uma reflexão e entendimento 

do sentido do conceito de Ereignis, o qual esperamos ter conseguido tornar evidente ao longo 

da exposição desta dissertação. Para nós, conclusivamente, o conceito de Ereignis aponta 

implicitamente para o sentido temporal originário da existência. Afirmar a existência – o 

Dasein – como acontecimento é afirmar de modo velado a temporalidade. 

Esta proposta pôde ser evidenciada através da exposição do sentido temporal inerente 

à significância, ao ser a cada vez temporal e ao caráter de ser-possibilidade ontológica radical 

                                                 

180Cf. SHEEHAN, Thomas. 1986. p.47 



96 

 

do ser-aí, expostos ao longo do mapeamento do sentido de Ereignis e uma vez percebido o 

desenvolvimento e a primazia que o conceito de tempo adquiriu no decurso das obras de 

juventude de Heidegger.  

O tempo na perspectiva heideggeriana, desde a sua primeira elaboração enquanto 

tempo kairológico carregava consigo os mesmos caracteres não-objetivos, não-lógicos que o 

Ereignis possuía. Mesmo quando ele passa a tratar do tempo sem utilizar explicitamente a 

designação “kairos”, é possível perceber a latente conexão entre os caracteres temporais 

originários e o carácter de acontecimento. Ao ponto de podermos interpretar e, assim, afirmar 

que o Ereignis no pensamento do jovem Heidegger diz respeito à copertença entre Dasein e 

Tempo.  

Dasein, Ereignis e Tempo são situados e indicados como fundamentalmente não-

objetivos. De que fala esse campo não-objetivo? Fala da diferença ontológica? Fala do ser?  

Será que a característica pré-lógica e compreensiva inerente ao acontecimento que une 

a singularidade humana e a possibilidade de sentido, ambos se dando de modo 

“temporalizante”, não apontam para a compreensão do ser e o questionamento pelo seu 

sentido?  

Será que os pressupostos que guiaram o caminho do pensamento do jovem Heidegger 

não são os responsáveis por possibilitar o arcabouço metodológico, filosófico, e questionador  

para que ele conduzisse as suas pesquisas, a ponto de atingir a questão pelo sentido do ser 

explicitamente desenvolvida,
181

 tal como aparece em “Ser e Tempo” e nas suas obras 

posteriores?  

Será que existe alguma conexão entre as peculiaridades do Ereignischarakter do 

jovem Heidegger e as características do Ereignisdenken? Poderíamos visualizar alguma 

aproximação entre ambos, mesmo conscientes da mudança de abordagem instaurada como a 

“virada” Wendung)
182

? 

Essas – entre tantas outras – são questões que permanecem em aberto e suscitam novas 

leituras, interpretações e diálogos com o filósofo. A trilha é longa, se pretendemos seguir o 

caminho do pensamento de Martin Heidegger.  

 

                                                 

181Cf. ESCUDERO, Jesús Adrián. 2000.  

182 Cf. SHEEHAN. Thomas. 2000. p. 4-5. 



97 

 

REFERÊNCIAS 

 

BAMBACH, Charles, R. Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism. Ithaca, New York: 

Cornell University Press, 1995.  

BARASH, Jeffrey Andrew. Martin Heidegger and the Problem of Historial Meaning. New 

York: Fordham University Press, 2003. 

ESCUDERO, Jesús Adrian. El joven Heidegger. Un estudio interpretativo de su obra 

temprana al hilo de la pregunta por el ser. 2000. 544 p. Tese (Doutorado em Filosofia) - 

Departament de Filosofia. Facultat de Lletres. Universitat Autònoma de Barcelona. 2000. 

______. El programa filosófico del joven Heidegger. Barcelona: Herder, 2008.  

______.Heidegger´s Early Philosophical Program. The Hermeneutical Turn of 

Phenomenology in 1919. Arche. Journal of Philosophy. v. 6, n.11, p. 169-178, 2009. 

______.El joven Heidegger y los presupuestos metodológicos de la fenomenologia 

hermeneutica. Thémata. Revista de Filosofía. Sevilla. n. 44, p. 213-238, 2011. 

 FLEIG, Mario. Indicação formal: uma questão de método? Natureza Humana. São Paulo, 

2011. Vol.13, no.2, p. 116-126. 

HEIDEGGER. Martin.“Anmerkungen zu Karl Jaspers 'Psychologie der Weltanschaaung'”. In: 

Wegmarken. Gesamtausgabe Bd. 9. Hrsg. Friedrich-Wilhelm von Herrmann. Frankfurt am 

Main: Vittorio Klostermann, 1976. 

______. Der Begriff der Zeit. Gesamtausgabe Bd. 64. Hrsg Friedrich-Wilhelm v. Herrmann. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 2004 

______. Fenomenologia da Vida Religiosa. Tradução de Enio Paulo Giachini, Jairo Ferrandin, 

Renato Kirchner. Petrópolis: Editora Vozes, 2010. 

______. Logik: die Frage nach der Wahrheit. Gesamtausgabe Bd 21. Hrsg Walter Biemel. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1976 

______. Ontologie (Hermeneutik der Faktizität). Gesamtausgabe Bd. 63. Hrsg. K Bröcker-

Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1988 



98 

 

______. Phänomenologie des religiösen Lebens. Gesamtausgabe Bd. 60. Hrsg. K Bröcker-

Oltmanns. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1995 

______.Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung in die 

Phänomenologische Forschung. Gesamtausgabe Bd. 61. Hrsg. K Bröcker-Oltmanns. 

Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1994 

______. Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs. Gesamtausgabe Bd. 20. Hrsg. Petra 

Jaeger. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann, 1979 

______. Ser e Tempo. Parte 1. Tradução de Márcia Sá Cavalcante Schuback. 15 ed. Petrópolis, 

Rio de Janeiro: Editora Vozes.   

______. Tempo e Ser. Em: Conferências e Escritos Filosóficos. São Paulo: Abril Cultural, 

1973. 

______. Zur Bestimmung der Philosophie: 1. Die Idee der Philosophie und das 

Weltanschauungsproblem; 2. Phänomenologie und tranzendentale Wertphilosophie; mit e. 

Nachschr. D. Vorlesung “Über das Wesen der Universität und des akademischen Studiums”. 

Gesamtausgabe Bd. 56/57. Hrsg. B. Heimbüchel. Frankfurt am Main: Vittorio Klostermann,  

1987 

PÖGGELER, O. Martin Heidegger´s path of thinking. Humanities Press International, Inc. 

Atlantics Highlands, 1990.  

KIESEL, Theodore. The Genesis of Heidegger's Being & Time. Berkeley, University of 

California Press, 1993. 

RICHARDSON, William. J. Heidegger: Through Phenomenology to Thought. 4. ed. New 

York: Fordham University Press. 2003. 

REIS, Róbson Ramos dos. Aspectos do pensamento indicativo-formal: negação e justificação . 

Natureza Humana. 2011, vol.13, n.1, p. 117-133.  

SHEEHAN, Thomas. The 'original form' of Sein und Zeit: Heidegger´s der Begriff der Zeit 

(1924). Journal of the British Society of Phenomenology, v. 10, n. 2. Maio, 1979. 

Disponível em: <http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-

ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf>. Acesso em 29. out. 2013. 

______. “Heidegger’s ‘Introduction to Phenomenology of Religion,’ 1920-1921,” in A 

http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf
http://religiousstudies.stanford.edu/wp-content/uploads/64-A-1979-ORIGINAL-FORM-OF-SEIN-UND-ZEIT.pdf


99 

 

Companion to Martin Heidegger’s “Being and Time”. Editor: Joseph J. Kockelmans, 

Washington D.C.: Center for Advanced Research in Phenomenology and University Press of 

America, 1986, p. 40-62. 

______. “Kehre and Ereignis: a prolegomenon to 'Introduction to Metaphysics'”. In:  A 

Companion to Heidegger’s Introduction to Metaphysics. Editor: Richard Polt and Gregory 

Fried. New Haven and London: Yale University Press, 2000, p. 3-16.  

SENA, S. M. M. Jogue a escada fora: Fenomenologia como terapêutica. Natureza Humana 

(Cessou em 2008. Cont. ISSN 2175-2834 Natureza Humana (Online)), 2012.  

VAN BUREN, John. The Young Heidegger. Bloomington: Indiana University Press, 1994. 

VON HERRMANN, Friedrich-Wilhelm. Die Selbstinterpretation Martin Heideggers.  

Meisenheim am Glan: Hain, 1964. 


