
1 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

FENOMENOLOGIA E METAFENOMENOLOGIA EM 

EMMANUEL LEVINAS: 

DA SENSIBILIDADE À METAFÍSICA DA ALTERIDADE 

 

 

 

 

 

DISSERTAÇÃO DE MESTRADO 

Waldemir Ferreira Lopes Neto 

 

 

 

 

 

 

Recife, 2014 



2 
 

FENOMENOLOGIA E METAFENOMENOLOGIA  

EM EMMANUEL LEVINAS: 

DA SENSIBILIDADE À METAFÍSICA DA ALTERIDADE 

 

 

 

por 

 

 

Waldemir Ferreira Lopes Neto 

 

 

 

Dissertação apresentada ao Curso de Mestrado do Programa de 

Pós-Graduação em Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco 

(UFPE), como requisito parcial para obtenção do grau de Mestre em Filosofia. 

 

 

 

 

 

Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão 

 

 

 

 

 

Recife, 2014 

 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 L864f      Lopes Neto, Waldemir Ferreira.  

   Fenomenologia e metafenomenologia em Emmanuel Levinas: da 

sensibilidade à metafísica da alteridade / Waldemir Ferreira Lopes Neto.  – 

Recife: O autor, 2014.  

                       117 f. ; 30 cm. 

                       Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão. 
   Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.  
Programa de Pós-Graduação em Filosofia, 2014. 
       Inclui referências. 

 
        1.  Filosofia. 2. Fenomenologia. 3. Metafísica. 4. Lévinas, Emmanuel, 

1906-1995. I. Sayão, Sandro Cozza (Orientador). II. Título. 
 

                 100 CDD (22.ed.)              UFPE (BCFCH2014-120)
  

       



4 
 

Universidade Federal de Pernambuco (UFPE) 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas (CFCH)  

Programa de Pós-Graduação em Filosofia (PPGFIL) 

 

 

A Comissão Examinadora, abaixo assinada,  

aprova a Dissertação de Mestrado 

 

 

FENOMENOLOGIA E METAFENOMENOLOGIA  

EM EMMANUEL LEVINAS: 

DA SENSIBILIDADE À METAFÍSICA DA ALTERIDADE 

 

 
Elaborada por 

 

 

Waldemir Ferreira Lopes Neto 
 

 

como requisito parcial para obtenção do grau de 

Mestre em Filosofia 

 

 

COMISSAO EXAMINADORA: 

 
 

________________________________________________________ 

Prof. Dr. Sandro Cozza Sayão (UFPE) 

Presidente da Comissão e Orientador 

 

 

 

________________________________________________________ 

Prof. Dr. Paulo de Jesus Costa (UFSM) 

Membro Externo 

 

 

________________________________________________________ 

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (UFPE) 

Membro Interno 

 

Recife-PE, 02 de Agosto de 2014. 

 



5 
 

AGRADECIMENTOS 

 

A Deus, pelos seus dons, mistérios e graça estendida, da qual sou eterno devedor.  

A minha esposa, Katiuscia, amada mãe e extraordinária mulher que soube cativar-me, a qual 

amo incondicionalmente. Aos meus filhos, Gabriel, alegria e beleza indelével e Raphael, a 

quem aguardo ansiosamente pela sua chegada ao mundo.  

A minha mãe, que sempre soube ensinar-me o caminho da sabedoria e da fé, bem como a 

responsabilidade perante a vida e os outros.  

As minhas irmãs, Ana Christina e Daniela, pelo seu amor e cultivo amistoso.  

Ao meu orientador, Sandro Sayão, por estar presente com a sabedoria de um mestre e a 

franqueza sincera de um amigo. 

Aos professores e funcionários da UFPE, aos mestres do curso de Filosofia, em especial, 

Richard Romeiro, Junot Matos, Sandro Sena e Alfredo Moraes. Igualmente, aos professores 

Danilo Vaz, Tadeu Souza, Nilo Ribeiro e Karl-Heinz, memória sempre presente da minha 

graduação em Filosofia na UNICAP. Todos eles semeadores de um vestígio permanente.  

Ao órgão financiador, CAPES, pelo seu aporte nesta labuta investigativa. 

Aos amigos, pelo sabor que a amizade traz à vida, como ingrediente fundamental da eticidade 

própria de cada ser humano.  

 

 

 

 

 

 

 

 

“O sensível só é superficial no seu papel de conhecimento.  

Na relação ética com o real, isto é, na relação de proximidade  

que o sensível estabelece,  cumpre-se o essencial.  

É aí que está a vida”.  

 

- Emmanuel Levinas. 

 

 

 

 



6 
 

RESUMO 

Dissertação de Mestrado 

Programa de Pós-Graduação em Filosofia 

Universidade Federal de Pernambuco, Brasil. 

FENOMENOLOGIA E METAFENOMENOLOGIA EM EMMANUEL LEVINAS: DA 

SENSIBILIDADE À METAFÍSICA DA ALTERIDADE 

Autor: Waldemir Ferreira Lopes Neto 

Orientador: Prof. Dr. Sandro Sayão 

Data e Local da Defesa: Recife, 02 de Agosto de 2014. 

 

 

Nosso trabalho pretende analisar e expor a maneira como o filósofo franco-lituano, Emmanuel 

Levinas (1905-1995) recepciona de forma crítica a fenomenologia husserliana e procura 

entrever, a partir dessa recepção, uma radicalização da Sensibilidade/Afetividade, como 

afecção e abertura, que proporciona uma passagem para uma metafenomenologia ou uma 

metafísica da alteridade. Aos olhos levinasiano, a fenomenologia husserliana conseguiu 

proporcionar uma abertura para um novo e diferente caminho, ensejo que não se enxergou 

como possibilidade possível na tradição filosófica, imodicamente hermética no “eu”, no 

Conatus do Ser ou na Gnose. Em razão do exposto, Levinas entendeu a Fenomenologia 

husserliana como método que permitiria, após radicalização, uma afecção e uma afetividade 

anterior ao Saber e ao Ser que reivindica uma novidade na relação da subjetividade com o 

Outro metafísico. Neste percurso, Levinas radicaliza a sensibilidade husserliana e encontra na 

fruição e na vulnerabilidade, inflamadas a partir da transcendência metafísica, elementos 

sensíveis que, entre outras razões, servem na defesa de uma subjetividade traumática, i.e., já 

desde sempre afetada e responsável por outrem. Esta nova forma de conceber a 

sensibilidade/afetividade, a consciência e a própria subjetividade, e derivado disto, as relações 

intersubjetivas, principia a investigação das fronteiras do Ser e do Saber, norteia e procura a 

passagem da intencionalidade à ética e/ou do fenômeno à recepção do enigma humano, ou 

ainda, da fenomenologia eidética e genética à fenomenologia do Rosto, metafenomenologia, 

como metafísica da alteridade. Neste percurso, pretendemos dar resposta a uma das mais 

significativas discussões em torno do filósofo franco-lituano, a saber, se a Metafenomenologia 

exclui a Fenomenologia abordada inicialmente por Levinas ou não.  

 

Palavras-chave: Levinas, Fenomenologia, Metafenomenologia, Alteridade, Sensibilidade, 

Afetividade e Metafísica.  

 

 



7 
 

ABSTRACT 

Master’s Degree Dissertation 

Programo f Post-Graduate Studies in Philosophy 

Universidade Federal de Pernambuco, Brasil. 

PHENOMENOLOGY AND META-PHENOMENOLOGY AT EMMANUEL 

LEVINAS: FROM THE SENSITIVITY TO METAPHYSICS OF ALTERITY 

Author: Waldemir Ferreira Lopes Neto 

Orientator: Prof. Dr. Sandro Sayão 

Date and Place of Presentation: Recife, August 02sa, 2014. 

 

 

Our research analyzes and exposes how the Franco-Lithuanian philosopher Emmanuel 

Levinas (1905-1995) greets critically Husserl's phenomenology and glimpse demand from 

such receipt, a radicalization of Sensitivity/Affectivity, as condition and openness, which 

provides a gateway to meta-phenomenology or a metaphysics of otherness. In the Levinasian 

eyes, Husserl's phenomenology could provide an opening for a new and different way, not 

saw that opportunity as possible in the philosophical tradition, very hermetic in the "self", in 

the Being and the Knowledge. Due to the above, Levinas understood the Husserlian 

Phenomenology as a method that would allow radicalization after, a grieve and an affectivity 

before the Know and Being that claiming a novelty in relation of subjectivity to the Other 

metaphysical. In this way, Levinas radicalized Husserl's Sensitivity and meets the enjoyment 

and vulnerability, inflamed from the metaphysical transcendence, sensitive elements, among 

other things, serve in the defense of a traumatized subjectivity, that is, always already affected 

and responsible by others. This new way of conceiving the sensitivity/affection, 

consciousness and subjectivity, and derivative of it, their interpersonal relationships, begins 

investigating the borders of Being and Knowledge, that  guides and demand the passage of the 

intentionality to ethics or of the phenomenon to the reception of the human being enigma, or 

even the eidetic phenomenology and genetic to the phenomenology of face, meta-

phenomenology as metaphysics of otherness. In this way, we intend to answer one of the most 

meaningful discussions around the Franco-Lithuanian philosopher, namely, if the Meta-

phenomenology excludes Phenomenology initially approached by Levinas or not. 

 

Keywords: Levinas, Phenomenology, Meta-phenomenology, Alterity, Sensitivity, Affectivity 

and Metaphysics. 

 

 

 



8 
 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

OBRAS DE EMMANUEL LEVINAS: 

 

AE – Autrement qu’être ou au-dela de l’essence (Quando optar por usar o original em 

francês) 

AHN - A l’heure des nations.  

EE - Da Existência ao Existente. 

DQVI - De Deus que vem a ideia. 

DEE - De L’Existence a L’Existant (Quando optar por usar o original em francês).  

DOS - De outro modo que ser: ou para lá da essência.  

DEHH - Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger.  

DFL - Difícil Libertad. 

DSS - Du Sacré au Saint: Cinq nouvelles lectures talmudiques. 

EN - Entre nós: ensaios sobre a alteridade. 

EI - Ética e Infinito: entrevista com Phillip Nemo. 

HSJ - Hors Sujet.  

HOH - Humanismo do outro homem.  

LIDH - Les imprévus de l’histoire.  

QRPH - Quelques réflexions sur la philosophie de l’hitlerisme.  

TO – El  Tiempo y el otro. 

TI – Totalidade e Infinito. 

TeI – Totalité et Infini (Quando optar por usar o original em francês) 

 

OBRAS DE EDMUND HUSSERL 

MC – As Meditações Cartesianas. Introdução à Fenomenologia.  

CHE - A crise da humanidade europeia e a filosofia.  

IF - Ideias para uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenológica. 

 

OBRAS DE OUTROS AUTORES COMENTADORES 

SEH – Sujeito, ética e história: Levinas, o traumatismo infinito e a crítica da filosofia 

ocidental. 

HMES - O Homem messiânico: uma introdução ao pensamento de E. Levinas.  

 



9 
 

SUMÁRIO 

 

 INTRODUÇÃO.............................................................................................. 10 

 METODOLOGIA........................................................................................... 13 

   

Cap.1 RECEPÇÃO CRÍTICA DA FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA: 

APROXIMAÇÃO, REABILITAÇÃO DO SENSÍVEL E 

DISTANCIAMENTO.................................................................................... 

 

 

14 

1.1. Apropriação crítica da fenomenologia e os elementos que propiciam a 

passagem para uma metafenomenologia.................................................... 

 

15 

1.2. O horizonte de sentido fenomenológico como abertura infinita e a dúvida 

subversiva; ou da intencionalidade à ideia do infinito como ruptura do Eu 

Transcendental............................................................................................... 

 

 

21 

1.3. A Reabilitação do sensível pela via genética da Fenomenologia husserliana 

e a hiperbolização da Sensibilidade como elemento do sentir pré-

ético................................................................................................................ 

 

30 

1.3.1 Temporalidade como presentificação da consciência e o fundamento de um 

passado diacrônico-imemorial........................................................................ 

 

35 

1.3.2. Corporeidade, kinestesia e o fundamento da facticidade inter-humana 

ética................................................................................................................ 

 

41 

1.3.3. A experiência transcendental da alteridade e a “santidade” do outro........... 51 

 Conclusão do cap.1........................................................................................ 57 

   

Cap.2 PARA ALÉM DA FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA: FRUIÇÃO, 

VULNERABILIDADE E O OUTRO METAFÍSICO, ELEMENTOS DA 

METAFENOMENOLOGIA ÉTICA............................................................. 

 

 

65 

2.1. Hiperæsthesis como fundamento da antropogenia e da heterogenia do 

humano e o caminho para à Metafenomenologia..................................... 

 

66 

2.2. Antropogenia do indivíduo: fruição e desejo como resultado da 

hiperæsthesia.................................................................................................. 

 

68 

2.2.1. Da antropogenia à heterogenia ou da pré-ética do indivíduo à pró-ética do 

sujeito: Rosto, Vestígio, Desejo do infinito e Linguagem como noções 

intermediárias entre a Fenomenologia e a Metafenomenologia............... 

 

 

77 

2.2.2. Fundamentação da heterogenia do Sujeito: Rosto, Traumatismo e 

Linguagem como Dizer para além do Dito, como princípio da ética 

metafísica ou da Metafenomenologia........................................................... 

 

 

84 

2.3. Heterogenia do sujeito ético: Vulnerabilidade, Não-intencionalidade e 

Não-consciência como fundamentos da ética metafísica ou da 

Metafenomenologia........................................................................................ 

 

 

93 

 Conclusão do cap. 2........................................................................................ 105 

   

 CONCLUSÃO FINAL................................................................................... 109 

 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS........................................................... 113 

 

 

 

 



10 
 

INTRODUÇÃO 

 

Emmanuel Levinas (1905-1995), filósofo de ascendência judaica, nascido na cidade de 

Kaunas, na Lituânia e mais tarde naturalizado francês, é conhecido pela radicalidade com que 

concebe a ética como prima filosofia à guisa de uma dimensão constitutiva para além do Ser e 

do Fenômeno. Desde cedo, o filósofo de Kaunas teve como inquietação fundamental, saber se 

a ética seria um elemento constitutivo da racionalidade ou se seria uma experiência originaria 

que fundamenta a própria condição humana.  

Assim, a ética estaria presente na condição e significação inter-humana como 

acontecimento intersubjetivo ou seria apenas um acontecimento proveniente da racionalização 

de certo valores considerados culturalmente? Seria a ética um registro que encontra a primazia 

no humano ou seria apenas deveres absolutos constituídos racionalmente? 

De certo, o pensamento de Levinas incidiu sobre a investigação crítica dos estamentos 

da moralidade da tradição ocidental, que tem tratado a alteridade com violação da sua 

diferença ou com profanação da sua “santidade”. E não apenas isso, mas Levinas procurou 

fornecer uma nova maneira de pensar o sentido da subjetividade humana, desde sempre presa 

pela tradição, ao conhecimento, a ontologia e, ultimamente, como Dasein, ao des-velamento 

do ser. Levinas considerou que o sentido, entendido como a orientação da interioridade do ser 

humano, visa, em primeiro lugar, à exterioridade, i.e., o outro. A consciência moral não seria 

parte da consciência, mas o seu fundamento.   

A partir desta hipótese, a proposta levinasiana buscou conceber à alteridade um lugar 

admissível dentro da ética, sem uma violação da sua diferença, da sua singularidade e da sua 

“santidade”, onde o “eu” estabelecesse uma relação responsável com o outro, visando assim, 

evadir-se dos arcabouços éticos do Idealismo, da Ontologia e da Gnosiologia, que sempre 

pensaram o outro a partir de Si.  O tema da alteridade, portanto, vai ganhando destaque e 

relevância no pensamento a-sistêmico de Levinas na medida em que vai investigando via 

fenomenologia o sentido da subjetividade humana.  

 Através da fenomenologia, trazendo a preocupação com a questão do humano para o 

centro do pensamento filosófico contemporâneo, Levinas investigou como o ser humano na 

sua constituição sensível possibilitaria a acolhida e a resposta não-alérgica à alteridade. É 

assim que, formado na escola fenomenológica por seus mestres, Husserl e Heidegger, e 

transido pela questão do humano
1
 por causa de um Século XX marcado por profundas 

                                                             
1
 Cf. sobre a questão do humano e sua influência em Levinas: SUSIN, L.C. O Homem messiânico: uma 

introdução ao pensamento de E. Levinas. Porto Alegre: Vozes, 1984. pp.11-14; Doravante : HMES. 



11 
 

cicatrizes na humanidade, resultado de barbáries racionalizadas, que Levinas iniciou sua 

empreitada filosófica em busca de novos fundamentos.  

Assim, a defesa do primado da ética beberia seu fundamento numa radicalização da 

fenomenologia do sensível, conduzindo-o, inevitavelmente, a uma  rediscussão das teses 

husserliana e heideggeriana principais. Não raras vezes, Levinas teve presente a seus dois 

mestres da fenomenologia nas discussões filosoficamente estabelecidas. É comum observar 

nas suas obras, que ora Levinas se aproxima de Husserl para criticar a Heidegger e, outras 

vezes, se aproxima de Heidegger para criticar a Husserl. Fato é que, parece-nos impossível 

avaliar a profundidade da obra de Levinas quando se ignora sua permanente interlocução seja 

com Husserl e/ou Heidegger e toda a tradição assumida por ambos, bem como, faz-nos 

impossível compreender o pensamento ético metafísico, já desenvolvido na sua maturidade, 

se não se assimilar o que Levinas entendeu como Fenomenologia e a maneira como a 

Sensibilidade, reabilitada pelo método husserliano, foi preponderante para a construção de sua 

filosofia meta-ontológica ou meta-fenomenológica, pois por ela, Levinas inicia o percurso de 

passagem para a metafísica da alteridade.  

A Sensibilidade ocupa lugar central no pensamento da alteridade pelo fato de enfatizar 

o sentido do “contato” como toponímia da antropogênese, i.e., de ser o caminho e a condição 

do “viver de...” do ser humano em o mundo das coisas
2
, bem como de enaltecer a “audição” 

como tropos da heterogênese da humanidade (ética) marcada pela escuta, hospitalidade, 

responsabilidade e “vulnerabilidade diante de outrem”
3
. Portanto, o destaque atribuído à 

sensibilidade deve-se à intriga que o filósofo franco-lituano Emmanuel Levinas estabelece 

entre Fenomenologia e Metafenomenologia, a partir do encontro/palavra com o Rosto de 

outrem.  

Nesse interim entre o fenomenológico e metafenomenológico, existem interpretações 

que consideram a filosofia levinasiana como um abandono e uma superação crítica da 

atmosfera husserliana e heideggeriana e, segundo alguns, da própria fenomenologia, ao 

propor sua teoria da metafisica da alteridade ou Metafenomenológica. 

Numa perspectiva oposta, existem alguns intérpretes que asseguram que nunca houve 

no construto filosófico levinasiano um abandono da fenomenologia, pois apenas a conduziu, 

no seu espírito de ir às coisas mesmas, aos seus limites, esforçando-se, desse modo, a 

                                                             
2
 LEVINAS, E. Totalidade e Infinito: ensaio sobre a exterioridade. 4ª edição. Lisboa: Edições 70, 2012: 127. 

Doravante: TI. 
3
 LEVINAS, E. De outro modo que ser: ou para lá da essência. Trad. José Luiz Pérez e Lavínia Leal Pereira. 

Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2011: 122. Doravante: DOS. 



12 
 

descrever fenomenologicamente as experiências que escaparam as categorias cunhadas por 

seus mestres.  

Numa perspectiva distinta às anteriores, nossa interpretação se dispôs como um meio 

termo. Através do nosso trabalho, analisamos a recepção crítica da fenomenologia husserliana 

por parte de Levinas e a maneira como se distancia da possibilidade eidética da mesma e até 

de sua inscrição genética, ambas entendidas por Levinas como insuficientes para acolher a 

alteridade em sua irredutibilidade. Mas ainda munido do espírito da fenomenologia 

husserliana, Levinas redimensionou a Sensibilidade para um modo de afecção de um sentir 

pré-ético, que foge da representação e da idealização da consciência e que, por sua vez, 

estabelece a individuação do humano, para em seguida, fundamentar a heterogenia ou uma 

subjetividade com o sentido ético de responsabilidade voltado para outro, mediante a abertura 

a princípios metafísicos, que somente são percebidos por vestígios de sua presença-ausência 

na consciência.  

Por conseguinte, nosso intuito neste, visou mostrar como mediante a abertura 

fenomenológica husserliana, Emmanuel Levinas procurou romper com o individualismo 

exagerado operado modernamente no nível da subjetividade, o que faz, em decorrência, ruir o 

solipsismo de uma subjetividade construída e constituída tradicionalmente como gnosiológica 

ou Saber que aprisiona o outro ao eu.  

Também procuramos explicitar, de maneira não exaustiva, as diferenças de 

perspectiva entre Husserl e Levinas e, em consideração a isso, indicar que a senda levinasiana 

em direção à metafenomenologia iniciou-se, portanto, pela fenomenologia, em abordagens 

que indicam ora uma assimilação do conteúdo fenomenológico, ora um distanciamento 

crítico, sempre na busca do “meta-físico”, pois apesar da sua reabilitação do sensível, da sua 

inovação e abertura, a fenomenologia eidética ou mesmo a genética ainda espreitava um traço 

lesivo ao Outro.  

Igualmente buscamos ratificar como, segundo a análise levinasiana, a ipseidade se vê, 

desde antes do conhecimento, afetada pela infinição da Alteridade, o que fez Levinas entender 

o sentido da subjetividade humana como Sensibilidade na fruição e, logo, como 

vulnerabilidade na Proximidade, pois a afetabilidade constitui-se como elemento fundamental 

para configurar a maneira como a relação “face-a-face”, que não pode resolver-se em 

imagens, nem expor-se como saber, se estabelece pela metafísica.  

 

 

 



13 
 

METODOLOGIA 

 

A pesquisa para a realização deste trabalho foi de cunho estritamente bibliográfico. Por 

conseguinte, este se fundamenta numa exegese da vasta publicação de Emmanuel Levinas, 

norteado pela periodização de sua obra adotada por alguns dos atuais estudiosos mais 

renomados de seu pensamento, bem como de outros autores fenomenólogos e, 

principalmente, alguns comentadores de Husserl. Nesta visitação hermenêutica às obras de 

Levinas nos debruçamos em especial, ainda que não exclusivamente, em uma obra do seu 

período “claro-escuro”
4
, em que seu pensamento orbitava entre classes talmúdicas e dois 

mestres fenomenólogos, Husserl e Heidegger, a saber, Descobrindo a Existência com Husserl 

e Heidegger, publicado em 1957 e suas duas outras obras maestras, a saber, Totalidade e 

Infinito (1960) e De outro modo que Ser: para além da essência (1975). Além, obviamente, 

de outros livros que reuniam conferências, entrevistas e artigos publicados do nosso autor. 

Nesta senda hermenêutica, que também é fenomenológica, optamos por não tomar o 

pensamento do autor de maneira cronológica, mas decididamente, procuramos dentro do 

possível, indicar os avanços, retomadas e recriações a partir de noções deflagradas 

anteriormente pelo filósofo em questão, sempre em relação ao assunto abordado. A pesquisa 

procurou deter-se na discussão existente entre fenomenologia e metafenomenologia, mas para 

tal, tivemos que visitar a maneira como Levinas ressalta e destaca a heterogênese do humano 

a partir da questão da Sensibilidade, tendo em conta, sobretudo, um dos seus principais 

interlocutores com quem o filósofo está em diálogo e em debate, Edmund Husserl. Essa 

investida à Sensibilidade e a maneira como o caminho é traçado até a Metafenomenologia, 

serve, igualmente, para justificar, filosoficamente, declarações e pensamentos posteriores de 

Levinas, sem a qual, ficariam sem sentido. Procuramos neste, portanto, superar uma leitura 

ingênua ou acrítica com relação à maneira como o filósofo franco-lituano aborda o problema 

da Sensibilidade e a sua relação com a metafísica. Não pretendemos de modo algum por um 

ponto final na discussão Levinas Fenomenólogo ou Metafenomenólogo, mas sem duvida, 

queremos contribuir para o debate de um tema que consideramos de relevância para a própria 

interpretação do autor em questão. 

 

 

 

                                                             
4
 LESCOURRET, M-A. Emmanuel Levinas. Paris : Flamarion, 1994. 



14 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPITULO 1 

RECEPÇÃO CRÍTICA DA FENOMENOLOGIA 

HUSSERLIANA: APROXIMAÇÃO, REABILITAÇÃO DO 

SENSÍVEL E DISTANCIAMENTO. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



15 
 

1.1 Apropriação crítica da fenomenologia e os elementos que propiciam a passagem 

para uma metafenomenologia. 

 

O pensamento do filosofo alemão Edmund Husserl, de quem Emmanuel Levinas foi 

aluno ouvinte em 1928 e 1929, exerceu grande influência sobre ele. A arqueadura de tal 

alcance influente estende-se, desde a configuração da sua tese “A Teoria da Intuição na 

Fenomenologia de Husserl”, publicada em 1930, sob orientação do então professor M. 

Pradines da Universidade de Estrasburgo, passando pelas suas constantes citações diretas e 

indiretas e a tradução autorizada ao francês das “Meditações Cartesianas”, publicada em 

1931, até chegar, como não poderia deixar de ser, no principio metodológico aplicado pelo 

próprio Levinas à sua filosofia.  

Prova disso, é que ele, Levinas, se define como um fenomenólogo atípico, tal como 

fez ressoar em entrevista de 1995
5
, sempre e na medida em que tal método proporcione uma 

abertura para a alteridade e não à maneira que prevê a redução desta à pertença ou à 

representação noético-noemática.  

Se por um lado, para Husserl, o pensado está idealmente presente no pensamento e a 

relação presente no jogo das intencionalidades não visa outra coisa senão a Sinngebung – a 

doação de sentido
6
, onde tal sentido é sempre caracterizado pelo fenômeno da identificação, 

por outro lado, essa forma de fazer filosofia já ultrapassa
7
 aquele modelo de relação com a 

exterioridade baseado, unicamente, na relação sujeito-objeto, excedendo a tradicional e, 

sempre desigual, oposição filosófica entre atividade e passividade.  

Munido, portanto, desta novidade fenomenológica que marca o fim da coextensão ou 

da relação sujeito-objeto pautada no modelo moderno de pensar, Levinas procura entrever 

uma relação com o Outro, que não será uma circunscrição intolerável do pensamento, nem 

uma simples absorção ou integração do Outro pelo “eu”, nem a sua assimilação, mas uma 

doação ética de sentido, uma “Sinngebung ética”
8
, essencialmente respeitadora do Outro, da 

sua alteridade, i.e., da sua diferença, que durante muito tempo esteve marginalizada nos 

                                                             
5
 Emmanuel Lévinas: visage et violence première, entretiens avec H.J. Lenger dans Arno Münster ; In: La 

différence comme non-indifférence. Ethique et altérité chez E. Lévinas, Paris: Kimé, 1995, p. 129-143. Nesta, 

Levinas critica o método que introduzira no início do século na França, o que confirma o juízo histórico de outro 

fenomenólogo, Paul Ricoeur, para o qual, “A fenomenologia é, em propensão, a história das heresias 

husserliana” (RICOEUR, P. À l'École de Ia Phénoménologie, Ed.3, Paris:1933, p.156).  
6
 Cf. Logische Untersuchungen - LU II, 21, 120. Logische Untersuchungen. Zweite Teil: Untersuchungen zur 

Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis (1901). Doravante: LU II, nas citações de Levinas.  
7
 LEVINAS, E. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Lisboa: Piaget, 1997, p.22,23. Doravante: 

DEHH. 
8
 DEHH :164. 



16 
 

sistemas éticos protetores sociais, a partir de uma subjetividade que se distingue não apenas 

pela sua capacidade intelectiva, todavia e mais fundamentalmente ainda, por sua sensibilidade 

passiva.  

No entanto, é importante considerar desde já, que embora Levinas afirme que a 

fenomenologia de Husserl procura dissipar a “ingenuidade transcendental” via o significado 

da verdade, buscando o sentido de ser (Seinssinn), em ultima instância, esta busca, tala a 

própria análise fenomenológica, pois “a sinopse conceitual é mais forte que toda a diversidade 

e a compatibilidade dos termos impossíveis de reunir [...], onde a cogitação sai de si própria, 

mas o cogitatum está presente na cogitação”
9
.  

A delineação posta até aqui inaugura uma questão. Se a proposta levinasiana pauta-se, 

necessariamente, em conceber a Alteridade um lugar admissível dentro da ética, sem uma 

violação da sua diferença ou de sua “Outreidade” – modo de revelar-se, para além do Ser que 

constitui a sua “Eleidade”
10

 -, numa relação responsável e livre com ele, em que visa, 

concatenado a isso, evadir-se da velha Ontologia e da gnosiologia reinante no construto 

tradicional filosófico, para pensar de um outro modo que Ser, então, por que a 

fenomenologia?  

Entre outros motivos, que explicitaremos ao longo deste, na sua empreitada inicial 

contra o psicologismo, a fenomenologia husserliana apresentou-se para Levinas, em primeiro 

lugar, como a tentativa e a destruição da representação e do objeto teorético
11

.  

A fenomenologia eidética husserliana denunciava a contemplação do objeto e a 

“ingenuidade”, por fazer uso de uma expressão husserliana, da visão direta do objeto. O mote 

fenomenológico de “ir às coisas mesmas”, contrariando a crítica de logicismo ou objetivismo 

feita ao próprio método husserliano, significava não se limitar às palavras que visam apenas 

um real ausente, mas via sensibilidade, denotava o método para desenvolver uma ideia na 

situação humana concreta em que ela se mostra
12

, pois sem esta concreção necessária, os 

olhos permaneceriam fechados e não haveria intentio.  

                                                             
9
 TEI:17  – crítica que desenvolveremos mais adiante. LEVINAS, E.  Transcendance et intelligibilité. Genève: 

Fides et Labor, 1996.  Doravante: TetI. LEVINAS, E.  Transcendência e Inteligibilidade. Trad. José Freire 

Colaço. Ver. Artur Morão. Lisboa: Edições 70, 1991. Doravante: TEI. 
10

 Para Levinas, o pronome “ele” traduz a inexprimível irredutibilidade do outro/alter e que  escapa a toda 

significação intencional. A Eleidade configura-se como o Infinito do absolutamente Outro que escapa também à 

ontologia e que se dá nas relações éticas com o “Terceiro”. É somente através da Eleidade que o ser, a 

gnosiologia e a própria fenomenologia eidética passam a ter um sentido.  
11

 DEHH:139. 
12

 Nesta ida ao mundo da concretude, Levinas vê-se atrelado, primeiramente, ao pensamento de Franz 

Rosenzweig, filósofo judeu que exerceu grande influência sobre ele, especialmente, a partir do estudo da célebre 

obra Der Stern der Erlösung (1921), onde Rosenzweig analisa como a qualidade de único (unicidade) de cada 

ser humano, da realidade do mundo e da transcendência (Deus) põe em xeque a ideia de totalidade hegeliana, 



17 
 

Nas palavras de Levinas: “A razão, para Husserl, não significa um meio de se colocar 

de imediato acima do dado, mas equivale à experiência, ao seu instante privilegiado da 

presença leibhaft “carne e osso”, se assim se pode dizer, do seu objeto”
13

. Desse modo, na 

fenomenologia, não havia espaço para a divisão dicotômica entre essência e fenômeno, 

conforme propunha Immanuel Kant, mas “a essência dos seres está na verdade ou na 

revelação da sua essência... o fenômeno é o fenômeno essencial do ser... a verdade é a própria 

essência do ser”
14

.  

Em segundo lugar, o método husserliano e, sobretudo, o desenvolvimento da 

fenomenologia da facticidade heideggeriana
15

 oferece certo desinteresse pela superioridade da 

razão em responder a todas as questões, em dar conta da vida, da existência e do próprio 

homem e, obviamente, do outro homem, jogado nesta existência. Cada qual deles, i.e., 

Husserl e Heidegger, a sua maneira, conseguem pensar de certo modo a diferença.  

Em terceiro lugar, a ideia de intencionalidade, compreendida de uma forma mais 

original que a da objetivação, no esboço das relações transitivas, principalmente, figurou-se 

para Levinas como uma “libertação”. A audaciosa forma de estabelecer a saída de si, de 

buscar o Outro e de evidenciar o ser da consciência fora dos limites do seu ser real e restrito, 

acabava por dissipar a ideia da aparência obsessiva de um pensamento funcionando como 

roda dentada de um mecanismo isento de afetividade. Para tal, o conceito de kinestese 

desenvolvido por Husserl, a partir das considerações bergsoniana acerca do tempo da 

duração, foi fundamental para essa fuga de uma subjetividade intocável e inamovível quando 

exposta à exterioridade movente.  

Por isso, via fenomenologia, na análise do jogo complexo das intenções que 

determinam a perspectiva ou os horizontes onde os objetos aparecem, e apesar da 

intencionalidade que, em ultima instancia, para Levinas, ainda significa que “o ser comanda 

os modos de acesso ao ser e que o ser é segundo a intenção da consciência [...] exterioridade 

                                                                                                                                                                                              
mostrando como estas três unicidades, encontram sentido uma em relação à outra, apesar da separação existente 

entre elas. Posteriormente, para essa ida à concretude e à cotidianidade, Levinas vê-se também sob o alcance da 

fenomenologia da facticidade heideggeriana, especialmente elaborada em Sein und Zeit (1927).   
13

 DEHH:139..  
14

 DEHH:142. 
15

 Se para Husserl a luz da evidencia é o único elo possível com o Ser, em virtude de que pensar é identificar, 

para Heidegger, em oposição, o homem já se encontra, desde sempre, submergido na existência, por uma 

existência feita de compreensões, ou seja, redutível a poderes, o que faz com que esteja determinado, não num 

sentido estoicista do termo, mas como ente e na sua pessoalidade como Dasein, sempre submetido às 

contingências. Essa característica da antropologia heideggeriana retira o homem da visão de consciência, saber 

ou liberdade. Para Levinas, a fenomenologia é o paradoxo de um idealismo sem razão (...), mas contrariamente 

ao idealismo que possui os instrumentos necessários para o homem dominar a si mesmo, Heidegger coloca o 

homem como não podendo inteiramente se assumir. No seio do homem aparece um nó inextricável que 

transforma a consciência idealista em existência. (Cf. DEHH:136-137). 



18 
 

na imanência e a imanência de toda exterioridade”
16

, o filósofo franco-lituano enxergará uma 

característica diferente e divergente à que havia sido posta pela tradição filosófica ocidental 

até então.  

A fenomenologia conseguiu proporcionar, aos olhos levinasiano, uma abertura para 

um novo e diferente caminho, algo que jamais a filosofia tradicional, partindo da presença do 

ser, do Conatus ou da gnose, despertaria ou conseguiria dizer ou fazer. Em razão do exposto, 

Levinas entenderá a Fenomenologia como método que permite a afecção. Por isso mesmo, 

nenhuma outra razão seria tão forte para Levinas quanto a capacidade da fenomenologia, em 

meio ao seu procedimento característico transitivo, de oferecer ou de “deixar um lugar 

primordial à sensibilidade”
17

.   

Ela oferece uma oportunidade de verdadeira abertura para o Outro
18

 metafísico
19

, via 

reabilitação do sensível, ensejo que não se enxergou como possibilidade possível na tradição 

filosófica, imodicamente hermética no “eu” e na relação com a exterioridade, sendo esta 

última, sempre passiva e submissa. 

A fenomenologia husserliana ao buscar uma saída do solipsismo egoísta em direção a 

uma socialidade do eu-outro no nível da sensibilidade-corporeidade, i.e., socialidade marcada 

pelo relacional não-dialógico, mas afetiva e sensível, acabou por proporcionar a Levinas a 

possibilidade de pensar, por um lado, o modo e o papel da “encarnação sensível”, 

sensibilidade pura ou hiperesthesica, como fruição, dotada de uma intencionalidade que lhe é 

própria e, por outro lado, o evento de uma intencionalidade inversa ou uma não-

intencionalidade  da consciência, como vulnerabilidade ou afecção passível, que evidencia a 

má-consciência, sombra da consciência objetivante
20

.  

Tais modo/evento, inflamados a partir da transcendência, acabam por definir uma 

característica ambígua que se faz presente em todo o pensamento levinasiano, cuja 

                                                             
16

 LEVINAS, E. De Deus que vem a ideia. 5ª edição. Petrópolis: Vozes, 2010, p.212. Doravante: DQVI. 
17

 DQVI:143. 
18

 Emmanuel Levinas chega a afirmar na obra Totalidade e Infinito (1960) que “a apresentação e o 

desenvolvimento das noções utilizadas devem tudo ao método fenomenológico” (p.18). Tal afirmação só 

subsiste e só é imaginável porque “a fenomenologia tornou possível esta passagem da ética à exterioridade 

metafísica” (ibid idem). 
19

 Segundo Husserl, a fim de se evitar mal-entendidos, “a fenomenologia, como a desenvolvemos, elimina 

apenas a metafísica ingênua, que opera com as coisas absurdas em si, mas não exclui a metafísica em geral” 

(HUSSERL, E. As Meditações Cartesianas. Introdução à Fenomenologia. São Paulo: Madras Editora, 2001, 

p.169. Doravante: MC).  
20

 O campo de ação fenomenológica levinasiano que intricam os processos genéticos de temporalização, pouco 

desenvolvido por Husserl, de individuação e de significação, acha-se na Sensibilidade. Motivo pelo qual, 

expressa a originalidade de um conceito de “sensibilidade ética” como vulnerabilidade, que na proximidade 

(uma presença sem mediações e, ao mesmo instante, obsessiva de outrem), adquire um sentido condicionador da 

subjetividade como responsabilidade e abertura em resposta a chegada enigmática do Outro. Neste sentido, o 

indivíduo não é ser-com-os-outros, mas ser-para-os-outros.  



19 
 

significação não se esgotará nem no Conatus Essendi Spinoziano, nem na Sorge 

heideggeriana, pois o pensar levinasiano é um pensamento que propõe um para-além.  

Desse modo, como veremos neste, constituindo-se num pensamento meta-

fenomenológico, i.e., para além do Ser ou do inter-essa-mento, bem como para-além do Ego 

transcendental, que continua, em ultima instancia, sendo a referência derradeira da 

Sensibilidade husserliana, o pensamento levinasiano converge no sentido de oferecer, em 

primeiro lugar, um preferencial interesse pelos velados processos de cognição que vão 

desembocar na revelação ou descoberta de um movimento inverso ao da intencionalidade, que 

se configura em Husserl como estrutura e orientação voltado para um horizonte infinito de 

possibilidades noético-noemáticas.  

Tais processos sub-cognitivos, animalia e sombra da racionalidade, porém não-

irracionalidade, evidenciarão e conferirão a base filosófica para o movimento não-intencional 

da consciência não-representacional da afetividade, que acaba por abranger os sentimentos e 

os humores afetivos. Neste mesmo caminho, entusiasmado pelas análises da Befindlichkeit
21

 

de Heidegger em Ser e Tempo
22

, Levinas vai fazer-se acompanhar também do pensamento de 

fenomenólogos franceses, tais como: Merleau-Ponty e Jean-Paul Sartre, que empregam a 

linguagem de intencionalidade afetiva, evidente nas psicologias fenomenológica e psicanálise 

existencial, respectivamente. Ou ainda, em companhia de Michel Henry que defendia a ideia 

de uma consciência não-reflexiva ou de Paul Ricoeur mediante o conceito de fragilidade 

afetiva.  

Em segundo lugar, o pensamento levinasiano apoiado pela redescoberta da 

Sensibilidade na fenomenologia genética husserliana, desenvolverá sua própria estrutura 

susceptível ética, com uma subjetividade, como natura prima, primeiramente, portadora de 

uma susceptibilidade e de uma responsividade anterior, inclusive, a qualquer tematização, 

representação e/ou inteligibilidade.  

Esta subjetividade sensível e passiva é mais do que mera receptividade, para Levinas é 

responsividade anterior a qualquer intencionalidade da consciência, dado que a 

                                                             
21

 Disposição afetiva. O caráter de sentir-se do Dasein. Para Heidegger, essa disposição afetiva é também 

afecção. Sob a in-condição do mau humor, a presença do Ser se faz cega, numa dedicação e abandono 

irrefletidos. A afecção do humor afeta a percepção, bem como o conhecimento e a relação. Talvez, por isso, para 

Levinas, não se pode pensar na relação com outrem racionalmente, mas unicamente pela afecção da 

Sensibilidade, como modo/evento afetivo de lidar com o Outro.   
22

 Em entrevista a Phillip Nemo, Levinas afirma: [o que chamou a minha atenção em Sein und Zeit foi – entre 

outros aspectos] “A intencionalidade animando o próprio existir e toda uma série de “estados de alma” que, antes 

da fenomenologia heideggeriana, passavam por “cegos”, por simples conteúdos; as páginas sobre a afetividade, 

sobre a Befindlichkeit e, por exemplo, sobre a angústia [...] se mostram verdadeiramente significativas” 

(LEVINAS, E. Ética e Infinito: entrevista com Phillip Nemo. Lisboa: Edições 70, 1988, p.32). Doravante: EI. 



20 
 

responsividade se constitui como principio inerente da subjetividade. A responsabilidade 

para-o-outro e pelo-o-outro, portanto, incorpora-se, para Levinas, como um princípio de 

individuação ético constituinte próprio do sujeito
23

 em relação social.  

Nas contundentes palavras de Levinas em entrevista a Phillip Nemo em 1981, ele é 

categórico na sua afirmação: “A Responsabilidade por outrem, que no seu acontecimento 

ético é contínua, a que não nos furtamos e que, por isso, é principio de individuação 

absoluta”
24

. E continua: 

No livro [Autrement qu'être au delà de l’Essence]
25

 falo da responsabilidade 

como da estrutura essencial, primeira, fundamental da subjetividade […] 

responsabilidade por outrem, portanto, como responsabilidade por aquilo 

que não fui eu que fiz, ou não me diz respeito; ou que precisamente me diz 

respeito [...] responsabilidade como estrutura fundamental da subjetividade... 

nó do subjetivo […] A proximidade de outrem... se aproxima essencialmente 

de mim enquanto me sinto – enquanto sou – responsável por ele […] O laço 

com outrem só se aperta como responsabilidade, quer esta seja, aliás, aceita 

ou rejeitada, se saiba ou não como assumi-la, possamos ou não fazer algo de 

concreto por outrem. Dizer: eis-me aqui. Fazer alguma coisa por outrem. 

Dar. A encarnação da subjetividade humana garante a sua espiritualidade 

[…] espírito do des-inter-esse que anima a responsabilidade pelo outro 

homem.[…] ser responsável pelo outro até a substituição por outrem [...] 

condição de refém[...] A minha responsabilidade não cessa, ninguém pode 

substituir-me[…] A responsabilidade é o que exclusivamente me incumbe e 

que, humanamente, não posso recusar [...] dignidade de único[...] e sou 

“sujeito” essencialmente neste sentido
26

.  

 

A responsabilidade que compõe a subjetividade como estrutura fundamental é, para 

Levinas, um princípio de individuação do sujeito, em que o Eu (Moi) descobre o vestígio de 

uma afecção produzida pela infinição do Outro (Autre) e que, devido a procedência deste 

princípio, oriundo da transcendência, é reação à disposição afetiva ou a afecção instigada pelo 

Outro, da diferença, do não-eu, fora de mim, mas já em mim.   

Levando em consideração tais razões manifestas neste ponto, ainda que não totalmente 

exauridas e esclarecidas, algo que fundamentaremos mais a posteriori, faz-se relevante 

observar que a fenomenologia husserliana, segundo o entendimento de Levinas é, 

definitivamente, apreciada como método inicial para a apresentação e o desenvolvimento de 

muitas das noções levinasianas espalhadas em boa parte das suas obras.  

 

 

                                                             
23

 Condição que denota o ponto de partida para se pensar o para-além do Ser. 
24

 EI:73.  
25

 Inclusão nossa. 
26

 EI:87-90. 



21 
 

1.2. O horizonte de sentido fenomenológico como abertura infinita e a dúvida 

subversiva; ou da intencionalidade à ideia do infinito como ruptura do Eu 

Transcendental. 

 

O que está em discussão na fenomenologia husserliana, segundo Levinas, não é o 

objeto, mas nossa maneira de nos relacionarmos ao objeto e de o identificar
27

. Na 

fenomenologia husserliana, o objeto aparece como determinado pela estrutura de pensamento 

que o apreende, tornando-se, desse modo, um momento mesmo do fenômeno do sentido. A 

estrutura da intencionalidade, que inicialmente atraiu a atenção de Levinas, implica, ao 

contrário, a existência de um horizonte com múltiplas possibilidades.  

O ato objetivante, na doutrina husserliana eidética, é uma síntese de identificação 

graças à qual toda a vida espiritual participa da representação. A significação da afirmação 

fundamental de toda fenomenologia husserliana, mesmo com sua abertura para a 

transitividade, para Levinas, ainda é a de que “todo sentimento é sentimento de um sentido, 

todo desejo, desejo de um desejado...”
28

.  

Para Levinas, todo o movimento da fenomenologia está centrado em torno da questão 

da origem do sentido e da intencionalidade, mas o que Levinas resgata e conserva da 

fenomenologia husserliana é o seu espírito, i.e., o ideal de ser um processo ininterrupto e 

aberto para além do que não é submetido, inclusive, das salvaguardas da consciência 

egológica. Tratemos de pormenorizar o que acabamos de dizer.  

Na fenomenologia, a epoché que põe entre parêntese o mundo e as coisas, não é um 

processo provisório, mas ininterrupto e aberto. A fenomenologia, por se tratar de um método 

que se volta para o mundo da intencionalidade, aponta sempre para abertura da consciência e 

não para sistemas herméticos e relações de dominação e submissão. Fenomenologia, por 

tanto, é uma técnica, um método e um modo de viver e ver as coisas, ininterrupto.  

Este caráter dinâmico proporcionou a Levinas outra característica de abertura e relação 

que não se encontrou em nenhuma outra opção metodológica da filosofia. Sabe-se que, a 

fenomenologia não se esgota numa assentada metodologia ou em alguma vertente assumida 

Merleau-Ponty, Michel Henry, Sartre ou Martin Heidegger. Ela é, fundamentalmente, 

abertura para um novo espectro de expectativas da realidade, principalmente, se tomarmos em 

conta o caráter sensível que aponta para a “saída de si e exaltação do outro”, pretendida por 

Levinas.  

                                                             
27

 DEHH:30. 
28

 DEHH:30. 



22 
 

De maneira não alheia a novidade da significação pensada por Husserl, Levinas 

enxergará, a través da análise da Intentionälitat
29

, especialmente, a partir da distinção feita 

pelo próprio Husserl entre a intenção categorial eidética e a sensível, constituída de outra 

forma que a prevalente, a abertura
30

 necessária para reconsiderar o Outro na sua Alteridade 

irreduzível e, consequentemente, indizível.  

Para Levinas, a apresentação da uma intencionalidade intersubjetiva e sensível, que 

difere da intencionalidade objetivante que predomina na “ciência de rigor” husserliana, 

acabou, consequentemente, por oferecer elementos que possibilitaram a extrapolação do 

horizonte transcendental da própria fenomenologia. 

Tais elementos propiciaram, em primeiro lugar, o trazer à tona a “dúvida subversiva” 

que perpassa de forma questionadora e crítica “a totalidade das descrições da fenomenologia e 

da ontologia hermenêutica”
31

 e, em segundo lugar, retomar o conceito original do horizonte 

de sentido fenomenológico como abertura infinita, i.e., em conexão entre o infinito e o 

indefinido, entretanto para Levinas, assumido como forma de ruptura do “eu”, do “eu penso”, 

da atualidade e do presente da consciência, onde o cogitatum implode a realidade formal, a 

ideia presente na cogitationes. Dito de outro modo, onde o ideatum extrapola a ideia 

pensada
32

. Analisemos por partes.   

O questionamento subversivo levinasiano, reverberado de maneira direta ou indireta 

nas suas obras, tem o seu fundamento na discussão e superação, inicialmente, da 

fenomenologia husserliana e, concatenadamente, da fenomenologia da facticidade 

heideggeriana, pautada em Sein und Zeit, considerada uma das cinco maiores obras de 

filosofia para Levinas
33

.  

                                                             
29

 Para grande parte dos intérpretes de Husserl, Levinas entre eles, a intencionalidade é a marca fundamental da 

consciência husserliana (DEPRAZ, 2001), uma vez que a consciência está todo o tempo, voltada para fora de si. 

Ela é “ex-istencia”, não no sentido propriamente heideggeriano, mas como desejo e direção voltada a um objeto 

a ser preenchido (intentio). Por conseguinte, o objeto só poderia ser traduzido ou definido a partir da sua relação 

com a consciência, sendo deste modo, um-objeto-para-um-sujeito (DARTIGUES, 2005:212). A análise da 

intencionalidade, feita por diversos pesquisadores do filósofo alemão, acaba por configurar que “enquanto a 

ciência positivista restringe seu campo de análise ao experimental, a fenomenologia abre-se a regiões veladas 

para esse método, buscando uma análise compreensiva e não explicativa dos fenômenos” (LAPORTE et 

VOLPE, 2009:52). Razão pela qual, Husserl propõe-nos uma “análise compreensiva da consciência”, uma vez 

que todas as vivências (Erlebnis) do mundo se dão na e pela consciência. Eis o motivo que faz Levinas entender 

fenomenologia como intencionalidade (Cf. DEHH:153). 
30

 Para Levinas, “A intencionalidade trazia a ideia nova de uma saída de si, acontecimento primordial que 

condicionava todos os outros” (DEHH:175).  
31

 PELIZZOLI, M. L. O eu e a diferença: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002b, 40. 
32

 DQVI:94-96. 
33

 Nas palavras de Levinas, Ser e Tempo “É um ápice da fenomenologia“ (LEVINAS, E. Entre nós: ensaios 

sobre a alteridade. Petrópolis: Vozes, 1997, p.143. Doravante EN).  



23 
 

Neste questionamento subversivo, o filósofo franco-lituano afirma que a 

fenomenologia eidética husserliana, no seu ato filosófico do último Nachdenken
34

, constitui-

se fiel ao modelo ôntico da verdade. Seria esse “o ultimo segredo do pensamento a ser 

esclarecido pela vocação fenomenológica?”
35

 Ou ainda: “A intencionalidade esgota os modos 

segundo os quais o pensamento é significante?”
36

. Esta dúvida, acerca do esgotamento da 

consciência no saber, principia a investigação das fronteiras da racionalidade, norteia e 

procura a passagem da intencionalidade à ética ou do fenômeno à recepção do enigma 

humano, abrindo a possibilidade para uma Metafenomenologia-ética ou Enigmologia.  

Levinas observa que para Husserl, bem como para toda a tradição filosófica que 

escolta, a “doação de sentido” se produz num pensamento, sempre entendido como 

pensamento de... pensamento de algo, onde este algo presente no pensamento (cogitationes) 

inerente ao próprio exercício de pensar (cogitare) enquanto pensado (cogitatum), é 

constituído como tematização, como saber. Levinas é taxativo ao afirmar que o pensamento 

husserliano no seu âmago, no seu espírito como ciência de rigor, é saber
37

. Nas suas palavras, 

 

A prestação de sentido construída como saber é entendida, em Husserl, como 

“querer-chegar-de-um-modo-ou-de-outro-a-isto-ou-àquilo”, e a reflexão 

sobre este pensamento é entendida como devendo mostrar onde o 

pensamento quer chegar e como ele quer chegar lá¹. A intencionalidade é 

assim, intenção da alma, espontaneidade, querer, e o sentido prestado ele 

mesmo é, de algum modo, querido: o modo pelo qual os entes ou seu ser se 

manifestam ao pensamento do saber corresponde ao modo pelo qual a 

consciência “quer” essa manifestação por meio da vontade ou da intenção 

que anima sesse saber
38

.  

 

A essência da intencionalidade fenomenológica, de um Eu que “é identificação por 

excelência, origem do próprio fenômeno da identidade”
39

, comparável em ultima análise ao 

poder criador que confere um sentido ao Ser, que “não é nem mais nem menos forte do que 

criar o Ser”
40 41

, conforma o último distintivo do saber como Sinngebung, a partir de sua 

dinâmica interior de identificação de si mesma.  

                                                             
34

 EN:107. 
35

 DQVI: 233. 
36

 DQVI:212, 205. 
37

 DQVI:206. 
38

 DQVI:207 (grifo e nota do autor). ¹ ...die Intentionalität wird befragt, worauf sie eigentlich hinauswill. – 

Formale und transzendentale Logik (p.9) – Trad. nossa: a intencionalidade pergunta por aquilo sobre o qual ela 

quer chegar ou aonde quer chegar – Edmund Husserl em: Lógica Formal e Lógica Transcendental: ensaio de 

uma crítica da razão lógica (p.9).  
39

 DEHH:227. 
40

 DEHH:220. 



24 
 

Por isso, para Levinas, “enquanto saber, o pensamento é o modo pelo qual uma 

exterioridade se encontra no interior de uma consciência que não cessa de se identificar, sem 

ter de recorrer para tal a nenhum signo distintivo, e é Eu: O Mesmo”
42

. Assim, Levinas 

conclui que, inclusive, 

na fenomenologia de Husserl, a inconsciência é intencionalidade: a 

cogitação sai de si própria, mas o cogitatum está presente na cogitação, o 

noema iguala noese e corresponde à sua intenção. Basta à fenomenologia 

interrogar as intenções do pensamento para saber aonde o pensamento quer 

chegar (Worauf sue eigentlich hinauswill). Nada vem desconcertar alguma 

vez este desejo intencional do pensamento
43

.  

 

Assim, é a consciência intencional, constituída por um “eu”, i.e., uma ipseidade 

afirmadora de si, que visa, intenciona e se harmoniza com a diversidade, que na subjetivação 

se estrutura, aos olhos de Levinas, como “inconsciência”. Toda e qualquer constituição que 

diz respeito às condições de possibilidade e aos horizontes originários que estruturam a 

consciência, fornecem a base para todos os processos qualificadores do fenômeno.  

Esse “eu” quase despercebido nos movimentos intencionais, é denunciado por Levinas 

como uma “inconsciência”, que é intencionalidade. Esta indicação de uma inconsciência 

ontológica
44

 que age como pano de fundo da ipseidade que orienta o sentido do Ser na 

Fenomenologia, além de oferecer elementos para a evidencia de uma interioridade irredutível 

à existência anônima, uma hipóstase do ente na existência (por não dizer Da-sein) trabalhada 

em sua obra do cativeiro nazista - De l’Existence a l’Existent (1947), sobretudo, prepara o 

caminho para a introdução de um dos elementos mais significativos para o sujeito ético 

levinasiano; a saber, a consciência não-intencional, ou o outro da consciência, outra 

consciência, que diverge da intencional fundada como saber.  

Essa outra consciência é o lugar, ou melhor, o não-lugar onde o Rosto deixa o seu 

vestígio que desconcerta o pensamento como saber e que deflagra a sua tendência, bem 

fenomenológica, de ir às fontes camufladas e de trazer à paira os condicionamentos olvidados 

pelo processo de constituição do Ser. “Que outra coisa se pode procurar sob o pensamento 

além da consciência?”
45

, pergunta-se Levinas. Qual é, afinal, este pensamento procurado – 

nem assimilação do Outro ao Mesmo, nem integração do Outro ao Mesmo – e que não 

                                                                                                                                                                                              
41

 
 
“A existência da coisa supõe a da consciência. A consciência husserliana é uma “consciência de”, está, 

portanto, situada antes da noção de sujeito e objeto e é absoluta: é origem do ser”. BAKDINI, M. Da G. 

Fenomenologia e Teoria Literária. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 1990, p. 32. 
42

 TEI:14. 
43

 TEI:17. 
44

 LEVINAS, E. Da Existência ao Existente. São Paulo: Papirus, 1998, pág. 42 (doravante: EE).  De 

L’Existence a L’Existant. Paris: Fontaine, 1958 (doravante : DEE).  
45

 TEI:20. 



25 
 

reconduziria qualquer transcendente à imanência e não comprometeria a transcendência ao 

relacionar-se com o diferente?  

 

Seria necessário, para tal, um pensamento não sujeito à rigorosa 

correspondência entre noese e noema, não limitado à adequação do visível 

que iguala o visar a que ele teria de responder na intuição da verdade; seria 

necessário um pensamento em que deixaria de ser legitima a própria 

metáfora de visão e do visar46
.  

 

É aqui que se distancia em direção a Enigmologia. Pensamento impossível? Sim, para 

a consciência como saber. Entretanto, inteiramente possível e pensável se repousarmos sobre 

elementos insinuados na própria história da filosofia, na religião cristã e judaica e na 

psicanálise freudiana. Tais como: o pensamento do Bem para além do Ser de Platão, a 

consciência vívida de Agostinho de Hipona, ou quando Tomás de Aquino e os escolásticos 

retomaram a ideia de uma intencionalidade aplicada a um sentido moral/ético
47

, onde se 

despontava outro modo de pensar a intentio, diversa, inclusive, da própria tendência 

ontológica e gnosiológica medieval. Ou ainda, quando a responsabilidade pelo cuidado e 

educação dos pobres e órfãos, bem como da viúva e do estrangeiro é colocado como principio 

fundamental do amor, da fé e da justiça judaica. E ainda, quando Freud levanta a primazia do 

desejo inconsciente como um impulso constituinte de um sujeito enunciado anterior ao 

anunciado
48

.  

Elementos subversivos plasmados, inclusive, na história da filosofia moderna
49

, tais 

como: a intuição da duração de Bergson
50

, ou quando Kant impõe a doutrina da razão 

                                                             
46

 TEI:20. 
47

 Muralt (1998) investigou a evolução do conceito de intencionalidade desde antes da retomada e reformulação 

husserliana, encontrando suas raízes na noção de intencionalidade estabelecida pelos Escolásticos, que apesar de 

ser tomada num sentido moral e realista, próprio da escola aquiniana, ao fim e ao cabo, esta acabou por exibir a 

intentio da intencionalidade como “uma tendência da vontade para um fim real”. A partir de Aquino, outros 

escolásticos, como Duns Scotus (1265-1308) nas Quaestiones de Metaphysica (Questões Metafísicas) e De 

Primo Princípio (Do Principio Primeiro), trabalharam também o conceito de intencionalidade e constituíram 

uma diferença entre a intencionalidade moral e a intencionalidade gnosiológica. O ato moral, inclinado pela 

volição humana, atinge um objeto real, em contrapartida, o ato intelectual chega apenas ao conceito ou à 

representação na mente. Isso significa dizer que, muito embora não possua a coisa desejada in re, a intenção quer 

possui-la. (MURALT, A. A metafísica do fenômeno: as origens medievais e a elaboração do pensamento 

fenomenológico. Trad.: Paula Martins. São Paulo: Editora 34, 1998). 
48

 FREUD, S. Uma nota sobre o inconsciente na psicanálise. In: Sigmund Freud, Obras completas (Vol. 12). Rio 

de  Janeiro: Imago, 1980 (Trabalho original publicado em 1912). 
49

 “Através da Filosofia europeia, o saber (é) apreciado como a tarefa humana por excelência em relação à qual, 

nada permanece absolutamente outro” (TEI:17). O que poderia permanecer fora desse englobamento? Para 

Ricardo Timm (1999), a obra de Levinas pode ser compreendida como uma tentativa de receptação da 

exterioridade desprezada ou esquecida pela filosofia ocidental (SOUZA, R. T. Sujeito, ética e história: Levinas, 

o traumatismo infinito e a crítica da filosofia ocidental. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1999; p55. Doravante: SEH).  
50

 “Bergson é uma fase essencial do movimento que põe em questão os quadros da espiritualidade derivada do 

saber e, consequentemente, da significação prioritária da presença, do ser e da ontologia [...] “a maior parte dos 

filósofos”, escreve Bergson, “trata a sucessão do tempo como uma coexistência falhada e a duração como 



26 
 

prática como primado do seu sistema, ou ainda, quando Descartes afirmava a ideia do infinito 

em nós, como ideia inata, presente desde antes da gnose, pensando sempre para além da 

contenção e da finitude do próprio Cogito.   

Tal ideia do infinito, central no esquema cartesiano e na fundação do saber 

gnosiológico para aquele, aparece em Husserl na originalidade do conceito de horizonte de 

sentido. Em relação à retomada do conceito de horizonte como abertura infinita, decisivo para 

uma verdadeira saída do solipsismo
51

, é necessário assimilar que a fenomenologia se 

apresenta como ciência das possibilidades, onde o horizonte da ideia pode ser elevado, 

inclusive, de modo negativo e ampliado infinitamente, funcionando para a “consciência de”, 

segundo Husserl, como um estímulo e regra necessária para o proceder cognoscível na busca 

pelo sentido do ser (Seinssinn).  

Por isso, a fenomenologia como nenhuma outra filosofia retorna e aprofunda o papel 

da subjetividade humana, da autorreflexão, da dinâmica da consciência e da identidade com 

rigor e sutileza. A respeito disso, M. Pelizolli (2002a) indica que a fenomenologia 

“igualmente, permite operar com horizontes de sentido que podem indicar um trabalho e 

superação infinito, para além da relação de (auto)reflexão e relação sujeito-objeto”
52

.  

É assim que, o infinito
53

 para Husserl, presente como um conceito operatório nas 

ideias, progressões e regressões do ego transcendental, se oferece como potencialidade 

presente na consciência para a apreensão da multiplicidade de essências infinitas dos objetos 

visados (Abschattungen)
54

, tal como afirma na terceira parte de Ideen I
55

. É neste sentido que, 

                                                                                                                                                                                              
privação”, como imagem móvel da eternidade imóvel. “Daí resulta que eles não conseguem, por mais que 

tentem, representar a novidade radical da imprevisibilidade”. Um novo modo de inteligibilidade, contra a 

consciência englobante e organizadora do sistema através do saber, contra a tendência para igualar e reduzir. O 

brotar da duração desenharia, antes da lógica, os horizontes da inteligibilidade” (TEI:19-20).  
51

 “Sem este conceito a fenomenologia se resolveria em um solipsismo e a objetividade seria impossível, o 

cogito não pensaria o mundo e a história, mas pensaria apenas a si mesmo, e a intencionalidade se resolveria em 

um jogo sem significado” (BARBERO, C. Il problema dell’infinito nella fenomenologia di Husserl. In: Rivista 

di Estética, No. 15, pp.128-170; Turin; 2000, p. 160).  
52

 PELIZZOLI, M. L. Levinas: a reconstrução da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002a, p.35  
53

 Para Carola Barbero (2000), a ideia de infinito é para Husserl um conceito operatório, que tem um sentido na 

medida em que cumpre uma função (no caso, reguladora), e não por si mesma. Ela detecta quatro formulações 

básicas de infinito ao longo da obra husserliana: nas Investigações Lógicas, como um vir-a-ser infinito da lógica; 

em Ideias I, como totalidade infinita da experiência temporal; em Experiência e juízo, como mundo considerado 

enquanto solo infinito da experiência possível; em Meditações Cartesianas e Crise das ciências europeias, como 

teleologia intencional. Debruçar-nos-emos para efeito do que estamos propondo neste, nas formulações 

associadas em Ideias I, principalmente, e nas Meditações Cartesianas.  
54

 Husserl entende que os diversos objetos do mundo, finitos, são apresentados inicialmente sob múltiplas e 

infinitas perspectivas (Abschattungen). Assim, a mesa diante de... pode ser apreendida sob variações de perfil, 

razão pela qual deve se proceder a realização da epoché, onde o objeto é submetido às diversas variações 

possíveis no intuito de se apreender a essência desse objeto, isto é, aquilo que permanece imperturbado nele.   
55

 “... a tarefa universal e o ideal mais abrangente, embora situado no infinito: captar na intuição e na clareza 

mais acabadas, numa integralidade sistemática, o mundo das ideias, o mundo das espécies de essências possíveis 

das objetividades possíveis, quaisquer que sejam...” (IF:104-110). 



27 
 

na análise de Levinas, “o pensamento nunca é suprido pela presença daquilo que ele visa, mas 

se abre por um processo de preenchimento infinito”
56

. 

Isso, inclusive, pôde significar para Levinas a libertação do pensamento sensato das 

normas de adequação. Para o filósofo franco-lituano, “isso o libertaria da obediência ao ser, 

entendido como acontecimento de identificação do idêntico; acontecimento de identificação 

que só pode se dar como reunião num tema, como representação e como presença [...] E, 

talvez (além dos horizontes que são abertos implicitamente pelos textos de Husserl nos quais 

seu pensamento se mantem firme), uma racionalidade do espírito que não se traduz em 

saberes, nem certezas, designada pelo termo irredutível: despertar”
57

.  

A racionalidade apodítica, apesar de interpretada de maneira diferente por Husserl na 

5ª das Meditações Cartesianas
58

 quando comparada as relações intersubjetivas deflagradas 

em Ideen I, pois naquela a racionalidade já não se “[...] atém tanto à “adequação” da intuição 

e do ato “signitivo” que a intuição preenche”
59

, em prejuízo à própria fenomenologia, a tese 

que predomina nas Investigações Lógicas, segundo a qual toda a intencionalidade é uma 

representação ou se funda numa representação, regressa e a todas as obras ulteriores de 

Husserl.  

Este reducionismo idealista, condutor da filosofia transcendental, em que insiste em 

reafirmar que o objeto da consciência é um produto da mesma consciência ou de uma doação 

de sentido da própria consciência, significou, para Levinas, a constituição do Primado do ato 

objetivante teorético sobre a diferença. Dessa feita, enquanto solo de possibilidade de 

experiência possível, o infinito Transcendente em Husserl foi suspenso e reconduzido às 

determinações do ego transcendental.  

Vemos, portanto, que Husserl não foi alheio à ideia do infinito/perfeito presente na 

terceira das Meditações de Descartes. Levinas também não. Embora a retomasse num sentido 

diferente ao de Husserl.  

Se para Husserl a ideia de infinito é, com efeito, um conceito operatório, constitutivo e 

domesticador do espectro de horizontes perceptivos (die Horinzontstruktur), no 

                                                             
56

 DQVI:40. 
57

 DQVI:41. 
58

 “Desses horizontes percebidos e recolhidos resulta uma fenomenologia universal, explicitação concreta e 

evidente do ego por si mesmo. Mais exatamente, uma explicitação de si mesmo no sentido estrito do termo, que 

mostra de maneira sistemática de que forma o ego constitui-se, ele próprio, como existência em si de sua 

essência própria; é, em segundo lugar, uma explicitação de si mesmo, no sentido amplo do termo, que mostra 

como o ego constitui nele os "outros", a "objetividade" e, em geral, tudo aquilo que para ele - seja no eu, seja no 

não-eu - possui um valor existencial. Realizada dessa maneira sistemática e concreta, a fenomenologia é, dessa 

forma, idealismo transcendental, embora num sentido fundamentalmente novo” (MC:100-101).  
59

 DQVI:41.  



28 
 

funcionamento infindo das relações noético-noemática, onde as reduções abrem “um campo 

de conhecimentos eidéticos [...] um campo por toda parte infinito [...], inesgotável, tal como a 

diversidade das espécies e formas de vivido, com suas composições eidéticas reais e 

intencionais, e ainda diverso de nexos nelas fundados e de verdades apoditicamente 

necessárias”
60

, oferecendo tanto o método de acesso quanto a investigação dos conteúdos 

inerentes ao âmbito do “campo infinito do a priori da consciência”, para Levinas, em 

contrapartida, a ideia do infinito cartesiana, não será tomada como insinuou Descartes na 

descoberta da sua segunda verdade apodítica (Deus), nem estará aprisionado na consciência 

ou na transcendentalidade que é o mundo interior da consciência, como, a partir das análises 

de Brentano, pretendia Husserl
61

.  

Para Levinas, a ideia do Infinito cartesiana adota outro sentido, mais relacionado a um 

extravasamento da ideia do Outro pela sua Alteridade, preenchido pelo seu não-abarcamento e 

pelo rastro ou vestígio deixado pela sua infinição
62

. Levinas se apropria da estrutura 

cartesiana para mostrar, filosoficamente, como a atualidade do Cogito é interrompido pelo 

inenglobável, não-pensado, não-idealizado ou conceituado, mas igualmente, sofrido e afetado, 

onde a passividade da consciência revela-se como o outro da consciência ativa e dominante.  

Segundo Sayão (2011), ao analisar a retomada do desenho formal da ideia do infinito 

cartesiana por parte de Levinas, entendida como ideia excepcional, em que Descartes 

argumenta a respeito de um sentido não convencional de desproporção da razão, Levinas 

estampa, desde aí, “uma forma de relação irredutível à previsibilidade da consciência, ao jogo 

noético-noemático da intencionalidade e que só é passível de ter sentido a partir da 

exterioridade”
63

.   

Pelo exposto, vê-se como a ideia do Infinito, diferentemente de como foi pensada por 

Husserl, não é originária do Eu, não é criação da razão, mas uma ideia produzida na 

interioridade, oriunda, portanto, da exterioridade ou da transcendência. Nas palavras de 

Levinas,  

Ao pensar o infinito – o eu imediatamente pensa mais do que pensa. O 

infinito não entra na ideia do infinito, não é apreendido; essa ideia não é um 

conceito. O infinito é o radicalmente, o absolutamente outro. A 

transcendência do infinito relativamente ao eu que está separado dele e que o 

pensa constitui a primeira marca da sua infinitude
64

.  

                                                             
60

 IF:143 
61

 HUSSERL, E. A crise da humanidade europeia e a filosofia. Porto Alegre; EDIPUCRS, 2008, p.49. 

Doravante: CHE. 
62

 Retomaremos e analisaremos, pormenorizadamente, esta ideia no capítulo 2 desta. 
63

 SAYÃO, S.C. Levinas e o argumento do infinito: um diálogo com Descartes, in: Princípios: revista de 

filosofia, v.18, n.30. Natal: EDUFRN, 2011; p.148-149. 
64

 DEHH:209.  



29 
 

 

Desse modo, o infinito, como ideia do infinito, seria o rastro deixado pelo Rosto do 

Outro em nós, o “infinito em mim”
65

, não como reminiscência, mas como uma extrapolação 

que não é percebida ou sequer tematizada, a não ser pela sua relação com o finito, com o 

Outro, como relação social, sem que a exterioridade deste possa integrar-se no Mesmo
66

.  

Esse rastro ou vestígio deixado em nós funciona, dentro de um contexto de ruptura, 

em primeiro lugar, como uma denúncia da incapacidade da própria dinâmica de assimilação 

em que, tradicionalmente, saber e poder se confundem e, por último, da presença de um para 

além da relação noético-noemática, círculo desmoralizado da imanência, habitáculo do ego e 

da intencionalidade objetivante, da própria consciência.  

Se para Husserl, no vasculhar do fenômeno, as aparências que estão sendo 

apresentadas não indicam uma coisa-em-si fundamental, mas sim possíveis aparências numa 

multiplicidade de horizontes, que podem vir-a-ser, chamando essas possíveis aparências de 

“horizontes infinitos” em relação aos sentidos possíveis, em ultima instancia, mesmo após ter 

adquirido uma compreensão da abertura presente na própria consciência, o filósofo alemão 

opta por fechar-se na segurança de um interior e de um homem satisfeito na sua liberdade, 

atribuindo todos os conjuntos constitutivos vinculados ao “Eu” hegemônico do saber, já que, 

no final das contas, tudo que nos é dado enquanto fenômeno deve ser considerado apenas nos 

limites de sua doação na consciência. Ou seja, em Husserl o funcionamento do Eu é sempre 

interiora cultus.  

Para Levinas, em oposição, a radicalização do método fenomenológico, não conduzirá 

à inconsciência, mas a descoberta de uma não-consciência, mais fundamental e dotada de uma 

intencionalidade diferente das prevalentes do esquema husserliano, que servirá para 

evidenciar a qualidade de “horizontes infinitos” em forma de verdadeira abertura e que, 

finalmente, instaura uma socialidade ética com o Outro.  

Como? Via reabilitação do sensível, numa radicalização da sensibilidade 

fenomenológica husserliana, que será apresentada por Levinas de maneira divergente da de 

como Husserl a apresentou. 

  

 

                                                             
65

 DEHH:213. 
66

 DEHH:209. Cabem algumas interrogações nesta abordagem: Se a relação com o outro não pode ser 

tematizada, haveria inteligibilidade nesta relação transcendente? Há um sentido e inteligibilidade situada na 

proximidade entre infinito e socialidade? Há um logos no infinito? São questões que diligenciaremos no segundo 

capítulo desta.  

 



30 
 

1.3. A Reabilitação do sensível pela via genética da Fenomenologia husserliana e a 

hiperbolização da Sensibilidade como elemento do sentir pré-ético 

 

O pensamento levinasiano, já sob a influência da fenomenologia da facticidade 

heideggeriana, acabou por produzir um esboço apontado na sua primeira grande obra, Totalité 

et Infini (1961), na qual põe a sensibilidade num sentido diverso e radicalizado em relação a 

como ela havia sido tomada e designada tanto por Husserl quanto pela tradição pregressa. Não 

obstante, o embasamento filosófico definitivo acerca da maneira como a sensibilidade 

perpassa o individuo na sua hetero-condição, só ganhará contornos decisivos a partir da sua 

segunda grande obra Autrement qu'être au delà de l’Essence (1975). 

 No trajeto filosófico entre e por meio das suas duas grandes obras, Levinas faz uma 

releitura da Sensibilidade husserliana, proporcionando uma hiperbolização da chamada via 

genética fenomenológica até desenvolver o seu próprio conceito de pura afecção responsável 

pela subjetivação ética do indivíduo.  

Levinas ainda provido do espírito da fenomenologia husserliana, redimensiona a nova 

Sensibilidade, já realocada por Husserl, para concebê-la como um modo de afecção de um 

sentir pré-ético, que a sua vez, fugiria da representação e da idealização da consciência. Essa 

maneira de radicalizar a Sensibilidade se faz importante e necessária, pois é por meio deste 

movimento fenomenológico que será possível abrir-se a uma Metafenomenologia, 

estabelecendo a subjetivação do sujeito mediante aspectos da exterioridade metafísica. A 

sensibilidade captará os vestígios da presença-ausência ou do passado imemorial da revelação 

do outro e denunciará a afecção dessa visitação. 

Por isso, num primeiro momento, trataremos de mostrar como Levinas explicita sua 

aproximação do pensamento de Husserl, ao afirmar que a fenomenologia husserliana, desde 

Logische Untersuchungen
67

, passando por Zeitbewusstsein
68

 até chegar à Erfahrung und 

Urteil, “trabalha com uma nova noção de sensibilidade e de subjetividade”
69

. Tal afirmação 

evidencia que a fenomenologia husserliana foi decisiva para a virada em direção à ética, uma 

vez que Husserl empenhou-se em oferecer um genuíno significado da sensibilidade para a 

filosofia, diferente de como ela havia sido pensada até então. Ele, Husserl, no seu construto 

fenomenológico, propugnou uma intencionalidade para além da preocupação gnosiológica 

                                                             
67

 Logische Untersuchungen. Zweite Teil: Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis 

(1901). Doravante: LU II, nas citações de Levinas.  
68

 Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1928). Doravante: ZB, nas citações de 

Levinas. 
69

 DEHH:145. 



31 
 

que se mostrou via relação intersubjetiva, a partir do corpo (Leib) como “ponto zero da 

filosofia”
70

. Consideração demasiada preponderante para Levinas.  

Em segundo lugar, mostraremos como esse novo entendimento acerca do sensível 

proporciona a Levinas o registro de uma Sensibilidade que, ao ser radicalizada, encontra-se 

como “fruição” e “desejo”, vinculada a uma noção pré-ética e que se reflete na felicidade 

prazerosa de uma individualidade solitária. Depois, no sendeiro desta hiperbolização, a 

Sensibilidade se registrará como “vulnerabilidade” e “proximidade”, desta sorte, inteiramente 

atrelada à condição ética, indicada por Levinas, como heterogênese do sujeito.  

Diante da aproximação e do afastamento do pensamento levinasiano em relação ao 

husserliano, faz-se imprescindível em princípio, ainda que de maneira breve, recordar o 

sentido captado por Levinas em que a Sensibilidade e a questão do corpo assumem-se em 

Husserl, para em seguida, distinguir a postura daquele no aspecto da radicalização do 

significado de ambos em função do sujeito in-carnado ético. 

Na análise levinasiana do conceito husserliano de Sensibilidade, este não é 

considerado como simples matéria dada brutalmente, à qual se aplica uma espontaneidade do 

pensamento, quer para informar, quer para nela identificar, por abstração ou relações. Nem 

designa a parte da receptividade na espontaneidade objetivante. 

 Também não surge como pensamento balbuciante votado ao erro e à ilusão, nem 

sequer como “trampolim” para o conhecimento racional como previa Kant. Sequer a 

sensibilidade, segundo Levinas, “é uma Aufgabe no sentido neo-kantiano, nem um 

pensamento obscuro, no sentido leibniziano”
71

.  

A nova maneira de conceber a Sensibilidade adotada por Husserl consiste em 

“conferir-lhe, na sua própria obtusidade e na sua espessura, um significado e uma sabedoria 

próprios e uma espécie de intencionalidade”
72

. A sensibilidade husserliana, segundo Levinas, 

“não registra, simplesmente, o fato. Ela tece um mundo [...] um tecido de intencionalidades 

que se reconhece nos próprios dados hyléticos”
73

.  

Estes dados, tidos como a “matéria” da sensação, estão no interior da consciência e, 

por isso mesmo, são constituídos pela apreensão do sujeito. As intenções o animam 

certamente, para fazer uma experiência transcendental do objeto, porém “o sensível é dado 

                                                             
70

 MC:137.  
71

 DEHH:143 
72

 DEHH:143.  
73

 DEHH:144. 



32 
 

antes de ser buscado, de entrada. O sujeito egológico, via Sensibilidade, banha-se nele antes 

de pensar ou de perceber objetos”
74

 decorrentes ou não da experiência empírica.  

É importante esclarecer que toda essência, que não seja puramente apodítica, em 

Husserl, ganha os contornos de uma extensão empírica, logo sensível, pela qual se infere toda 

a esfera de existência e de uma multiplicidade infinita eidética no mundo.  

Esse fator foi importante para Levinas, pois ele nos recorda que, em linhas gerais, a 

lógica subjacente à tradição prima optou pela supervalorização do eikon (imagem) em 

detrimento do contato ou da “materialidade viva e irredutível da existência com o mundo das 

coisas”
75

, algo que a fenomenologia husserliana buscou trazer à tona sem muito êxito e, que, 

sobretudo, a fenomenologia da facticidade de Heidegger soube bem desenvolver.  

Embora considere a disposição husserliana como admirável, ao não fazer a inflexão 

decisiva em direção à abertura infinita, pois Husserl visava conservar o núcleo egóico 

Transcendental, o filósofo de Friburgo, no entendimento de Levinas, acabou por comprometer 

assim, o caráter antropológico da corporeidade como in-carnação sensível, afecção prévia e a 

carnalidade do ser humano em sua condição de ser “um-para-o-outro-no-mundo”
76

. 

Outrossim, é necessário aclarar que há dois momentos
77

 capitais no contexto da constituição 

da consciência transcendental que são fundamentais para o entendimento do raciocínio que se 

seguirá a continuação. São eles: o sentido intencional e os dados hyléticos
78

.  

A fenomenologia só pode ser descrita pela correlação entre noese e noema, i.e., entre a 

morphé intencional e a hylé sensível. Tal correlação evoca uma síntese entre o formal-

subjetivo e o material-objetivo da consciência. 

 O conteúdo é reduzido ao sensível, ou melhor, ao vivido referente ao fenômeno 

sensível, e a forma é expressa pelo sentido, ou seja, pela forma conceitual dada pelo ego. 

Levinas reconheceu, assim, o lugar proeminente dos dados hyléticos na sensibilidade e 

debruçou-se sobre o papel deles na origem da intencionalidade
79

.  

Embora Husserl estabeleça que toda consciência seja uma consciência de, i.e., 

intencional, ele não considera os dados hyléticos como intencionais. Eles, os dados, são a 

matéria pela qual a consciência preenche o objeto de significado. Ela, a hylé, é “apenas” um 

tecido composto de elementos, dados ou conteúdos (dados hyléticos) que diferem das 

                                                             
74

 DEHH:168. 
75

 LEVINAS, E. Da Existência ao Existente. Campinas: Papirus, 1998, p:27. Doravante: EE. 
76

 DOS: 153.   
77

 Para Levinas, dotados de uma temporalidade discrepante entre si.    
78

 “os dados hyléticos são dados constituídos pelos conteúdos sensíveis, que compreendem, além das sensações 

denominadas externas, também os sentimentos, impulsos etc.” ABBAGNANO, N. Dicionário de Filosofia. 

Trad. Alfredo Bosi. São Paulo: Martins Fontes, 2000, p.498-499. 
79

 DEHH: 144, 153, 168. HUSSERL apud LEVINAS In: Ideen I, o.c. p. 151. 



33 
 

qualidades dos objetos quando intencionalmente visados.  Melhor dito nas palavras do próprio 

Levinas a respeito da intencionalidade da morphé e a relação com os dados hyléticos da hylé 

Toda construção intelectual herdará o estilo e a própria dimensão da sua 

arquitetura da experiência sensível que pretende ultrapassar. A sensibilidade 

não registra simplesmente o fato. Ela tece um mundo ao qual se devem 

as mais notáveis obras do espirito e das quais, não poderão se evadir. 

Com os fios entrelaçados no “conteúdo” das sensações, tecem-se “formas” 

que marcam, como o espaço e o tempo em Kant, qualquer objeto que depois 

se venha a oferecer ao pensamento
80

. 

 

É mediante a Sensibilidade (Sensibilité), como essa disposição que o indivíduo 

mediante o Leib tem de se ressentir e ser afetado profundamente em o mundo, que a 

Fenomenologia husserliana granjeia definitivo relevo para Levinas. Razão pela qual, ele 

visará destacar o papel preponderante da Sensibilidade no construto intelectual da 

fenomenologia: Em primeiro lugar, na constituição dos dados hyléticos como tecidos 

constituidores da intenção das múltiplas intencionalidades da consciência do sujeito, como 

acabamos de explicitar, apesar da crítica de Sartre
81

.  

Depois, na sua ligação íntima à consciência do tempo e sua capacidade de demover a 

consciência da inércia idealista de um sujeito até então, inabalável pelo movimento no 

mundo
82

. Em terceiro lugar, na atribuição do papel de subjetividade-origem, dando ao corpo 

uma proeminente participação na constituição desta subjetividade
83

. A reflexão da consciência 

em Husserl não é uma reflexão desambiguada
84

. Tal consciência aparece como “não-

objetivante de si mesma”, que se vive a si mesma na própria consciência do objeto. O que 

leva Levinas a considerar que os dados hyléticos  

Não são uma simples repetição da intencionalidade que leva ao não-eu e 

onde já se esquece a localização, o peso do eu, o seu agora. As relações que 

a Erfahrung und Urteil deixa perceber na esfera pré-predicativa não são uma 

                                                             
80

 DEHH:144. 
81

 A redução de todo o sensível à consciência, também criticada por Levinas, porém não a maneira sartreana, 

com o fim de extrair conclusões rigorosas e seguras, foi motivo de críticas do fenomenólogo francês Sartre. Não 

apenas isso, mas a própria noção da hylé, com seus dados, foi duramente criticada na obra “La transcendance de 

l’ego” (1937), por ter transformado, segundo Sartre, a consciência em um “ser híbrido”, uma vez que 

essa matéria subjetiva (a hylé) não é a própria consciência, mas o apoio sobre o qual a consciência emerge, 

compreendendo-se assim, como uma noção “embaraçosa” apoiada, segundo Sartre, na metafísica.  
82

 “A sensibilidade e as qualidades sensíveis não são a matéria de que é feita a forma categorial ou a essência 

ideal, mas a situação em que o sujeito se coloca para cumprir uma intenção categorial... Situação do sujeito” (i.e. 

no mundo - DEHH:159-160).   
83

 Neste sujeito em situação, “o ser não revela mais a sua verdade na História do que na consciência, mas já não 

é aquela consciência soberana da representação que dela se apropria... está aberta ai a via para as filosofias da 

existência... para a filosofia do corpo próprio...” (Leib – DEHH:160).  
84

 Além desta consciência não-objetivante na base da intencionalidade objetiva, outras vivências há na 

consciência, que não são intencionais, mas contribuem para o preenchimento intuitivo do objeto real, como 

expôs Husserl desde as Investigações Lógicas em 1905. 



34 
 

simples prefiguração... é recuo em direção ao aqui e agora, a partir dos 

quais tudo se produz pela primeira vez
85

.  

 

O próprio movimento de recuo em direção ao ponto de partida de qualquer 

acolhimento (e, neste sentido, principio, arché), em direção ao “aqui e agora”, a partir dos 

quais, tudo se produz pela primeira vez, é identificado. No construto fenomenológico, se a 

intencionalidade se banha nos dados hyléticos, e estes fazem um recuo em direção à proto-

impressão
86

, o instante vivo ou presente pontual, consciência-interna, começo e individuação 

do sujeito, por meio da intencionalidade da Sensibilidade, que providencia a chegada da 

consciência ao mundo
87

, então, tomado por este prisma, não é de se estranhar que Levinas 

interpretara a intenção que preenche o objeto como uma vivência.  

É por esse sendeiro que Husserl consegue associar a consciência subjetiva, não mais 

imóvel, com o tempo, através do “agora” da proto-impressão, e com o movimento e a 

localização, mediante o “aqui” do corpo-próprio (Leib) situado no mundo (Lebenswelt). É 

assim que a consciência toca a temporalidade e a mundanidade da vida
88

, ambas as categorias 

ressignificadas a partir da Sensibilidade pelo pensamento do filósofo de Friburgo.  

O “aqui e o agora” da proto-impressão são gerados como sensibilidade e são dotados 

de uma passividade e de uma intencionalidade que lhe são próprio, razão pela qual, a 

integração deles também se dá de maneira ambígua a maneira de uma consciência carnal e 

temporal, passiva e ativa ao mesmo tempo. 

Esta sensibilidade corporal no entendimento de Levinas é compreendida como “o 

ponto zero da situação, a origem do próprio fato de situar-se”, onde todas “as relações pré-

predicativas ou vividas cumprem-se como atitudes iniciais tomadas a partir desse ponto 

zero”
89

. 

Tal construção fenomenológica, apesar de alguns problemas que lhe são inerentes e 

que serão desvelados no próximo ponto, não só confirmam o corpo (Leib), o tempo e o 

movimento no mundo, enfim, o sensível, como fator preponderante para Husserl, como 

também anima Levinas a buscar os mais velados processos de cognição, fundantes da 

consciência, que não foram desvelados pelo filósofo de Friburgo, e que vão desembocar na 

                                                             
85

 DEHH:144.  
86

 Husserl já declarara que a Proto-impressão ou a “Urimpression é o começo absoluto, a primeira origem, aquilo 

a partir do que se cria tudo o resto. Ela própria não é criada, ela é genesis spontanea, é criação original 

(Urschöpfung)” (HUSSERL, Zeitbewusstein: 451 apud Levinas, DEHH:144).  
87

 “A sensibilidade está assim intimamente ligada à consciência do tempo” (DEHH:144). 
88

 “Materialidade viva e irredutível da existência com o mundo das coisas” (EE:27).  
89

 DEHH:145. 



35 
 

revelação de uma consciência passiva, mais passiva que toda a passividade, à margem da 

consciência do eu-ativo intencional.   

 

 

1.3.1. Temporalidade como presentificação da consciência e o fundamento de um 

passado diacrônico-imemorial  

 

Apesar do que acabamos de expor, para Levinas e boa parte dos intérpretes 

fenomenólogos franceses de Husserl, entre eles: Merleau-Ponty, Jean-Paul Sartre, Michel 

Henry e Paul Ricoeur, além do alemão Martin Heidegger, alguns problemas são apresentados 

no construto da consciência fenomenológica e a sua relação com o tempo e o movimento.  

Antes de apresentarmos o questionamento levinasiano acerca dessa problemática e a 

sua posterior radicalização em busca de um “tempo perdido”, o passado
90

 não-memorizável, 

tempo da chegada do outro metafísico, investigaremos os meandros do pensamento 

husserliano acerca do tempo da consciência, mesmo diante da natural dificuldade que suscita 

analisar tal elemento da estrutura fenomenológica.  

Na interpretação levinasiana da temporalização da consciência husserliana, em torno 

do qual o ser se orienta, o tempo não é unicamente exterior-físico-empírico, nem puramente 

interior-psicológico, como poderia sugerir-se a partir das influências de Brentano sobre 

Husserl, mas é entendido e concebido como uma efetivação do “agora” da proto-impressão
91

.  

É importante trazer esta consideração husserliana acerca do tempo, pois o mesmo faz 

uma distinção entre a passividade da impressão e a atividade do sujeito, gerando uma 

ambiguidade na proto-impressão que será relevante para o desenvolvimento do pensamento 

levinasiano desta categoria fenomenológica em direção a uma metafenomenologia.  

Se, por um lado, essa maneira dialética e ambígua de conceber o tempo, que se 

distingue do sistema hegeliano, provocou o que Levinas chamou de “extirpamento do sujeito 

a qualquer sistema e a qualquer totalidade” por efetuar uma transcendência “em retaguarda de 

marcha, a partir da imanência do estado consciente, i.e., uma retrocedência”, por outro lado, 

no interior da proto-impressão, o que foi sentido, não coincide com as modalidades do sentir 

dispersas numa multiplicidade de instantes exteriores uns aos outros – i.e., passado e futuro. 

                                                             
90

 “A consciência é senescência e procura um tempo perdido” (DEHH:189). 
91

 Essa maneira de conceber o tempo aproxima-se da primeira tentativa, neste caso Bergsoniana, de extirpar o 

tempo das categorias puramente subjetivas ou ideais do pensamento. O modo de estabelecer o tempo como uma 

ambiguidade retencional e protencional, que não se estabelece nem no espiritual, nem no empírico, mas como 

uma confluência passiva-ativa na consciência, é completamente inovador na filosofia. 



36 
 

Neste caso, a resolução segundo o modelo husserliano para essa problemática 

assimétrica entre tempo e sensações foi convergida a partir de uma relação intencional 

puramente imanente que termina preservando a unidade do sentido na multiplicidade de 

instantes, retendo o que está passando no pressentimento imediato do que está porvir, de tal 

modo que o presente é, em parte, passado que se retém e futuro que se antecipa.  

O tempo presente, tido como tempo da consciência, portanto, constitui-se como o 

sentir da sensação ligadas à memória e ao porvir pelo laço da intencionalidade em que a 

proto-impressão ou instante vivo será sempre um presente pontual, que como dissemos, retém 

o passado imediato e antecipa o futuro iminente, numa redução das diferenças do tempo às 

modalidades do presente. Assim, o que passou continua ainda presente e o que não chegou do 

futuro já reivindicou seu lugar na pontualidade do presente.  

Husserl constrói sua relação consciência-tempo como se o tempo se esgotasse na sua 

maneira de se fazer conhecer ou de se conformar às exigências da manifestação consciente. 

Esse trabalho de acomodação do passado e do futuro ao presente também é criticado por 

Levinas. Na análise deste - acerca do tempo husserliano - 

 

A representação (Ver-gegenwártigung) – reminiscência e imaginação - 

arrancaria do passado e do futuro – simples modo do equívoco (mé-prise), da 

inacessibilidade à mão e, assim, do incompreensível – a presença, já ou 

ainda, inapreensível do passado ou do futuro. Ela reconduziria estes 

“presentes”, de inicio inapreensíveis, do passado e do futuro, à 

simultaneidade do tema
92

. 

 

Isso representa dizer que, para Husserl a consciência do tempo é a própria 

temporalização espontânea, entre a passividade da impressão e a atividade do sujeito e não 

uma reflexão sobre o tempo e, por isso mesmo, a retenção e a protenção são modalidades 

próprias do fluxo da consciência em que a distância do passado e do futuro coincidem  no 

presente da proto-impressão.  

A este fluxo ou sentir da sensação Husserl chama de “subjetividade absoluta”, que por 

causa da Urimpression, chega a considerá-la mais profunda que a intencionalidade 

objetivante, anterior inclusive, à linguagem, que no seu modelo aparece direcionada a 

expressão e a significação (Ausdruck und Bedeutung) das representações do jogo noético-

noemático, i.e., linguagem que descreve o fenómeno
93

.  

                                                             
92

 EN:166. 
93

 Desse modo, ainda presa a oralidade objetivante.  



37 
 

Neste encadeamento fenomenológico, apenas a proto-impressão é isenta de toda a 

idealidade da consciência intencional, pois é a “origem de toda a consciência e de todo o 

ser”
94

 e, por essa razão,  

 

é não-idealidade por excelência. A novidade impre-visível de conteúdos que 

surgem nessa origem de toda a consciência e de todo o ser... criação original 

(Urzeugung), passagem do nada ao ser (em um ser que se modificará em ser-

para-a-consciência, mas nunca se perderá)... genesis spontanea
95

... além de 

passividade, receptividade de um “outro” que penetra no “mesmo”, vida e 

não “pensamento”
96

.  

 

A proto-impressão, deste modo, configura-se como criadora da novidade imprevisível 

dos conteúdos de consciência. Como origem da passividade e da receptividade, é chamada de 

“consciência interna”, i.e., consciência antes do pensamento, tida por Husserl como mais 

fundamental que a consciência intencional, sendo esta reconstruída a partir das sínteses que 

efetua na esfera do objeto, i.e., “tematizante”; e àquela, como consciência fundamental que é 

“vida individual, única... seu “presente vivo” que é origem da intencionalidade”
97

, i.e., sempre 

abarcada numa situação primeva com seus horizontes infinitos e, por isso mesmo, afetada 

pelo tempo e pelo movimento da situação do sujeito-corpo-próprio no mundo. 

Aqui, obrigatoriamente, se manifesta uma indagação. Se Husserl considera a proto-

impressão uma consciência-interna, fundamental, passiva e afetada pelo tempo e pelo 

movimento (kinestesia), então por que a fenomenologia husserliana ainda apresenta-se como 

idealismo (Transcendental)?  

Não por outro motivo, mas, em primeiro lugar, porque a atividade presente na proto-

impressão coordena as vivências, via a intencionalidade da sensibilidade, a fim de depurar 

apenas o que seja de seu interesse, submetendo-se ao jogo da intencionalidade que 

determinam os horizontes onde os objetos aparecem. É assim que a intencionalidade da 

consciência “comanda os modos de acesso ao ser... segundo a intenção da consciência”
98

. 

Razão pela qual, Levinas é taxativo: “Fenomenologia é intencionalidade”
99

.  

Em segundo lugar, porque essa intencionalidade é capaz de controlar a “exterioridade 

na imanência e a imanência de toda exterioridade”
100

,  isso representa dizer que, a diacronia
101

 

                                                             
94

 ZB:423 Apud Levinas, DEHH:183.  
95

 ZB:451 Apud Levinas, DEHH:188. 
96

 DEHH:188. 
97

 Segundo Levinas: A noção de vida é associada à do “agora” da proto-impressão, desde 1905, por Husserl. Cf. 

ZB:386.  
98

 DQVI:212. 
99

 DEHH:126. 
100

 DQVI:212. 



38 
 

do tempo é entendida como um pequeno contratempo ou um percalço que pode ser superado e 

acomodado pela intencionalidade da consciência ativa, que ao final, sincroniza o passado e 

futuro sem qualquer margem de erro ou fuga.  

Em suma, na vivência originária do tempo em que se dá a própria fluência do tempo 

na imanência do eu, a consciência é concebida como sendo intencional, como tendo um 

correlativo, sendo a intencionalidade específica da consciência o próprio tempo. Essa 

interpretação faz Levinas afirmar que “O tempo da sensibilidade em Husserl é o tempo 

recuperável”
102

.  

Esse modo de compreender o tempo, para Levinas exclui do tempo à diacronia irredutível, 

i.e., o passado e afecção irrecuperável. Neste sentido, Grzibowski (2012) comentando acerca 

do tempo da consciência husserliana argumenta que “o tempo da filosofia ocidental é 

concebido como presente porque mesmo a dispersão no tempo é sempre recuperável pelo 

presente pela consciência”
103

. Ou seja, sempre é uma diacronia redutível à sincronia. 

É certo que Levinas parte do sensível da fenomenologia de Husserl, porém uma das 

grandes ressalvas que ele fez ao pensamento husserliano foi justamente sobre a recuperação 

do tempo pela consciência.  

Essa crítica aparece prematuramente no pensamento do filósofo de Kaunas. Levinas 

nas obras serôdias de sua carreira filosófica, Da Existência ao Existente (1947) e O Tempo e o 

Outro (1948), já constatava e comprovava, via hipóstase do existente, a impossibilidade de 

que se ajustem os impulsos temporais e as memórias da vivencia
104

 as peripécias noético-

noemática da consciência intencional.  

Já desde cedo, portanto, Levinas buscou subverter a experiência do tempo da 

consciência, tempo do Ser, sempre memorial e resgatador reminiscente, mediante a 

passividade denunciada na consciência e, por ela, pela chegada enigmática do Outro que 

                                                                                                                                                                                              
101

 Em oposição à “sincronia” do presente da consciência.  
102

 EN: 82. 
103

 GRZIBOWSKI, S. Passado imemorial e não-intencionalidade: um estudo a partir do tempo de Husserl e 

Levinas. Thaumazein, Ano V, Número 10;  Santa Maria, Dez. 2012, pp. 20-27. 
104

 Para Levinas, se a consciência não nos permite conceber uma temporalidade que faria justiça suficiente à 

alteridade do outro, é tentador voltar-se para uma análise fenomenológica da existência. Foi exatamente o que 

fez Levinas nos seus textos iniciais, Da Existência ao Existente (1947) e O Tempo e o Outro (1948). Estes textos 

são particularmente esclarecedores, porque, além de antecipar algo das análises de Totalidade e Infinito (1960), 

ele revela as descrições dos modos de temporalidade associados à esperança e ao perdão, bem como a morte, ao 

erotismo e a fecundidade. Tomaríamos muitas linhas do nosso trabalho analisá-las aqui. Basta entendermos que a 

esperança do nascimento e de um tempo futuro só pode vir a mim a partir do outro. Do mesmo modo, não estou 

autorizado a sentir-me perdoado, numa ação que me liberta do passado e me devolve o presente e o futuro, a não 

ser quando essa força para reiniciar a vida, venha do outro. Recomendamos a leitura destes textos iniciais com 

suas belas páginas, bem como as análises de Rudolf Bernet que é professor de Filosofia na Universidade de 

Leuven (Bélgica) e diretor do “Arquivo Husserl”, e escreveu o artigo “Levinas’s critique of Husserl”; in: The 

Cambridge companion to Levinas. Critchley S. et Bernasconi R. New York: Cambridge University Press, 

2004. 



39 
 

choca a ordem do Eu, resultando, desta forma, num encontro imemorial, dotado de uma 

temporalidade que não é possível de ser tematizada, apenas percebida pelo Rastro 

(vestígio/trace) deixado pelo Outro
105

.  

Mas, não foi senão a partir do hiato não preenchido por Husserl entre a passividade e a 

receptividade da consciência interna, proto-impressão, e as sínteses hyléticas com as 

atividades determinantes da consciência disposta no jogo intencional, que Levinas 

argumentou que a consciência não se distingue unicamente pela sua capacidade intelectiva, 

mas, primeiramente, por sua sensibilidade passiva. Bastou a Levinas esta passividade que 

“sofre” e é afetada pelo tempo e o movimento, para produzir um curto circuito na 

racionalidade que procura produzir e estabilizar, como num trabalho de Sísifo, o sentido das 

coisas e da vida.   

É precisamente neste aspecto da Sensibilidade e da consciência que toca e é tocada 

pelo mundo da vida, especialmente sob a passividade soberana da consciência que a 

intencionalidade não granjeia para si, que Levinas vai desenvolver o conceito de passividade 

mais passiva que toda a passividade da consciência, dotada de um tempo perdido para o Ser, o 

“passado imemorial”.  

Para Levinas, as implicações e as potencialidades da “impressão originária”, que 

escapam à objetivação, à presentificação e à intencionalidade, revelam um passado temporal, 

que por causa da passividade presente na consciência, interfere em nós, nos envelhece, nos 

fatiga e nos faz mortais, “passado” que, de modo algum, é uma geração da consciência ativa 

ou do eu-ativo.  

No ensaio “Langage et Proximité” (1967), posterior a “Totalité et Infini”, e que foi 

agregado à tradução portuguesa de “Descobrindo a Existência com Husserl e Heidegger”, é 

bastante significativo para revelar a carência da leitura husserliana acerca da intencionalidade 

ativa e constituinte e indicar, a propósito disso, o caminho para a transformação da 

fenomenologia em metafenomenologia, indicando a presença perdida de um tempo que se 

ausenta das redes adaptadoras da consciência intencional.  

Na analise levinasiana daquele ensaio, a consciência “enquanto obra passiva do 

tempo”
106

, ferida de uma passividade sem reserva de criatura - Proto-impressão -, e que é 

incapaz de assumir o ato criador e de ouvir o verbo da Criação, não pode ser descrita em 

categorias oriundas da consciência. Para Levinas, “a Ur-impression é pela sua parte enchida 

mais além de toda previsão, de toda espera, de todo gérmen e de toda continuidade, e, em 

                                                             
105

 Desenvolveremos mais adiante.  
106

 DEHH:272. 



40 
 

consequência, é toda passividade, receptividade de outro penetrando no mesmo, vida e no 

pensamento”
107

.  

Por isso, é preciso, no mínimo, admitir no discurso da consciência e do ser uma 

relação “a uma singularidade colocada fora do tema do discurso e que não é tematizada pelo 

discurso, mas aproximada”
108

, onde o Ser deixa de ser. 

Nesta passividade do deixar de ser, desistir ou morrer sem nossa intervenção, que não 

se inclui apenas o fracasso da recuperação egocêntrica do tempo pela dinâmica da retenção e 

da proteção, mas, para além disso, a passividade desdobra-se como um convite a abertura da 

possibilidade reprimida do tempo-para-o-outro, que é o tempo original da consciência 

moral
109

.  

Destarte, será de outro modo que o intencional, i.e., o não-intencional, que a 

consciência do sujeito é afetada pela chegada do Outro, conservado na sua irredutibilidade, 

em virtude de que ele, na sua Alteridade, é proximidade enigmática e não um objeto 

intencional. Será de outro modo que o tempo presente memorial, ou seja, mediante o passado 

imemorial que o Outro chegará e se retirará em afecção, deixando seu rastro.  

O outro que se aproxima é também aquele que se ausenta ou se separa da relação, por 

isso, chega mediante um “passado” não-memorável ou não-recuperável pela tematização do 

Ser, daí a expressão utilizada por Levinas: “Imemorial”
110

. Tal expressão indica, de maneira 

inequívoca, que a Alteridade irredutível do Outro jamais será “recuperável pela representação 

ou pela intencionalidade da consciência reflexiva”
111

, fato que designa uma afecção mais 

imediata que as formulações do saber representativo. Se o Outro chega e se separa deixando 

apenas seu rastro, então precede e é incomensuravelmente mais transbordante do que o que 

dele se apercebe através da consciência englobante e tematizante.  

Por isso, a categoria do tempo não recuperável ou o tempo diacrônico para Levinas é 

essencial. O outro não tem um princípio ou começo, i.e., não possui uma origem na 

consciência do sujeito pensante. Não surge porque o a consciência o pensa, mas por ser ainda 

mais antigo ou mais anterior que a capacidade de captação visível; por ser Rosto e palavra, 

antes que imagem, a consciência apenas reflete a luz de todo o seu mistério ou enigma 

infinito.  

                                                             
107

 DEHH: 276. 
108

 DEHH:274. 
109

 LEVINAS, E. Autrement qu’être ou au-delà de l’essence. Paris: Kluwer Academic, 1991 ; p.66. 

Doravante: AE.  
110

 EN:196-198. 
111

 TI:294. 



41 
 

Ainda em relação a essa aproximação e distanciamento do Outro, a subjetividade 

como sensibilidade termina por abrir-se a um tempo e a um espaço inéditos de modo que o 

corpo-sujeito se torna maternidade de outrem, pois como afirma Levinas,  a carne do sujeito 

converte-se em “entranhas de misericordiosas”
112

 do próximo que está por vir. Esse 

transbordamento do outro e do tempo que preenche os dados hyléticos para além de toda 

previsão e de toda continuidade, indica, já de por si, que a fenomenologia, tal como foi 

apresentada por Husserl, mesmo na sua via genética, não é suficiente para dizer uma série de 

questões entre as quais, o tempo e o outro.  

Em síntese, não há dúvidas de que Levinas utiliza o método fenomenológico, em seu 

espírito de ir às coisas mesmas, no entanto, percebe-se um transbordar, um ir para além, uma 

Meta-fenomenologia com a finalidade de, entre outras razões, destacar o sentido originário da 

Ur-impression, como preenchimento para além do captável conscientemente. A Ur-

impression, como proto-presente da vida e não do pensar, ela é o modo em que se padece o 

outro que transcorre para além de mim e que nesse transcorrer, o sujeito que é corpo vivente 

está sempre em contato em o mundo e com o outro, que me afeta e me toca. 

  

 

1.3.2. Corporeidade, kinestesia e o fundamento da facticidade inter-humana ética. 

 

Faz-se preponderante considerar que ao criticar o primado do saber ontológico, do 

teorético e da representação, Levinas indica que Husserl e Heidegger apesar de igualmente 

críticos, oferecendo, inclusive, objeções e sugestões contrapostas, ainda permaneceram 

atrelados à dinâmica do Ser, impedindo uma radicalização maior em direção a um existente 

muito mais afetado do que presumira os filósofos alemães acima.  

Nesta linha de sugestões propiciadas pelos seus mestres, o conceito husserliano de 

sensação e sua relação com o corpo, por exemplo, supera na sua novidade, o pensamento 

moderno de coextensão e a ideia de uma separação sentir-sentido ou sujeito-objeto.  

Em Ideen II, Husserl chama Empfindnisse às sensações de localização primordiais 

ligadas à relação indeterminada do sentir-sentido e do sujeito com as coisas, que o toque do 

sujeito realiza ao tocar o objeto
113

. Mais ainda. Essa interação imediata tem um sentido 

                                                             
112

 LEVINAS, E. Du Sacré au Saint: Cinq nouvelles lectures talmudiques. Paris, Ed. du Minuit, 1977, p.158. 

Doravante: DSS. 
113

 “O calor do objeto sente-se na mão, o frio do ambiente nos pés, o relevo na ponta do dedo. Estes estados... 

Empfindnisse, que se referem simultaneamente ao corpo e aos objetos... Mas, essa extensão especifica faz com 

que a experiência sensível não seja apenas experiência do espaço, mas, por uma espécie de interação imediata, 

uma experiência no espaço” (DEHH:190). 



42 
 

inverso que corresponde a mais uma nova característica atualizada na relação sujeito-objeto, a 

saber: o tocador é tocado ao tocar. Segundo Levinas, 

 

Husserl retira às categorias físico-fisiológicas o privilégio de fazer 

compreender o sentido ultimo do corpo, da consciência e da relação que 

existe entre eles. A sensação não é o efeito do corpo. Ela introduz, numa 

relação que se mantem como a polaridade sujeito-objeto, uma pertença do 

sujeito ao objeto... Trata-se de uma configuração nova: o sujeito está em face 

do objeto e faz parte dele; a corporeidade da consciência afere exatamente 

essa participação da consciência no mundo que ela constitui; mas essa 

corporeidade produz-se na sensação
114

.   

 

 O “aqui” da proto-impressão, como passividade da consciência, permite-se ser tocado 

na ação do sujeito de tocar. A complexidade das sensações evidencia não apenas a localização 

no espaço, mas, igualmente, a localização da sensibilidade no corpo (Leib) do sujeito tocador-

tocado.  E mais. Segundo Husserl, 

 

A totalidade da consciência de um homem está ligada por essa camada 

hylética de uma certa forma com o seu corpo, ao passo que os próprios 

Erlebnisse intencionais já não estão localizados de uma maneira direta; eles 

não constituem camada no corpo. A percepção enquanto apreensão tateante 

(tastendes Auffassen) da forma não está sediada no dedo que tateia e onde se 

localiza a sensação táctil; o pensamento não está realmente na cabeça, de 

uma forma intuitiva, como estão as Empfindnisse da tensão etc.
115

. 

 

É assim que, por meio da sensação, a relação com o objeto encarna. O corpo 

articularia uma ambiguidade interacional na disposição do sujeito no mundo. Primeiro, como 

vimos, por intermédio da “iteração senciente”, depois, pela Kinestesia - ou sensações de 

movimento -, onde ao mover o objeto, a consciência se sente movedora e, ao mesmo tempo, 

movida. 

A problemática do solipsismo cartesiano e idealista apresentou-se para Husserl como 

um estorvo a ser superado pela fenomenologia nascente. Em função da “saída de si”, Husserl 

expõe todo o sensível como, essencialmente, “kinestésico... os órgãos dos sentidos, aberto ao 

sensível, que se movem”
116

. O que é isso senão, que a sensação do movimento do corpo ou 

kinestese, já descritas por Husserl como fundamentais na constituição do espaço mesmo em 

que o sujeito se move, provoca a saída da imobilidade do sujeito idealista, onde o movimento 

e a marcha já existem na própria subjetividade do sujeito. 

Sujeito que ao mover-se ou mover algo, provoca desapercebidamente um movimento 

no “eu”, que se sente movente-movido. Eis a razão pela qual, “o sujeito move-se no próprio 

                                                             
114

 DEHH:189-190. 
115

 HUSSERL, Ideen II, p.153 Apud Levinas, DEHH:190. 
116

 DEHH:169. 



43 
 

espaço que vai constituir e, desse modo, não fica na imobilidade do absoluto onde se instala o 

sujeito idealista; ele é arrastado pelas situações que não se resolvem nas representações que 

faz dessas situações”
117

. Razão pela qual, na situação do mundo, o corpo mostra-se “como 

ponto central, como o ponto zero de toda a experiência e já como que encaixado nessa 

experiência por uma espécie de iteração fundamental cuja sensação é o próprio 

acontecimento... O corpo não é apenas depósito e sujeito das Empfindnisse; ele é órgão do 

livre movimento, sujeito e sede das sensações kinestésicas”
118

. 

É dessa forma que o “eu” egológico-transcendental, consciência identificadora do 

mundo e das coisas, eu do pertencimento, possui um corpo (Leib) – meu corpo - dotado de 

sensibilidade que lhe permite situar-se no mundo, agir, sentir e identificar, e situar-se em 

relação a si mesmo.  

No pensamento husserliano não há como separar ou descaracterizar a sensibilidade à 

sua referência encarnada, “Leib”, entendida como orgânica, não material, pessoal, sensível e 

sujeita a movimentos, sem a qual, não é possível dispor de um modo imediato ou estético do 

mundo. Por isso, segundo Levinas, é difícil, diante do exposto, não enxergar ou interpretar de 

maneira decisiva no pensamento husserliano, “o sensível vivido ao nível do corpo 

próprio”
119

, cuja circunstancia fundamental reside no fato de sustentar-se a si mesmo como o 

corpo no mundo, fato que “coincide com o de se orientar, isto é, de tomar uma atitude em 

relação a...”
120

.  

Postulação que para Levinas é decisiva na inauguração de uma nova característica da 

subjetividade permeada por essa inovadora noção de sensibilidade disposta por Husserl. Por 

essa razão, indaga Levinas, se essa ambiguidade não constituirá o essencial e se a referência à 

atividade do sujeito não conferirá precisamente à sensibilidade esse papel de subjetividade-

origem
121

.  

O mundo nessa iteração fundamental não se constitui como uma entidade estática, 

entregue à experiência, mas estará sujeito a alterações realizadas, a partir de determinado 

movimento do corpo, modificando o “ponto de vista” do mundo. Por conseguinte, a 

condicionalidade está presente no próprio sentir. É assim que, para Levinas, a novidade 

fenomenológica evidencia que “o sujeito move-se no próprio espaço que vai constituir... onde 

                                                             
117

 DEHH:192. 
118

 DEHH191. 
119

 Leia-se “Leib”, não “Körpe”. DEHH:144. A Levinas lhe interessa, inicialmente, o estatuto da  corporeidade 

(Leiblichkeit) com a sua percepção pessoal de si mesmo (“propriopercepção” - DEPRAZ, 2001) dotada de uma 

hylé subjetiva própria ou “carne subjetiva” (Fleish, chair) que vai diferir do corpo material ou coisa (Körper) por 

sua sensibilidade, i.e., pela vivência pessoal (Erlebnis) decorrente da sensação.  
120

 DEHH:144. 
121

 DEHH:144. 



44 
 

ele é arrastado para situações que não se resolvem nas representações que poderia fazer dessas 

situações”
122

. 

Tamanha é a consideração que Levinas tem por essa reabilitação do sensível efetuada 

pelas sensações nas esteiras da fenomenologia, que chega a afirmar que,  

 

Se Husserl tivesse evacuado do seu “sistema” a sensação, a transcendência 

da intencionalidade não teria sabido assumir o sentido forte de “presença no 

mundo”. Por meio da Empfindnisse e da Kinestesia, o sujeito anda em este 

mundo sem que a preposição em signifique uma relação puramente 

representada, sem que a presença no mundo se cristalize em estrutura
123

. 

 

Segundo Levinas, a promissora abertura à sensibilidade e ao corpo proposto por 

Husserl “antecipa aquilo que serão, na fenomenologia contemporânea, as especulações sobre 

o papel do corpo na subjetividade”
124

. Segundo Levinas, o conceito de corporeidade de 

Husserl e sua abertura fenomenológica de reabilitação do sensível abrem a via para  

as filosofias da existência, que podem abandonar o terreno do patético e do 

religioso onde até então se encontravam. Está aberta a via para todas as 

análises husserliana, tão obstinadamente preferidas por ele, do sensível e do 

pré-predicativo, voltando à Urimpression, simultaneamente primeiro sujeito 

e primeiro objeto, dador e dado. Está aberta a via para a filosofia do corpo 

próprio, onde a intencionalidade revela a sua verdadeira natureza, pois o seu 

movimento para o representado enraíza-se aí em todos os horizontes 

implícitos – não-representados – da existência incarnada; a qual tira o seu ser 

desses horizontes que, no entanto, em certo sentido, ela constitui (uma vez 

que toma consciência deles), como se, aqui, o ser constituído condicionasse 

a sua própria constituição
125

.  

 

E mais. A ambiguidade passiva e ativa na descrição da sensibilidade implanta um 

novo tipo de consciência que é chamada por Levinas de “corpo-sujeito”. Isto é, “sujeito como 

corpo e não como simples paralelo do objeto representado”
126

. Isso corresponde dizer que o 

sujeito não tem um corpo ou é espírito aprisionado, como propunha, desde os Pitagóricos, a 

tradição filosófica ocidental e que, de igual modo, supera a justaposição sujeito-objeto dos 

modernos.  

Não obstante, para Levinas, e aqui começa o distanciamento do conceito de 

corporeidade husserliano, após assimilação de boa parte das particularidades desse sujeito-

corpo sensível fenomenológico, Levinas afirmará que o sujeito não é apenas um ego 

                                                             
122

 DEHH:192. 
123

 DEHH:193. 
124

 Cf. DEHH:146. 
125

 DEHH:160. 
126

 DEHH:146. Destaque nosso.  



45 
 

transcendental dotado de um corpo animado, orgânico, incentivador de uma pessoalidade 

experiencial única (Elrebnisse).  

Igualmente, por oposição ao pitagorismo, o sujeito não é espírito dotado de um corpo 

“pesado” para o espírito, nem o sujeito como corpo, material e matéria de experimentação, 

que no seu “acorrentamento ao corpo biológico”
127

, que segrega o humano pela sua aparência 

ou raça, numa ação totalitarista em que imperam juízos excludentes, violentos e desumanos da 

alteridade e de tudo que se nomeia como diferente
128

, tal como na concepção oriunda do  

“hitlerismo”
129

.   

Ao contrário, a corporeidade levinasiana foi mais bem desenvolvida em Totalité et 

Infini (1961) e ainda mais radicalizada em Autrement que’être ou au-delà de l'essence (1975), 

onde  o corpo-sujeito husserliano, agora, dotado de uma subjetividade ética, assume-se como 

uma “in-carnação sensível”.  

Ao comentar o conceito de corporeidade levinasiano, Abensour (1997)
130

 avizinha-se 

a ideia da ambiguidade corpo-sujeito presente no pensamento de outros filósofos franceses 

contemporâneos à Levinas
131

. Notoriamente, pelo comentário de Abensour, Levinas abandona 

qualquer possibilidade de dualismo ou dicotomia com relação ao corpo-espírito como se deu 

desde a antiguidade e do corpo como matéria de identificação à etnia e/ou à raça tal como se 

processou na “filosofia do hitlerismo”.  

Além destes pontos, vale ressaltar outros aspectos a respeito do corpo que, inclusive, 

faz com que o pensamento levinasiano se distancie do pensamento de Husserl. A saber, para 

                                                             
127

 LEVINAS, E. Quelques réflexions sur la philosophie de l’hitlerisme. Paris: Rivages, 1997. p.33.  

Doravante : QRPH. 
128

 A postura exclusivista e excludente do arianismo alemão foi denunciada serodiamente por Levinas na sua 

análise fenomenológica do nazismo que ascendeu, no século passado, em QRPH (1934), publicado na revista 

francesa Espirit. 
129

 Na década de 30, Levinas fez uma serôdia análise fenomenológica do Nazismo, denunciando nele uma 

filosofia implícita que punha em cheque a humanidade do homem. Essa análise ficou palmada no breve texto 

publicado em 1934, “Quelques réflexions sur la philosophie de l’hitlérisme”, publicado na revista francesa Esprit 

– II,  pp. 199-208. O mesmo foi reeditado em “E. Levinas, Les imprévus de l’histoire”. Le livre de poche. Paris: 

Fata Morgana, 1994. E, postumamente, em: E. Levinas, Quelques réflexions sur la philosophie de 

l’hitlerisme, Paris: Rivages, 1997.  
130

 M. Abensour, In: Le mal élémental, prefácio do livro E. Levinas: Quelques réflexions sur la philosophie de 

l’hitlerisme. Paris, Rivages, 1997, p. 57. 
131

 Recorda-nos Abensour, que como Levinas, Gabriel Marcel e Maurice Merleau-Ponty estiveram sempre 

atentos a encontrar e dar justiça à condição corporal contra certa abstração do espírito humano promulgada na 

tradição filosófica ocidental. É bem certo, que no pensamento dos dois filósofos franceses, acima mencionados, 

houve certa abstenção à hora de positivar a identidade entre o sujeito, o eu e o corpo, ou de glorificar esta 

aderência, caracterizando-a como mistério. O que caracteriza melhor a condição humana, nas palavras de 

Merleau-Ponty, “é este movimento entre o ter e o ser, este entre-dois. [...] Pois, se meu corpo é mais que um 

objeto, não se pode mais dizer que ele seja eu-mesmo: ele está na fronteira entre o que eu sou e o que tenho, no 

limite do ser e do ter” (M. Merleau-Ponty, “Être et avoir”, In: La vie intellectuelle, octobre 1936, pp. 51-100, 

apud Abensour, Op. Cit., p. 62). Assim, na visão de Abensour, a concepção de Merleau-Ponty ajuda a 

compreender o sentido da ambiguidade da relação com o corpo à qual se refere Levinas. 



46 
 

Levinas, o corpo não é apenas o poder da vontade, onde as kinestesias são a vontade 

concretamente livre, capaz de se mover e de “se virar” no ser
132

, como propunha Husserl, 

fazendo distinção entre Leib e Körpe, mas se situa para além desse horizonte. O corpo, como 

dissemos, é “in-carnação sensível”.  

Nesta “in-carnação” levinasiana, a expressão “in-carnada”, escrita com “in” a fim de 

designar o caráter iminentemente passional/afetivo do sujeito-corpo, indefectivelmente, 

desassocia a ideia de kinestesia/movimento do corpo a qualquer intenção da consciência, 

apresentando o corpo sensível como afetado antes, não unicamente, de qualquer outra 

determinação. Isso significa dizer que Levinas, ao contrário de Husserl, não impõe qualquer 

limite à exterioridade afetante, posicionando a percepção como elemento posterior à afecção.  

Apesar dessa diferença, Levinas ainda conserva na sua noção de corpo o caráter de 

ambiguidade presente na concepção husserliana, dessa feita, dotado de um novo sentido. 

Nesta ambiguidade, a corporeidade levinasiana se configura como verdadeira abertura para 

dois tipos de afecções distintas que a subjetividade sofre: (1) a pré-ética e (2) a ética.  

No nível pré-ético, a “in-carnação” significa que o corpo-sujeito como kinestesia se 

constitui dotado de uma sensibilidade presa a uma ambiguidade ativa-passiva, razão pela qual, 

o indivíduo pré-ético frui em um mundo em movimento
133

.  

Através da exposição desenvolvida inicialmente em Totalité et Infini (1961), Levinas 

indica que o individuo nesta condição, ou melhor, in-condição básica, identifica-se, 

inicialmente, como solitário e dedicado à fruição ou ao gozo do viver das coisas do mundo 

(“viver de...”) oferecidas ao paladar, ao saborear, ao tato etc. enfim, ao prazer. Por isso, a 

relação do indivíduo pré-ético com o mundo será pura fruição
134

.  

A jouissance (gozo ou fruição) consegue determinar uma nova relação com o mundo, 

que foi majoritariamente renegada pela tradição filosófica, salvo na visão epicurista, em que o 

mundo não é limitado ou pacificado por ser representação do sujeito. O corpo neste sentido 

configura-se como “uma permanente contestação do privilégio que se atribui à consciência de 

‘emprestar o sentido’ a todas as coisas”
135

. Assim, nesta condição-nível-evento temporal e 

                                                             
132

 DEHH:193. 
133

 “o mundo de que vivo, não se constitui simplesmente no segundo grau, depois de a representação ter 

estendido diante de nós uma tela de fundo de uma realidade simplesmente dada e de intenções ‘axiológicas’ 

terem emprestado a esse mundo um valor que o torne apto à habitação” (TI:122).  
134

 Obviamente que a sensibilidade é desenvolvida em obras posteriores, especialmente, AE (1975), onde 

Levinas coloca a vulnerabilidade na proximidade e a responsabilidade levada à substituição, outro mais radical 

ainda. Nesse sentido, ao voltar-se para a Sensibilidade – inclusive em sintonia com a questão do contato e da 

audição –, o pensamento levinasiano deixa-se confrontar com uma nova forma de poder da sensibilidade que 

advém da paradoxal “força vulnerável” (LEVINAS, E. Entre nós: ensaios sobre a alteridade. Petrópolis: 

Vozes, 1997, p.89. Doravante EN). 
135

 TI:121. 



47 
 

espacial, a atividade e a passividade se confundem e a consciência “constitui” um mundo que, 

na realidade, já a sustenta previamente
136

, como ressaltamos.  

Este pensamento registra-se para além do de Husserl. Para Levinas, “o corpo é a 

elevação, mas também todo o peso da posição”
137

. Eis a razão pela qual, o indivíduo 

encarnado em o mundo e na sua relação com o mundo, neste nível pré-ético de atividade e 

passividade, é considerado a partir de um dos modos da sensibilidade, como indivíduo 

fruitivo
138

. 

É importante ressaltar aqui que uma vez que o corpo (Leib) permite uma inserção 

sensível no mundo-da-vida, esta inserção igualmente condiciona a relação com o outro.  

A análise levinasiana se desdobrará num âmbito pré-ético e num âmbito ético, pois o 

primeiro configura-se como individuação (antropogênese do indivíduo solitário) e o segundo 

como importante para a subjetivação (heterogênese do sujeito ético).  

No primeiro caso, Murakami (2002)
139

 identifica que a descrição primeva da 

Alteridade se faz mediante uma alteridade afetante interna (que inquieta) e se traduz 

concretamente como fome, fadiga, dor ou sofrimento do e no corpo, abrindo-se para uma 

heterogeneidade da carne. Ainda no primeiro caso, a relação com a alteridade circundante, 

seja mediante a fruitividade dos e nos alimentos ou na alteridade anônima da materialidade 

excessiva (o Il y a), leva o ser humano à resposta dessa afecção. 

Num segundo nível ou condição, designado como ético, a “in-carnação sensível” 

identifica-se à carnalidade de uma subjetividade afetada pela Alteridade do feminino, do 

filho e de outrem. É a exterioridade, a transcendência, que afeta a consciência em meio a sua 

vivencia solitária e condiciona uma subjetividade ética
140

. Será neste âmbito que Levinas 

                                                             
136

 Lembrando que: “O mundo de que vivo, não se constitui simplesmente no segundo grau, depois de a 

representação ter estendido diante de nós uma tela de fundo de uma realidade simplesmente dada e de intenções 

‘axiológicas’ terem emprestado a esse mundo um valor que o torne apto à habitação” (TI:119). Lembrando ainda 

que o “pedaço de terra que me suporta (sustenta), não é apenas meu objeto; sustenta a minha experiência do 

objeto. Os lugares pisados não me resistem, mas me sustentam [...]” (Cf. TI:130). 
137

 TI:130.  
138

 Cf. TI:128. Entretanto, urge esclarecer que não se trata aqui de etapas entendidas segundo uma progressão 

dialética, nem de uma sucessão diacrônica ou historicista que, uma vez percorrida, cronologicamente desse 

margem ao abandono das etapas anteriores como se na derradeira se tivesse chegado ao ápice da explicitação do 

sentido oferecido por Levinas. Antes, os respectivos momentos em torno da “in-carnação sensível” serão 

tratados na perspectiva de uma “intriga” (DEHH:257). Nela, os termos aparecem interligados entre si, sem, 

contudo, perderem sua autonomia ou serem submetidos a uma síntese em que parte deles acabe anulada em vista 

de se chegar a uma totalidade de sentido.  
139

 MURAKAMI, Y. Lévinas Phénoménologue. France: J. Millon, 2002. 
140

 Cerezer (2011) define, sob as análises de Murakami, que esse momento sensível de fenomenologia da 

sensibilidade pura (hiperesthésica) pode ser descrito de 2 modos fundamentais: Via Temporalidade, em que se 

dá o evento pré-ético da “fruição” (jouissance), onde o corpo modaliza a separação e a interioridade e, via 

Encarnação, como evento ético oferecido na proximidade, como gesta e, consequente, substituição do eu (Moi) 

pelo outro, onde o corpo modaliza a socialidade e a responsabilidade. Desse modo, coincidimos com o 



48 
 

propugna uma Sensibilidade dotada de uma não-intencionalidade, inversa à intencionalidade 

da consciência e que revela uma subjetividade passiva e/ou afetada.  

Esta Sensibilidade ética se contraporá, diametralmente, à Sensibilidade transcendental 

husserliana. Afinal, segundo Levinas, a sensibilidade desse sujeito-corpo “in-carnado” em o 

mundo como fruição e afetado pela chegada não-prevista, epifânica e sequer desejada de 

outrem, numa perspectiva hiperbólica em que se encontra a subjetividade, é afecção pura, 

graças ao sentido eminentemente pathético do face a face ou do corpo a corpo.  

Tal afecção se produzirá sob duas condições: a primeira, graças ao contato e a 

proximidade, que é identificada como linguagem
141

. A segunda, como trauma, ferimento ou 

padecimento, também no contexto da proximidade, entendida como vulnerabilidade, que 

desencadeia a responsabilidade do indivíduo até a condição de refém kenótico
142

.  

Nesse sentido, ao voltar-se para a Sensibilidade, inclusive em sintonia com a questão 

do contato e da audição, o pensamento levinasiano deixa-se confrontar com uma nova forma 

de poder da sensibilidade que advém da paradoxal “força vulnerável”
143

 da subjetividade 

ética.   

Será assim que, tal subjetividade levinasiana, por causa da sensibilidade in-

corpórea
144

, manifesta-se a nível ético, principalmente, como vulnerabilidade e, 

posteriormente, como substituição na Proximidade
145

.  

A responsabilidade como individuação do sujeito se descreve, portanto, como uma 

passividade afetiva, que responde a uma demanda-exigência ética do Outro, por isso mesmo é 

tido como “responsável”, onde uma vez exposto ao trauma enigmático da chegada do Outro, 

oferece-se em resposta, a ponto, inclusive, de sofrer pelo Outro, sob a pena de ter de sofrer 

por nada.  

                                                                                                                                                                                              
pensamento de Cerezer de que a sensibilidade perpassa os dois modos fundamentais (pré-ético e ético) da 

modalização do corpo.  
141

 Configurações presentes em Linguagem e Proximidade (1967) e Autrement qu’être ou au-delà de l’Essence 

(1975), que desenvolveremos no segundo capítulo deste.  
142

 Termo derivado do grego “Kenosis” que significa “despojar-se em pró de...”, ou “esvaziar-se com a intenção 

de...”, i.e., no construto maduro levinasiano, “substituição pelo outro”.  
143

 EN:89. 
144

 O Porvir do outro, segundo filósofo franco-lituano, inaugura a “gesta de outrem que vem de alhures” (DQVI: 

75). Melhor dizendo, diante do outro que advém de Nenhures ou de nenhum lugar conhecido a priori pelo 

interlocutor, só resta esperar pelo seu aparecimento cuja imprevisibilidade acompanha a própria transcendência 

de sua chegada.  
145

 AE:109. A sensibilidade corpórea husserliana se transforma em sensibilidade corpórea ética, devido à 

proximidade do contato, por isso a subjetividade assume-se como vulnerabilidade, expiação e gesta/cuidado 

maternal de outrem. Ressalta-se com isso, que a metafenomenologia que a relação ética inaugura, se emoldura 

em torno da afecção e do traumatismo deixado no “eu” e, que é percebido mediante a Sensibilidade e, por 

conseguinte, permite exaltar o caráter eminentemente antropológico do contato, da proximidade e da linguagem. 

Afinal, no encontro com outrem, se sobressai o caráter afeccional e senciente da subjetividade encarnada, bem 

como a especificidade afetiva da linguagem de outrem em que o contato mesmo se dá.  



49 
 

Calin (2000) analisa essa passividade da in-carnação levinasiana como irrecusável 

resposta da responsabilidade do um-para-o-Outro, a ponto de, na Sensibilidade como 

substituição, no um-pelo-Outro, o princípio de individuação ética
146

 do sujeito traduza-se, 

indefectivelmente, como respondente, a fim de oferecer sua vida à demanda-exigência do 

Outro, em sofrimento.  

Ao aproximar-se, o Outro na sua chegada enigmática, provoca uma afecção, ou uma 

espécie de “impacto sem violência”
147

 no sujeito, graças ao con-tacto do regime da dynamis 

do páthos  suscitado pelo encontro/palavra do Rosto. Nesta situação inesperada advinda do 

encontro com o Outro, o interlocutor “não pode permanecer in-diferente”
148

 à sua 

interpelação. O impacto desse advento causa uma espécie de ferimento ou um 

“traumatismo”
149

, do qual o sujeito não escapa senão respondendo ao apelo-ordem do outro
150

 

em seu Rosto.   

Por outro lado, o outro se ausenta do contato, uma vez que o Rosto do outro é “Palavra 

Vivente”, linguagem e expressão de si mesmo, Kath’auto, que, como tal, enlaça o interlocutor 

para além de toda resposta consentida ao seu pedido. A saber, o rosto como palavra vivente 

interrompe qualquer tentativa de apreensão daquele que se aproxima, daquele que é tocado, 

além de interditar a compreensão que o sujeito simularia a respeito de sua ipseidade depois de 

ter sido afetado pela chegada não prevista e sequer desejada de outrem.  

No construto filosófico de Levinas, na relação de proximidade desenvolvida via a 

afecção da linguagem, em que se instala já toda transmissão de mensagens do Outro como 

Dizer
151

 e, onde, nesta transmissão, o sujeito responde à interpelação desta proximidade de 

outrem, ambos os construtos são inconvertíveis à estrutura noético-noemática husserliana
152

.  

                                                             
146

 Levinas considera ética a relação entre o eu e o outro, cada um na sua singularidade, separados ou não-unidos 

em síntese do entendimento, nem pela relação sujeito-objeto, nem como “consciência de si” em relação de 

subordinação, mas ambos no face a face são estabelecedores entre si de uma “intriga” em que nenhum saber 

teórico poderá esgotar nem destrincar, onde um se torna significante para o outro. Nesta relação é importante 

considerar a senhorio-solícito do outro sobre o eu.  
147

 LEVINAS, E. Difícil Libertad. Madrid: Caparrós Editores, 2004, p.25. Doravante : DFL. 
148

 LEVINAS, E. Hors Sujet. Montpellier: Fata Morgana, 1987, p.246. Doravante: HSJ. 
149

 HSJ:59. 
150

 Se a responsabilidade é um princípio de individuação do sujeito ou não, anterior à liberdade deste de aderir ou 

recusar a solicitação-mandamento do Outro, isso procuraremos verificar em outro momento. O que 

consideramos importante ressaltar em vista a como este trabalho vem sendo conduzido até aqui é que, a in-

carnação sensível do sujeito levinasiano é, no nível pré-etico, paladar e fruição e, no nível ético, afecção e 

linguagem, antes, inclusive, que os sentidos do tacto e da visão, duas das mais importantes características (apesar 

de Husserl também trabalhar e explorar a audição no desenvolvimento do seu método fenomenológico, mas não 

o faz associado à linguagem como Levinas) do Empirismo Transcendental. 
151

 Levinas proporá a linguagem como meio de relação metafenomenológica com o Outro. Linguagem para 

aquém do discurso. O Dizer (le Dire) que é anterior ao Dito (le Dit).  
152

 Aspectos que certamente analisaremos e desenvolveremos no capítulo seguinte a este. 



50 
 

Apesar de reconhecer o inegável “influxo da língua grega” sobre seu pensamento
153

, 

Levinas recorda que, em linhas gerais, a lógica subjacente à tradição prima preza, em primeiro 

lugar, pela supervalorização do eikon (imagem) em detrimento do contato ou da 

“materialidade viva e irredutível da existência com o mundo das coisas”
154

, comprometendo, 

assim, o caráter eminentemente antropológico da corporeidade e da carnalidade do ser 

humano
155

 em sua condição de ser “um-para-o-outro-no-mundo”
156

.  

Em segundo lugar, esta lógica tende ainda a olvidar-se do caráter especificamente 

linguístico da situação ética enquanto “comércio de palavras”
157

, na medida em que a tradição 

filosófica dominante salienta a legitimidade do “discurso coerente do Logos contra toda 

incerteza da doxa” ou da verdade que se funda numa outra instância que não na ótica da visão 

fundadora
158

.  

A relação frontal com a alteridade e a razão de ser do outro, disposta unicamente por 

causa da in-carnação sensível, que em sua revelação ou autoexpressão se faz ao modo de uma 

aneikon (não-imagem), é o indicador de sua própria independência em relação ao “eu”. Isto é, 

o outro na sua expressão particular como Rosto se auto-significa enquanto uma associação 

numa afiguração interior afetante, expressa carnalmente pelo face-a-face. O Rosto é um 

“fenômeno” a-figurável, não-plástico, que mediante a Sensibilidade é sentido e acolhido via 

vestígio como Enigma. Afinal, para Levinas, o rosto é não-tematizável, é palavra, é 

linguagem, é expressão e revelação própria, que em todo ato de fala, retira-se do contexto que 

porventura tendesse a reduzir sua alteridade à “reificação”
159

, ou inclusive, à tentativa de 

identificá-la como um mero Alter Ego.  

 

 

 

 

 

 

                                                             
153

 NARBONNE, Jean-Marc. Lévinas et l´Héritage Grec. Paris: Vrin, 2004; p.13. 
154

 EE:27. 
155

 Nas palavras de Giorgio Agamben, filósofo italiano que concorda com a crítica levinasiana à tradição prima, 

“a supremacia do paradigma cognitivo fez com que a antropogênese fosse vivida e refletida unicamente sob seus 

aspectos gnosiológicos, como se no devir humano do homem, não houvesse em principio e necessariamente 

implicações éticas (e também políticas) que estivesse em questão” (AGAMBEN, G. O Sacramento da 

Linguagem: Arqueologia do juramento. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011; p. 65). 
156

 AE:127  
157

 DFL: 25. 
158

 LEVINAS, E. A l’heure des nations. Paris: Ed. du Minuit, 1988, p. 22. Doravante : AHN.  
159

 TI: 237. 



51 
 

1.3.3. A experiência transcendental da alteridade e a “santidade” do outro. 

 

Para Murakami (2002), a obra levinasiana se apresenta como uma fenomenologia da 

facticidade
160

 interhumana fundada sobre a corporeidade sensível. Segundo Murakami, 

Levinas radicaliza uma fenomenologia da sensibilidade do indivíduo, esforçando-se em pôr 

entre parênteses a objetividade, reconduzindo a sensibilidade à dimensão do sensível puro.  

Para ele, Levinas parte das considerações husserliana na questão da temporalidade, 

movimento e corpo, para por entre parênteses a intencionalidade objetivante, a fim de escavar, 

num movimento acuradamente fenomenológico, até descobrir a subjetividade como 

consciência não-intencional
161

.  

Por esta mesma análise, Levinas também põe entre parênteses a noção de 

mundaneidade desenvolvida por Heidegger. Ele o faz mediante a noção hiperesthésica da 

fruição e do elemental. Tal epoché já se observava em De L’Existence a L’Existant (1947) 

evidenciada no fracasso da experiência do mundo sensível e da excedência – excesso de Ser - 

revelado pelo caráter obsessivo da insônia, denominado como “Il y a”.  

Em Lévinas Phénoménologue (2002), Murakami também destaca os méritos, ao 

mesmo tempo em que esboça críticas à análise husserliana de Natalie Depraz pelo que ela 

escreveu em Transcendance et Incarnation: Le statut de l’intersubjetivite comme alterite a soi 

chez Husserl (1996), a respeito da estrutura da alteridade no pensamento husserliano. Nesta 

obra, Depraz considera que o que permite a explicação fenomenológica da experiência do 

outro não é a própria relação com o outro em si, mas a estrutura de alteridade inerente à 

subjetividade transcendental que torna possível a experiência de e com outrem. Ela nomeia 

“alteridade-a-si” tal estrutura que funciona como uma espécie de “guia descritivo da 

experiência transcendental com o outro”
162

. 

Mais tarde, Depraz, num artigo publicado em 2001 sobre a fenomenologia husserliana, 

a saber, Lucidité du corps: de l’empirisme transcendental em phenomenologie, vai reconhecer 

a ideia de que o corpo próprio (Leib) aparece no construto husserliano como condição de 

possibilidade do empírico, do estético e do transcendental entropático
163

. Já Murakami, desde 

cedo, defendia essa postura e, por causa do caráter preponderante dado por Levinas à 

                                                             
160

 Muito embora discordemos desse posicionamento, no sentido mais fenomenológico existencial possível, 

segundo Murakami, a facticidade deve ser entendida como aquelas particularidades factual acerca das quais não 

se tem nenhum controle e das quais não podemos nos omitir ou fugir.  
161

 MURAKAMI: 2002, 16-17. 
162

 DEPRAZ, N. Transcendance et Incarnation. Le statut de l’intersubjetivite comme alterite a soi chez 

Husserl. Paris: Vrin, 1996, p.240, 241. 
163

 DEPRAZ, N. Lucidité du corps. De l’empirisme transcendental em phenomenologie. In : Phaenomenologie. 

Dordrecht: Kluwer A.P., c2001, XII, pp.160-249.   



52 
 

Sensibilidade e ao corpo, indicava que a fenomenologia levinasiana poderia ser entendida 

como uma antropologia fenomenológica da facticidade (inter)humana, que no seu método 

próprio, descobre a facticidade do transcendental no empírico e que tem como eixo principal, 

portanto, a questão do corpo (Leib) atravessada pela questão do outro
164

.  

Ao fixarmo-nos nos pontos coincidentes de Murakami e Depraz, chegaremos à 

conclusão de que para Husserl, a consciência egóica percebe o outro como concernente a um 

corpo (outro Leib) pela mesma visada transcendental que dá sentido ao objeto.  

Na lógica husserliana, o “eu” ao perceber o “outro”, vê-lhe como “corpo” (Leib), mas 

não ainda, pelo menos de modo inicial, sem redução, como personalidade, vivencia e outra 

subjetividade independente que este mesmo “corpo” animado e orgânico sugere. Para 

enxergá-lo como outro, outro ego – Alter Ego -, é necessário outra intencionalidade, onde não 

mais se confundam: intencionalidade cognoscente com a intersubjetiva.  

Será mediante a experiência eidética da Entropatia ou Empatia (Einfühlung) 

procedendo via oposição e analogia, que se constituirá a ideia de uma “experiência de outro 

que eu”
165

. Oposição e “analogon” constituinte do outro como “estranho”
166

, que não será 

verdadeiramente constituído como outra subjetividade separada senão via percepção e 

apercepção (“présentation” e “aprésentation”) – que vai diferir muito sutilmente da percepção 

das coisas constituídas pelo ego absoluto. Somente, via percepção e apercepção a consciência 

egológica constituirá este “estranho” como Outro, não na sua Alteridade irredutível e radical, 

mas como Outro-Ego, como “outro eu”, ou como “outro de mim”.  

M. Pelizzoli
167

 (2002b) sustentará, no entanto, que para mostrar que o outro é captado 

pelo ego numa experiência em “carne e osso” e, ao mesmo tempo, que não é dado a mim 

originalmente, Husserl assinala a existência de uma ínfima diferenciação na percepção do 

outro
168

.  

Primeiro, o outro será captado via “acoplação” (i.e. perceber os objetos em forma de 

casal, onde um empresta sentido para que se entenda o outro) como modificação do ego, ao 

que Husserl chama de “Alter Ego”. Assim sendo, o que percebo, finalmente, não será apenas 

um corpo – um analogon – mas um outro diferente.  

O que faz a diferença entre o “outro” e o “eu” na concepção husserliana é, sem dúvida, 

a situação intencional perceptiva (bipartida) por présentation e aprésentation, que segundo 

                                                             
164

 MURAKAMI, 2002: 15-27; e nota pp. 158, 321 e 325.  
165

 MC: 79-80. 
166

 MC:78. 
167

 PELIZZOLI, M.L. O eu e a diferença: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002b. 
168

 PELIZZOLI, Op. Cit., p.64,65. 



53 
 

Pelizzoli, é preciso colocar em duvida, “porque o liame não sustenta, efetivamente, a 

diferença e a distancia entre os termos”
169

.  Além disso, quando apresenta o outro e sua 

experiência, como evocadora de novas séries de “appresentations” sintéticas concordantes
170

, 

onde se verifica uma constante que impede a fixação do outro como uma percepção acabada, 

definitiva, englobada ou assumida, logo inapreensível de por si, Husserl não visualiza, nem 

sequer nessas condições, a possibilidade de considerar a alteridade irredutível do Outro.  

Isso posto, caberia questionar se o Outro husserliano (Alter Ego) escapará as 

determinações dos horizontes originais do transcendental egológico, mesmo que esse 

questionamento constitua-se em dúvidas que subvertam (i.e. vertam por baixo ou façam ruir) 

o esboço do próprio Ego Transcendental através das anfibologias percebidas no contexto da 

fenomenologia transitiva presente nas Meditações de Husserl.  

Ao dar lugar a essa nova concepção intencional intersubjetiva, Levinas depara-se com 

uma anfibologia na egologia, declarada na 5ª das Meditações Cartesianas quando Husserl 

percebe que  

Falta-me, acima de tudo, a compreensão do meu ser primordial, da esfera 

daquilo que me pertence no sentido estrito e daquilo que, a título de 

experiência do outro, se constitui nessa esfera como sendo estranho, como 

“apresentado”, mas que ai não está e que não pode jamais ai ser mostrado 

de maneira original [...] Eu, que medito, não compreendo no começo, em 

geral, como chegar aos “outros” e a mim mesmo, posto que os "outros" são 

todos tomados “entre parênteses”. E, no fundo, não compreendo ainda, e o 

reconheço somente apesar de mim, que “me colocando entre parênteses”, eu 

mesmo, como homem, como pessoa humana, conservo-me, no entanto, 

ainda como ego. Não posso, portanto, saber nada ainda sobre uma 

intersubjetividade transcendental e, sem o querer, considero a mim, o ego, 

como um solus ipse171
. 

 

Segundo o olhar interpretativo de Levinas, o filósofo alemão tocou em algo demasiado 

primordial, “muito antigo e teológico [...], animalia”
172

, “concreção do impensado (que não é 

puramente negativo)”
173

 e sombra da racionalidade, da qual ele, Husserl, pretendeu fugar-

se
174

, não sem antes manifestar sua sincera imprecisão.   

Esta Anfibologia, que não deve ser entendida como incoerência ou inabilitação lógica, 

mas como espaço de abertura topográfica na geografia da fenomenologia, a fim de dar lugar a 

                                                             
169

 PELIZZOLI, 2002b:67. 
170

 MC:97. 
171

 MC:162-163 (grifo nosso).  
172

 TEI:32. 
173

 TEI:24. 
174

 Na conclusão da quinta Meditação, depois das peripécias atribuídas ao jogo da fenomenologia à 

intencionalidade intersubjetiva, Husserl afirma: “Se perdemos de vista a exigência, na qual insistimos tanto no 

início, de um conhecimento apodítico como sendo o único conhecimento "autenticamente científico", ainda 

assim, o retomamos” (MC:164).  



54 
 

um novo tipo de intencionalidade aberta pela relação intersubjetiva, constituiu-se, ao 

pressupor as “relações entre o mesmo e o outro, que já não são objetivação, mas 

sociedade”
175

, a partir da procura pela exterioridade, o “fora de si”, como tentativa de evasão 

solipsista. 

De acordo com Levinas, essa fuga também motivada pela busca de uma verdade 

universal, aponta para a ética como meio e condição para a obtenção dessa veridicidade.  

De fato, através da própria concepção husserliana presente na 5ª das Meditações 

Cartesianas, a razão e a verdade devem ser intersubjetivas, pois, segundo Husserl, são 

vinculantes. Por isso, tal abertura é necessária à compreensão da estética transcendental e à 

relação com o outro, classificada pelo próprio Husserl como de “ordem superior” ou de 

“esfera primordial”.  

Não obstante, mesmo na sua abertura ao hetero/alter/outro, o saber fenomenológico 

conserva e impõe sua essência identificadora sobre a alteridade irredutível do Outro, seguindo 

toda a tendência da tradição filosófica que, em ultima instancia, pactuou com a fenomenologia 

husserliana. Pois, no final da 5ª das Meditações Husserl assegura: “mesmo após ter adquirido 

uma primeira compreensão das funções constitutivas, devo divisar todos os conjuntos 

constitutivos como simples vinculações desse ego único”
176

.  

Assim, convém questionar: ainda haverá espaço para a manifestação livre do Outro na 

sua Alteridade, sem que se encontre aprisionado ao arcabouço do Ego? O Ego Transcendental 

pode, nos seus movimentos acopladores ou emparelhadores, dar conta de uma Alteridade que 

se mostra não apenas irredutível, mas e, sobretudo, afetante, numa afecção que se dá na 

passividade da consciência-interna? Afinal de contas, a Alteridade, o diferente, como 

exterioridade transcendente, não configuraria movimentos kinestésicos próprios e diferentes 

aos do Ego que, portanto, traspassaria a consciência egológica e seria capaz de, não apenas 

por causa do olhar do eu egológico, mas por causa de si mesmo, ser especialmente 

“movente/afetante” da consciência transcendental?  

Além disso, a intencionalidade objetivante e/ou transcendental é a única forma de 

promover uma Sinngebung se a verdade é declarada como princípio intersubjetivo? E, por 

fim, pergunta recorrente no pensamento e textos levinasiano: A consciência tem por 

prioridade concentrar suas forças num processo de totalização onde as diferenças, ainda que 

percebidas no movimento exterior e interior da mesma, não devem ser, em ultima instancia, 

consideradas ou acentuadas? E, atrelada a esta, o sentido único da subjetividade é o saber? 

                                                             
175

 DEHH:164. 
176

 MC:163. 



55 
 

Para Levinas, este modo de relacionar-se com o Outro via Empatia (Einfühlung) 

fenomenológica, traz a inconveniência de aproximar-se do Outro de maneira indireta, sempre 

a partir de uma comparação com o “eu”, não em si mesmo. No seu modo de ver, a alteridade 

do Outro se dilui quando pretende-se estabelecer uma relação via analogia, a partir do 

comportamento de um corpo distinto, objetivamente dado, levando em consideração o próprio 

comportamento. Desse modo, não é ele, mas “eu” imposto a ele.    

Para o filósofo franco-lituano, na comunidade das mônadas, a relação ao outro ainda 

prende-se à circularidade de todo sentido que começa no saber e termina no saber. A relação é 

entendida “precisamente como saber: neste saber, obtido por analogia entre o comportamento 

de um corpo estranho objetivamente dado e meu próprio comportamento, não se forma senão 

uma ideia geral da interioridade e de eu”
177

.  

Para Levinas,  

O absolutamente Outro é Outrem; não faz numero comigo. A coletividade 

que eu digo “tu” ou “nós” não é um plural de “eu”. Eu, tu, não são 

indivíduos de um conceito comum. Nem a posse, nem a unidade do conceito 

me ligam a outrem... sobre ele, não posso poder, porquanto escapa do meu 

domínio num aspecto essencial... é que ele não está inteiramente no meu 

lugar... somos o Mesmo e o Outro. A conjunção e não indica aqui nem 

adição, nem poder de um termo sobre o outro... o Outro na sua relação com o 

Mesmo permanece transcendente ao Mesmo
178

. 

 

Para tal relação-independente, será necessário um pensamento que deva manifestar 

outra consciência mais fundamental ou primordial que a consciência husserliana e que, como 

saber ético, não vise à assimilação do Outro ao Mesmo, nem sua integração e, que, 

igualmente, não comprometa a transcendência garantindo a sua separabilidade, i.e., a sua 

santidade.  

Pensar autrement qu’être é pensar um aquém e um além do Ser. É pensar a ética, 

inclusive, para além da ética dos sujeitos. É pensar para além do inter-esse, a partir da 

aneikon do rosto, do seu rastro, da sua majestade e indigência. Pensamento que é pura 

relação, práxis, solicitação, entrega e responsabilidade, absolutamente carnal, pessoal, visível 

do outro humano diante de mim e que não faz par comigo.  

Segundo Levinas, “muitas vezes se fala de ética para descrever o que eu faço, mas o 

que me interessa, afinal de contas, não é a ética, não somente a ética, é o santo, a santidade do 

                                                             
177

 DQVI:243. 
178

 TI:25-26. 



56 
 

santo”
179

. É neste sentido que afirma: “Assim, a estrutura formal da linguagem anuncia a 

inviolabilidade ética de Outrem e, sem qualquer desafio de numinoso, a sua santidade”
180

.  

Destarte, conforme assegura Melo (2003): “o outro é aquele que me transcende e que 

me revela o mistério mais profundo da criação: o outro, enquanto pessoa, é terra santa, é 

sacralidade e, para aproximar-se dele, é necessário tirar as sandálias, despojar-se de si mesmo, 

escutá-lo, olhá-lo, senti-lo próximo, mas a sua santidade é, também, nudez”
181

. 

Mas, afinal, que pensamento será este? Um pensamento que: Em primeiro lugar, não 

esteja sujeito “à rigorosa correspondência entre noese e noema, não limitado à adequação 

visível que iguala o visar a que ele teria de responder na intuição da verdade”
182

 e que, por 

conseguinte, desconstruísse ou suspendesse a intencionalidade da consciência, a fim de abri-la 

a uma relação mais profunda e passiva com a exterioridade. Em segundo lugar, que 

procurasse deixar de lado as premissas da visão e do tacto com sua tendência às 

representações e objetivações, tão caras à fenomenologia e a toda tradição filosófica 

ocidental, sem que isso provoque uma derrocada no irracionalismo. E, em terceiro lugar, que 

não encarasse a linguagem como um instrumento objetivante preso ao Ser e que, portanto, 

antecedesse a todas as relações do domínio da consciência e do discurso kerygmático.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
179

 LEVINAS apud DERRIDA. Adieu è Emmanuel Levinas, p.15. Para Derrida esta afirmação de Levinas 

resultado da conversa entre os dois, lhe é extremamente cara à sua memória.  
180

 TI: 174. 
181

 MELO, N. V. A ética da alteridade em Emmanuel Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003.  
182

 TEI:20. 



57 
 

 

CONCLUSÃO DO CAPÍTULO 1 

 

Em conclusão: Por que a fenomenologia husserliana, apesar de suas inovações e 

abertura presentes na via genética, não foi suficiente como método para o construto 

filosófico de Emmanuel Levinas?  

Para responder esta pergunta a título de conclusão deste capítulo, evidenciaremos 

cinco respostas que não devem ser entendidas aqui, pela própria estrutura do pensamento 

levinasiano, como entidades independentes umas das outras, nem devem ser tomadas à 

maneira de uma dialética, muito menos como uma sucessão cronológica entre elas, como se 

no último item tivéssemos chegado ao ápice da explicitação da resposta à pergunta acima. 

Antes, as considerações, não-exaustivas abaixo, devem ser tratadas na perspectiva de um 

conjunto encadeado e interdependente, a fim de que se ofereça um melhor sentido à 

insuficiência do método fenomenológico tal como apresentado por Husserl.  

Porém, antes, é importante ressaltar que todo pensamento levinasiano é quase sempre 

fenomenológico no seu princípio e desenvolvimento, mas isso não significa dizer que 

permanece fenomenológico até o fim. Como prova que sustente tal afirmação, salientamos as 

próprias palavras de Levinas: “como quase sempre, começo com Husserl ou em Husserl, mas 

o que digo já não está em Husserl”
183

.  

 O desenvolvimento do pensamento levinasiano começa a partir de uma radicalização 

da via genética fenomenológica, especialmente voltada para a relação ipseidade-alteridade, 

dada mediante a intencionalidade transcendental de um kinestésico sujeito-corpo (Leib) 

disposto, segundo Levinas, em um mundo contagiante. Para Levinas “A maneira como 

Husserl formula uma intencionalidade do não teorético, a própria teoria do Mundo da Vida e 

o papel do corpo próprio como exposição sensível à exterioridade [...] é revolução 

permanente”
 184

.  

Nas palavras finais de Autrement qu'être au delà de l’Essence (1975), Levinas ainda 

esclarece que: “As nossas análises reivindicam o espírito da filosofia husserliana, cuja letra 

foi o apelo, na nossa época, da fenomenologia permanente, entregue ao seu estatuto de 

método de toda e qualquer filosofia”
185

. 

                                                             
183

 TEI:31. Pontualmente elucidativo para o que acabamos de afirmar é outra declaração do próprio Levinas: 

“Neste sentido próprio, eu sou fenomenólogo, não porque defenda todas as teses, todas as afirmações, todas as 

consequências metafísicas, mas a minha maneira de pensar provém de Husserl” (A. MUENSTER, 1995:132). 
184

 EN:108-109 
185

 DOS:194. 



58 
 

A fenomenologia husserliana, em seu caráter transitivo ou genético, sobretudo, por ter 

redescoberto a sensibilidade no ato de filosofar contra as perspectivas eidéticas criticadas e, 

por ser a lúcida desenvolvedora de um despertar incessante e de uma abertura infinita – 

elemento indispensável da maneira como Levinas entende a Fenomenologia -, proporciona, 

igualmente, os elementos viáveis para a construção de toda a estrutura ética do pensamento 

levinasiano.  

Por conseguinte, Levinas se servirá do espírito da fenomenologia, da ideia de cavoucar 

em busca do inusitado, ou do que não foi ainda perscrutado pela consciência, do ir às coisas 

mesmas ou de ir ao “puro” da consciência, mesmo que isso pudesse levar a uma 

ressignificação do ideal eidético husserliano, para considerar a consequente transformação da 

Fenomenologia em Metafenomenologia/Enigmologia
186

, necessária, enfim, à relação 

intersubjetiva e a manutenção da unicidade do Outro.  

Entender a passagem da Fenomenologia para uma Metafenomenologia no percurso do 

pensamento levinasiano não é tão simples como possa sugerir a ideia presente no título deste 

trabalho. Como argumento ao que acabamos de enunciar segue-se que, muito embora a 

discussão existente entre um Levinas fenomenólogo e um Levinas metafenomenólogo existe 

em meio aos estudiosos do filósofo franco-lituano, nada foi escrito com o propósito especifico 

de elucidar, ou talvez, de promover tal discussão, razão pela qual nossa investigação decidiu-

se sobre esse tema.  

Entretanto, a maneira como enxergamos o pensamento de Levinas e, assim o 

interpretamos, não foge à interpretação de muitos outros filósofos que consideram Levinas, 

definitivamente, um metafenomenólogo. O termo “metafenomenologia” aparece pela primeira 

vez em Derrida em L’écriture et la différence, um artigo dedicado a análise de Totalité et 

Infini (1960) presente na obra derridiana Violence et métaphysique (1967).  

Depois desse, outros autores fazem uso do termo, tais como: Timm de Souza em 

Sujeito, ética e história: Levinas o traumatismo infinito (1999), como base de sua crítica à 

totalidade e M. L. Pelizzoli em sua Tese de Doutorado, Levinas: a reconstrução da 

subjetividade (2002a). 

Na análise do filósofo franco-argelino Jacques Derrida, a Trans-ascendência 

levinasiana é uma “ex-cedência”, i.e., uma saída do Ser e das categorias que o descrevem. 

“Esta ex-cedência ética desenha o lugar, ou melhor, o não-lugar, da metafísica como 

                                                             
186

 Termos a serem desenvolvidos mais a frente.  



59 
 

metateologia, metaontologia ou metafenomenologia”
187

. Termos semelhantes que poderiam 

ser empregados sem muitos deletérios que distorcessem o método e a intenção levinasiana. 

Não obstante, como as descobertas, extravasamentos e desenvolvimentos partem da 

fenomenologia husserliana, elegida por Levinas como métrica inicial para a realização do seu 

procedimento filosófico transcendente, preferimos utilizar o termo “Metafenomenologia”
188

 

já, que no fundo, não há um abandono ou um aniquilamento da fenomenologia em detrimento 

do Metafísico.  

O próprio Levinas em Autrement qu'être au delà de l’Essence (1975), precisamente no 

capítulo IV, sobre a Substituição, se refere a “An-arquia” da subjetividade que se entrega ao 

prefixo “meta”, da metaontologia e da metalógica. Ambos os termos empregados por Levinas 

servem de base para o acunho “Metafenomenologia” proposto por Derrida, anteriormente, e 

por outros estudiosos do filósofo franco-lituano, pois indica, sem deletérios ou perda 

interpretativa, um para além do Logos e do tempo sincrônico de uma consciência afetada pela 

dynamis do pathos. 

É importante considerar aqui que estes “para além de...” citado por Derrida, ou ainda 

o “para aquém de...”, que são expressões frequentes no vocabulário levinasiano, 

especialmente nos escritos que transcorrem de Totalité et Infini (1960) e Autrement qu’être 

(1975), foram retomados e ressignificados a partir das considerações de Jean Wahl
189

 (1888-

1974), com quem Levinas teve contato enquanto aquele era professor na Université de 

Sorbonne, antes e depois da 2ª Guerra Mundial.  

Tal influencia de Wahl
190

 sobre Levinas, faz o filósofo franco-lituano reconhecer na 

“Trans-ascendência” e na “Trans-descendência” o movimento metafísico
191

 que oferece uma 

                                                             
187

 DERRIDA, J. Violencia y Metafísica: Ensayo sobre el pensamiento de Emmanuel Levinas. Trad. Patricio 

Peñalver in: DERRIDA, J. La escritura y la diferencia. Barcelona: Anthropos, 1989, pp. 107-210. 
188

 Apesar de Levinas em Autrement qu'être au delà de l’Essence, precisamente no capítulo IV, sobre a 

Substituição, se referir a “An-arquia” da subjetividade que se entrega ao prefixo meta, da metaontologia e da 

metalógica, também servir de base para o termo em recorrência “Metafenomenologia”, indicando um para além 

do Logos e do tempo sincrônico da consciência afetada pelo pathos, nas palavras finais do mesmo livro, ele 

esclarece que: “As nossas análises reivindicam o espírito da filosofia husserliana, cuja letra foi o apelo, na nossa 

época, da fenomenologia permanente, entregue ao seu estatuto de método de toda e qualquer filosofia. A nossa 

apresentação de noções não procede nem através da decomposição lógica, nem da descrição dialética das 

mesmas” (DOS:194).  
189

 WAHL, J. Tableau de la Philosophie Française. Paris: Gallimard, 1962. Para J. Wahl, o que está além da 

ordem da consciência, que a torna “infeliz” pela descoberta da sua própria incapacidade, é da ordem da 

metafísica, i.e., do proto-lógico e da proto-arché. Assim, metafísica é “Trans-ascendência” e “Trans-

decendência”, pois é dotada de um movimento que vai aquém e/ou além do pensamento. 
190

 “Os termos Trans-ascendência e Trans-decendência foram tirados de Jean Wahl. Cf. ‘Sur l’idée de la 

transcendance’ in: Existence humaine et transcendance. Neuchatel: Ed. de la Baconnière: 1944. Fui muito 

inspirado pelos temas evocados neste estudo” (N.R. TI:22).   
191

 “O movimento metafísico é transcendente e a transcendência, como desejo e inadequação, é necessariamente 

uma Trans-ascendência” (TI:21-22).  

http://www.jacquesderrida.com.ar/frances/ecriture_difference.pdf


60 
 

oportunidade de verdadeira abertura para o Outro-Infinito ou Ab-solutus
192

, via descoberta de 

uma nova intencionalidade, inversa à fenomenológica, que de maneira enigmática provoca a 

epifania daquele Outro no eu.  

O momento em que Levinas inicia a caminhada em direção a uma 

metafenomenologia, sem o abandono definitivo da Fenomenologia em função desta, se dá no 

pensamento levinasiano nascente no período da sua maturidade filosófica, apesar de haver 

indícios prévios que apontariam para essa passagem em obras anteriores.  

Logo após as influências de Wahl e os encontros com o mestre da exegética talmúdica, 

Chouchani, e de uma retomada dos escritos de Rosenzweig, que Levinas escreve Totalité et 

Infini (1960) como seu chef-d’oeuvre. Nesta obra, procurou expor e, por vezes, sistematizar 

experiências de uma consciência previamente afetada pela ética em que fazia girar toda a 

abertura proposta pela metafísica do outro em torno, principalmente, da noção de Rosto
193

. 

Nela, ele retoma e recria temas divulgados anteriormente como o “il y a” e a “hipóstase do 

existente”, agora convertidos em “elemento” e “fruição” respectivamente, além de realçar o 

Eros como sensibilidade que foge a representação.  

Será, portanto, a partir de Totalité et infini que a visada intencional de uma forma 

plástica, que se manifesta em o mundo como Rosto (Visage) do outro metafísico, disposição 

sem figuração possível, que via vestígio (Trace) deste na consciência, emergirá, em 

Autrement qu’être (1975) a consciência não-intencional como passividade de uma 

subjetividade ética responsiva.  

Será este instante literário em que há uma fuga da presentificação do tempo da 

consciência que se dá a virada ou a passagem da fenomenologia para a Enigmologia ou 

Metafenomenologia ética.  

Em outras palavras, o vestígio enigmático do fenômeno é a expressão pura dessa 

exterioridade que nunca, em nenhum momento apelativo consciente, poderá presentificar 

temporalmente o Outro e conceituá-lo a maneira do Mesmo.  

O vestígio do Rosto de Outrem, que significa sem aparecer, estabelece uma relação 

pessoal e ética com a Eleidade, sob o modo da obrigação anterior à intencionalidade eidética e 

a presentificação da consciência e, assim, não revela ou não se situa no nível da 

fenomenologia, mas interrompe a fenomenologia eidética e a transitiva, ainda sob as 

                                                             
192

 Expressão que na sua etimologia nos evoca o "desligamento" ou a “independência” em relação a qualquer 

outra coisa, i.e., separado, santo. 
193

 Como uma presença do outro homem no seio de uma intersubjetividade ética. 



61 
 

égides do “Ego”, para dar lugar a uma metafenomenologia ou uma fenomenologia ética, 

sem o abandono do espírito da própria fenomenologia como abertura infinita.  

A especificidade do vestígio está em significar fora de qualquer intenção de construir 

sinal e fora de qualquer projeto do qual ele seria o desígnio. Trata-se de um vestígio que não 

se inscreve na ordem do mundo, mas que a transtorna. A forma de ser daquele que deixa um 

vestígio é passar, partir, absolver-se
194

 e, posteriormente, separar-se.  

Aqui está em questão mostrar como a intencionalidade na obra de Husserl pode ser 

problematizada no âmbito da discussão estética, tal como a sugere Levinas, em Totalité et 

Infini (1960), e que é retomada e aprofundada em Langage et Proximité (1967), Autrement 

qu'être au delà de l’Essence (1975). Tal discussão também se faz presente em artigos serôdios 

e ulteriores tais como La réalité et son ombre, publicado como artigo pela primeira vez em 

1948 na revista francesa Les Temps Modernes e La conscience non-

intentionnelle (comunicação proferida na Universidade de Berna em 1983 e publicada no 

livro Entre nous: Essais sur le penser à l’autre de 1985).  

A crítica do caráter enfeitiçador da eikon e aglutinador do eidos
195

, e mesmo da 

transitividade do Ego da fenomenologia husserliana, faz-se presente no construto do 

pensamento levinasiano e na sua apropriação crítica da fenomenologia tal como ela se 

apresentou com Husserl.   

Essa crítica é recorrente e decisiva, pois a Alteridade, que para Levinas é irredutível 

aos ditames do ser e do tempo da consciência, não pode ser englobada por qualquer 

intencionalidade, pois ela promove uma responsividade anterior à consciência.   

Não obstante, trazer a Alteridade, no seu irreducionismo temporal-conceitual 

característico, ou melhor, na ausência de características que possam defini-la ou apreende-la, 

a fim de pensá-la como abertura infinita, custou, para Emmanuel Levinas, a maneira de 

transformar ou transmutar a fenomenologia em metafenomenologia.  

Viu-se neste capítulo que, num ato acuradamente fenomenológico, Levinas inicia sua 

empreitada filosófica de evasão de toda e qualquer representação da Alteridade, o que 

significa, a priori, evasão do Idealismo, do Ser e da ontologia para uma nova (des)ordem e 

uma nova ideia que pudesse tergiversar-se das peripécias da dialética, do discurso do logos, 

do conhecer e do Ser, a fim de se pensar um outro modo, ou uma outra maneira que o Ser, 

num para além da essência. Razão pela qual: 

                                                             
194

 DEHH:242. 
195

 A relação existente acha-se através do grego “εἶδος”, que significa a “forma”, a “essência” ou o “olhar”, do 

qual deriva do grego “εἴδωλον” (Eidolon) que significa “ídolo” ou também “imagem”.  



62 
 

1º) O teorético, preso à imagética, converte-se em único fio condutor da filosofia 

transcendental, na qual o objeto da consciência é um produto da própria consciência, que no 

ato da sua Sinngebung, assume características pares ao Idealismo e a Ontologia, excluindo 

qualquer possibilidade de uma diferença não submissa ou de uma inapreensibilidade, 

reafirmando, desse modo, toda uma presunção na capacidade totalizadora da razão. Mesmo 

sob a análise de que toda consciência é intenção de um intencionado, sendo este intencionado 

sempre excedente, este “a mais”, presente no horizonte do jogo noético-noemático, nunca 

avança para o diferente ou para o Outro, sendo apenas um feixe de possibilidades do que é 

momentaneamente percepcionado, i.e., o mesmo do Mesmo.   

2º) Ao excluir a possibilidade do infinito como transcendente, suspenso na 

fenomenologia eidética e transitiva para que se adequasse as regras da imanência, Husserl 

desabonou a possibilidade de uma exterioridade e de uma Transcendência (conforme o 

pensamento levinasiano) afetante, i.e., que produzisse um “traumatismo” oriundo do 

absolutamente Outro.  

Ao fazê-lo, Husserl se esquecera da essência própria da ideia do Infinito que tomou de 

Descartes, a saber: o estatuto de extravasamento do pensamento, ideia/conceito não 

constituída, inata à consciência e que retira do próprio pensamento a condição de arché, 

origem e início de tudo. Situação do espírito, inegociável para Husserl. Ao não tematizar Deus 

como objeto e produto do Cogito englobante, Descartes abriu a possibilidade, para Levinas, 

de se pensar “Deus” como o “Outro”, como Alteridade que implode a imanência.    

3º) A presentificação do tempo da consciência, no ato da objetivação por intermédio 

das retenções e protenções fenomenológicas, convertendo o passado e o futuro em instantes 

do presente puro, que não se contamina, nem mesmo de maneira tangencial, i.e., sem 

qualquer devir ou perda temporal que pudesse ser exterior ao presente no processo da própria 

consciência de identificação, implicou para Levinas a adequação da passividade da 

“impressão originária” declarada por Husserl, em representação imaginária, mesmo diante de 

todo o problema que comporta a questão mnemônica para a consciência.  

Além disso, Levinas entende que a representação imaginária, de tornar um novo 

presente um fato passado, produz uma redução à consciência de tudo e de todas as coisas que 

seriam independente dele e exterior, propiciando neste ato, a inclusão do Outro no Mesmo, 

anulando a diferença e o lugar do Outro como importante constituinte da própria subjetividade 

do sujeito. 

4º) Para Husserl, o ser exterior é obra do pensamento e de seu domínio típico e, nesta 

leitura fenomenológica inteligível, a linguagem, especialmente nas Investigações Lógicas e 



63 
 

em outras obras husserliana, está diretamente e unicamente direcionada a expressão e a 

significação das representações do jogo noético-noemático, impossibilitando que fosse 

oferecida de outro modo senão a oralidade objetivante.  

Apesar de considerar o aspecto oral como primaz na própria construção histórica e 

gnosiológica do humano, Levinas considera que o reducionismo husserliano fecha a 

possibilidade ao humano de: em primeiro lugar, ser interpretado como ouvinte, antes que 

falante. E, em segundo lugar, na condição de falante, indicar o desejo de saída de si mesmo e 

busca pelo Outro que lhe afetou, evidenciando sob a forma do diálogo ético e de uma 

conversação (hermenêutico-literária) com a história, a memória e a cultura, a possibilidade de 

vivência e tempo diferentes ao do “eu psicofísico” do Ego Transcendental. 

5º)  E, por fim, a consciência na sua prioridade de concentrar forças num processo de 

totalização, onde as diferenças, ainda que percebidas no movimento exterior e interior da 

mesma, não são consideradas ou acentuadas, mesmo diante do ego que constitui os outros e 

entende que estes são outros egos constituintes (pois a alteridade não altera a estrutura 

intencional), acaba proporcionando a Levinas a convicção de que a fenomenologia permanece 

presa na busca do sentido do Ser, do teorético e do imagético, alheio a vida existencial, a 

história e ao sofrimento, apesar de ser uma preparação para o surgimento da 

concretude/mundaneidade.  

Entretanto, segundo os moldes do Logos Theorético dos quais não escapa sequer a 

Ontologia, o antiético, i.e., o englobamento, a inclusão imanente, a dominação e a violência 

ao Outro na sua Alteridade absoluta, a união em síntese do entendimento, tudo, enfim, nos 

meandros da fenomenologia husserliana, gira em torno ao prejuízo da separação existente 

entre o eu e o outro, elemento inegociável pela simples obviedade de que tal separação indica 

a possibilidade de que cada indivíduo se instale e tenha o seu próprio destino. Por isso, para 

Levinas, a separação só acontece de fato quando cada um tem o seu próprio tempo. 

A insuficiência do preceito husserliano que não logra conservar a exterioridade fora 

das fronteiras da consciência, configura-se para Levinas, num modelo que não consegue 

comportar a facticidade da vida e das relações, nem muito menos, a salvaguarda da separação 

e da alteridade do outro como irredutível.  

Ao tomarmos os 5 pontos desta conclusão como válidos, certamente, desembocaremos 

em interrogantes que procuraremos discutir e, dentro do possível, responder a posteriori no 

segundo capítulo deste. São elas: Como então se daria a relação ética do eu com o Outro? 

Como seria tal relação que não privasse este de sua Alteridade irredutível e ambos de suas 

singularidades? Que elemento poderia promover a relação entre os independentes “Mesmo” e 



64 
 

“Outro”? Como se dá essa afecção do outro em mim? Onde se dá? Metafenomenologia, o que 

é? O que Levinas conserva, se é que conserva algo, da métrica husserliana? Por que a 

Sensibilidade é tão importante para o construto levinasiano? Afinal, com o advento da 

abertura à metafísica da alteridade ainda se conserva uma fenomenologia em Levinas?  

Esperamos responder a todas estas perguntas e afirmar como através de uma 

hiperbolização do sensível, Levinas desvela uma intencionalidade inversa e uma característica 

marcadamente passional da subjetividade, efetuando via linguagem e afecção vulnerável, essa 

passagem definitiva da fenomenologia para a metafenomenologia ética. Assunto para o 

próximo capítulo.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



65 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO 2: 

PARA ALÉM DA FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA: 

FRUIÇÃO, VULNERABILIDADE E O OUTRO 

METAFÍSICO, ELEMENTOS DA 

METAFENOMENOLOGIA ÉTICA. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



66 
 

2.1. Hiperæsthesis como fundamento da antropogenia e da heterogenia do humano e o 

caminho para a Metafenomenologia. 

 

Ao analisar criticamente o trajeto fenomenológico husserliano, Levinas, no período do 

seu amadurecimento (1961-1995), alega a insuficiência da métrica do filósofo de Friburgo, 

porque “a noção de ato comporta essencialmente uma violência, a da transitividade que falta à 

transcendência do pensamento encerrado em si mesmo, apesar de todas suas aventuras, no fim 

de contas, puramente imaginárias”
196

. 

Na ótica de Levinas, a Fenomenologia de Husserl é, apesar de sua novidade, ainda 

imanência, ipseidade, presentificação, compreensão através do eidos e, por conseguinte, 

inseparável correlação à consciência, pois naquela doutrina, a transcendência apresenta-se 

como correlato da própria imanência, i.e., como parte do jogo noético-noemático.  

Tal delimitação fronteiriça e emperre em salvaguardar e mutilar o horizonte de 

sentido, faz Levinas interpretar a fenomenologia husserliana, apesar de sua novidade, como 

um método que reduz o pensamento teorético sobre o ser e que, ao fim e ao cabo, “inibe a sua 

aspiração à exterioridade radical, chamada por tal motivo de metafísica, em que o respeito a 

essa exterioridade metafísica reside no “deixar ser”, acima de tudo”
197

. 

Na sua análise da doutrina husserliana, mesmo na via genética onde o sensível é 

exposto, portanto, o pensamento não transcende a correlação consciente e não consegue visar 

mais do que aquilo que pensa, fechando-se num hermetismo, onde a própria relação com o 

mundo converte-se, apesar das novidades, em representação da intencionalidade ativa e 

criadora da consciência, em que todo o empirismo, no sentido de relação com o exterior, é 

transcendental. 

Tal concepção representacional, motivada pela intencionalidade com sua intentio, é 

combatida por Levinas em dois momentos interdependentes: no primeiro momento, na obra 

Totalité et Infini (1961), quando radicaliza a sensibilidade, em um ato acuradamente 

fenomenológico, associando-a a um nível pré-ético como fruição, onde o indivíduo, na sua 

relação com o mundo, vive de ““boa sopa”, de ar, de luz, de espetáculos, de trabalho, de 

ideias, de sono etc.”
198

, i.e., objetos não representáveis e “elementos” oferecidos ao prazer e a 

                                                             
196

 TI:13. 
197

 TeI:14 et Cf. TI:114. 
198

 TI:100. 



67 
 

satisfação originária, onde este “viver de... não é uma simples tomada de consciência do que 

preenche a vida”
199

.  

Esta sensibilidade sem limites, radicalizada a partir do modelo husserliano, deve ser 

entendida como uma hiperæsthesis, do grego "υπεr-", em virtude de que, apesar de encontrar-

se num estatuto ontológico, já nos remete a um para além, indicando uma ideia de superação 

das limitações impostas.   

No segundo momento, desenvolvido a partir do artigo “Langage et Proximité” (1967) 

e, principalmente, da obra “Autrement qu’être ou au-delà de l’essence” (1975), em que a 

fruição é atrelada também ao sofrimento, associando a sensibilidade a um nível ético, aberta 

por esta “outra maneira de filosofar”, como Proximidade e Vulnerabilidade, afecção e 

passividade pura, para além do ser, que institui e fundamenta a relação com outrem e a 

própria subjetividade do indivíduo.  

Esses dois modos de afecção do indivíduo descritos acima, o nível pré-ético e ético, 

reivindicarão o surgimento da antropogênese, e a passagem desse, à heterogênese que, sob 

nenhuma hipótese, se deixam apreender pela significação da “intencionalidade da 

consciência”
200

 husserliana, precedendo desta forma, o âmbito da visão e da imagética das 

quais procedem a sabedoria do Logos. 

Para tal, também consideraremos no nosso estudo, as análises de Andrew Tallon 

(1995) realizadas no artigo “Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, and the 

Ethical in Levina’s Philosophy”
201

, para indicar como estes dois modos de afecção, indicarão 

as condições pré-originárias da antropogênese do indivíduo e da heterogênese do sujeito ético 

levinasiano neste movimento do metafenomenológico, para em seguida, a partir dos escritos 

tardios de Levinas, entre eles: “Langage et Proximité” (1967), “Autrement qu’être” (1975), 

“consciência não-intencional” (1985) etc.,  indicar  o topos e o tropos da afecção na 

subjetividade, a saber, a má-consciência ou a consciência não-intencional.  

Em qualquer caso que analisarmos, veremos a presença de uma radicalização da 

sensibilidade, uma hiperæsthesis, seja como fruição, eros e, principalmente, na 

vulnerabilidade da proximidade, que fundamenta a metafenomenologia levinasiana.  

 

 

                                                             
199

 TI:101. 
200

 DEHH:266. 
201

 TALLON, A. Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, and the Ethical in Levinas’s  

Philosophy. In: Ethics as First Philosophy. ed. Adriaan T. Peperzak. New York: Routledge, 1995, pp. 107-121. 

“Afetividade Não-intencional, Intencionalidade Afetiva e o ético na filosofia de Levinas”, trad. Nossa.   



68 
 

2.2. Antropogenia do indivíduo: fruição e desejo como resultado da hiperæsthesia 

 

Já na sua primeira obra filosófica, (Le Temps et I’Autre, 1948), Levinas declara o seu 

interesse em estabelecer um estatuto da sensibilidade como antropogênese do existente que a 

sua vez, fosse capaz, entre outros motivos, de romper com a tradição filosófica dominante. 

Em seguida, em Totalidade e Infinito, 1960, a sensibilidade fenomenológica husserliana é 

radicalizada, convertendo-se assim numa hiper-sensibilidade ou hiperæsthesis.  

Na busca do que ficou de fora do mundo dos fenômenos, da procura por um au-delà 

da objetividade e da apreensão da consciência que se apresente como meta-ontológico e meta-

gnosiológico, Levinas depara-se na história da filosofia com o pensamento epicurista
202

, onde 

encontra elementos para a construção desse novo estatuto da sensibilidade sem limites 

impostos pelo Ego Transcendental.   

Levinas enxergou no Epicurismo um proceder característico deste “hiper”, quando 

afirmava que a vida é busca pelo prazer em relação com os elementos e alimentos. Esta moral 

hedonista residia no fato de “não procurarem, por detrás da satisfação da necessidade, uma 

ordem em relação à qual a satisfação adquiriria tão-só um valor: tomar como termo a 

satisfação que é o próprio sentido do prazer”
203

.  

Deste modo, em Totalité et Infini (1960), obra-tese que marca não apenas seu ingresso 

na Universidade de Poitiers, bem como seu período de amadurecimento filosófico
204

, a 

sensibilidade já aparece radicalizada e imediatamente associada ao “modo da fruição”
205

 ou à 

fruição do Elemental – tomado como “pura qualidade sem suporte”, identificado aos quatro 

elementos da physis dos pré-socráticos, isto é, a terra, a água, fogo e o ar, no qual e do qual, a 

existência humana se nutre e goza
206

, pois o existente é um solitário que visa o prazer solitário 

mediante a fruição dos e nos alimentos.  

É assim que nesta obra “a intencionalidade da fruição pode descrever-se por oposição 

à intencionalidade da representação”
207

, porque, em primeiro lugar, a fruição mantém a 

exterioridade das coisas, algo que “o método transcendental, incluído na representação, 

                                                             
202

 LEVINAS, E. Les imprévus de l’histoire. Montpellier: Fata Morgana, 1994, p.206. Doravante: LIDH.  
203

 TI:126.  
204

 SUCASAS, A. Lévinas por Lévinas. In: Emmanuel Lévinas: la vida y la huella. Salomon Malka. Madrid: 

Editorial Trotta, 2006.  
205

 Ação de fruir, gozar, desfrutar ou se deleitar. Modo de participação na relação individuo-mundo, basicamente. 

Aliás, um dos indícios fundamentais de que a sensibilidade é primariamente fruição, aparece em função da 

orientação estética que o ser humano imprime ao seu mundo, e cuja expressão máxima se dá na arte. Segundo o 

filósofo lituano, esta representa um plano superior, um regresso à fruição ou ao Elemental, uma vez que os 

“belos objetos do mundo são aqueles que, em última instância, nos dão prazer” (TI:149). 
206

 LIDH:143. 
207

 TI:119. 



69 
 

suspende”
208

. E, em segundo lugar, com a exterioridade, afirma-se um mundo diferente do 

correlato da consciência intencional e da representação, indicando uma mudança de sentido na 

própria intencionalidade.  

Desenvolveremos o que acabamos de citar, porém não antes de registrar que, ao 

retomar a questão da relação entre a vida do existente e o desfrutar-se das coisas do mundo, o 

filósofo franco-lituano aproxima-se do pensamento heideggeriano de Sein und Zeit, segundo o 

qual, ao contrário do que pretendeu a generalidade da tradição filosófica e científica ocidental, 

a teoria ou “um puro olhar” não só não esgota a inserção do humano no mundo das coisas, 

como sequer caracteriza o modo originário dessa relação viva
209

.  

Esta aproximação é transitória, pois logo em seguida, Levinas afasta-se da ontologia 

ou da ideia de que a relação do ser humano com o mundo seja, em primeiro lugar, uma 

relação prática e utilitária
210

 e que, em consequência, o mundo é originariamente um conjunto 

de coisas-utensílios disponível e pronto para ser usado no cotidiano da utilidade.  

Contudo, vale salientar que Levinas não nega que haja tal tipo de relação do existente 

com o mundo, nem procurou abstrair a existência e reconhecer o valor do mundo dos 

utensílios. O que enfatizou foi que ambos já existem subordinados à “gratuidade da 

fruição”
211

. 

Para Levinas, “todo objeto se oferece a fruição – categoria universal da empiria – 

mesmo quando tomo um objeto-utensilio ou quando o manejo como Zeug”
212

, pois  

 

o isqueiro ao cigarro que se fuma, o garfo à comida, a taça aos lábios. 

As coisas referem-se à minha fruição. É a mais banal das verificações 

que nem sequer as análises da Zeughaftigkeit conseguem apagar [...] 

nem encerram a substancialidade dos objetos [...] A fruição de uma 

coisa – mesmo tratando-se de uma ferramenta – não consiste apenas 

em por essa coisa em relação com o uso para que foi fabricada – a 

pena para a escrita, o martelo para o prego espetar -, mas também em 

sofrer ou alegrar-se com esse exercício
213

. 

 

Desse modo, vê-se que, para Levinas, os utensílios e outros não-utensílios, tais como o 

pedaço de pão e o lume da lareira, são oferecidos a gratuidade da fruição, “em pura perda, 

                                                             
208

 TI:119. 
209

 LEVINAS, E. Humanismo do outro homem. Petrópolis: Vozes, 1993, p.25. Doravante: HOH. 
210

 Este distanciamento da facticidade ontológica, da visão de mundo como “um mundo de exploração”, foi 

motivado pela consideração de que esta visão deu azo para que os seres humanos se considerassem uns para os 

outros como instrumentos.  
211

 HOH:26. 
212

 TI:124. 
213

 TI:124-125. 



70 
 

sem remeter para mais nada, em puro dispêndio”. Eis a característica-mor do individuo na sua 

relação pré-ética com o mundo, algo que o próprio utensílio com sua pragmática encobriu, a 

fim de que não se chegasse ao marco da satisfação
214

. 

Depois de demarcar os limites entre o pensamento levinasiano e heideggeriano em 

relação aos utensílios/objetos, faz-se necessário regressar à questão da relação entre fruição e 

representação, onde, certamente, pelo sentido fruitivo da sensibilidade radicalizada, com uma 

intencionalidade afetiva, Levinas reagiu à concepção da imanência monadológica da 

fenomenologia husserliana ao indicar que 

  

A representação consiste na possibilidade de dar conta do objeto como 

se ele fosse constituído por um pensamento, como se fosse noema. E 

isso reduz o mundo ao instante incondicionado do pensamento. O 

processo de constituição, que tem lugar em todo o lado em que há 

representação, derruba-se no “viver de...” [...] aquilo de que vivo não 

está na minha vida como o representado, que é interior à representação 

na eternidade do Mesmo ou no presente incondicionado da cogitação. 

O constituído [...] extravasa aqui o seu sentido [...] transforma-se no 

alimento do constituinte. O alimento condiciona o próprio pensamento 

que pensaria como condição [...] o ato de comer comporta – regula o 

excedente da realidade do alimento sobre toda a realidade 

representada [...] o mundo que constituo alimenta-me e embebe-me, é 

alimento e “meio”. A intencionalidade que visa o exterior muda de 

sentido no próprio visar, tornando-se interior à exterioridade que 

constitui
215

.  

 

Na análise de Strasser (1977)
216

, a fruição levinasiana ainda dotada de um estatuto 

ontológico, se distingue da constituição objetiva da “consciência de...” de Husserl, mediante o 

imediatismo do gozo com as coisas, onde a representação se dissolve na concreção e na 

afetividade, o que vai indicar uma contraposição à fenomenalidade do aparecer do fenômeno 

à consciência. Afinal, “preencher, satisfazer – sentido do sabor – é precisamente passar por 

cima das imagens, dos aspectos, dos reflexos ou das silhuetas, das alucinações, dos fantasmas, 

da penugem  das coisas que são suficientes à consciência de...”
217

. 

Neste nível pré-ético temporal, a “in-carnação sensível” levinasiana indica um corpo-

sujeito-sensível como kinestesia, que se constitui a partir de um mundo já dado ou não-

                                                             
214

 Razão pela qual, na crítica levinasiana a Heidegger, ele afirme que: “O Dasein em Heidegger nunca tem 

fome! A comida só pode interpretar-se como utensílio num mundo de exploração” (TI:127).  
215

 TI:120-121. 
216

 STRASSER, Stephan. Antiphénoménologie et phénoménologie chez Lévinas. In: Revue 

Philosophique de Louvain, v,75, Paris, 1977, pp.101-125. 
217

 DOS:91. 



71 
 

constituído num segundo grau
218

, e que está dotado de uma sensibilidade ambígua “ativa-

passiva”.  

No nível pré-ético, o caráter “passivo” da sensibilidade constituída como fruição em 

pura perda ou dispêndio, revela a afetividade da in-carnação sensível, que tende, via desejo 

fruitivo, para o prazer (plaisir, Vergnügen, gozo) e que consegue determinar uma nova relação 

com o mundo, já que essa relação não está limitada ou pacificada pela representação do 

sujeito.  

Não obstante, há um problema na relação desse existente com o mundo. Há uma 

alteridade afetante interna que inquieta e que se traduz concretamente como fome, fadiga, dor 

ou sofrimento do e no corpo
219

. Ainda no primeiro caso, a relação com a alteridade 

circundante, seja mediante a fruitividade dos e nos alimentos, cessa-se pelas intempéries e 

necessidades da vida. Eis o momento em que o indivíduo tende não mais ao prazer apenas, 

mas a satisfação.  

Desta feita, evidencia-se, no pensamento levinasiano, o caráter “ativo” da 

sensibilidade revelada como uma afetabilidade que é intencionalidade
220

 - que difere da 

intencionalidade da consciência -, pois esta manifesta-se com uma intenção que tende para a 

satisfação, impelido pelo desejo de supressão da necessidade e que, por conseguinte, é 

divergente da intenção do pensamento segundo os moldes husserliano, que visa o conhecer. 

Será assim que, pela análise de Strasser, a representação se dissolve na concreção e na 

afetividade e, segundo Tallon, Levinas começa a desenvolver sua estrutura pré-originária e 

ética.  

Analisemos mais detalhadamente cada situação evidenciada até aqui. Em ambos os 

casos, a sensibilidade “tende para...”. Essa tendência, esse “tender para...”, não é uma 

intenção, não está dotada de uma intentio, mas de uma falta, uma fome, “o vazio da fome”
221

, 

a ser suprida via desejo de necessidade e fruição – tal como asseguramos anteriormente. Não 

é líquido ou substância, mas jarro vazio.  

Não é constituinte, mas conteúdo que revelará, em primeiro lugar, uma inadequação 

da ipseidade e, concomitante a isso, a posteriori uma característica pró-ética da subjetividade, 

pois, segundo Levinas, o nutrir-se da vida tem uma dupla referencia, já que, “antes de 

                                                             
218

 Pois o mundo dito sensível está aberto ao individuo inconscientemente e independentemente das escolhas e 

vontades pessoais. O mundo que toco é, previamente, tocador. Só posso intencionar tocá-lo ou representá-lo se 

fui despertado pelo seu toque prévio, que chega via afetividade, em uma inversão da intencionalidade 

objetivante. 
219

 MURAKAMI, 2002: 16 
220

 TALLON, 1995: 108.  
221

 DOS:91. 



72 
 

qualquer reflexão, antes de qualquer regresso a si, a fruição é fruição da fruição, sempre em 

falta para consigo, colmatando por meio destas faltas prometidas ao contentamento, 

satisfazendo-se já com este processo impaciente da satisfação, desfrutando do seu apetite”
222

.   

Isso significa dizer que, em qualquer situação em que se encontre, a fruição escoltada 

pelo desejo fruitivo ou de necessidade, será sempre um conteúdo insaciável. Quer para o 

prazer, quer para supressão da falta, o desejo não satisfará ao individuo, aliás, não se satisfará. 

Em segundo lugar, já considerando as maduras análises dispostas em Autrement 

qu’Être (1975), a sensibilidade como fruição, via desejo fruitivo ou de necessidade, se abrirá a 

um novo modo da sensibilidade propriamente ética.  

Para Levinas, é necessário que o indivíduo aja egoistamente por essa fruição, no 

intuito de que “possa comprazer-se em si mesmo, como se esgotasse o eidos da sensibilidade, 

para que a sensibilidade possa, na sua passividade – na sua paciência e na sua dor – significar 

“para o outro” [...] sem o egoísmo que se compraz em si mesmo, o sofrimento não teria 

sentido, perdendo também a passividade da paciência[...] a fruição e a singularização da 

sensibilidade num eu retiram à passividade suprema da sensibilidade – à sua vulnerabilidade – 

à sua exposição ao outro”
223

 
224

. 

É importante também relatar que ambas as qualidades da sensibilidade radicalizada 

como modo de fruição
225

, acabam por incluir todo o momento e movimento intencional da 

sensibilidade na ordem da afetividade (Befindlichkeit
226

), o não-lugar, onde o Ser se ausenta, 

que, para Levinas, não representa irracionalidade.  

Por haver certa ordem e intencionalidade invertida, a intencionalidade do viver de... 

sugere, ao contrário do que se imagine apressadamente, certa coerência. Fato é que, a 

“concreção do impensado” ao qual Husserl parece ter se deparado, não é ininteligibilidade ou 

incoerência.  

É apenas pertencente à outra lógica, para além da lógica da gnose e a do Ser e Ente. 

Neste ambiente sensível radicalizado por Levinas a partir dos matizes de Husserl, dá-se, como 

asseguramos, uma “ex-cedência”, i.e., uma saída do Ser e das categorias que o descrevem.  

Razão pela qual, a intencionalidade do “viver de...”, intencionalidade da 

hiperæsthesia, que neste primeiro nível do indivíduo pré-ético aparece como “fruição”, 

mediante o ser sensível que é corpo, não é constituinte, mas “conteúdo inapreensível, 

                                                             
222

 DOS:92. 
223

 DOS:92. 
224

 Desenvolveremos todas estas noções mais adiante.  
225

 TALLON, A. Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, and the Ethical in Levinas’s  

Philosophy. In: Ethics as First Philosophy. ed. Adriaan T. Peperzak. New York: Routledge, 1995, pp. 107-121.  
226

 Cf. nota 16. 



73 
 

inconcebível, inconvertível em sentido do pensamento, irredutível ao presente”
227

 da 

consciência e, por isso mesmo, irrepresentável. Algo que decisivamente compromete o 

método husserliano, pois indica um para além do limite imposto por Husserl à própria 

sensibilidade
228

 e ao tempo.  Indica um meta, i.e., um para além da fenomenologia husserliana 

seja eidética ou genética.  

Visando esclarecer ainda mais o que expomos acima, no “viver de...”, o primeiro 

movimento, como fruição em pura perda, que se manifesta aquém da estrutura englobante do 

pensar e que se encontra atrelado ao nível pré-ético, dá-se na alimentação “[...] quando o 

representado se muda em passado que não teria atravessado o presente da representação, 

como um passado absoluto que não recebe o seu sentido da memória”
229

, sendo deste modo, 

um movimento temporal, como passividade que não atravessa o presente da consciência 

representacional fenomenológica.  

Já o segundo movimento, o indivíduo é impulsionado pelo desejo de necessidade, i.e., 

a afecção sofrida e a estimulação recebida, levam o indivíduo a assumir-se na fruição, como 

incumbido da busca pelo prazer e da satisfação individual contra os perigos da intempérie.   

É, precisamente, neste nível, que a definição da sensibilidade como fruição toca num 

ponto critico com o qual o filósofo lituano não pode deixar de defrontar-se e de procurar uma 

solução. Este problema o foi também para o Epicurismo na medida em que o ser humano que 

vive de degustar e gozar do que lhe oferece os elementos e o Elemental
230

, encontra-se 

condenado ao egoísmo do seu prazer solitário.  

Permanecendo nesta a condição de pura perda, o indivíduo fruitivo chegaria a colocar 

em xeque não apenas a ética e a relação com o outro, mas, sobretudo, a alteridade de outrem 

como tal ao dissolvê-la no seio do Elemento consumido e do Elemental.   

A saída, portanto, para o impasse da sensibilidade como fruição, abordada em 

Totalidade e Infinito (1961), encontra-se no fato de o existente recolher-se na morada ou na 

habitação que ele mesmo constrói para se proteger da exposição às intempéries do Elemental. 

Levinas chega a abordar a questão da habitação como abrigo contra o Elemental da seguinte 

maneira: 

                                                             
227

 TI:121. 
228

 Neste sentido, Levinas é taxativo: “o corpo é indigente” (TI:121), como corpo-próprio sujeito as 

necessidades, não só depende da exterioridade não-constituída pela consciência, como é suscetível de receber 

todo e qualquer tipo de auxílio-influência incontrolável exterior e, por essa razão, o corpo converte-se no ponto 

zero que muda o sentido da intencionalidade, de ativa para passiva, de visada para afetada. 
229

 TI:122-123. 
230

 Elementos dados a gratuidade da fruição, não-objetificáveis, não-possuíveis por ninguém, onde se esgota toda 

e qualquer relação de posse, ou qualquer relação sujeito-objeto, por situar-se no âmbito da impossibilidade da 

contenção por parte do individuo. Elemental tais como: a terra, o mar, a luz, a cidade, o vento (Cf. TI:122-123).   



74 
 

 

Na própria sensibilidade, e independentemente de todo o pensamento, 

anuncia-se uma insegurança que põe em questão esta antiguidade quase-

eterna do elemento, que a inquietará como o outro e de que ela se apropriará 

recolhendo-se numa morada
231

. 

 

Diante da incerteza e da inquietação suscitadas pelo Elemental, em virtude de que não 

há garantias para o amanhã e diante da impossibilidade de que a fruição não supra a 

inquietação gerada no individuo, ainda a nível pré-ético, que passa a preocupar-se com a 

previsão de seu sustento, engajando-se na construção da morada, da habitação, mediante o 

trabalho, que surge caracterizada pela ambivalência que resulta ser, simultaneamente, abertura 

para o Elemental e separação dele.  

É, pois, a partir da morada ou do abrigo, pelo desejo de supressão da necessidade, que 

visa garantir a fruição do amanhã, que surgem o trabalho sobre o Elemental e a posse de um 

“mundo de coisas” que se oferecem novamente à fruição. Não obstante, a passagem da 

exposição ao Elemental para o “mundo das coisas” trabalhadas pelas mãos humanas 

pressupõe previamente, a situação do humano como existente afetado por uma primeira alter-

ação, onde a liberdade da fruição se sente limitada.  

De qualquer modo, a radicalização fenomenológica da sensibilidade, a fruição como 

modo pré-ético do indíviduo ainda pode ser considerado como um cavoucar em busca das 

coisas mesmas, mas já de por si, evidencia características de um movimento em direção ao 

ético, uma pró-ética que revelará, definitivamente, o meta-fenomenológico, i.e., um 

transbordamento que veremos no próximo ponto.   

Não obstante, por onde quer que se olhe, na hiperæsthesia assumida como fruição, 

seja movida pelo desejo fruitivo ou pelo desejo de supressão de necessidade, que são 

qualidades de um mesmo desejo, indefectivelmente, conduzirá o individuo pré-ético ao 

“fracasso” perante o si mesmo.  

O “fracasso” com qual o individuo se depara na fruição demonstra que nem mesmo a 

força ativa da sensibilidade como fruição é suficiente para retirá-lo do estado fruitivo e do 

seu egoísmo. A autêntica saída do para-si fruitivo revela outra característica do indivíduo em 

o mundo: a vulnerabilidade.  

A partir de Autrement qu’Être ou au-delà de l’essence (1975) e escritos posteriores, a 

sensibilidade fruitiva e erótica passa a ser descrita como proximidade e vulnerabilidade. Nesta 

obra, ao colocar, lado a lado, fruição (ação de desfrutar) e ferimento (sofrimento) como 

                                                             
231

 TI:145. 



75 
 

termos da sensibilidade, Levinas acaba por qualificar a sensibilidade como afecção 

vulnerável, de modo a agudizar o “caráter receptivo ou passivo que aquela assume”
232

 uma 

vez que gozar e sofrer só podem ser vividos por um sujeito constituído como carnalidade 

exposta à afecção do mundo (intempéries) e à afecção da voz (Dizer) e da 

aproximação/contato de outrem (proximidade).  

Esta identificação radical da sensibilidade à afecção leva a perceber que De outro 

modo que o Ser acarreta, em relação à Totalidade e Infinito, o deslocamento do centro de 

gravidade do indivíduo em o mundo, para Outrem.  

Levinas explica essa mudança mediante o “Desejo” suscitado pela “ferida traumática” 

da proximidade.  

Segundo Duportail (2005)
233

, a relação presente entre intencionalidade afetivo-

responsiva, a partir da epifania do Rosto, pois Rosto é apelo e mandamento que suscita uma 

resposta afetiva do “eu” antes de qualquer atitude “de-liberada”
234

, se configura como Desejo 

do Infinito.  

O Desejo nasce de um “Trauma”, da mesma maneira que uma resposta surge diante de 

uma pergunta prévia. Não obstante, esse “Trauma” não é um psicotrauma, mas apenas o 

suficiente para manter uma greta ou uma diacronia no tempo da consciência, pela qual o 

significado transcendente perpassa, fazendo com o Rosto deixe o seu “vestígio”. Algo que 

Duportail chamou de “afecção traumática”.  

O “ferimento” acarretado pela afecção da proximidade de outrem, já introduz na 

dinâmica da sensibilidade a ruptura de uma existência antes entregue à fruição, de modo a 

revelar então, o próprio limite do viver de degustar, de saborear e de tatear o mundo das 

coisas. De fato, Levinas parece reconhecer haver na sensibilidade uma “ambivalência 

irredutível”, uma vez que se não fosse marcado pela afecção traumática, o individuo em o 

mundo, poderia se bastar à mera fruição e, com isso, “abandonar-se à animalidade que se 

                                                             
232

 DOS:93. 
233

 DUPORTAIL, Guy-Felix. Intentionalité et Trauma. Paris: L'Harmattan, 2005. 
234

 Razão pela qual, para Levinas, a subjetividade seria responsabilidade anterior a qualquer liberdade, 

permitindo que a liberdade se faça com e na responsabilidade ou cuidado com o outro.  Para Pivatto (1995): “eu 

sou responsável pelo outro antes de ter escolhido sê-lo. Em outras palavras, a responsabilidade é primeira, 

antecede ao próprio ato da consciência e da liberdade. Ela é constitutiva da subjetividade. Por conseguinte, não é 

uma consequência da racionalidade consciente e livre. Além disso, a relação de responsabilidade é imediata, 

direta, volta-se para o primeiro que chega, o próximo, para além de qualquer qualificação ou determinação. Ao 

mesmo tempo, a responsabilidade que tece a subjetividade constitui a singularidade, a identidade própria do 

sujeito. A identidade não deriva de uma determinação material, nem da consciência que diz eu sou, nem de um 

outro que me reconhece como eu , mas da responsabilidade que me faz único e irrepresentável” (PIVATTO, P. 

Responsabilidade e Justiça em Levinas. In: Veritas. Volume 1, n° 1, Porto Alegre, 1995, p. 223). 



76 
 

compraz em si mesma”
235

, como já asseguramos no problema epicurista. Por outro lado, o 

individuo incarnado pode identificar-se como “único-para-o-outro”
236

 e “significação para o 

outro e não para si”
237

, por esse toque-carícia de mestre.  

Ora, ser-para-outrem, ou o um-para-o-outro, não é uma forma de sentido alternativa ao 

conhecimento, mas o próprio sentido do sentido e, portanto, só possível pela hiperaesthesia 

ainda mais radicalizada como vulnerabilidade, como radical “exposição ao outro”
238

  que é, ao 

contrário da sensibilidade da fruição, unicamente passividade.  

Por isso, a vulnerabilidade é ainda mais passiva, anterior, inclusive, a experiência do 

corpo como ponto zero, é afecção pelo não-fenómeno, onde o contato, para além do toque, 

aberto pela proximidade “não é abertura ao ser, mas exposição ao ser”
239

, pois a proximidade 

não é uma experiência, mas significa enquanto proximidade, enquanto possuído pelo 

próximo, uma obsessão oriunda do rastro de uma pele, do vestígio de um Rosto invisível aos 

olhos, presente, aquém da presença da consciência, como marca/trauma de um evento passado 

na ipseidade.  

Vale salientar que, a ruptura introduzida pelo ferimento de outrem só se cumpre 

realmente, ou só se efetiva como ética, como inquietação respondida, quando a dor se 

transmuta em renúncia e generosidade e quando se oferece ao outro, não apenas metafórica, 

mas realmente, o “pão tirado de sua própria boca e sua própria pele”
240

.  

A sensibilidade se caracteriza, pois, neste estágio, considerada como exposição ao 

outro no sentido de ser tomado por ele, ao invés de vê-lo e decidir-se por ser responsável por 

ele, como ser passividade de presa em vez de atividade do caçador de imagens
241

; de ser 

obcecado ou estar cercado pelo outro, em vez de capturá-lo a partir do ato intelectual de 

apreensão de sua identidade ou alteridade.  

Compreende-se, portanto, que se em Totalidade e Infinito (1961), o outro emergia 

como aquele que vinha incomodar uma ipseidade e identidade já constituída pela fruição e 

pelo trabalho dos elementos sensíveis, reivindicando hospitalidade a ponto de levar o 

existente a tirar o pão de sua própria boca para nutri-lo, em De outro modo que o ser (1975), 

na hiperæsthesia, nesta sensibilidade ainda mais radicalizada, outrem afeta visceralmente o 

existente a partir do próprio núcleo do fluxo sensível que o atravessa e o constitui, 

                                                             
235

 TI:90. 
236

 DOS:96. 
237

 DOS:97-98. 
238

 DOS:93. 
239

 DOS:98. 
240

 DOS:95. 
241

 DOS:93. 



77 
 

demandando ser acolhido no próprio corpo, onde, só assim, a identidade é constituída na 

materialidade do “um-para-o-outro”.  

Em suma, não se trata de um sujeito já constituído que se expõe, ou oferece 

voluntariamente uma palavra ao outro. Antes, o sujeito caracteriza-se por esta própria 

exposição, apesar de si. Ele é inteiramente um-para-outrem exposto apesar dele e oferecendo-

se em signo apesar de si. Isto significa que o sujeito do “Dizer não oferece um signo, mas se 

faz signo”
242

. 

Isso significa dizer que, na medida em que o existente fruitivo na sua corporeidade 

incarnada aparece imediatamente afetado por outrem, isto é, constituído pela própria afecção, 

pelo fato de encontrar-se exposto corporal e sensivelmente em o mundo e, principalmente, a 

outrem, em exposição que se descreve como “Dizer sem Dito” ou para aquém de todo Dito
243

, 

ele está posto em vulnerabilidade.  

Nesta vulnerabilidade, como sensibilidade hiperæsthésica a ipseidade sente antes de 

saber o que sente, i.e., ela pré-sente a vulnerabilidade do outro, a nudez do Rosto, o medo da 

morte do outro, da obra inacabada e, por isso mesmo, projeta sobre ele sua humanidade 

entendida como resposta e responsabilidade ao apelo/mandamento da indigência/majestade do 

Rosto. 

 

2.2.1. Da antropogenia à heterogenia ou da pré-ética do indivíduo à pró-ética do sujeito: 

Rosto, Vestígio, Desejo do infinito e Linguagem como noções intermediárias entre a 

Fenomenologia e a Metafenomenologia. 

 

Vemos necessário indicar neste ponto que “Rosto”, “Vestígio”, “Desejo do infinito” e 

“Linguagem”, tal como foi entendida por Levinas antes de Autrement qu’être (1975) são 

noções intermediárias do construto levinasiano que se posicionam na passagem da 

fenomenologia para a metafenomenologia ética. Vale salientar que essas noções são todas 

ambivalentes, pois recorrem tanto ao que é perceptível, quanto ao que está para além do 

descritível, ou ainda, apelam tanto ao fenômeno, quanto ao metafenômeno. 

                                                             
242

 DOS: 63. 
243

 DOS:66-70. O Dizer é pura passividade de um afeto irrecuperável, sempre já passado, e que acontece sem 

qualquer retenção em si e sem poder fixar-se numa presença de si a si da consciência.  O Dizer é pura 

passividade de um afeto irrecuperável, sempre já passado, e que acontece sem qualquer retenção em si e sem 

poder fixar-se numa presença de si a si da consciência.  



78 
 

Etienne Feron (1992)
244

 mostra que o fenômeno na descrição husserliana, se mostra 

sempre a partir de um contexto, em um espaço iluminado pela consciência, algo que Levinas 

não discorda. Do mesmo modo, ele esclarece que a noção de Rosto levinasiana se revela 

através de uma ausência ou de uma retirada da presença, transcendendo todo o entendimento 

do Ego.  

Não obstante, do mesmo modo que o fenômeno se desvela, saindo do escondido para 

se manifestar de si mesmo, também o Rosto rompe a forma pela qual ele aparece ou se revela, 

desfazendo qualquer tentativa de retenção da consciência. Essa testificação de Feron não 

invalida o pensamento levinasiano, pois este asseguraria em Autrement qu’être (1975) que “o 

rosto persegue e se mostra: entre a transcendência e a visibilidade/invisibilidade”
245

. Isso 

significa dizer que o Rosto, o outro homem, o humano presente nas relações intersubjetivas, 

para Levinas, se mantém, ao mesmo tempo, na representação e na proximidade para além da 

representação. Vejamos.    

O Outro que se revela é corpo e, ao mesmo tempo, o “Bem para além do Ser” exterior 

a mim e interior a si que, ao se expressar ou se revelar, o faz como Rosto (Visage). Essa 

revelação é de uma ordem que se configura para além da fenomenalidade. Isto é, não é puro 

fenômeno, apesar de se expressar esteticamente via Rosto/Corporeidade.   

A noção de Rosto para Levinas, apesar da estética em o mundo, assume a marca da 

própria infinitude e transcendência, ou seja, o Rosto resiste aos poderes da representação e da 

gnosiologia do “eu”, implodindo “a plasticidade do fenômeno... [revelando-se como] abalo e 

questionamento da ordem ontológica”
246

. É uma presença que se ausenta e não se deixa 

englobar, atravessando e extrapolando o fenômeno. 

Tal interrupção momentânea da fenomenalidade é necessária para que a ideia-do-

infinito-em-mim, produzida pelo outro que se expressa, não seja uma mera figura de 

linguagem, mas rastro ou vestígio que me marca com sua infinitude
247

.  

A noção de Rosto em Emmanuel Levinas é uma modalidade pela qual o enigma ganha 

um sentido na expressão, na situação critica e fundadora do encontro ético inter-humano. “O 

rosto significa outramente. Nele, a infinita resistência do ente ao nosso poder se afirma 

                                                             
244

 FERON, E. 1992. De l’idée de transcendence à la question du langage. Grenoble, Éd. Jérome Million, pp. 

277-344. 
245

 DOS: 241-246 
246

 FABRI, M. Fenomenologia e cultura: Husserl, Levinas e a motivação ética do pensar. Porto Alegre: 

EDIPUCRS, 2007; p.107 
247

 DEHH:209.  



79 
 

precisamente contra a vontade assassina que ela desafia, porque totalmente nua – e a nudez do 

rosto não é uma figura de estilo, ela significa por si mesma”
248

.  

Por possuir uma Interioridade irredutível, ou uma infinitude inabarcável que constitui 

sua alteridade, o Outro se revela – ele aparece, mas ao mesmo tempo perfura o véu da sua 

própria carne, num para além da sua própria exposição, apresentando-se como uma 

Exterioridade para o Eu. O modo dessa revelação já é uma aproximação em que o outro “faz 

face”, inquieta e reporta-se na sua singularidade.  

Ao irromper como Rosto, o outro inaugura o discurso, a interrogação, a interpelação. 

Ele suscita o desejo de outrem para além da fruição embora sem negá-la, uma vez que, a 

exemplo dela, o desejo não visa outra coisa do que a fome insaciável do outro. E a resposta ao 

seu apelo se caracteriza, antes de tudo, como responsabilidade pelo outro desejado.  

Nesse sentido, se a sensibilidade se caracterizava até então pela fruição, pela 

habitação, pela “economia”
249

 e, ultimamente pelo Eros, então, será com o advento do outro 

como Rosto, que a sensibilidade assumirá seu caráter definitivamente ético, a ponto do eu ser 

tomado pelo Desejo de outrem ou Desejo do Infinito. 

O outro, portanto, na sua revelação epifânica, Kath’auto, exprime-se. Sua expressão se 

dá na anterioridade do tempo da consciência ao modo de um “trauma”. A maneira como o 

outro “toca” ou “traumatiza”, deixando seu “traço” ou “vestígio” na consciência foge das 

nuanças da protensão e da retenção eidéticas. Esse toque é passado que somente é percebido 

“retro-afetivamente”.  

Para Levinas, este modo de passar do outro, inquieta o presente da consciência e não 

deixa que ela invista sobre o outro por sua arché reguladora
250

. Esse toque inquietante é 

anterioridade, é passado e só deixa o vestígio do outro na ipseidade.   

Esse toque não se situa no nível do fenômeno, nem da fenomenologia da consciência, 

mas atravessa a fenomenologia, sendo perceptível pelo vestígio. A especificidade do vestígio 

do outro está em significar fora de qualquer intenção de construir sinal e fora de qualquer 

projeto do qual ele seria o desígnio. 

Trata-se de um “vestígio” que não se inscreve na ordem do mundo, nem na ordem da 

consciência, mas transtorna ambas as ordens. O Rosto do outro fala, toca, acaricia, traumatiza, 

deixa seu vestígio, exige e solicita resposta e surpreende o indivíduo/existente em sua chegada 

e saída. Este movimento permite enfatizar que antes mesmo de poder responder ao outro 

                                                             
248

 EN:32. 
249

 TI:137. 
250

 DOS:178-179. 



80 
 

calcado no movimento da liberdade, da autonomia da sensibilidade ou da atividade do sujeito 

que decide pelo outro, ele, o “eu”, se vê colhido pela epifania e pela palavra de outrem. 

Assim, antes mesmo de poder compreender quem é esse outrem que lhe interpela, o indivíduo 

pró-ético se vê jogado afetivamente na responsabilidade diante da palavra de outrem que pede 

para ser cuidado ou respondido.  

A noção levinasiana de vestígio (trace
251

) é o elemento que articula o Ser e o Outro 

modo que Ser, i.e., o trauma e o perceptível, o Fenômeno e a Metafísica, ou ainda a 

Fenomenologia e a Metafenomenologia. É uma noção que permite afirmar que o Rosto na sua 

epifania, apesar de conter uma estética, se ausenta e não pode ser capturado como fenômeno. 

É o elemento da passagem.  

Ainda no próprio sentido fenomenológico sabe-se que o “vestígio é a presença daquilo 

que nunca esteve lá, propriamente dito, daquilo que é sempre passado”
252

 e, por isso mesmo, 

“só um Ser que transcenda o mundo pode deixar um vestígio. Neste caso, o Outro na sua 

irredutível alteridade. O outro metafísico.  

Esse vestígio enigmático não conduz apenas ao passado, mas é a passagem rumo a um 

passado mais distante que qualquer passado e qualquer futuro que ainda se ordenem no tempo 

da consciência; Para Levinas, o vestígio do Outro na ipseidade “não significa o seu passado – 

como não significa o seu trabalho ou a sua fruição no mundo; é a própria desordem 

imprimindo-se de gravidade irrecusável”
253

. 

A razão disposta por Levinas para tal elemento enigmático se acha em que o vestígio 

não afeta ou “traumatiza” o Si-mesmo à maneira de uma intencionalidade, mas através de 

uma não-intencionalidade no topos de uma não-consciência. O vestígio, portanto, abre o 

caminho da interioridade para o Outro e para a ética.  

Costa (2012)
254

 vai afirmar que  

 

A noção de vestígio talvez seja a mais complexa e fundamental para a 

inteligibilidade do modo como Levinas anuncia o aparecimento do Outro no 

mundo fenomenal como rosto (Visage), que significa dizer que “o infinito se 

anuncia entre os fenômenos como rosto”. Contudo, a natureza do vestígio de 

forma nenhuma é de fácil apreensão... O vestígio é dito como não-retidão ao 

contrário do signo cujo significado “neutraliza a transcendência”. Tal 

vestígio transtorna a ordem estabelecida, pois “significa para além do Ser”.  

                                                             
251

 Sobre a definição de vestígio (Trace), optamos pela designação de Sebbah e Calin. CALIN, R. et SEBBAH, 

F-D. Le vocabulaire de Lévinas. Paris: Ellipses, 2002. p.59-60. 
252

 DEHH:243. 
253

 DEHH:244. 
254

 COSTA, P.S.J. A crítica da fenomenologia da imagem por Levinas e o nascimento da responsabilidade. In: 

Thaumazein. V, No. 10, pp.28-42; Santa Maria, 2012; p. 33-34. 



81 
 

 

 

O vestígio nas palavras de Costa (2012) instaura uma des-ordem, i.e., uma an-arquia 

na ipseidade, configurando um contato (Proximidade) que acaba não anulando o eu, mas 

configurando-o como uma subjetividade respondente. Para Costa (2012), “O vestígio não é 

imagem, não é sombra, nem tampouco é sinal de um outro mundo atrás do ser. Não se trata de 

um não-ser, não se está na bipolaridade de uma escolha entre o ser e o nada. Portanto, não está 

em jogo a relação entre imanência e transcendência no sentido da ontologia”
255

. 

A Proximidade ou o contato, que deixa o vestígio no Si, é um contato na distância, que 

não aniquila o eu
256

. Esse contato que deixa o seu vestígio desorienta ou an-arquiza as bases 

do sujeito, sem, contudo, eliminá-lo, pois ao fazê-lo, a resposta seria impossível.  

Tal contato an-árquico, segundo Susin (1984)
257

 dá-se “ferindo-se e fazendo-me 

vibrar na minha exposição de modo traumático, e expondo-me por isso, ainda mais, como na 

dinâmica do desejo, mas já numa inteira oferta: o contato do próximo prova uma hemorragia 

na sensibilidade”, provocando uma significação por excelência. Levinas, inclusive, considera 

que “a significação como proximidade é assim, o nascimento latente do sujeito. Nascimento 

latente, pois, precisamente, aquém da origem, aquém da iniciativa, aquém de um presente 

designador e assumidor”
258

.  

 A proximidade, espaço de afecção intersubjetiva, instaura a relação ética que, segundo 

Levinas, é uma relação sem mediação, sem identidade, em pura aproximação, apesar da 

separação entre o Si-mesmo e o Outro. Nas suas palavras,  

 

Este modo de passar inquietando o presente, sem o deixar investir pela arché 

da consciência... É vestígio. Anarquicamente, a proximidade é assim uma 

relação com uma singularidade sem mediação de algum princípio ou d 

alguma identidade. Concretamente, a esta descrição corresponde minha 

relação com o próximo
259

. 

  

Do mesmo modo que acontece com o Rosto e o Vestígio do outro deixado, 

traumaticamente, no “eu”, assim, se dá também com o Desejo do Infinito em nós proveniente 

desse outro metafísico. É o outro quem produz o Infinito em nós.  

                                                             
255

 COSTA, 2012:34. 
256

 Levinas não pretende exterminar a subjetividade, mas seguindo a métrica da desconstrução, apenas 

reconduzí-la a um grau de eticidade, fundando as bases do sujeito sapiente, na ética, i.e., que se dê a passagem de 

um Homo Sapiens para um Homo Moralis. 
257

 HMES: 284.  
258

 DOS:178-179. 
259

 DOS: 127. 



82 
 

Quando o indivíduo, movido pelo desejo fruitivo e de necessidade, se põe em contato 

com a diferença, revelada na alteridade do feminino e do filho e, muito especialmente, de 

Outrem, revelar-se-á uma terceira qualidade no desejo, como Desejo do Infinito, ou desejo 

para além da satisfação (Désir). Não percebemos a infinição do outro, mas o desejo que leva o 

“eu” ao desejo e até a obsessão pelo outro.  

Melo (2003)
260

 vai afirmar que muito embora, o desejo fruitivo e de necessidade, que 

Levinas associa à compulsão de uma falta que sempre regressa, pois em ambos os casos a 

inadequação e a insatisfação revela o caráter inesgotável do desejo que sempre retorna depois 

de satisfeito, o Desejo do infinito, “desejo do absolutamente Outro”, no nível pró-ético do 

individuo in-carnado sensível, divergentemente, é uma dimensão constitutiva, tanto da 

individuação, quanto da subjetivação ética, por isso, seu posicionamento “pró”, i.e., em 

direção à, ou entre registros.  

O Desejo (Désir), de certo modo, é percebido, porém sua origem não. O Desejo 

assume características semelhantes à intentio husserliana, como um agente de um propósito na 

realização de um preenchimento.  

A intentio que “tende para...” da intencionalidade, como aquilo que distingue a 

propriedade do fenómeno, atua como força de inclinação da consciência com o fim de 

preencher o objeto, enquanto que, de maneira semelhante, o desejo inclina a volitividade e a 

ação do individuo em direção à fruição, não obstante num nível para além da 

representatividade da consciência intencional.  

O Desejo (Désir) tem a primazia de revelar sua incompletude e necessidade de 

acolhimento do outro por parte do indivíduo. Nas palavras de Levinas, o Desejo do Infinito ou 

   

O desejo do outro – a socialidade – nasce num ser que não carece de nada 

ou, mais exatamente, nasce para além de tudo o que lhe pode faltar e 

satisfazê-lo. O desejo que nós vivemos na mais banal experiência social, é o 

movimento fundamental, o elã puro, a orientação absoluta, o sentido
261

. 

 

A saber, o Desejo do infinito ou ético, que tomaremos a partir de agora com “D” 

maiúscula em distinção ao desejo fruitivo e de necessidade, que é puro dispêndio e que visa 

garantir a fruição do amanhã, se expressa e se configura na preocupação e no cuidado do 

indivíduo pela alteridade de outrem, de modo a sentir-se convocado a viver de um “amor sem 

concupiscência e sem romantismo”
262

 e como única forma de absolver-se da violência à qual 

                                                             
260

 MELO, N. V. A ética da alteridade em Emmanuel Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003 
261

 HOH:57. 
262

 LIDH:124. 



83 
 

está susceptível toda relação humana que se estruturasse, única e exclusivamente, em função 

da simetria entre sujeitos iguais ou indivíduos semelhantes.   

Dito de outro modo, o Outro na sua excentricidade produz o Desejo que retira o 

individuo do para-si fruitivo e o translada para o para-o-outro como resposta. Em síntese, o 

contato/palavra articula-se em torno da “assimetria da relação”
263

 entre sujeito e outrem. Por 

isso, ela deflagra no sujeito uma busca insaciável a ponto de ele procurar vertiginosamente a 

face de outrem a fim de escutar sua voz que interdita a solidão.  

Neste nível, de acordo a tentativa levinasiana de dar certa sistematização o seu 

pensamento
264

 exposta através da obra Totalité et Infini (1960), o individuo fruitivo afetado 

pelas intempéries do Elemental adquire outra característica fundamental para além do caráter 

da fruição e do padecimento do trabalho.  

Trata-se, portanto, do “surgimento de Eros”
265

 que não se limita ao estado do gozo, 

muito embora não seja ainda da ordem do Desejo, uma vez que na morada se está corpo a 

corpo com outrem sem que a palavra tenha advindo como tal na relação do face a face. 

Entretanto, analogamente como ocorre no âmbito da fruição marcada pela incerteza do 

Elemental que encontra na morada uma proteção contra as intempéries do ser, o mesmo 

acontece no âmbito do Eros.  

Com a morada inaugura-se o lugar da proteção de si e o acolhimento do outro graças 

ao calor da intimidade, da casa. Entretanto, no contato com a pele de outrem pode acontecer 

de o existente ser levado a querer “reificar o outro”
266

 e a tratar o corpo do outro como objeto 

exposto à “volúpia”, a ponto de procurar devorá-lo no erotismo.  

Por sua vez, na noite de Eros, o feminino pode deslizar-se lentamente para o lugar do 

“lascivo”
267

 e chegar a trair-se a si mesmo na “indecência”
268

 ao oferecer-se na 

“profanação”
269

 de seu corpo à avidez do consumo do parceiro.  

Nesse caso, a sensibilidade erótica carrega em si uma ambivalência latente. Aponta, 

por um lado, para a transcendência de Eros com relação à fruição, por outro, é ocasião para o 

reaparecimento do Elemental na medida em que Eros transforma-se facilmente em lugar de 

fusão ou de in-diferenciação originária. Esta, porém, tende a descaracterizar, seja o existente 

                                                             
263

 HSJ:130. 
264

 LEVINAS apud SUCASAS, Op. Cit.  
265

 TI:237. 
266

 TI:239. 
267

 TI:239. 
268

 TI:238. 
269

 TI:237. 



84 
 

na sua condição de interioridade e corporeidade como morada, seja o feminino na sua 

condição de um “tu” humano jamais redutível ao gozo. 

Portanto, há duas vertentes significativas que emergem a partir da consideração da 

Sensibilidade como fruição, condição de individuação, e da Sensibilidade como Eros, 

condição de subjetivação ética.  

Primeiramente, ao deslocar-se do Elemental para o “mundo das coisas”, os existentes 

doravante tem acesso à distinção entre a matéria e forma. Estas, por sua vez, passam de uma 

forma a outra e dissolvem-se na matéria sem, contudo, deixarem de ser coisas, o que 

possibilita uma física matemática no lugar da percepção.  

Em segundo lugar, ao ocupar-se do mundo do afeto que surge do calor, da 

interioridade, do “recolhimento”
270

, é dado ao existente poder acolher o feminino no interior 

da morada. O existente estabelece uma relação com o tu humano, o diferente, e esta acontece 

no nível do contato (erótico) ou toque e não através da representação.  

Por outro lado, o Eros continua opaco ao sentido, de tal forma que sua ambivalência 

pode conduzir o existente a fixar-se no gozo de uma relação recíproca na troca do prazer, sem, 

contudo, nutrir qualquer preocupação com o terceiro da relação, o outro do Outro, que só a 

linguagem pode infundir. 

Ora, se o outro surge primeiramente como um “tu” feminino no contexto da 

“habitação”
271

, é somente no seio da linguagem que o Outro como outrem, ou como Rosto, 

marca a sua entrada efetiva no seio da fruição agora vivida como Desejo.  

 

2.2.2. Fundamentação da heterogenia do Sujeito: Rosto, Traumatismo e Linguagem 

como Dizer para além do Dito, como princípio da ética metafísica ou da 

Metafenomenologia. 

 

De acordo com as análises de Feron (1992)
272

, a descrição em comum existente entre o 

fenômeno e o Rosto é a referência a uma subjetividade. Enquanto o fenômeno exige um “eu” 

que recolhe sua manifestação, o rosto requer um “eu” que o acolha. Feron examina ainda a 

etimologia destes dois termos “recolher” e “acolher” e diz que ambos vêm do latino legere e 

do grego λέγειν, colocando ambos em relação com o logos e a linguagem.  

O fenômeno é manifestação que exige ser dita e o rosto convida a uma resposta. Em 

ambos os casos, parece se tratar de uma “transcendência na imanência”. Se em Levinas, esta 

                                                             
270

 TI:134. 
271

 TI:134. 
272

 FERON, 1992:274-275.  



85 
 

“transcendência na imanência” é o “despertar do Mesmo pelo Outro”
273

 e esta vigilância se 

produz como expressão
274

, então tudo se coloca em torno do problema da linguagem, conclui 

Etienne Feron
275

.  

Assim para Feron (1992)
276

, a linguagem seria a fonte de significação de ambos os 

sentidos. Logo, Metafenomenologia ética e fenomenologia seriam duas modalidades de uma 

profundeza original do sentido que, por sua vez, se produz na intriga própria da linguagem.  

Se a verdade se constitui no logos por meio de questões e de respostas que desdobram 

o discurso, este mesmo discurso, por outro lado, se diz na proximidade – lugar onde se produz 

a significação ética original – onde o eu é convocado à responsabilidade. 

Dessa feita, o Rosto está inseparavelmente ligado à linguagem. Porém, deve-se 

distinguir aqui a linguagem epifânica do Rosto da kerygmática de um discurso.   

Em Totalité et Infini, Levinas afirma que a fruição “não esgota o seu sentido na 

qualificação do objeto visível”
277

, nesta obra, ele acrescenta a ideia de que a representação 

não é apenas obra do olhar, mas da linguagem visando, com isso distinguir “olhar e 

linguagem (acolhimento) do rosto que a linguagem pressupõe”
278

.  

É, pois, esta íntima relação estabelecida entre sensibilidade e linguagem tematizada 

em Totalidade e Infinito que será aprofundada no artigo de 1967, “Linguagem e 

Proximidade”. 

A tese central de “Linguagem e Proximidade” nessa matéria é a de que aquilo a que se 

chama “intuição sensível”
279

, longe de ser algo sem palavra e originário, é já da ordem da 

linguagem. É, pois, a linguagem que ao visar algo enquanto algo, que dá sentido ao que é 

apreendido no ato de apreender, a ponto de reconduzir o particular ao universal.  

Deste modo, a síntese entre sensibilidade e entendimento, i.e., entre intuições e 

conceitos tematizada por Kant, por exemplo, ganha um novo significado. O “Entendimento é 

a faculdade à qual cabe a função de entender linguisticamente o sensível como isto ou como 

aquilo”
280

. De tal modo que, se o entendimento fosse abstraído como um a priori linguístico 

não apenas nada poderia ser entendido como não poderia sequer ser dado.  

É, portanto, a linguagem aplicada à sensibilidade como fruição, como passividade ou 

receptividade, que permite que esta se transforme em conhecimento. Isto reafirma a ideia de 

                                                             
273

 DQVI: 47.  Feron (1992, p. 279) 
274

 TI: 277. 
275

 FERON: 279 
276

 FERON, 1992: 280. 
277

 TI: 207 
278

 TI:208. 
279

 DOS:135. 
280

 DEHH:297. 



86 
 

que todo conhecimento é linguístico ou mais precisamente um “Kerigma, um anúncio, um 

dito ou uma linguagem apofântica”
281

.  

Entretanto, a linguagem não pode ser reduzida à “linguagem kerigmática”
282

 da 

consciência, que circunscrita ao olhar, promulga e proclama o sentido das coisas, 

reconduzindo-as à universalidade. Antes, no contato com outrem, a proximidade longe de ser 

um objetivo e um efeito perseguido pela linguagem, está na origem da própria linguagem e de 

sua função fática, pois  

Qualquer que seja a mensagem transmitida pelo discurso, o falar é contato. É 

preciso, pois, admitir no discurso uma relação com uma singularidade 

colocada fora do tema do discurso e que, pelo discurso, não é tematizada, mas 

aproximada. O discurso e a sua obra lógica manter-se-ia não no conhecimento 

do interlocutor, mas na sua proximidade
283

. 

 

Isso significa dizer que, ao constituir-se no contato com outrem à sensibilidade como 

“intuição sensível”, não se poderá abstrair ao surgimento de uma linguagem como contato e 

proximidade anterior à linguagem como Kerygma.  

Uma vez que o contato e a proximidade de outrem se erigem como linguagem original 

e, por isso mesmo, torna-se fundamento da linguagem apofântica, pode-se assegurar que a 

linguagem original configura-se como o próprio elemento que revela a condição ética do 

indivíduo, i.e., seu fundamento ético.  

Em outras palavras, a ética se delineia como linguagem, exatamente porque a 

subjetividade entra em contato com uma singularidade absoluta não representável – que 

exclui a identificação no ideal, a tematização e a representação – e esta singularidade de 

outrem implode a visão de subjetividade intencional aberta sobre os seres.  

Deste modo a sensibilidade se delineia neste estágio como “evento de 

proximidade”
284

, que não se limita a abrir-se aos seres e a tornar-se saber, mediante a 

linguagem da consciência que declara o sentido, pois, “o discurso e a sua obra lógica não se 

apoiariam no conhecimento do interlocutor, mas na sua proximidade”
285

. 

Embora, a “sensação gustativa” possa ser considerada como realização da 

sensibilidade em geral, já que em todas as formas de sensibilidade descritas por Levinas se 

encontra este esquema do consumo, em que o sentir o mundo é sempre uma forma de dele 

                                                             
281

 DEHH:220. 
282

 DEHH:270. 
283

 DEHH:274. 
284

 DEHH:273. 
285

 DEHH:274. 



87 
 

nutrir-se
286

, é precisamente no tato que deve constituir o paradigma da sensibilidade. Sentir é 

ser tocado-tocante e, portanto, “sentir é a título primordial, aproximação e proximidade”
287

.  

O tato a que se refere Levinas não pode jamais ser confundido com o tatear da 

mão que apreende e agarra, mas é o tato como carícia. Entretanto, recorda o filósofo que 

no contato como linguagem,  

 

esboça-se uma carícia sem que essa significação se transforme em 

experiência da carícia porque afinal a proximidade permanece proximidade 

sem se constituir intenção de qualquer coisa
288

.  

 

Isso significa concretamente, que o contato e a proximidade mesmo quando referidos 

ao sentido físico, são sempre relativos a uma presença-ausência, a uma pele humana, que se 

faz próximo e, portanto, a um Rosto que fala e que não se deixa circunscrever no âmbito da 

representação.  

Na aproximação como linguagem, o próximo é aquele que se faz face embora desfaça 

a manifestação. Ele é significação sem contexto, é Rosto, de modo que sendo entendimento de 

singularidade, a singularidade institui nesse contato a “fraternidade”
289

, mais antiga do que 

todo “parentesco que se possa estabelecer entre consanguíneos ou membros de um mesmo 

ramo familiar”
290

.  

Nesse sentido, a sensibilidade se estabelece como fraternidade. Antes mesmo que o 

sujeito se dê conta e tematize o parentesco, se vê aproximado de outrem que, como con(tato) 

anuncia-se como próximo mais próximo do que a própria proximidade que se possa nomear 

pelo discurso Kerigmático.  

A fraternidade é a própria maneira de a sensibilidade se dizer como proximidade. 

Por isso, diz Levinas, “a proximidade para além da intencionalidade é a relação com o 

Próximo no sentido moral do termo”
291

. 

Percebe-se de maneira inequívoca que a primeira palavra proferida pelo Rosto não 

somente escusa a mediação da estrutura logosófica de uma linguagem estruturada, bem como 

do seu signo. Linguagem é fala para além do discurso. É contato. A palavra imediata da 

expressão do Rosto transforma a condição de ser de quem a acolhe. É elemento da própria 

subjetivação do indivíduo.   

                                                             
286

 DEHH:276. 
287

 DEHH:277. 
288

 DEHH: 277-278. 
289

 TI:191. 
290

 DEHH:284. 
291

 DEHH:279.  



88 
 

Podemos dizer que a expressão do Rosto, sua epifania, evoca uma expressão, i.e., a 

sua palavra requer uma resposta. A presença-ausência do outro homem, do humano no espaço 

intersubjetivo da proximidade provoca uma ferida ou trauma, que é deixado no indivíduo. 

Esse traumatismo instaura uma nova ordem para além do fenômeno, que passa a significar 

uma profundidade mais excelente do que a significação extraída daquele.  

Nessa perspectiva, podemos entender a dimensão da transcendência abrindo-se, a 

partir da imanência do humano que responde aos apelos e às interrogações feitas pelo Rosto 

de outro humano. Neste caso, Outrem é o interlocutor primário. É a primeira fala e o “eu” é 

respondente, isso se tomarmos na perspectiva da ipseidade.  

A mesma distancia que “me” separa do outro, que é santo, na proximidade da 

linguagem, “me” associa a ele e a diferença que deveria torná-lo presente, termina por 

transformar-me em respondente. Segundo Levinas a resposta do “si-mesmo humano” será 

sempre: “Eis-me aqui!”
292

.  

É importante ressaltar neste ponto que foi somente depois de Autrement qu'être au-

delà de l’Essence (1975), que Levinas inferirá que o “eu respondente” à interpelação 

linguística do Rosto é, assim, o “si-mesmo responsável”, dotado de uma “responsabilidade 

infinita” – por isso, “Eis-me aqui!”
293

.  

Para Levinas, não há fuga possível dessa resposta. A “Minheidade/Mienneté” do “eu” 

constitui-se como “Eis-me aqui!”. Essa impossibilidade de evasão da responsabilidade ou da 

resposta, mesmo que esta seja negativa e anti-ética não invalida o compromisso e a obsessão 

do  para-o-outro. Nesta situação inesperada advinda do encontro do face-a-face, o interlocutor 

“não pode permanecer in-diferente”
294

 à interpelação do outro.  

O impacto do advento do outro causa uma espécie de ferimento ou um 

“traumatismo”
295

, do qual o sujeito não escapa senão respondendo pelo apelo suscitado do 

outro em seu Rosto. O trauma inquietante do outro metafísico, que deixa seu vestígio, 

                                                             
292

 Declaração em artigo de 1983, Do Uno ao Outro. Transcendência e tempo, em que diz: “A própria retidão do 

rosto que me suplica revele enfim plenamente tanto sua exposição sem defesa quanto seu próprio fazer-face, 

mesmo que, no ponto derradeiro, nesta confrontação e impotente afrontamento, o não-deixar-o-outro homem só 

não consiste senão em responder “eis-me aqui” à súplica que me interpela” (EN:174-175).  
293

 Essa expressão assegura, segundo o pensamento levinasiano a partir das inspirações heideggeriana, que existe 

uma impossibilidade de esquiva por parte do “eu” ao apelo/mandamento do outro. Para Levinas, Heidegger 

assegurou que “a Jemeinigkeit  é a medida extrema da modalidade pela qual o Dasein é submetido à essância”. 

Em suma, na análise levinasiana do §9 de Ser e tempo (1927), Heidegger assegura que “é porque o Dasein é 

Jemeinigkeit que ele é um Ich”. No entendimento do filósofo franco-lituano Heidegger não diz absolutamente 

que o Dasein é Jemeinigkeit porque ele é um Ich; ao contrário, ele vai ao Ich a partir da Jemeinigkeit. É assim 

que a noção heideggeriana da Jemeinigkeit leva Levinas a pensar a ideia de que “o eu humano, o si-mesmo, a 

unicidade do eu consiste na impossibilidade de se esquivar do outro” ((DQVI:130-131). 
294

 DOS:246. 
295

 DOS:59. 



89 
 

inaugura o cuidado do outro, produz o Desejo do infinito e a responsividade mediante a 

afecção produzida em mim. Portanto, o trauma inaugura a heterogênese do humano, em plena 

hetero-afecção, na medida em que a sensibilidade auto-afetiva se torna sensibilidade ético-

metafísica ou Afetividade Não-Intencional
296

, revelando a presença de uma vulnerabilidade 

passiva mais passiva que toda passividade.  

Configurando-se, desse modo, em um movimento que atravessa a Fenomenologia 

eidética e genética de Husserl em direção a uma abertura Metafenomenológica ou uma 

Enigmológica. 

Através desta noção, fica evidente que a novidade levinasiana consiste num 

“transbordamento” da fenomenologia, num “para-além” fenomenológico, no sentido de que 

Levinas segue sendo fenomenólogo, mas ao radicalizar a sensibilidade vai em busca de um 

para além da própria fenomenologia proposta pelo seu mestre: Edmund Husserl e para a 

ontologia renovada heideggeriana, para constituir o outro metafísico como mestre da 

subjetividade ética.  

Neste sentido, o trauma percebido no vestígio do outro infinito que se aproxima diante 

do “eu” no modo-evento da proximidade, é o elemento que converge para esse transbordar. O 

outro, o totalmente outro, se aproxima diante de moi, que não exerce nenhuma atividade 

cognoscitiva, pensante ou consciente. Simplesmente, o outro vem à ideia e não há como retê-

lo, pois escapa a toda idealização e apreensão da consciência. Não há outra possibilidade ao 

“eu” senão responder ao apelo/mandamento do outro. 

Na relação com o Outro, permeada pela Sensibilidade ética, o “eu” responde a 

interpelação e a chegada de outrem como significância da significação. A relação ética com 

outrem vem banhada desde uma cultura própria, do outro, onde o contato e a palavra gestam-

se no face a face.  

Nesse sentido, segundo Levinas, o essencial da linguagem não-discursiva “O Dizer” 

tem origem nessa situação ética pré-original na qual o eu responde ao apelo do Rosto no Eis-

me aqui. Esta linguagem, e a resposta incluída, evidenciam que aquele a quem se fala não 

pode ser totalizado ou conceituado.  

Ele, o Outro, na sua alteridade não se oferece a uma apreensão categórica, pois, ele é 

único e inviolável em seu Rosto. Em presença de outrem que vem de nenhures, o eu é 

chamado ao contato e à palavra.  

                                                             
296

 Tallon, Op. cit 



90 
 

Desse modo, para Levinas, a relação e a linguagem ética “não é uma patética 

confrontação de dois seres que se afastam das coisas e dos Outros (...). É a relação do eu com 

o Outro”
297

. Falar, neste caso, supõe já o se fazer presente à interpelação e à atualização desse 

eu de modo que a relação vital entre mim e outrem vida se expressa e se atualiza na ética. 

Segundo Levinas, “falar é tornar o mundo comum, criar lugares comuns”. A linguagem não se 

refere à generalidade dos conceitos, mas lança as bases de uma posse comum.  

Assim a linguagem (ética) “abole a propriedade...”
298

. Falar, portanto, é abolição de 

autonomia e de autarquia. É possibilitar um mundo e lugares comuns para a relação. Este 

falar, já de por si, não é ação do sujeito, mas, como foi dito, reação ou resposta à interrupção 

produzida por outrem. Dessas feita, o Rosto na sua epifania, fala-me e nesta apresentação 

(como Visage) aniquila e excede a imagem plástica que poderia deixar no sujeito apagando 

todas as possibilidades de identificação.  

Enfim, Levinas estabelece uma relação entre Ética e Linguagem, entre Subjetividade e 

Sensibilidade, em que a partir do encontro com a “palavra do Rosto”, a consciência 

intencional é implodida graças a uma proto-intencionalidade inversa que é da ordem da 

afecção ética. O Rosto deixa o seu rastro perscrutável em meu corpo a ponto de poder 

responder-lhe como corpo exposto para cuidar de outrem. E assim, a chegada de outrem 

instiga o sujeito a responder ao seu apelo ético. 

Já em Autrement qu’être ou au-delà de l’essence (1975)
299

, sem negar, seja a 

dimensão fruitiva do existente, seja a dimensão responsiva da existência na proximidade 

como linguagem, introduz um diferencial no interior do seu pensamento na medida em que 

abandona, decisivamente, a linguagem ontológica de Totalidade e Infinito para referir-se à 

sensibilidade como “linguagem sem palavra”, dada a outrem
300

.  

A sensibilidade, portanto, é apresentada nesta obra, simultaneamente como fruição e 

como contato e proximidade. Não obstante, esta obra permite descortinar algumas novidades 

significativas no que tange à matização da subjetividade, graças ao fato de esta ser associada 

agora a um Dizer ético (evento linguístico – Le Diré) anterior a todo Dito (discurso – Le Dit). 

Mais uma vez, seguindo o curso de todo o seu pensamento, Levinas parte da fenomenologia 

ao realizar uma redução fenomenológica na linguagem humana, a fim de chegar no “aquém” e 

no “além” metafísico, i.e., no Dizer ético do Outro metafísico, que me afeta, e que é percebido 

afetivamente pelo seu vestígio deixado. 

                                                             
297

 TI:63. 
298

 TI:74. 
299

 Doravante, ao citarmos esta obra, o faremos de forma abreviada: AE. 
300

 DOS:45. 



91 
 

O Outro se expõe, na sua humanidade, mediante o Rosto. Antes de ser um  fenômeno 

plástico, o Rosto, o humano, na sua visitação anterior, mediante o vestígio e sua linguagem 

metafísica do Dizer, se transforma numa paradoxal presença-ausência, que anarquiza a 

consciência sapiente e apreendedora.  

A exposição enigmática do Outro é da ordem da metafísica e da “meta-linguagem”. O 

termo “Meta-linguagem”, deve ser entendido no sentido em que Levinas o emprega. Este 

termo não deve ser entendido como a “metalinguagem”, i.e., uma série de fatores linguísticos 

que se unem com o auxílio da fantasia, para poder expressar o sentido real de uma expressão. 

A “meta-linguagem”, como linguagem para além da fala organizada sintaticamente, do 

idioma, do discurso kerigmático e da comunicação verbal se descreve, para Levinas, como 

“Dizer sem Dito” ou um para aquém ou para além de todo Dito
301

.  

O Dizer (Le Diré) no construto do pensamento levinasiano contém, portanto, uma 

ambivalência. Primeiro, o Dizer é entendido como o próprio vestígio do Outro no “eu” e, por 

outro lado, é pura passividade de um afeto irrecuperável, sempre já passado, e que acontece 

sem qualquer retenção em si e sem poder fixar-se numa presença de si a si da consciência.  

Tal como o existente que padece em o mundo pelo acaso da intempérie, a ipseidade 

tocada ou afetada pela fala do Rosto, também se efetiva como um “Dizer ético”, no qual ele se 

diz ou responde, seja como padecimento na substituição, seja como paixão amorosa na 

condição maternal, sem qualquer possibilidade prévia de reflexão sobre tal padecimento. Em 

suma, no instante em que isso ocorre, a sensibilidade radicaliza-se como passividade de um 

Dizer ético anterior ao Dito, na qual a subjetividade, tocada pelo Dizer do Outro, também “se 

diz” como signo dado a outrem, ou como “Eis-me aqui!”.   

Nessa condição marcada pelo contato com outrem concretiza-se a materialidade da 

carnalidade do existente, ou a sua in-carnação sensível, como passividade ao padecimento de 

outrem. Tal movimento desemboca na constituição da heterogeneidade da subjetividade como 

sensibilidade, seja como “dom de si”
302

 ao corpo padecente de outrem, seja como amor 

extremado a outrem exposto à morte do qual o existente não pode ser indiferente pelo próprio 

incômodo que esta situação lhe causa devido a proximidade mais próxima que se estabelece 

entre mim e outrem.  

Deste modo, a ipseidade afetada poderá ser identificada à condição hiperbólica de um 

padecer e de um oferecer-se a si mesma em “sacrifício pelo sofrimento de outrem até a 

                                                             
301

 DOS:68. 
302

 DOS:240. 



92 
 

possibilidade de morrer por ele”
303

. Levinas, mediante o escândalo da “doação de si”, que se 

contrapõe a segurança visada pela “afirmação de si” do Esclarecimento, pretende deslocar a 

descrição da sensibilidade para o lugar de um para-doxo filosófico (para além da doxa ou da 

opinião), na medida em que o “eu” aparece agora imediatamente afetado por outrem, i.e., 

constituído pela própria afecção, pelo fato de encontrar-se exposto corporal e sensivelmente a 

outrem a sua linguagem metafísica, i.e., o Dizer sem Dito. Dizer sem Dito porque 

 

O Dizer é desnudação da desnudação, que sinaliza sua própria significância, 

expressão da exposição – hipérbole da passividade que perturba a água que 

dorme, onde, sem Dizer, a passividade faz crescer os secretos desígnios
304

. 

 

Em suma, não se trata de um sujeito já constituído que se expõe, ou se oferece 

voluntariamente pelo vestígio deixado na  instiga da palavra/linguagem do Outro. Antes, o 

sujeito caracteriza-se por esta própria exposição “apesar do Si” ou apesar de si. Ele é 

inteiramente um-para-outrem exposto, apesar dele mesmo e da possibilidade de assassínio
305

, 

que ao oferecer-se em signo, apenas responde a interpelação do Outro. Isto significa que o 

sujeito do “Dizer não oferece um signo, mas se faz signo”
306

. Pois, nas palavras de Levinas, 

oferecer-se como signo, ou responder “Eis-me aqui!” é doar-se. Nesta doação de si, faço-me 

 

responsável pelo outro... até a substituição por outrem... condição de refém... 

o ser que se desfaz de sua condição de ser: des-inter-esse... acontecimento da 

sua in-quietude [...] A minha responsabilidade não cessa, ninguém pode 

substituir-me. […] A responsabilidade é o que exclusivamente me incumbe e 

que, humanamente, não posso recusar... dignidade de único... identidade 

inalienável de sujeito
307

. 

Sem dúvida, emerge no interior de Autrement qu’être ou au-delà de l’essence (1975), 

a ênfase posta na sensibilidade a partir de uma pathética, no sentido genuíno do termo, i.e., da 

afecção, do Páthos que o contato com outrem provoca no existente, a ponto de esse poder ser 

descrito como alguém marcado por uma espécie de obsessão, de tornar-se refém, de ser 

perseguido por outrem e de viver ou estar jogado na condição de substituição do outro ou, 

noutro sentido ainda, de ser surpreendido por ter-se tornado morada de outrem.  

                                                             
303

 DOS:18 
304

 DOS:63. 
305

 EN:174. Sobre a possibilidade dessa violência ao Outro, Cf. a tese de SOUZA, J.B.T. Ética como metafísica 

da alteridade em Levinas. Porto Alegre: PUCRS, 2007.  pp.132-147. 
306

 DOS:63. 
307

 EI:90-93. 



93 
 

Como essa afecção linguística é Dizer que se configura num aquém e além do Dito, a 

ordem da linguagem ética representa uma des-ordem para a estrutura da consciência 

fenomenológica. Esta linguagem ética do Dizer não é pertencente ao fenômeno e, portanto, 

não pode ser descrito pela fenomenologia. É do âmbito da afecção e da anterioridade, e como 

proveniente de uma exterioridade inabarcável que é o outro, só pode ser considerado a partir 

de outra ordem, a da Metafenomenologia.  

Levinas apresenta a linguagem como a afirmação mais profunda da metafísica, 

enquanto metafísica da linguagem, proveniente da alteridade. Se em Totalité et Infini (1960) a 

metafisica significou um elemento para a ruptura da Totalidade. Esse extravasamento foi 

possível pela epifania da exterioridade [do Rosto que faz face e demanda uma resposta 

responsável] na transcendência de outrem
308

.   

Como estamos tratando de evidenciar neste, o ponto de partida de Levinas sempre foi 

a fenomenologia, no seu caráter transitivo radicalizado. Não obstante, a hiperaesthesia o 

conduzirá à metafenomenologia ética sem ruptura ou aniquilação da primeira.  

Como todo o processo ético se media ou se passa na linguagem, será nela que 

devemos procurar o vínculo entre o Fenômeno e a Metafenomenologia através da estrutura 

Dizer-Dito. Desse modo, não entendemos que há oposição ou ruptura entre a Fenomenologia 

e a Metafenomenologia, como sugeriu Derrida em Adieu à Emmanuel Lévinas. Antes bem, 

podemos falar de uma radicalização da Fenomenologia transitiva, mediante a Sensibilidade, 

em que se dá uma abertura à metafisica que serve para inverter o curso da própria descrição 

fenomenológica.  

 

 

 

2.3. Heterogenia do sujeito ético: Vulnerabilidade, Não-intencionalidade e Não-

consciência como fundamentos da ética metafísica ou da Metafenomenologia. 

 

 Outra forma de enxergar este extravasamento do método fenomenológico e a 

passagem, sem aniquilação, para a Metafenomenoloiga, se dá no pensamento a-sistêmico de 

Levinas através da noção de Vulnerabilidade que aparece em AE e implica, diretamente, que 

por trás da intencionalidade afetiva da fruição, há uma afetividade não-intencional, descrita 

pelo filósofo de Kaunas como “passividade radical”.  

                                                             
308

 TI:12-14. 



94 
 

Através dela o sujeito egoísta expõe-se corporalmente aos outros e, no sofrimento e na 

paciência, inverte o egoísmo em altruísmo na expressão ética que significa o “Dizer ético”, 

i.e., nascimento da subjetividade como sensibilidade e responsabilidade.  

É através da vulnerabilidade que, na proximidade, que o eu se torna responsabilidade e 

individualiza eticamente, por sua carnalidade, a um espaço intersubjetivo assimétrico. A 

vulnerabilidade possibilita uma hetero-afetividade incisiva que desperta eticamente o “eu” 

pela inquietude e na obsessão pelo seu próximo. 

Mas, o que vem a ser a Vulnerabilidade?
309

 Uma vez que para Levinas a afetividade e 

a ipseidade do eu, então se converte para uma responsividade, que significa o despertar do Si 

para o Outro, como uma pulsão de evasão egóica que se traduz em resposta, incidindo na 

exaltação de uma afetividade que vai “além de si”, revelando-se como a significação ética de 

sua subjetividade.  

Condição de Ser vulnerável em o mundo e de ser vulnerável em si ao Outro. Nas 

palavras de Levinas, “Passividade de uma dor pressentida, a sensibilidade é vulnerabilidade, 

dor vindo interromper um gozo em seu isolamento mesmo e, assim, me arrancar de mim”
310

  

A vulnerabilidade é uma exposição que constitui a subjetividade antes, inclusive,  da 

constituição da consciência. No construto do pensamento levinasiano, a sensibilidade que em 

TI foi entendida como fruição, Eros, fraternidade e exposição a outrem metafísico, agora em 

AE, é radicalizada como uma afetividade não-intencional, possuidora da inscrição de um 

passado imemorial, que funciona como Vestígio, i.e., como marca/ferida de uma presença-

ausência.  

Como mais radical, a vulnerabilidade seria a sensibilidade presente mais 

profundamente na fruição. Eis a razão pela qual, Levinas assegura que “A sensibilidade não 

pode ser vulnerabilidade ou exposição ao outro, ou Dizer, senão porque ela é gozo”
311

.  

Ela, a vulnerabilidade, proporciona uma inversão na intencionalidade, que no 

momento da afecção traumática do Outro, reverte o movimento pré-ético do para-si fruitivo 

ou da ipseidade como intencionalidade afetiva, num movimento ético de generosidade para-o-

outro. De igual maneira, o egoísmo se inverte em responsabilidade e a dor se transmuta em 

doação
312

, num retorno an-árquico, perfazendo com que a comunicação ética do face-a-face e 

do corpo-a-corpo, se estabeleça.  

                                                             
309

 Cf. N.R. 18. 
310

 DOS:87. 
311

 DOS:109. 
312

 “Por vulnerabilidade, procuro descrever o sujeito como passividade... […] Quando se sofre por alguém, a 

vulnerabilidade é também sofrer para alguém. Trata-se, portanto, da transformação do “por” em “para”, da 



95 
 

Levinas assegura que esse movimento é uma “inversão do processo de essência: uma 

retirada para fora do jogo que o ser joga na consciência – ou seja, precisamente, retirada em si 

que é exílio em si – sem fundamento em nada mais – uma in-condição”
313

 

Como se prefigura no início deste ponto, Levinas, a partir do vestígio deixado na 

Proximidade, constrói a noção de uma não-intencionalidade e de uma consciência não-

intencional, como topos ou estrado de tensão entre a afetividade, que é passividade radical e a 

intencionalidade afetiva, que é o Desejo do Infinito. 

Será Tallon (1995)
314

, no artigo “Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, 

and the Ethical in Levina’s Philosophy”, quem nos alerta para a presença de uma composição 

dupla na intencionalidade da sensibilidade levinasiana.  

Ele assegura que é indissociável do pensamento levinasiano a ideia de que a 

intencionalidade afetiva apresenta, enquanto gozo e vulnerabilidade, uma estrutura dupla que 

se faz primeiro como agente motivador da afecção e, em segundo plano, como sentimento de 

si-mesmo ao ser-afetado. Ele reconhece a influência de Husserl nessa forma de pensar e 

chama essa recorrência de “iteração autoafetiva do sentir”.  

Para Tallon (1995)
315

, a partir da influencia de Freud, especialmente, em relação a sua 

teoria do inconsciente lutador/perturbador do Ego e da Redução ao inconsciente (pensado em 

Levinas à maneira inversa), e da de Carl Jung, com as sua teorias do Comportamento e 

Compartilhamento entre Self e Ego e a do Arquétipo do Si-mesmo, como origem do potencial 

energético que individualiza o homem, sendo o dispositivo mais objetivo que se realiza com 

ou contra a sua vontade.   

Levinas pensou os elementos que compõe a  afetividade constituinte da subjetividade, 

atreladas a uma mesma consciência ativa e passiva, intencional e não-intencional, dotada, 

portanto, de uma intenção sensível (Intencionalidade Afetiva) e de uma afecção não-

intencional (Afetividade Não-intencional), sendo esta ultima, pré-via e mais originária, logo, 

portanto, mais fundamental, do que a primeira.   

Na concepção levinasiana, segundo as análises de Tallon, a Intencionalidade Afetiva, 

que intenciona a partir do que sente ou afeta o indivíduo, está dotada de dois momentos. Para 

entendermos a sua exposição, primeiramente, ele nos situa perante o pensamento de Paul 

                                                                                                                                                                                              
substituição do “para” em “por” […] A ideia de substituição significa que eu me substituo a outrem, mas que 

ninguém pode substituir-me enquanto eu. […] O eu enquanto eu, nessa individualidade radical... e 

responsável.”(DQVI:120-121). 
313

 DOS:135. 
314

 TALLON, 1995:110. Andrew Tallon, estudioso de Levinas e da psicologia fenomenológica, que comparou a 

presença desta ambiguidade afetiva no constructo filosófico levinasiano às teorias psicanalíticas de Freud e Carl 

Jung. 
315

 Op. Cit.  



96 
 

Ricoeur (“Homem Falível”) em que “o sentimento é “uma afecção mais uma intenção”, onde 

o primeiro é um “ser afetado” (afecção) e o segundo é uma resposta afetiva (intenção).  

O primeiro pressupõe uma afetabilidade, uma habilidade de ser afetado, e o segundo, 

pressupõe uma responsabilidade, i.e., uma habilidade para responder”
316

, o que indicaria a 

presença de um valor no sentimento que responde.  

Essa habilidade para responder não deve ser entendida sob as luzes de uma 

consciência que representa, delibera e conhece, mas de uma in-carnação sensível que “sente”, 

profundamente, o sentir provocado pelo outro na sua chegada epifânica como Rosto, i.e., 

“sente” o rastro ou o vestígio deixado pelo outro, onde o sentimento do individuo afetado 

responde à afecção e demanda “pré-histórica” ou “imemorial” deste Outro.  

Vale salientar também que esses dois momentos da Intencionalidade Afetiva, a saber, 

afecção e resposta, oriundos da radicalização da sensibilidade no constructo filosófico de 

Levinas, não são duas partes ou estruturas independentes que agem por si só, sem alternância 

ou simultaneidade, mas um único e mesmo momento interatuados e interdependentes da 

intencionalidade da sensibilidade, como nos movimentos da respiração (inspiração e 

expiração) ou do coração (sístole e diástole), ordenadas numa ordem, para além da ordem 

lógica.  

É importante esclarecer que, ao ser afetado, o indivíduo in-carnado sensível, logo 

também consciência, primeiramente se moldaria ou se colocaria como resposta e ação à 

afecção, para, só posteriormente, entender ou representar a ação como ação deliberada. É 

possível visualizarmos o invisível? Bom, no nível dos fenômenos, acontece muito 

frequentemente algo que é tido como “impulso heroico”.  

Uma ação-resposta de um indivíduo que age para aliviar o sofrimento do outro 

demandante e, quase sempre, desconhecido. Loucura? Irracionalidade? Ou reação a um 

vestígio inter-humano, demasiado humano, presente na anterioridade da consciência que 

revela uma orientação ou um sentido ético, do um-para-o-outro e do um-pelo-outro da 

“expiação/substituição”?  

Levinas prefere a segunda opção, pois muitos atos heroicos são suicídios conscientes. 

Cerezer (2011) coloca a questão assim: “nos atos de auto-sacrifício, as pessoas agem “sem 

pensar”, numa resposta que revela um “desinteresse” em relação a si próprias “em prol do 

outro” onde uma orientação ética parece sobrepujar a deliberação”
317

.  

                                                             
316

 TALLON, 1995, p.109.  
317

 CEREZER, 2011, p.147. 



97 
 

Diante do que acabamos de expor, obviamente que esse duplo momento de “afecção-

resposta/ação”, se repete no nível mais profundo-ético, onde o individuo ao ser afetado pelo 

Outro, em plena vulnerabilidade, é comandado pela Proximidade deste, que como refém, 

agora de uma experiência não-situacional, mas obsessiva, irá reagir afetado pela 

Palavra/contato de outrem.  

Deste modo, a afetividade neste âmbito da Intencionalidade Afetiva se desenha como 

interface de união e alternância, de constituição e passagem da antropogênese e da 

heterogênese, da auto-afecção e da hetero-afecção
318

, do momento presente e do passado 

arqueológico, criando uma responsabilidade para o Outro, como porvir teleológico. Algo que 

desenvolveremos mais adiante. 

Mas, afinal, como se dá essa interação ou integração entre “Afetividade Não-

intencional” e “Intencionalidade Afetiva”?  

Segundo Tallon, por intermédio da interação e retroação de ambos os modos de 

afecção. Primeiro, é necessário haver essa inter-ação, pois a intencionalidade da sensibilidade 

disposta em situação em o mundo em movimento, que já foge, por ser fruição, da 

sincronização operada pela consciência, mas que ainda não é diacronia, extrai seu sentido e 

significância da Afetividade Não-intencional, que é diacrônica. Como? Vejamos.  

Por esta Afetividade Não-Intencional dá-se o vestígio (trace) que o outro deixa, e que 

faz do homem, humano. Mediante a epifania do Rosto (Visage) com o seu imperativo e 

significado no eu (Moi), o vestígio é deixado num aquém, imemorial em relação ao presente 

da consciência, por intermédio de uma receptividade afetiva pura, passiva e vulnerável, 

anterior inclusive e de maior valor ético que a receptividade da fruição, que condiciona não 

apenas a individuação do individuo num nível pré-ético, mas todo o sentido do sujeito num 

nível ético.  

Tallon (1995) indica que o Rosto funcionaria como símbolo e vestígio, tal como as 

faces do deus romano Janus, voltadas para o passado e para o futuro, que age, por um lado, 

como uma força des-ordenadora da ordem da logicidade e da criação do ser num nível sub-

cognoscente e, por outro lado, que determina no Dizer para além do Dito, a volta do rastro 

deixado no passado imemorial-diacrônico, para o presente sincrônico
319

 da consciência.  

Eis a “fala do Rosto”
320

 que re-significa a vinculação afetiva do eu com o outro e me 

chama à responsabilidade. Na sua epifania como Rosto, na sua chegada enigmática, o Outro 

                                                             
318

 TALLON, 1995, p.110. 
319

 TALLON, 1995, pp.110-112. 
320

 TI:194-195.. 



98 
 

afeta ao “eu” e fala-lhe re-ordenando a consciência pela passividade que precede a 

consciência de si.  

Ainda segundo as análises de Tallon, o Rosto é a força que estimula a verdadeira saída 

de si da fruição e provoca uma mudança significativa na sensibilidade que passa a ser 

descrita, em AE e escritos posteriores, como proximidade e vulnerabilidade, i.e., na medida 

em que o existente fruitivo na sua corporeidade incarnada aparece imediatamente afetado por 

outrem, isto é, constituído pela própria afecção, pelo fato de encontrar-se exposto corporal e 

sensivelmente em o mundo e, principalmente, a outrem, em uma exposição que se descreve 

como “Dizer sem Dito” ou para aquém de todo Dito
321

, em que ele está posto em imediata 

vulnerabilidade.  

Nesta vulnerabilidade, a ipseidade sente antes de saber o que sente, i.e., pré-sente a 

vulnerabilidade do outro, a nudez do Rosto, o medo da morte do outro, da obra inacabada e, 

por isso mesmo, projeta sobre ele sua humanidade entendida como resposta e 

responsabilidade ao apelo/mandamento da indigência/majestade do Rosto.     

O Rosto ainda como vestígio de um passado imemorial, detona o gatilho presente na 

consciência não-intencional que, a sua vez, projeta para a consciência a vulnerabilidade, a dor 

e o sofrimento, além da humanidade e do cuidado ético para e pelo Outro, que a 

presentificação e a representação trataram de encobrir.  

Neste sentido, segundo Tallon, o pensamento de Levinas se dá num movimento 

reverso, ou contrário, ao da redução psicanalista freudiana
322

, onde o recuo de um presente 

para o passado segue o caminho de uma hermenêutica da suspeita que esvazia o significado 

de uma consciência imediata em favor de uma arqueologia do sujeito que é pura obsessão 

auto-narcisista. Em Levinas, por outro lado, segundo Tallon, 

 

encontramos uma hermenêutica da reconstituição, onde o narcisismo auto-

obssessivo se torna uma obsessão altruísta para e pelo Outro. O egoísmo 

irreligioso de Freud, que vê na religião uma obsessão neurótica universal, é 

substituído por Levinas por esta obsessão ao outro, cuja autoridade vem da 

conexão com o infinito; o infinito vertical de Deus, o Criador e o infinito 

horizontal, com a humanidade do outro, criado a imagem de Deus, onde a 

criação é um evento de Afetividade Não-Intencional
323

. 

 

Tallon é taxativo ao afirmar que, da mesma maneira como Levinas retoma o desenho 

formal da ideia do infinito de Descartes, ele também assimila algumas noções da estrutura da 
                                                             
321

 DOS:66-70. O Dizer é pura passividade de um afeto irrecuperável, sempre já passado, e que acontece sem 

qualquer retenção em si e sem poder fixar-se numa presença de si a si da consciência.  
322

 TALLON, 1995, p.111. 
323

 TALLON, 1995, p.111-112. 



99 
 

psicanálise freudiana e junguiana, para constituir a sensibilidade como vulnerabilidade para 

além da fruição e da proximidade como linguagem onde, mediante o ferimento ou sofrimento 

do individuo, se agudiza o caráter receptivo ou passivo que a sensibilidade assume, uma vez 

que gozar e sofrer só podem ser vividos por um sujeito constituído como carnalidade exposta 

à afecção do mundo (intempéries), a afecção da voz (Dizer) e a afecção da aproximação de 

outrem (proximidade). 

Nesta análise de uma “ferida” ou “trauma”, enfim, de uma “afecção” produzida pelo 

outro, que não deve ser entendida como mal provocado por alguém sobre outro alguém, mas, 

ao contrário disso, como um bem misericordioso que marca profundamente toda a 

humanidade, em virtude de que, sem tal generosidade não existiria vida humana, é necessário, 

igualmente, ter presente a estrutura junguiana do Self e do Ego como constituintes do 

psiquismo levinasiano.  

Levinas entende o psiquismo humano composto de Ego e Si-mesmo, ou dito à maneira 

junguiana, Ego e Self, que comporta uma ipseidade e uma egoicidade, por meio do qual se 

evidencia os elementos não-intencionais da (má) consciência, tais como a passividade da dor 

e do sofrimento, e elementos intencionais afetivos da consciência, tais como a fruição e o 

eros.  

Destarte, segundo Tallon, a Intencionalidade Afetiva (IA) pode ser descrita como 

passividade-atividade do Ego e a Afetividade Não-intencional (ANI) como exclusiva e pura 

passividade do Self (si), atravessada pela alteridade do outro, que ao fim e ao cabo, será uma 

sombra que influencia e fundamenta a psiqué em muito dos seus processos, inclusive, o da 

relação ética.  

O compartilhamento e a relação entre ambas às afecções acima dispostas se dão por 

intermédio do que Tallon chamou de “afetividade conatural”, que responde pela conexão ou 

interação que se efetua entre a IA e a ANI, por se tratar de umas projeções simbólicas do 

passado ao presente da consciência, realizadas a partir do psiquismo mais profundo, rastro ou 

vestígio do Rosto do Outro, que toda a humanidade compartilha enquanto tal.  

Depois de expor todas as nuanças da interação entre as afecções acima descritas, 

apenas indicaremos a função da retroação entre AI e ANI, por considerar que uma analise 

mais detalhada, fugiria do tema deste trabalho. Para Tallon, é necessário haver a retro-ação ou 

a inter-calação de ambas, pois deve haver espaço para a resposta consciente do individuo ao 



100 
 

apelo do outro diante do surgimento do Terceiro, i.e., o outro do Outro
324

 no âmbito da 

socialidade e da justiça.   

Desse modo, conclui-se que no pensamento levinasiano, há uma dupla 

intencionalidade do “de” e do “por”, uma participação afetiva de mão dupla, “uma 

encruzilhada afetiva em que se unem e se alternam hetero-afecção e auto-afecção, em que a 

segunda condiciona a primeira.”
325

.  

Essa assignação involuntária de responsabilidade surge a partir da afecção do outro 

que, por causa de sua chegada epifânica enigmática, não pertencente ao fenômeno 

apreensíveis pela consciência, me “fere” mediante uma não-intencionalidade, como o agente 

motivador da afecção, produtor da infinição do Infinito em mim.  

Em resposta a esse vestígio do Rosto deixado em mim, realizo a projeção da minha 

resposta como sentimento e responsabilidade do Si-mesmo afetado, em direção ao Outro. 

Relembrando que a responsabilidade é primeira, antecede ao próprio ato da consciência e da 

liberdade. Ela é constitutiva da subjetividade.  

Por conseguinte, não é uma consequência da racionalidade consciente e livre. Além 

disso, a relação de responsabilidade é imediata, direta, volta-se para o primeiro que chega, o 

próximo, para além de qualquer qualificação ou determinação.  

Ao mesmo tempo, a responsabilidade que tece a subjetividade constitui a 

singularidade, a identidade própria do sujeito. A identidade não deriva de uma determinação 

material, nem da consciência que diz eu sou, nem de um outro que me reconhece como eu , 

mas da responsabilidade que me faz único e irrepresentável.  

Nas palavras do próprio Levinas, 

 

falo da responsabilidade como da estrutura essencial, primeira, 

fundamental da subjetividade […] responsabilidade por outrem, 

portanto, como responsabilidade por aquilo que não fui eu que fiz, ou 

não me diz respeito; ou que precisamente me diz respeito [...] 

responsabilidade como estrutura fundamental da subjetividade... nó do 

subjetivo […] A proximidade de outrem... se aproxima essencialmente 

de mim enquanto me sinto – enquanto sou – responsável por ele […] 

O laço com outrem só se aperta como responsabilidade, quer esta seja, 

aliás, aceita ou rejeitada, se saiba ou não como assumi-la, possamos 

ou não fazer algo de concreto por outrem. Dizer: eis-me aqui. Fazer 

alguma coisa por outrem. Dar [...]”
326 

 

                                                             
324

 Não desenvolveremos este tema neste.  
325

 CEREZER, 2011:121. 
326

 EI:87-89. 



101 
 

Desse modo, torna-se evidente no pensamento de Levinas que, se a responsabilidade é 

um princípio de individuação do sujeito ou não, anterior à liberdade deste de aderir ou recusar 

a solicitação-mandamento do Outro, então a responsabilidade é originária do sujeito ético.  

Esta subjetividade sensível e passiva é mais do que mera receptividade, para Levinas é 

responsividade anterior a qualquer intencionalidade da consciência, dado que a 

responsividade se constitui como principio inerente da subjetividade. A responsabilidade 

para-o-outro e pelo-o-outro, portanto, incorpora-se, para Levinas, como um princípio de 

individuação ético constituinte próprio do sujeito
327

 em relação social.  

O que consideramos importante ressaltar em vista a como este trabalho vem sendo 

conduzido até aqui é que, a in-carnação sensível do sujeito levinasiano é, no nível pré-etico, 

paladar e fruição e, no nível ético, afecção e linguagem, antes, inclusive, que os sentidos do 

tacto e da visão, duas das mais importantes características (apesar de Husserl também 

trabalhar e explorar a audição no desenvolvimento do seu método fenomenológico, mas não o 

faz associado à linguagem como Levinas) do Empirismo Transcendental. 

Razão pela qual, a não-intencionalidade age, não à maneira de uma decisão do 

Sujeito, mas como um movimento inverso ao da intencionalidade, depois da afecção sofrida. 

É uma intentio ao contrário, que se manifesta na ipseidade como passividade receptiva.  

O indivíduo em o mundo como um sujeito in-carnado, extremamente sensível, sofre a 

dor das afecções das intempéries e da chegada do Outro completamente diferente de si. A 

subjetividade proposta no desenho levinasiano é afecção e resposta.   

Mas, onde exatamente se dá essa afecção?  

Conforme asseguramos no capítulo anterior, Levinas não é alheio dentro do construto 

husserliano da presença de uma a consciência intencional dirigida ao mundo e estruturada 

como intencionalidade, que é também, como que por acréscimo, uma consciência de si 

mesma
328

.  

Ao que parece, uma consciência dirigida ao mundo e aos objetos, i.e., voltada para a 

exterioridade, constitui-se como uma consciência de si mesma, em virtude de que o “eu” 

ativo, na sua intenção, intenciona o objeto, visa algo, pois toda consciência é “consciência de 

algo”, segundo Husserl. Logo, o próprio método husserliano parece sugerir a existência de 

uma espécie de autoconsciência da própria consciência mergulhada no jogo das 

intencionalidades.  

                                                             
327

 Condição que denota o ponto de partida para se pensar o para-além do Ser. 
328

 EN:154. 



102 
 

Na consciência há uma espécie de autoconsciência do eu ativo que se faz representar, 

mundo e objetos, como consciência de seus atos noético-noemáticos de representação. 

Consciência da sua própria atividade mental ou Worauf sein eigentlich hinauswill
329

. Essa 

forma de procedimento ativo-consciente, revela que  

 

A consciência dirigida sobre o mundo busca segurança contra a 

inevitável ingenuidade de sua retidão intencional, esquecida do vivido 

indireto do não intencional e de seus horizontes, esquecida do que a 

acompanha. [...] nada impede, contudo, que se pergunte se, sob o olhar 

intencional da consciência refletida, tomada como consciência de si, o 

não intencional, vivido em contraponto ao intencional, conserva e 

libera o seu sentido verdadeiro [...] ”
330

. 

 

Parece ser que a crítica recorrente a consciência capaz de tudo abarcar, responder e 

significar volta através de Levinas. Crítica presente ao longo da história da filosofia, embora 

sempre refutada, sempre reaparece.  

A “consciência de algo” tem em Husserl, uma “acompanhante”: a “consciência da 

consciência” ou a autoconsciência, que aparece de maneira simultânea no próprio ato 

cognitivo. Entretanto, a maneira de sua não-nitidez ou ocultamento, ganhará contornos de um 

análogo que não participa do bojo reflexivo-intencional, indicando a presença de um 

excedente na consciência. 

Nesse caso, Levinas reage à posição do mestre ao afirmar que tal “acompanhante” da 

consciência configura-se como “reflexo” que necessita, por sua vez, de ser trazido à claridade. 

Ora, disso decorre que, se a consciência da consciência de algo a precede, isso significa dizer 

que no movimento intencional, ela emerge como algo não-intencional, isto é, não-atividade, 

ou passividade pura. Nas palavras de Levinas, “consciência confusa, consciência implícita 

precedendo toda a intenção... ela não é ato, mas passividade pura”
331

. Ao reinterpretar o 

pensamento levinasiano, Timm (1999) afirma que  

 

se o intencional na consciência é, fundamentalmente, desdobramento 

ativo da imanência cognoscitiva, então deve o não-intencional desta 

consciência "implícita" ser entendido como não-atividade – 

passividade... "Passivo" não significa aqui, porém, simplesmente o 
oposto de "ativo". Trata-se aqui de uma ordem de passividade extrema 

que indica a subversão até mesmo deste modelo bipolar. 

                                                             
329

 TEI:17. Lembrando que, para Levinas, portanto, “intencionalidade é pensamento e entendimento, pretensão, o 

fato de nomear o idêntico, de proclamar qualquer coisa enquanto qualquer coisa” (EN:167). 
330

 EN:154. 
331

 TEI:17 



103 
 

“Passividade” significa a originariedade absoluta do passivo em 

relação à tradicionalmente aceita dignidade do ativo; modéstia do 

“não-ser-ativo” que contradiz a grande tradição da imanência ativa - a 

quase paradoxia do “viver apesar da passividade”
332

.  

 

Nesse caso, poder-se-ia afirmar que a autoconsciência aparece como um presente-

ausente dos poderes da consciência intencional. Assim, em oposição à “boa consciência”, 

apregoada pela filosofia ocidental, na consciência de um sujeito autônomo surge uma  

“brecha” para se afirmar a existência de uma  “não-consciência”. Nas suas palavras,  

 

A consciência pré-reflexiva, não intencional, não poder ser descrita 

como tomada de consciência desta passividade, como se nela, já se 

distinguisse a reflexão de um sujeito, colocando-se como que no 

“nominativo indeclinável”, assegurado em seu direito de ser, e 

“dominando” a timidez do não intencional... o não intencional é 

imediatamente passividade, o “acusativo” é, de algum modo, seu 

primeiro “caso”
333

  

 

Segundo Levinas, a consciência pré-reflexiva insinuada em Husserl, ainda que não 

desenvolvida por ele, trata-se de uma espécie de sombra que se mostra antagônica à 

consciência intencional. Uma “má consciência” que se caracteriza por ser “des-ordenadora”, 

i.e., fora da ordem do Saber, passiva, obscura, não-reflexiva, não-intencional graças a afecção 

que vem da  exterioridade, da epifania do Rosto do Outro e da vulnerabilidade como in-

condição da ipseidade.  Em outras palavras, a consciência não-intencional ou não-

consciência, ou ainda “má consciência”, é a própria consciência afetada por uma 

intencionalidade inversa à transcendental.  

O seu sentido procede da afecção de outrem e não da visada da consciência. Ao 

chegar, o outro se expressa provocando  essa intencionalidade inversa de modo a afetar o eu 

na própria consciência. 

 A irredutibilidade da alteridade ao campo da percepção vem evidenciada graças à 

epifania do Rosto que é da ordem do não-fenomênico e da linguagem anterior à pretensa 

tematização da própria consciência.  

Se, como assegura Levinas, “falar de consciência é falar do tempo”
334

, então o tempo 

em que se dá o “Trauma” na Ipseidade, pela chegada epifânica e enigmática do Outro, não 

                                                             
332

 SEH:66-67. 
333

 EN:172. 
334

 TI:80. 



104 
 

pode ser o tempo presente, pois o mesmo indica na métrica husserliana, tempo do Ser, sempre 

memorial.  

 Em Husserl a consciência resgata o passado e projeta o futuro, por isso a consciência 

é ainda reminiscência, mas mediante a passividade denunciada por Levinas na consciência e 

pela chegada enigmática do Outro que choca a ordem do Eu, o tempo dessa chegada é um 

passado irrecuperável, um passado imemorial, dotado de uma temporalidade que não é 

possível de ser tematizada, apenas percebido pelo rastro ou vestígio deixado pelo Outro. 

Razão pela qual, Levinas vai falar que na consciência há uma diacronia não promovida pelos 

motes gnosiológicos, ontológicos ou fenomenológicos.   

Sob a passividade soberana da consciência que a intencionalidade não granjeia para si, 

Levinas desenvolve o conceito de passividade mais passiva que toda a passividade da 

consciência, dotada de um tempo perdido para o Ser, o “passado imemorial”.  O tempo, a 

consciência e a memória sempre foram elementos da filosofia husserliana que se fizeram 

presentes e de algum modo, mesmo que serodiamente, foram destacados e combatidos.  Se 

para a fenomenologia a consciência era vista como consciência interna do tempo, para 

Levinas, entretanto, na consciência há um estrato mais profundo.  

Nesse sentido, ao aproximar-se, o Rosto provoca uma afecção ou uma espécie de 

“impacto sem violência” no sujeito graças ao contato – do regime da dynamis do Páthos – 

suscitado pelo encontro/palavra, num tempo passado imemorial, diacrônico aos poderes da 

consciência tematizante, por isso mesmo, a resposta da subjetividade dá-se a partir de um an-

arquismo.  

Nas palavras de Levinas, a vulnerabilidade na Proximidade “é já a assignação pelo 

próximo e obrigação anacronicamente anterior a todo ato de compromisso”
335

. A 

subjetividade é afetada pelo outro e enuncia-se num compromisso anterior a sua própria 

decisão. No encontro enigmático, para além da fenomenalidade, há uma desestabilização da 

Ipseidade ou do Ego, que responde a esse apelo constituindo sua própria subjetividade e 

singularidade, a partir do an-arquismo produzido pela infinição do outro.  

 

 

 

 

 

                                                             
335

 DOS: 159. 



105 
 

CONCLUSÃO DO CAPÍTULO 2 

 

Depois de no primeiro capítulo termos margeado a aproximação e, principalmente, o 

distanciamento que se estabelece entre a visão filosófica de Emmanuel Levinas e a de 

Edmund Husserl, procuramos, neste segundo capítulo, indicar o caminho tomado pelo 

filósofo franco-lituano que possibilitou a radicalização da Sensibilidade e a consequente 

passagem da Fenomenologia para a Metafenomenologia, sem o abandono definitivo daquela.  

Para este propósito, a partir da sensibilidade radicalizada especialmente como fruição, 

pareceu-nos fundamental retomar algumas noções que se colocam numa perspectiva 

intermediária entre a Fenomenologia e a Metafenomenologia, tais como, as noções de Rosto, 

Vestígio, Desejo (Désir) e Linguagem, a fim de que pudéssemos avançar na nossa reflexão 

em direção as noções de Vulnerabilidade, de Não-intencionalidade e Não-consciência que 

marcam a definitiva passagem para a Metafenomenologia ética requerida como necessária 

para a salvaguarda da alteridade irredutível do outro, tal como Levinas o aborda. 

Assim, para além das imagens (eikon), das representações e dos sistemas 

totalizadores, só uma Fenomenologia do Rosto, mais propriamente uma Fenomenologia Ética 

Enigmática, i.e., uma Fenomenologia que fosse “ex-cedência”, num para além do Ser, que 

perturba a ordem do Logos e se opõe ao aparecimento bem-sucedido do fenómeno proposto 

por Husserl, poderia ceder o espaço necessário à alteridade do outro, sem que fosse reduzida 

às pretensões do Mesmo e da Totalidade.  

O fato é que na ótica de Levinas, as forças da consciência são distendidas, a ponto de a 

relação com o Outro, absolutamente diferente de mim, não poder ser considerada como 

trampolim para se alcançar os objetivos do sujeito transcendental, nem ser possível de ser 

descrita pela conscientização.  

Nesse contexto vale recordar que o Outro, na perspectiva da teoria da consciência que 

passou a vigorar desde a modernidade, sempre foi pensado como “outro de si”, “outro do eu” 

ou, seguindo Husserl, como “outro ego” ou “Alter Ego”.  

Nesta tradição, a alteridade é pensada em função do indivíduo, em que, o sujeito se faz 

na medida em que objetiva o outro ou se apodera sobre ele, seja mediante uma conceituação 

ideal ou uma identificação referencial, inclusive na fenomenologia, apesar da preocupação 

com as relações transitivas.  



106 
 

Levinas é taxativo ao afirmar que nesse modelo ainda preso ao moderno de pensar, 

preso ao “processo de redução do Outro ao Mesmo”
336

, “a diferença não é uma diferença, o 

eu, como outro, não é um “outro””
337

, não finda. Afinal, como arrazoa Levinas, “Sobre ele 

não posso poder, porquanto escapa ao meu domínio [...] mesmo que eu disponha dele. É que 

ele não está inteiramente no meu lugar”
338

. 

Para que este reducionismo ingênuo não ocorra, será necessária uma fenomenologia 

que não renuncie à característica-mor da própria fenomenologia: o antihermetismo do 

horizonte que provoca abertura infinita. Abertura não apenas de índole transcendental, na 

consciência (sentido husserliano), mas que seja extensiva à transcendência exterior afetante. 

 Uma fenomenologia sem corte imanente que beneficie, em ultima instancia, o 

privilégio da consciência sobre a exterioridade e que, em contraposição, resguarde o conceito 

de horizonte infinito, que reivindica “o espírito da filosofia husserliana” e, que seja desse 

modo, “[...] fiel à análise intencional na medida em que esta significa a restituição das noções 

ao horizonte do seu aparecer”
339

, além de permitir a evasão da imanência e o êxodo do tempo 

presente-único da consciência, a fim de oferecer-se a afecção renovadora da Transcendência 

no seu contato com a subjetividade.   

Dito de outro modo, uma fenomenologia que, conforme já assegurava o próprio 

Husserl, pelo menos como aspiração, eliminasse apenas “a metafísica ingênua, que opera com 

as coisas absurdas em si, mas que não exclua a metafísica em geral”
340

.  

Este ressurgir da metafísica, pós-ruina da velha metafísica, configurou-se para Levinas 

numa oportunidade para estabelecer uma relação entre o Eu e o Outro dentro desta ordem 

transcendente, que é des-ordem, na medida em que se reforça nesta, a ideia de um “para 

além”, de um algo extraordinário fora do Mesmo e que não faz número ou identidade com 

ele
341

.  

O Outro-Infinito que é a exterioridade ab-soluta, Alteridade e Transcendência deste 

movimento metafísico, da exterioridade alheia a ipseidade e ao ego, chega à consciência do 

Mesmo pela não-intencionalidade, à semelhança da Ideia do Infinito/Perfeito Cartesiana que 

é produzida no interior da subjetividade e que suscita Desejo.  

Por isso mesmo, a ideia do infinito, que vai ser por diferentes modos descrita em 

Totalidade e infinito (1960), vai representar no Mesmo a marca de um evento de 

                                                             
336

 SEH:53. 
337

 TI:23. 
338

 TI:25. 
339

 AE:230-231. 
340

 MC:169 
341

 TI:18. 



107 
 

desproporção não-sincrônico ou diacrônico, uma “ex-cedência” da ordem do Logos, em que 

as forças da consciência são distendidas, a ponto da relação considerada ética, extrapolar os 

termos da correlação entre pensamento e pensado. 

Portanto, o “meta” da fenomenologia indica um extravasamento na ordem do ser, um 

“aquém de...” ou “além de...”, que unido ao movimento metafisico do outro que chega de 

nenhures, via não-intencionalidade, provoca um “trauma” na consciência do eu, deixando um 

rastro que se evidencia pela relação com um passado aquém de todo o presente, i.e., “re-

presentável”, em virtude de que não pode ser englobado pelo movimento de retenção e 

protenção da própria consciência.  

Portanto, mas ainda sem finalizar, à margem das fronteiras dos fenómenos da doutrina 

husserliana e a partir da radicalização ou desconstrução da redução fenomenológica, mediante 

uma passagem sem abandono da fenomenologia, se despertará o de outro modo que o Ser ou 

para além da essência de Levinas.  

Outro modo que o ser e “não ser de outro modo... nem sequer não-ser”
342

, onde essa 

passagem à metafenomenologia não signifique, sob nenhuma hipótese, estar preso ainda ao 

jogo noético-noemático do ser e do não-ser ou do ser e o nada. A transcendência ou o “para 

além do Ser” não se acha nestes jogos da lógica racional e das articulações linguísticas do ser, 

sequer do Épos e do Dito, onde o “esse do ser domina o próprio não-ser”
343

.  

Esse proceder filosófico de Levinas nos levará inevitavelmente a uma questão 

fundante: este “para além do ser” e/ou “para aquém do ser” nos leva para onde? Para além do 

ser, onde? Que lugar é esse, ou melhor, não-lugar
344

? Levinas responde tais questionamentos 

assim: “Ele significa o não-lugar... Assim sendo, será necessário mostrar que a exceção do 

“outro que ser” – para além do não-ser – significa a subjetividade ou a humanidade, o si-

mesmo que rejeita as incorporações da essência”
345

.  

Esse “não-lugar” é o si-mesmo do humano, sua característica mais natural, antes da 

consciência e do Eu, intrinsicamente dotada de socialidade e de relações éticas ex-cedentes, 

que “rejeita as incorporações da essência” e que, neste construto, apela para o mais vívido, o 

mais carnal, o mais contatual, o mais relacional em termos de socialidade, logo, o mais ético 

do humano.  

                                                             
342

 DOS:25. 
343

 DOS:25. 
344

 Embora utilizemos o termo “não-lugar” usado por Derrida, divergiremos da atribuição dada pelo mesmo que 

remeteria ao hebraísmo.  Meca discorda desse posicionamento derridiano acerca do pensamento de Levinas ao 

indicar que o binômio hebraísmo e metafísica, profecia e filosofia, presente no pensamento levinasiano, não é 

para ser tomado nem como síntese, nem como antíteses, mas tensão imposta e mantida em sua proficuidade 

crítica (MECA, D.S. Anthropos, 60. Cf. Levinas, QLT, 36).  
345

 DOS:30. 



108 
 

Segundo Susin (1984)
346

 “o Si antes de se prestar ou de fundar consciência e eu, está 

no vestígio desta pré-origem e por isso, uma vez reduzido à sua unicidade original antes do 

eu, é capaz de recorrer ao infinito para além ou aquém de si. Levinas enfatiza esta ocorrência 

como ‘contração’, ‘retirada’, ‘exílio’, ‘deportação’, ‘não-lugar’, ‘incondição’, ‘desnucleação’, 

‘despojamento’, ‘in-quietação’ aquém do repouso, recuo aquém do pondo de partida, aquém 

de limites e até aquém de nada...”. 

O Si, portanto, que é indeclinável e insubstituível, anterioridade do pensamento 

englobante, desde outrem e para outrem, aquém dos jogos da lógica e da ciência como saber, 

caracteriza in profundis a humanidade e o sentido do humano.  

O não-lugar, a animalia mais originária, a sub-cognição, que não é irracionalidade, a 

humanidade do humano e sua socialidade – a verdadeira vida - a in-condição humana, que 

foram mencionados na história da filosofia ocidental “em alguns momentos de clareza”, em 

casos como, “o Uno sem o ser de Platão [...] o eu puro de Husserl - transcendente na 

imanência [...] arracamento metafísico ao ser [...] O homem nietzscheano acima de 

tudo[...]”
347

, evidenciaram todas as hercúleas tentativas de rompimento da subjetividade com 

a essência e posicionaram o humano no claro-escuro do si-mesmo.  

Neste parâmetro de afiação da subcognoscibilidade que não é irracionalidade, a 

metafenomenologia, como radicalização da redução e inversão da descrição fenomenológica, 

visa dizer o indizível e “apresentar a maneira como a condição ontológica se desfaz, ou é 

desfeita, na condição ou in-condição humana”
348

,  que revela ao ser humano a sua condição 

de afetado e que, ademais, o devolve a socialidade primigênia na qual já se encontra, não a 

título de estar jogado como na condição do Ser, mas de estar aberto ou passível à Alteridade. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
346

 HMES: 320.  
347

 DOS:30. 
348

 EI:92-93.  



109 
 

CONCLUSÃO 

 

O caminho não exaustivo proposto até aqui teve entre outros objetivos, em primeiro 

lugar, mostrar como mediante a abertura fenomenológica husserliana, Emmanuel Levinas 

procura romper com o individualismo exagerado operado modernamente no nível da 

subjetividade, o que faz, em decorrência, ruir o solipsismo de uma subjetividade construída e 

constituída tradicionalmente como gnosiológica ou Saber.  

Depois, procuramos ratificar que, segundo a análise levinasiana, a teoria husserliana 

apesar da sua inovação e abertura ainda espreita um traço lesivo ao Outro, já que se afirma 

pela própria prerrogativa do teorético, da representação e do saber.  

Afinal, na inabilidade deste “eu egóico” de “ver-se” afetado pela infinição da 

Alteridade, de não enxergar essa “vulnerabilidade” como in-condição humana ou ainda de não 

atentar para a presença da não-consciência no construto da intencionalidade, Levinas reclama 

o retorno da sensibilidade como fruição e vulnerabilidade na Proximidade, especialmente, 

entendida não como saber, princípio ou arché, mas como an-arquia.  

Em outras palavras, quase toda teoria epistemológica parte do sensível como 

justificação da crença que se mantém. O nosso autor propõe o mesmo ponto de partida, mas 

não o caminho. A diferença é que uma conduz ao conhecimento e a de Levinas à proximidade 

ética.  

A abertura para a metafísica é fundamental, pois o movimento de constituição do face-

a-face se dá entre duas singularidades, completamente diferentes e separadas entre si.  

Por isso, a Sensibilidade constituiu-se como elemento fundamental para configurar a 

maneira como a relação “face-a-face”, que ao não poder resolver-se em imagens, nem expor-

se como tema, se estabelece pela metafísica.  

E, finalmente, porém sem finalizar, a metafenomenologia ou Enigmologia ou ainda 

Fenomenologia Ética, como radicalização fenomenológica, visa dizer o indizível e apresentar 

a maneira como a condição ontológica se desfaz, ou é desfeita, ainda que não eliminada, na 

in-condição humana, revelando o ser humano como afetado antes de consciente, devolvendo-

o à socialidade primigênia na qual já se encontra, não a título de estar jogado como na 

condição do Ser, mas de estar aberto ou passível à afecção de outrem na sua diferença. 

Recordando que a fenomenologia husserliana, mesmo no seu caráter transitivo-

genético, para Levinas, abandona uma transcendência condicionada pela ideia do perfeito e 

evolui em direção a uma filosofia da existência, procurando a significação do finito, no finito 

mesmo.  



110 
 

A consequência disso está em que, para Levinas, a fenomenologia nos ditames do ego 

transcendental recai na impossibilidade da incompreensão, o que significa a impossibilidade 

da subcognoscibilidade, do patético, do anárquico e da impossibilidade de toda fratura ou 

trauma no humano. Nada poderia, então, escapar à inteligência, se tudo é compreensão. 

A partir do pensamento de Levinas é possível afirmar que a concepção de autonomia, 

de poder, de princípio, começa na consciência, mas não assim, a ética, a relação, a dor, o 

prazer, o vívido e a vida.  

A abertura que a fenomenologia proporciona nos seus horizontes de sentidos é o 

caminho que permite a Levinas considerar o Infinito em sua própria radicalidade e 

originalidade, que no sentido ético, inverterá a constituição subjetiva feita por Husserl a partir 

do Ego transcendental, marcando o individuo antes como afetado e heterogênico, não para 

perdê-lo num céu teológico ou numa saída definitiva da Fenomenologia, mas para reconduzi-

lo à fenomenalidade a partir da ética, numa nova construção de Si, do Saber e do próprio Ser, 

desta feita, embebedados pela relação intersubjetiva. 

Levinas via radicalização da sensibilidade, abre-se ao que está para além do Ser e do 

fenômeno, descobre a afecção, a infinição, o trauma, a alteridade, a responsividade, a não-

intencionalidade e a não-consciência, que somente são percebidos mediante os vestígios 

deixados na ipseidade sensível.  

Em seguida, depois de comprovar tais estruturas metafísicas inerentes à constituição 

subjetiva, volta-se para a fenomenalidade para tentar dizer, com uma linguagem que reclama 

um novo esforço discursivo, uma nova escritura, capaz de subtrair os elementos sintático e 

semântico da linguagem ontológica e que procura evitar em todos os seus escritos posteriores 

a Totalité et Infini
349

,  o movimento metafísico fundante de uma subjetividade traspassada 

pelo outro irredutível aos domínios da consciência. 

Dito de outro modo, a abertura em direção à metafísica do outro, em certo sentido, 

reconduzirá o sujeito ético para a fenomenalidade intersubjetiva responsiva, não àquela a 

maneira eidética, razão pela qual, há uma interrupção momentânea que dura o momento do 

encontro face-a-face, mas não há um abandono da Fenomenologia, mesmo depois de adotar a 

Metafenomenologia como método que permite a afecção do outro metafísico ou da alteridade 

metafísica, mas apenas uma momentânea interrupção e logo, investigar pelos vestígios os 

elementos dessa afecção exterior.  

                                                             
349

 DFL: 412. 



111 
 

Recusar essa volta ao mundo do Ser e do Fenômeno é alienação de um sujeito 

constituído eticamente para as relações que acontecem em o mundo. Afinal, o contato ético do 

“face-a-face” que é carícia, sensibilidade e responsabilidade, evidencia que a Proximidade ou 

dito contato com o próximo, não é um Saber, mas corporeidade e sensibilidade, afecção, 

trauma, dor, amor, compaixão e resposta. O “si-mesmo responsável”, dotado de uma 

“responsabilidade infinita” – por isso, “Eis-me aqui!”
350

.  

Para Levinas, não há fuga possível dessa resposta. A “Minheidade/Mienneté” do “eu” 

constitui-se como este “Eis-me aqui!”. Essa impossibilidade de evasão da responsabilidade ou 

da resposta, mesmo que esta seja negativa e anti-ética, não invalida o compromisso e a 

obsessão do  para-o-outro.  

Nesta situação inesperada advinda do encontro do face-a-face, o interlocutor “não 

pode permanecer in-diferente”
351

 à interpelação do outro.  

Mas, afinal, a que nos conduziu esta pesquisa? Primeiro, ficou-nos claro que há uma 

Fenomenologia e uma Metafenomenologia no pensamento levinasiano, em que, quando esta é 

assumida, àquela não é completamente abandonada ou aniquilada. Segundo, a 

Metafenomenologia parece-nos recordar a importância das relações intersubjetivas na 

constituição de qualquer individuo.  

Obviamente que nossa pesquisa nos conduziu à afirmações, mas igualmente nos fez 

ressaltar novos questionamentos. Diante disso, nosso trabalho apenas esboçou caminhos e 

dimensionou problemas para uma tarefa posterior de investigação crítica. Entre as quais, 

podemos mencionar: 

 1) Se a situação da intempérie denota uma mudança na sensibilidade como 

fruição para o Eros, isso não se daria a partir de uma tomada de consciência por parte 

do indivíduo?  

 2) como a relação ética e a afetabilidade se comporta diante da chegada do 

“terceiro”, i.e., o outro do outro? Em virtude de que a relação ética é uma relação 

múltipla, no instante em que o “terceiro” surge traz a consciência à tona? Esse aparecer 

da consciência desfaz o que foi feito pela afecção metafísica da alteridade? 

                                                             
350

 Essa expressão assegura, segundo o pensamento levinasiano a partir das inspirações heideggeriana, que existe 

uma impossibilidade de esquiva por parte do “eu” ao apelo/mandamento do outro. Para Levinas, Heidegger 

assegurou que “a Jemeinigkeit  é a medida extrema da modalidade pela qual o Dasein é submetido à essância”. 

Em suma, na análise levinasiana do §9 de Ser e tempo (1927), Heidegger assegura que “é porque o Dasein é 

Jemeinigkeit que ele é um Ich”. No entendimento do filósofo franco-lituano Heidegger não diz absolutamente 

que o Dasein é Jemeinigkeit porque ele é um Ich; ao contrário, ele vai ao Ich a partir da Jemeinigkeit. É assim 

que a noção heideggeriana da Jemeinigkeit leva Levinas a pensar a ideia de que “o eu humano, o si-mesmo, a 

unicidade do eu consiste na impossibilidade de se esquivar do outro” ((DQVI:130-131). 
351

 DOS:246. 



112 
 

 3) A justiça, que deve estar presente numa sociedade, comporta a relação com o 

“terceiro”? O que Levinas entende por Justiça?  

4) Por que a temporalização é um aspecto tão fundamental e como ela se 

relaciona com a ideação dentro da produção de sentido?  

5) Quais as implicações dessa abertura Metafenomenológica na teoria da verdade 

e na política?  

São algumas questões que podemos investigar num trabalho posterior a este. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



113 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

ABBAGNANO, N. Dicionário de Filosofia. Trad. Alfredo Bosi. São Paulo: Martins Fontes, 

2000, p.498-499. 

 

ABENSOUR, M. Le mal élémental. Préface in: E. Levinas: Quelques réflexions sur la 

philosophie de l’hitlerisme. Paris, Rivages, 1997, p. 57. 

 

AGAMBEN, G. O Sacramento da Linguagem: Arqueologia do juramento. Belo Horizonte: 

Editora UFMG, 2011. 

 

BAKDINI, M. Da G. Fenomenologia e Teoria Literária. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo, 1990, p. 32. 

 

BARBERO, C. Il problema dell’infinito nella fenomenologia di Husserl. In: Rivista di 

Estética, No. 15, Turin:2000, p. 128-170. 

 

BENJAMIN, W. Sur l'épouvante I & II, in: Fragments. Paris: PUF, 2001, pp. 169-180. 

 

BRENTANO, F. Psicología desde un punto de vista empírico. Tradução: José Gaos. Madrid: 

Revista de Occidente, 1935. 

 

CALIN, R. et SEBBAH, F-D. Le vocabulaire de Lévinas. Paris: Ellipses, 2002.  

 

CALIN, Rodolphe. Levinas et l’Exception du Soi: Ontologie et Éthique. Paris: PUF, 2005. 

 

_______. Passivité et profundeur:  l’affectivité chez Lévinas et M. Henry. In: Les Études 

Philosophiques. Paris, n.3, p.333-54, juil-sep, 2000. 

 

CIARAMELLI, Fabio. Transcendance et éthique. Essai sur Lévinas. Bruxelles: Ousia, 

1990. 

 

COSTA, P.S.J. A crítica da fenomenologia da imagem por Levinas e o nascimento da 

responsabilidade. In: Thaumazein. V, No. 10, pp.28-42; Santa Maria, 2012; p. 33-34. 

 

DARTIGUES, A. O que é a fenomenologia? São Paulo: Centauro, 2005. 

 

DEPRAZ, N. Compreender Husserl. Rio de Janeiro: Vozes, 2002. 

 

_______. Lucidité du corps. De l’empirisme transcendental em phenomenologie. In : 

Phaenomenologie. Dordrecht: Kluwer A.P., c2001, XII, pp.160-249.   

 

_______. Transcendance et Incarnation. Le statut de l’intersubjetivite comme alterite a 

soi chez Husserl. Paris: Vrin, 1996; pp.240-241. 

 

DERRIDA, J. Adieu à Emmanuel Lévinas. Paris: Galilée, 1997. 

 

 



114 
 

_______. Violencia y Metafísica: Ensayo sobre el pensamiento de Emmanuel Levinas. Trad. 

Patricio Peñalver in: DERRIDA, J. La escritura y la diferencia. Barcelona: Anthropos, 

1989, pp. 107-210. 

 

DUPORTAIL, Guy-Felix. Intentionalité et Trauma. Paris: L'Harmattan, 2005.  

 

FABRI, M. Desencantando a ontologia: subjetividade e sentido ético em Levinas. Porto 

Alegre: Edipucrs, 1997. 

 

_______. Fenomenologia e cultura: Husserl, Levinas e a motivação ética do pensar. Porto 

Alegre: EDIPUCRS, 2007; p.107 

 

FERON, E. De l’idée de transcendence à la question du langage.L’itinéraire 

philosophique d’Emmanuel Levinas. Grenoble: Ed. Jérome Million, 1992. 

 

FRAGATA, J.  Problemas da fenomenologia de Husserl. Braga: Editorial Presença, 1962. 

 

FREUD, S. Uma nota sobre o inconsciente na psicanálise. In: Sigmund Freud, Obras 

completas (Vol. 12). Rio de  Janeiro: Imago, 1980 (Trabalho original publicado em 1912). 

 

GRZIBOWSKI, S. Passado imemorial e não-intencionalidade: um estudo a partir do tempo de 

Husserl e Levinas. In: Thaumazein, Ano V, Número 10;  Santa Maria, Dez. 2012, pp. 20-27. 

 

HEIDEGGER, M. The Basics Problems of Phenomenology. Transcrição: Albert Hofstader; 

in: Phenomenology and Existential Philosophy, Indiana: Indiana University Press, 1988.  

 

HENRY, Michel. Incarnation: une philosophie de la chair. França, Giraudon, Paris: Seuil, 

2000. 

 

HUSSERL, E.  A Crise da Humanidade Europeia e a Filosofia. Trad. Urbano Zilles. 3ª ed. 

Porto Alegre: Edipucrs, 2008. 

 

_______.  Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 

México: Fondo de Cultura Económica, 1950.  

 

_______.  Ideias para uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenológica. 

Aparecida: Ideias e Letras, 2006. 

 

_______.  Investigaciones Lógicas I. México: Alianza editorial. 1999. 

 

_______. A ideia da Fenomenologia. Trad. Artur de Morão. Lisboa: Edições 70, 1989.  

 

_______. As Meditações Cartesianas. Introdução à Fenomenologia. São Paulo: Madras 

Editora, 2001. 

 

_______. Investigaciones Lógicas II. México: Alianza editorial, 1999b.  

 

_______. Lógica Formal y Lógica Transcendental: ensayo de una crítica de una razón 

lógica. México: Centro de Estudios Filosóficos, 1968. 

http://www.jacquesderrida.com.ar/frances/ecriture_difference.pdf


115 
 

_______. Meditaciones Cartesianas: Introducción a la Fenomenología. Trad. José Gaos. 

México: Fondo de Cultura Económica, 1996. 

 

LAPORTE, A.M.A.; VOLPE, N.V. Existencialismo: uma reflexão antropológica e política 

a partir de Heidegger e Sartre. Curitiba: Juruá, 2009. 

 

LEVINAS, E.  De Deus que vem à ideia. 5ª edição. Petrópolis: Vozes, 2010. 

 

_______. De L’Évasion. Montpellier: Fata morgana, 1982. 

 

_______. Descobrindo a existência com Husserl e Heidegger. Lisboa: Piaget, 1997.  

 

_______. Entre Nós: ensaios sobre a alteridade. 5ª edição. Petrópolis: Vozes, 2010. 

 

_______. Ética e Infinito: entrevista com Phillip Nemo. Lisboa: Edições 70, 1988. 

 

_______. Quelques réflexions sur la philosophie de l’hitlerisme. Paris: Rivages, 1997.  

 

_______. Transcendance et intelligibilité. Genève: Fides et Labor, 1996.   

 

_______. A l’heure des nations. Paris: Ed. du Minuit, 1988.   

 

_______. Autrement qu’être ou au-dela de l’essence. Paris: Kluwer Academic, 1991.  

 

_______. Da Evasão. Gaia: Estratégias Criativas, 2001 

 

_______. Da Existência ao Existente. Campinas: Papirus, 1998..   

 

_______. De L’Existence a L’Existant. Paris: Fontaine, 1958. Doravante: DLEE.  

 

_______. De outro modo que ser: ou para lá da essência. Trad. José Luiz Pérez e Lavínia 

Leal Pereira. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2011.  

 

_______. Difícil Libertad. Madrid: Caparrós Editores, 2004. 

 

_______. Do Sagrado ao Santo: cinco novas interpretações talmúdicas. Rio de Janeiro: 

Civilização brasileira, 2001. 

 

_______. Du Sacré au Saint: Cinq nouvelles lectures talmudiques. Paris: Ed. du Minuit, 

1977. 

 

_______. Hors Sujet. Montpellier: Fata Morgana, 1987. 

 

_______. Humanismo do outro homem. 3ª edição. Petrópolis: Vozes, 1993. 

 

_______. Les imprévus de l’histoire. Montpellier: Fata Morgana, 1994.  

 

_______. Quelques réflexions sur la philosophie de l’hitlerisme. Paris: Rivages, 1997. 

 



116 
 

_______. Totalidade e Infinito: ensaio sobre a exterioridade. 4ª edição. Lisboa: Edições 

70, 2012.  

_______. Transcendência e Inteligibilidade. Trad. José Freire Colaço. Rev.: Artur Morão. 

Lisboa: Edições 70, 1991.    

 

MELO, N. V. A ética da alteridade em Emmanuel Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

2003.  

 

MERLEAU-PONTY, M. Phénoménoloie de la perception. France: NRF/Gallimard, 1972. 

 

MÜNSTER, A. Emmanuel Lévinas: visage et violence première, entretiens avec H.J. Lenger 

dans Arno Münster; In: La différence comme non-indifférence. Ethique et altérité chez E. 

Lévinas, Paris: Kimé, 1995, p. 129-143. 

 

MURAKAMI, Y. Lévinas Phénoménologue. France: J. Millon, 2002. 

 

MURALT, A. A metafísica do fenômeno: as origens medievais e a elaboração do 

pensamento fenomenológico. Trad.: Paula Martins. São Paulo: Editora 34, 1998. 

 

NARBONNE, Jean-Marc. Lévinas et l´Héritage Grec. Paris: Vrin, 2004.   

 

PELIZZOLI, M. L. Levinas: a reconstrução da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 

2002a.  

 

_______.  O eu e a diferença: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002b. 

 

PIVATTO, P. Responsabilidade e Justiça em Levinas. In: Veritas. Volume 1, n° 1, Porto 

Alegre, 1995, p. 223). 

 

RICOEUR, P. À l'École de Ia Phénoménologie, Ed.3, Paris:1933, p.156).  

 

_______. La Fragilite Affective. In: Finitude et Culpabilite – L'Homme Faillible. Paris: 

Aubier Montaigne, 1960. 

 

_______.O si-mesmo como um outro. SP: Papirus, 1991.  

 

SAYÃO, S.C. Levinas e o argumento do infinito: um diálogo com Descartes. In: Princípios: 

revista de filosofia, v.18, n.30. Natal: EDUFRN, jul./dez. 2011; pp.143-162. 

 

SOUZA, R. T. Sujeito, ética e história: Levinas, o traumatismo infinito e a crítica da 

filosofia ocidental. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1999. 

 

STRASSER, Stephan. Antiphénoménologie et phénoménologie chez Lévinas. In: Revue 

Philosophique de Louvain, v,75, Paris, 1977, pp.101-125. 

 

SUCASAS, A. Lévinas por Lévinas. In: Emmanuel Lévinas: la vida y la huella. Salomon 

Malka. Madrid: Editorial Trotta, 2006.  

 

SUSIN, L.C. O Homem messiânico: uma introdução ao pensamento de E. Levinas. Porto 

Alegre: Vozes, 1984.  



117 
 

TALLON, A. Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, and the Ethical in 

Levinas’s Philosophy. In: Ethics as First Philosophy. ed. Adriaan T. Peperzak. New York: 

Routledge, 1995, pp. 107-121. 

 

WAHL, J. Tableau de la Philosophie Française. Paris: Gallimard, 1962. 


