UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

FENOMENOLOGIA E METAFENOMENOLOGIA EM

EMMANUEL LEVINAS:
DA SENSIBILIDADE A METAFISICA DA ALTERIDADE

DISSERTACAO DE MESTRADO

Waldemir Ferreira Lopes Neto

Recife, 2014



FENOMENOLOGIA E METAFENOMENOLOGIA

EM EMMANUEL LEVINAS:
DA SENSIBILIDADE A METAFISICA DA ALTERIDADE

por

Waldemir Ferreira Lopes Neto

Dissertacdo apresentada ao Curso de Mestrado do Programa de
Pds-Graduacao em Filosofia da Universidade Federal de Pernambuco

(UFPE), como requisito parcial para obtencéo do grau de Mestre em Filosofia.

Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayao

Recife, 2014



Catalogacéo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

L864f

Lopes Neto, Waldemir Ferreira.

Fenomenologia e metafenomenologia em Emmanuel Levinas: da

sensibilidade & metafisica da alteridade / Waldemir Ferreira Lopes Neto. —
Recife: O autor, 2014.

117 f.; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Sandro Cozza Sayao.

Disserta¢éo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Pés-Graduacgdo em Filosofia, 2014.
Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Fenomenologia. 3. Metafisica. 4. Lévinas, Emmanuel,
1906-1995. |. Saydo, Sandro Cozza (Orientador). Il. Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2014-120)




Universidade Federal de Pernambuco (UFPE)
Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas (CFCH)
Programa de Pés-Graduacdo em Filosofia (PPGFIL)

A Comissdo Examinadora, abaixo assinada,
aprova a Dissertacado de Mestrado

FENOMENOLOGIA E METAFENOMENOLOGIA

EM EMMANUEL LEVINAS:
DA SENSIBILIDADE A METAFISICA DA ALTERIDADE

Elaborada por

Waldemir Ferreira Lopes Neto

como requisito parcial para obtencao do grau de
Mestre em Filosofia

COMISSAO EXAMINADORA:

Prof. Dr. Sandro Cozza Sayédo (UFPE)
Presidente da Comissao e Orientador

Prof. Dr. Paulo de Jesus Costa (UFSM)
Membro Externo

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (UFPE)
Membro Interno

Recife-PE, 02 de Agosto de 2014,



AGRADECIMENTOS

A Deus, pelos seus dons, mistérios e graca estendida, da qual sou eterno devedor.

A minha esposa, Katiuscia, amada mae e extraordinaria mulher que soube cativar-me, a qual
amo incondicionalmente. Aos meus filhos, Gabriel, alegria e beleza indelével e Raphael, a
guem aguardo ansiosamente pela sua chegada ao mundo.

A minha mée, que sempre soube ensinar-me o caminho da sabedoria e da fé, bem como a
responsabilidade perante a vida e 0s outros.

As minhas irmas, Ana Christina e Daniela, pelo seu amor e cultivo amistoso.

Ao meu orientador, Sandro Saydo, por estar presente com a sabedoria de um mestre e a
franqueza sincera de um amigo.

Aos professores e funcionarios da UFPE, aos mestres do curso de Filosofia, em especial,
Richard Romeiro, Junot Matos, Sandro Sena e Alfredo Moraes. Igualmente, aos professores
Danilo Vaz, Tadeu Souza, Nilo Ribeiro e Karl-Heinz, memdria sempre presente da minha
graduacdo em Filosofia na UNICAP. Todos eles semeadores de um vestigio permanente.

Ao orgao financiador, CAPES, pelo seu aporte nesta labuta investigativa.

Aos amigos, pelo sabor que a amizade traz a vida, como ingrediente fundamental da eticidade

propria de cada ser humano.

“O sensivel so € superficial no seu papel de conhecimento.
Na relacdo ética com o real, isto é, na relacdo de proximidade
que o sensivel estabelece, cumpre-se o essencial.

E ai que esta a vida”.

- Emmanuel Levinas.



RESUMO
Dissertacdo de Mestrado
Programa de Pos-Graduagdo em Filosofia
Universidade Federal de Pernambuco, Brasil.
FENOMENOLOGIA E METAFENOMENOLOGIA EM EMMANUEL LEVINAS: DA
SENSIBILIDADE A METAFISICA DA ALTERIDADE
Autor: Waldemir Ferreira Lopes Neto
Orientador: Prof. Dr. Sandro Sayao
Data e Local da Defesa: Recife, 02 de Agosto de 2014.

Nosso trabalho pretende analisar e expor a maneira como o fildsofo franco-lituano, Emmanuel
Levinas (1905-1995) recepciona de forma critica a fenomenologia husserliana e procura
entrever, a partir dessa recepcdo, uma radicalizacdo da Sensibilidade/Afetividade, como
afeccdo e abertura, que proporciona uma passagem para uma metafenomenologia ou uma
metafisica da alteridade. Aos olhos levinasiano, a fenomenologia husserliana conseguiu
proporcionar uma abertura para um novo e diferente caminho, ensejo que ndo se enxergou
como possibilidade possivel na tradi¢do filosofica, imodicamente hermética no “eu”, no
Conatus do Ser ou na Gnose. Em razdo do exposto, Levinas entendeu a Fenomenologia
husserliana como método que permitiria, apés radicalizacdo, uma afeccdo e uma afetividade
anterior ao Saber e ao Ser que reivindica uma novidade na relacdo da subjetividade com o
Outro metafisico. Neste percurso, Levinas radicaliza a sensibilidade husserliana e encontra na
fruicdo e na vulnerabilidade, inflamadas a partir da transcendéncia metafisica, elementos
sensiveis que, entre outras razdes, servem na defesa de uma subjetividade traumatica, i.e., ja
desde sempre afetada e responsédvel por outrem. Esta nova forma de conceber a
sensibilidade/afetividade, a consciéncia e a propria subjetividade, e derivado disto, as relacGes
intersubjetivas, principia a investigacdo das fronteiras do Ser e do Saber, norteia e procura a
passagem da intencionalidade a ética e/ou do fendmeno a recepcdo do enigma humano, ou
ainda, da fenomenologia eidética e genética a fenomenologia do Rosto, metafenomenologia,
como metafisica da alteridade. Neste percurso, pretendemos dar resposta a uma das mais
significativas discussdes em torno do filésofo franco-lituano, a saber, se a Metafenomenologia

exclui a Fenomenologia abordada inicialmente por Levinas ou néo.

Palavras-chave: Levinas, Fenomenologia, Metafenomenologia, Alteridade, Sensibilidade,
Afetividade e Metafisica.



ABSTRACT
Master’s Degree Dissertation
Programo f Post-Graduate Studies in Philosophy
Universidade Federal de Pernambuco, Brasil.
PHENOMENOLOGY AND META-PHENOMENOLOGY AT EMMANUEL
LEVINAS: FROM THE SENSITIVITY TO METAPHYSICS OF ALTERITY
Author: Waldemir Ferreira Lopes Neto
Orientator: Prof. Dr. Sandro Sayéo
Date and Place of Presentation: Recife, August 02sa, 2014.

Our research analyzes and exposes how the Franco-Lithuanian philosopher Emmanuel
Levinas (1905-1995) greets critically Husserl's phenomenology and glimpse demand from
such receipt, a radicalization of Sensitivity/Affectivity, as condition and openness, which
provides a gateway to meta-phenomenology or a metaphysics of otherness. In the Levinasian
eyes, Husserl's phenomenology could provide an opening for a new and different way, not
saw that opportunity as possible in the philosophical tradition, very hermetic in the "self", in
the Being and the Knowledge. Due to the above, Levinas understood the Husserlian
Phenomenology as a method that would allow radicalization after, a grieve and an affectivity
before the Know and Being that claiming a novelty in relation of subjectivity to the Other
metaphysical. In this way, Levinas radicalized Husserl's Sensitivity and meets the enjoyment
and vulnerability, inflamed from the metaphysical transcendence, sensitive elements, among
other things, serve in the defense of a traumatized subjectivity, that is, always already affected
and responsible by others. This new way of conceiving the sensitivity/affection,
consciousness and subjectivity, and derivative of it, their interpersonal relationships, begins
investigating the borders of Being and Knowledge, that guides and demand the passage of the
intentionality to ethics or of the phenomenon to the reception of the human being enigma, or
even the eidetic phenomenology and genetic to the phenomenology of face, meta-
phenomenology as metaphysics of otherness. In this way, we intend to answer one of the most
meaningful discussions around the Franco-Lithuanian philosopher, namely, if the Meta-

phenomenology excludes Phenomenology initially approached by Levinas or not.

Keywords: Levinas, Phenomenology, Meta-phenomenology, Alterity, Sensitivity, Affectivity
and Metaphysics.



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS

OBRAS DE EMMANUEL LEVINAS:

AE — Autrement qu’étre ou au-dela de I’essence (Quando optar por usar o original em
francés)

AHN - A I’heure des nations.

EE - Da Existéncia ao Existente.

DQVI - De Deus que vem a ideia.

DEE - De L’Existence a L’Existant (Quando optar por usar o original em francés).
DOS - De outro modo que ser: ou para la da esséncia.

DEHH - Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger.

DFL - Dificil Libertad.

DSS - Du Sacré au Saint: Cing nouvelles lectures talmudiques.

EN - Entre nos: ensaios sobre a alteridade.

El - Etica e Infinito: entrevista com Phillip Nemo.

HSJ - Hors Sujet.

HOH - Humanismo do outro homem.

LIDH - Les imprévus de I’histoire.

QRPH - Quelques réflexions sur la philosophie de I’hitlerisme.

TO - EI Tiempoy el otro.

Tl — Totalidade e Infinito.

Tel — Totalité et Infini (Quando optar por usar o original em francés)

OBRAS DE EDMUND HUSSERL
MC — As MeditacBes Cartesianas. Introducdo a Fenomenologia.
CHE - A crise da humanidade europeia e a filosofia.

IF - Ideias para uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenologica.

OBRAS DE OUTROS AUTORES COMENTADORES
SEH - Sujeito, ética e historia: Levinas, o traumatismo infinito e a critica da filosofia
ocidental.

HMES - O Homem messianico: uma introducéo ao pensamento de E. Levinas.



Cap.1

1.1.

1.2.

1.3.

13.1
1.3.2.

1.3.3.

Cap.2

2.1.
2.2.

2.2.1.

2.2.2.

2.3.

SUMARIO

INTRODUGAD. ...ttt en st en s
METODOLOGIA. ......oiieeieiesiieeeeteee sttt ss st ne st sanee s

RECEPCAO CRITICA DA FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA:
APROXIMACAO, REABILITACAO DO  SENSIVEL E
DISTANCIAMENTO......ciiiiiiie st
Apropriacdo critica da fenomenologia e os elementos que propiciam a
passagem para uma metafenomenologia...........covrvririeiieienene s

O horizonte de sentido fenomenoldgico como abertura infinita e a davida
subversiva; ou da intencionalidade & ideia do infinito como ruptura do Eu
TransCendental..........ccooviiiiiiiii s
A Reabilitacdo do sensivel pela via genética da Fenomenologia husserliana

Temporalidade como presentificacdo da consciéncia e o fundamento de um
passado diacronico-ImemOorial..........cccocvviviieiieeiece e
Corporeidade, kinestesia e o fundamento da facticidade inter-humana

A experiéncia transcendental da alteridade e a “santidade” do outro...........
(00 0 (o] [V 1Y Tl [0 I o7 1 o 51 OSSR

PARA ALEM DA FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA: FRUICAO,
VULNERABILIDADE E O OUTRO METAFISICO, ELEMENTOS DA
METAFENOMENOLOGIA ETICA......coiieeeeeeeeeeeeeeeeses e es s
Hiperaesthesis como fundamento da antropogenia e da heterogenia do
humano e o caminho para a Metafenomenologia...........c.cccoeeviveieiiennns

Antropogenia do individuo: fruicdo e desejo como resultado da
NIPEIEESTNESIA. .. c.veevve e
Da antropogenia a heterogenia ou da pré-ética do individuo a pro-ética do
sujeito: Rosto, Vestigio, Desejo do infinito e Linguagem como nocdes
intermediarias entre a Fenomenologia e a Metafenomenologia...............

Fundamentacdo da heterogenia do Sujeito: Rosto, Traumatismo e
Linguagem como Dizer para além do Dito, como principio da ética
metafisica ou da Metafenomenologia.............cccooveeiiiiicie i
Heterogenia do sujeito ético: Vulnerabilidade, N&o-intencionalidade e
N&o-consciéncia como fundamentos da ética metafisica ou da
MetafenomeNOlOGIa. ........c.eiviriiiiiieee e
000 0 (0] (V1Y To o [0 I o7 o USROS

CONCLUSAO FINAL . ..o e e ee e
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS. ..o oo,

15

21

30

35
41

51
57

65

66

68

77

84



10

INTRODUCAO

Emmanuel Levinas (1905-1995), filosofo de ascendéncia judaica, nascido na cidade de
Kaunas, na Lituania e mais tarde naturalizado francés, é conhecido pela radicalidade com que
concebe a ética como prima filosofia a guisa de uma dimens&o constitutiva para além do Ser e
do Fenémeno. Desde cedo, o fildsofo de Kaunas teve como inquietacdo fundamental, saber se
a ética seria um elemento constitutivo da racionalidade ou se seria uma experiéncia originaria
que fundamenta a prépria condi¢do humana.

Assim, a ética estaria presente na condicdo e significacdo inter-humana como
acontecimento intersubjetivo ou seria apenas um acontecimento proveniente da racionalizagdo
de certo valores considerados culturalmente? Seria a ética um registro que encontra a primazia
no humano ou seria apenas deveres absolutos constituidos racionalmente?

De certo, 0 pensamento de Levinas incidiu sobre a investigacdo critica dos estamentos
da moralidade da tradicdo ocidental, que tem tratado a alteridade com violagdo da sua
diferenca ou com profanagdao da sua “santidade”. E ndo apenas isso, mas Levinas procurou
fornecer uma nova maneira de pensar o sentido da subjetividade humana, desde sempre presa
pela tradi¢do, ao conhecimento, a ontologia e, ultimamente, como Dasein, ao des-velamento
do ser. Levinas considerou que o sentido, entendido como a orientacdo da interioridade do ser
humano, visa, em primeiro lugar, a exterioridade, i.e., 0 outro. A consciéncia moral ndo seria
parte da consciéncia, mas o seu fundamento.

A partir desta hipdtese, a proposta levinasiana buscou conceber a alteridade um lugar
admissivel dentro da ética, sem uma violagdo da sua diferenca, da sua singularidade e da sua
“santidade”, onde o “eu” estabelecesse uma relacdo responsavel com o outro, visando assim,
evadir-se dos arcaboucos eticos do Idealismo, da Ontologia e da Gnosiologia, que sempre
pensaram o outro a partir de Si. O tema da alteridade, portanto, vai ganhando destaque e
relevancia no pensamento a-sistémico de Levinas na medida em que vai investigando via
fenomenologia o sentido da subjetividade humana.

Através da fenomenologia, trazendo a preocupacdo com a questao do humano para o
centro do pensamento filosofico contemporaneo, Levinas investigou como o ser humano na
sua constituicio sensivel possibilitaria a acolhida e a resposta nio-alérgica a alteridade. E
assim que, formado na escola fenomenoldgica por seus mestres, Husserl e Heidegger, e
transido pela questdo do humano' por causa de um Século XX marcado por profundas

! Cf. sobre a questdo do humano e sua influéncia em Levinas: SUSIN, L.C. O Homem messianico: uma
introducdo ao pensamento de E. Levinas. Porto Alegre: Vozes, 1984. pp.11-14; Doravante : HMES.



11

cicatrizes na humanidade, resultado de barbaries racionalizadas, que Levinas iniciou sua
empreitada filos6fica em busca de novos fundamentos.

Assim, a defesa do primado da ética beberia seu fundamento numa radicalizacdo da
fenomenologia do sensivel, conduzindo-o, inevitavelmente, a uma rediscussdo das teses
husserliana e heideggeriana principais. N&o raras vezes, Levinas teve presente a seus dois
mestres da fenomenologia nas discussdes filosoficamente estabelecidas. E comum observar
nas suas obras, que ora Levinas se aproxima de Husserl para criticar a Heidegger e, outras
vezes, se aproxima de Heidegger para criticar a Husserl. Fato é que, parece-nos impossivel
avaliar a profundidade da obra de Levinas quando se ignora sua permanente interlocucao seja
com Husserl e/ou Heidegger e toda a tradicdo assumida por ambos, bem como, faz-nos
impossivel compreender o pensamento ético metafisico, ja desenvolvido na sua maturidade,
se ndo se assimilar o que Levinas entendeu como Fenomenologia e a maneira como a
Sensibilidade, reabilitada pelo método husserliano, foi preponderante para a construcao de sua
filosofia meta-ontoldgica ou meta-fenomenoldgica, pois por ela, Levinas inicia o percurso de
passagem para a metafisica da alteridade.

A Sensibilidade ocupa lugar central no pensamento da alteridade pelo fato de enfatizar
o sentido do “contato” como toponimia da antropogénese, i.e., de ser o caminho e a condi¢éo
do “viver de...” do ser humano em o mundo das coisas’, bem como de enaltecer a “audi¢ao”
como tropos da heterogénese da humanidade (ética) marcada pela escuta, hospitalidade,
responsabilidade e “vulnerabilidade diante de outrem™. Portanto, o destaque atribuido &
sensibilidade deve-se a intriga que o filésofo franco-lituano Emmanuel Levinas estabelece
entre Fenomenologia e Metafenomenologia, a partir do encontro/palavra com o Rosto de
outrem.

Nesse interim entre o fenomenoldgico e metafenomenolégico, existem interpretacdes
que consideram a filosofia levinasiana como um abandono e uma superacdo critica da
atmosfera husserliana e heideggeriana e, segundo alguns, da prépria fenomenologia, ao
propor sua teoria da metafisica da alteridade ou Metafenomenoldgica.

Numa perspectiva oposta, existem alguns intérpretes que asseguram que nunca houve
no construto filoséfico levinasiano um abandono da fenomenologia, pois apenas a conduziu,

no seu espirito de ir as coisas mesmas, aos seus limites, esforcando-se, desse modo, a

2 LEVINAS, E. Totalidade e Infinito: ensaio sobre a exterioridade. 42 edic&o. Lisboa: Edicdes 70, 2012: 127.
Doravante: TI.

® LEVINAS, E. De outro modo que ser: ou para |a da esséncia. Trad. José Luiz Pérez e Lavinia Leal Pereira.
Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2011: 122. Doravante: DOS.



12

descrever fenomenologicamente as experiéncias que escaparam as categorias cunhadas por
seus mestres.

Numa perspectiva distinta as anteriores, nossa interpretacdo se disp6s como um meio
termo. Através do nosso trabalho, analisamos a recepc¢ao critica da fenomenologia husserliana
por parte de Levinas e a maneira como se distancia da possibilidade eidética da mesma e até
de sua inscricdo genética, ambas entendidas por Levinas como insuficientes para acolher a
alteridade em sua irredutibilidade. Mas ainda munido do espirito da fenomenologia
husserliana, Levinas redimensionou a Sensibilidade para um modo de afecgdo de um sentir
pré-ético, que foge da representacdo e da idealizagdo da consciéncia e que, por sua vez,
estabelece a individuacdo do humano, para em seguida, fundamentar a heterogenia ou uma
subjetividade com o sentido ético de responsabilidade voltado para outro, mediante a abertura
a principios metafisicos, que somente sdo percebidos por vestigios de sua presenca-auséncia
na consciéncia.

Por conseguinte, nosso intuito neste, visou mostrar como mediante a abertura
fenomenolodgica husserliana, Emmanuel Levinas procurou romper com o individualismo
exagerado operado modernamente no nivel da subjetividade, o que faz, em decorréncia, ruir o
solipsismo de uma subjetividade construida e constituida tradicionalmente como gnosiolégica
ou Saber que aprisiona 0 outro ao eu.

Também procuramos explicitar, de maneira ndo exaustiva, as diferencas de
perspectiva entre Husserl e Levinas e, em consideracao a isso, indicar que a senda levinasiana
em direcdo a metafenomenologia iniciou-se, portanto, pela fenomenologia, em abordagens
que indicam ora uma assimilacdo do conteldo fenomenoldgico, ora um distanciamento
critico, sempre na busca do “meta-fisico”, pois apesar da sua reabilitacdo do sensivel, da sua
inovacao e abertura, a fenomenologia eidética ou mesmo a genética ainda espreitava um traco
lesivo ao Outro.

Igualmente buscamos ratificar como, segundo a analise levinasiana, a ipseidade se Ve,
desde antes do conhecimento, afetada pela infinicdo da Alteridade, o que fez Levinas entender
0 sentido da subjetividade humana como Sensibilidade na fruicdo e, logo, como
vulnerabilidade na Proximidade, pois a afetabilidade constitui-se como elemento fundamental
para configurar a maneira como a relacdo “face-a-face”, que ndo pode resolver-se em

imagens, nem expor-se como saber, se estabelece pela metafisica.



13

METODOLOGIA

A pesquisa para a realizacdo deste trabalho foi de cunho estritamente bibliografico. Por
conseguinte, este se fundamenta numa exegese da vasta publicacdo de Emmanuel Levinas,
norteado pela periodizacdo de sua obra adotada por alguns dos atuais estudiosos mais
renomados de seu pensamento, bem como de outros autores fenomendlogos e,
principalmente, alguns comentadores de Husserl. Nesta visitacdo hermenéutica as obras de
Levinas nos debrugcamos em especial, ainda que ndo exclusivamente, em uma obra do seu
periodo “claro-escuro™, em que seu pensamento orbitava entre classes talmudicas e dois
mestres fenomendlogos, Husserl e Heidegger, a saber, Descobrindo a Existéncia com Husserl
e Heidegger, publicado em 1957 e suas duas outras obras maestras, a saber, Totalidade e
Infinito (1960) e De outro modo que Ser: para além da esséncia (1975). Além, obviamente,
de outros livros que reuniam conferéncias, entrevistas e artigos publicados do nosso autor.
Nesta senda hermenéutica, que também é fenomenoldgica, optamos por ndo tomar o
pensamento do autor de maneira cronoldgica, mas decididamente, procuramos dentro do
possivel, indicar os avancos, retomadas e recriaces a partir de nocbes deflagradas
anteriormente pelo filosofo em questdo, sempre em relacdo ao assunto abordado. A pesquisa
procurou deter-se na discussdo existente entre fenomenologia e metafenomenologia, mas para
tal, tivemos que visitar a maneira como Levinas ressalta e destaca a heterogénese do humano
a partir da questdo da Sensibilidade, tendo em conta, sobretudo, um dos seus principais
interlocutores com quem o filésofo estd em dialogo e em debate, Edmund Husserl. Essa
investida & Sensibilidade e a maneira como o caminho é tracado até a Metafenomenologia,
serve, igualmente, para justificar, filosoficamente, declaragOes e pensamentos posteriores de
Levinas, sem a qual, ficariam sem sentido. Procuramos neste, portanto, superar uma leitura
ingénua ou acritica com relagdo a maneira como o filésofo franco-lituano aborda o problema
da Sensibilidade e a sua relagdo com a metafisica. Nao pretendemos de modo algum por um
ponto final na discussdo Levinas Fenomendlogo ou Metafenomendlogo, mas sem duvida,
gueremos contribuir para o debate de um tema que consideramos de relevancia para a prépria

interpretacdo do autor em questao.

4 LESCOURRET, M-A. Emmanuel Levinas. Paris : Flamarion, 1994.



CAPITULO 1

RECEPCAO CRITICA DA FENOMENOLOGIA
HUSSERLIANA: APROXIMACAO, REABILITACAO DO
SENSIVEL E DISTANCIAMENTO.

14



15

1.1 Apropriacdo critica da fenomenologia e os elementos que propiciam a passagem

para uma metafenomenologia.

O pensamento do filosofo alemdo Edmund Husserl, de quem Emmanuel Levinas foi
aluno ouvinte em 1928 e 1929, exerceu grande influéncia sobre ele. A arqueadura de tal
alcance influente estende-se, desde a configuragdo da sua tese “A Teoria da Intuicdo na
Fenomenologia de Husserl”, publicada em 1930, sob orientacdo do entdo professor M.
Pradines da Universidade de Estrasburgo, passando pelas suas constantes citacdes diretas e
indiretas e a traducdo autorizada ao francés das “Meditagdes Cartesianas”, publicada em
1931, até chegar, como ndo poderia deixar de ser, no principio metodoldgico aplicado pelo
préprio Levinas a sua filosofia.

Prova disso, é que ele, Levinas, se define como um fenomendlogo atipico, tal como
fez ressoar em entrevista de 1995° sempre e na medida em que tal método proporcione uma
abertura para a alteridade e ndo a maneira que prevé a reducdo desta a pertenca ou a
representacdo noético-noematica.

Se por um lado, para Husserl, o pensado esta idealmente presente no pensamento e a
relacdo presente no jogo das intencionalidades ndo visa outra coisa sendo a Sinngebung — a
doacdo de sentido®, onde tal sentido é sempre caracterizado pelo fenémeno da identificagao,
por outro lado, essa forma de fazer filosofia ja ultrapassa’ aquele modelo de relacdo com a
exterioridade baseado, unicamente, na relacdo sujeito-objeto, excedendo a tradicional e,
sempre desigual, oposicao filosofica entre atividade e passividade.

Munido, portanto, desta novidade fenomenoldgica que marca o fim da coextensdo ou
da relagdo sujeito-objeto pautada no modelo moderno de pensar, Levinas procura entrever
uma relacdo com o Outro, que ndo sera uma circunscri¢do intoleravel do pensamento, nem
uma simples absorcao ou integracdo do Outro pelo “eu”, nem a sua assimilacdo, mas uma
doacdo ética de sentido, uma “Sinngebung ética™®, essencialmente respeitadora do Outro, da

sua alteridade, i.e., da sua diferenga, que durante muito tempo esteve marginalizada nos

> Emmanuel Lévinas: visage et violence premiére, entretiens avec H.J. Lenger dans Arno Minster ; In: La
différence comme non-indifférence. Ethique et altérité chez E. Lévinas, Paris: Kimé, 1995, p. 129-143. Nesta,
Levinas critica 0 método que introduzira no inicio do século na Franca, o que confirma o juizo histérico de outro
fenomenologo, Paul Ricoeur, para o qual, “A fenomenologia é, em propensdo, a historia das heresias
husserliana” (RICOEUR, P. A I'Ecole de la Phénoménologie, Ed.3, Paris:1933, p.156).

® Cf. Logische Untersuchungen - LU 11, 21, 120. Logische Untersuchungen. Zweite Teil: Untersuchungen zur
Phadnomenologie und Theorie der Erkenntnis (1901). Doravante: LU 11, nas cita¢cGes de Levinas.

" LEVINAS, E. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger. Lisboa: Piaget, 1997, p.22,23. Doravante:
DEHH.

® DEHH :164.



16

sistemas éticos protetores sociais, a partir de uma subjetividade que se distingue ndo apenas
pela sua capacidade intelectiva, todavia e mais fundamentalmente ainda, por sua sensibilidade
passiva.

No entanto, é importante considerar desde ja, que embora Levinas afirme que a
fenomenologia de Husserl procura dissipar a “ingenuidade transcendental” via o significado
da verdade, buscando o sentido de ser (Seinssinn), em ultima instancia, esta busca, tala a
propria analise fenomenoldgica, pois “a sinopse conceitual ¢ mais forte que toda a diversidade
e a compatibilidade dos termos impossiveis de reunir [...], onde a cogitacdo sai de si propria,
mas o0 cogitatum esta presente na cogitagéo”g.

A delineacdo posta até aqui inaugura uma questdo. Se a proposta levinasiana pauta-se,
necessariamente, em conceber a Alteridade um lugar admissivel dentro da ética, sem uma
violacdo da sua diferenca ou de sua “Outreidade” — modo de revelar-se, para além do Ser que

constitui a sua “Eleidade”°

-, huma relacdo responsavel e livre com ele, em que visa,
concatenado a isso, evadir-se da velha Ontologia e da gnosiologia reinante no construto
tradicional filosofico, para pensar de um outro modo que Ser, entdo, por que a
fenomenologia?

Entre outros motivos, que explicitaremos ao longo deste, na sua empreitada inicial
contra o psicologismo, a fenomenologia husserliana apresentou-se para Levinas, em primeiro
lugar, como a tentativa e a destruicdo da representacao e do objeto teorético™.

A fenomenologia eidética husserliana denunciava a contemplacdo do objeto e a
“ingenuidade”, por fazer uso de uma expressao husserliana, da visdo direta do objeto. O mote
fenomenologico de “ir as coisas mesmas”, contrariando a critica de logicismo ou objetivismo
feita ao proprio método husserliano, significava ndo se limitar as palavras que visam apenas
um real ausente, mas via sensibilidade, denotava 0 método para desenvolver uma ideia na
situagcdo humana concreta em que ela se mostra™?, pois sem esta concrecdo necessaria, 0s

olhos permaneceriam fechados e ndo haveria intentio.

°® TEI:17 - critica que desenvolveremos mais adiante. LEVINAS, E. Transcendance et intelligibilité. Genéve:
Fides et Labor, 1996. Doravante: Tetl. LEVINAS, E. Transcendéncia e Inteligibilidade. Trad. José Freire
Colaco. Ver. Artur Mordo. Lishoa: Edi¢bes 70, 1991. Doravante: TEI.

19 para Levinas, o pronome “ele” traduz a inexprimivel irredutibilidade do outro/alter e que escapa a toda
significacdo intencional. A Eleidade configura-se como o Infinito do absolutamente Outro que escapa também a
ontologia e que se da nas relagdes éticas com o “Terceiro”. E somente através da Eleidade que o ser, a
gnosiologia e a propria fenomenologia eidética passam a ter um sentido.

' DEHH:139.

2 Nesta ida a0 mundo da concretude, Levinas vé-se atrelado, primeiramente, ao pensamento de Franz
Rosenzweig, filésofo judeu que exerceu grande influéncia sobre ele, especialmente, a partir do estudo da célebre
obra Der Stern der Erlésung (1921), onde Rosenzweig analisa como a qualidade de Unico (unicidade) de cada
ser humano, da realidade do mundo e da transcendéncia (Deus) pde em xeque a ideia de totalidade hegeliana,



17

Nas palavras de Levinas: “A razdo, para Husserl, ndo significa um meio de se colocar
de imediato acima do dado, mas equivale a experiéncia, ao seu instante privilegiado da
presenca leibhaft “carne e 0sso”, se assim se pode dizer, do seu objeto”**. Desse modo, na
fenomenologia, ndo havia espaco para a divisdo dicotdbmica entre esséncia e fendémeno,
conforme propunha Immanuel Kant, mas “a esséncia dos seres estd na verdade ou na
revelacdo da sua esséncia... o fendbmeno é o fendémeno essencial do ser... a verdade é a propria
esséncia do ser”*,

Em segundo lugar, o método husserliano e, sobretudo, o desenvolvimento da
fenomenologia da facticidade heideggeriana® oferece certo desinteresse pela superioridade da
razdo em responder a todas as questdes, em dar conta da vida, da existéncia e do proprio
homem e, obviamente, do outro homem, jogado nesta existéncia. Cada qual deles, i.e.,
Husserl e Heidegger, a sua maneira, conseguem pensar de certo modo a diferenca.

Em terceiro lugar, a ideia de intencionalidade, compreendida de uma forma mais
original que a da objetivagdo, no esboco das relagcGes transitivas, principalmente, figurou-se
para Levinas como uma “libertagdo”. A audaciosa forma de estabelecer a saida de si, de
buscar o Outro e de evidenciar o ser da consciéncia fora dos limites do seu ser real e restrito,
acabava por dissipar a ideia da aparéncia obsessiva de um pensamento funcionando como
roda dentada de um mecanismo isento de afetividade. Para tal, o conceito de kinestese
desenvolvido por Husserl, a partir das consideracdes bergsoniana acerca do tempo da
duracao, foi fundamental para essa fuga de uma subjetividade intocavel e inamovivel quando
exposta a exterioridade movente.

Por isso, via fenomenologia, na andlise do jogo complexo das intengdes que
determinam a perspectiva ou 0s horizontes onde 0s objetos aparecem, e apesar da
intencionalidade que, em ultima instancia, para Levinas, ainda significa que “o ser comanda

0s modos de acesso ao ser e que 0 ser é segundo a intencdo da consciéncia [...] exterioridade

mostrando como estas trés unicidades, encontram sentido uma em relagdo a outra, apesar da separacao existente
entre elas. Posteriormente, para essa ida a concretude e a cotidianidade, Levinas vé-se também sob o alcance da
fenomenologia da facticidade heideggeriana, especialmente elaborada em Sein und Zeit (1927).

¥ DEHH:139..

“ DEHH:142.

15 Se para Husserl a luz da evidencia é o Gnico elo possivel com o Ser, em virtude de que pensar é identificar,
para Heidegger, em oposicdo, o0 homem ja se encontra, desde sempre, submergido na existéncia, por uma
existéncia feita de compreensdes, ou seja, redutivel a poderes, o que faz com que esteja determinado, ndo num
sentido estoicista do termo, mas como ente e na sua pessoalidade como Dasein, sempre submetido as
contingéncias. Essa caracteristica da antropologia heideggeriana retira 0 homem da visdo de consciéncia, saber
ou liberdade. Para Levinas, a fenomenologia é o paradoxo de um idealismo sem razéo (...), mas contrariamente
ao idealismo que possui 0s instrumentos necessarios para 0 homem dominar a si mesmo, Heidegger coloca o
homem como ndo podendo inteiramente se assumir. No seio do homem aparece um nd inextricavel que
transforma a consciéncia idealista em existéncia. (Cf. DEHH:136-137).



18

»18 o filésofo franco-lituano enxergara uma

na imanéncia e a imanéncia de toda exterioridade
caracteristica diferente e divergente a que havia sido posta pela tradicdo filosofica ocidental
até entéo.

A fenomenologia conseguiu proporcionar, aos olhos levinasiano, uma abertura para
um novo e diferente caminho, algo que jamais a filosofia tradicional, partindo da presenca do
ser, do Conatus ou da gnose, despertaria ou conseguiria dizer ou fazer. Em razéo do exposto,
Levinas entendera a Fenomenologia como método que permite a afeccdo. Por isso mesmo,
nenhuma outra razéo seria tdo forte para Levinas quanto a capacidade da fenomenologia, em
meio ao seu procedimento caracteristico transitivo, de oferecer ou de “deixar um lugar
primordial 4 sensibilidade™"".

Ela oferece uma oportunidade de verdadeira abertura para o Outro® metafisico®, via
reabilitacdo do sensivel, ensejo que ndo se enxergou como possibilidade possivel na tradi¢do

2

filoséfica, imodicamente hermética no “eu” e na relacdo com a exterioridade, sendo esta
Gltima, sempre passiva e submissa.

A fenomenologia husserliana ao buscar uma saida do solipsismo egoista em direcéo a
uma socialidade do eu-outro no nivel da sensibilidade-corporeidade, i.e., socialidade marcada
pelo relacional ndo-dialégico, mas afetiva e sensivel, acabou por proporcionar a Levinas a
possibilidade de pensar, por um lado, o modo e o papel da “encarnacdo sensivel”,
sensibilidade pura ou hiperesthesica, como frui¢do, dotada de uma intencionalidade que lhe é
propria e, por outro lado, o evento de uma intencionalidade inversa ou uma ndao-
intencionalidade da consciéncia, como vulnerabilidade ou afeccéo passivel, que evidencia a
mé-consciéncia, sombra da consciéncia objetivante®.

Tais modo/evento, inflamados a partir da transcendéncia, acabam por definir uma

caracteristica ambigua que se faz presente em todo o pensamento levinasiano, cuja

| EVINAS, E. De Deus que vem a ideia. 5 edigdo. Petropolis: Vozes, 2010, p.212. Doravante: DQVI.

' DQVI:143.

® Emmanuel Levinas chega a afirmar na obra Totalidade e Infinito (1960) que “a apresentacio e o

desenvolvimento das no¢des utilizadas devem tudo ao método fenomenoldgico” (p.18). Tal afirmacdo sO

subsiste e s6 ¢ imagindvel porque “a fenomenologia tornou possivel esta passagem da ética a exterioridade

metafisica” (ibid idem).

1 Segundo Husserl, a fim de se evitar mal-entendidos, “a fenomenologia, como a desenvolvemos, elimina

apenas a metafisica ingénua, que opera com as coisas absurdas em si, mas ndo exclui a metafisica em geral”

(HUSSERL, E. As MeditacGes Cartesianas. Introducédo a Fenomenologia. Sdo Paulo: Madras Editora, 2001,
.169. Doravante: MC).

% O campo de acéo fenomenolégica levinasiano que intricam os processos genéticos de temporalizagdo, pouco

desenvolvido por Husserl, de individuacdo e de significagdo, acha-se na Sensibilidade. Motivo pelo qual,

expressa a originalidade de um conceito de “sensibilidade ética” como vulnerabilidade, que na proximidade

(uma presenca sem mediacdes e, a0 mesmo instante, obsessiva de outrem), adquire um sentido condicionador da

subjetividade como responsabilidade e abertura em resposta a chegada enigmatica do Outro. Neste sentido, o

individuo ndo é ser-com-0s-outros, mas ser-para-0s-outros.



19

significacdo ndo se esgotara nem no Conatus Essendi Spinoziano, nem na Sorge
heideggeriana, pois o pensar levinasiano é um pensamento que propde um para-além.

Desse modo, como veremos neste, constituindo-se num pensamento meta-
fenomenoldgico, i.e., para além do Ser ou do inter-essa-mento, bem como para-além do Ego
transcendental, que continua, em ultima instancia, sendo a referéncia derradeira da
Sensibilidade husserliana, o pensamento levinasiano converge no sentido de oferecer, em
primeiro lugar, um preferencial interesse pelos velados processos de cognicdo que vao
desembocar na revelacdo ou descoberta de um movimento inverso ao da intencionalidade, que
se configura em Husserl como estrutura e orientacdo voltado para um horizonte infinito de
possibilidades noético-noematicas.

Tais processos sub-cognitivos, animalia e sombra da racionalidade, porém néo-
irracionalidade, evidenciardo e conferirdo a base filosofica para 0 movimento ndo-intencional
da consciéncia nao-representacional da afetividade, que acaba por abranger os sentimentos e
o0s humores afetivos. Neste mesmo caminho, entusiasmado pelas anélises da Befindlichkeit?*
de Heidegger em Ser e Tempo?, Levinas vai fazer-se acompanhar também do pensamento de
fenomendlogos franceses, tais como: Merleau-Ponty e Jean-Paul Sartre, que empregam a
linguagem de intencionalidade afetiva, evidente nas psicologias fenomenologica e psicanalise
existencial, respectivamente. Ou ainda, em companhia de Michel Henry que defendia a ideia
de uma consciéncia ndo-reflexiva ou de Paul Ricoeur mediante o conceito de fragilidade
afetiva.

Em segundo lugar, o pensamento levinasiano apoiado pela redescoberta da
Sensibilidade na fenomenologia genética husserliana, desenvolverd sua propria estrutura
susceptivel ética, com uma subjetividade, como natura prima, primeiramente, portadora de
uma susceptibilidade e de uma responsividade anterior, inclusive, a qualquer tematizacao,
representacdo e/ou inteligibilidade.

Esta subjetividade sensivel e passiva € mais do que mera receptividade, para Levinas é
responsividade anterior a qualquer intencionalidade da consciéncia, dado que a

2! Disposicdo afetiva. O carater de sentir-se do Dasein. Para Heidegger, essa disposicdo afetiva é também
afeccdo. Sob a in-condicdo do mau humor, a presenca do Ser se faz cega, numa dedicacdo e abandono
irrefletidos. A afeccdo do humor afeta a percep¢do, bem como o conhecimento e a relagdo. Talvez, por isso, para
Levinas, ndo se pode pensar na relagio com outrem racionalmente, mas unicamente pela afeccdo da
Sensibilidade, como modo/evento afetivo de lidar com o Outro.

22 Em entrevista a Phillip Nemo, Levinas afirma: [0 que chamou a minha atengdo em Sein und Zeit foi — entre
outros aspectos] “A intencionalidade animando o préprio existir e toda uma série de “estados de alma” que, antes
da fenomenologia heideggeriana, passavam por “cegos”, por simples contetidos; as paginas sobre a afetividade,
sobre a Befindlichkeit e, por exemplo, sobre a angustia [...] se mostram verdadeiramente significativas”
(LEVINAS, E. Etica e Infinito: entrevista com Phillip Nemo. Lisboa: Ediges 70, 1988, p.32). Doravante: El.



20

responsividade se constitui como principio inerente da subjetividade. A responsabilidade
para-o-outro e pelo-o-outro, portanto, incorpora-se, para Levinas, como um principio de
individuac&o ético constituinte préprio do sujeito®® em relacéo social.

Nas contundentes palavras de Levinas em entrevista a Phillip Nemo em 1981, ele é
categérico na sua afirmagdo: “A Responsabilidade por outrem, que no seu acontecimento
ético é continua, a que ndo nos furtamos e que, por isso, € principio de individuagdo
absoluta®®, E continua:

No livro [Autrement qu'étre au dela de /’Essence]® falo da responsabilidade
como da estrutura essencial, primeira, fundamental da subjetividade [...]
responsabilidade por outrem, portanto, como responsabilidade por aquilo
gue ndo fui eu que fiz, ou ndo me diz respeito; ou que precisamente me diz
respeito [...] responsabilidade como estrutura fundamental da subjetividade...
n6 do subjetivo [...] A proximidade de outrem... se aproxima essencialmente
de mim enquanto me sinto — enquanto sou — responsavel por ele [...] O lago
com outrem s6 se aperta como responsabilidade, quer esta seja, alids, aceita
ou rejeitada, se saiba ou ndo como assumi-la, possamos ou ndo fazer algo de
concreto por outrem. Dizer: eis-me aqui. Fazer alguma coisa por outrem.
Dar. A encarnacdo da subjetividade humana garante a sua espiritualidade
[...] espirito do des-inter-esse que anima a responsabilidade pelo outro
homem.[...] ser responsavel pelo outro até a substituicdo por outrem [...]
condigdo de refém[...] A minha responsabilidade ndo cessa, ninguém pode
substituir-mef...] A responsabilidade é o que exclusivamente me incumbe e
que, humanamente, ndo posso recusar [...] dignidade de 0nicol[...] e sou
“sujeito” essencialmente neste sentido?®.

A responsabilidade que compde a subjetividade como estrutura fundamental é, para
Levinas, um principio de individuacdo do sujeito, em que o Eu (Moi) descobre o vestigio de
uma afecc¢do produzida pela infinicdo do Outro (Autre) e que, devido a procedéncia deste
principio, oriundo da transcendéncia, é reacdo a disposicéo afetiva ou a afeccdo instigada pelo
Outro, da diferenca, do ndo-eu, fora de mim, mas ja em mim.

Levando em consideragéo tais raz6es manifestas neste ponto, ainda que ndo totalmente
exauridas e esclarecidas, algo que fundamentaremos mais a posteriori, faz-se relevante
observar que a fenomenologia husserliana, segundo o entendimento de Levinas é,
definitivamente, apreciada como método inicial para a apresentacdo e o desenvolvimento de

muitas das nogdes levinasianas espalhadas em boa parte das suas obras.

2 Condigo que denota o ponto de partida para se pensar o para-além do Ser.
2173,

% Inclusdo nossa.

%8 E1:87-90.



21

1.2. O horizonte de sentido fenomenol6gico como abertura infinita e a davida

subversiva; ou da intencionalidade a ideia do infinito como ruptura do Eu

Transcendental.

O que estd em discussdo na fenomenologia husserliana, segundo Levinas, ndo € o
objeto, mas nossa maneira de nos relacionarmos ao objeto e de o identificar?’. Na
fenomenologia husserliana, o objeto aparece como determinado pela estrutura de pensamento
que o apreende, tornando-se, desse modo, um momento mesmo do fendmeno do sentido. A
estrutura da intencionalidade, que inicialmente atraiu a atencdo de Levinas, implica, ao
contrario, a existéncia de um horizonte com multiplas possibilidades.

O ato objetivante, na doutrina husserliana eidética, € uma sintese de identificacdo
gracas a qual toda a vida espiritual participa da representacdo. A significacdo da afirmacao
fundamental de toda fenomenologia husserliana, mesmo com sua abertura para a
transitividade, para Levinas, ainda ¢ a de que “todo sentimento é sentimento de um sentido,
todo desejo, desejo de um desejado...”zs.

Para Levinas, todo o movimento da fenomenologia estd centrado em torno da questédo
da origem do sentido e da intencionalidade, mas o que Levinas resgata e conserva da
fenomenologia husserliana é o seu espirito, i.e., o ideal de ser um processo ininterrupto e
aberto para além do que ndo é submetido, inclusive, das salvaguardas da consciéncia
egoldgica. Tratemos de pormenorizar o que acabamos de dizer.

Na fenomenologia, a epoché que pde entre paréntese 0 mundo e as coisas, ndo € um
processo provisorio, mas ininterrupto e aberto. A fenomenologia, por se tratar de um método
que se volta para 0 mundo da intencionalidade, aponta sempre para abertura da consciéncia e
ndo para sistemas herméticos e relacbes de dominacdo e submissdo. Fenomenologia, por
tanto, € uma técnica, um método e um modo de viver e ver as coisas, ininterrupto.

Este carater dindmico proporcionou a Levinas outra caracteristica de abertura e relago
que ndo se encontrou em nenhuma outra opcdo metodoldgica da filosofia. Sabe-se que, a
fenomenologia ndo se esgota numa assentada metodologia ou em alguma vertente assumida
Merleau-Ponty, Michel Henry, Sartre ou Martin Heidegger. Ela é, fundamentalmente,
abertura para um novo espectro de expectativas da realidade, principalmente, se tomarmos em
conta o carater sensivel que aponta para a “saida de si e exaltacdo do outro”, pretendida por

Levinas.

2T DEHH:30.
28 DEHH:30.



22

De maneira ndo alheia a novidade da significacdo pensada por Husserl, Levinas
enxergara, a través da analise da Intentionalitat®®, especialmente, a partir da distincéo feita
pelo proprio Husserl entre a intencdo categorial eidética e a sensivel, constituida de outra
forma que a prevalente, a abertura®® necesséria para reconsiderar o Outro na sua Alteridade
irreduzivel e, consequentemente, indizivel.

Para Levinas, a apresentagdo da uma intencionalidade intersubjetiva e sensivel, que
difere da intencionalidade objetivante que predomina na ‘“ciéncia de rigor” husserliana,
acabou, consequentemente, por oferecer elementos que possibilitaram a extrapolacdo do
horizonte transcendental da propria fenomenologia.

Tais elementos propiciaram, em primeiro lugar, o trazer a tona a “divida subversiva”
que perpassa de forma questionadora e critica “a totalidade das descrigdes da fenomenologia e

3 o em segundo lugar, retomar o conceito original do horizonte

da ontologia hermenéutica
de sentido fenomenoldgico como abertura infinita, i.e., em conexdo entre o infinito e o
indefinido, entretanto para Levinas, assumido como forma de ruptura do “eu”, do “eu penso”,
da atualidade e do presente da consciéncia, onde o cogitatum implode a realidade formal, a
ideia presente na cogitationes. Dito de outro modo, onde o ideatum extrapola a ideia
pensada®’. Analisemos por partes.

O questionamento subversivo levinasiano, reverberado de maneira direta ou indireta
nas suas obras, tem o seu fundamento na discussdo e superagédo, inicialmente, da
fenomenologia husserliana e, concatenadamente, da fenomenologia da facticidade
heideggeriana, pautada em Sein und Zeit, considerada uma das cinco maiores obras de

filosofia para Levinas®.

% para grande parte dos intérpretes de Husserl, Levinas entre eles, a intencionalidade é a marca fundamental da
consciéncia husserliana (DEPRAZ, 2001), uma vez que a consciéncia esta todo o tempo, voltada para fora de si.
Ela é “ex-istencia”, ndo no sentido propriamente heideggeriano, mas como desejo e direcdo voltada a um objeto
a ser preenchido (intentio). Por conseguinte, o objeto s6 poderia ser traduzido ou definido a partir da sua relagdo
com a consciéncia, sendo deste modo, um-objeto-para-um-sujeito (DARTIGUES, 2005:212). A anélise da
intencionalidade, feita por diversos pesquisadores do filésofo alemdo, acaba por configurar que “enquanto a
ciéncia positivista restringe seu campo de analise ao experimental, a fenomenologia abre-se a regides veladas
para esse método, buscando uma andlise compreensiva e ndo explicativa dos fendmenos” (LAPORTE et
VOLPE, 2009:52). Razdo pela qual, Husserl propde-nos uma “analise compreensiva da consciéncia”, uma vez
que todas as vivéncias (Erlebnis) do mundo se dao na e pela consciéncia. Eis 0 motivo que faz Levinas entender
fenomenologia como intencionalidade (Cf. DEHH:153).

% Ppara Levinas, “A intencionalidade trazia a ideia nova de uma saida de si, acontecimento primordial que
condicionava todos os outros” (DEHH:175).

3L PELIZZOLI, M. L. O eu e a diferenca: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002b, 40.

%2 DQV1:94-96.

% Nas palavras de Levinas, Ser e Tempo “E um éapice da fenomenologia“ (LEVINAS, E. Entre nds: ensaios
sobre a alteridade. Petropolis: Vozes, 1997, p.143. Doravante EN).



23

Neste questionamento subversivo, o filésofo franco-lituano afirma que a
fenomenologia eidética husserliana, no seu ato filoséfico do Gltimo Nachdenken®*, constitui-
se fiel ao modelo Ontico da verdade. Seria esse “o ultimo segredo do pensamento a ser
esclarecido pela vocagao fenomenolc’)gica‘?”35 Ou ainda: “A intencionalidade esgota os modos
segundo os quais o pensamento é significante?”*. Esta ddvida, acerca do esgotamento da
consciéncia no saber, principia a investigagdo das fronteiras da racionalidade, norteia e
procura a passagem da intencionalidade a ética ou do fenémeno a recepcdo do enigma
humano, abrindo a possibilidade para uma Metafenomenologia-ética ou Enigmologia.

Levinas observa que para Husserl, bem como para toda a tradicdo filosofica que
escolta, a “doacdo de sentido” se produz num pensamento, sempre entendido como
pensamento de... pensamento de algo, onde este algo presente no pensamento (cogitationes)
inerente ao proprio exercicio de pensar (cogitare) enquanto pensado (cogitatum), &
constituido como tematizagdo, como saber. Levinas é taxativo ao afirmar que o pensamento

husserliano no seu amago, no seu espirito como ciéncia de rigor, é saber®’. Nas suas palavras,

A prestacédo de sentido construida como saber é entendida, em Husserl, como
“querer-chegar-de-um-modo-ou-de-outro-a-isto-ou-aquilo”, e a reflexdo
sobre este pensamento é entendida como devendo mostrar onde 0
pensamento quer chegar e como ele quer chegar 14!, A intencionalidade é
assim, intengdo da alma, espontaneidade, querer, e 0 sentido prestado ele
mesmo é, de algum modo, querido: o0 modo pelo qual os entes ou seu ser se
manifestam ao pensamento do saber corresponde ao modo pelo qual a
consciéncia “quer” essa manifestacdo por meio da vontade ou da intengdo
que anima sesse saber®,

A esséncia da intencionalidade fenomenolédgica, de um Eu que “é identificagdo por

5939

exceléncia, origem do proprio fendmeno da identidade”™, comparavel em ultima analise ao

poder criador que confere um sentido ao Ser, que “ndo ¢ nem mais nem menos forte do que

5540 41

criar o Ser , conforma o ultimo distintivo do saber como Sinngebung, a partir de sua

dindmica interior de identificagdo de si mesma.

¥ EN:107.

® DQVI: 233.

% DQVI:212, 205.

" DQVI:206.

% DQVI:207 (grifo e nota do autor). ! ...die Intentionalitat wird befragt, worauf sie eigentlich hinauswill. —
Formale und transzendentale Logik (p.9) — Trad. nossa: a intencionalidade pergunta por aquilo sobre o qual ela
quer chegar ou aonde quer chegar — Edmund Husserl em: Logica Formal e Logica Transcendental: ensaio de
uma critica da razéo logica (p.9).

% DEHH:227.

0 DEHH:220.



24

Por isso, para Levinas, “enquanto saber, o pensamento ¢ o modo pelo qual uma
exterioridade se encontra no interior de uma consciéncia que ndo cessa de se identificar, sem
ter de recorrer para tal a nenhum signo distintivo, ¢ ¢ Eu: O Mesmo”*%. Assim, Levinas
conclui que, inclusive,

na fenomenologia de Husserl, a inconsciéncia é intencionalidade: a
cogitacdo sai de si propria, mas o cogitatum estd presente na cogitacdo, o
noema iguala noese e corresponde a sua intengdo. Basta a fenomenologia
interrogar as inteng¢Bes do pensamento para saber aonde o pensamento quer
chegar (Worauf sue eigentlich hinauswill). Nada vem desconcertar alguma
vez este desejo intencional do pensamento™.

Assim, € a consciéncia intencional, constituida por um “eu”, i.e., uma ipseidade
afirmadora de si, que visa, intenciona e se harmoniza com a diversidade, que na subjetivacédo
se estrutura, aos olhos de Levinas, como “inconsciéncia”. Toda e qualquer constitui¢ao que
diz respeito as condi¢bes de possibilidade e aos horizontes originarios que estruturam a
consciéncia, fornecem a base para todos os processos qualificadores do fenémeno.

Esse “eu” quase despercebido nos movimentos intencionais, € denunciado por Levinas
como uma ‘“inconsciéncia”’, que ¢ intencionalidade. Esta indicagdo de uma inconsciéncia
ontolégica™ que age como pano de fundo da ipseidade que orienta o sentido do Ser na
Fenomenologia, além de oferecer elementos para a evidencia de uma interioridade irredutivel
a existéncia anénima, uma hipdstase do ente na existéncia (por ndo dizer Da-sein) trabalhada
em sua obra do cativeiro nazista - De [’Existence a I’Existent (1947), sobretudo, prepara o
caminho para a introdugdo de um dos elementos mais significativos para o sujeito ético
levinasiano; a saber, a consciéncia ndo-intencional, ou o outro da consciéncia, outra
consciéncia, que diverge da intencional fundada como saber.

Essa outra consciéncia é o lugar, ou melhor, o ndo-lugar onde o Rosto deixa o0 seu
vestigio que desconcerta 0o pensamento como saber e que deflagra a sua tendéncia, bem
fenomenologica, de ir as fontes camufladas e de trazer a paira os condicionamentos olvidados
pelo processo de constituicdo do Ser. “Que outra coisa se pode procurar sob 0 pensamento
além da consciéncia?”®, pergunta-se Levinas. Qual é, afinal, este pensamento procurado —

nem assimilagdo do Outro ao Mesmo, nem integracdo do Outro a0 Mesmo — e que ndo

41 «A existéncia da coisa supde a da consciéncia. A consciéncia husserliana é uma “consciéncia de”, esta,
portanto, situada antes da nogdo de sujeito e objeto e ¢ absoluta: ¢ origem do ser”. BAKDINI, M. Da G.
Fenomenologia e Teoria Literaria. Sdo Paulo: Editora da Universidade de S&o Paulo, 1990, p. 32.

2 TEI:14.

®TEIL7.

“ LEVINAS, E. Da Existéncia ao Existente. S30 Paulo: Papirus, 1998, pag. 42 (doravante: EE). De
L’Existence a L’Existant. Paris: Fontaine, 1958 (doravante : DEE).

“* TEI:20.



25

reconduziria qualquer transcendente & imanéncia e ndo comprometeria a transcendéncia ao

relacionar-se com o diferente?

Seria necessario, para tal, um pensamento ndo sujeito a rigorosa
correspondéncia entre noese e noema, ndo limitado a adequagdo do visivel
que iguala o visar a que ele teria de responder na intuicdo da verdade; seria
necessario um pensamento em que deixaria de ser legitima a propria
metafora de vis&o e do visar*,

E aqui que se distancia em direcdo a Enigmologia. Pensamento impossivel? Sim, para
a consciéncia como saber. Entretanto, inteiramente possivel e pensavel se repousarmos sobre
elementos insinuados na propria histéria da filosofia, na religido cristd e judaica e na
psicanalise freudiana. Tais como: 0 pensamento do Bem para além do Ser de Platdo, a
consciéncia vivida de Agostinho de Hipona, ou quando Toméas de Aquino e 0s escolasticos
retomaram a ideia de uma intencionalidade aplicada a um sentido moral/ético*’, onde se
despontava outro modo de pensar a intentio, diversa, inclusive, da propria tendéncia
ontoldgica e gnosioldgica medieval. Ou ainda, quando a responsabilidade pelo cuidado e
educacéo dos pobres e orfaos, bem como da vitva e do estrangeiro € colocado como principio
fundamental do amor, da fé e da justica judaica. E ainda, quando Freud levanta a primazia do
desejo inconsciente como um impulso constituinte de um sujeito enunciado anterior ao
anunciado®.

Elementos subversivos plasmados, inclusive, na histéria da filosofia moderna®, tais

como: a intuicdo da duracdo de Bergson®, ou quando Kant impde a doutrina da razéo

“TEI:20.

" Muralt (1998) investigou a evolugdo do conceito de intencionalidade desde antes da retomada e reformulagdo
husserliana, encontrando suas raizes na nogéo de intencionalidade estabelecida pelos Escolasticos, que apesar de
ser tomada num sentido moral e realista, préprio da escola aquiniana, ao fim e ao cabo, esta acabou por exibir a
intentio da intencionalidade como “uma tendéncia da vontade para um fim real”. A partir de Aquino, outros
escolasticos, como Duns Scotus (1265-1308) nas Quaestiones de Metaphysica (Questfes Metafisicas) e De
Primo Principio (Do Principio Primeiro), trabalharam também o conceito de intencionalidade e constituiram
uma diferenga entre a intencionalidade moral e a intencionalidade gnosiolégica. O ato moral, inclinado pela
voligdo humana, atinge um objeto real, em contrapartida, o0 ato intelectual chega apenas ao conceito ou a
representacdo na mente. Isso significa dizer que, muito embora ndo possua a coisa desejada in re, a intengdo quer
possui-la. (MURALT, A. A metafisica do fendmeno: as origens medievais e a elaboragdo do pensamento
fenomenoldgico. Trad.: Paula Martins. S&o Paulo: Editora 34, 1998).

* FREUD, S. Uma nota sobre o inconsciente na psicanélise. In: Sigmund Freud, Obras completas (Vol. 12). Rio
de Janeiro: Imago, 1980 (Trabalho original publicado em 1912).

49 «Através da Filosofia europeia, o saber (é) apreciado como a tarefa humana por exceléncia em relagdo a qual,
nada permanece absolutamente outro” (TEI:17). O que poderia permanecer fora desse englobamento? Para
Ricardo Timm (1999), a obra de Levinas pode ser compreendida como uma tentativa de receptacdo da
exterioridade desprezada ou esquecida pela filosofia ocidental (SOUZA, R. T. Sujeito, ética e historia: Levinas,
o0 traumatismo infinito e a critica da filosofia ocidental. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1999; p55. Doravante: SEH).

%0 “Bergson ¢ uma fase essencial do movimento que pde em questdo os quadros da espiritualidade derivada do
saber e, consequentemente, da significacdo prioritaria da presenca, do ser e da ontologia [...] “a maior parte dos
filosofos”, escreve Bergson, “trata a sucessdo do tempo como uma coexisténcia falhada e a duragdo como



26

pratica como primado do seu sistema, ou ainda, quando Descartes afirmava a ideia do infinito
em nés, como ideia inata, presente desde antes da gnose, pensando sempre para além da
contencdo e da finitude do proprio Cogito.

Tal ideia do infinito, central no esquema cartesiano e na fundacdo do saber
gnosiolégico para aquele, aparece em Husserl na originalidade do conceito de horizonte de
sentido. Em relagdo a retomada do conceito de horizonte como abertura infinita, decisivo para
uma verdadeira saida do solipsismo™, é necessario assimilar que a fenomenologia se
apresenta como ciéncia das possibilidades, onde o horizonte da ideia pode ser elevado,
inclusive, de modo negativo e ampliado infinitamente, funcionando para a “consciéncia de”,
segundo Husserl, como um estimulo e regra necessaria para o proceder cognoscivel na busca
pelo sentido do ser (Seinssinn).

Por isso, a fenomenologia como nenhuma outra filosofia retorna e aprofunda o papel
da subjetividade humana, da autorreflexdo, da dindmica da consciéncia e da identidade com
rigor e sutileza. A respeito disso, M. Pelizolli (2002a) indica que a fenomenologia
“igualmente, permite operar com horizontes de sentido que podem indicar um trabalho e
superacao infinito, para além da relacdo de (auto)reflexo e relagdo sujeito-objeto™.

E assim que, o infinito®® para Husserl, presente como um conceito operatorio nas
ideias, progressOes e regressdes do ego transcendental, se oferece como potencialidade
presente na consciéncia para a apreensdo da multiplicidade de esséncias infinitas dos objetos

|55

visados (Abschattungen)®, tal como afirma na terceira parte de Ideen I*°. E neste sentido que,

privacao”, como imagem movel da eternidade imovel. “Dai resulta que eles ndo conseguem, por mais que
tentem, representar a novidade radical da imprevisibilidade”. Um novo modo de inteligibilidade, contra a
consciéncia englobante e organizadora do sistema através do saber, contra a tendéncia para igualar e reduzir. O
brotar da dura¢@o desenharia, antes da l6gica, os horizontes da inteligibilidade” (TEIL:19-20).

°1 «“Sem este conceito a fenomenologia se resolveria em um solipsismo e a objetividade seria impossivel, o
cogito ndo pensaria 0 mundo e a historia, mas pensaria apenas a si mesmo, € a intencionalidade se resolveria em
um jogo sem significado” (BARBERO, C. Il problema dell’infinito nella fenomenologia di Husserl. In: Rivista
di Estética, No. 15, pp.128-170; Turin; 2000, p. 160).

2 PELIZZOLI, M. L. Levinas: a reconstrucéo da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002a, p.35

*3 para Carola Barbero (2000), a ideia de infinito é para Husserl um conceito operatério, que tem um sentido na
medida em que cumpre uma funcdo (no caso, reguladora), e ndo por si mesma. Ela detecta quatro formula¢fes
bésicas de infinito ao longo da obra husserliana: nas Investigagdes Ldgicas, como um vir-a-ser infinito da légica;
em Ideias |, como totalidade infinita da experiéncia temporal; em Experiéncia e juizo, como mundo considerado
enquanto solo infinito da experiéncia possivel; em Meditacfes Cartesianas e Crise das ciéncias europeias, como
teleologia intencional. Debrucar-nos-emos para efeito do que estamos propondo neste, nas formulagdes
associadas em Ideias I, principalmente, e nas Meditacdes Cartesianas.

> Husserl entende que os diversos objetos do mundo, finitos, sdo apresentados inicialmente sob multiplas e
infinitas perspectivas (Abschattungen). Assim, a mesa diante de... pode ser apreendida sob varia¢fes de perfil,
razdo pela qual deve se proceder a realizacdo da epoché, onde o objeto é submetido as diversas variacdes
possiveis no intuito de se apreender a esséncia desse objeto, isto &, aquilo que permanece imperturbado nele.
%« a tarefa universal e 0 ideal mais abrangente, embora situado no infinito: captar na intuicéo e na clareza
mais acabadas, numa integralidade sistematica, o mundo das ideias, 0 mundo das espécies de esséncias possiveis
das objetividades possiveis, quaisquer que sejam...” (IF:104-110).



27

na andlise de Levinas, “o pensamento nunca ¢ suprido pela presenca daquilo que ele visa, mas
se abre por um processo de preenchimento infinito™®.

Isso, inclusive, pdde significar para Levinas a libertacdo do pensamento sensato das
normas de adequacdo. Para o filésofo franco-lituano, “isso o libertaria da obediéncia ao ser,
entendido como acontecimento de identificacdo do idéntico; acontecimento de identificacdo
que sO pode se dar como reunido num tema, como representacdo e como presenca [...] E,
talvez (além dos horizontes que sdo abertos implicitamente pelos textos de Husserl nos quais
seu pensamento se mantem firme), uma racionalidade do espirito que ndo se traduz em
saberes, nem certezas, designada pelo termo irredutivel: despertar”’.

A racionalidade apoditica, apesar de interpretada de maneira diferente por Husserl na
52 das Meditaces Cartesianas®® quando comparada as relagdes intersubjetivas deflagradas
em Ideen I, pois naquela a racionalidade ja ndo se “[...] atém tanto a “adequa¢do” da intuigdo

%9 em prejuizo & propria fenomenologia, a tese

e do ato ““signitivo” que a intuicdo preenche
que predomina nas InvestigacBes Ldgicas, segundo a qual toda a intencionalidade é uma
representacdo ou se funda numa representacéo, regressa e a todas as obras ulteriores de
Husserl.

Este reducionismo idealista, condutor da filosofia transcendental, em que insiste em
reafirmar que o objeto da consciéncia &€ um produto da mesma consciéncia ou de uma doagao
de sentido da propria consciéncia, significou, para Levinas, a constituicdo do Primado do ato
objetivante teorético sobre a diferenca. Dessa feita, enquanto solo de possibilidade de
experiéncia possivel, o infinito Transcendente em Husserl foi suspenso e reconduzido as
determinac®es do ego transcendental.

Vemos, portanto, que Husserl ndo foi alheio a ideia do infinito/perfeito presente na
terceira das MeditacGes de Descartes. Levinas também ndo. Embora a retomasse num sentido
diferente ao de Husserl.

Se para Husserl a ideia de infinito é, com efeito, um conceito operatério, constitutivo e

domesticador do espectro de horizontes perceptivos (die Horinzontstruktur), no

% DQVI:40.

> DQVI:41.

%8 “Desses horizontes percebidos e recolhidos resulta uma fenomenologia universal, explicitacdo concreta e
evidente do ego por si mesmo. Mais exatamente, uma explicitacdo de si mesmo no sentido estrito do termo, que
mostra de maneira sisteméatica de que forma o ego constitui-se, ele préprio, como existéncia em si de sua
esséncia propria; €, em segundo lugar, uma explicitacdo de si mesmo, no sentido amplo do termo, que mostra
como o0 ego constitui nele os "outros", a "objetividade" e, em geral, tudo aquilo que para ele - seja no eu, seja no
nao-eu - possui um valor existencial. Realizada dessa maneira sistematica e concreta, a fenomenologia é, dessa
forma, idealismo transcendental, embora num sentido fundamentalmente novo” (MC:100-101).

¥ DQVI:41.



28

funcionamento infindo das relagcGes noético-noematica, onde as reducgdes abrem “um campo
de conhecimentos eidéticos [...] um campo por toda parte infinito [...], inesgotavel, tal como a
diversidade das espécies e formas de vivido, com suas composicGes eidéticas reais e
intencionais, e ainda diverso de nexos nelas fundados e de verdades apoditicamente

%0 oferecendo tanto o método de acesso quanto a investigagcdo dos contetidos

necessarias
inerentes ao ambito do “campo infinito do a priori da consciéncia”, para Levinas, em
contrapartida, a ideia do infinito cartesiana, ndo sera tomada como insinuou Descartes na
descoberta da sua segunda verdade apoditica (Deus), nem estara aprisionado na consciéncia
ou na transcendentalidade que é o mundo interior da consciéncia, como, a partir das analises
de Brentano, pretendia Husserl®.

Para Levinas, a ideia do Infinito cartesiana adota outro sentido, mais relacionado a um
extravasamento da ideia do Outro pela sua Alteridade, preenchido pelo seu ndo-abarcamento e
pelo rastro ou vestigio deixado pela sua infinicdo®. Levinas se apropria da estrutura
cartesiana para mostrar, filosoficamente, como a atualidade do Cogito € interrompido pelo
inenglobavel, ndo-pensado, nao-idealizado ou conceituado, mas igualmente, sofrido e afetado,
onde a passividade da consciéncia revela-se como o outro da consciéncia ativa e dominante.

Segundo Sayao (2011), ao analisar a retomada do desenho formal da ideia do infinito
cartesiana por parte de Levinas, entendida como ideia excepcional, em que Descartes
argumenta a respeito de um sentido ndo convencional de despropor¢do da razdo, Levinas
estampa, desde ai, “uma forma de relagdo irredutivel a previsibilidade da consciéncia, ao jogo
noéetico-noematico da intencionalidade e que s6 é passivel de ter sentido a partir da
exterioridade”™®.

Pelo exposto, vé-se como a ideia do Infinito, diferentemente de como foi pensada por
Husserl, ndo é originaria do Eu, ndo € criacdo da razdo, mas uma ideia produzida na

interioridade, oriunda, portanto, da exterioridade ou da transcendéncia. Nas palavras de

Levinas,
Ao pensar o infinito — o0 eu imediatamente pensa mais do que pensa. O
infinito ndo entra na ideia do infinito, ndo é apreendido; essa ideia ndo é um
conceito. O infinito é o radicalmente, o absolutamente outro. A
transcendéncia do infinito relativamente ao eu que esta separado dele e que o
pensa constitui a primeira marca da sua infinitude®.

%0 1F:143

1 HUSSERL, E. A crise da humanidade europeia e a filosofia. Porto Alegre; EDIPUCRS, 2008, p.49.
Doravante: CHE.

%2 Retomaremos e analisaremos, pormenorizadamente, esta ideia no capitulo 2 desta.

8 SAYAO, S.C. Levinas e o argumento do infinito: um didlogo com Descartes, in: Principios: revista de
filosofia, v.18, n.30. Natal: EDUFRN, 2011; p.148-149.

% DEHH:209.



29

Desse modo, o infinito, como ideia do infinito, seria o rastro deixado pelo Rosto do

% nd0 como reminiscéncia, mas como uma extrapolacio

Outro em nos, o “infinito em mim
que ndo é percebida ou sequer tematizada, a ndo ser pela sua relacdo com o finito, com o
Outro, como relaco social, sem que a exterioridade deste possa integrar-se no Mesmo®.

Esse rastro ou vestigio deixado em nos funciona, dentro de um contexto de ruptura,
em primeiro lugar, como uma dendncia da incapacidade da prépria dindmica de assimilacéo
em que, tradicionalmente, saber e poder se confundem e, por Gltimo, da presenca de um para
além da relacdo noético-noematica, circulo desmoralizado da imanéncia, habitaculo do ego e
da intencionalidade objetivante, da propria consciéncia.

Se para Husserl, no vasculhar do fenémeno, as aparéncias que estdo sendo
apresentadas nao indicam uma coisa-em-si fundamental, mas sim possiveis aparéncias numa
multiplicidade de horizontes, que podem vir-a-ser, chamando essas possiveis aparéncias de
“horizontes infinitos” em relacdo aos sentidos possiveis, em ultima instancia, mesmo apos ter
adquirido uma compreensdo da abertura presente na propria consciéncia, o filésofo aleméo
opta por fechar-se na seguranca de um interior e de um homem satisfeito na sua liberdade,
atribuindo todos os conjuntos constitutivos vinculados ao “Eu” hegeménico do saber, ja que,
no final das contas, tudo que nos € dado enquanto fendmeno deve ser considerado apenas nos
limites de sua doagdo na consciéncia. Ou seja, em Husserl o funcionamento do Eu é sempre
interiora cultus.

Para Levinas, em oposicdo, a radicalizagdo do método fenomenoldgico, ndo conduzira
a inconsciéncia, mas a descoberta de uma ndo-consciéncia, mais fundamental e dotada de uma
intencionalidade diferente das prevalentes do esquema husserliano, que servira para
evidenciar a qualidade de “horizontes infinitos” em forma de verdadeira abertura e que,
finalmente, instaura uma socialidade ética com o Outro.

Como? Via reabilitagdo do sensivel, numa radicalizacdo da sensibilidade
fenomenoldgica husserliana, que sera apresentada por Levinas de maneira divergente da de

como Husserl a apresentou.

® DEHH:213.
% DEHH:209. Cabem algumas interrogaces nesta abordagem: Se a relagio com o outro ndo pode ser
tematizada, haveria inteligibilidade nesta relacdo transcendente? Ha um sentido e inteligibilidade situada na
proximidade entre infinito e socialidade? Ha um logos no infinito? Sdo questbes que diligenciaremos no segundo
capitulo desta.



30

1.3. A Reabilitacdo do sensivel pela via genética da Fenomenologia husserliana e a

hiperbolizacdo da Sensibilidade como elemento do sentir pré-ético

O pensamento levinasiano, ja sob a influéncia da fenomenologia da facticidade
heideggeriana, acabou por produzir um esbogo apontado na sua primeira grande obra, Totalité
et Infini (1961), na qual pde a sensibilidade num sentido diverso e radicalizado em relagéo a
como ela havia sido tomada e designada tanto por Husserl quanto pela tradicdo pregressa. Nao
obstante, o embasamento filos6fico definitivo acerca da maneira como a sensibilidade
perpassa o individuo na sua hetero-condicdo, s6 ganhara contornos decisivos a partir da sua
segunda grande obra Autrement qu'étre au dela de [’Essence (1975).

No trajeto filoséfico entre e por meio das suas duas grandes obras, Levinas faz uma
releitura da Sensibilidade husserliana, proporcionando uma hiperbolizacdo da chamada via
genética fenomenoldgica até desenvolver o seu préprio conceito de pura afeccdo responsavel
pela subjetivacdo ética do individuo.

Levinas ainda provido do espirito da fenomenologia husserliana, redimensiona a nova
Sensibilidade, ja realocada por Husserl, para concebé-la como um modo de afeccdo de um
sentir pré-ético, que a sua vez, fugiria da representacdo e da idealizacdo da consciéncia. Essa
maneira de radicalizar a Sensibilidade se faz importante e necessaria, pois € por meio deste
movimento fenomenoldgico que serd possivel abrir-se a uma Metafenomenologia,
estabelecendo a subjetivacdo do sujeito mediante aspectos da exterioridade metafisica. A
sensibilidade captara os vestigios da presenca-auséncia ou do passado imemorial da revelacédo
do outro e denunciaré a afeccdo dessa visitacao.

Por isso, num primeiro momento, trataremos de mostrar como Levinas explicita sua
aproximacdo do pensamento de Husserl, ao afirmar que a fenomenologia husserliana, desde
Logische Untersuchungen®’, passando por Zeitbewusstsein® até chegar a Erfahrung und
Urteil, “trabalha com uma nova nocdo de sensibilidade e de subjetividade”®. Tal afirmacéo
evidencia que a fenomenologia husserliana foi decisiva para a virada em dire¢do a ética, uma
vez que Husserl empenhou-se em oferecer um genuino significado da sensibilidade para a
filosofia, diferente de como ela havia sido pensada até entdo. Ele, Husserl, no seu construto

fenomenologico, propugnou uma intencionalidade para além da preocupacdo gnosiologica

%7 Logische Untersuchungen. Zweite Teil: Untersuchungen zur Phanomenologie und Theorie der Erkenntnis
(1901). Doravante: LU I, nas citagdes de Levinas.

% Vorlesungen zur Phanomenologie des inneren Zeitbewusstseins (1928). Doravante: ZB, nas citacdes de
Levinas.

% DEHH:145.



31

que se mostrou via relagdo intersubjetiva, a partir do corpo (Leib) como “ponto zero da
filosofia”"®. Consideragdo demasiada preponderante para Levinas.

Em segundo lugar, mostraremos como esse novo entendimento acerca do sensivel
proporciona a Levinas o registro de uma Sensibilidade que, ao ser radicalizada, encontra-se
como “fruigdo” e “desejo”, vinculada a uma nogdo pré-ética e que se reflete na felicidade
prazerosa de uma individualidade solitaria. Depois, no sendeiro desta hiperbolizacdo, a
Sensibilidade se registrard como “vulnerabilidade” e “proximidade”, desta sorte, inteiramente
atrelada a condig&o ética, indicada por Levinas, como heterogénese do sujeito.

Diante da aproximagdo e do afastamento do pensamento levinasiano em relagdo ao
husserliano, faz-se imprescindivel em principio, ainda que de maneira breve, recordar o
sentido captado por Levinas em que a Sensibilidade e a questdo do corpo assumem-se em
Husserl, para em seguida, distinguir a postura daquele no aspecto da radicalizacdo do
significado de ambos em funcdo do sujeito in-carnado ético.

Na analise levinasiana do conceito husserliano de Sensibilidade, este ndo é
considerado como simples matéria dada brutalmente, a qual se aplica uma espontaneidade do
pensamento, quer para informar, quer para nela identificar, por abstracdo ou relagdes. Nem
designa a parte da receptividade na espontaneidade objetivante.

Também ndo surge como pensamento balbuciante votado ao erro e a ilusdo, nem
sequer como “trampolim” para o conhecimento racional como previa Kant. Sequer a
sensibilidade, segundo Levinas, “¢ uma Aufgabe no sentido neo-kantiano, nem um
pensamento obscuro, no sentido leibniziano™"*.

A nova maneira de conceber a Sensibilidade adotada por Husserl consiste em
“conferir-lhe, na sua propria obtusidade e na sua espessura, um significado e uma sabedoria

9572

proprios € uma espécie de intencionalidade”’. A sensibilidade husserliana, segundo Levinas,

“ndo registra, simplesmente, o fato. Ela tece um mundo [...] um tecido de intencionalidades
que se reconhece nos proprios dados hyléticos”".

Estes dados, tidos como a “matéria” da sensa¢do, estdo no interior da consciéncia e,
por isso mesmo, sdo constituidos pela apreensdo do sujeito. As intencdes o animam

certamente, para fazer uma experiéncia transcendental do objeto, porém “o sensivel ¢ dado

O MC:137.

"' DEHH:143
2 DEHH:143.
3 DEHH:144.



32

antes de ser buscado, de entrada. O sujeito egoldgico, via Sensibilidade, banha-se nele antes
de pensar ou de perceber objetos™’* decorrentes ou ndo da experiéncia empirica.

E importante esclarecer que toda esséncia, que ndo seja puramente apoditica, em
Husserl, ganha os contornos de uma extensdo empirica, logo sensivel, pela qual se infere toda
a esfera de existéncia e de uma multiplicidade infinita eidética no mundo.

Esse fator foi importante para Levinas, pois ele nos recorda que, em linhas gerais, a
l6gica subjacente a tradicdo prima optou pela supervalorizacdo do eikon (imagem) em
detrimento do contato ou da “materialidade viva e irredutivel da existéncia com o mundo das

coisas”"

, algo que a fenomenologia husserliana buscou trazer a tona sem muito éxito e, que,
sobretudo, a fenomenologia da facticidade de Heidegger soube bem desenvolver.

Embora considere a disposi¢do husserliana como admiravel, ao ndo fazer a inflexao
decisiva em direcdo a abertura infinita, pois Husserl visava conservar o nucleo egdico
Transcendental, o filésofo de Friburgo, no entendimento de Levinas, acabou por comprometer
assim, o carater antropolégico da corporeidade como in-carnagéo sensivel, afeccéo prévia e a
carnalidade do ser humano em sua condi¢do de ser “um-para-0-outro-no-mundo”’®.
Outrossim, é necessério aclarar que ha dois momentos’’ capitais no contexto da constituicdo
da consciéncia transcendental que s&@o fundamentais para o entendimento do raciocinio que se
seguira a continuacdo. S&o eles: o sentido intencional e os dados hyléticos’.

A fenomenologia s6 pode ser descrita pela correlagdo entre noese e noema, i.e., entre a
morphé intencional e a hylé sensivel. Tal correlagdo evoca uma sintese entre o formal-
subjetivo e o material-objetivo da consciéncia.

O conteudo é reduzido ao sensivel, ou melhor, ao vivido referente ao fenémeno
sensivel, e a forma é expressa pelo sentido, ou seja, pela forma conceitual dada pelo ego.
Levinas reconheceu, assim, o lugar proeminente dos dados hyléticos na sensibilidade e
debrucou-se sobre o papel deles na origem da intencionalidade”.

Embora Husserl estabeleca que toda consciéncia seja uma consciéncia de, i.e.,
intencional, ele ndo considera os dados hyléticos como intencionais. Eles, os dados, sdo a
matéria pela qual a consciéncia preenche o objeto de significado. Ela, a hylé, ¢ “apenas” um

tecido composto de elementos, dados ou contetdos (dados hyléticos) que diferem das

* DEHH:168.

"> LEVINAS, E. Da Existéncia ao Existente. Campinas: Papirus, 1998, p:27. Doravante: EE.

°DOS: 153.

"7 Para Levinas, dotados de uma temporalidade discrepante entre si.

78 «os dados hyléticos sdo dados constituidos pelos contetidos sensiveis, que compreendem, além das sensacdes
denominadas externas, também os sentimentos, impulsos etc.” ABBAGNANO, N. Dicionario de Filosofia.
Trad. Alfredo Bosi. S&o Paulo: Martins Fontes, 2000, p.498-499.

" DEHH: 144, 153, 168. HUSSERL apud LEVINAS In: Ideen |, o.c. p. 151.



33

qualidades dos objetos quando intencionalmente visados. Melhor dito nas palavras do proprio
Levinas a respeito da intencionalidade da morphé e a relacdo com os dados hyléticos da hylé

Toda construcdo intelectual herdara o estilo e a prépria dimensdo da sua
arquitetura da experiéncia sensivel que pretende ultrapassar. A sensibilidade
ndo registra simplesmente o fato. Ela tece um mundo ao qual se devem
as mais notaveis obras do espirito e das quais, ndo poderao se evadir.
Com os fios entrelagados no “conteudo” das sensacdes, tecem-se “formas”
gue marcam, como 0 espago e 0 tempo em Kant, qualquer objeto que depois
se venha a oferecer ao pensamento®.

E mediante a Sensibilidade (Sensibilité), como essa disposicdo que o individuo
mediante o Leib tem de se ressentir e ser afetado profundamente em o mundo, que a
Fenomenologia husserliana granjeia definitivo relevo para Levinas. Razdo pela qual, ele
visard destacar o papel preponderante da Sensibilidade no construto intelectual da
fenomenologia: Em primeiro lugar, na constituicdo dos dados hyléticos como tecidos
constituidores da intengdo das multiplas intencionalidades da consciéncia do sujeito, como
acabamos de explicitar, apesar da critica de Sartre®.

Depois, na sua ligacdo intima a consciéncia do tempo e sua capacidade de demover a
consciéncia da inércia idealista de um sujeito até entdo, inabalavel pelo movimento no
mundo®. Em terceiro lugar, na atribuicdo do papel de subjetividade-origem, dando ao corpo
uma proeminente participagdo na constituicéo desta subjetividade®. A reflexéo da consciéncia
em Husserl ndo é uma reflexdo desambiguada®. Tal consciéncia aparece como “ndo-
objetivante de si mesma”, que se vive a si mesma na propria consciéncia do objeto. O que
leva Levinas a considerar que os dados hyléticos

N&o sdo uma simples repeti¢cdo da intencionalidade que leva ao ndo-eu e
onde ja se esquece a localizacdo, 0 peso do eu, o seu agora. As relacdes que
a Erfahrung und Urteil deixa perceber na esfera pré-predicativa ndo sdo uma

% DEHH:144.

8. A reducdo de todo o sensivel & consciéncia, também criticada por Levinas, porém ndo a maneira sartreana,
com o fim de extrair conclusdes rigorosas e seguras, foi motivo de criticas do fenomenologo francés Sartre. Néo
apenas isso, mas a propria no¢do da hylé, com seus dados, foi duramente criticada na obra “La transcendance de
/’ego” (1937), por ter transformado, segundo Sartre, a consciéncia em um “ser hibrido”, uma vez que
essa matéria subjetiva (a hylé) ndo é a prépria consciéncia, mas 0 apoio sobre o qual a consciéncia emerge,
compreendendo-se assim, como uma nogao “embaragosa” apoiada, segundo Sartre, na metafisica.

82 «A sensibilidade e as qualidades sensiveis ndo sdo a matéria de que é feita a forma categorial ou a esséncia
ideal, mas a situagdo em que o sujeito se coloca para cumprir uma intengéo categorial... Situagdo do sujeito” (i.e.
no mundo - DEHH:159-160).

8 Neste sujeito em situagdo, “o ser ndo revela mais a sua verdade na Histéria do que na consciéncia, mas ja ndo
é aquela consciéncia soberana da representacdo que dela se apropria... esta aberta ai a via para as filosofias da
existéncia... para a filosofia do corpo proprio...” (Leib — DEHH:160).

8 Além desta consciéncia ndo-objetivante na base da intencionalidade objetiva, outras vivéncias ha na
consciéncia, que ndo sdo intencionais, mas contribuem para o preenchimento intuitivo do objeto real, como
expds Husserl desde as Investigacbes Logicas em 1905.



34

simples prefiguragdo... € recuo em direcdo ao aqui e agora, a partir dos
quais tudo se produz pela primeira vez®.

O proprio movimento de recuo em direcdo ao ponto de partida de qualquer
acolhimento (e, neste sentido, principio, arché), em diregdo ao “aqui e agora”, a partir dos
quais, tudo se produz pela primeira vez, é identificado. No construto fenomenolégico, se a
intencionalidade se banha nos dados hyléticos, e estes fazem um recuo em dire¢do a proto-
impressdo®, o instante vivo ou presente pontual, consciéncia-interna, comeco e individuagéo
do sujeito, por meio da intencionalidade da Sensibilidade, que providencia a chegada da
consciéncia a0 mundo®, ento, tomado por este prisma, ndo é de se estranhar que Levinas
interpretara a intencdo que preenche o objeto como uma vivéncia.

E por esse sendeiro que Husserl consegue associar a consciéncia subjetiva, ndo mais
imovel, com o tempo, através do “agora” da proto-impressdo, e com 0 movimento e a
localizagdo, mediante o “aqui” do corpo-préprio (Leib) situado no mundo (Lebenswelt). E
assim que a consciéncia toca a temporalidade e a mundanidade da vida®, ambas as categorias
ressignificadas a partir da Sensibilidade pelo pensamento do filésofo de Friburgo.

O “aqui e o agora” da proto-impressdo sdo gerados como sensibilidade e s&o dotados
de uma passividade e de uma intencionalidade que lhe sdo proprio, razdo pela qual, a
integracdo deles também se d& de maneira ambigua a maneira de uma consciéncia carnal e
temporal, passiva e ativa a0 mesmo tempo.

Esta sensibilidade corporal no entendimento de Levinas ¢ compreendida como “o
ponto zero da situacdo, a origem do proprio fato de situar-se”, onde todas “as relagdes pré-
predicativas ou vividas cumprem-se como atitudes iniciais tomadas a partir desse ponto
zero”®,

Tal construcdo fenomenoldgica, apesar de alguns problemas que lhe sdo inerentes e
que serdo desvelados no proximo ponto, ndo s6 confirmam o corpo (Leib), o tempo e o
movimento no mundo, enfim, o sensivel, como fator preponderante para Husserl, como
também anima Levinas a buscar os mais velados processos de cognicdo, fundantes da

consciéncia, que nao foram desvelados pelo filésofo de Friburgo, e que vao desembocar na

8 DEHH:144.

8 Husserl ja declarara que a Proto-impressdo ou a “Urimpression é o comego absoluto, a primeira origem, aquilo
a partir do que se cria tudo o resto. Ela propria ndo € criada, ela é genesis spontanea, € criacdo original
(Urschopfung)” (HUSSERL, Zeitbewusstein: 451 apud Levinas, DEHH:144).

87 «A sensibilidade esta assim intimamente ligada a consciéncia do tempo” (DEHH:144).

8 «“Materialidade viva e irredutivel da existéncia com o mundo das coisas” (EE:27).

8 DEHH:145.



35

revelacdo de uma consciéncia passiva, mais passiva que toda a passividade, & margem da

consciéncia do eu-ativo intencional.

1.3.1. Temporalidade como presentificacdo da consciéncia e o fundamento de um

passado diacrénico-imemorial

Apesar do que acabamos de expor, para Levinas e boa parte dos intérpretes
fenomendlogos franceses de Husserl, entre eles: Merleau-Ponty, Jean-Paul Sartre, Michel
Henry e Paul Ricoeur, além do alemdo Martin Heidegger, alguns problemas sdo apresentados
no construto da consciéncia fenomenoldgica e a sua relacdo com o tempo e 0 movimento.

Antes de apresentarmos o0 questionamento levinasiano acerca dessa problematica e a
sua posterior radicalizagdo em busca de um “tempo perdido”, o passado90 ndo-memorizavel,
tempo da chegada do outro metafisico, investigaremos o0s meandros do pensamento
husserliano acerca do tempo da consciéncia, mesmo diante da natural dificuldade que suscita
analisar tal elemento da estrutura fenomenologica.

Na interpretacdo levinasiana da temporalizagdo da consciéncia husserliana, em torno
do qual o ser se orienta, 0 tempo ndo é unicamente exterior-fisico-empirico, nem puramente
interior-psicoldgico, como poderia sugerir-se a partir das influéncias de Brentano sobre
Husserl, mas ¢ entendido e concebido como uma efetivag¢do do “agora” da proto-impresséogl.

E importante trazer esta consideracdo husserliana acerca do tempo, pois 0 mesmo faz
uma distincdo entre a passividade da impressdo e a atividade do sujeito, gerando uma
ambiguidade na proto-impressdo que sera relevante para o desenvolvimento do pensamento
levinasiano desta categoria fenomenoldgica em direcdo a uma metafenomenologia.

Se, por um lado, essa maneira dialética e ambigua de conceber o tempo, que se
distingue do sistema hegeliano, provocou o que Levinas chamou de “extirpamento do sujeito
a qualquer sistema e a qualquer totalidade” por efetuar uma transcendéncia “em retaguarda de
marcha, a partir da imanéncia do estado consciente, i.e., uma retrocedéncia”, por outro lado,
no interior da proto-impressao, o que foi sentido, ndo coincide com as modalidades do sentir

dispersas numa multiplicidade de instantes exteriores uns aos outros — i.e., passado e futuro.

%0 «A consciéncia é senescéncia e procura um tempo perdido” (DEHH:189).

°! Essa maneira de conceber o tempo aproxima-se da primeira tentativa, neste caso Bergsoniana, de extirpar o
tempo das categorias puramente subjetivas ou ideais do pensamento. O modo de estabelecer o tempo como uma
ambiguidade retencional e protencional, que ndo se estabelece nem no espiritual, nem no empirico, mas como
uma confluéncia passiva-ativa na consciéncia, € completamente inovador na filosofia.



36

Neste caso, a resolucdo segundo o modelo husserliano para essa problemaética
assimétrica entre tempo e sensacdes foi convergida a partir de uma relacdo intencional
puramente imanente que termina preservando a unidade do sentido na multiplicidade de
instantes, retendo o que esta passando no pressentimento imediato do que esta porvir, de tal
modo que o presente €, em parte, passado que se retém e futuro que se antecipa.

O tempo presente, tido como tempo da consciéncia, portanto, constitui-se como o
sentir da sensacdo ligadas a memoria e ao porvir pelo laco da intencionalidade em que a
proto-impressdo ou instante vivo serd sempre um presente pontual, que como dissemos, retém
0 passado imediato e antecipa o futuro iminente, numa reducdo das diferencas do tempo as
modalidades do presente. Assim, 0 que passou continua ainda presente e o que nao chegou do
futuro ja reivindicou seu lugar na pontualidade do presente.

Husserl constroi sua relacdo consciéncia-tempo como se 0 tempo se esgotasse na sua
maneira de se fazer conhecer ou de se conformar as exigéncias da manifestacdo consciente.
Esse trabalho de acomodacdo do passado e do futuro ao presente também é criticado por

Levinas. Na analise deste - acerca do tempo husserliano -

A representacdo (Ver-gegenwartigung) — reminiscéncia e imaginacdo -
arrancaria do passado e do futuro — simples modo do equivoco (mé-prise), da
inacessibilidade a méo e, assim, do incompreensivel — a presenga, ja ou
ainda, inapreensivel do passado ou do futuro. Ela reconduziria estes
“presentes”, de inicio inapreensiveis, do passado e do futuro, a
simultaneidade do tema®.

Isso representa dizer que, para Husserl a consciéncia do tempo é a propria
temporalizacdo espontanea, entre a passividade da impressdo e a atividade do sujeito e ndo
uma reflexdo sobre o tempo e, por isso mesmo, a retencdo e a protencdo sao modalidades
préoprias do fluxo da consciéncia em que a distancia do passado e do futuro coincidem no
presente da proto-impressao.

A este fluxo ou sentir da sensagdo Husserl chama de “subjetividade absoluta”, que por
causa da Urimpression, chega a considera-la mais profunda que a intencionalidade
objetivante, anterior inclusive, a linguagem, que no seu modelo aparece direcionada a
expressao e a significacdo (Ausdruck und Bedeutung) das representacGes do jogo noético-

noematico, i.e., linguagem que descreve o fenémeno®.

%2 EN:166.
% Desse modo, ainda presa a oralidade objetivante.



37

Neste encadeamento fenomenoldgico, apenas a proto-impressdo é isenta de toda a
idealidade da consciéncia intencional, pois ¢ a “origem de toda a consciéncia e de todo o

ser™™ e, por essa razdo,

é ndo-idealidade por exceléncia. A novidade impre-visivel de contetdos que
surgem nessa origem de toda a consciéncia e de todo o ser... criagdo original
(Urzeugung), passagem do nada ao ser (em um ser que se modificard em ser-
para-a-consciéncia, mas nunca se perdera)... genesis spontanea®... além de

passividade, receptividade de um “outro” que penetra no “mesmo”, vida e

ndo “pensamento”.

A proto-impressédo, deste modo, configura-se como criadora da novidade imprevisivel
dos contetidos de consciéncia. Como origem da passividade e da receptividade, é chamada de
“consciéncia interna”, i.e., consciéncia antes do pensamento, tida por Husserl como mais
fundamental que a consciéncia intencional, sendo esta reconstruida a partir das sinteses que
efetua na esfera do objeto, i.e., “tematizante”; e aquela, como consciéncia fundamental que ¢

9 j.e., sempre

“vida individual, Unica... seu “presente vivo” que € origem da intencionalidade
abarcada numa situacdo primeva com seus horizontes infinitos e, por isso mesmo, afetada
pelo tempo e pelo movimento da situacdo do sujeito-corpo-proprio no mundo.

Aqui, obrigatoriamente, se manifesta uma indagacdo. Se Husserl considera a proto-
impressdo uma consciéncia-interna, fundamental, passiva e afetada pelo tempo e pelo
movimento (kinestesia), entdo por que a fenomenologia husserliana ainda apresenta-se como
idealismo (Transcendental)?

N&o por outro motivo, mas, em primeiro lugar, porque a atividade presente na proto-
impressdo coordena as vivéncias, via a intencionalidade da sensibilidade, a fim de depurar
apenas 0 que seja de seu interesse, submetendo-se ao jogo da intencionalidade que
determinam os horizontes onde os objetos aparecem. E assim que a intencionalidade da

A . . - cA - 5,08
consciéncia “comanda os modos de acesso ao ser... segundo a intencdo da consciéncia”™.

Razao pela qual, Levinas ¢ taxativo: “Fenomenologia ¢ intencionalidade”®®.

Em segundo lugar, porque essa intencionalidade € capaz de controlar a “exterioridade

59100

na imanéncia e a imanéncia de toda exterioridade™®, isso representa dizer que, a diacronia®®*

% 7B:423 Apud Levinas, DEHH:183.

% 7B:451 Apud Levinas, DEHH:188.

% DEHH:188.

" Segundo Levinas: A nogdo de vida ¢ associada a do “agora” da proto-impressao, desde 1905, por Husserl. Cf.
ZB:386.

% DQVI:212.

% DEHH:126.

100 povi:212.



38

do tempo é entendida como um pequeno contratempo ou um percalco que pode ser superado e
acomodado pela intencionalidade da consciéncia ativa, que ao final, sincroniza o passado e
futuro sem qualquer margem de erro ou fuga.

Em suma, na vivéncia originaria do tempo em que se da a propria fluéncia do tempo

na imanéncia do eu, a consciéncia € concebida como sendo intencional, como tendo um
correlativo, sendo a intencionalidade especifica da consciéncia o préprio tempo. Essa
interpretagdo faz Levinas afirmar que “O tempo da sensibilidade em Husserl ¢ o tempo
recuperéwel”loz.
Esse modo de compreender o tempo, para Levinas exclui do tempo a diacronia irredutivel,
i.e., 0 passado e afeccdo irrecuperavel. Neste sentido, Grzibowski (2012) comentando acerca
do tempo da consciéncia husserliana argumenta que “o tempo da filosofia ocidental é
concebido como presente porque mesmo a dispersdo no tempo é sempre recuperavel pelo
presente pela consciéncia™®. Ou seja, sempre é uma diacronia redutivel & sincronia.

E certo que Levinas parte do sensivel da fenomenologia de Husserl, porém uma das
grandes ressalvas que ele fez ao pensamento husserliano foi justamente sobre a recuperacéo
do tempo pela consciéncia.

Essa critica aparece prematuramente no pensamento do filésofo de Kaunas. Levinas
nas obras serddias de sua carreira filoséfica, Da Existéncia ao Existente (1947) e O Tempo e 0
Outro (1948), ja constatava e comprovava, via hipdstase do existente, a impossibilidade de
que se ajustem os impulsos temporais e as memdrias da vivencia'® as peripécias noético-
noematica da consciéncia intencional.

J& desde cedo, portanto, Levinas buscou subverter a experiéncia do tempo da
consciéncia, tempo do Ser, sempre memorial e resgatador reminiscente, mediante a

passividade denunciada na consciéncia e, por ela, pela chegada enigmatica do Outro que

101 Cx . A
% Em oposi¢cdo a “sincronia” do presente da consciéncia.

12 EN: 82.

108 GRZIBOWSKI, S. Passado imemorial e ndo-intencionalidade: um estudo a partir do tempo de Husserl e
Levinas. Thaumazein, Ano V, Nimero 10; Santa Maria, Dez. 2012, pp. 20-27.

104 para Levinas, se a consciéncia ndo nos permite conceber uma temporalidade que faria justica suficiente &
alteridade do outro, é tentador voltar-se para uma analise fenomenoldgica da existéncia. Foi exatamente o que
fez Levinas nos seus textos iniciais, Da Existéncia ao Existente (1947) e O Tempo e o Outro (1948). Estes textos
sdo particularmente esclarecedores, porque, além de antecipar algo das analises de Totalidade e Infinito (1960),
ele revela as descri¢fes dos modos de temporalidade associados a esperanca e ao perddo, bem como a morte, ao
erotismo e a fecundidade. Tomariamos muitas linhas do nosso trabalho analisa-las aqui. Basta entendermos que a
esperanca do nascimento e de um tempo futuro s6 pode vir a mim a partir do outro. Do mesmo modo, ndo estou
autorizado a sentir-me perdoado, numa agdo que me liberta do passado e me devolve o presente e o futuro, a ndo
ser quando essa forga para reiniciar a vida, venha do outro. Recomendamos a leitura destes textos iniciais com
suas belas paginas, bem como as analises de Rudolf Bernet que é professor de Filosofia na Universidade de
Leuven (Bélgica) e diretor do “Arquivo Husserl”, e escreveu o artigo “Levinas’s critiqgue of Husserl”; in: The
Cambridge companion to Levinas. Critchley S. et Bernasconi R. New York: Cambridge University Press,
2004.



39

choca a ordem do Eu, resultando, desta forma, num encontro imemorial, dotado de uma
temporalidade que ndo é possivel de ser tematizada, apenas percebida pelo Rastro
(vestigio/trace) deixado pelo Outro'®.

Mas, nédo foi sendo a partir do hiato ndo preenchido por Husserl entre a passividade e a
receptividade da consciéncia interna, proto-impressdo, e as sinteses hyléticas com as
atividades determinantes da consciéncia disposta no jogo intencional, que Levinas
argumentou que a consciéncia ndo se distingue unicamente pela sua capacidade intelectiva,
mas, primeiramente, por sua sensibilidade passiva. Bastou a Levinas esta passividade que
“sofre” e ¢ afetada pelo tempo e o movimento, para produzir um curto circuito na
racionalidade que procura produzir e estabilizar, como num trabalho de Sisifo, o sentido das
coisas e da vida.

E precisamente neste aspecto da Sensibilidade e da consciéncia que toca e é tocada
pelo mundo da vida, especialmente sob a passividade soberana da consciéncia que a
intencionalidade ndo granjeia para si, que Levinas vai desenvolver o conceito de passividade
mais passiva que toda a passividade da consciéncia, dotada de um tempo perdido para o Ser, 0
“passado imemorial”.

Para Levinas, as implicagdes e as potencialidades da “impressdo origindria”, que
escapam a objetivacdo, a presentificacdo e a intencionalidade, revelam um passado temporal,
que por causa da passividade presente na consciéncia, interfere em nos, nos envelhece, nos
fatiga e nos faz mortais, “passado” que, de modo algum, ¢ uma geracdao da consciéncia ativa
ou do eu-ativo.

No ensaio “Langage et Proximité” (1967), posterior a “Totalité et Infini”, e que foi
agregado a tradugdo portuguesa de “Descobrindo a Existéncia com Husserl e Heidegger”, é
bastante significativo para revelar a caréncia da leitura husserliana acerca da intencionalidade
ativa e constituinte e indicar, a propdsito disso, o caminho para a transformacdo da
fenomenologia em metafenomenologia, indicando a presenca perdida de um tempo que se
ausenta das redes adaptadoras da consciéncia intencional.

Na analise levinasiana daquele ensaio, a consciéncia “enquanto obra passiva do
tempo”'®, ferida de uma passividade sem reserva de criatura - Proto-impressdo -, e que é
incapaz de assumir o ato criador e de ouvir o verbo da Criacdo, ndo pode ser descrita em
categorias oriundas da consciéncia. Para Levinas, “a Ur-impression é pela sua parte enchida

mais além de toda previsdo, de toda espera, de todo gérmen e de toda continuidade, e, em

195 Desenvolveremos mais adiante.
106 DEHH:272.



40

consequéncia, € toda passividade, receptividade de outro penetrando no mesmo, vida e no
5,107
pensamento™ .

Por isso, € preciso, no minimo, admitir no discurso da consciéncia e do ser uma

relacdo “a uma singularidade colocada fora do tema do discurso e que ndo ¢ tematizada pelo

»108 onde o Ser deixa de ser.

discurso, mas aproximada

Nesta passividade do deixar de ser, desistir ou morrer sem nossa intervengao, que néo
se inclui apenas o fracasso da recuperacdo egocéntrica do tempo pela dindmica da retencéo e
da protecdo, mas, para além disso, a passividade desdobra-se como um convite a abertura da
possibilidade reprimida do tempo-para-o-outro, que € o tempo original da consciéncia
moral'®.

Destarte, serd de outro modo que o intencional, i.e., 0o ndo-intencional, que a
consciéncia do sujeito é afetada pela chegada do Outro, conservado na sua irredutibilidade,
em virtude de que ele, na sua Alteridade, é proximidade enigmética e ndo um objeto
intencional. Sera de outro modo que o tempo presente memorial, ou seja, mediante o passado
imemorial que o Outro chegara e se retirara em afeccdo, deixando seu rastro.

O outro que se aproxima ¢é também aquele que se ausenta ou se separa da relacao, por
isso, chega mediante um “passado” ndo-memoravel ou ndo-recuperavel pela tematizagédo do
Ser, dai a expressdo utilizada por Levinas: “Imemorial”*'°. Tal expressdo indica, de maneira
inequivoca, que a Alteridade irredutivel do Outro jamais serd “recuperavel pela representacao
ou pela intencionalidade da consciéncia reflexiva”*!, fato que designa uma afeccdo mais
imediata que as formulacdes do saber representativo. Se o Outro chega e se separa deixando
apenas seu rastro, entdo precede e é incomensuravelmente mais transbordante do que o que
dele se apercebe através da consciéncia englobante e tematizante.

Por isso, a categoria do tempo ndo recuperavel ou o tempo diacrdnico para Levinas é
essencial. O outro ndo tem um principio ou comego, i.e., N80 possui uma origem na
consciéncia do sujeito pensante. Nao surge porque 0 a consciéncia o pensa, mas por ser ainda
mais antigo ou mais anterior que a capacidade de captacdo visivel; por ser Rosto e palavra,
antes que imagem, a consciéncia apenas reflete a luz de todo o seu mistério ou enigma

infinito.

0T DEHH: 276.

108 DEHH:274.

199 | EVINAS, E. Autrement qu’étre ou au-dela de D’essence. Paris: Kluwer Academic, 1991 ; p.66.
Doravante: AE.

110 EN:196-198.

11 T1:204,



41

Ainda em relacdo a essa aproximacdo e distanciamento do Outro, a subjetividade
como sensibilidade termina por abrir-se a um tempo e a um espaco inéditos de modo que o
corpo-sujeito se torna maternidade de outrem, pois como afirma Levinas, a carne do sujeito
converte-se em “entranhas de misericordiosas™* do préximo que estd por vir. Esse
transbordamento do outro e do tempo que preenche os dados hyléticos para além de toda
previsdo e de toda continuidade, indica, ja de por si, que a fenomenologia, tal como foi
apresentada por Husserl, mesmo na sua via genética, nao é suficiente para dizer uma série de
questdes entre as quais, 0 tempo e 0 outro.

Em sintese, ndo ha davidas de que Levinas utiliza o método fenomenoldgico, em seu
espirito de ir as coisas mesmas, no entanto, percebe-se um transbordar, um ir para além, uma
Meta-fenomenologia com a finalidade de, entre outras razdes, destacar o sentido originario da
Ur-impression, como preenchimento para além do captavel conscientemente. A Ur-
impression, como proto-presente da vida e ndo do pensar, ela é 0 modo em que se padece 0
outro que transcorre para além de mim e que nesse transcorrer, 0 sujeito que é corpo vivente

esta sempre em contato em o mundo e com o outro, que me afeta e me toca.

1.3.2. Corporeidade, kinestesia e o fundamento da facticidade inter-humana ética.

Faz-se preponderante considerar que ao criticar o primado do saber ontoldgico, do
teorético e da representacdo, Levinas indica que Husserl e Heidegger apesar de igualmente
criticos, oferecendo, inclusive, objecdes e sugestdes contrapostas, ainda permaneceram
atrelados a dinamica do Ser, impedindo uma radicalizacdo maior em direcdo a um existente
muito mais afetado do que presumira os filésofos alemaes acima.

Nesta linha de sugestdes propiciadas pelos seus mestres, o conceito husserliano de
sensacdo e sua relacdo com o corpo, por exemplo, supera na sua novidade, 0 pensamento
moderno de coextensdo e a ideia de uma separacao sentir-sentido ou sujeito-objeto.

Em Ideen II, Husserl chama Empfindnisse as sensaces de localizacdo primordiais
ligadas a relacdo indeterminada do sentir-sentido e do sujeito com as coisas, que o toque do

sujeito realiza ao tocar o objeto™®. Mais ainda. Essa interacdo imediata tem um sentido

12| EVINAS, E. Du Sacré au Saint: Cing nouvelles lectures talmudiques. Paris, Ed. du Minuit, 1977, p.158.
Doravante: DSS.

13«0 calor do objeto sente-se ha mao, o frio do ambiente nos pés, o relevo na ponta do dedo. Estes estados...
Empfindnisse, que se referem simultaneamente ao corpo e aos objetos... Mas, essa extensdo especifica faz com
que a experiéncia sensivel ndo seja apenas experiéncia do espaco, mas, por uma espécie de interacdo imediata,
uma experiéncia no espago” (DEHH:190).



42

inverso que corresponde a mais uma nova caracteristica atualizada na relagéo sujeito-objeto, a

saber: o tocador é tocado ao tocar. Segundo Levinas,

Husserl retira as categorias fisico-fisioldgicas o privilégio de fazer
compreender o sentido ultimo do corpo, da consciéncia e da relacdo que
existe entre eles. A sensacdo ndo € o efeito do corpo. Ela introduz, numa
relacdo que se mantem como a polaridade sujeito-objeto, uma pertenca do
sujeito ao objeto... Trata-se de uma configuragdo nova: o sujeito estd em face
do objeto e faz parte dele; a corporeidade da consciéncia afere exatamente

essa participacdo da consciéncia no mundo que ela constitui; mas essa

corporeidade produz-se na sensacio**.

O “aqui” da proto-impressdo, como passividade da consciéncia, permite-se ser tocado
na acao do sujeito de tocar. A complexidade das sensagdes evidencia ndo apenas a localizagéo
no espaco, mas, igualmente, a localizacdo da sensibilidade no corpo (Leib) do sujeito tocador-

tocado. E mais. Segundo Husserl,

A totalidade da consciéncia de um homem estd ligada por essa camada
hylética de uma certa forma com 0 seu corpo, a0 passo que 0S proprios
Erlebnisse intencionais ja ndo estdo localizados de uma maneira direta; eles
ndo constituem camada no corpo. A percepgdo enquanto apreensdo tateante
(tastendes Auffassen) da forma ndo esta sediada no dedo que tateia e onde se

localiza a sensacgdo tactil; o pensamento ndo esta realmente na cabeca, de

uma forma intuitiva, como estdo as Empfindnisse da tensdo etc.'*.

E assim que, por meio da sensacdo, a relacdo com o objeto encarna. O corpo
articularia uma ambiguidade interacional na disposi¢do do sujeito no mundo. Primeiro, como
vimos, por intermédio da “iteracdo senciente”, depois, pela Kinestesia - ou sensacdes de
movimento -, onde a0 mover 0 objeto, a consciéncia se sente movedora €, a0 mesmo tempo,
movida.

A problematica do solipsismo cartesiano e idealista apresentou-se para Husserl como
um estorvo a ser superado pela fenomenologia nascente. Em fun¢do da “saida de si””, Husserl
expoe todo o sensivel como, essencialmente, “kinestésico... 0s 6rgdos dos sentidos, aberto ao
sensivel, que se movem”°. O que é isso sendo, que a sensagdo do movimento do corpo ou
kinestese, ja descritas por Husserl como fundamentais na constituicdo do espago mesmo em
gue o sujeito se move, provoca a saida da imobilidade do sujeito idealista, onde 0 movimento
e a marcha ja existem na propria subjetividade do sujeito.

Sujeito que ao mover-se ou mover algo, provoca desapercebidamente um movimento

no “eu”, que se sente movente-movido. Eis a razdo pela qual, “o sujeito move-se no proprio

14 DEHH:189-190.
15 HUSSERL, Ideen 11, p.153 Apud Levinas, DEHH:190.
116 DEHH:169.



43

espaco que vai constituir e, desse modo, ndo fica na imobilidade do absoluto onde se instala o
sujeito idealista; ele é arrastado pelas situacdes que ndo se resolvem nas representacdes que
faz dessas situagdes™'’. Razdo pela qual, na situagdo do mundo, o corpo mostra-se “como
ponto central, como o ponto zero de toda a experiéncia e ja como que encaixado nessa
experiéncia por uma espécie de iteracdo fundamental cuja sensacdo € o proprio
acontecimento... O corpo ndo é apenas deposito e sujeito das Empfindnisse; ele é érgdo do
livre movimento, sujeito e sede das sensagdes kinestésicas™* 2,

E dessa forma que o “eu” egoldgico-transcendental, consciéncia identificadora do
mundo e das coisas, eu do pertencimento, possui um corpo (Leib) — meu corpo - dotado de
sensibilidade que Ihe permite situar-se no mundo, agir, sentir e identificar, e situar-se em
relacdo a si mesmo.

No pensamento husserliano ndo ha como separar ou descaracterizar a sensibilidade a
sua referéncia encarnada, “Leib”, entendida como orgénica, ndo material, pessoal, sensivel e
sujeita a movimentos, sem a qual, ndo € possivel dispor de um modo imediato ou estético do
mundo. Por isso, segundo Levinas, é dificil, diante do exposto, ndo enxergar ou interpretar de
maneira decisiva no pensamento husserliano, “o sensivel vivido ao nivel do corpo

5,119

préprio” ", cuja circunstancia fundamental reside no fato de sustentar-se a si mesmo como o

corpo no mundo, fato que “coincide com o de se orientar, isto €, de tomar uma atitude em
relagdo a.”t%,

Postulacdo que para Levinas € decisiva na inauguracdo de uma nova caracteristica da
subjetividade permeada por essa inovadora nocdo de sensibilidade disposta por Husserl. Por
essa razao, indaga Levinas, se essa ambiguidade ndo constituira o essencial e se a referéncia a
atividade do sujeito ndo conferird precisamente a sensibilidade esse papel de subjetividade-
origem®*?,

O mundo nessa iteracdo fundamental ndo se constitui como uma entidade estatica,
entregue a experiéncia, mas estara sujeito a alteragdes realizadas, a partir de determinado
movimento do corpo, modificando o “ponto de vista” do mundo. Por conseguinte, a

condicionalidade esta presente no proprio sentir. E assim que, para Levinas, a novidade

fenomenoldgica evidencia que “o sujeito move-Se NoO proprio espago que vai constituir... onde

" DEHH:192.

18 DEHH191.

119 | eia-se “Leib”, ndo “Korpe”. DEHH:144. A Levinas lhe interessa, inicialmente, o estatuto da corporeidade
(Leiblichkeit) com a sua percepcao pessoal de si mesmo (“propriopercepgdo” - DEPRAZ, 2001) dotada de uma
hylé subjetiva propria ou “carne subjetiva” (Fleish, chair) que vai diferir do corpo material ou coisa (Korper) por
sua sensibilidade, i.e., pela vivéncia pessoal (Erlebnis) decorrente da sensacéo.

120 DEHH:144.

121 DEHH:144.



44

ele é arrastado para situages que ndo se resolvem nas representacdes que poderia fazer dessas

. ~ 5122
situagdes”™ .

Tamanha é a consideracdo que Levinas tem por essa reabilitacdo do sensivel efetuada

pelas sensacOes nas esteiras da fenomenologia, que chega a afirmar que,

Se Husserl tivesse evacuado do seu “sistema’ a sensacdo, a transcendéncia
da intencionalidade ndo teria sabido assumir o sentido forte de “presenca no
mundo”. Por meio da Empfindnisse e da Kinestesia, o sujeito anda em este
mundo sem que a preposicdo em signifique uma relacdo puramente

representada, sem que a presenca no mundo se cristalize em estrutura®?®.

Segundo Levinas, a promissora abertura a sensibilidade e ao corpo proposto por

Husserl “antecipa aquilo que serdo, na fenomenologia contemporanea, as especulacdes sobre

o papel do corpo na subjetividade™?!. Segundo Levinas, o conceito de corporeidade de

Husserl e sua abertura fenomenoldgica de reabilitacdo do sensivel abrem a via para

as filosofias da existéncia, que podem abandonar o terreno do patético e do
religioso onde até entdo se encontravam. Estad aberta a via para todas as
andlises husserliana, tdo obstinadamente preferidas por ele, do sensivel e do
pré-predicativo, voltando a Urimpression, simultaneamente primeiro sujeito
e primeiro objeto, dador e dado. Esta aberta a via para a filosofia do corpo
préprio, onde a intencionalidade revela a sua verdadeira natureza, pois o0 seu
movimento para o representado enraiza-se ai em todos o0s horizontes
implicitos — ndo-representados — da existéncia incarnada; a qual tira o seu ser
desses horizontes que, no entanto, em certo sentido, ela constitui (uma vez
gue toma consciéncia deles), como se, aqui, o ser constituido condicionasse

a sua propria constituicio™®.

E mais. A ambiguidade passiva e ativa na descricdo da sensibilidade implanta um

novo tipo de consciéncia que ¢ chamada por Levinas de “corpo-sujeito”. Isto ¢é, “sujeito como

corpo € ndo como simples paralelo do objeto representado

1% |sso corresponde dizer que o

sujeito ndo tem um corpo ou € espirito aprisionado, como propunha, desde os Pitagoricos, a

tradicdo filosofica ocidental e que, de igual modo, supera a justaposicdo sujeito-objeto dos

modernos.

N&o obstante, para Levinas, e aqui comeca o distanciamento do conceito de

corporeidade husserliano, apos assimilacdo de boa parte das particularidades desse sujeito-

corpo sensivel fenomenoldgico, Levinas afirmara que o sujeito ndo € apenas um ego

122 DEHH:192.
123 DEHH:193.
124 Cf. DEHH:146.
125 DEHH:160.

126 DEHH:146. Destaque nosso.



45

transcendental dotado de um corpo animado, organico, incentivador de uma pessoalidade
experiencial Unica (Elrebnisse).
Igualmente, por oposicao ao pitagorismo, o0 sujeito nao é espirito dotado de um corpo

“pesado” para o espirito, nem o sujeito como corpo, material e matéria de experimentacao,

99127

gue no seu “acorrentamento ao corpo bioldgico” "', que segrega o humano pela sua aparéncia

ou raca, huma acao totalitarista em que imperam juizos excludentes, violentos e desumanos da

alteridade e de tudo que se nomeia como diferente'?®

95129

, tal como na concepcdo oriunda do
“hitlerismo

Ao contrério, a corporeidade levinasiana foi mais bem desenvolvida em Totalite et
Infini (1961) e ainda mais radicalizada em Autrement que 'étre ou au-dela de I'essence (1975),
onde o corpo-sujeito husserliano, agora, dotado de uma subjetividade ética, assume-se como
uma “in-carnag¢ao sensivel”.

130 avizinha-se

Ao comentar o conceito de corporeidade levinasiano, Abensour (1997)
a ideia da ambiguidade corpo-sujeito presente no pensamento de outros filésofos franceses
contemporaneos a Levinas™'. Notoriamente, pelo comentario de Abensour, Levinas abandona
qualquer possibilidade de dualismo ou dicotomia com relacdo ao corpo-espirito como se deu
desde a antiguidade e do corpo como matéria de identificacdo a etnia e/ou a raga tal como se
processou na “filosofia do hitlerismo”.

Além destes pontos, vale ressaltar outros aspectos a respeito do corpo que, inclusive,

faz com que o pensamento levinasiano se distancie do pensamento de Husserl. A saber, para

27 LEVINAS, E. Quelques réflexions sur la philosophie de Ihitlerisme. Paris: Rivages, 1997. p.33.
Doravante : QRPH.

128 A postura exclusivista e excludente do arianismo alemao foi denunciada serodiamente por Levinas na sua
analise fenomenolégica do nazismo que ascendeu, no século passado, em QRPH (1934), publicado na revista
francesa Espirit.

129 Na década de 30, Levinas fez uma serodia analise fenomenolégica do Nazismo, denunciando nele uma
filosofia implicita que punha em cheque a humanidade do homem. Essa analise ficou palmada no breve texto
publicado em 1934, “Quelques réflexions sur la philosophie de I’hitlérisme”, publicado na revista francesa Esprit
— 11, pp. 199-208. O mesmo foi reeditado em “E. Levinas, Les imprévus de I’histoire”. Le livre de poche. Paris:
Fata Morgana, 1994. E, postumamente, em: E. Levinas, Quelques réflexions sur la philosophie de
Phitlerisme, Paris: Rivages, 1997.

130 M. Abensour, In: Le mal élémental, prefacio do livro E. Levinas: Quelques réflexions sur la philosophie de
I’hitlerisme. Paris, Rivages, 1997, p. 57.

131 Recorda-nos Abensour, que como Levinas, Gabriel Marcel e Maurice Merleau-Ponty estiveram sempre
atentos a encontrar e dar justica a condi¢do corporal contra certa abstragdo do espirito humano promulgada na
tradicdo filosofica ocidental. E bem certo, que no pensamento dos dois filésofos franceses, acima mencionados,
houve certa abstengdo a hora de positivar a identidade entre o sujeito, 0 eu e o corpo, ou de glorificar esta
aderéncia, caracterizando-a como mistério. O que caracteriza melhor a condicdo humana, nas palavras de
Merleau-Ponty, “é este movimento entre o ter e o ser, este entre-dois. [...] Pois, se meu corpo é mais que um
objeto, ndo se pode mais dizer que ele seja eu-mesmo: ele esta na fronteira entre o que eu sou e o que tenho, no
limite do ser e do ter” (M. Merleau-Ponty, “Etre et avoir”, In: La vie intellectuelle, octobre 1936, pp. 51-100,
apud Abensour, Op. Cit., p. 62). Assim, na visdo de Abensour, a concep¢do de Merleau-Ponty ajuda a
compreender o sentido da ambiguidade da relagdo com o corpo a qual se refere Levinas.



46

Levinas, o corpo ndo é apenas o0 poder da vontade, onde as kinestesias sdo a vontade
concretamente livre, capaz de se mover e de “se virar” no ser2, como propunha Husserl,
fazendo distincdo entre Leib e Kbérpe, mas se situa para além desse horizonte. O corpo, como
dissemos, ¢ “in-carnagao sensivel”.

Nesta “in-carna¢@o” levinasiana, a expressao “in-carnada”, escrita com “in” a fim de
designar o carater iminentemente passional/afetivo do sujeito-corpo, indefectivelmente,
desassocia a ideia de kinestesia/movimento do corpo a qualquer intencdo da consciéncia,
apresentando o corpo sensivel como afetado antes, ndo unicamente, de qualquer outra
determinacéo. Isso significa dizer que Levinas, ao contrario de Husserl, ndo imp&e qualquer
limite & exterioridade afetante, posicionando a percepcdo como elemento posterior & afeccéo.

Apesar dessa diferenca, Levinas ainda conserva na sua no¢ao de corpo o carater de
ambiguidade presente na concepcao husserliana, dessa feita, dotado de um novo sentido.
Nesta ambiguidade, a corporeidade levinasiana se configura como verdadeira abertura para
dois tipos de afec¢Oes distintas que a subjetividade sofre: (1) a pré-ética e (2) a ética.

No nivel pré-ético, a “in-carnacgdo” significa que o corpo-sujeito como Kinestesia se
constitui dotado de uma sensibilidade presa a uma ambiguidade ativa-passiva, razao pela qual,
o individuo pré-ético frui em um mundo em movimento™*.

Através da exposicdo desenvolvida inicialmente em Totalité et Infini (1961), Levinas
indica que o individuo nesta condi¢do, ou melhor, in-condi¢cdo bésica, identifica-se,
inicialmente, como solitario e dedicado a fruicdo ou ao gozo do viver das coisas do mundo
(“viver de...”) oferecidas ao paladar, ao saborear, ao tato etc. enfim, ao prazer. Por isso, a
relacdo do individuo pré-ético com o mundo seré pura fruicio™.

A jouissance (gozo ou fruicdo) consegue determinar uma nova relagdo com o mundo,
que foi majoritariamente renegada pela tradicéo filosofica, salvo na visdo epicurista, em que o
mundo néo é limitado ou pacificado por ser representacéo do sujeito. O corpo neste sentido
configura-se como “uma permanente contesta¢do do privilégio que se atribui a consciéncia de

‘emprestar o sentido’ a todas as coisas”*®. Assim, nesta condicio-nivel-evento temporal e

132 DEHH:193.

133 <o mundo de que vivo, ndo se constitui simplesmente no segundo grau, depois de a representagdo ter
estendido diante de nos uma tela de fundo de uma realidade simplesmente dada e de intengdes ‘axiologicas’
terem emprestado a esse mundo um valor que o torne apto a habitagdo” (TI:122).

134 Obviamente que a sensibilidade é desenvolvida em obras posteriores, especialmente, AE (1975), onde
Levinas coloca a vulnerabilidade na proximidade e a responsabilidade levada a substituicdo, outro mais radical
ainda. Nesse sentido, ao voltar-se para a Sensibilidade — inclusive em sintonia com a questdo do contato e da
audicdo —, o pensamento levinasiano deixa-se confrontar com uma nova forma de poder da sensibilidade que
advém da paradoxal “forga vulneravel” (LEVINAS, E. Entre nds: ensaios sobre a alteridade. Petrépolis:
Vozes, 1997, p.89. Doravante EN).

135110121,



47

espacial, a atividade e a passividade se confundem e a consciéncia “constitui” um mundo que,

136 como ressaltamos.

na realidade, j& a sustenta previamente

Este pensamento registra-se para aléem do de Husserl. Para Levinas, “o corpo ¢ a
elevacdo, mas também todo o peso da posicdo”™’. Eis a razdo pela qual, o individuo
encarnado em o mundo e na sua relacdo com o mundo, neste nivel pré-ético de atividade e
passividade, é considerado a partir de um dos modos da sensibilidade, como individuo
fruitivo®®,

E importante ressaltar aqui que uma vez que o corpo (Leib) permite uma insercéo
sensivel no mundo-da-vida, esta insercéo igualmente condiciona a relagdo com o outro.

A andlise levinasiana se desdobrara num ambito pré-ético e num ambito ético, pois o
primeiro configura-se como individuacdo (antropogénese do individuo solitario) e o segundo
como importante para a subjetivacdo (heterogénese do sujeito ético).

No primeiro caso, Murakami (2002)"*° identifica que a descricio primeva da
Alteridade se faz mediante uma alteridade afetante interna (que inquieta) e se traduz
concretamente como fome, fadiga, dor ou sofrimento do e no corpo, abrindo-se para uma
heterogeneidade da carne. Ainda no primeiro caso, a relacdo com a alteridade circundante,
seja mediante a fruitividade dos e nos alimentos ou na alteridade anénima da materialidade
excessiva (0 Il 'y a), leva o ser humano a resposta dessa afecgéo.

Num segundo nivel ou condigdo, designado como ético, a “in-carnacdo sensivel”
identifica-se a carnalidade de uma subjetividade afetada pela Alteridade do feminino, do
filho e de outrem. E a exterioridade, a transcendéncia, que afeta a consciéncia em meio a sua

vivencia solitaria e condiciona uma subjetividade ética*®. Sera neste 4mbito que Levinas

136 L embrando que: “O mundo de que vivo, ndo se constitui simplesmente no segundo grau, depois de a
representacdo ter estendido diante de nds uma tela de fundo de uma realidade simplesmente dada e de intengdes
‘axiolégicas’ terem emprestado a esse mundo um valor que o torne apto a habitagdo” (T1:119). Lembrando ainda
que o “pedago de terra que me suporta (sustenta), ndo ¢ apenas meu objeto; sustenta a minha experiéncia do
objeto. Os lugares pisados ndo me resistem, mas me sustentam [...]” (Cf. T1:130).

57 T1:130.

138 Cf. T1:128. Entretanto, urge esclarecer que néo se trata aqui de etapas entendidas segundo uma progressio
dialética, nem de uma sucessdo diacrdnica ou historicista que, uma vez percorrida, cronologicamente desse
margem ao abandono das etapas anteriores como se na derradeira se tivesse chegado ao apice da explicitacdo do
sentido oferecido por Levinas. Antes, os respectivos momentos em torno da “in-carnagdo sensivel” serdo
tratados na perspectiva de uma “intriga” (DEHH:257). Nela, os termos aparecem interligados entre si, sem,
contudo, perderem sua autonomia ou serem submetidos a uma sintese em que parte deles acabe anulada em vista
de se chegar a uma totalidade de sentido.

139 MURAKAMI, Y. Lévinas Phénoménologue. France: J. Millon, 2002.

149 Cerezer (2011) define, sob as andlises de Murakami, que esse momento sensivel de fenomenologia da
sensibilidade pura (hiperesthésica) pode ser descrito de 2 modos fundamentais: Via Temporalidade, em que se
d& o evento pré-ético da “frui¢do” (jouissance), onde o corpo modaliza a separacdo e a interioridade e, via
Encarnagdo, como evento ético oferecido na proximidade, como gesta e, consequente, substituicdo do eu (Moi)
pelo outro, onde o corpo modaliza a socialidade e a responsabilidade. Desse modo, coincidimos com o



48

propugna uma Sensibilidade dotada de uma ndo-intencionalidade, inversa a intencionalidade
da consciéncia e que revela uma subjetividade passiva e/ou afetada.

Esta Sensibilidade ética se contrapora, diametralmente, a Sensibilidade transcendental
husserliana. Afinal, segundo Levinas, a sensibilidade desse sujeito-corpo “in-carnado” em 0
mundo como fruicdo e afetado pela chegada n&o-prevista, epifanica e sequer desejada de
outrem, numa perspectiva hiperbolica em que se encontra a subjetividade, é afeccdo pura,
gracas ao sentido eminentemente pathético do face a face ou do corpo a corpo.

Tal afeccdo se produzird sob duas condigdes: a primeira, gracas ao contato e a

proximidade, que é identificada como linguagem***

. A segunda, como trauma, ferimento ou
padecimento, também no contexto da proximidade, entendida como vulnerabilidade, que
desencadeia a responsabilidade do individuo até a condigdo de refém kendtico™*.

Nesse sentido, ao voltar-se para a Sensibilidade, inclusive em sintonia com a questéo
do contato e da audicdo, 0 pensamento levinasiano deixa-se confrontar com uma nova forma
de poder da sensibilidade que advém da paradoxal “forca vulneravel”**® da subjetividade
ética.

Sera assim que, tal subjetividade levinasiana, por causa da sensibilidade in-
corpérea*®, manifesta-se a nivel ético, principalmente, como vulnerabilidade e,
posteriormente, como substituicdo na Proximidade™®.

A responsabilidade como individuagdo do sujeito se descreve, portanto, como uma
passividade afetiva, que responde a uma demanda-exigéncia ética do Outro, por isso mesmo é
tido como “responsavel”, onde uma vez exposto ao trauma enigmatico da chegada do Outro,

oferece-se em resposta, a ponto, inclusive, de sofrer pelo Outro, sob a pena de ter de sofrer
por nada.

pensamento de Cerezer de que a sensibilidade perpassa os dois modos fundamentais (pré-ético e ético) da
modalizacdo do corpo.

141 Configuracdes presentes em Linguagem e Proximidade (1967) e Autrement qu’étre ou au-dela de I’Essence
(1975), que desenvolveremos no segundo capitulo deste.

2 Termo derivado do grego “Kenosis” que significa “despojar-se em pro de...”, ou “esvaziar-se COm a inten¢io
de...”, i.e., no construto maduro levinasiano, “substitui¢do pelo outro”.

143 EN:89.

4% 0 Porvir do outro, segundo fildsofo franco-lituano, inaugura a “gesta de outrem que vem de alhures” (DQVI:
75). Melhor dizendo, diante do outro que advém de Nenhures ou de nenhum lugar conhecido a priori pelo
interlocutor, s resta esperar pelo seu aparecimento cuja imprevisibilidade acompanha a prépria transcendéncia
de sua chegada.

145 AE:109. A sensibilidade corpérea husserliana se transforma em sensibilidade corpérea ética, devido a
proximidade do contato, por isso a subjetividade assume-se como vulnerabilidade, expiacdo e gesta/cuidado
maternal de outrem. Ressalta-se com isso, que a metafenomenologia que a relagéo ética inaugura, se emoldura
em torno da afeccdo e do traumatismo deixado no “eu” e, que é percebido mediante a Sensibilidade e, por
conseguinte, permite exaltar o carater eminentemente antropol6gico do contato, da proximidade e da linguagem.
Afinal, no encontro com outrem, se sobressai o carater afeccional e senciente da subjetividade encarnada, bem
como a especificidade afetiva da linguagem de outrem em que o contato mesmo se da.



49

Calin (2000) analisa essa passividade da in-carnacédo levinasiana como irrecusavel
resposta da responsabilidade do um-para-0-Outro, a ponto de, na Sensibilidade como
substituicdo, no um-pelo-Outro, o principio de individuacdo ética**® do sujeito traduza-se,
indefectivelmente, como respondente, a fim de oferecer sua vida a demanda-exigéncia do
Outro, em sofrimento.

Ao aproximar-se, 0 Outro na sua chegada enigmatica, provoca uma afecgdo, ou uma

55147

espécie de “impacto sem violéncia”™"" no sujeito, gracas ao con-tacto do regime da dynamis

do pathos suscitado pelo encontro/palavra do Rosto. Nesta situacdo inesperada advinda do

5,148 a sua

encontro com o Outro, o interlocutor “ndo pode permanecer in-diferente
interpelacdo. O impacto desse advento causa uma especie de ferimento ou um
“traumatismo”**°, do qual o sujeito ndo escapa sendo respondendo ao apelo-ordem do outro™®
em seu Rosto.

Por outro lado, o outro se ausenta do contato, uma vez que o Rosto do outro ¢ “Palavra
Vivente”, linguagem e expressao de si mesmo, Kath’auto, que, como tal, enlaca o interlocutor
para além de toda resposta consentida ao seu pedido. A saber, 0 rosto como palavra vivente
interrompe qualquer tentativa de apreensdo daquele que se aproxima, daquele que é tocado,
além de interditar a compreensao que o sujeito simularia a respeito de sua ipseidade depois de
ter sido afetado pela chegada ndo prevista e sequer desejada de outrem.

No construto filosofico de Levinas, na relacdo de proximidade desenvolvida via a
afeccdo da linguagem, em que se instala ja toda transmissdo de mensagens do Outro como
Dizer® e, onde, nesta transmissdo, o sujeito responde & interpelagdo desta proximidade de

outrem, ambos 0s construtos sdo inconvertiveis a estrutura noético-noematica husserliana'®2.

148 |_evinas considera ética a relagdo entre o eu e o outro, cada um na sua singularidade, separados ou ndo-unidos
em sintese do entendimento, nem pela relacdo sujeito-objeto, nem como “consciéncia de si” em relagdo de
subordinagdo, mas ambos no face a face sdo estabelecedores entre si de uma “intriga” em que nenhum saber
tedrico podera esgotar nem destrincar, onde um se torna significante para o outro. Nesta relacdo é importante
considerar a senhorio-solicito do outro sobre o eu.

4T LEVINAS, E. Dificil Libertad. Madrid: Caparrés Editores, 2004, p.25. Doravante : DFL.

148 | EVINAS, E. Hors Sujet. Montpellier: Fata Morgana, 1987, p.246. Doravante: HSJ.

19 HsJ:50.

150 5 a responsabilidade é um principio de individuagdo do sujeito ou n&o, anterior & liberdade deste de aderir ou
recusar a solicitagdo-mandamento do Outro, isso procuraremos verificar em outro momento. O que
consideramos importante ressaltar em vista a como este trabalho vem sendo conduzido até aqui é que, a in-
carnagdo sensivel do sujeito levinasiano é, no nivel pré-etico, paladar e fruicdo e, no nivel ético, afeccdo e
linguagem, antes, inclusive, que os sentidos do tacto e da visdo, duas das mais importantes caracteristicas (apesar
de Husserl também trabalhar e explorar a audi¢é@o no desenvolvimento do seu método fenomenoldgico, mas ndo
o faz associado a linguagem como Levinas) do Empirismo Transcendental.

151 ) evinas proporéa a linguagem como meio de relagdo metafenomenolégica com o Outro. Linguagem para
aquém do discurso. O Dizer (le Dire) que é anterior ao Dito (le Dit).

152 Aspectos que certamente analisaremos e desenvolveremos no capitulo seguinte a este.



50

Apesar de reconhecer o inegavel “influxo da lingua grega” sobre seu pensamento™>,
Levinas recorda que, em linhas gerais, a l6gica subjacente a tradi¢do prima preza, em primeiro
lugar, pela supervalorizagdo do eikon (imagem) em detrimento do contato ou da

25154

“materialidade viva e irredutivel da existéncia com o mundo das coisas”™>", comprometendo,

assim, o carater eminentemente antropoldgico da corporeidade e da carnalidade do ser
humano™ em sua condigdo de ser “um-para—o-outro-no-mundo”156.
Em segundo lugar, esta légica tende ainda a olvidar-se do carater especificamente

17 na medida em que a tradicdo

linguistico da situacdo ética enquanto “comércio de palavras
filos6fica dominante salienta a legitimidade do “discurso coerente do Logos contra toda
incerteza da doxa” ou da verdade que se funda numa outra instancia que nao na 6tica da visao
fundadora®.

A relacdo frontal com a alteridade e a razdo de ser do outro, disposta unicamente por
causa da in-carnacao sensivel, que em sua revelagdo ou autoexpressao se faz ao modo de uma
aneikon (ndo-imagem), ¢ o indicador de sua propria independéncia em relagdo ao “eu”. Isto &,
0 outro na sua expressdo particular como Rosto se auto-significa enquanto uma associacao
numa afiguracdo interior afetante, expressa carnalmente pelo face-a-face. O Rosto é um
“fendmeno” a-figuravel, ndo-plastico, que mediante a Sensibilidade é sentido e acolhido via
vestigio como Enigma. Afinal, para Levinas, o rosto é ndo-tematizivel, é palavra, é
linguagem, é expressdo e revelacdo propria, que em todo ato de fala, retira-se do contexto que

5,159

porventura tendesse a reduzir sua alteridade a “reificagdo” ™", ou inclusive, a tentativa de

identifica-la como um mero Alter Ego.

i: NARBONNE, Jean-Marc. Lévinas et |'Héritage Grec. Paris: Vrin, 2004; p.13.

EE:27.
15% Nas palavras de Giorgio Agamben, filésofo italiano que concorda com a critica levinasiana a tradigdo prima,
“a supremacia do paradigma cognitivo fez com que a antropogénese fosse vivida e refletida unicamente sob seus
aspectos gnosioldgicos, como se no devir humano do homem, ndo houvesse em principio e necessariamente
implicacbes éticas (e também politicas) que estivesse em questio” (AGAMBEN, G. O Sacramento da
Linguagem: Arqueologia do juramento. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011; p. 65).
%0 AE:127
5" DFL: 25.
i:: LEVINAS, E. A I’heure des nations. Paris: Ed. du Minuit, 1988, p. 22. Doravante : AHN.

TI: 237.



51

1.3.3. A experiéncia transcendental da alteridade e a “santidade” do outro.

Para Murakami (2002), a obra levinasiana se apresenta como uma fenomenologia da

facticidade®®

interhumana fundada sobre a corporeidade sensivel. Segundo Murakami,
Levinas radicaliza uma fenomenologia da sensibilidade do individuo, esfor¢cando-se em por
entre parénteses a objetividade, reconduzindo a sensibilidade a dimenséo do sensivel puro.

Para ele, Levinas parte das consideracBes husserliana na questdo da temporalidade,
movimento e corpo, para por entre parénteses a intencionalidade objetivante, a fim de escavar,
num movimento acuradamente fenomenoldgico, até descobrir a subjetividade como
consciéncia nao-intencional™®.

Por esta mesma analise, Levinas também pde entre parénteses a nocdo de
mundaneidade desenvolvida por Heidegger. Ele o faz mediante a nogdo hiperesthésica da
fruicdo e do elemental. Tal epoché ja se observava em De L’Existence a L’Existant (1947)
evidenciada no fracasso da experiéncia do mundo sensivel e da excedéncia — excesso de Ser -
revelado pelo carater obsessivo da insonia, denominado como “ll'y a”.

Em Lévinas Phénoménologue (2002), Murakami também destaca 0s méritos, ao
mesmo tempo em que eshoca criticas a analise husserliana de Natalie Depraz pelo que ela
escreveu em Transcendance et Incarnation: Le statut de l'intersubjetivite comme alterite a soi
chez Husserl (1996), a respeito da estrutura da alteridade no pensamento husserliano. Nesta
obra, Depraz considera que o que permite a explicacdo fenomenoldgica da experiéncia do
outro ndo € a propria relacdo com o outro em si, mas a estrutura de alteridade inerente a
subjetividade transcendental que torna possivel a experiéncia de e com outrem. Ela nomeia
“alteridade-a-si” tal estrutura que funciona como uma espécie de ‘“guia descritivo da
experiéncia transcendental com o outro”™®.

Mais tarde, Depraz, num artigo publicado em 2001 sobre a fenomenologia husserliana,
a saber, Lucidité du corps: de /’empirisme transcendental em phenomenologie, vai reconhecer
a ideia de que o corpo proprio (Leib) aparece no construto husserliano como condigdo de
possibilidade do empirico, do estético e do transcendental entropatico™®. Ja Murakami, desde

cedo, defendia essa postura e, por causa do carater preponderante dado por Levinas a

180 Muito embora discordemos desse posicionamento, no sentido mais fenomenolégico existencial possivel,
segundo Murakami, a facticidade deve ser entendida como aquelas particularidades factual acerca das quais néo
se tem nenhum controle e das quais ndo podemos nos omitir ou fugir.

L MURAKAMI: 2002, 16-17.

182 DEPRAZ, N. Transcendance et Incarnation. Le statut de I’intersubjetivite comme alterite a soi chez
Husserl. Paris: Vrin, 1996, p.240, 241.

183 DEPRAZ, N. Lucidité du corps. De I’empirisme transcendental em phenomenologie. In : Phaenomenologie.
Dordrecht: Kluwer A.P., c2001, XII, pp.160-249.



52

Sensibilidade e ao corpo, indicava que a fenomenologia levinasiana poderia ser entendida
como uma antropologia fenomenoldgica da facticidade (inter)humana, que no seu método
proprio, descobre a facticidade do transcendental no empirico e que tem como eixo principal,
portanto, a questao do corpo (Leib) atravessada pela quest&o do outro'®*.

Ao fixarmo-nos nos pontos coincidentes de Murakami e Depraz, chegaremos a
conclusédo de que para Husserl, a consciéncia egoica percebe o outro como concernente a um
corpo (outro Leib) pela mesma visada transcendental que da sentido ao objeto.

Na logica husserliana, o “eu” ao perceber o “outro”, vé-lhe como “corpo” (Leib), mas
ndo ainda, pelo menos de modo inicial, sem reducdo, como personalidade, vivencia e outra
subjetividade independente que este mesmo “corpo” animado e organico sugere. Para
enxerga-lo como outro, outro ego — Alter Ego -, € necessario outra intencionalidade, onde nédo
mais se confundam: intencionalidade cognoscente com a intersubjetiva.

Serd mediante a experiéncia eidética da Entropatia ou Empatia (Einfihlung)
procedendo via oposi¢ao e analogia, que se constituira a ideia de uma “experiéncia de outro

186 que ndo sera

que eu”®, Oposicao e “analogon” constituinte do outro como “estranho
verdadeiramente constituido como outra subjetividade separada sendo via percepgdo e
apercepgao (“présentation” e “aprésentation’) — que vai diferir muito sutilmente da percepcao
das coisas constituidas pelo ego absoluto. Somente, via percepcao e apercepgao a consciéncia
egologica constituird este “estranho” como Outro, ndo na sua Alteridade irredutivel e radical,
mas como Outro-Ego, como “outro eu”, ou como “outro de mim”.

M. Pelizzoli'®" (2002b) sustentara, no entanto, que para mostrar que o outro é captado
pelo ego numa experiéncia em “carne e 0sso” e, a0 mesmo tempo, que ndo ¢ dado a mim
originalmente, Husserl assinala a existéncia de uma infima diferenciacdo na percep¢do do
outro'®®,

Primeiro, o outro sera captado via “acoplagao” (i.e. perceber os objetos em forma de
casal, onde um empresta sentido para que se entenda o outro) como modificacdo do ego, ao
que Husserl chama de “Alter Ego”. Assim sendo, o que percebo, finalmente, ndo sera apenas
um corpo — um analogon — mas um outro diferente.

O que faz a diferenca entre o “outro” € o “eu” na concepg¢ao husserliana ¢, sem duvida,

a situacdo intencional perceptiva (bipartida) por présentation e aprésentation, que segundo

164 MURAKAMI, 2002: 15-27; e nota pp. 158, 321 e 325.

165 McC: 79-80.

166 Mmc:78.

17 pELIZZOLI, M.L. O eu e a diferenca: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002b.
168 pELIZZOLI, Op. Cit., p.64,65.



53

Pelizzoli, ¢ preciso colocar em duvida, “porque o liame ndo sustenta, efetivamente, a

59169

diferenca e a distancia entre os termos Além disso, quando apresenta o0 outro e sua

experiéncia, como evocadora de novas séries de “appresentations” sintéticas concordantes’’,
onde se verifica uma constante que impede a fixa¢do do outro como uma percepcao acabada,
definitiva, englobada ou assumida, logo inapreensivel de por si, Husserl ndo visualiza, nem
sequer nessas condi¢des, a possibilidade de considerar a alteridade irredutivel do Outro.

Isso posto, caberia questionar se o Outro husserliano (Alter Ego) escapara as
determinacBes dos horizontes originais do transcendental egol6gico, mesmo que esse
questionamento constitua-se em duvidas que subvertam (i.e. vertam por baixo ou fagcam ruir)
0 esboc¢o do proprio Ego Transcendental através das anfibologias percebidas no contexto da
fenomenologia transitiva presente nas MeditacOes de Husserl.

Ao dar lugar a essa nova concepcao intencional intersubjetiva, Levinas depara-se com
uma anfibologia na egologia, declarada na 5% das Meditagbes Cartesianas quando Husserl
percebe que

Falta-me, acima de tudo, a compreensdo do meu ser primordial, da esfera
daquilo que me pertence no sentido estrito e daquilo que, a titulo de
experiéncia do outro, se constitui nessa esfera como sendo estranho, como
“apresentado”, mas que ai ndo esta e que ndo pode jamais ai ser mostrado
de maneira original [...] Eu, que medito, ndo compreendo no comego, em
geral, como chegar aos “outros” e a mim mesmo, posto que os "outros” séo
todos tomados “entre parénteses”. E, no fundo, ndo compreendo ainda, € 0
reconheco somente apesar de mim, que “me colocando entre parénteses”, eu
mesmo, como homem, como pessoa humana, conservo-me, no entanto,
ainda como ego. Nao posso, portanto, saber nada ainda sobre uma
intersubjetividade transcendental e, sem o querer, considero a mim, o ego,

como um solus ipse*’.

Segundo o olhar interpretativo de Levinas, o filésofo alemao tocou em algo demasiado

. . . . ;. . . 5172 ~ . ~ J
primordial, “muito antigo e teoldgico [...], animalia” ', “concre¢ao do impensado (que nao é

173 o sombra da racionalidade, da qual ele, Husserl, pretendeu fugar-

puramente negativo)
se'’* ndo sem antes manifestar sua sincera imprecisao.
Esta Anfibologia, que ndo deve ser entendida como incoeréncia ou inabilitacdo ldgica,

mas como espaco de abertura topogréfica na geografia da fenomenologia, a fim de dar lugar a

19 PELIZZOLI, 2002b:67.

O MmC:97.

171 MC:162-163 (grifo nosso).

2 TEI:32.

'3 TEI:24.

1 Na conclusio da quinta Meditacdo, depois das peripécias atribuidas ao jogo da fenomenologia &
intencionalidade intersubjetiva, Husserl afirma: “Se perdemos de vista a exigéncia, na qual insistimos tanto no
inicio, de um conhecimento apoditico como sendo o Unico conhecimento “autenticamente cientifico”, ainda
assim, o retomamos” (MC:164).



54

um novo tipo de intencionalidade aberta pela relacdo intersubjetiva, constituiu-se, ao
pressupor as “relagdes entre o mesmo e o outro, que ja ndo sdo objetivagdo, mas

17 . .. . . ~
»1Te g partir da procura pela exterioridade, o “fora de si”’, como tentativa de evasao

sociedade
solipsista.

De acordo com Levinas, essa fuga também motivada pela busca de uma verdade
universal, aponta para a ética como meio e condicdo para a obtengdo dessa veridicidade.

De fato, através da prépria concepcdo husserliana presente na 5% das Meditagdes
Cartesianas, a razdo e a verdade devem ser intersubjetivas, pois, segundo Husserl, séo
vinculantes. Por isso, tal abertura € necessaria a compreensdo da estética transcendental e a
relagdo com o outro, classificada pelo proprio Husserl como de “ordem superior” ou de
“esfera primordial”.

N&o obstante, mesmo na sua abertura ao hetero/alter/outro, o saber fenomenoldgico
conserva e impde sua esséncia identificadora sobre a alteridade irredutivel do Outro, seguindo
toda a tendéncia da tradicao filosofica que, em ultima instancia, pactuou com a fenomenologia
husserliana. Pois, no final da 5* das Medita¢cdes Husserl assegura: “mesmo apos ter adquirido
uma primeira compreensdo das fungbes constitutivas, devo divisar todos 0s conjuntos
constitutivos como simples vinculacdes desse ego tnico™*"®.

Assim, convém questionar: ainda havera espago para a manifestacdo livre do Outro na
sua Alteridade, sem que se encontre aprisionado ao arcabouco do Ego? O Ego Transcendental
pode, nos seus movimentos acopladores ou emparelhadores, dar conta de uma Alteridade que
se mostra ndo apenas irredutivel, mas e, sobretudo, afetante, numa afeccdo que se da na
passividade da consciéncia-interna? Afinal de contas, a Alteridade, o diferente, como
exterioridade transcendente, ndo configuraria movimentos kinestésicos proprios e diferentes
aos do Ego que, portanto, traspassaria a consciéncia egoldgica e seria capaz de, ndo apenas
por causa do olhar do eu egoldgico, mas por causa de si mesmo, ser especialmente
“movente/afetante” da consciéncia transcendental?

Além disso, a intencionalidade objetivante e/ou transcendental € a Unica forma de
promover uma Sinngebung se a verdade é declarada como principio intersubjetivo? E, por
fim, pergunta recorrente no pensamento e textos levinasiano: A consciéncia tem por
prioridade concentrar suas forcas num processo de totalizagdo onde as diferencas, ainda que
percebidas no movimento exterior e interior da mesma, ndo devem ser, em ultima instancia,

consideradas ou acentuadas? E, atrelada a esta, o sentido Unico da subjetividade é o saber?

15 DEHH:164.
176 MC:163.



55

Para Levinas, este modo de relacionar-se com o Outro via Empatia (Einfihlung)
fenomenoldgica, traz a inconveniéncia de aproximar-se do Outro de maneira indireta, sempre
a partir de uma comparag¢ao com o “eu”, nao em si mesmo. No seu modo de ver, a alteridade
do Outro se dilui quando pretende-se estabelecer uma relagdo via analogia, a partir do
comportamento de um corpo distinto, objetivamente dado, levando em consideragdo o proprio
comportamento. Desse modo, ndo ¢ ele, mas “eu” imposto a ele.

Para o filésofo franco-lituano, na comunidade das monadas, a relacdo ao outro ainda
prende-se a circularidade de todo sentido que comeca no saber e termina no saber. A relacao é
entendida “precisamente como saber: neste saber, obtido por analogia entre o comportamento
de um corpo estranho objetivamente dado e meu préprio comportamento, ndo se forma senao
55177

uma ideia geral da interioridade e de eu

Para Levinas,

O absolutamente Outro é Outrem; ndo faz numero comigo. A coletividade
que eu digo “tu” ou “nds” ndo ¢ um plural de “eu”. Eu, tu, ndo sdo
individuos de um conceito comum. Nem a posse, hem a unidade do conceito
me ligam a outrem... sobre ele, ndo posso poder, porquanto escapa do meu
dominio num aspecto essencial... € que ele ndo estd inteiramente no meu
lugar... somos o Mesmo e o Outro. A conjuncdo e ndo indica aqui nem

adicdo, nem poder de um termo sobre o outro... 0 Outro na sua relagdo com o

Mesmo permanece transcendente ao Mesmo'®,

Para tal relacdo-independente, serd necessario um pensamento que deva manifestar
outra consciéncia mais fundamental ou primordial que a consciéncia husserliana e que, como
saber ético, ndo vise a assimilacdo do Outro a0 Mesmo, nem sua integracdo e, que,
igualmente, ndo comprometa a transcendéncia garantindo a sua separabilidade, i.e., a sua
santidade.

Pensar autrement qu’étre é pensar um aquém e um além do Ser. E pensar a ética,
inclusive, para além da ética dos sujeitos. E pensar para além do inter-esse, a partir da
aneikon do rosto, do seu rastro, da sua majestade e indigéncia. Pensamento que € pura
relacdo, préxis, solicitacdo, entrega e responsabilidade, absolutamente carnal, pessoal, visivel
do outro humano diante de mim e que ndo faz par comigo.

Segundo Levinas, “muitas vezes se fala de ética para descrever o que eu fago, mas o

que me interessa, afinal de contas, ndo é a ética, ndo somente a ética, € o santo, a santidade do

7 DQVI:243.
178 T1:25-26.



56

179 - . : :
”*. E neste sentido que afirma: “Assim, a estrutura formal da linguagem anuncia a

5,180

santo
inviolabilidade ética de Outrem e, sem qualquer desafio de numinoso, a sua santidade

Destarte, conforme assegura Melo (2003): “o outro é aquele que me transcende e que
me revela o mistério mais profundo da criacdo: o outro, enquanto pessoa, € terra santa, é
sacralidade e, para aproximar-se dele, é necessario tirar as sandalias, despojar-se de si mesmo,
escuta-lo, olha-lo, senti-lo proximo, mas a sua santidade é, também, nudez”®,

Mas, afinal, que pensamento serd este? Um pensamento que: Em primeiro lugar, ndo
esteja sujeito “a rigorosa correspondéncia entre noese € noema, nao limitado a adequacao

visivel que iguala o visar a que ele teria de responder na intui¢io da verdade™®

e que, por
conseguinte, desconstruisse ou suspendesse a intencionalidade da consciéncia, a fim de abri-la
a uma relacdo mais profunda e passiva com a exterioridade. Em segundo lugar, que
procurasse deixar de lado as premissas da visdo e do tacto com sua tendéncia as
representacfes e objetivacdes, tdo caras a fenomenologia e a toda tradicdo filosofica
ocidental, sem que isso provoque uma derrocada no irracionalismo. E, em terceiro lugar, que
ndo encarasse a linguagem como um instrumento objetivante preso ao Ser e que, portanto,

antecedesse a todas as relacGes do dominio da consciéncia e do discurso kerygmatico.

% | EVINAS apud DERRIDA. Adieu & Emmanuel Levinas, p.15. Para Derrida esta afirmacdo de Levinas
resultado da conversa entre os dois, Ihe é extremamente cara a sua memoria.
80T 174,
81 MELO, N. V. A ética da alteridade em Emmanuel Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003.
182
TEI:20.



57

CONCLUSAO DO CAPITULO 1

Em conclusdo: Por que a fenomenologia husserliana, apesar de suas inovagdes e
abertura presentes na via genética, ndo foi suficiente como método para o construto
filosofico de Emmanuel Levinas?

Para responder esta pergunta a titulo de conclusdo deste capitulo, evidenciaremos
cinco respostas que ndo devem ser entendidas aqui, pela prdpria estrutura do pensamento
levinasiano, como entidades independentes umas das outras, nem devem ser tomadas a
maneira de uma dialética, muito menos como uma sucessdo cronoldgica entre elas, como se
no dltimo item tivéssemos chegado ao apice da explicitacdo da resposta a pergunta acima.
Antes, as consideracdes, ndo-exaustivas abaixo, devem ser tratadas na perspectiva de um
conjunto encadeado e interdependente, a fim de que se ofereca um melhor sentido a
insuficiéncia do método fenomenoldgico tal como apresentado por Husserl.

Porém, antes, é importante ressaltar que todo pensamento levinasiano é quase sempre
fenomenologico no seu principio e desenvolvimento, mas isso ndo significa dizer que
permanece fenomenoldgico até o fim. Como prova que sustente tal afirmacdo, salientamos as
proprias palavras de Levinas: “como quase sempre, comec¢o com Husserl ou em Husserl, mas
o que digo ja ndo esta em Husser]”'®.

O desenvolvimento do pensamento levinasiano comeca a partir de uma radicalizacao
da via genética fenomenoldgica, especialmente voltada para a relacdo ipseidade-alteridade,
dada mediante a intencionalidade transcendental de um kinestésico sujeito-corpo (Leib)
disposto, segundo Levinas, em um mundo contagiante. Para Levinas “A maneira como
Husserl formula uma intencionalidade do nao teorético, a prépria teoria do Mundo da Vida e
0 papel do corpo préprio como exposicdo sensivel a exterioridade [...] é revolucao
permanente” 184

Nas palavras finais de Autrement qu'étre au dela de [’Essence (1975), Levinas ainda
esclarece que: “As nossas analises reivindicam o espirito da filosofia husserliana, cuja letra
foi o apelo, na nossa época, da fenomenologia permanente, entregue ao seu estatuto de

método de toda e qualquer filosofia'®°.

183 TEI:31. Pontualmente elucidativo para o que acabamos de afirmar é outra declaragdo do préprio Levinas:
“Neste sentido proprio, eu sou fenomenodlogo, ndo porque defenda todas as teses, todas as afirmaces, todas as
consequéncias metafisicas, mas a minha maneira de pensar provém de Husser]” (A. MUENSTER, 1995:132).
184 .

EN:108-109
185 D0S:194.



58

A fenomenologia husserliana, em seu carater transitivo ou genético, sobretudo, por ter
redescoberto a sensibilidade no ato de filosofar contra as perspectivas eidéticas criticadas e,
por ser a ldcida desenvolvedora de um despertar incessante e de uma abertura infinita —
elemento indispensavel da maneira como Levinas entende a Fenomenologia -, proporciona,
igualmente, os elementos vidveis para a construcdo de toda a estrutura ética do pensamento
levinasiano.

Por conseguinte, Levinas se servira do espirito da fenomenologia, da ideia de cavoucar
em busca do inusitado, ou do que ndo foi ainda perscrutado pela consciéncia, do ir as coisas
mesmas ou de ir ao “puro” da consciéncia, mesmo que isso pudesse levar a uma
ressignificacdo do ideal eidético husserliano, para considerar a consequente transformacéo da
Fenomenologia em Metafenomenologia/Enigmologia’®, necessaria, enfim, a relagdo
intersubjetiva e a manutencgdo da unicidade do Outro.

Entender a passagem da Fenomenologia para uma Metafenomenologia no percurso do
pensamento levinasiano ndo é tdo simples como possa sugerir a ideia presente no titulo deste
trabalho. Como argumento ao que acabamos de enunciar segue-se que, muito embora a
discusséo existente entre um Levinas fenomendlogo e um Levinas metafenomendlogo existe
em meio aos estudiosos do filésofo franco-lituano, nada foi escrito com o proposito especifico
de elucidar, ou talvez, de promover tal discussao, razéo pela qual nossa investigacdo decidiu-
se sobre esse tema.

Entretanto, a maneira como enxergamos 0 pensamento de Levinas e, assim 0
interpretamos, nao foge a interpretacdo de muitos outros filésofos que consideram Levinas,
definitivamente, um metafenomenologo. O termo “metafenomenologia” aparece pela primeira
vez em Derrida em L’écriture et la différence, um artigo dedicado a analise de Totalité et
Infini (1960) presente na obra derridiana Violence et métaphysique (1967).

Depois desse, outros autores fazem uso do termo, tais como: Timm de Souza em
Sujeito, ética e histdria: Levinas o traumatismo infinito (1999), como base de sua critica a
totalidade e M. L. Pelizzoli em sua Tese de Doutorado, Levinas: a reconstrugdo da
subjetividade (2002a).

Na andlise do filésofo franco-argelino Jacques Derrida, a Trans-ascendéncia
levinasiana ¢ uma “ex-cedéncia”, i.e., uma saida do Ser e das categorias que o descrevem.

“Esta ex-cedéncia ética desenha o lugar, ou melhor, o ndo-lugar, da metafisica como

18 Termos a serem desenvolvidos mais a frente.



59

metateologia, metaontologia ou metafenomenologia™®’. Termos semelhantes que poderiam
ser empregados sem muitos deletérios que distorcessem o método e a intencdo levinasiana.
N&o obstante, como as descobertas, extravasamentos e desenvolvimentos partem da
fenomenologia husserliana, elegida por Levinas como métrica inicial para a realizacdo do seu
procedimento filoséfico transcendente, preferimos utilizar o termo “Metafenomenologia”'®®
ja, que no fundo, ndo ha um abandono ou um aniquilamento da fenomenologia em detrimento
do Metafisico.

O proprio Levinas em Autrement qu'étre au dela de I’Essence (1975), precisamente no
capitulo IV, sobre a Substituicdo, se refere a “An-arquia” da subjetividade que se entrega ao
prefixo “meta”, da metaontologia e da metaldgica. Ambos os termos empregados por Levinas
servem de base para o acunho “Metafenomenologia” proposto por Derrida, anteriormente, e
por outros estudiosos do filésofo franco-lituano, pois indica, sem deletérios ou perda
interpretativa, um para além do Logos e do tempo sincrdnico de uma consciéncia afetada pela
dynamis do pathos.

E importante considerar aqui que estes “para além de...” citado por Derrida, ou ainda

’

0 “para aquém de...”, que Sd0 expressdes frequentes no vocabulario levinasiano,
especialmente nos escritos que transcorrem de Totalité et Infini (1960) e Autrement qu’étre
(1975), foram retomados e ressignificados a partir das consideracdes de Jean Wah!*® (1888-
1974), com quem Levinas teve contato enquanto aquele era professor na Université de
Sorbonne, antes e depois da 22 Guerra Mundial.

Tal influencia de Wah!'® sobre Levinas, faz o filésofo franco-lituano reconhecer na

“Trans-ascendéncia” e na “Trans-descendéncia” o movimento metafisico™™ que oferece uma

87 DERRIDA, J. Violencia y Metafisica: Ensayo sobre el pensamiento de Emmanuel Levinas. Trad. Patricio
Pefialver in: DERRIDA, J. La escritura y la diferencia. Barcelona: Anthropos, 1989, pp. 107-210.

188 Apesar de Levinas em Autrement qu'étre au deld de I’Essence, precisamente no capitulo 1V, sobre a
Substitui¢do, se referir a “An-arquia” da subjetividade que se entrega ao prefixo meta, da metaontologia e da
metaldgica, também servir de base para o0 termo em recorréncia “Metafenomenologia”, indicando um para além
do Logos e do tempo sincrdnico da consciéncia afetada pelo pathos, nas palavras finais do mesmo livro, ele
esclarece que: “As nossas andlises reivindicam o espirito da filosofia husserliana, cuja letra foi o apelo, na nossa
época, da fenomenologia permanente, entregue ao seu estatuto de método de toda e qualquer filosofia. A nossa
apresentacdo de nogBes ndo procede nem através da decomposicdo logica, nem da descricdo dialética das
mesmas” (DOS:194).

18 WAHL, J. Tableau de la Philosophie Francaise. Paris: Gallimard, 1962. Para J. Wahl, o que est4 além da
ordem da consciéncia, que a torna “infeliz” pela descoberta da sua propria incapacidade, ¢ da ordem da
metafisica, i.e., do proto-logico e da proto-arché. Assim, metafisica é “Trans-ascendéncia” e “Trans-
decendéncia”, pois ¢ dotada de um movimento que vai aquém e/ou além do pensamento.

190 «Os termos Trans-ascendéncia e Trans-decendéncia foram tirados de Jean Wahl. Cf. “Sur I’idée de la
transcendance’ in: Existence humaine et transcendance. Neuchatel: Ed. de la Baconniere: 1944. Fui muito
inspirado pelos temas evocados neste estudo” (N.R. TI:22).

191 «O movimento metafisico ¢ transcendente e a transcendéncia, como desejo e inadequagio, é necessariamente
uma Trans-ascendéncia” (TI:21-22).


http://www.jacquesderrida.com.ar/frances/ecriture_difference.pdf

60

oportunidade de verdadeira abertura para o Outro-Infinito ou Ab-solutus'*?, via descoberta de
uma nova intencionalidade, inversa a fenomenoldgica, que de maneira enigmatica provoca a
epifania daquele Outro no eu.

O momento em que Levinas inicia a caminhada em direcdo a uma
metafenomenologia, sem o abandono definitivo da Fenomenologia em funcdo desta, se d& no
pensamento levinasiano nascente no periodo da sua maturidade filosofica, apesar de haver
indicios prévios que apontariam para essa passagem em obras anteriores.

Logo apos as influéncias de Wahl e os encontros com o mestre da exegética talmudica,
Chouchani, e de uma retomada dos escritos de Rosenzweig, que Levinas escreve Totalité et
Infini (1960) como seu chef-d’ocuvre. Nesta obra, procurou expor e, por vezes, sistematizar
experiéncias de uma consciéncia previamente afetada pela ética em que fazia girar toda a
abertura proposta pela metafisica do outro em torno, principalmente, da nogdo de Rosto’®.
Nela, ele retoma e recria temas divulgados anteriormente como o “il y a” e a “hipdstase do
existente”, agora convertidos em “elemento” e “fruicdo” respectivamente, além de realcar o
Eros como sensibilidade que foge a representacao.

Serd, portanto, a partir de Totalité et infini que a visada intencional de uma forma
plastica, que se manifesta em o0 mundo como Rosto (Visage) do outro metafisico, disposicdo
sem figuracdo possivel, que via vestigio (Trace) deste na consciéncia, emergira, em
Autrement qu’étre (1975) a consciéncia ndo-intencional como passividade de uma
subjetividade ética responsiva.

Sera este instante literario em que hd uma fuga da presentificacdo do tempo da
consciéncia que se da a virada ou a passagem da fenomenologia para a Enigmologia ou
Metafenomenologia ética.

Em outras palavras, o vestigio enigmatico do fendmeno é a expressdo pura dessa
exterioridade que nunca, em nenhum momento apelativo consciente, podera presentificar
temporalmente o Outro e conceitua-lo a maneira do Mesmo.

O vestigio do Rosto de Outrem, que significa sem aparecer, estabelece uma relacéo
pessoal e ética com a Eleidade, sob o modo da obrigacao anterior a intencionalidade eidética e
a presentificacdo da consciéncia e, assim, ndo revela ou ndo se situa no nivel da

fenomenologia, mas interrompe a fenomenologia eidética e a transitiva, ainda sob as

192 Expressdo que na sua etimologia nos evoca o "desligamento" ou a “independéncia” em relagdo a qualquer
outra coisa, i.e., separado, santo.
193 Como uma presenca do outro homem no seio de uma intersubjetividade ética.



61

égides do “Ego”, para dar lugar a uma metafenomenologia ou uma fenomenologia ética,
sem o0 abandono do espirito da prépria fenomenologia como abertura infinita.

A especificidade do vestigio esta em significar fora de qualquer intencédo de construir
sinal e fora de qualquer projeto do qual ele seria o designio. Trata-se de um vestigio que ndo
se inscreve na ordem do mundo, mas que a transtorna. A forma de ser daquele que deixa um
vestigio é passar, partir, absolver-se’® e, posteriormente, separar-se.

Aqui estd em questdo mostrar como a intencionalidade na obra de Husserl pode ser
problematizada no ambito da discussdo estética, tal como a sugere Levinas, em Totalité et
Infini (1960), e que € retomada e aprofundada em Langage et Proximité (1967), Autrement
qu'étre au dela de I’Essence (1975). Tal discussdo também se faz presente em artigos ser6dios
e ulteriores tais como La réalité et son ombre, publicado como artigo pela primeira vez em
1948 na revista francesa Les Temps Modernes e La conscience non-
intentionnelle (comunicagdo proferida na Universidade de Berna em 1983 e publicada no
livro Entre nous: Essais sur le penser a [’autre de 1985).

A critica do caréter enfeiticador da eikon e aglutinador do eidos'®®, e mesmo da
transitividade do Ego da fenomenologia husserliana, faz-se presente no construto do
pensamento levinasiano e na sua apropriacdo critica da fenomenologia tal como ela se
apresentou com Husserl.

Essa critica é recorrente e decisiva, pois a Alteridade, que para Levinas é irredutivel
aos ditames do ser e do tempo da consciéncia, ndo pode ser englobada por qualquer
intencionalidade, pois ela promove uma responsividade anterior a consciéncia.

N&o obstante, trazer a Alteridade, no seu irreducionismo temporal-conceitual
caracteristico, ou melhor, na auséncia de caracteristicas que possam defini-la ou apreende-la,
a fim de pensa-la como abertura infinita, custou, para Emmanuel Levinas, a maneira de
transformar ou transmutar a fenomenologia em metafenomenologia.

Viu-se neste capitulo que, num ato acuradamente fenomenoldgico, Levinas inicia sua
empreitada filosofica de evasdo de toda e qualquer representacdo da Alteridade, o que
significa, a priori, evasdo do Idealismo, do Ser e da ontologia para uma nova (des)ordem e
uma nova ideia que pudesse tergiversar-se das peripécias da dialética, do discurso do logos,
do conhecer e do Ser, a fim de se pensar um outro modo, ou uma outra maneira que o Ser,

num para além da esséncia. Raz&o pela qual:

19 DEHH:242.
195 A relagéo existente acha-se através do grego “€idoc”, que significa a “forma”, a “esséncia” ou o “olhar”, do
qual deriva do grego “cidwlov” (Eidolon) que significa “idolo” ou também “imagem”.



62

1°) O teorético, preso a imagética, converte-se em unico fio condutor da filosofia
transcendental, na qual o objeto da consciéncia é um produto da propria consciéncia, que no
ato da sua Sinngebung, assume caracteristicas pares ao Idealismo e a Ontologia, excluindo
qualquer possibilidade de uma diferenca ndo submissa ou de uma inapreensibilidade,
reafirmando, desse modo, toda uma presuncdo na capacidade totalizadora da razdo. Mesmo
sob a analise de que toda consciéncia é intencdo de um intencionado, sendo este intencionado
sempre excedente, este “a mais”, presente no horizonte do jogo noético-noematico, nunca
avanca para o diferente ou para o Outro, sendo apenas um feixe de possibilidades do que é
momentaneamente percepcionado, i.e., 0 mesmo do Mesmo.

2°) Ao excluir a possibilidade do infinito como transcendente, suspenso na
fenomenologia eidética e transitiva para que se adequasse as regras da imanéncia, Husserl
desabonou a possibilidade de uma exterioridade e de uma Transcendéncia (conforme o
pensamento levinasiano) afetante, i.e., que produzisse um “traumatismo” oriundo do
absolutamente Outro.

Ao fazé-lo, Husserl se esquecera da esséncia propria da ideia do Infinito que tomou de
Descartes, a saber: o estatuto de extravasamento do pensamento, ideia/conceito néo
constituida, inata a consciéncia e que retira do proprio pensamento a condicdo de arche,
origem e inicio de tudo. Situacdo do espirito, inegociavel para Husserl. Ao ndo tematizar Deus
como objeto e produto do Cogito englobante, Descartes abriu a possibilidade, para Levinas,
de se pensar “Deus” como o0 “Outro”, como Alteridade que implode a imanéncia.

3% A presentificagdo do tempo da consciéncia, no ato da objetivacdo por intermédio
das retencdes e protencdes fenomenoldgicas, convertendo o passado e o futuro em instantes
do presente puro, que ndo se contamina, nem mesmo de maneira tangencial, i.e., sem
qualquer devir ou perda temporal que pudesse ser exterior ao presente no processo da prépria
consciéncia de identificacdo, implicou para Levinas a adequacdo da passividade da
“impressdo originaria” declarada por Husserl, em representacdo imaginaria, mesmo diante de
todo o problema que comporta a questdo mnemaénica para a consciéncia.

Além disso, Levinas entende que a representacdo imaginaria, de tornar um novo
presente um fato passado, produz uma reducdo a consciéncia de tudo e de todas as coisas que
seriam independente dele e exterior, propiciando neste ato, a inclusdo do Outro no Mesmo,
anulando a diferenca e o lugar do Outro como importante constituinte da propria subjetividade
do sujeito.

4°) Para Husserl, o ser exterior € obra do pensamento e de seu dominio tipico e, nesta

leitura fenomenologica inteligivel, a linguagem, especialmente nas InvestigacGes Logicas e



63

em outras obras husserliana, estd diretamente e unicamente direcionada a expressdo e a
significacdo das representacbes do jogo noético-noematico, impossibilitando que fosse
oferecida de outro modo sendo a oralidade objetivante.

Apesar de considerar 0 aspecto oral como primaz na prépria construgdo historica e
gnosiolégica do humano, Levinas considera que o reducionismo husserliano fecha a
possibilidade ao humano de: em primeiro lugar, ser interpretado como ouvinte, antes que
falante. E, em segundo lugar, na condi¢do de falante, indicar o desejo de saida de si mesmo e
busca pelo Outro que lhe afetou, evidenciando sob a forma do didlogo ético e de uma
conversagdo (hermenéutico-literaria) com a historia, a memdria e a cultura, a possibilidade de
vivéncia e tempo diferentes ao do “eu psicofisico” do Ego Transcendental.

59 E, por fim, a consciéncia na sua prioridade de concentrar forcas num processo de
totalizacdo, onde as diferencas, ainda que percebidas no movimento exterior e interior da
mesma, ndo sdo consideradas ou acentuadas, mesmo diante do ego que constitui 0s outros e
entende que estes sdo outros egos constituintes (pois a alteridade ndo altera a estrutura
intencional), acaba proporcionando a Levinas a convicgdo de que a fenomenologia permanece
presa na busca do sentido do Ser, do teorético e do imagético, alheio a vida existencial, a
historia e ao sofrimento, apesar de ser uma preparacdo para 0 surgimento da
concretude/mundaneidade.

Entretanto, segundo os moldes do Logos Theorético dos quais ndo escapa sequer a
Ontologia, o0 antiético, i.e., 0 englobamento, a inclusdo imanente, a dominacao e a violéncia
ao Outro na sua Alteridade absoluta, a unido em sintese do entendimento, tudo, enfim, nos
meandros da fenomenologia husserliana, gira em torno ao prejuizo da separagdo existente
entre 0 eu e o0 outro, elemento inegociavel pela simples obviedade de que tal separagéo indica
a possibilidade de que cada individuo se instale e tenha o seu proprio destino. Por isso, para
Levinas, a separacao s6 acontece de fato quando cada um tem o seu préprio tempo.

A insuficiéncia do preceito husserliano que ndo logra conservar a exterioridade fora
das fronteiras da consciéncia, configura-se para Levinas, num modelo que ndo consegue
comportar a facticidade da vida e das relacdes, nem muito menos, a salvaguarda da separacéo
e da alteridade do outro como irredutivel.

Ao tomarmos o0s 5 pontos desta conclusdo como validos, certamente, desembocaremos
em interrogantes que procuraremos discutir e, dentro do possivel, responder a posteriori no
segundo capitulo deste. S&o elas: Como entdo se daria a relagdo ética do eu com o Outro?
Como seria tal relacdo que ndo privasse este de sua Alteridade irredutivel e ambos de suas

singularidades? Que elemento poderia promover a relagdo entre os independentes “Mesmo” e



64

“Outro”? Como se d& essa afec¢do do outro em mim? Onde se d&4? Metafenomenologia, o que
€? O que Levinas conserva, se é que conserva algo, da métrica husserliana? Por que a
Sensibilidade € tdo importante para o construto levinasiano? Afinal, com o advento da
abertura & metafisica da alteridade ainda se conserva uma fenomenologia em Levinas?
Esperamos responder a todas estas perguntas e afirmar como através de uma
hiperbolizacéo do sensivel, Levinas desvela uma intencionalidade inversa e uma caracteristica
marcadamente passional da subjetividade, efetuando via linguagem e afeccdo vulneravel, essa
passagem definitiva da fenomenologia para a metafenomenologia ética. Assunto para o

proximo capitulo.



65

CAPITULO 2:

PARA ALEM DA FENOMENOLOGIA HUSSERLIANA:
FRUICAO, VULNERABILIDADE E O OUTRO
METAFISICO, ELEMENTOS DA
METAFENOMENOLOGIA ETICA.



66

2.1. Hiperaesthesis como fundamento da antropogenia e da heterogenia do humano e o

caminho para a Metafenomenologia.

Ao analisar criticamente o trajeto fenomenoldgico husserliano, Levinas, no periodo do
seu amadurecimento (1961-1995), alega a insuficiéncia da métrica do filésofo de Friburgo,
porque “a nog¢do de ato comporta essencialmente uma violéncia, a da transitividade que falta a
transcendéncia do pensamento encerrado em si mesmo, apesar de todas suas aventuras, no fim
de contas, puramente imaginarias™.

Na oOtica de Levinas, a Fenomenologia de Husserl é, apesar de sua novidade, ainda
imanéncia, ipseidade, presentificacdo, compreensdo através do eidos e, por conseguinte,
inseparavel correlacdo a consciéncia, pois naquela doutrina, a transcendéncia apresenta-se
como correlato da prépria imanéncia, i.e., como parte do jogo noético-noematico.

Tal delimitagdo fronteirica e emperre em salvaguardar e mutilar o horizonte de
sentido, faz Levinas interpretar a fenomenologia husserliana, apesar de sua novidade, como
um método que reduz o pensamento teorético sobre o ser e que, ao fim e ao cabo, “inibe a sua
aspiracdo a exterioridade radical, chamada por tal motivo de metafisica, em que o respeito a
essa exterioridade metafisica reside no “deixar ser”, acima de tudo”¥’,

Na sua analise da doutrina husserliana, mesmo na via genética onde o sensivel é
exposto, portanto, o pensamento ndo transcende a correlacdo consciente e ndo consegue visar
mais do que aquilo que pensa, fechando-se num hermetismo, onde a propria relacdo com o
mundo converte-se, apesar das novidades, em representacdo da intencionalidade ativa e
criadora da consciéncia, em que todo o empirismo, no sentido de relacdo com o exterior, é
transcendental.

Tal concepcdo representacional, motivada pela intencionalidade com sua intentio, é
combatida por Levinas em dois momentos interdependentes: no primeiro momento, na obra
Totalité et Infini (1961), quando radicaliza a sensibilidade, em um ato acuradamente
fenomenologico, associando-a a um nivel pré-ético como fruicdo, onde o individuo, na sua
relagdo com o mundo, vive de ““boa sopa”, de ar, de luz, de espetaculos, de trabalho, de

5,198

ideias, de sono etc.””", i.e., objetos ndo representaveis e “elementos” oferecidos ao prazer e a

196 T):13.
197 Tel:14 et Cf. TI:114.
198 11:100.



67

satisfacdo originaria, onde este “viver de... ndo ¢ uma simples tomada de consciéncia do que
preenche a vida™'®®,

Esta sensibilidade sem limites, radicalizada a partir do modelo husserliano, deve ser
entendida como uma hiperasthesis, do grego "vrer-", em virtude de que, apesar de encontrar-
se num estatuto ontoldgico, ja nos remete a um para além, indicando uma ideia de superacéo
das limitagGes impostas.

No segundo momento, desenvolvido a partir do artigo “Langage et Proximité” (1967)
e, principalmente, da obra “Autrement qu’étre ou au-dela de [’essence” (1975), em que a
fruicdo é atrelada também ao sofrimento, associando a sensibilidade a um nivel ético, aberta
por esta “outra maneira de filosofar”, como Proximidade e Vulnerabilidade, afec¢do e
passividade pura, para além do ser, que institui e fundamenta a relacdo com outrem e a
propria subjetividade do individuo.

Esses dois modos de afeccdo do individuo descritos acima, o nivel pré-ético e ético,
reivindicardo o surgimento da antropogénese, e a passagem desse, a heterogénese que, sob
nenhuma hipotese, se deixam apreender pela significagdo da “intencionalidade da
consciéncia™®® husserliana, precedendo desta forma, o ambito da visdo e da imagética das
quais procedem a sabedoria do Logos.

Para tal, também consideraremos no nosso estudo, as andlises de Andrew Tallon
(1995) realizadas no artigo ‘“Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, and the

Ethical in Levina’s Philosophy”201

, para indicar como estes dois modos de afeccdo, indicardo
as condicgdes pré-originarias da antropogénese do individuo e da heterogénese do sujeito ético
levinasiano neste movimento do metafenomenoldgico, para em seguida, a partir dos escritos
tardios de Levinas, entre eles: “Langage et Proximité” (1967), “Autrement qu’étre” (1975),
“consciéncia nao-intencional” (1985) etc., indicar o topos e o tropos da afeccdo na
subjetividade, a saber, a ma-consciéncia ou a consciéncia ndo-intencional.

Em qualquer caso que analisarmos, veremos a presenca de uma radicalizagdo da
sensibilidade, uma hiperaesthesis, seja como fruicdo, eros e, principalmente, na

vulnerabilidade da proximidade, que fundamenta a metafenomenologia levinasiana.

199 71:101.

2% DEHH:266.

2! TALLON, A. Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, and the Ethical in Levinas’s

Philosophy. In: Ethics as First Philosophy. ed. Adriaan T. Peperzak. New York: Routledge, 1995, pp. 107-121.
“Afetividade Nao-intencional, Intencionalidade Afetiva e o ético na filosofia de Levinas”, trad. Nossa.



68

2.2. Antropogenia do individuo: fruicao e desejo como resultado da hiperaesthesia

Ja na sua primeira obra filosofica, (Le Temps et I’Autre, 1948), Levinas declara o seu
interesse em estabelecer um estatuto da sensibilidade como antropogénese do existente que a
sua vez, fosse capaz, entre outros motivos, de romper com a tradi¢do filoséfica dominante.
Em seguida, em Totalidade e Infinito, 1960, a sensibilidade fenomenoldgica husserliana é
radicalizada, convertendo-se assim numa hiper-sensibilidade ou hiperasthesis.

Na busca do que ficou de fora do mundo dos fendmenos, da procura por um au-dela
da objetividade e da apreensao da consciéncia que se apresente como meta-ontolégico e meta-

202 onde

gnosiolodgico, Levinas depara-se na histdria da filosofia com o pensamento epicurista
encontra elementos para a construgdo desse novo estatuto da sensibilidade sem limites
impostos pelo Ego Transcendental.

Levinas enxergou no Epicurismo um proceder caracteristico deste “hiper”, quando
afirmava que a vida é busca pelo prazer em relagdo com os elementos e alimentos. Esta moral
hedonista residia no fato de “ndo procurarem, por detrds da satisfacdo da necessidade, uma
ordem em relacdo a qual a satisfacdo adquiriria tdo-s6 um valor: tomar como termo a
satisfacao que € o proprio sentido do prazer”203.

Deste modo, em Totalité et Infini (1960), obra-tese que marca ndo apenas seu ingresso
na Universidade de Poitiers, bem como seu periodo de amadurecimento filos6fico®®, a

59205 ou a

sensibilidade j& aparece radicalizada e imediatamente associada ao “modo da fruigdo
fruicdo do Elemental — tomado como “pura qualidade sem suporte”, identificado aos quatro
elementos da physis dos pré-socraticos, isto €, a terra, a agua, fogo e o ar, no qual e do qual, a
existéncia humana se nutre e goza®®, pois o existente é um solitario que visa o prazer solitario
mediante a fruicdo dos e nos alimentos.

E assim que nesta obra “a intencionalidade da frui¢io pode descrever-se por oposi¢éo

99207

a intencionalidade da representagdo” ', porque, em primeiro lugar, a fruicio mantém a

exterioridade das coisas, algo que “o método transcendental, incluido na representagao,

222 LEVINAS, E. Les imprévus de I’histoire. Montpellier: Fata Morgana, 1994, p.206. Doravante: LIDH.
TI:126.

204 SUCASAS, A. Lévinas por Lévinas. In: Emmanuel Lévinas: la vida y la huella. Salomon Malka. Madrid:

Editorial Trotta, 2006.

205 Acdo de fruir, gozar, desfrutar ou se deleitar. Modo de participacéo na relacdo individuo-mundo, basicamente.

Alias, um dos indicios fundamentais de que a sensibilidade é primariamente fruicdo, aparece em fungdo da

orientacdo estética que o ser humano imprime ao seu mundo, e cuja expressdo maxima se da na arte. Segundo o

filosofo lituano, esta representa um plano superior, um regresso a fruicdo ou ao Elemental, uma vez que os

“belos objetos do mundo sdo aqueles que, em tltima instancia, nos déo prazer” (T1:149).

206 | |DH:143.

207 71:1109.



69

suspende™®®, E, em segundo lugar, com a exterioridade, afirma-se um mundo diferente do
correlato da consciéncia intencional e da representacédo, indicando uma mudanca de sentido na
propria intencionalidade.

Desenvolveremos o0 que acabamos de citar, porém ndo antes de registrar que, ao
retomar a questdo da relagdo entre a vida do existente e o desfrutar-se das coisas do mundo, o
fil6sofo franco-lituano aproxima-se do pensamento heideggeriano de Sein und Zeit, segundo o
qual, ao contrario do que pretendeu a generalidade da tradicao filosofica e cientifica ocidental,
a teoria ou “um puro olhar” ndo s6 nao esgota a inser¢do do humano no mundo das coisas,
como sequer caracteriza 0 modo originario dessa relagdo viva®®.

Esta aproximacdo € transitoria, pois logo em seguida, Levinas afasta-se da ontologia
ou da ideia de que a relacdo do ser humano com o mundo seja, em primeiro lugar, uma
relagdo pratica e utilitaria”® e que, em consequéncia, o mundo é originariamente um conjunto
de coisas-utensilios disponivel e pronto para ser usado no cotidiano da utilidade.

Contudo, vale salientar que Levinas ndo nega que haja tal tipo de relagdo do existente
com o mundo, nem procurou abstrair a existéncia e reconhecer o valor do mundo dos
utensilios. O que enfatizou foi que ambos ja existem subordinados a “gratuidade da
fruicao” .

Para Levinas, “todo objeto se oferece a fruig¢do — categoria universal da empiria —

59212

mesmo quando tomo um objeto-utensilio ou quando 0 manejo como Zeug”***, pois

0 isqueiro ao cigarro que se fuma, o garfo a comida, a taca aos labios.
As coisas referem-se & minha fruicdo. E a mais banal das verificacdes
que nem sequer as analises da Zeughaftigkeit conseguem apagar [...]
nem encerram a substancialidade dos objetos [...] A fruicdo de uma
coisa — mesmo tratando-se de uma ferramenta — ndo consiste apenas
em por essa coisa em relagdo com o uso para que foi fabricada — a
pena para a escrita, 0 martelo para o prego espetar -, mas também em
sofrer ou alegrar-se com esse exercicio®’*,

Desse modo, vé-se que, para Levinas, os utensilios e outros ndo-utensilios, tais como o

pedago de pao e o lume da lareira, sdo oferecidos a gratuidade da fruicdo, “em pura perda,

208 T1:119.

209 | EVINAS, E. Humanismo do outro homem. Petrépolis: Vozes, 1993, p.25. Doravante: HOH.

20 Este distanciamento da facticidade ontologica, da visio de mundo como “um mundo de exploracdo”, foi
motivado pela consideragdo de que esta visdo deu azo para que 0s seres humanos se considerassem uns para 0s
outros como instrumentos.

211 HOH:26.

212 71:124.

213 71:124-125.



70

sem remeter para mais nada, em puro dispéndio”. Eis a caracteristica-mor do individuo na sua
relacdo pré-ética com o mundo, algo que o proprio utensilio com sua pragmatica encobriu, a
fim de que ndo se chegasse ao marco da satisfacio*.

Depois de demarcar os limites entre o pensamento levinasiano e heideggeriano em
relacdo aos utensilios/objetos, faz-se necessario regressar a questdo da relacdo entre fruicéo e
representacdo, onde, certamente, pelo sentido fruitivo da sensibilidade radicalizada, com uma
intencionalidade afetiva, Levinas reagiu a concepcdo da imanéncia monadoldgica da

fenomenologia husserliana ao indicar que

A representacdo consiste na possibilidade de dar conta do objeto como
se ele fosse constituido por um pensamento, como se fosse noema. E
isso reduz o mundo ao instante incondicionado do pensamento. O
processo de constituicdo, que tem lugar em todo o lado em que héa
representacdo, derruba-se no “viver de...” [...] aquilo de que vivo ndo
estd na minha vida como o representado, que € interior a representacao
na eternidade do Mesmo ou no presente incondicionado da cogitagéo.
O constituido [...] extravasa aqui o0 seu sentido [...] transforma-se no
alimento do constituinte. O alimento condiciona o préprio pensamento
que pensaria como condicdo [...] o ato de comer comporta — regula o
excedente da realidade do alimento sobre toda a realidade
representada [...] o mundo que constituo alimenta-me e embebe-me, é
alimento e “meio”. A intencionalidade que visa o exterior muda de
sentido no proprio visar, tornando-se interior a exterioridade que

constitui*®.

Na analise de Strasser (1977)*!°, a fruicdo levinasiana ainda dotada de um estatuto
ontolodgico, se distingue da constitui¢ao objetiva da “consciéncia de...” de Husserl, mediante o
imediatismo do gozo com as coisas, onde a representacdo se dissolve na concre¢do e na
afetividade, o que vai indicar uma contraposicao a fenomenalidade do aparecer do fenémeno
a consciéncia. Afinal, “preencher, satisfazer — sentido do sabor — é precisamente passar por
cima das imagens, dos aspectos, dos reflexos ou das silhuetas, das alucinagdes, dos fantasmas,
da penugem das coisas que s@o suficientes a consciéncia de..”?.

Neste nivel pré-ético temporal, a “in-carna¢do sensivel” levinasiana indica um corpo-

sujeito-sensivel como kinestesia, que se constitui a partir de um mundo ja dado ou ndo-

214 - L . . . . .
Razdo pela qual, na critica levinasiana a Heidegger, ele afirme que: “O Dasein em Heidegger nunca tem

fome! A comida s6 pode interpretar-se como utensilio num mundo de exploragdo” (TI:127).
215 71:120-121.

216 STRASSER, Stephan. Antiphénoménologie et phénoménologie chez Lévinas. In: Revue
Philosophique de Louvain, v,75, Paris, 1977, pp.101-125.

217 DOs:91.



71

constituido num segundo grau®®, e que est4 dotado de uma sensibilidade ambigua “ativa-
passiva”.

No nivel pré-ético, o carater “passivo” da sensibilidade constituida como fruicdo em
pura perda ou dispéndio, revela a afetividade da in-carnacéo sensivel, que tende, via desejo
fruitivo, para o prazer (plaisir, Vergnlgen, gozo) e que consegue determinar uma nova relagéo
com o mundo, j& que essa relacdo ndo estd limitada ou pacificada pela representacdo do
sujeito.

N&o obstante, ha um problema na relacdo desse existente com o mundo. H& uma
alteridade afetante interna que inquieta e que se traduz concretamente como fome, fadiga, dor
ou sofrimento do e no corpo®®. Ainda no primeiro caso, a relacdo com a alteridade
circundante, seja mediante a fruitividade dos e nos alimentos, cessa-se pelas intempéries e
necessidades da vida. Eis 0 momento em que o individuo tende ndo mais ao prazer apenas,
mas a satisfacéo.

Desta feita, evidencia-se, no pensamento levinasiano, o carater “ativo” da

sensibilidade revelada como uma afetabilidade que é intencionalidade®®

- que difere da
intencionalidade da consciéncia -, pois esta manifesta-se com uma intencdo que tende para a
satisfacdo, impelido pelo desejo de supressdo da necessidade e que, por conseguinte, €
divergente da intengdo do pensamento segundo os moldes husserliano, que visa o conhecer.
Serd assim que, pela andlise de Strasser, a representagdo se dissolve na concrecdo e na
afetividade e, segundo Tallon, Levinas comeca a desenvolver sua estrutura pré-originaria e
ética.

Analisemos mais detalhadamente cada situacdo evidenciada até aqui. Em ambos o0s

b

, hdo ¢ uma

intencdo, ndo estd dotada de uma intentio, mas de uma falta, uma fome, “o vazio da fome”?%,

casos, a sensibilidade “tende para...”. Essa tendéncia, esse “tender para...’

a ser suprida via desejo de necessidade e fruicdo — tal como asseguramos anteriormente. N&o
é liquido ou substancia, mas jarro vazio.

N&o é constituinte, mas conteido que revelard, em primeiro lugar, uma inadequacao
da ipseidade e, concomitante a isso, a posteriori uma caracteristica pro-ética da subjetividade,

pois, segundo Levinas, 0 nutrir-se da vida tem uma dupla referencia, ja que, “antes de

218 pois 0 mundo dito sensivel esta aberto ao individuo inconscientemente e independentemente das escolhas e
vontades pessoais. O mundo que toco &, previamente, tocador. S6 posso intencionar toca-lo ou representa-lo se
fui despertado pelo seu toque prévio, que chega via afetividade, em uma inversdo da intencionalidade
objetivante.

29 MURAKAMI, 2002: 16

220 TALLON, 1995: 108.

21 DOs:91.



72

qualquer reflexdo, antes de qualquer regresso a si, a frui¢do é fruicdo da fruicdo, sempre em
falta para consigo, colmatando por meio destas faltas prometidas ao contentamento,
satisfazendo-se ja com este processo impaciente da satisfagdo, desfrutando do seu apetite”zzz.

Isso significa dizer que, em qualquer situagdo em que se encontre, a frui¢do escoltada
pelo desejo fruitivo ou de necessidade, sera sempre um contetdo insaciavel. Quer para o
prazer, quer para supressdo da falta, o desejo ndo satisfara ao individuo, alias, ndo se satisfara.

Em segundo lugar, ja considerando as maduras analises dispostas em Autrement
qu’Etre (1975), a sensibilidade como fruicdo, via desejo fruitivo ou de necessidade, se abrira a
um novo modo da sensibilidade propriamente ética.

Para Levinas, é necessario que o individuo aja egoistamente por essa frui¢cdo, no
intuito de que “possa comprazer-Se em si mesmo, como se esgotasse 0 eidos da sensibilidade,
para que a sensibilidade possa, na sua passividade — na sua paciéncia e na sua dor — significar
“para o outro” [...] sem o egoismo que se compraz em si mesmo, o sofrimento ndo teria
sentido, perdendo também a passividade da paciéncial...] a fruicdo e a singularizacdo da
sensibilidade num eu retiram a passividade suprema da sensibilidade — a sua vulnerabilidade —
a sua exposi¢ao ao outro”?? 224,

E importante também relatar que ambas as qualidades da sensibilidade radicalizada

225

como modo de fruigdo™, acabam por incluir todo o0 momento e movimento intencional da

sensibilidade na ordem da afetividade (Befindlichkeit®*®

), 0 ndo-lugar, onde o Ser se ausenta,
que, para Levinas, ndo representa irracionalidade.

Por haver certa ordem e intencionalidade invertida, a intencionalidade do viver de...
sugere, ao contrario do que se imagine apressadamente, certa coeréncia. Fato é que, a
“concre¢ao do impensado” ao qual Husserl parece ter se deparado, ndo ¢ ininteligibilidade ou
incoeréncia.

E apenas pertencente a outra logica, para além da logica da gnose e a do Ser e Ente.
Neste ambiente sensivel radicalizado por Levinas a partir dos matizes de Husserl, da-se, como
asseguramos, uma “ex-cedéncia”, i.e., uma saida do Ser e das categorias que o descrevem.

Razdo pela qual, a intencionalidade do “viver de...”, intencionalidade da
hiperasthesia, que neste primeiro nivel do individuo pré-ético aparece como “frui¢dao”,

mediante o ser sensivel que € corpo, ndo € constituinte, mas “conteudo inapreensivel,

2 DOS:92.

22 D0OS:92.

224 Desenvolveremos todas estas nogBes mais adiante.

22 TALLON, A. Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, and the Ethical in Levinas’s

Philosophy. In: Ethics as First Philosophy. ed. Adriaan T. Peperzak. New York: Routledge, 1995, pp. 107-121.
228 Cf. nota 16.



73

inconcebivel, inconvertivel em sentido do pensamento, irredutivel ao presente”227 da
consciéncia e, por isso mesmo, irrepresentavel. Algo que decisivamente compromete o
método husserliano, pois indica um para além do limite imposto por Husserl a propria

228

sensibilidade“” e ao tempo. Indica um meta, i.e., um para além da fenomenologia husserliana

seja eidética ou genética.

b

Visando esclarecer ainda mais o que expomos acima, no “viver de...”, o primeiro
movimento, como fruicdo em pura perda, que se manifesta aquém da estrutura englobante do
pensar e que se encontra atrelado ao nivel pré-ético, da-se na alimenta¢do “[...] quando 0
representado se muda em passado que ndo teria atravessado o presente da representacgéo,

229 sando deste modo,

como um passado absoluto que nio recebe o seu sentido da memoria
um movimento temporal, como passividade que ndo atravessa o presente da consciéncia
representacional fenomenoldgica.

J& o segundo movimento, o individuo é impulsionado pelo desejo de necessidade, i.e.,
a afeccdo sofrida e a estimulacdo recebida, levam o individuo a assumir-se na fruicdo, como
incumbido da busca pelo prazer e da satisfacdo individual contra os perigos da intempérie.

E, precisamente, neste nivel, que a definicdo da sensibilidade como fruicdo toca num
ponto critico com o qual o filésofo lituano n&o pode deixar de defrontar-se e de procurar uma
solucdo. Este problema o foi também para o Epicurismo na medida em que o ser humano que

vive de degustar e gozar do que lhe oferece os elementos e o Elemental®*®

, encontra-se
condenado ao egoismo do seu prazer solitario.

Permanecendo nesta a condicdo de pura perda, o individuo fruitivo chegaria a colocar
em xeque ndo apenas a ética e a relacdo com o outro, mas, sobretudo, a alteridade de outrem
como tal ao dissolvé-la no seio do Elemento consumido e do Elemental.

A saida, portanto, para 0 impasse da sensibilidade como fruicdo, abordada em
Totalidade e Infinito (1961), encontra-se no fato de o existente recolher-se na morada ou na
habitacdo que ele mesmo constrdi para se proteger da exposicao as intempéries do Elemental.
Levinas chega a abordar a questdo da habitacdo como abrigo contra o Elemental da seguinte

maneira;

227 T1:121.

228 Neste sentido, Levinas ¢ taxativo: “o corpo ¢ indigente” (TI:121), como corpo-proprio sujeito as
necessidades, ndo s6 depende da exterioridade ndo-constituida pela consciéncia, como € suscetivel de receber
todo e qualquer tipo de auxilio-influéncia incontrolavel exterior e, por essa razdo, o corpo converte-se no ponto
zero que muda o sentido da intencionalidade, de ativa para passiva, de visada para afetada.

229 71:122-123.

2% Elementos dados a gratuidade da fruicéo, ndo-objetificaveis, ndo-possuiveis por ninguém, onde se esgota toda
e qualquer relagdo de posse, ou qualquer relagdo sujeito-objeto, por situar-se no &mbito da impossibilidade da
contengdo por parte do individuo. Elemental tais como: a terra, 0 mar, a luz, a cidade, o vento (Cf. T1:122-123).



74

Na prépria sensibilidade, e independentemente de todo o pensamento,
anuncia-se uma inseguranca que pde em questdo esta antiguidade quase-

eterna do elemento, que a inquietard como o outro e de que ela se apropriara

recolhendo-se numa morada®®.

Diante da incerteza e da inquietacdo suscitadas pelo Elemental, em virtude de que ndo
h& garantias para o amanha e diante da impossibilidade de que a fruicdo ndo supra a
inquietacdo gerada no individuo, ainda a nivel pré-ético, que passa a preocupar-se com a
previsdo de seu sustento, engajando-se na constru¢do da morada, da habitacdo, mediante o
trabalho, que surge caracterizada pela ambivaléncia que resulta ser, simultaneamente, abertura
para o Elemental e separacao dele.

E, pois, a partir da morada ou do abrigo, pelo desejo de supressdo da necessidade, que
visa garantir a fruicdo do amanhd, que surgem o trabalho sobre o Elemental e a posse de um
“mundo de coisas” que se oferecem novamente a frui¢do. Nao obstante, a passagem da
exposicado ao Elemental para o “mundo das coisas” trabalhadas pelas maos humanas
pressupde previamente, a situagdo do humano como existente afetado por uma primeira alter-
acao, onde a liberdade da fruigéo se sente limitada.

De qualquer modo, a radicalizacdo fenomenoldgica da sensibilidade, a fruicdo como
modo pré-ético do individuo ainda pode ser considerado como um cavoucar em busca das
coisas mesmas, mas ja de por si, evidencia caracteristicas de um movimento em direcdo ao
ético, uma pro-ética que revelara, definitivamente, o meta-fenomenoldgico, i.e., um
transbordamento que veremos no proximo ponto.

N&o obstante, por onde quer que se olhe, na hiperasthesia assumida como fruicéo,
seja movida pelo desejo fruitivo ou pelo desejo de supressdo de necessidade, que sdo
gualidades de um mesmo desejo, indefectivelmente, conduzira o individuo pré-ético ao
“fracasso” perante o si mesmo.

O “fracasso” com qual o individuo se depara na fruicdo demonstra que nem mesmo a
forca ativa da sensibilidade como fruicéo é suficiente para retira-lo do estado fruitivo e do
seu egoismo. A auténtica saida do para-si fruitivo revela outra caracteristica do individuo em
0 mundo: a vulnerabilidade.

A partir de Autrement qu Etre ou au-deld de I’essence (1975) e escritos posteriores, a
sensibilidade fruitiva e erotica passa a ser descrita como proximidade e vulnerabilidade. Nesta

obra, ao colocar, lado a lado, fruicdo (acdo de desfrutar) e ferimento (sofrimento) como

21 71:145.



75

termos da sensibilidade, Levinas acaba por qualificar a sensibilidade como afeccdo
vulneravel, de modo a agudizar o “carater receptivo ou passivo que aquela assume”** uma
vez que gozar e sofrer s6 podem ser vividos por um sujeito constituido como carnalidade
exposta a afeccdo do mundo (intempéries) e a afeccdo da voz (Dizer) e da
aproximacéo/contato de outrem (proximidade).

Esta identificacdo radical da sensibilidade a afeccdo leva a perceber que De outro
modo que o Ser acarreta, em relacdo a Totalidade e Infinito, o deslocamento do centro de
gravidade do individuo em o mundo, para Outrem.

Levinas explica essa mudan¢a mediante o “Desejo” suscitado pela “ferida traumatica”
da proximidade.

Segundo Duportail (2005)*®, a relacdo presente entre intencionalidade afetivo-
responsiva, a partir da epifania do Rosto, pois Rosto é apelo e mandamento que suscita uma

resposta afetiva do “eu” antes de qualquer atitude “de-liberada™***

, se configura como Desejo
do Infinito.

O Desejo nasce de um “Trauma”, da mesma maneira que uma resposta surge diante de
uma pergunta prévia. Nao obstante, esse “Trauma” ndo ¢ um psicotrauma, mas apenas 0
suficiente para manter uma greta ou uma diacronia no tempo da consciéncia, pela qual o
significado transcendente perpassa, fazendo com o Rosto deixe o seu “vestigio”. Algo que
Duportail chamou de “afeccdo traumatica”.

O “ferimento” acarretado pela afeccdo da proximidade de outrem, ja introduz na
dindmica da sensibilidade a ruptura de uma existéncia antes entregue a fruicdo, de modo a
revelar entdo, o proprio limite do viver de degustar, de saborear e de tatear 0 mundo das
coisas. De fato, Levinas parece reconhecer haver na sensibilidade uma “ambivaléncia

irredutivel”, uma vez que se ndo fosse marcado pela afeccdo traumatica, o individuo em o

mundo, poderia se bastar a mera frui¢do e, com isso, “abandonar-se a animalidade que se

82 D0s:93.

233 DUPORTAIL, Guy-Felix. Intentionalité et Trauma. Paris: L'Harmattan, 2005.

2% Razéo pela qual, para Levinas, a subjetividade seria responsabilidade anterior a qualquer liberdade,
permitindo que a liberdade se faga com e na responsabilidade ou cuidado com o outro. Para Pivatto (1995): “eu
sou responsavel pelo outro antes de ter escolhido sé-lo. Em outras palavras, a responsabilidade é primeira,
antecede ao proprio ato da consciéncia e da liberdade. Ela é constitutiva da subjetividade. Por conseguinte, ndo é
uma consequéncia da racionalidade consciente e livre. Além disso, a relacdo de responsabilidade é imediata,
direta, volta-se para o primeiro que chega, o proximo, para além de qualquer qualificacdo ou determinacéo. Ao
mesmo tempo, a responsabilidade que tece a subjetividade constitui a singularidade, a identidade prépria do
sujeito. A identidade ndo deriva de uma determinacdo material, nem da consciéncia que diz eu sou, nem de um
outro que me reconhece como eu , mas da responsabilidade que me faz unico e irrepresentavel” (PIVATTO, P.
Responsabilidade e Justica em Levinas. In: Veritas. Volume 1, n° 1, Porto Alegre, 1995, p. 223).



76

59235

compraz em si mesma”*>>, como ja asseguramos no problema epicurista. Por outro lado, o

individuo incarnado pode identificar-se como “Gnico-para-0-outro”?*

outro e ndo para si”?’, por esse toque-caricia de mestre.

e “significacdo para o

Ora, ser-para-outrem, ou 0 um-para-o-outro, ndo é uma forma de sentido alternativa ao
conhecimento, mas o préprio sentido do sentido e, portanto, sé possivel pela hiperaesthesia

1,238 que &, ao

ainda mais radicalizada como vulnerabilidade, como radical “exposi¢do ao outro
contrario da sensibilidade da fruicdo, unicamente passividade.

Por isso, a vulnerabilidade € ainda mais passiva, anterior, inclusive, a experiéncia do
corpo como ponto zero, é afec¢do pelo ndo-fendmeno, onde o contato, para além do toque,

»2% nois a proximidade

aberto pela proximidade “ndo ¢ abertura ao ser, mas exposi¢ao ao ser
ndo é uma experiéncia, mas significa enquanto proximidade, enquanto possuido pelo
proximo, uma obsessé@o oriunda do rastro de uma pele, do vestigio de um Rosto invisivel aos
olhos, presente, aquém da presenca da consciéncia, como marca/trauma de um evento passado
na ipseidade.

Vale salientar que, a ruptura introduzida pelo ferimento de outrem s6 se cumpre
realmente, ou s6 se efetiva como ética, como inquietacdo respondida, quando a dor se
transmuta em rendncia e generosidade e quando se oferece ao outro, ndo apenas metaforica,
mas realmente, o “pdo tirado de sua propria boca e sua propria pele”?*,

A sensibilidade se caracteriza, pois, neste estdgio, considerada como exposi¢do ao
outro no sentido de ser tomado por ele, ao invés de vé-lo e decidir-se por ser responsavel por
ele, como ser passividade de presa em vez de atividade do cacador de imagens®; de ser
obcecado ou estar cercado pelo outro, em vez de capturd-lo a partir do ato intelectual de
apreenséo de sua identidade ou alteridade.

Compreende-se, portanto, que se em Totalidade e Infinito (1961), o outro emergia
como aquele que vinha incomodar uma ipseidade e identidade ja constituida pela fruicdo e
pelo trabalho dos elementos sensiveis, reivindicando hospitalidade a ponto de levar o
existente a tirar o pdo de sua propria boca para nutri-lo, em De outro modo que o ser (1975),
na hiperaesthesia, nesta sensibilidade ainda mais radicalizada, outrem afeta visceralmente o

existente a partir do proprio nucleo do fluxo sensivel que o atravessa e 0 constitui,

235 T1:90.

236 DOS:96.
237 D0S:97-98.
238 DOS:93.
239 D0Os:98.
240 pOs:95.
21 D0S:93.



77

demandando ser acolhido no proprio corpo, onde, s6 assim, a identidade € constituida na
materialidade do “um-para-0-outro”.

Em suma, ndo se trata de um sujeito ja constituido que se expde, ou oferece
voluntariamente uma palavra ao outro. Antes, 0 sujeito caracteriza-se por esta propria
exposicdo, apesar de si. Ele € inteiramente um-para-outrem exposto apesar dele e oferecendo-
se em signo apesar de si. Isto significa que o sujeito do “Dizer nio oferece um signo, mas se
faz signo”242.

Isso significa dizer que, na medida em que o existente fruitivo na sua corporeidade
incarnada aparece imediatamente afetado por outrem, isto €, constituido pela propria afeccéo,
pelo fato de encontrar-se exposto corporal e sensivelmente em o mundo e, principalmente, a
outrem, em exposi¢io que se descreve como “Dizer sem Dito” ou para aquém de todo Dito®*,
ele esta posto em vulnerabilidade.

Nesta vulnerabilidade, como sensibilidade hiperaesthésica a ipseidade sente antes de
saber o que sente, i.e., ela pré-sente a vulnerabilidade do outro, a nudez do Rosto, 0 medo da
morte do outro, da obra inacabada e, por isso mesmo, projeta sobre ele sua humanidade
entendida como resposta e responsabilidade ao apelo/mandamento da indigéncia/majestade do

Rosto.

2.2.1. Da antropogenia a heterogenia ou da pré-ética do individuo a pro-ética do sujeito:

Rosto, Vestigio, Desejo do infinito e Linquagem como nocdes intermediarias entre a

Fenomenologia e a Metafenomenologia.

Vemos necessario indicar neste ponto que “Rosto”, “Vestigio”, “Desejo do infinito” e
“Linguagem”, tal como foi entendida por Levinas antes de Autrement qu’étre (1975) sdo
nocbes intermediarias do construto levinasiano que se posicionam na passagem da
fenomenologia para a metafenomenologia ética. Vale salientar que essas noc¢des sdo todas
ambivalentes, pois recorrem tanto ao que é perceptivel, quanto ao que estd para além do

descritivel, ou ainda, apelam tanto ao fenbmeno, quanto ao metafenémeno.

2 DOs: 63.

%3 DOS:66-70. O Dizer é pura passividade de um afeto irrecuperavel, sempre ja passado, e que acontece sem
qualquer retencdo em si e sem poder fixar-se numa presenca de si a si da consciéncia. O Dizer é pura
passividade de um afeto irrecuperavel, sempre ja passado, e que acontece sem qualquer retencdo em si e sem
poder fixar-se numa presenca de si a si da consciéncia.



78

Etienne Feron (1992)*** mostra que o fenémeno na descricdo husserliana, se mostra
sempre a partir de um contexto, em um espaco iluminado pela consciéncia, algo que Levinas
ndo discorda. Do mesmo modo, ele esclarece que a no¢do de Rosto levinasiana se revela
através de uma auséncia ou de uma retirada da presenca, transcendendo todo o entendimento
do Ego.

N&o obstante, do mesmo modo que o fendmeno se desvela, saindo do escondido para
se manifestar de si mesmo, também o Rosto rompe a forma pela qual ele aparece ou se revela,
desfazendo qualquer tentativa de retencdo da consciéncia. Essa testificacdo de Feron ndo
invalida o pensamento levinasiano, pois este asseguraria em Autrement qu ’étre (1975) que “o

”245. Isso

rosto persegue e se mostra: entre a transcendéncia e a visibilidade/invisibilidade
significa dizer que o Rosto, 0 outro homem, o humano presente nas relagdes intersubjetivas,
para Levinas, se mantém, ao mesmo tempo, na representacdo e na proximidade para além da
representacdo. Vejamos.

O Outro que se revela é corpo e, a0 mesmo tempo, o “Bem para além do Ser” exterior
a mim e interior a si que, ao se expressar ou se revelar, o faz como Rosto (Visage). Essa
revelacdo é de uma ordem que se configura para além da fenomenalidade. Isto €, ndo é puro
fendmeno, apesar de se expressar esteticamente via Rosto/Corporeidade.

A nocéo de Rosto para Levinas, apesar da estética em o mundo, assume a marca da
prépria infinitude e transcendéncia, ou seja, 0 Rosto resiste aos poderes da representacao e da
gnosiologia do “eu”, implodindo “a plasticidade do fendmeno... [revelando-se como] abalo e
questionamento da ordem ontoldgica”®*®. E uma presenca que se ausenta e ndo se deixa
englobar, atravessando e extrapolando o fendbmeno.

Tal interrupcdo momentanea da fenomenalidade é necessaria para que a ideia-do-
infinito-em-mim, produzida pelo outro que se expressa, ndo seja uma mera figura de
linguagem, mas rastro ou vestigio que me marca com sua infinitude®’.

A nocdo de Rosto em Emmanuel Levinas é uma modalidade pela qual o enigma ganha
um sentido na expressdo, na situacdo critica e fundadora do encontro ético inter-humano. “O

rosto significa outramente. Nele, a infinita resisténcia do ente ao nosso poder se afirma

244 FERON, E. 1992. De ['idée de transcendence a la question du langage. Grenoble, Ed. Jérome Million, pp.
277-344,

% DOS: 241-246

26 EABRI, M. Fenomenologia e cultura: Husserl, Levinas e a motivacdo ética do pensar. Porto Alegre:
EDIPUCRS, 2007; p.107

7 DEHH:209.



79

precisamente contra a vontade assassina que ela desafia, porque totalmente nua — e a nudez do
rosto ndo ¢ uma figura de estilo, ela significa por si mesma”?®,

Por possuir uma Interioridade irredutivel, ou uma infinitude inabarcavel que constitui
sua alteridade, o Outro se revela — ele aparece, mas ao mesmo tempo perfura o véu da sua
prépria carne, num para além da sua prdpria exposicdo, apresentando-se como uma
Exterioridade para 0 Eu. O modo dessa revelagdo ja ¢ uma aproximagao em que o outro “faz
face”, inquieta e reporta-se na sua singularidade.

Ao irromper como Rosto, o0 outro inaugura o discurso, a interrogacéo, a interpelacéo.
Ele suscita o desejo de outrem para além da fruicdo embora sem negé-la, uma vez que, a
exemplo dela, o desejo ndo visa outra coisa do que a fome insaciavel do outro. E a resposta ao
seu apelo se caracteriza, antes de tudo, como responsabilidade pelo outro desejado.

Nesse sentido, se a sensibilidade se caracterizava até entdo pela fruicdo, pela

»249 o ultimamente pelo Eros, entdo, sera com o advento do outro

habitacdo, pela “economia
como Rosto, que a sensibilidade assumira seu carater definitivamente ético, a ponto do eu ser
tomado pelo Desejo de outrem ou Desejo do Infinito.

O outro, portanto, na sua revelacao epifanica, Kath’auto, exprime-se. Sua expressao se
da na anterioridade do tempo da consciéncia a0 modo de um “trauma”. A maneira COmo 0
outro “toca” ou “traumatiza”, deixando seu “trago” ou “vestigio” na consciéncia foge das
nuancas da protensdo e da retencdo eidéticas. Esse toque é passado que somente é percebido
“retro-afetivamente”.

Para Levinas, este modo de passar do outro, inquieta 0 presente da consciéncia e ndo
deixa que ela invista sobre o outro por sua arché reguladora®. Esse toque inquietante é
anterioridade, é passado e s6 deixa o vestigio do outro na ipseidade.

Esse toque ndo se situa no nivel do fenémeno, nem da fenomenologia da consciéncia,
mas atravessa a fenomenologia, sendo perceptivel pelo vestigio. A especificidade do vestigio
do outro esta em significar fora de qualquer intencdo de construir sinal e fora de qualquer
projeto do qual ele seria o designio.

Trata-se de um “vestigio” que ndo se inscreve na ordem do mundo, nem na ordem da
consciéncia, mas transtorna ambas as ordens. O Rosto do outro fala, toca, acaricia, traumatiza,
deixa seu vestigio, exige e solicita resposta e surpreende o individuo/existente em sua chegada

e saida. Este movimento permite enfatizar que antes mesmo de poder responder ao outro

28 EN:32.
249 T1:137.
0 pOs:178-179.



80

calcado no movimento da liberdade, da autonomia da sensibilidade ou da atividade do sujeito
que decide pelo outro, ele, o “eu”, se vé colhido pela epifania ¢ pela palavra de outrem.
Assim, antes mesmo de poder compreender quem é esse outrem que lhe interpela, o individuo
pré-ético se vé jogado afetivamente na responsabilidade diante da palavra de outrem que pede
para ser cuidado ou respondido.

A nocéo levinasiana de vestigio (trace®’

) € 0 elemento que articula o Ser e o Outro
modo que Ser, i.e., 0 trauma e o perceptivel, o Fendmeno e a Metafisica, ou ainda a
Fenomenologia e a Metafenomenologia. E uma nogéo que permite afirmar que o Rosto na sua
epifania, apesar de conter uma estética, se ausenta e ndo pode ser capturado como fenémeno.
E o elemento da passagem.

Ainda no proprio sentido fenomenologico sabe-se que o “vestigio é a presenga daquilo

que nunca esteve |4, propriamente dito, daquilo que ¢ sempre passado”?

e, por isso mesmo,
“s6 um Ser que transcenda o mundo pode deixar um vestigio. Neste caso, o Outro na sua
irredutivel alteridade. O outro metafisico.

Esse vestigio enigmatico ndo conduz apenas ao passado, mas € a passagem rumo a um
passado mais distante que qualquer passado e qualquer futuro que ainda se ordenem no tempo
da consciéncia; Para Levinas, o vestigio do Outro na ipseidade “ndo significa o seu passado —
como ndo significa o seu trabalho ou a sua fruicho no mundo; é a prdpria desordem
imprimindo-se de gravidade irrecusavel”?>,

A razdo disposta por Levinas para tal elemento enigmatico se acha em que o vestigio
nao afeta ou “traumatiza” o Si-mesmo a maneira de uma intencionalidade, mas atraves de
uma nao-intencionalidade no topos de uma ndo-consciéncia. O vestigio, portanto, abre o
caminho da interioridade para o Outro e para a ética.

Costa (2012)%** vai afirmar que

A nocdo de vestigio talvez seja a mais complexa e fundamental para a
inteligibilidade do modo como Levinas anuncia o aparecimento do Outro no
mundo fenomenal como rosto (Visage), que significa dizer que “o infinito se
anuncia entre os fendmenos como rosto”. Contudo, a natureza do vestigio de
forma nenhuma é de facil apreensdo... O vestigio é dito como ndo-retiddo ao
contrario do signo cujo significado ‘“neutraliza a transcendéncia”. Tal
vestigio transtorna a ordem estabelecida, pois “significa para além do Ser”.

%1 gobre a definicéo de vestigio (Trace), optamos pela designacdo de Sebbah e Calin. CALIN, R. et SEBBAH,
F-D. Le vocabulaire de Lévinas. Paris: Ellipses, 2002. p.59-60.

252 DEHH:243.

253 DEHH:244.

2% COSTA, P.S.J. A critica da fenomenologia da imagem por Levinas e o nascimento da responsabilidade. In:
Thaumazein. V, No. 10, pp.28-42; Santa Maria, 2012; p. 33-34.



81

O vestigio nas palavras de Costa (2012) instaura uma des-ordem, i.e., uma an-arquia
na ipseidade, configurando um contato (Proximidade) que acaba ndo anulando o eu, mas
configurando-o como uma subjetividade respondente. Para Costa (2012), “O vestigio ndo ¢
imagem, ndo é sombra, nem tampouco € sinal de um outro mundo atras do ser. N&o se trata de
um ndo-ser, ndo se esta na bipolaridade de uma escolha entre o ser e 0 nada. Portanto, ndo esta
em jogo a relacdo entre imanéncia e transcendéncia no sentido da ontologia”?>.

A Proximidade ou o contato, que deixa o vestigio no Si, é um contato na distancia, que
ndo aniquila o eu®®. Esse contato que deixa 0 seu vestigio desorienta ou an-arquiza as bases
do sujeito, sem, contudo, elimina-lo, pois ao fazé-lo, a resposta seria impossivel.

Tal contato an-arquico, segundo Susin (1984)*7 déa-se “ferindo-se e fazendo-me
vibrar na minha exposi¢do de modo traumatico, e expondo-me por isso, ainda mais, como na
dindmica do desejo, mas ja numa inteira oferta: o contato do préximo prova uma hemorragia
na sensibilidade”, provocando uma significagdo por exceléncia. Levinas, inclusive, considera
que “a significacdo como proximidade € assim, o nascimento latente do sujeito. Nascimento
latente, pois, precisamente, aqguém da origem, aquém da iniciativa, aquém de um presente
designador e assumidor”?®,

A proximidade, espaco de afeccdo intersubjetiva, instaura a relacdo ética que, segundo
Levinas, € uma relacdo sem mediacdo, sem identidade, em pura aproximacao, apesar da

separacao entre o0 Si-mesmo e o Outro. Nas suas palavras,

Este modo de passar inquietando o presente, sem o deixar investir pela arché
da consciéncia... E vestigio. Anarquicamente, a proximidade é assim uma
relagdo com uma singularidade sem mediacdo de algum principio ou d
alguma identidade. Concretamente, a esta descricdo corresponde minha

relagdo com o proximo®”°,

Do mesmo modo que acontece com o Rosto e o Vestigio do outro deixado,
traumaticamente, no “eu”, assim, se da também com o Desejo do Infinito em nos proveniente

desse outro metafisico. E o outro quem produz o Infinito em nés.

255 COSTA, 2012:34.

26 | evinas ndo pretende exterminar a subjetividade, mas seguindo a métrica da desconstrucdo, apenas
reconduzi-la a um grau de eticidade, fundando as bases do sujeito sapiente, na ética, i.e., que se dé a passagem de
um Homo Sapiens para um Homo Moralis.

T HMES: 284.

% D0S:178-179.

9 pos: 127.



82

Quando o individuo, movido pelo desejo fruitivo e de necessidade, se pde em contato
com a diferenca, revelada na alteridade do feminino e do filho e, muito especialmente, de
Outrem, revelar-se-a uma terceira qualidade no desejo, como Desejo do Infinito, ou desejo
para além da satisfacdo (Désir). Ndo percebemos a infini¢do do outro, mas o desejo que leva o
“eu” ao desejo e até a obsessdo pelo outro.

Melo (2003)*° vai afirmar que muito embora, o desejo fruitivo e de necessidade, que
Levinas associa a compulsdo de uma falta que sempre regressa, pois em ambos 0s casos a
inadequacdo e a insatisfacdo revela o carater inesgotavel do desejo que sempre retorna depois
de satisfeito, o Desejo do infinito, “desejo do absolutamente Outro”, no nivel pro-ético do
individuo in-carnado sensivel, divergentemente, é uma dimensdo constitutiva, tanto da
individuacdo, quanto da subjetivacdo ética, por isso, seu posicionamento “prod”, i.e., em
direcdo a, ou entre registros.

O Desejo (Désir), de certo modo, é percebido, porém sua origem ndao. O Desejo
assume caracteristicas semelhantes a intentio husserliana, como um agente de um prop6sito na
realizacdo de um preenchimento.

A intentio que “tende para..” da intencionalidade, como aquilo que distingue a
propriedade do fendmeno, atua como for¢a de inclinacdo da consciéncia com o fim de
preencher o objeto, enquanto que, de maneira semelhante, o desejo inclina a volitividade e a
acdo do individuo em direcdo a fruicdo, ndo obstante num nivel para além da
representatividade da consciéncia intencional.

O Desejo (Désir) tem a primazia de revelar sua incompletude e necessidade de

acolhimento do outro por parte do individuo. Nas palavras de Levinas, o Desejo do Infinito ou

O desejo do outro — a socialidade — nasce num ser que ndo carece de nada
ou, mais exatamente, nasce para além de tudo o que lhe pode faltar e

satisfazé-lo. O desejo que nds vivemos na mais banal experiéncia social, é 0
261

movimento fundamental, o el puro, a orientacdo absoluta, o sentido™-.

A saber, o Desejo do infinito ou ético, que tomaremos a partir de agora com “D”
mailscula em distincdo ao desejo fruitivo e de necessidade, que é puro dispéndio e que visa
garantir a fruicdo do amanh@, se expressa e se configura na preocupacdo e no cuidado do
individuo pela alteridade de outrem, de modo a sentir-se convocado a viver de um “amor sem

59262

concupiscéncia ¢ sem romantismo” € como unica forma de absolver-se da violéncia a qual

280 MELO, N. V. A ética da alteridade em Emmanuel Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2003
261 .

HOH:57.
%2 | IDH:124.



83

esta susceptivel toda relacdo humana que se estruturasse, Unica e exclusivamente, em fungéo
da simetria entre sujeitos iguais ou individuos semelhantes.

Dito de outro modo, o Outro na sua excentricidade produz o Desejo que retira o
individuo do para-si fruitivo e o translada para o para-o-outro como resposta. Em sintese, o

contato/palavra articula-se em torno da “assimetria da relagio”?®

entre sujeito e outrem. Por
isso, ela deflagra no sujeito uma busca insaciavel a ponto de ele procurar vertiginosamente a
face de outrem a fim de escutar sua voz que interdita a solid&o.

Neste nivel, de acordo a tentativa levinasiana de dar certa sistematizacdo o seu

pensamento®®*

exposta através da obra Totalité et Infini (1960), o individuo fruitivo afetado
pelas intempéries do Elemental adquire outra caracteristica fundamental para além do carater
da fruicdo e do padecimento do trabalho.

»2%5 que ndo se limita ao estado do gozo,

Trata-se, portanto, do “surgimento de Eros
muito embora ndo seja ainda da ordem do Desejo, uma vez que na morada se esta corpo a
corpo com outrem sem que a palavra tenha advindo como tal na relagdo do face a face.

Entretanto, analogamente como ocorre no ambito da fruicdo marcada pela incerteza do
Elemental que encontra na morada uma protecdo contra as intempéries do ser, 0 mesmo
acontece no &mbito do Eros.

Com a morada inaugura-se o lugar da protecdo de si e o acolhimento do outro gracas
ao calor da intimidade, da casa. Entretanto, no contato com a pele de outrem pode acontecer

»280 o 3 tratar o corpo do outro como objeto

de o existente ser levado a querer “reificar o outro
exposto a “volapia”, a ponto de procurar devora-lo no erotismo.
Por sua vez, na noite de Eros, o feminino pode deslizar-se lentamente para o lugar do

1,267 »2%8 30 oferecer-se na

“lascivo e chegar a trair-se a si mesmo na “indecéncia
“profanac¢do”® de seu corpo & avidez do consumo do parceiro.
Nesse caso, a sensibilidade erotica carrega em si uma ambivaléncia latente. Aponta,
por um lado, para a transcendéncia de Eros com relacdo a fruigdo, por outro, é ocasido para o
reaparecimento do Elemental na medida em que Eros transforma-se facilmente em lugar de

fusdo ou de in-diferenciacdo originaria. Esta, porém, tende a descaracterizar, seja o existente

263 4SJ:130.

%64 | EVINAS apud SUCASAS, Op. Cit.
265 71:237.

266 T1:230.

257 71:239.

268 T1:238.

269 T1:237.



84

na sua condi¢do de interioridade e corporeidade como morada, seja o feminino na sua
condigdo de um “tu” humano jamais redutivel ao gozo.

Portanto, ha duas vertentes significativas que emergem a partir da consideracdo da
Sensibilidade como fruicdo, condi¢do de individuacdo, e da Sensibilidade como Eros,
condicdo de subjetivacéo ética.

Primeiramente, ao deslocar-se do Elemental para o “mundo das coisas”, os existentes
doravante tem acesso a distincdo entre a matéria e forma. Estas, por sua vez, passam de uma
forma a outra e dissolvem-se na matéria sem, contudo, deixarem de ser coisas, 0 que
possibilita uma fisica matematica no lugar da percepcao.

Em segundo lugar, ao ocupar-se do mundo do afeto que surge do calor, da

»210 ¢ dado ao existente poder acolher o feminino no interior

interioridade, do “recolhimento
da morada. O existente estabelece uma relacdo com o tu humano, o diferente, e esta acontece
no nivel do contato (erético) ou toque e ndo através da representacao.

Por outro lado, o Eros continua opaco ao sentido, de tal forma que sua ambivaléncia
pode conduzir o existente a fixar-se no gozo de uma relacédo reciproca na troca do prazer, sem,
contudo, nutrir qualquer preocupacdo com o terceiro da relacdo, o outro do Outro, que sé a
linguagem pode infundir.

Ora, se o outro surge primeiramente como um “tu” feminino no contexto da

59271

“habitacdo™ ", € somente no seio da linguagem que o Outro como outrem, ou como Rosto,

marca a sua entrada efetiva no seio da frui¢do agora vivida como Desgjo.

2.2.2. Fundamentacdo da heterogenia do Sujeito: Rosto, Traumatismo e Linguagem
como Dizer para além do Dito, como principio da ética metafisica ou da
Metafenomenologia.

De acordo com as anélises de Feron (1992)%"

, a descricdo em comum existente entre o
fendmeno e o Rosto ¢ a referéncia a uma subjetividade. Enquanto o fendmeno exige um “eu”
que recolhe sua manifestagdo, o rosto requer um “eu” que o acolha. Feron examina ainda a
etimologia destes dois termos “recolher” e “acolher” e diz que ambos vém do latino legere e
do grego Aéyewv, colocando ambos em relagdo com o logos e a linguagem.

O fendmeno é manifestacdo que exige ser dita e o rosto convida a uma resposta. Em

ambos o0s casos, parece se tratar de uma “transcendéncia na imanéncia”. Se em Levinas, esta

210 7):134.
211 T1:134.
272 EERON, 1992:274-275.



85

59273

“transcendéncia na imanéncia” ¢ o “despertar do Mesmo pelo Outro e esta vigilancia se

274

produz como expressdo””, entdo tudo se coloca em torno do problema da linguagem, conclui

Etienne Feron®".

Assim para Feron (1992)%°

, @ linguagem seria a fonte de significagdo de ambos os
sentidos. Logo, Metafenomenologia ética e fenomenologia seriam duas modalidades de uma
profundeza original do sentido que, por sua vez, se produz na intriga propria da linguagem.

Se a verdade se constitui no logos por meio de questdes e de respostas que desdobram
o discurso, este mesmo discurso, por outro lado, se diz na proximidade — lugar onde se produz
a significacdo ética original — onde o eu é convocado a responsabilidade.

Dessa feita, 0 Rosto esta inseparavelmente ligado a linguagem. Porém, deve-se
distinguir aqui a linguagem epifanica do Rosto da kerygmatica de um discurso.

Em Totalité et Infini, Levinas afirma que a frui¢do “ndo esgota o seu sentido na

1”277

qualificagdo do objeto visivel””'", nesta obra, ele acrescenta a ideia de que a representacao

ndo ¢ apenas obra do olhar, mas da linguagem visando, com isso distinguir “olhar e
linguagem (acolhimento) do rosto que a linguagem pressupde”™’®.

E, pois, esta intima relacdo estabelecida entre sensibilidade e linguagem tematizada
em Totalidade e Infinito que sera aprofundada no artigo de 1967, “Linguagem e
Proximidade™.

A tese central de “Linguagem e Proximidade” nessa matéria ¢ a de que aquilo a que se
chama “intuicdo sensivel”?’, longe de ser algo sem palavra e originario, é ja da ordem da
linguagem. E, pois, a linguagem que ao visar algo enquanto algo, que da sentido ao que é
apreendido no ato de apreender, a ponto de reconduzir o particular ao universal.

Deste modo, a sintese entre sensibilidade e entendimento, i.e., entre intuicbes e
conceitos tematizada por Kant, por exemplo, ganha um novo significado. O “Entendimento ¢
a faculdade a qual cabe a funcdo de entender linguisticamente o sensivel como isto ou como
aquilo™®. De tal modo que, se o entendimento fosse abstraido como um a priori linguistico
ndo apenas nada poderia ser entendido como ndo poderia sequer ser dado.

E, portanto, a linguagem aplicada & sensibilidade como frui¢o, como passividade ou

receptividade, que permite que esta se transforme em conhecimento. Isto reafirma a ideia de

23 DQVI: 47. Feron (1992, p. 279)
24 1) 277.

215 EERON: 279

218 FERON, 1992: 280.

27 T1: 207

218 T1:208.

219 D0S:135.

280 DEHH:297.



86

que todo conhecimento ¢ linguistico ou mais precisamente um “Kerigma, um anuncio, um
dito ou uma linguagem apofantica™?®".

Entretanto, a linguagem ndo pode ser reduzida a “linguagem kerigméticat”ZS2 da
consciéncia, que circunscrita ao olhar, promulga e proclama o sentido das coisas,
reconduzindo-as a universalidade. Antes, no contato com outrem, a proximidade longe de ser
um objetivo e um efeito perseguido pela linguagem, esta na origem da propria linguagem e de
sua funcao fatica, pois

Qualquer que seja a mensagem transmitida pelo discurso, o falar é contato. E
preciso, pois, admitir no discurso uma relacdo com uma singularidade
colocada fora do tema do discurso e que, pelo discurso, ndo é tematizada, mas

aproximada. O discurso e a sua obra l6gica manter-se-ia ndo no conhecimento

do interlocutor, mas na sua proximidade®®,

Isso significa dizer que, ao constituir-se no contato com outrem a sensibilidade como
“intuicao sensivel”, ndo se podera abstrair ao surgimento de uma linguagem como contato e
proximidade anterior a linguagem como Kerygma.

Uma vez que o contato e a proximidade de outrem se erigem como linguagem original
e, por isso mesmo, torna-se fundamento da linguagem apofantica, pode-se assegurar que a
linguagem original configura-se como o proprio elemento que revela a condigdo ética do
individuo, i.e., seu fundamento ético.

Em outras palavras, a ética se delineia como linguagem, exatamente porque a
subjetividade entra em contato com uma singularidade absoluta ndo representavel — que
exclui a identificacdo no ideal, a tematizacdo e a representacdo — e esta singularidade de
outrem implode a viséo de subjetividade intencional aberta sobre os seres.

Deste modo a sensibilidade se delineia neste estagio como “evento de

59284

proximidade””™", que ndo se limita a abrir-se aos seres e a tornar-se saber, mediante a

linguagem da consciéncia que declara o sentido, pois, “o discurso e a sua obra logica ndo se
apoiariam no conhecimento do interlocutor, mas na sua proximidade”®,

Embora, a “sensacdo gustativa” possa ser considerada como realizacdo da
sensibilidade em geral, ja que em todas as formas de sensibilidade descritas por Levinas se

encontra este esquema do consumo, em que o sentir o mundo é sempre uma forma de dele

21 DEHH:220.
282 DEHH:270.
283 DEHH:274.
284 DEHH:273.
285 DEHH:274.



87

nutrir-se?®, é precisamente no tato que deve constituir o paradigma da sensibilidade. Sentir é

ser tocado-tocante e, portanto, “sentir € a titulo primordial, aproximagao e proximidade”287.
O tato a que se refere Levinas ndo pode jamais ser confundido com o tatear da

mao que apreende e agarra, mas é o tato como caricia. Entretanto, recorda o filésofo que

no contato como linguagem,

esboga-se uma caricia sem que essa significacdo se transforme em
experiéncia da caricia porque afinal a proximidade permanece proximidade
sem se constituir intencdo de qualquer coisa®®®,

Isso significa concretamente, que o contato e a proximidade mesmo quando referidos
ao sentido fisico, sdo sempre relativos a uma presenca-auséncia, a uma pele humana, que se
faz proximo e, portanto, a um Rosto que fala e que ndo se deixa circunscrever no &mbito da
representacéo.

Na aproximacdo como linguagem, o préximo é aquele que se faz face embora desfaca
a manifestacgdo. Ele é significagdo sem contexto, é Rosto, de modo que sendo entendimento de

59289

singularidade, a singularidade institui nesse contato a “fraternidade”””, mais antiga do que

todo “parentescO que se possa estabelecer entre consanguineos ou membros de um mesmo
ramo familiar”?%.

Nesse sentido, a sensibilidade se estabelece como fraternidade. Antes mesmo que o
sujeito se dé conta e tematize o parentesco, se vé aproximado de outrem que, como con(tato)
anuncia-se como proximo mais proximo do que a propria proximidade que se possa nomear
pelo discurso Kerigmatico.

A fraternidade é a propria maneira de a sensibilidade se dizer como proximidade.
Por isso, diz Levinas, “a proximidade para além da intencionalidade é a relagdo com o
Proximo no sentido moral do termo™?*,

Percebe-se de maneira inequivoca que a primeira palavra proferida pelo Rosto nédo
somente escusa a mediacdo da estrutura logoséfica de uma linguagem estruturada, bem como
do seu signo. Linguagem ¢ fala para além do discurso. E contato. A palavra imediata da
expressdo do Rosto transforma a condigdo de ser de quem a acolhe. E elemento da propria

subjetivacdo do individuo.

288 DEHH:276.

27 DEHH:277.

288 DEHH: 277-278.
289 7):191.

290 DEHH:284.

291 DEHH:279.



88

Podemos dizer que a expressdao do Rosto, sua epifania, evoca uma expressao, i.e., a
sua palavra requer uma resposta. A presenca-auséncia do outro homem, do humano no espaco
intersubjetivo da proximidade provoca uma ferida ou trauma, que é deixado no individuo.
Esse traumatismo instaura uma nova ordem para além do fendmeno, que passa a significar
uma profundidade mais excelente do que a significacdo extraida daquele.

Nessa perspectiva, podemos entender a dimensdo da transcendéncia abrindo-se, a
partir da imanéncia do humano que responde aos apelos e as interrogacdes feitas pelo Rosto
de outro humano. Neste caso, Outrem ¢ o interlocutor primario. E a primeira fala e o “eu” é
respondente, isso se tomarmos na perspectiva da ipseidade.

A mesma distancia que “me” separa do outro, que € santo, na proximidade da
linguagem, “me” associa a ele e a diferenca que deveria torna-lo presente, termina por
transformar-me em respondente. Segundo Levinas a resposta do “si-mesmo humano” sera
sempre: “Eis-me aqui!”*.

E importante ressaltar neste ponto que foi somente depois de Autrement qu'étre au-
dela de [’Essence (1975), que Levinas inferird que o “eu respondente” a interpelagdo
linguistica do Rosto ¢, assim, o “si-mesmo responsavel”, dotado de uma “responsabilidade
infinita” — por isso, “Eis-me aqui!”**,

Para Levinas, ndo hé fuga possivel dessa resposta. A “Minheidade/Mienneté” do “eu”
constitui-se como “Eis-me aqui!”. Essa impossibilidade de evasdo da responsabilidade ou da
resposta, mesmo que esta seja negativa e anti-ética nao invalida o compromisso e a obsessao
do para-0-outro. Nesta situacéo inesperada advinda do encontro do face-a-face, o interlocutor

»2%4 3 interpelacdo do outro.

“ndo pode permanecer in-diferente
O impacto do advento do outro causa uma espécie de ferimento ou um
“traumatismo””®°, do qual o sujeito ndo escapa sendo respondendo pelo apelo suscitado do

outro em seu Rosto. O trauma inquietante do outro metafisico, que deixa seu vestigio,

292 Declaragéo em artigo de 1983, Do Uno ao Outro. Transcendéncia e tempo, em que diz: “A propria retiddo do
rosto que me suplica revele enfim plenamente tanto sua exposicdo sem defesa quanto seu proprio fazer-face,
mesmo que, no ponto derradeiro, nesta confrontacéo e impotente afrontamento, o ndo-deixar-o-outro homem sé
ndo consiste sendo em responder “eis-me aqui” a stplica que me interpela” (EN:174-175).

298 Essa expressdo assegura, segundo 0 pensamento levinasiano a partir das inspiragdes heideggeriana, que existe
uma impossibilidade de esquiva por parte do “eu” ao apelo/mandamento do outro. Para Levinas, Heidegger
assegurou que “a Jemeinigkeit é a medida extrema da modalidade pela qual o Dasein é submetido a essincia”.
Em suma, na andlise levinasiana do §9 de Ser e tempo (1927), Heidegger assegura que “¢ porque o Dasein é
Jemeinigkeit que ele é um Ich”. No entendimento do filésofo franco-lituano Heidegger ndo diz absolutamente
que o Dasein é Jemeinigkeit porque ele é um Ich; ao contrério, ele vai ao Ich a partir da Jemeinigkeit. E assim
que a nocao heideggeriana da Jemeinigkeit leva Levinas a pensar a ideia de que “o eu humano, o si-mesmo, a
unicidade do eu consiste na impossibilidade de se esquivar do outro” (DQVI:130-131).

2% DOS:246.

% DOS:59.



89

inaugura o cuidado do outro, produz o Desejo do infinito e a responsividade mediante a
afeccdo produzida em mim. Portanto, o trauma inaugura a heterogénese do humano, em plena
hetero-afeccdo, na medida em que a sensibilidade auto-afetiva se torna sensibilidade ético-
metafisica ou Afetividade N&o-Intencional®®, revelando a presenca de uma vulnerabilidade
passiva mais passiva que toda passividade.

Configurando-se, desse modo, em um movimento que atravessa a Fenomenologia
eidética e genética de Husserl em direcdo a uma abertura Metafenomenoldgica ou uma
Enigmoldgica.

Através desta nocdo, fica evidente que a novidade levinasiana consiste num
“transbordamento” da fenomenologia, num “para-além” fenomenolédgico, no sentido de que
Levinas segue sendo fenomendlogo, mas ao radicalizar a sensibilidade vai em busca de um
para além da préopria fenomenologia proposta pelo seu mestre: Edmund Husserl e para a
ontologia renovada heideggeriana, para constituir o outro metafisico como mestre da
subjetividade ética.

Neste sentido, o trauma percebido no vestigio do outro infinito que se aproxima diante
do “eu” no modo-evento da proximidade, é o elemento que converge para esse transbordar. O
outro, o totalmente outro, se aproxima diante de moi, que ndo exerce nenhuma atividade
cognoscitiva, pensante ou consciente. Simplesmente, o outro vem a ideia e ndo ha como reté-
lo, pois escapa a toda idealizacdo e apreensdo da consciéncia. N&do h& outra possibilidade ao
“eu” senao responder ao apelo/mandamento do outro.

Na relagdo com o Outro, permeada pela Sensibilidade ética, o “eu” responde a
interpelacdo e a chegada de outrem como significncia da significacdo. A relacdo ética com
outrem vem banhada desde uma cultura propria, do outro, onde o contato e a palavra gestam-
se no face a face.

Nesse sentido, segundo Levinas, o essencial da linguagem néo-discursiva “O Dizer”
tem origem nessa situacdo ética pré-original na qual o eu responde ao apelo do Rosto no Eis-
me aqui. Esta linguagem, e a resposta incluida, evidenciam que aquele a quem se fala ndo
pode ser totalizado ou conceituado.

Ele, o Outro, na sua alteridade ndo se oferece a uma apreensao categorica, pois, ele é
anico e inviolavel em seu Rosto. Em presenca de outrem que vem de nenhures, o0 eu é

chamado ao contato e a palavra.

2 Tallon, Op. cit



90

Desse modo, para Levinas, a relagdo e a linguagem ética “ndo é uma patética
confrontacdo de dois seres que se afastam das coisas e dos Outros (...). E a relacdo do eu com
o Outro”?®’. Falar, neste caso, supde ja o se fazer presente & interpelacdo e a atualizacio desse
eu de modo que a relacdo vital entre mim e outrem vida se expressa e se atualiza na ética.
Segundo Levinas, “falar € tornar o mundo comum, criar lugares comuns”. A linguagem néo se
refere & generalidade dos conceitos, mas langa as bases de uma posse comum.

Assim a linguagem (ética) “abole a propriedade...”®®. Falar, portanto, é abolicdo de
autonomia e de autarquia. E possibilitar um mundo e lugares comuns para a relacio. Este
falar, ja de por si, ndo é acdo do sujeito, mas, como foi dito, reacdo ou resposta a interrupcao
produzida por outrem. Dessas feita, 0 Rosto na sua epifania, fala-me e nesta apresentacao
(como Visage) aniquila e excede a imagem plastica que poderia deixar no sujeito apagando
todas as possibilidades de identificagéo.

Enfim, Levinas estabelece uma relagio entre Etica e Linguagem, entre Subjetividade e
Sensibilidade, em que a partir do encontro com a “palavra do Rosto”, a consciéncia
intencional é implodida gracas a uma proto-intencionalidade inversa que € da ordem da
afeccdo ética. O Rosto deixa 0 seu rastro perscrutavel em meu corpo a ponto de poder
responder-lhe como corpo exposto para cuidar de outrem. E assim, a chegada de outrem
instiga o sujeito a responder ao seu apelo ético.

2% sem negar, seja a

J& em Autrement qu’étre ou au-dela de [’essence (1975)
dimensdo fruitiva do existente, seja a dimensdo responsiva da existéncia na proximidade
como linguagem, introduz um diferencial no interior do seu pensamento na medida em que
abandona, decisivamente, a linguagem ontoldgica de Totalidade e Infinito para referir-se a
sensibilidade como “linguagem sem palavra”, dada a outrem>®.

A sensibilidade, portanto, € apresentada nesta obra, simultaneamente como fruigédo e
como contato e proximidade. N&o obstante, esta obra permite descortinar algumas novidades
significativas no que tange a matizacdo da subjetividade, gracas ao fato de esta ser associada
agora a um Dizer ético (evento linguistico — Le Diré) anterior a todo Dito (discurso — Le Dit).
Mais uma vez, seguindo o curso de todo o seu pensamento, Levinas parte da fenomenologia
ao realizar uma reducdo fenomenoldgica na linguagem humana, a fim de chegar no “aquém” e
no “além” metafisico, i.e., no Dizer ético do Outro metafisico, que me afeta, e que € percebido

afetivamente pelo seu vestigio deixado.

297 71:63.

28 T:74.

2% Doravante, ao citarmos esta obra, o faremos de forma abreviada: AE.
30 pOS:45.



91

O Outro se expde, na sua humanidade, mediante o Rosto. Antes de ser um fendmeno
plastico, o Rosto, 0 humano, na sua visitagdo anterior, mediante o vestigio e sua linguagem
metafisica do Dizer, se transforma numa paradoxal presenca-auséncia, que anarquiza a
consciéncia sapiente e apreendedora.

A exposicao enigmatica do Outro € da ordem da metafisica e da “meta-linguagem”. O
termo “Meta-linguagem”, deve ser entendido no sentido em que Levinas o emprega. Este
termo ndo deve ser entendido como a “metalinguagem”, i.e., uma série de fatores linguisticos
que se unem com o auxilio da fantasia, para poder expressar o sentido real de uma expressao.
A “meta-linguagem”, como linguagem para além da fala organizada sintaticamente, do
idioma, do discurso kerigmatico e da comunicagdo verbal se descreve, para Levinas, como
“Dizer sem Dito” ou um para aquém ou para além de todo Dito®,

O Dizer (Le Diré) no construto do pensamento levinasiano contém, portanto, uma
ambivaléncia. Primeiro, o Dizer é entendido como o préprio vestigio do Outro no “eu” e, por
outro lado, é pura passividade de um afeto irrecuperavel, sempre ja passado, e que acontece
sem qualquer retencdo em si e sem poder fixar-se numa presenca de si a si da consciéncia.

Tal como o existente que padece em o mundo pelo acaso da intempérie, a ipseidade
tocada ou afetada pela fala do Rosto, também se efetiva como um “Dizer ético”, no qual ele se
diz ou responde, seja como padecimento na substituicdo, seja como paixdo amorosa na
condicdo maternal, sem qualquer possibilidade prévia de reflex&o sobre tal padecimento. Em
suma, no instante em que isso ocorre, a sensibilidade radicaliza-se como passividade de um
Dizer ético anterior ao Dito, na qual a subjetividade, tocada pelo Dizer do Outro, também “se
diz” como signo dado a outrem, ou como “Eis-me aqui!”.

Nessa condigdo marcada pelo contato com outrem concretiza-se a materialidade da
carnalidade do existente, ou a sua in-carnagao sensivel, como passividade ao padecimento de
outrem. Tal movimento desemboca na constituicdo da heterogeneidade da subjetividade como

302 a0 corpo padecente de outrem, seja como amor

sensibilidade, seja como “dom de si
extremado a outrem exposto a morte do qual o existente ndo pode ser indiferente pelo proprio
incdmodo que esta situacdo lhe causa devido a proximidade mais proxima que se estabelece
entre mim e outrem.

Deste modo, a ipseidade afetada podera ser identificada a condicdo hiperbolica de um

padecer e de um oferecer-se a si mesma em “sacrificio pelo sofrimento de outrem até a

31 DOs:68.
302 pOs:240.



92

possibilidade de morrer por ele”®

. Levinas, mediante o escandalo da “doagdo de si”, que se
contrapde a seguranca visada pela “afirma¢do de si” do Esclarecimento, pretende deslocar a
descricdo da sensibilidade para o lugar de um para-doxo filoséfico (para além da doxa ou da
opinido), na medida em que o “eu” aparece agora imediatamente afetado por outrem, i.e.,
constituido pela propria afeccao, pelo fato de encontrar-se exposto corporal e sensivelmente a

outrem a sua linguagem metafisica, i.e., 0 Dizer sem Dito. Dizer sem Dito porque

O Dizer é desnudagdo da desnudacdo, que sinaliza sua prépria significancia,
expressdo da exposicdo — hipérbole da passividade que perturba a agua que
dorme, onde, sem Dizer, a passividade faz crescer os secretos designi033°4.

Em suma, ndo se trata de um sujeito ja constituido que se expde, ou se oferece
voluntariamente pelo vestigio deixado na instiga da palavra/linguagem do Outro. Antes, 0
sujeito caracteriza-se por esta propria exposi¢do “apesar do Si” ou apesar de si. Ele é
inteiramente um-para-outrem exposto, apesar dele mesmo e da possibilidade de assassinio®®,
que ao oferecer-se em signo, apenas responde a interpelagdo do Outro. Isto significa que o
sujeito do “Dizer ndo oferece um signo, mas se faz signo”>®. Pois, nas palavras de Levinas,

oferecer-se como signo, ou responder “Eis-me aqui!” ¢ doar-se. Nesta doacdo de si, fago-me

responsavel pelo outro... até a substituicdo por outrem... condigdo de refém...
0 ser que se desfaz de sua condicao de ser: des-inter-esse... acontecimento da
sua in-quietude [...] A minha responsabilidade ndo cessa, ninguém pode
substituir-me. [...] A responsabilidade é o que exclusivamente me incumbe e

gue, humanamente, ndo posso recusar... dignidade de uUnico... identidade

inalienavel de sujeito”.

Sem duvida, emerge no interior de Autrement qu’étre ou au-dela de I’essence (1975),
a énfase posta na sensibilidade a partir de uma pathética, no sentido genuino do termo, i.e., da
afeccdo, do Pathos que o contato com outrem provoca no existente, a ponto de esse poder ser
descrito como alguém marcado por uma espécie de obsessdo, de tornar-se refém, de ser
perseguido por outrem e de viver ou estar jogado na condi¢cdo de substituicdo do outro ou,

noutro sentido ainda, de ser surpreendido por ter-se tornado morada de outrem.

%% pOs:18

%% DOS:63.

%% EN:174. Sobre a possibilidade dessa violéncia ao Outro, Cf. a tese de SOUZA, J.B.T. Etica como metafisica
da alteridade em Levinas. Porto Alegre: PUCRS, 2007. pp.132-147.

%% DOS:63.

%07 E1:90-93.



93

Como essa afeccdo linguistica é Dizer que se configura num aquém e além do Dito, a
ordem da linguagem ética representa uma des-ordem para a estrutura da consciéncia
fenomenologica. Esta linguagem ética do Dizer ndo é pertencente ao fendmeno e, portanto,
ndo pode ser descrito pela fenomenologia. E do ambito da afecgio e da anterioridade, e como
proveniente de uma exterioridade inabarcavel que é o outro, s6 pode ser considerado a partir
de outra ordem, a da Metafenomenologia.

Levinas apresenta a linguagem como a afirmacdo mais profunda da metafisica,
enquanto metafisica da linguagem, proveniente da alteridade. Se em Totalité et Infini (1960) a
metafisica significou um elemento para a ruptura da Totalidade. Esse extravasamento foi
possivel pela epifania da exterioridade [do Rosto que faz face e demanda uma resposta
responsavel] na transcendéncia de outrem*®,

Como estamos tratando de evidenciar neste, o ponto de partida de Levinas sempre foi
a fenomenologia, no seu carater transitivo radicalizado. N&o obstante, a hiperaesthesia o
conduzird a metafenomenologia ética sem ruptura ou aniquilacdo da primeira.

Como todo o processo ético se media ou se passa na linguagem, serd nela que
devemos procurar o vinculo entre o Fenémeno e a Metafenomenologia através da estrutura
Dizer-Dito. Desse modo, ndo entendemos que ha oposic¢éo ou ruptura entre a Fenomenologia
e a Metafenomenologia, como sugeriu Derrida em Adieu & Emmanuel Lévinas. Antes bem,
podemos falar de uma radicalizacdo da Fenomenologia transitiva, mediante a Sensibilidade,
em que se da uma abertura a metafisica que serve para inverter o curso da propria descricdo

fenomenologica.

2.3. Heterogenia do sujeito ético: Vulnerabilidade, N&o-intencionalidade e Nao-

consciéncia como fundamentos da ética metafisica ou da Metafenomenologia.

Outra forma de enxergar este extravasamento do método fenomenoldgico e a
passagem, sem aniquilacdo, para a Metafenomenoloiga, se d& no pensamento a-sistémico de
Levinas através da nocao de Vulnerabilidade que aparece em AE e implica, diretamente, que
por trds da intencionalidade afetiva da fruicdo, ha uma afetividade nao-intencional, descrita

pelo filésofo de Kaunas como “passividade radical”.

308 T):12-14.



94

Através dela o sujeito egoista expBe-se corporalmente aos outros e, no sofrimento e na
paciéncia, inverte o egoismo em altruismo na expressao ética que significa o “Dizer ético”,
i.e., nascimento da subjetividade como sensibilidade e responsabilidade.

E através da vulnerabilidade que, na proximidade, que o eu se torna responsabilidade e
individualiza eticamente, por sua carnalidade, a um espaco intersubjetivo assimétrico. A
vulnerabilidade possibilita uma hetero-afetividade incisiva que desperta eticamente o “eu”
pela inquietude e na obsessdo pelo seu proximo.

Mas, 0 que vem a ser a Vulnerabilidade?*®

Uma vez que para Levinas a afetividade e
a ipseidade do eu, entdo se converte para uma responsividade, que significa o despertar do Si
para o Outro, como uma pulsdo de evasdo egoica que se traduz em resposta, incidindo na
exaltagdo de uma afetividade que vai “além de si”, revelando-se como a significacéo ética de
sua subjetividade.

Condicdo de Ser vulnerdvel em o mundo e de ser vulneravel em si ao Outro. Nas
palavras de Levinas, “Passividade de uma dor pressentida, a sensibilidade ¢ vulnerabilidade,
dor vindo interromper um gozo em seu isolamento mesmo e, assim, me arrancar de mim”*"

A vulnerabilidade é uma exposicdo que constitui a subjetividade antes, inclusive, da
constituicdo da consciéncia. No construto do pensamento levinasiano, a sensibilidade que em
TI foi entendida como fruicdo, Eros, fraternidade e exposicdo a outrem metafisico, agora em
AE, é radicalizada como uma afetividade ndo-intencional, possuidora da inscricdo de um
passado imemorial, que funciona como Vestigio, i.e., como marca/ferida de uma presenca-
auséncia.

Como mais radical, a vulnerabilidade seria a sensibilidade presente mais
profundamente na fruicdo. Eis a razdo pela qual, Levinas assegura que “A sensibilidade ndo
pode ser vulnerabilidade ou exposi¢ao ao outro, ou Dizer, sendo porque ela é gozo”sll.

Ela, a vulnerabilidade, proporciona uma inversdo na intencionalidade, que no
momento da afeccdo traumatica do Outro, reverte 0 movimento pré-ético do para-si fruitivo
ou da ipseidade como intencionalidade afetiva, num movimento ético de generosidade para-o-
outro. De igual maneira, 0 egoismo se inverte em responsabilidade e a dor se transmuta em
doacao®*?, num retorno an-arquico, perfazendo com que a comunicacdo ética do face-a-face e

do corpo-a-corpo, se estabeleca.

%9 Cf. N.R. 18.

1 DOs:87.

* DOS:109.

312 «por vulnerabilidade, procuro descrever o sujeito como passividade... [...] Quando se sofre por alguém, a
vulnerabilidade é também sofrer para alguém. Trata-se, portanto, da transformagdo do “por” em “para”, da



95

Levinas assegura que esse movimento ¢ uma “inversao do processo de esséncia: uma
retirada para fora do jogo que o ser joga na consciéncia — ou seja, precisamente, retirada em si
que é exilio em si — sem fundamento em nada mais — uma in-condi¢ao™*"

Como se prefigura no inicio deste ponto, Levinas, a partir do vestigio deixado na
Proximidade, constroi a no¢do de uma ndo-intencionalidade e de uma consciéncia néo-
intencional, como topos ou estrado de tenséo entre a afetividade, que é passividade radical e a
intencionalidade afetiva, que é o Desejo do Infinito.

Seré Tallon (1995)**, no artigo “Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality,
and the Ethical in Levina’s Philosophy”, quem nos alerta para a presenga de uma composi¢ao
dupla na intencionalidade da sensibilidade levinasiana.

Ele assegura que € indissociavel do pensamento levinasiano a ideia de que a
intencionalidade afetiva apresenta, enquanto gozo e vulnerabilidade, uma estrutura dupla que
se faz primeiro como agente motivador da afecgdo e, em segundo plano, como sentimento de
si-mesmo ao ser-afetado. Ele reconhece a influéncia de Husserl nessa forma de pensar e
chama essa recorréncia de “iteragdo autoafetiva do sentir”.

Para Tallon (1995)*", a partir da influencia de Freud, especialmente, em relacéo a sua
teoria do inconsciente lutador/perturbador do Ego e da Reducao ao inconsciente (pensado em
Levinas @ maneira inversa), e da de Carl Jung, com as sua teorias do Comportamento e
Compartilhamento entre Self e Ego e a do Arquétipo do Si-mesmo, como origem do potencial
energético que individualiza o homem, sendo o dispositivo mais objetivo que se realiza com
ou contra a sua vontade.

Levinas pensou 0s elementos que compde a afetividade constituinte da subjetividade,
atreladas a uma mesma consciéncia ativa e passiva, intencional e ndo-intencional, dotada,
portanto, de uma intencdo sensivel (Intencionalidade Afetiva) e de uma afec¢do nao-
intencional (Afetividade Nao-intencional), sendo esta ultima, pre-via e mais originaria, logo,
portanto, mais fundamental, do que a primeira.

Na concepcéo levinasiana, segundo as analises de Tallon, a Intencionalidade Afetiva,
gue intenciona a partir do que sente ou afeta o individuo, estd dotada de dois momentos. Para

entendermos a sua exposicdo, primeiramente, ele nos situa perante o pensamento de Paul

substituicdo do “para” em “por” [...] A ideia de substitui¢do significa que eu me substituo a outrem, mas que
ninguém pode substituir-me enquanto eu. [...] O eu enquanto eu, nessa individualidade radical... e
responsavel.”(DQVI:120-121).

3 D0s:135.

314 TALLON, 1995:110. Andrew Tallon, estudioso de Levinas e da psicologia fenomenolégica, que comparou a
presenca desta ambiguidade afetiva no constructo filoséfico levinasiano as teorias psicanaliticas de Freud e Carl
Jung.

315 Op. Cit.



96

J4

Ricoeur (“Homem Falivel””) em que “o sentimento ¢ “uma afec¢do mais uma inten¢do”, onde
0 primeiro ¢ um “ser afetado” (afec¢@o) e o segundo € uma resposta afetiva (intengao).
O primeiro pressupde uma afetabilidade, uma habilidade de ser afetado, e o segundo,

~ Jo . J 316
pressupde uma responsabilidade, i.e., uma habilidade para responder”

, 0 que indicaria a
presenca de um valor no sentimento que responde.

Essa habilidade para responder ndo deve ser entendida sob as luzes de uma
consciéncia que representa, delibera e conhece, mas de uma in-carnacao sensivel que “sente”,
profundamente, o sentir provocado pelo outro na sua chegada epifanica como Rosto, i.e.,
“sente” o rastro ou o vestigio deixado pelo outro, onde o sentimento do individuo afetado
responde a afeccdo e demanda “pré-histérica” ou “imemorial” deste Outro.

Vale salientar também que esses dois momentos da Intencionalidade Afetiva, a saber,
afeccdo e resposta, oriundos da radicalizacdo da sensibilidade no constructo filosofico de
Levinas, ndo sdo duas partes ou estruturas independentes que agem por si S0, sem alternancia
ou simultaneidade, mas um Unico e mesmo momento interatuados e interdependentes da
intencionalidade da sensibilidade, como nos movimentos da respiracdo (inspiracdo e
expiracdo) ou do coracdo (sistole e diastole), ordenadas numa ordem, para além da ordem
I6gica.

E importante esclarecer que, ao ser afetado, o individuo in-carnado sensivel, logo
também consciéncia, primeiramente se moldaria ou se colocaria como resposta e acao a
afeccdo, para, sO posteriormente, entender ou representar a acdo como acdo deliberada. E
possivel visualizarmos o invisivel? Bom, no nivel dos fendmenos, acontece muito
frequentemente algo que ¢ tido como “impulso heroico”.

Uma acdo-resposta de um individuo que age para aliviar o sofrimento do outro
demandante e, quase sempre, desconhecido. Loucura? Irracionalidade? Ou reacdo a um
vestigio inter-humano, demasiado humano, presente na anterioridade da consciéncia que
revela uma orientagdo ou um sentido ético, do um-para-o-outro e do um-pelo-outro da
“expiagdo/substitui¢do”?

Levinas prefere a segunda opc¢éo, pois muitos atos heroicos sao suicidios conscientes.
Cerezer (2011) coloca a questao assim: “nos atos de auto-sacrificio, as pessoas agem ‘“‘sem
pensar”, numa resposta que revela um “desinteresse” em relagdo a si proprias “em prol do

. ~ .. . . ~ 59317
outro” onde uma orientagdo ética parece sobrepujar a deliberacao”"".

38 TALLON, 1995, p.109.
1" CEREZER, 2011, p.147.



97

Diante do que acabamos de expor, obviamente que esse duplo momento de “afeccao-
resposta/acdo”, se repete no nivel mais profundo-ético, onde o individuo ao ser afetado pelo
Outro, em plena vulnerabilidade, é comandado pela Proximidade deste, que como refém,
agora de uma experiéncia ndo-situacional, mas obsessiva, ird reagir afetado pela
Palavra/contato de outrem.

Deste modo, a afetividade neste &mbito da Intencionalidade Afetiva se desenha como
interface de unido e alternancia, de constituicdo e passagem da antropogénese e da
heterogénese, da auto-afeccdo e da hetero-afeccdo®®, do momento presente e do passado
arqueoldgico, criando uma responsabilidade para o Outro, como porvir teleolégico. Algo que
desenvolveremos mais adiante.

Mas, afinal, como se da essa interacdo ou integracdo entre ‘“Afetividade Nao-
intencional” e “Intencionalidade Afetiva™?

Segundo Tallon, por intermédio da interacdo e retroacdo de ambos os modos de
afeccdo. Primeiro, é necessario haver essa inter-acdo, pois a intencionalidade da sensibilidade
disposta em situacdo em o mundo em movimento, que ja foge, por ser fruicdo, da
sincronizacao operada pela consciéncia, mas que ainda ndo é diacronia, extrai seu sentido e
significancia da Afetividade Nao-intencional, que é diacrénica. Como? Vejamos.

Por esta Afetividade N&o-Intencional dé-se o vestigio (trace) que o outro deixa, e que
faz do homem, humano. Mediante a epifania do Rosto (Visage) com 0 seu imperativo e
significado no eu (Moi), 0 vestigio é deixado num aquém, imemorial em relacdo ao presente
da consciéncia, por intermedio de uma receptividade afetiva pura, passiva e vulneravel,
anterior inclusive e de maior valor ético que a receptividade da fruicdo, que condiciona ndo
apenas a individuacdo do individuo num nivel pré-ético, mas todo o sentido do sujeito num
nivel ético.

Tallon (1995) indica que o Rosto funcionaria como simbolo e vestigio, tal como as
faces do deus romano Janus, voltadas para o passado e para o futuro, que age, por um lado,
como uma forga des-ordenadora da ordem da logicidade e da criacdo do ser num nivel sub-
cognoscente e, por outro lado, que determina no Dizer para além do Dito, a volta do rastro
deixado no passado imemorial-diacronico, para o presente sincronico®'® da consciéncia.

59320

Eis a “fala do Rosto”*" que re-significa a vinculacdo afetiva do eu com o outro e me

chama a responsabilidade. Na sua epifania como Rosto, na sua chegada enigmatica, o Outro

18 TALLON, 1995, p.110.
319 TALLON, 1995, pp.110-112.
320 T1:194-195..



98

afeta ao “eu” ¢ fala-lhe re-ordenando a consciéncia pela passividade que precede a
consciéncia de si.

Ainda segundo as anélises de Tallon, o Rosto é a forca que estimula a verdadeira saida
de si da fruicdo e provoca uma mudanca significativa na sensibilidade que passa a ser
descrita, em AE e escritos posteriores, como proximidade e vulnerabilidade, i.e., na medida
em que o existente fruitivo na sua corporeidade incarnada aparece imediatamente afetado por
outrem, isto €, constituido pela propria afeccdo, pelo fato de encontrar-se exposto corporal e
sensivelmente em o mundo e, principalmente, a outrem, em uma exposi¢cdo que se descreve
como “Dizer sem Dito” ou para aquém de todo Dito®*, em que ele est4 posto em imediata
vulnerabilidade.

Nesta vulnerabilidade, a ipseidade sente antes de saber o que sente, i.e., pré-sente a
vulnerabilidade do outro, a nudez do Rosto, 0 medo da morte do outro, da obra inacabada e,
por isso mesmo, projeta sobre ele sua humanidade entendida como resposta e
responsabilidade ao apelo/mandamento da indigéncia/majestade do Rosto.

O Rosto ainda como vestigio de um passado imemorial, detona o gatilho presente na
consciéncia ndo-intencional que, a sua vez, projeta para a consciéncia a vulnerabilidade, a dor
e o sofrimento, além da humanidade e do cuidado ético para e pelo Outro, que a
presentificacdo e a representacéo trataram de encobrir.

Neste sentido, segundo Tallon, o pensamento de Levinas se da num movimento
reverso, ou contrario, ao da reducdo psicanalista freudiana®?, onde o recuo de um presente
para o0 passado segue o caminho de uma hermenéutica da suspeita que esvazia o significado
de uma consciéncia imediata em favor de uma arqueologia do sujeito que é pura obsessdo

auto-narcisista. Em Levinas, por outro lado, segundo Tallon,

encontramos uma hermenéutica da reconstituicdo, onde o narcisismo auto-
obssessivo se torna uma obsessdo altruista para e pelo Outro. O egoismo
irreligioso de Freud, que vé na religido uma obsessdo neurdtica universal, é
substituido por Levinas por esta obsessdo ao outro, cuja autoridade vem da
conexdo com o infinito; o infinito vertical de Deus, o Criador e o infinito
horizontal, com a humanidade do outro, criado a imagem de Deus, onde a
criacdo é um evento de Afetividade N&o-Intencional®?*,

Tallon é taxativo ao afirmar que, da mesma maneira como Levinas retoma o desenho

formal da ideia do infinito de Descartes, ele também assimila algumas no¢fes da estrutura da

1 DOS:66-70. O Dizer é pura passividade de um afeto irrecuperavel, sempre ja passado, e que acontece sem
qualquer retencdo em si e sem poder fixar-se numa presenca de si a si da consciéncia.

%22 TALLON, 1995, p.111.

%23 TALLON, 1995, p.111-112.



99

psicanalise freudiana e junguiana, para constituir a sensibilidade como vulnerabilidade para
além da fruicdo e da proximidade como linguagem onde, mediante o ferimento ou sofrimento
do individuo, se agudiza o carater receptivo ou passivo que a sensibilidade assume, uma vez
que gozar e sofrer s6 podem ser vividos por um sujeito constituido como carnalidade exposta
a afeccdo do mundo (intempéries), a afeccdo da voz (Dizer) e a afeccdo da aproximacao de
outrem (proximidade).

Nesta analise de uma “ferida” ou “trauma”, enfim, de uma “afec¢ao” produzida pelo
outro, que ndo deve ser entendida como mal provocado por alguém sobre outro alguém, mas,
ao contrario disso, como um bem misericordioso que marca profundamente toda a
humanidade, em virtude de que, sem tal generosidade ndo existiria vida humana, é necessario,
igualmente, ter presente a estrutura junguiana do Self e do Ego como constituintes do
psiquismo levinasiano.

Levinas entende o psiquismo humano composto de Ego e Si-mesmo, ou dito a maneira
junguiana, Ego e Self, que comporta uma ipseidade e uma egoicidade, por meio do qual se
evidencia os elementos ndo-intencionais da (ma) consciéncia, tais como a passividade da dor
e do sofrimento, e elementos intencionais afetivos da consciéncia, tais como a fruicdo e o
eros.

Destarte, segundo Tallon, a Intencionalidade Afetiva (IA) pode ser descrita como
passividade-atividade do Ego e a Afetividade Nao-intencional (ANI) como exclusiva e pura
passividade do Self (si), atravessada pela alteridade do outro, que ao fim e ao cabo, sera uma
sombra que influencia e fundamenta a psiqué em muito dos seus processos, inclusive, o da
relagdo etica.

O compartilhamento e a relacdo entre ambas as afec¢fes acima dispostas se dao por
intermédio do que Tallon chamou de “afetividade conatural”, que responde pela conexao ou
interacdo que se efetua entre a IA e a ANI, por se tratar de umas projecdes simbolicas do
passado ao presente da consciéncia, realizadas a partir do psiquismo mais profundo, rastro ou
vestigio do Rosto do Outro, que toda a humanidade compartilha enquanto tal.

Depois de expor todas as nuancas da interacdo entre as afeccdes acima descritas,
apenas indicaremos a funcdo da retroacdo entre Al e ANI, por considerar que uma analise
mais detalhada, fugiria do tema deste trabalho. Para Tallon, é necessario haver a retro-acdo ou

a inter-calacdo de ambas, pois deve haver espaco para a resposta consciente do individuo ao



100

%24 no ambito da

apelo do outro diante do surgimento do Terceiro, i.e., 0 outro do Outro
socialidade e da justica.

Desse modo, conclui-se que no pensamento levinasiano, ha uma dupla
intencionalidade do “de” e do “por”, uma participacdo afetiva de mao dupla, “uma
encruzilhada afetiva em que se unem e se alternam hetero-afeccéo e auto-afec¢éo, em que a
segunda condiciona a primeira.”*%,

Essa assignacdo involuntaria de responsabilidade surge a partir da afeccdo do outro
que, por causa de sua chegada epifanica enigmatica, ndo pertencente ao fenémeno
apreensiveis pela consciéncia, me “fere” mediante uma ndo-intencionalidade, como o agente
motivador da afeccéo, produtor da infini¢cdo do Infinito em mim.

Em resposta a esse vestigio do Rosto deixado em mim, realizo a projecdo da minha
resposta como sentimento e responsabilidade do Si-mesmo afetado, em dire¢do ao Outro.
Relembrando que a responsabilidade é primeira, antecede ao préprio ato da consciéncia e da
liberdade. Ela é constitutiva da subjetividade.

Por conseguinte, ndo é uma consequéncia da racionalidade consciente e livre. Além
disso, a relacdo de responsabilidade é imediata, direta, volta-se para o primeiro que chega, o
proximo, para além de qualquer qualificacdo ou determinacéo.

Ao mesmo tempo, a responsabilidade que tece a subjetividade constitui a
singularidade, a identidade prépria do sujeito. A identidade ndo deriva de uma determinacao
material, nem da consciéncia que diz eu sou, nem de um outro que me reconhece como eu ,
mas da responsabilidade que me faz unico e irrepresentavel.

Nas palavras do préprio Levinas,

falo da responsabilidade como da estrutura essencial, primeira,
fundamental da subjetividade [...] responsabilidade por outrem,
portanto, como responsabilidade por aquilo que ndo fui eu que fiz, ou
ndo me diz respeito; ou que precisamente me diz respeito [...]
responsabilidade como estrutura fundamental da subjetividade... n6 do
subjetivo [...] A proximidade de outrem... se aproxima essencialmente
de mim enquanto me sinto — enquanto sou — responsavel por ele [...]
O lago com outrem s se aperta como responsabilidade, quer esta seja,
alias, aceita ou rejeitada, se saiba ou ndo como assumi-la, possamos
ou ndo fazer algo de concreto por outrem. Dizer: eis-me aqui. Fazer
alguma coisa por outrem. Dar [...]"*%°

324 Nao desenvolveremos este tema neste.
325 CEREZER, 2011:121.
326 £1:87-89.



101

Desse modo, torna-se evidente no pensamento de Levinas que, se a responsabilidade é
um principio de individuacdo do sujeito ou ndo, anterior a liberdade deste de aderir ou recusar
a solicitacdo-mandamento do Outro, entdo a responsabilidade é originaria do sujeito ético.

Esta subjetividade sensivel e passiva é mais do que mera receptividade, para Levinas é
responsividade anterior a qualquer intencionalidade da consciéncia, dado que a
responsividade se constitui como principio inerente da subjetividade. A responsabilidade
para-o0-outro e pelo-o-outro, portanto, incorpora-se, para Levinas, como um principio de

individuac&o ético constituinte préprio do sujeito®’

em relacéo social.

O que consideramos importante ressaltar em vista a como este trabalho vem sendo
conduzido até aqui é que, a in-carnagdo sensivel do sujeito levinasiano é, no nivel pré-etico,
paladar e fruicdo e, no nivel ético, afeccdo e linguagem, antes, inclusive, que os sentidos do
tacto e da visdo, duas das mais importantes caracteristicas (apesar de Husserl também
trabalhar e explorar a audi¢ao no desenvolvimento do seu método fenomenol6gico, mas nédo o
faz associado a linguagem como Levinas) do Empirismo Transcendental.

Razdo pela qual, a ndo-intencionalidade age, ndo a maneira de uma decisdo do
Sujeito, mas como um movimento inverso ao da intencionalidade, depois da afec¢édo sofrida.
E uma intentio ao contrario, que se manifesta na ipseidade como passividade receptiva.

O individuo em 0 mundo como um sujeito in-carnado, extremamente sensivel, sofre a
dor das afeccGes das intempéries e da chegada do Outro completamente diferente de si. A
subjetividade proposta no desenho levinasiano € afecgéo e resposta.

Mas, onde exatamente se da essa afeccao?

Conforme asseguramos no capitulo anterior, Levinas ndo é alheio dentro do construto
husserliano da presenga de uma a consciéncia intencional dirigida ao mundo e estruturada
como intencionalidade, que é também, como que por acréscimo, uma consciéncia de si
mesma’®,

Ao que parece, uma consciéncia dirigida ao mundo e aos objetos, i.e., voltada para a
exterioridade, constitui-se como uma consciéncia de si mesma, em virtude de que o “eu”
ativo, na sua intengdo, intenciona o objeto, visa algo, pois toda consciéncia é “consciéncia de
algo”, segundo Husserl. Logo, o proprio método husserliano parece sugerir a existéncia de
uma espécie de autoconsciéncia da propria consciéncia mergulhada no jogo das

intencionalidades.

27 Condic&o que denota o ponto de partida para se pensar o para-além do Ser.
%28 EN:154.



102

Na consciéncia ha uma espécie de autoconsciéncia do eu ativo que se faz representar,
mundo e objetos, como consciéncia de seus atos noético-noematicos de representacdo.
Consciéncia da sua propria atividade mental ou Worauf sein eigentlich hinauswill*®. Essa

forma de procedimento ativo-consciente, revela que

A consciéncia dirigida sobre o mundo busca seguranga contra a
inevitavel ingenuidade de sua retiddo intencional, esquecida do vivido
indireto do ndo intencional e de seus horizontes, esquecida do que a
acompanha. [...] nada impede, contudo, que se pergunte se, sob o olhar
intencional da consciéncia refletida, tomada como consciéncia de si, 0
ndo intencional, vivido em contraponto ao intencional, conserva e
libera o seu sentido verdadeiro [...] »330,

Parece ser que a critica recorrente a consciéncia capaz de tudo abarcar, responder e
significar volta através de Levinas. Critica presente ao longo da histéria da filosofia, embora
sempre refutada, sempre reaparece.

A “consciéncia de algo” tem em Husserl, uma “acompanhante”: a “consciéncia da
consciéncia” ou a autoconsciéncia, que aparece de maneira simultdnea no préprio ato
cognitivo. Entretanto, a maneira de sua nao-nitidez ou ocultamento, ganhara contornos de um
analogo que ndo participa do bojo reflexivo-intencional, indicando a presenca de um
excedente na consciéncia.

Nesse caso, Levinas reage a posicdo do mestre ao afirmar que tal “acompanhante” da
consciéncia configura-se como “reflexo” que necessita, por sua vez, de ser trazido a claridade.
Ora, disso decorre que, se a consciéncia da consciéncia de algo a precede, isso significa dizer
gue no movimento intencional, ela emerge como algo nédo-intencional, isto €, ndo-atividade,
ou passividade pura. Nas palavras de Levinas, “consciéncia confusa, consciéncia implicita
precedendo toda a intencéo... ela ndo é ato, mas passividade pura”**!. Ao reinterpretar o

pensamento levinasiano, Timm (1999) afirma que

se o0 intencional na consciéncia é, fundamentalmente, desdobramento
ativo da imanéncia cognoscitiva, entdo deve o nao-intencional desta
consciéncia "implicita” ser entendido como ndo-atividade -
passividade... "Passivo" ndo significa aqui, porém, simplesmente o
oposto de "ativo™. Trata-se aqui de uma ordem de passividade extrema
que indica a subversdo até mesmo deste modelo bipolar.

329 TEI:17. Lembrando que, para Levinas, portanto, “intencionalidade é pensamento ¢ entendimento, pretensdo, o

fato de nomear o idéntico, de proclamar qualquer coisa enquanto qualquer coisa” (EN:167).
%0 EN:154.
BLTERL7



103

“Passividade” significa a originariedade absoluta do passivo em
relacdo a tradicionalmente aceita dignidade do ativo; modéstia do
“ndo-ser-ativo” que contradiz a grande tradi¢do da imanéncia ativa - a
quase paradoxia do “viver apesar da passividade”%z.
Nesse caso, poder-se-ia afirmar que a autoconsciéncia aparece como um presente-
ausente dos poderes da consciéncia intencional. Assim, em oposicdo a “boa consciéncia”,

apregoada pela filosofia ocidental, na consciéncia de um sujeito autbnomo surge uma

“brecha” para se afirmar a existéncia de uma “ndo-consciéncia”. Nas suas palavras,

A consciéncia pré-reflexiva, ndo intencional, ndo poder ser descrita
como tomada de consciéncia desta passividade, como se nela, j& se
distinguisse a reflexdo de um sujeito, colocando-se como que no
“nominativo indeclinavel”, assegurado em seu direito de ser, ¢
“dominando” a timidez do ndo intencional... o ndo intencional ¢
imediatamente g%ssividade, 0 “acusativo” ¢, de algum modo, seu
primeiro “caso”

Segundo Levinas, a consciéncia pré-reflexiva insinuada em Husserl, ainda que néo
desenvolvida por ele, trata-se de uma espécie de sombra que se mostra antagbnica a
consciéncia intencional. Uma “ma consciéncia” que se caracteriza por ser “des-ordenadora”,
i.e., fora da ordem do Saber, passiva, obscura, ndo-reflexiva, ndo-intencional gracas a afeccao
gue vem da exterioridade, da epifania do Rosto do Outro e da vulnerabilidade como in-
condicdo da ipseidade. Em outras palavras, a consciéncia ndo-intencional ou nao-
consciéncia, ou ainda “ma consciéncia”, ¢ a propria consciéncia afetada por uma
intencionalidade inversa a transcendental.

O seu sentido procede da afeccdo de outrem e ndo da visada da consciéncia. Ao
chegar, o outro se expressa provocando essa intencionalidade inversa de modo a afetar o eu
na propria consciéncia.

A irredutibilidade da alteridade ao campo da percepcdo vem evidenciada gragas a
epifania do Rosto que € da ordem do ndo-fenoménico e da linguagem anterior a pretensa
tematizacdo da propria consciéncia.

59334

Se, como assegura Levinas, “falar de consciéncia é falar do tempo”™", entdo o tempo

em que se dd o “Trauma” na Ipseidade, pela chegada epifanica e enigmatica do Outro, nao

332 SEH:66-67.
3B EN:172.
34 7):80.



104

pode ser o tempo presente, pois 0 mesmo indica na métrica husserliana, tempo do Ser, sempre
memorial.

Em Husserl a consciéncia resgata o passado e projeta o futuro, por isso a consciéncia
é ainda reminiscéncia, mas mediante a passividade denunciada por Levinas na consciéncia e
pela chegada enigmética do Outro que choca a ordem do Eu, o tempo dessa chegada é um
passado irrecuperavel, um passado imemorial, dotado de uma temporalidade que nao é
possivel de ser tematizada, apenas percebido pelo rastro ou vestigio deixado pelo Outro.
Razdo pela qual, Levinas vai falar que na consciéncia had uma diacronia ndo promovida pelos
motes gnosioldgicos, ontolégicos ou fenomenoldgicos.

Sob a passividade soberana da consciéncia que a intencionalidade ndo granjeia para si,
Levinas desenvolve o conceito de passividade mais passiva que toda a passividade da
consciéncia, dotada de um tempo perdido para o Ser, o “passado imemorial”. O tempo, a
consciéncia e a memoria sempre foram elementos da filosofia husserliana que se fizeram
presentes e de algum modo, mesmo que serodiamente, foram destacados e combatidos. Se
para a fenomenologia a consciéncia era vista como consciéncia interna do tempo, para
Levinas, entretanto, na consciéncia ha um estrato mais profundo.

Nesse sentido, ao aproximar-se, o Rosto provoca uma afec¢do ou uma especie de
“impacto sem violéncia” no sujeito gracas ao contato — do regime da dynamis do Péathos —
suscitado pelo encontro/palavra, num tempo passado imemorial, diacrénico aos poderes da
consciéncia tematizante, por isso mesmo, a resposta da subjetividade da-se a partir de um an-
arquismo.

Nas palavras de Levinas, a vulnerabilidade na Proximidade “¢ ja a assignacao pelo
préximo e obrigacdo anacronicamente anterior a todo ato de compromisso”335. A
subjetividade é afetada pelo outro e enuncia-se hum compromisso anterior a sua prépria
decisdo. No encontro enigmatico, para além da fenomenalidade, hd uma desestabilizacdo da
Ipseidade ou do Ego, que responde a esse apelo constituindo sua prépria subjetividade e
singularidade, a partir do an-arquismo produzido pela infini¢cdo do outro.

335 DOS: 159.



105

CONCLUSAO DO CAPITULO 2

Depois de no primeiro capitulo termos margeado a aproximacdo e, principalmente, o
distanciamento que se estabelece entre a visdo filosofica de Emmanuel Levinas e a de
Edmund Husserl, procuramos, neste segundo capitulo, indicar o caminho tomado pelo
filésofo franco-lituano que possibilitou a radicalizacdo da Sensibilidade e a consequente
passagem da Fenomenologia para a Metafenomenologia, sem o abandono definitivo daquela.

Para este proposito, a partir da sensibilidade radicalizada especialmente como fruicao,
pareceu-nos fundamental retomar algumas noc¢des que se colocam numa perspectiva
intermediaria entre a Fenomenologia e a Metafenomenologia, tais como, as no¢6es de Rosto,
Vestigio, Desejo (Désir) e Linguagem, a fim de que pudéssemos avancar na nossa reflexao
em direcdo as nogBes de Vulnerabilidade, de N&o-intencionalidade e N&o-consciéncia que
marcam a definitiva passagem para a Metafenomenologia ética requerida como necessaria
para a salvaguarda da alteridade irredutivel do outro, tal como Levinas o aborda.

Assim, para além das imagens (eikon), das representacBes e dos sistemas
totalizadores, s6 uma Fenomenologia do Rosto, mais propriamente uma Fenomenologia Etica
Enigmatica, i.e., uma Fenomenologia que fosse “ex-cedéncia”, num para alem do Ser, que
perturba a ordem do Logos e se opde ao aparecimento bem-sucedido do fenémeno proposto
por Husserl, poderia ceder 0 espago necessario a alteridade do outro, sem que fosse reduzida
as pretensdes do Mesmo e da Totalidade.

O fato é que na Gtica de Levinas, as forcas da consciéncia séo distendidas, a ponto de a
relagdo com o Outro, absolutamente diferente de mim, ndo poder ser considerada como
trampolim para se alcancar os objetivos do sujeito transcendental, nem ser possivel de ser
descrita pela conscientizacéo.

Nesse contexto vale recordar que o Outro, na perspectiva da teoria da consciéncia que
passou a vigorar desde a modernidade, sempre foi pensado como “outro de si”, “outro do eu”
ou, seguindo Husserl, como “outro ego” ou “Alter Ego”.

Nesta tradicdo, a alteridade é pensada em funcéo do individuo, em que, o sujeito se faz
na medida em que objetiva o outro ou se apodera sobre ele, seja mediante uma conceituacdo
ideal ou uma identificacdo referencial, inclusive na fenomenologia, apesar da preocupacédo

com as relagdes transitivas.



106

Levinas é taxativo ao afirmar que nesse modelo ainda preso ao moderno de pensar,

preso ao “processo de reducdo do Outro ao Mesmo™*®, “a diferenca ndo é uma diferenca, o

’5”337

eu, como outro, ndo ¢ um “outro , hdo finda. Afinal, como arrazoa Levinas, “Sobre ele

n&o posso poder, porquanto escapa ao meu dominio [...] mesmo que eu disponha dele. E que
ele ndo esta inteiramente no meu lugar™®,

Para que este reducionismo ingénuo ndo ocorra, sera necessaria uma fenomenologia
gue nao renuncie a caracteristica-mor da propria fenomenologia: o antihermetismo do
horizonte que provoca abertura infinita. Abertura ndo apenas de indole transcendental, na
consciéncia (sentido husserliano), mas que seja extensiva a transcendéncia exterior afetante.

Uma fenomenologia sem corte imanente que beneficie, em ultima instancia, o
privilégio da consciéncia sobre a exterioridade e que, em contraposicao, resguarde o conceito
de horizonte infinito, que reivindica “o espirito da filosofia husserliana” e, que seja desse
modo, “[...] fiel a analise intencional na medida em que esta significa a restitui¢do das nogdes

»339 além de permitir a evasdo da imanéncia e o éxodo do tempo

ao horizonte do seu aparecer
presente-Unico da consciéncia, a fim de oferecer-se a afec¢do renovadora da Transcendéncia
no seu contato com a subjetividade.

Dito de outro modo, uma fenomenologia que, conforme ja assegurava 0 proprio
Husserl, pelo menos como aspiragdo, eliminasse apenas “a metafisica ingénua, que opera com
as coisas absurdas em si, mas que nio exclua a metafisica em geral”>*.

Este ressurgir da metafisica, pos-ruina da velha metafisica, configurou-se para Levinas
numa oportunidade para estabelecer uma relacdo entre o Eu e o Outro dentro desta ordem
transcendente, que é des-ordem, na medida em que se reforca nesta, a ideia de um “para
além”, de um algo extraordinério fora do Mesmo e que ndo faz nimero ou identidade com
ele®,

O Outro-Infinito que é a exterioridade ab-soluta, Alteridade e Transcendéncia deste
movimento metafisico, da exterioridade alheia a ipseidade e ao ego, chega a consciéncia do
Mesmo pela ndo-intencionalidade, a semelhanca da Ideia do Infinito/Perfeito Cartesiana que
é produzida no interior da subjetividade e que suscita Desejo.

Por isso mesmo, a ideia do infinito, que vai ser por diferentes modos descrita em

Totalidade e infinito (1960), vai representar no Mesmo a marca de um evento de

336 SEH:53.
3771223

338 T).25.

339 AE:230-231.
30 MmcC:169
31718,



107

despropor¢do ndo-sincronico ou diacrénico, uma “ex-cedéncia” da ordem do Logos, em que
as forcas da consciéncia sdo distendidas, a ponto da relacdo considerada ética, extrapolar os
termos da correlacao entre pensamento e pensado.

Portanto, o “meta” da fenomenologia indica um extravasamento na ordem do ser, um
“aquém de...” ou “além de...”, que unido ao movimento metafisico do outro que chega de
nenhures, via ndo-intencionalidade, provoca um “trauma” na consciéncia do eu, deixando um
rastro que se evidencia pela relagdo com um passado aquém de todo o presente, i.e., “re-
presentavel”, em virtude de que ndo pode ser englobado pelo movimento de retencdo e
protencdo da prdpria consciéncia.

Portanto, mas ainda sem finalizar, a margem das fronteiras dos fenémenos da doutrina
husserliana e a partir da radicalizacdo ou desconstrucdo da reducdo fenomenol6gica, mediante
uma passagem sem abandono da fenomenologia, se despertard o de outro modo que o Ser ou
para além da esséncia de Levinas.

»32 onde essa

Outro modo que o ser e “ndo ser de outro modo... nem sequer ndo-ser
passagem a metafenomenologia ndo signifique, sob nenhuma hipétese, estar preso ainda ao
jogo noético-noematico do ser e do ndo-ser ou do ser e o nada. A transcendéncia ou o “para
além do Ser” ndo se acha nestes jogos da ldgica racional e das articulagdes linguisticas do ser,
sequer do Epos e do Dito, onde o “esse do ser domina o préprio néo-ser”**.

Esse proceder filos6fico de Levinas nos levard inevitavelmente a uma questdo
fundante: este “para além do ser” e/ou “para aquém do ser” nos leva para onde? Para além do
ser, onde? Que lugar é esse, ou melhor, ndo-lugar®**? Levinas responde tais questionamentos
assim: “Ele significa o ndo-lugar... Assim sendo, serd necessario mostrar que a exce¢do do
“outro que ser” — para aléem do ndo-ser — significa a subjetividade ou a humanidade, o si-
mesmo que rejeita as incorporagdes da esséncia™**,

Esse “nao-lugar” é o si-mesmo do humano, sua caracteristica mais natural, antes da
consciéncia e do Eu, intrinsicamente dotada de socialidade e de relagdes éticas ex-cedentes,
que “rejeita as incorporagdes da esséncia” e que, neste construto, apela para o mais vivido, o
mais carnal, 0 mais contatual, o mais relacional em termos de socialidade, logo, 0 mais ético

do humano.

2 DOS:25.

3 DOS:25.

4 Embora utilizemos o termo “ndo-lugar” usado por Derrida, divergiremos da atribui¢io dada pelo mesmo que
remeteria ao hebraismo. Meca discorda desse posicionamento derridiano acerca do pensamento de Levinas ao
indicar que o bindmio hebraismo e metafisica, profecia e filosofia, presente no pensamento levinasiano, nao é
para ser tomado nem como sintese, nem como antiteses, mas tensdo imposta e mantida em sua proficuidade
critica (MECA, D.S. Anthropos, 60. Cf. Levinas, QLT, 36).

¥ DOS:30.



108

Segundo Susin (1984)** “o Si antes de se prestar ou de fundar consciéncia e eu, esta
no vestigio desta pré-origem e por isso, uma vez reduzido a sua unicidade original antes do
eu, é capaz de recorrer ao infinito para além ou aquém de si. Levinas enfatiza esta ocorréncia
como ‘contragdo’, ‘retirada’, ‘exilio’, ‘deportacdo’, ‘ndo-lugar’, ‘incondic¢ao’, ‘desnucleagao’,
‘despojamento’, ‘in-quietagdo’ aquém do repouso, recuo aquém do pondo de partida, aquém
de limites e até aquém de nada...”.

O Si, portanto, que € indeclinavel e insubstituivel, anterioridade do pensamento
englobante, desde outrem e para outrem, aquém dos jogos da légica e da ciéncia como saber,
caracteriza in profundis a humanidade e o sentido do humano.

O ndo-lugar, a animalia mais originaria, a sub-cogni¢do, que ndo € irracionalidade, a
humanidade do humano e sua socialidade — a verdadeira vida - a in-condicdo humana, que
foram mencionados na histdria da filosofia ocidental “em alguns momentos de clareza”, em
casos como, “o Uno sem o ser de Platdo [...] o eu puro de Husserl - transcendente na
imanéncia [...] arracamento metafisico ao ser [...] O homem nietzscheano acima de
tudol...]"**, evidenciaram todas as hercleas tentativas de rompimento da subjetividade com
a esséncia e posicionaram o humano no claro-escuro do si-mesmo.

Neste parametro de afiacdo da subcognoscibilidade que ndo é irracionalidade, a
metafenomenologia, como radicalizacdo da reducdo e inversdo da descri¢do fenomenoldgica,
visa dizer o indizivel e “apresentar a maneira como a condig¢do ontologica se desfaz, ou é

desfeita, na condicdo ou in-condicdo humana**®

, gue revela ao ser humano a sua condicdo
de afetado e que, ademais, o devolve a socialidade primigénia na qual ja se encontra, ndo a

titulo de estar jogado como na condic¢do do Ser, mas de estar aberto ou passivel a Alteridade.

38 HMES: 320.
%7 DOS:30.
348 £1:.92-93.



109

CONCLUSAO

O caminho ndo exaustivo proposto até aqui teve entre outros objetivos, em primeiro
lugar, mostrar como mediante a abertura fenomenoldgica husserliana, Emmanuel Levinas
procura romper com o individualismo exagerado operado modernamente no nivel da
subjetividade, o que faz, em decorréncia, ruir o solipsismo de uma subjetividade construida e
constituida tradicionalmente como gnosioldgica ou Saber.

Depois, procuramos ratificar que, segundo a analise levinasiana, a teoria husserliana
apesar da sua inovacdo e abertura ainda espreita um trago lesivo ao Outro, ja que se afirma
pela propria prerrogativa do teorético, da representacdo e do saber.

Afinal, na inabilidade deste “eu egdico” de “ver-se” afetado pela infinicdo da
Alteridade, de ndo enxergar essa “vulnerabilidade” como in-condi¢cdo humana ou ainda de néo
atentar para a presenca da ndo-consciéncia no construto da intencionalidade, Levinas reclama
0 retorno da sensibilidade como fruicdo e vulnerabilidade na Proximidade, especialmente,
entendida ndo como saber, principio ou arché, mas como an-arquia.

Em outras palavras, quase toda teoria epistemoldgica parte do sensivel como
justificacdo da crenca que se mantém. O nosso autor propde 0 mesmo ponto de partida, mas
ndo o caminho. A diferenga € que uma conduz ao conhecimento e a de Levinas a proximidade
ética.

A abertura para a metafisica é fundamental, pois 0 movimento de constitui¢do do face-
a-face se da entre duas singularidades, completamente diferentes e separadas entre si.

Por isso, a Sensibilidade constituiu-se como elemento fundamental para configurar a
maneira como a relagdo “face-a-face”, que ao ndo poder resolver-se em imagens, nem expor-
se como tema, se estabelece pela metafisica.

E, finalmente, porem sem finalizar, a metafenomenologia ou Enigmologia ou ainda
Fenomenologia Etica, como radicalizagdo fenomenoldgica, visa dizer o indizivel e apresentar
a maneira como a condicdo ontoldgica se desfaz, ou é desfeita, ainda que ndo eliminada, na
in-condicdo humana, revelando o ser humano como afetado antes de consciente, devolvendo-
0 a socialidade primigénia na qual ja se encontra, ndo a titulo de estar jogado como na
condicédo do Ser, mas de estar aberto ou passivel a afec¢do de outrem na sua diferenca.

Recordando que a fenomenologia husserliana, mesmo no seu carater transitivo-
genético, para Levinas, abandona uma transcendéncia condicionada pela ideia do perfeito e
evolui em direcdo a uma filosofia da existéncia, procurando a significacdo do finito, no finito

mesmao.



110

A consequéncia disso esta em que, para Levinas, a fenomenologia nos ditames do ego
transcendental recai na impossibilidade da incompreensdo, o que significa a impossibilidade
da subcognoscibilidade, do patético, do anarquico e da impossibilidade de toda fratura ou
trauma no humano. Nada poderia, entdo, escapar a inteligéncia, se tudo é compreenséo.

A partir do pensamento de Levinas é possivel afirmar que a concepcao de autonomia,
de poder, de principio, comeca na consciéncia, mas ndo assim, a ética, a relacdo, a dor, 0
prazer, o vivido e a vida.

A abertura que a fenomenologia proporciona nos seus horizontes de sentidos é o
caminho que permite a Levinas considerar o Infinito em sua propria radicalidade e
originalidade, que no sentido ético, invertera a constituicdo subjetiva feita por Husserl a partir
do Ego transcendental, marcando o individuo antes como afetado e heterogénico, ndo para
perdé-lo num céu teoldgico ou numa saida definitiva da Fenomenologia, mas para reconduzi-
lo a fenomenalidade a partir da ética, numa nova construcdo de Si, do Saber e do préprio Ser,
desta feita, embebedados pela relagdo intersubjetiva.

Levinas via radicalizacdo da sensibilidade, abre-se ao que esta para além do Ser e do
fendmeno, descobre a afeccédo, a infinicdo, o trauma, a alteridade, a responsividade, a nao-
intencionalidade e a ndo-consciéncia, que somente sdo percebidos mediante os vestigios
deixados na ipseidade sensivel.

Em seguida, depois de comprovar tais estruturas metafisicas inerentes a constituicao
subjetiva, volta-se para a fenomenalidade para tentar dizer, com uma linguagem que reclama
um novo esforco discursivo, uma nova escritura, capaz de subtrair os elementos sintatico e
semantico da linguagem ontoldgica e que procura evitar em todos 0s seus escritos posteriores
a Totalité et Infini**°, o movimento metafisico fundante de uma subjetividade traspassada
pelo outro irredutivel aos dominios da consciéncia.

Dito de outro modo, a abertura em direcdo a metafisica do outro, em certo sentido,
reconduzird o sujeito ético para a fenomenalidade intersubjetiva responsiva, ndo aquela a
maneira eidética, razdo pela qual, ha uma interrupcdo momenténea que dura 0 momento do
encontro face-a-face, mas ndo ha um abandono da Fenomenologia, mesmo depois de adotar a
Metafenomenologia como método que permite a afec¢do do outro metafisico ou da alteridade
metafisica, mas apenas uma momenténea interrupcdo e logo, investigar pelos vestigios 0s

elementos dessa afeccéo exterior.

349 DFL: 412.



111

Recusar essa volta ao mundo do Ser e do Fendémeno € alienagdo de um sujeito
constituido eticamente para as relacdes que acontecem em o mundo. Afinal, o contato ético do
“face-a-face” que ¢ caricia, sensibilidade e responsabilidade, evidencia que a Proximidade ou
dito contato com o préximo, ndo € um Saber, mas corporeidade e sensibilidade, afeccéo,
trauma, dor, amor, compaixdo e resposta. O “si-mesmo responsavel”, dotado de uma
“responsabilidade infinita” — por isso, “Eis-me aqui!”350.

Para Levinas, ndo ha fuga possivel dessa resposta. A “Minheidade/Mienneté” do “eu”
constitui-se como este “Eis-me aqui!”. Essa impossibilidade de evasdo da responsabilidade ou
da resposta, mesmo que esta seja negativa e anti-ética, ndo invalida o compromisso e a
obsessdo do para-o0-outro.

Nesta situacdo inesperada advinda do encontro do face-a-face, o interlocutor “néo

pode permanecer in-diferente”*" &

interpelacédo do outro.

Mas, afinal, a que nos conduziu esta pesquisa? Primeiro, ficou-nos claro que ha uma
Fenomenologia e uma Metafenomenologia no pensamento levinasiano, em que, quando esta é
assumida, aquela ndo € completamente abandonada ou aniquilada. Segundo, a
Metafenomenologia parece-nos recordar a importancia das relagdes intersubjetivas na
constituicdo de qualquer individuo.

Obviamente que nossa pesquisa nos conduziu a afirmagdes, mas igualmente nos fez
ressaltar novos questionamentos. Diante disso, nosso trabalho apenas esbogou caminhos e
dimensionou problemas para uma tarefa posterior de investigacdo critica. Entre as quais,
podemos mencionar:

1) Se a situacdo da intempérie denota uma mudanca na sensibilidade como
fruicdo para o Eros, isso ndo se daria a partir de uma tomada de consciéncia por parte
do individuo?

2) como a relacdo ética e a afetabilidade se comporta diante da chegada do
“terceiro”, i.e., o outro do outro? Em virtude de que a relagdo ética é uma relacao
multipla, no instante em que o “terceiro” surge traz a consciéncia a tona? Esse aparecer

da consciéncia desfaz o que foi feito pela afec¢do metafisica da alteridade?

0 Essa expressdo assegura, segundo o pensamento levinasiano a partir das inspiragdes heideggeriana, que existe
uma impossibilidade de esquiva por parte do “eu” ao apelo/mandamento do outro. Para Levinas, Heidegger
assegurou que “a Jemeinigkeit é a medida extrema da modalidade pela qual o Dasein é submetido a essancia”.
Em suma, na andlise levinasiana do §9 de Ser e tempo (1927), Heidegger assegura que “é porque o Dasein é
Jemeinigkeit que ele é um Ich”. No entendimento do filésofo franco-lituano Heidegger ndo diz absolutamente
que o Dasein é Jemeinigkeit porque ele é um Ich; ao contrario, ele vai ao Ich a partir da Jemeinigkeit. E assim
que a nocdo heideggeriana da Jemeinigkeit leva Levinas a pensar a ideia de que “o eu humano, o si-mesmo, a
unicidade do eu consiste na impossibilidade de se esquivar do outro” (DQVI:130-131).

%1 DOS:246.



112

3) A justica, que deve estar presente numa sociedade, comporta a relagdo com o
“terceiro”? O que Levinas entende por Justica?

4) Por que a temporalizacdo € um aspecto tdo fundamental e como ela se
relaciona com a ideagao dentro da producéo de sentido?

5) Quais as implica¢des dessa abertura Metafenomenoldgica na teoria da verdade
e na politica?

Sdo algumas questdes que podemos investigar num trabalho posterior a este.



113

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
ABBAGNANO, N. Dicionario de Filosofia. Trad. Alfredo Bosi. Sdo Paulo: Martins Fontes,
2000, p.498-499.

ABENSOUR, M. Le mal élémental. Préface in: E. Levinas: Quelques réflexions sur la
philosophie de [’hitlerisme. Paris, Rivages, 1997, p. 57.

AGAMBEN, G. O Sacramento da Linguagem: Arqueologia do juramento. Belo Horizonte:
Editora UFMG, 2011.

BAKDINI, M. Da G. Fenomenologia e Teoria Literdria. Sdo Paulo: Editora da
Universidade de S&o Paulo, 1990, p. 32.

BARBERO, C. Il problema dell’infinito nella fenomenologia di Husserl. In: Rivista di
Estética, No. 15, Turin:2000, p. 128-170.

BENJAMIN, W. Sur I'épouvante | & 11, in: Fragments. Paris: PUF, 2001, pp. 169-180.

BRENTANO, F. Psicologia desde un punto de vista empirico. Traducao: José Gaos. Madrid:
Revista de Occidente, 1935.

CALIN, R. et SEBBAH, F-D. Le vocabulaire de Lévinas. Paris: Ellipses, 2002.
CALIN, Rodolphe. Levinas et ’Exception du Soi: Ontologie et Ethique. Paris: PUF, 2005.

. Passivité et profundeur: 1’affectivité chez Lévinas et M. Henry. In: Les Etudes
Philosophiques. Paris, n.3, p.333-54, juil-sep, 2000.

CIARAMELLI, Fabio. Transcendance et éthique. Essai sur Lévinas. Bruxelles: Ousia,
1990.

COSTA, P.S.J. A critica da fenomenologia da imagem por Levinas e o nascimento da
responsabilidade. In: Thaumazein. V, No. 10, pp.28-42; Santa Maria, 2012; p. 33-34.

DARTIGUES, A. O que é a fenomenologia? Sdo Paulo: Centauro, 2005.
DEPRAZ, N. Compreender Husserl. Rio de Janeiro: Vozes, 2002.

. Lucidité du corps. De I’empirisme transcendental em phenomenologie. In :
Phaenomenologie. Dordrecht: Kluwer A.P., c2001, XII, pp.160-249.

. Transcendance et Incarnation. Le statut de I’intersubjetivite comme alterite a
soi chez Husserl. Paris: Vrin, 1996; pp.240-241.

DERRIDA, J. Adieu a Emmanuel Lévinas. Paris: Galilée, 1997.



114

. Violencia y Metafisica: Ensayo sobre el pensamiento de Emmanuel Levinas. Trad.
Patricio Pefialver in: DERRIDA, J. La escritura y la diferencia. Barcelona: Anthropos,
1989, pp. 107-210.
DUPORTAIL, Guy-Felix. Intentionalité et Trauma. Paris: L'Harmattan, 2005.

FABRI, M. Desencantando a ontologia: subjetividade e sentido ético em Levinas. Porto
Alegre: Edipucrs, 1997.

. Fenomenologia e cultura: Husserl, Levinas e a motivacao ética do pensar. Porto
Alegre: EDIPUCRS, 2007; p.107

FERON, E. De lidée de transcendence a la question du langage.L’itinéraire
philosophique d’Emmanuel Levinas. Grenoble: Ed. Jérome Million, 1992.

FRAGATA, J. Problemas da fenomenologia de Husserl. Braga: Editorial Presenca, 1962.

FREUD, S. Uma nota sobre o inconsciente na psicanalise. In: Sigmund Freud, Obras
completas (Vol. 12). Rio de Janeiro: Imago, 1980 (Trabalho original publicado em 1912).

GRZIBOWSKI, S. Passado imemorial e ndo-intencionalidade: um estudo a partir do tempo de
Husserl e Levinas. In: Thaumazein, Ano V, Numero 10; Santa Maria, Dez. 2012, pp. 20-27.

HEIDEGGER, M. The Basics Problems of Phenomenology. Transcri¢do: Albert Hofstader;
in: Phenomenology and Existential Philosophy, Indiana: Indiana University Press, 1988.

HENRY, Michel. Incarnation: une philosophie de la chair. Franca, Giraudon, Paris: Seuil,
2000.

HUSSERL, E. A Crise da Humanidade Europeia e a Filosofia. Trad. Urbano Zilles. 32 ed.
Porto Alegre: Edipucrs, 2008.

Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica.
Meéxico: Fondo de Cultura Econdémica, 1950.

. ldeias para uma Fenomenologia Pura e para uma Filosofia Fenomenoldgica.
Aparecida: Ideias e Letras, 2006.

. Investigaciones Logicas I. México: Alianza editorial. 1999.
. A ideia da Fenomenologia. Trad. Artur de Mor&o. Lisboa: Edi¢Ges 70, 1989.

. As Meditacbes Cartesianas. Introducdo a Fenomenologia. Sdo Paulo: Madras
Editora, 2001.

. Investigaciones Ldgicas Il. México: Alianza editorial, 1999b.

. Logica Formal y Logica Transcendental: ensayo de una critica de una razoén
I6gica. México: Centro de Estudios Filoséficos, 1968.


http://www.jacquesderrida.com.ar/frances/ecriture_difference.pdf

115

. Meditaciones Cartesianas: Introduccion a la Fenomenologia. Trad. José Gaos.

México: Fondo de Cultura Econdmica, 1996.

LAPORTE, AM.A.; VOLPE, N.V. Existencialismo: uma reflexdo antropoldgica e politica
a partir de Heidegger e Sartre. Curitiba: Jurua, 2009.

LEVINAS, E. De Deus que vem a ideia. 52 edi¢do. Petrépolis: Vozes, 2010.

. De L’Evasion. Montpellier: Fata morgana, 1982.

. Descobrindo a existéncia com Husserl e Heidegger. Lisboa: Piaget, 1997.

. Entre Nés: ensaios sobre a alteridade. 52 edi¢do. Petropolis: Vozes, 2010.

. Etica e Infinito: entrevista com Phillip Nemo. Lisboa: Edigbes 70, 1988.

. Quelques réflexions sur la philosophie de I’hitlerisme. Paris: Rivages, 1997.
. Transcendance et intelligibilite. Genéve: Fides et Labor, 1996.

. A ’heure des nations. Paris: Ed. du Minuit, 1988.

. Autrement qu’étre ou au-dela de I’essence. Paris: Kluwer Academic, 1991.
. Da Evasdo. Gaia: Estratégias Criativas, 2001

. Da Existéncia ao Existente. Campinas: Papirus, 1998..

. De L’Existence a L’Existant. Paris: Fontaine, 1958. Doravante: DLEE.

. De outro modo que ser: ou para la da esséncia. Trad. José Luiz Pérez e Lavinia

Leal Pereira. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2011.

. Dificil Libertad. Madrid: Caparrés Editores, 2004.

. Do Sagrado ao Santo: cinco novas interpretagdes talmudicas. Rio de Janeiro:

Civilizacdo brasileira, 2001.

1977.

. Du Sacré au Saint: Cing nouvelles lectures talmudiques. Paris: Ed. du Minuit,

. Hors Sujet. Montpellier: Fata Morgana, 1987.
. Humanismo do outro homem. 32 edicdo. Petropolis: Vozes, 1993.
. Les imprévus de I’histoire. Montpellier: Fata Morgana, 1994.

. Quelques réflexions sur la philosophie de I’hitlerisme. Paris: Rivages, 1997.



116

. Totalidade e Infinito: ensaio sobre a exterioridade. 42 edicdo. Lisboa: Edicdes
70, 2012.

. Transcendéncia e Inteligibilidade. Trad. José Freire Colaco. Rev.: Artur Mordo.
Lisboa: EdicGes 70, 1991.

MELO, N. V. A ética da alteridade em Emmanuel Levinas. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2003.

MERLEAU-PONTY, M. Phénoménoloie de la perception. France: NRF/Gallimard, 1972.
MUNSTER, A. Emmanuel Lévinas: visage et violence premiére, entretiens avec H.J. Lenger
dans Arno Munster; In: La différence comme non-indifférence. Ethique et altérité chez E.
Lévinas, Paris: Kimé, 1995, p. 129-143.

MURAKAMI, Y. Lévinas Phénoménologue. France: J. Millon, 2002,

MURALT, A. A metafisica do fendmeno: as origens medievais e a elaboracdo do
pensamento fenomenoldgico. Trad.: Paula Martins. Sdo Paulo: Editora 34, 1998.

NARBONNE, Jean-Marc. Lévinas et I"Héritage Grec. Paris: Vrin, 2004.

PELIZZOLI, M. L. Levinas: a reconstrucdo da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2002a.

. Oeu e adiferenca: Husserl e Heidegger. Porto Alegre: EDIPUCRS, 2002b.

PIVATTO, P. Responsabilidade e Justica em Levinas. In: Veritas. Volume 1, n° 1, Porto
Alegre, 1995, p. 223).

RICOEUR, P. A I'Ecole de la Phénoménologie, Ed.3, Paris:1933, p.156).

. La Fragilite Affective. In: Finitude et Culpabilite — L'Homme Faillible. Paris:
Aubier Montaigne, 1960.

.O si-mesmo como um outro. SP: Papirus, 1991.

SAYAO, S.C. Levinas e o argumento do infinito: um didlogo com Descartes. In: Principios:
revista de filosofia, v.18, n.30. Natal: EDUFRN, jul./dez. 2011; pp.143-162.

SOUZA, R. T. Sujeito, ética e historia: Levinas, o traumatismo infinito e a critica da
filosofia ocidental. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1999.

STRASSER, Stephan. Antiphénoménologie et phénoménologie chez Lévinas. In: Revue
Philosophique de Louvain, v,75, Paris, 1977, pp.101-125.

SUCASAS, A. Lévinas por Lévinas. In: Emmanuel Lévinas: la vida y la huella. Salomon
Malka. Madrid: Editorial Trotta, 2006.

SUSIN, L.C. O Homem messianico: uma introdugdo ao pensamento de E. Levinas. Porto
Alegre: Vozes, 1984.



117

TALLON, A. Non-intentional Affectivity, Affective Intentionality, and the Ethical in
Levinas’s Philosophy. In: Ethics as First Philosophy. ed. Adriaan T. Peperzak. New York:
Routledge, 1995, pp. 107-121.

WAMHL, J. Tableau de la Philosophie Francgaise. Paris: Gallimard, 1962.



