8¢ Campus ‘Yq?

e== AGRESTE

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE ACADEMICO DO AGRESTE
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM EDUCACAO

MESTRADO EM EDUCACAO CONTEMPORANEA

i

A EDUCACAO NOS TERREIROS DE CARUARU/PERNAMBUCO: UM
ENCONTRO COM A TRADICAO AFRICANA ATRAVES DOS ORIXAS.

Ariene Gomes de Oliveira

Caruaru

2014



ARIENE GOMES DE OLIVEIRA

A EDUCACAO NOS TERREIROS DE CARUARU/PERNAMBUCO: UM
ENCONTRO COM A TRADICAO AFRICANA ATRAVES DOS ORIXAS,

Dissertacdo de Mestrado apresentada ao
Programa de Po6s-Graduacdo em Educacdo
Contemporanea da Universidade Federal de
Pernambuco. Centro Académico do Agreste na
Linha de Educacdo, Estado e Diversidade como
requisito parcial para a obtencdo de grau em

Mestre em Educacao.

Orientadora: Prof? Dr? Allene Lage.

CARUARU/2014



Catalogacao na fonte:
Bibliotecaria Paula Silva CRB/4- 1223

048e Oliveira, Ariene Gomes de.
A educacdo nos terreiros de Caruaru/Pernambuco: um encontro com a tradigdo
africana através dos Orixas / Ariene Gomes de Oliveira — Caruaru, 2014.
283f.; 30 cm.

Orientador: Prof2 Dr2 Allene de Carvalho Lage.

Dissertacdo — Universidade Federal de Pernambuco, Centro Académico do
Agreste, Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo Contemporanea, 2014.

Inclui referéncias e indice.

1. Educagéo étnico-racial. 2. P6s-colonialismo. 3. Candomblé. 4. Terreiros afro-

brasileiros. 5. Cultos afro-brasileiros. |. Lage, Allene de Carvalho (Orientadora). |II.
Titulo.

370 CDD (23. ed.) UFPE (CAA 2014-002)




ﬁ Campus %,
AGRESTE

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO ACADEMICO DO AGRESTE
PROGRAMA DE POS-GRADUAGAO EM EDUCAGCAO CONTEMPORANEA
MESTRADO

A Comissdo Examinadora da Defesa de Dissertacio de Mestrado

“A Educacédo nos Terreiros de Pernambuco: um encontro
com a tradicdo africana através dos Orixas”

defendida por:

Ariene Gomes de Oliveira

Considera a candidata APAOUA D A

Caruaru, 29 de abril de 2014,

Allene Carvalho Lage (UFPE-CAA-PPGEduc)
(Presidenta/orientadora)

mmmwm-mnmaem)
(Examinadora externa)

Fatima Aparecida Silva (UFPE-CAA-NFD)
(Examinadora externa)

Conceiclo Gislane Nobrega Lima de Salles (UFPE-CAA-PPGEduc)
(Examinadora interna)



Dedicatoéria

Dedico este trabalho ao Povo de Santo.



Agradecimentos

Em primeiro lugar agradeco a Olorum, criador do universo e de todos 0s Orixas,
por me dar vida e saude para que eu pudesse enfrentar os obstaculos do caminho e chegar
ao termino deste trabalho.

A0S meus guias espirituais que seguraram em minhas méos em todos 0s momentos

que me faltaram forcas, me colocando em seus bragos quando percebiam que eu ia cair.

Ao meu pai Ari e a minha mae Ligia pelo amor e apoio incondicional nos
momentos em que mais precisei, assumindo todas as responsabilidades em relagcdo a
criacdo de minha filha, quando fiquei tdo ausente de todos. Obrigada meus pais por terem
me dado a vida, pelo amor que nunca faltou, pela palavra certa na hora do desespero, por
perdoarem 0S meus erros e por estarem sempre de bragcos abertos para me acolher. Amo

vocés!

Aos meus filhos por fazerem todos os dias de minha vida mais felizes e amenos:
Leon, meu primogénito, por seres um homem integro e responsavel me dando o conforto
afetivo e material, imprescindiveis para que eu pudesse dissertar com confianca e
tranquilidade; Barbara, minha cagula, por entender os momentos de auséncia e ter me dado
forcas, desde o seu nascimento, na busca de meu crescimento intelectual para poder me

constituir num exemplo a ser seguido por vocé.

Ao meu marido André pelo estimulo oferecido na selecdo do mestrado, ainda na
época do namoro, e por ter feito a loucura de comecar uma vida conjugal com uma pessoa
que tinha acabado de casar com o mestrado. Agradeco também por ndo ter medido
esforcos em viajar para Caruaru e me acompanhar nas festas do terreiro que ndo tinham

hora para acabar, dando apoio ao processo de pesquisa.

A0S meus primos que sdo pessoas muito especiais em minha vida: Fernando,
Gléria, Tania, Tita e a memoria de Isabel e Junior, que substituiram o0s irmaos que eu nao
tive e por constituirem-se em exemplos a ser seguidos, me mostrando o caminho dos
estudos desde minha infancia. Obrigada também Gléria por contribuir com a traducdo do

resumo em Inglés.



A minha orientadora Prof® Allene por ter me mostrado o caminho da autonomia
intelectual e por ndo faltar com o seu apoio nas horas que necessitei, abrindo as portas de
sua casa para as orientacfes que foram se intensificando na medida em que o trabalho
exigia complexidade e tempo. Chegamos ao periodo do Carnaval a trabalhar por vinte e
uma horas, com interrupcdo apenas de madrugada para dormirmos. Valeu Allene, ndo so6

por isso, mas também por teres me ensinado a ser guerreiral

A Banca Examinadora composta pelas professoras, Allene Lage, Denise Maria
Botelho, Fatima Aparecida da Silva e Conceicdo Gislaine, que me acompanhou desde a
qualificacdo e que tanto contribuiu com as sugestdes metodoldgicas e epistemolégicas para
que este trabalho pudesse crescer e tomar o formato atual.

Ao corpo docente do Centro Académico do Agreste da Universidade Federal de
Pernambuco pelo compromisso assumido e concretizado em prol da formagéo dos futuros

pesquisadores.

A todos que compdem o Observatério dos Movimentos Sociais da América Latina,
que se constituiu como um espaco significativo para producdo do conhecimento, onde nao
SO eu como os demais colegas puderam socializar 0s nossos trabalhos e também ministrar

cursos de extensao.

A coordenagdo do curso na antiga gestdo de Prof® Conceicdo Nobrega, como
também na atual do Prof® Alexsandro Silva pelo apoio prestado nos momentos em que

precisei.

As secretérias Elenice Duarte e Maria do Socorro Silva, que sempre atendeu com
atencdo as minhas necessidades, bem como aos demais técnicos e a equipe de servicos

gerais.

Aos professores Janssen Felipe e Carlos Sales, ao primeiro por oportunizar em suas
aulas as discussdes sobre a tematica do Candomblé e interculturalidade e ao segundo pelas
conversas informais nos corredores da universidade sobre as religibes afro-brasileiras, que

vieram a somar aos meus conhecimentos relativos a area.

Ao Prof® Biu Vicente do Programa de Pds-graduacdo em Historia da Universidade
Federal de Pernambuco pelo carinho com que me acolheu em sua turma de Histéria da

Religido e da Igreja no Nordeste e pelos conhecimentos adquiridos nas discussdes



ocorridas em suas aulas as quais eu esperava com ansiedade as quintas-feiras para poder

assisti-las.

Aos colegas de turma pelas angustias e alegrias vivenciadas no decorrer destes dois
anos, em especial a amiga Elizabeth Silva pela companhia que fizemos uma a outra

durante um ano quando fomos vizinhas na casa de D. Santa.

Aos colegas desbravadores da primeira turma que ja se tornaram mestres e os da
terceira turma com os quais tive a oportunidade de pagar créditos, trocando experiéncias e
construindo aprendizagens significativas em nossa formagéo académica nas disciplinas que

proporcionaram o compartilhamento comum.

Aos colegas bolsistas da graduacdo que pelo apoio prestado aos respectivos

orientadores estiverem presentes nas aulas nos ajudando com o seu calor humano.

A amiga, Sacerdotisa Graga Costa, que por meio de sua rede de conhecimentos,
com as liderangas do Movimento dos Povos de Terreiro de Pernambuco, me fez chegar a

pessoa responsavel pela organizacao dos terreiros em Caruaru.

Ao amigo, Arystoteles Velozo, que tanto ajudou ao me acolher na Associacdo de
Povos de Terreiro de Caruaru, permeando 0 acesso aos Babalorixas e Yalorixas desta

cidade.

As Yalorixas, Mée Cris de Oxum e a Mde Mere de Omolu, por terem aberto as
portas de seu terreiro para que pudessemos realizar esta pesquisa, mas que pelos mistérios

que circundam o Orum e o Aié ndo foi possivel levar este trabalho adiante naquele IIé.

Ao Babalorixa, Pai lvan, que calorosamente acolheu esta pesquisa e a todos que
fazem parte do 11é Axé Xangb Aira por terem se disponibilizado a contribuir com este
trabalho. A Yakekeré Janaina e suas filhas as Ekedes Janine e Vitoria, pela amizade que
construimos, pelo delicioso cha de canela e pelas aprendizagens constantes sobre 0s Orixas

e o universo do Candomblé que aconteciam por meio das conversas informais.

Aos lideres espirituais de meu terreiro, Pai Julio e Mée Celeste pela compreensao
neste periodo em que tive que me afastar das atividades da casa e a todos 0s irmaos que
fazem parte da Casa do Amigo Pai Oxoce que contribuiram com a sua energia para me

ajudarem quando me sentia enfraquecida.



A memdria de meu querido amigo Laércio, que nos deixou sem sua presenca fisica
ha menos de trés meses. Ele que se foi tdo cedo sempre acreditou no meu potencial,
oferecendo uma palavra de incentivo todas as vezes que eu queria desistir de lutar, apos as
tentativas frustradas de mestrado. Obrigada e onde quer que estejas nesta imensiddo do

universo, sei que estas feliz com minha vitéria!

Ao amigo Savio por ter me dado orientagdo com seus conhecimentos académicos
no pré-projeto de selecdo e no incentivo constante para que eu participasse dos eventos em
Antropologia, onde pude publicar o meu primeiro artigo como mestranda.

Ao amigo Marcos Canto que na fase da revisdo do trabalho dedicou o seu tempo a
correcédo de portugués do mesmo.

Ao irmdo do coracdo Josemir por oferecer o seu ombro amigo em todos o0s

momentos que o desespero queria se apoderar do meu ser.

A minha amiga Prof? Ceica Reis que com o0 seu olhar académico preparou 0s meus

caminhos para que eu viesse a ter a minha primeira turma de faculdade.

Ao amigo e ex-diretor, Marcos Vinicius, por investir na formacao de sua equipe me
colocando para fazer os cursos oferecidos pela Rede Estadual, donde eu tive a

oportunidade de publicar o primeiro artigo de minha vida.

Ao amigo Prof® Daciel Santos que no Curso de Guia de Turismo Pernambucano no
ano 2000, trouxe informacdes histdricas sobre as religides afro-brasileiras, contribuindo

para gue aumentasse 0 meu interesse na area.

Ao corpo docente e discente da equipe da Faculdade Escritor Osman Lins que me
motivaram a investir na minha formacéo. Em especial as professoras: Priscilla Pontes que
praticamente forcou que eu fizesse a selecdo no CAA, num momento de minha vida que eu
estava esgotada de tanto trabalho e a Martha Rosa Queiroz pelas palavras otimistas que me
impulsionaram a prosseguir com confianca. Como também aos professores Péricles
Tavares e Cristiano Dornelas, que compdem a equipe gestora, pelo apoio prestado no
periodo em que tive que me afastar das minhas atividades enquanto professora. E ao
querido amigo Prof. Eliézio Silva por se disponibilizar a revisar as normas cientificas da

dissertacao.



A Rosinete Salviano, chefe da GEIF, por me aceitar novamente em sua equipe apos
o0 afastamento para o mestrado e principalmente por permear 0 meu acesso na Composicéo
da Comissdo de Educacio para a promocdo da igualdade Etnico Racial da Secretaria de
Educacdo do Estado de Pernambuco, onde eu espero desenvolver um trabalho
comprometido com a equidade social. Como também, pelo apoio prestado na fase de
revisao do trabalho.

Ao apoio financeiro da FACEPE por me conceder condi¢es de dedicacdo com
exclusividade a esta pesquisa.

Em fim a todas as pessoas que direto ou indiretamente contribuiram para a

concretizacdo deste sonho.



RESUMO

A presente dissertacdo de mestrado esta vinculada ao Programa de Po6s-Graduagdo em
Educagdo Contemporanea, do Centro Académico do Agreste da Universidade Federal de
Pernambuco, na linha de pesquisa Educacgédo, Estado e Diversidade. Consiste no resultado
de uma investigacdo que teve por finalidade refletir sobre a questdo da educagdo nos
terreiros e a percepcao de seus educandos(as) sobre a escola. A pergunta que orientou o
nosso percurso dentro desta investigacdo foi como os sujeitos candomblecistas percebem a
escola diante de suas experiéncias de educagdo nos terreiros? A nossa fundamentacao
tedrica teve por base os estudos pds-coloniais, contando com a contribuicdo de pensadores
como Anibal Quijano, Edgardo Lander, Walter Mignolo, Fidel Tubino, dentre outras
contribui¢bes. Ainda no &mbito dos estudos pés-coloniais realizamos uma discussdo
relacionada a educagdo com Catharine Walsh, Frantz Fanon e Paulo Freire. A partir da
visdo desses teoricos discutimos a influéncia do colonialismo e de sua heranga, a
colonialidade nas questdes que envolviam o candomblé, os racismos e as intolerancias, a
educacdo nos terreiros e a educacao étnico-racial, estabelecendo uma comunicagdo com
teoricos de cada area. Nas questdes metodologicas utilizamos a abordagem qualitativa para
a investigacdo, com caracteristicas de estudo exploratorio e explicativo. O nosso percurso
analitico foi trilhado nos termos do Método do Caso Alargado, conforme definido por
Boaventura de Sousa Santos. O trabalho de coleta de dados foi realizado dentro do Terreiro
de Candomblé 11é Axe Xangd Aira em Caruaru/Pernambuco de Nagdo Ketu, por meio da
observacdo participante, de conversas informais e da realizacdo de entrevistas semi-
estruturadas com nove candomblecistas, que nos serviu de fonte de informacdo. As nossas
conclusdes apontam que o Candomblé se constitui crenca monoteista, onde Olorum é o
criador de todo universo, inclusive dos Orixas, que sdo definidos como forgas da natureza.
Configura-se socialmente como uma religido subalternizada pelas concepcdes
hegeménicas, que em confronto com mecanismos de resisténcia enfrentados pelos
candomblecistas, travam uma luta constante para manter a essa religido num patamar de
respeito e reconhecimento social. Em racismos e intolerancias constatamos a inferiorizacao
da pessoa negra, sua exclusdo do espaco social e de sua religido, como também a
homogeneizacdo dos padrdes de saberes hegemdnicos, a partir do lugar da escola publica,
gque muitas vezes é utilizada como veiculo subordinacdo a tudo que ndo é hegeménico,
particularmente aos conhecimentos africanos, na medida em que diaboliza as religides
afro-brasileiras. Na educacdo nos terreiros identificamos o reencontro com os valores da
tradicdo cultural africana; rigidez em respeito a hierarquia, por meio de uma metodologia
relacionada a vivéncia comunitaria, onde a observacdo participante e a repeticdo se
constituem na chave para esse aprendizado. Na Educacdo Etnico-Racial nos deparamos
com a necessidade da escola publica trabalhar com uma pedagogia intercultural e
multirracial, com abertura para um dialogo inter-religioso, buscando na educacdo dos
terreiros os subsidios necessarios para trabalhar com a Histdria e a Cultura Africana, visto
que estes locais constituem-se numa fonte de saberes tradicionais desta cultura que podem
nos situar em identidades outras, sem o manto da colonialidade.

Palavras-chaves: Estudos Pos-coloniais, Intolerancia Religiosa, Candomblé, Educacdo nos
Terreiros, Educacdo Etnico-Racial.



ABSTRACT

This works aims to obtain a master degree from Postgraduate Program in Contemporary
Education at Centro Académico do Agreste of Universidade Federal de Pernambuco under
researches about Education, State and Diversity. This investigation result in a reflection
about education in the yards (Sacred places) and how learners think about this education.
The main question that guided this work was, how “Candomblecistas” face the regular
schools regarding to their own educational experiences in the yards?

Our theoretical reasoning was based on post colonial studies worksby several thinkers like
Anibal Quijano, Edgardo Lander, Walter Mignolo, Fidel Tubino among others. Likewise,
many discussions were made on Catharine Walsh, Frantz Fanon and Paulo Freire works
regarding post colonial studies. From their point of view, we have been discussed the
influence of the colonialism and its legacy, the “colonialism thinking” in matters about
Candomblé, the racisms and intolerances, the education in the yards as well as the
educational ethno-racial education and then making a linkage between area specific
authors. In methodological issues we used the qualitative approach for the research, with
characteristics of exploratory and explanatory study. Our analytical path was made under
“Extended Case Method” as defined by Boaventura de Sousa Santos. The data collection
was conducted within the Candomblé yard named Il1é Shango Axe Ahira (Ketu Nation
Origin) in Caruaru, through participant observation, informal conversations and conducting
semi-structured interviews with nine candomblecistas, all these used as the source of
information.

Our findings indicate that the Candombleé is a monotheistic belief, in which Olorun is the
creator of the whole universe, including the Orishas, which are defined as forces of nature.

Insocialterms, the Candombléis seen as a subaltern level religion according to hegemonic
conceptions. We have noted many points of inferiorization regarding black people,
including their exclusion from social space and their religion, as well as the
homogenization of standards of hegemonic know ledge, many times from Public Education
that is used as a vehicle subordination to everything that is not hegemonic, in special to
African know ledge once that show Afro-Brazilian religions as satanic practices. In the
yards, the education brings the reunion with the values of African cultural tradition; a rigid
respect to the hierarchy through a methodology related to community living, in which the
participant observation and repetition is the key to this learning. In the Ethnic Racial
Education is very important that Public Education can hand with a intercultural and
multiracial pedagogy, providing an opening foran interfaith dialogue by using the know
ledge found in the yards as necessary elements to learn about African history and culture
once on these places can meet the appropriate source for a traditional know ledge and able
to put us in another identity without the colonial blanket.

Key Words: Postcolonial Studies, Candomblé, Religious Intolerance, Education in the
Yards (Sacred places), Ethno Racial Education.



SUMARIO

1. INTRODUCAO 13

1.1Justificativa 17

1.2 Objetivos da pesquisa 19

1.3 Producdo do conhecimento sobre educagcdo nos terreiros e |19

intoleréncia religiosa nas escolas publicas.

2. FUNDAMENTACAO TEORICA 51
2.1 Estudos Poés-coloniais 53
2.2 O Candomblé 77
2.3 Racismos e Intolerancias 89
2.3.1 Racismos 89
2.3.2. Intolerancia Religiosa 97
2.3.2. Intoleréncia Religiosa nas Escolas Publicas 102
2.4 Educacéo nos Terreiros 106
2.5Educacéo Etnico-Racial 122
2.5.1 Vivéncia da Lei 10.639/03 no &mbito escolar 127

3. QUESTOES METODOLOGICAS 136
3.1.Tipo ou finalidade do Estudo 137
3.2. Meétodo de pesquisa 138
3.3. Delimitacéo e Local da Pesquisa. 140
3.4. Fontes de informacao 143
3.5. Técnicas de coleta 143
3.6. Registro de Campo 146
3.7. Auto reflexividade. 147

4. O CASO DO ILE AXE XANGO AIRA 151
4.1 Dialogando com o0s sujeitos 158
4.2 Candomblé 164
4.2.1 Concepcao sobre os Orixas 165
4.2.2 As (in)certezas de se tornar um candomblecista 169
4.3 Racismos e Intolerancias 173
4.3.1 Intolerancia Religiosa. 177
4.3.2 Intolerancia Religiosa nas Escolas Publicas: vivéncia das Ekedes. 182
4.4 Educacao nos Terreiros 185
4.4.1 Iniciacdo 192
4.4.2 Processos de Aprendizagem 195
4.5 Educacéo Etnico-Racial 202

5. ANALISE 209
5.1. O Candomblé 209
5.1.1 Concepcao sobre 0s Orixas 211
5.1.2 As (in)certezas de se tornar um candomblecista 213
5.1.3 Consolidacdo da Analise sobre o Candomblé 216
5.2 Racismos e Intolerancias 217
5.2.1 Racismo 217
5.2.2 Intolerancia Religiosa. 221
5.2.3 Intolerancia Religiosa nas Escolas Publicas. 223
5.2.2 Consolidagdo da Analise sobre Racismo e Intolerancia Religiosa 227




5.3 Educacéo nos Terreiros

228

5.3.1 Iniciagéo 232
5.3.2 Processos de aprendizagem 234
5.3.3 Consolidacdo da Analise sobre Educacdo nos Terreiros 240
5.4 Educacio Etnico-Racial 241
5.4.1 Consolidagdo da Analise sobre Educacgio Etnico-Racial 249
5.5 Consolidacdo da Andlise do Resultado Geral 251
6. CONSIDERACOES FINAIS 253
REFERENCIAS 261
ANEXOS 273
ANEXO 1 274
ANEXO 2 275
ANEXO 3 276
ANEXO 4 277
ANEXO 5 278
ANEXO 6 279
ANEXO 7 280
ANEXO 8 281
ANEXO 9 282
ANEXO 10 283




13
1. INTRODUCAO

As religibes afro-brasileiras sempre causaram em mim uma profunda curiosidade,
encanto e magia. Sua musicalidade e a alegria estampada nos rosto de seus participantes
me remetiam a um Deus alegre, que era reverenciado pela vibragdo que o som produz no

corpo ao se expressar embalado por ritmos cadenciados.

Cresci vizinha a um centro de Umbanda', que durante a semana tinha toque’ as
quintas-feiras e aos sabados, a masica que escutava era contagiante, falava a alma e ao
coracdo, envolvia o corpo de uma forma tdo avassaladora que repentinamente fazia as
pernas comecar a bailar. Dava até para me imaginar no meio do colorido que se fazia
presente naquele local em dias de festa, no qual as mulheres iam chegando com suas saias

estampadas e rodadas e 0s homens com suas camisas de cores vivas.

Aquele era o terreiro de “D. Chiquinha”, uma senhora negra que usava um lenco na
cabeca, argolas e que dava doces as criancas da vizinhanca em toda festa de Cosme e
Damido. E, tambem, tinha muitos filhos adotivos e agregados em sua casa. Hoje, entendo
que aquele terreiro louvava os Orixas e também praticava o Culto da Jurema®. D.
Chiquinha agora ja ndo esta mais entre nés. Deve estar habitando no Reino de Aruanda® ou

numa das sete cidades sagradas do Reino do Jurema>.

Os anos passavam em minha vida e eu sempre alimentei o desejo de estar naquele
lugar. Meus pais kardercistas ndo me deixavam nem mesmo ficar olhando de cima do

muro as festas alegres que la aconteciam. Em dias de louvacdo, via da janela de meu

A Umbanda é uma religido afro-brasileira que traz em sua marca o sincretismo religioso, Silva (2005, p.107)
e Prandi (2004, p.01), fala no surgimento da Umbanda no comeco do Séc. XX. Segundo os dois autores ela
reflete o Brasil mestico, com a presenca da cultura religiosa das trés ragas: o branco, com o catolicismo e a
filosofia do espiritismo kardercista, o culto aos Orixas, oriundo do povo afro e dos rituais indigenas.

’Festa plblica do Candomblé em homenagem aos Orixas (SILVA, 2005, p.140).

*Complexo semiético fundamentado no culto aos mestres, caboclos e reis, cuja origem encontra-se nos povos
indigenas nordestinos. A planta de cujas raizes ou cascas se produz a bebida tradicionalmente consumida
durante as sess@es, conhecida como jurema, é o simbolo maior do culto (SALES, 2010,p.17).

* Segundo as concepcdes Umbandistas é a morada dos espiritos que trabalham na Umbanda.

>Conforme a tradigdo do culto da Jurema é o reino que engloba as sete cidades sagradas, onde habitam os
espiritos que nele trabalham e para onde vao os juremeiros apds a morte.



14

quarto, cestas com flores, frutos e bebidas para oferendas. Era a “cesta de Oxum” ® ou a

cree T
“panela de Iemanja” .

Né&o podia ir com eles dividir aquela emoc¢do que todo cenério oferecia, mas podia
sentir, imaginar e observar os fragmentos do movimento que se fazia presente naquela casa
em dias de grandes festas. Contudo, podia ouvir 0s pontos, que sdo as muasicas utilizadas
para chamar os Orixas® ou os mestres Encantados da Jurema® para a convivéncia com 0s
seres humanos, nos quais os primeiros distribuiam o seu Axé % os segundos davam os

seus conselhos aos necessitados.

E assim me fiz adulta. Fui educada na doutrina de Kardec'', que baseada em teorias
eurocéntricas, considerava os espiritos como os caboclos'?, preto-velhos™, mestres e tantos
outros que trabalham na Umbanda ou no Culto da Jurema, como ndo evoluidos.

Acomodei-me, por trés décadas na religido de meus pais, contudo ali ndo era o meu lugar...

Ap0s anos, através de concurso publico me tornei professora da Rede Estadual de
Pernambuco, onde tive a oportunidade de lecionar Historia da Cultura Pernambucana, que
compreendia o estudo das religibes de matrizes africanas e visitas aos terreiros com o
objetivo de levar os estudantes a uma nova compreensdo sobre esta tradicdo religiosa do

povo brasileiro.

Foi para realizar uma visita de campo com um grupo de educandos da escola em

que lecionava que apds contato pré-estabelecido com um Ogan'*, pertencente a um terreiro

®Oferenda feita com frutas, flores e adornos a Oxum, Orixa que rege as 4guas doces e que pelo sincretismo
religioso est4 associada em Pernambuco a Nossa Senhora do Carmo.

’Oferenda feita com frutas, flores e adornos a lemanja, Orixa que rege o mar e que pelo sincretismo religioso
esta associada em Pernambuco a Nossa Senhora da Conceigao.

®Forcas personificadas da natureza que sdo cultuadas no Candomblé. Intermediadores das forcas de Olorum.
Antepassados sobrenaturais dos seres humanos. (BERKENBROCK, 2007, p.445)

°0s mestres sdo entidades que trabalham na Jurema geralmente foram pessoas que ao passar pela terra
tiveram uma histéria que a distinguiu das demais. Temos como exemplo a entidade de Mestre Malunguinho,
segundo os registros do historiador Marcus Carvalho (1998), foi um marco da resisténcia africana em
Pernambuco. Malunguinho foi o lider do Quilombo Catucd, defendia o quilombo em conjunto com seus
companheiros em técnica de guerrilna com estrepes fincados ao chdo. Até que ap6s trés décadas de
reisténcia, o quilombo acaba em 1835, invadido por tropas imperiais.

'%Segundo Mée Stella Santos de Oxossi, a palavra Axé tem vérios significados, que tanto podem estar
referindo-se ao local do culto, como sinénimo de algo bom que desejamos ao outro e principalmente forca,
poder e energia (SANTOS, 2010, p. 89).

1 Allan Kardec, pseuddénimo do codificador da Doutrina Espirita.

“Entidades que representam os homens e mulheres africanas que foram escravizadas no Brasil.

13 Entidades que representam os nativos e que ap6s a colonizacéo foram chamados de indios.

**Ogan ou Oga, membro honorério de um terreiro. (BERKENBROCK, 2007, p.444)



15

de Candomblé™, marcamos uma visita ao local. Como professora sempre direcionei o meu
trabalho em torno da valorizagdo da cultura popular, com esse posicionamento politico,
procurei desenvolver nos educandos o interesse pelas producdes culturais oriundas dos
grupos que sdo marginalizados pelos padrdes culturais hegemdénicos. Nesse sentido,
organizamos um estudo de campo na Nacdo™® Xamb4, no Portal do Gelo em Olinda, que
além de ser o Unico que representa essa nacdo em Pernambuco, desenvolve um trabalho
relevante no campo da cultura popular, na area musical com o Grupo Bongar, que une o

ritmo do coco associado as musicas de tradicao do terreiro.

Observei e participei de todas as etapas da festa de Ogum*’ e Odé™® e o que me
chamou mais atencéo foi a participacdo de criangas ainda pequenas em todo ritual, tanto na
roda como também as que j& tocavam o0s instrumentos. A comunidade era muito
organizada, as pessoas tinham tarefas especificas e a executavam com muita alegria e
satisfacdo. Antes de conhecer o local, fui informada por um dos filhos da casa'®sobre
muitas regras que norteavam o comportamento tanto dos que I& visitam como também de
seus integrantes. Como exemplo, a proibicdo de ingestdo de bebidas alcoolicas no dia da
louvacdo, 0 uso de roupas escuras ou decotadas, o uso da maquina de fotografar sé em

horéarios apropriados e muitas outras seguidas com rigor.

Percebi que pertencer ao Candomblé ndo era tdo simples, envolvia muito
aprendizado, tratava-se de um espaco educativo repleto de saberes e precisava ser mais
explorado pelos educadores. Contudo, apesar da Lei 10.639/03, fruto da luta do
Movimento Negro, que determina o ensino da Historia e da Cultura africana e afro-
brasileira nos estabelecimentos de ensino, este campo ainda continua esquecido e
subalternizado. Dentro desse contexto, os terreiros de Candomblé sdo espacos educativos
de grande relevancia e funcionam como um marco de resisténcia contra a imposi¢cdo da
cultura hegeménica, pois foi através da religido que os povos africanos conseguiram
repassar os valores de sua cultura para as novas geragdes. Mesmo passando por um

processo de ressignificacdo decorrente da condicdo de escravizacdo, conseguiram buscar

1> Segundo Botelho (2005, p.06), religi&o afro-brasileira de matrizes-africanas.

16 Expressdo popular usada pelos membros de candomblé, que toma como referéncia o culto praticado: orixas
(nacgéo queto), inquices (nacdo angola) e voduns (nacéo jeje) (MARTINS, 2011, p.173).

7 Orix4 da metalurgia, da agricultura e da guerra (PRANDI, 2008, p. 568).

18 Cacador, nome genérico para os orixas da caca; denominacdo de Oxdssi da nagdo nagd do xangd
pernambucano e no batuque gaicho (PRANDI, 2008, p. 568).

*Responsavel pelas atividades relacionadas ao Museu pertencente ao terreiro.



16

os elos com a terra que lhes foi arrancada através da relacdo com o sagrado e com a
ancestralidade.

Poucos educandos me acompanharam nesta visita, ndo por falta de interesse na
atividade proposta, pois o tema ja vinha sendo trabalhado em nossas discussdes na
disciplina. O entrave aconteceu devido a falta de autorizacdo dos pais que pertenciam a
outros segmentos religiosos, baseados em padrdes hegemonicos que desde a colonizagao
vem construindo uma visdo distorcida sobre o universo sagrado que pertence as religides
afro-brasileiras. Isto impedia que os mesmos vissem a visita como uma atividade
relacionada a escola. Como o contetdo da disciplina estava relacionado aos varios aspectos
da cultura afro-brasileira, outros temas foram estudados como culinéria, indumentaria,
musica, danga, 0s quais estdo relacionados a religido, mas que podem ser trabalhados fora
dos terreiros. Desta forma, a turma foi redistribuida para outros temas e a visita ao terreiro
ficou restrita aqueles que nao tivessem empecilhos para sua realizacéo e depois repassar o
que foi visto em seminario aos demais. Assim, o grupo responsavel pelo estudo sobre
religido foi formado por cinco pessoas, contudo no dia previsto somente duas me
acompanharam na visita. Entretanto, apesar do preconceito, a atividade foi feita e
repassada para os demais, inclusive com exposicdo das fotografias, decorrentes de registro

realizado no momento da festa, acompanhada do relato de experiéncia®.

Ainda dentro dessa experiéncia, percebi que o preconceito existente em relagéo as
religibes afro-brasileiras constitui-se num obstaculo a ser removido, que acarreta grandes
disparidades, inclusive pedagogicas, quando pensado numa perspectiva de uma educacao

para a igualdade das relagdes étnico-raciais.

Sendo assim, me situo nesta investigacdo cientifica como uma pesquisadora negra,
embora com a pele branca, adepta da religido de Umbanda e filha do Orixa Oxum. Mesmo
que eu ndo tenha sofrido nenhum tipo de preconceito racial devido a cor de minha pele,
sofri preconceitos devido a minha religido, conhecendo de perto 0s entraves sociais por
acreditar e seguir o universo sagrado dos Orixas, heranca de nossos ancestrais negros.
Nesse sentido, me afirmo no conceito de Aimé Cesairé quando diz: “A negritude ndo ¢
essencialmente de natureza biolégica” (CESAIRE, apud MOORE, 2010, p.98). Essa

negritude fala alto dentro de mim ao ver as religibes afro-brasileiras sendo diabolizadas

?°As fotografias que foram retiradas durante a visita foram autorizadas pelo Pai de Santo que dentro do ritual
nos acenava 0 momento em que poderiamos registrar ou ndo.



17

socialmente por grupos culturalmente dominantes. Ao ver a historia de nossos ancestrais
negros ser silenciada nos bancos escolares, introjeta-se o sentimento de “ndo existéncia”.
Assim, buscamos a analise que Moore fez sobre o pensamento de Cesaire.
O elemento comum € terem sido, ao longo da histéria, vitima dos piores
tentativas de desumanizacdo; de terem visto suas culturas ndo apenas serem

objetos de politicas sistematicas de destruigdo, mas, além disso, de as terem visto
completamente negadas (MOORE, 2010, p.98).

1.1 Justificativa

De acordo com as leituras realizadas sobre o Candombleé foi crescendo a vontade de
me aprofundar na area. A experiéncia que tive em relacdo ao entrave dos pais de
educandos(as) na realizacdo da atividade de visita ao terreiro produziu em mim uma
inquietacdo sobre o preconceito religioso existente nos mesmos que serviu de empecilho
para que uma atividade escolar fosse realizada porque se relacionava aos terreiros. Nessa
direcdo me despertava o interesse em saber como era/é tratada a questdo dos educandos(as)

inseridos no espaco escolar que seguem o Candomblé.

Deparei-me com uma segunda experiéncia no campo da educacao, especificamente
na rede publica, que confirmava essa inquietacao inicial. Numa outra escola que trabalhei
como técnica educacional tinha um educando que estava em periodo de iniciacdo no
Candomblé, este ap6s comunicar a gestora da escola e receber o seu apoio, apresentou-se
para assistir as aulas com indumentarias diferenciadas, pois fazia parte dos deveres de sua
religido. Contudo, deparou-se com atitudes de discriminacdo por parte de seus colegas de
turma que ndo respeitavam a sua opcdo religiosa e, com isso vieram a tona, atitudes

geradas pelo preconceito acompanhadas de rotulagdes.

Numa terceira experiéncia tive contato com propostas pedagdgicas de escolas
publicas, que estavam para ser apreciadas pela equipe de pareceristas da Secretaria de
Educacdo do Estado de Pernambuco do Ensino Fundamental e que foram desaprovadas por
desrespeitarem a legislacdo especifica. As escolas em seus documentos referentes ao
ensino religioso, ndo respeitavam o principio da laicidade e direcionavam as aulas para o
ensino cristdo, ndo contemplando as varias manifestacdes culturais e religiosas, como
consta na Instrucdo Normativa N° 03/2008, no Art. 3°, inciso Il que trata da questdo do

Ensino Religioso em nosso Estado.



18

O contexto apresentado fala de uma disparidade existente entre o respaldo legal que
direciona para o Ensino Laico e a realidade enfrentada por educandos(as) candomblecistas
que se deparam no espaco escolar pablico com simbolos religiosos cristdos. Esse problema
é agravado quando a escola transforma-se em espaco de conversao, através da atitude de
professores, ndo preparados para lidar pedagogicamente com a diversidade religiosa em
sala de aula. Contudo, fica em aberto o direito de liberdade de crenca religiosa dos
educandos e educandas candomblecistas que vem sendo formados no processo educativo
dos terreiros, alinhados em sua conduta diaria os saberes ancestrais, que nao ficam
limitados apenas a sua relacdo com o sagrado, mas que servem como um cédigo de ética
para uma vivéncia cidadd. Esses educandos(as) quando estdo na escola publica enfrentam
conflitos em relacdo ao que aprenderam nos terreiros e assim 0s seus saberes entram no

universo da nao-existéncia.

Em contrapartida nos deparamos com a Lei 10.639/03, que altera a LDB e inclui no
curriculo oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da tematica "Histéria e Cultura Afro-
Brasileira”, fruto da luta do Movimento Negro em prol do reconhecimento e valorizagao
dessa cultura e contra o racismo e o0 preconceito que nao fica limitado a cor da pele,
perpassando por todo um universo de valores e tradices presentes na mesma. A sancao
desta lei também forca o debate e impde a necessidade de se tratar desse assunto na escola

e inclusive na formacédo pedagdgica.

Dessa forma, percebemos que o processo de iniciacdo dos candomblecistas, atraves
dos rituais e da concepcdo de mundo que orientam essas praticas, esta repleto de processos
educativos significativos, atrelados a crenca nos Orixas em contraposicdo a uma escola
publica que mesmo dita laica tende a direcionar praticas cristds aos seus educandos, sem
respeitar a sua opcdo religiosa. Em face, disso torna-se relevante investigar a seguinte

questao:

Como os sujeitos candomblecistas percebem a escola publica diante de suas

experiéncias de educacdo nos terreiros?



19

1.2 Objetivos da pesquisa
O objetivo geral desta pesquisa é:

Estudar como os sujeitos candomblecistas percebem a escola publica diante de suas

experiéncias de educacdo nos terreiros.
Em relacdo aos objetivos especificos buscaremos:

e Descrever os principais aspectos do Candomblé em confronto com a experiéncia de
Seus sujeitos;

e ldentificar os principais tipos de racismo e intolerancia nas escolas publicas e as
formas de enfrentamento dos sujeitos candomblecistas sobre sua religiéo;

e Caracterizar os aspectos metodolégicos presentes na educacdo dos terreiros;

e Apontar as principais contribuicdes dos sujeitos candomblecistas na escola publica
para a educagéo étnico-racial.

1.3. Producgéo do conhecimento sobre educagdo nos terreiros e intoleréncia religiosa
nas escolas publicas.

Devido a necessidade de conhecer o que ja foi produzido no campo da pesquisa,
realizamos um levantamento sobre a producéo cientifica a partir dos trabalhos publicados
na ANPED e no Banco de Teses e Dissertacdes Digital da CAPES, a partir da tematica
educacdo nos terreiros e intolerancia religiosa. Neste sentido, encontramos oito trabalhos
na ANPED e doze no Banco de Teses e Dissertacdes da CAPES.

No BDTD? do Centro de Educacdo da UFPE ndo encontramos nenhum trabalho
que estivesse voltado para a investigacdo do processo educativo nos terreiros. A
universidade tem produzido muitas pesquisas em relacdo as religibes afro-brasileiras,
porém no campo da Antropologia. Neste sentido, encontramos através de um mapeamento
nos dez dltimos anos de producdo no Curso de Pds-graduacdo em Antropologia quinze
trabalhos sobre a tematica, onde apenas dois se comunicam com a educacdo. O primeiro
investiga as relacdes de género nos Afoxés do Recife, nesse estudo a autora constata que
essa expressao artistica constitui-se num espaco de transmissdo dos saberes africanos,
existentes no Candomblé; o segundo trabalho traz uma discussdo sobre a diversidade
religiosa nas escolas publicas, constatando que as religiGes ndo-cristds ainda encontram-se

invisibilizadas nesses espacos.

*'Banco digital de Teses e Dissertacdes.



Quadro 1 - Teses e dissertagdes em Antropologia da UFPE (2003-2013)

Item | Ano | Grau | Autoria Titulo Foco

01 2003 | DO Taissa Revisitando 0 | Problematiza a questdo em torno
Tavernard | tambor das flores: | dos cultos afro-brasileiros do
de Luca A Federagdo | Par& que se  apresentam

Espirita e | desligados dos modelos
Umbandista dos | tradicionais africanos e assim
cultos afro- | agrupam-se através de
brasileiros do | instituicBes civis. Entdo, elege
Estado do Para | como objeto de estudo a
como guardido de | Federacdo Espirita e Umbandista
uma tradigdo. desse Estado com a finalidade de
perceber o espaco que a mesma
ocupa no campo religioso afro-
paraense.

02 2003 | ME Suziene A Quimbanda de | A pesquisa busca apresentar uma
David da Mée leda: religido | etnografia das religides “afro-
Silva “afro-gaticha” de | gatchas”, especificamente a

“exus” e | Quimbanda, visto seu

“pombas-gira”. crescimento no RS. O estudo foi
desenvolvido na casa de Maée
leda, que se destaca como
percursora do culto neste Estado.
Assim, enfatizou a posicdo dessa
Mé&e enquanto mulher negra,
carnavalesca, pertencente a classe
pobre e de familia com
identidade religiosa que divide-se
entre o catolicismo e espiritismo.
Como umbandista, batuqueira e
quimbandeira,  possibilita a
visibilidade das religiGes afro-
gauchas no Rio Grande do Sul.

03 2005 | ME Eliane Da mesa ao | Estuda a formacéo religiosa afro-
Anselmo terreiro:  Origem, | brasileira em Areia Branca como
Da silva Formacéo e | juncdo dos elementos presentes

Estrutura do | no Kardecismo, Jurema
Campo Religioso | Nordestina e Catolicismo
Afro-brasileiro da | Popular, como também a
Cidade de Areia | Umbanda. A partir dai registrou
Branca Rio | também um pequeno segmento
Grande do Norte. | do  Candomblé ainda em
ascensdo. Nesse sentido, estudou
0s cultos institucionalizados e 0s
cultos domésticos, bem como a
fungdo de fiscalizagdo da
Federagio de Umbanda na
organizagao dos mesmos.

04 2006 | ME Rafaela Construindo uma | Estuda a trajetéria religiosa do
Meneses tradi¢do: Vivéncia | Pai de Santo do referido terreiro e
Ramos religiosa e | sua relacdo com as pessoas que

lideranca no | compdem essa comunidade,
Terreiro 1l1é Asé | enquanto lider carismético. A

Daj6 Oba Ogodo-
Natal/RN: Um
estudo de caso

autora ressalta a importancia de
seu trabalho ao buscar de que
maneira esse dirigente articula as
suas concepgdes culturais com as

20



suas préticas. Com isso, ©
reconhecimento de seu terreiro
enquanto um espago credivel &
vivéncia religiosa.

05 2006 | DO Maria Curas através do | Investiga o processo de cura no
Odete Orum: rituais | referido terreiro a partir da
Vasconce- | terapéuticos no Ilé | utilizacdo de ervas sagradas.
los Yemanja Saba | Como também, pesquisou 0
Bassami resgate histdrico do percurso
religiosos do lider do terreiro,
pessoa responsavel por permear
as curas espirituais. Trabalhou as
concepcdes sobre o conceito de
doenca a partir dos sujeitos do
terreiro e a relacdo complementar
entre  terapias religiosas e
médicas.
06 2007 | ME Luciana Korim Orixa, | Estuda a influéncia dos Orixas
Barros Korim Alafig; | nas alteracbes da voz e da fala
Gama Voz e fala nos | dos filhos de santo, num contexto
terreiros. que extrapola a nocédo cientifica
de salde e doenca. Para isso,
investign. 0s mitos e suas
caracteristicas que influenciam na
personalidade de seus filhos.
07 2008 | ME Janecléia Se nao ha | Estuda, através da etnografia, o
Pereira sacrificio, ndo ha | rito sacrificial no Palacio de
Rogério religido. Se ndo | lemanjd em Macei6- Alagoas.
h& sangue, ndo ha | Inicialmente realizou um
Xango: Um | mapeamento sobre os terreiros de
estudo do | Macei6, classificando-os  por
sacrificio no | Nacdo. Em seguida, o estudo do
Palacio de | sentido do sacrificio para as
lemanja. religiGes afro-brasileiras e por
Gltimo o estudo etnografico da
casa e a relacdo entre os adeptos
e suas divindades e o sentido do
sacrificio nessa relagéo.
08 2009 | DO Cecilia Encontros, O estudo tem como objetivo
Conceicdo | desencontros e | reconstruir a trajetdria religiosa
Moreira reencontros  da | de Mé&e Cecilia do Bonoco,
Soares identidade fundadora do terreiro. Investigou
religiosa de | os diversos caminhos, trajetérias
Matriz Africana: a | e pertencimento étnico-religioso
Historia de | por meio de uma identidade
Cecilia de Bonoco6 | hibrida, que agregou elementos
Ona Sabagi. de outras religiGes e que foram
adaptados na sua  pratica
candomblecista.
09 2009 | ME Ligia Kosi eje, Kosi | Estuda a presenca do sangue no
Barros Orixa: Candomblé. Tanto no seu papel
Gama Simbolismo e | de mantedor do Axé através dos

representacoes de
sangue no
Candomblé.

ritos de sacrificio, como também
por seu lado de desgaste do Axé
pela menstruacao. Neste
contexto, a pesquisadora analisa
essa relacdo a partir de seu lugar,
enquanto membro deste terreiro.

21



ltem

Ano

Grau

Autoria

Titulo

Foco

10

2010

DO

Sandro
Guimardaes

Religido, espaco e
transitividade;

Jurema na Mata
Norte de PE e
Litoral Sul da PB.

Realiza um estudo sobre a
Jurema numa drea que fica
localizada entre o Sul da Paraiba
e a mata Norte de Pernambuco. O
trabalho divide-se em dois
momentos, 0 primeiro destina-se
a analisar a ocupacdo da area a
partir dos aldeamentos. J& o
segundo procura compreender
como a Jurema estd sendo
praticada na contemporaneidade
na referida area. Segundo o autor,
passado por algumas
transformacdes, este culto na
atualidade, acontece associado ao
culto aos orixas nas casas de
Umbanda. A  partir  dessa
configuragdo religiosa o referido
trabalho busca compreender o
legado da Jurema no contexto da
Umbanda, onde a heranca dos
mestres  juremeiros  continua
como um dos elementos centrais
nesta religido.

11

2010

ME

Délio
Roberto
Freire

Escultura de carne
e sangue uma
experiéncia
estético-religiosa
de sacrificio no
11é Asé Azeri Oya.

A referida pesquisa foi movida
pela  seguinte  problematica:
Como a comunidade do terreiro
vivencia a experiéncia religiosa
nos  rituais de  sacrificio,
voltando-se para a descricdo e
anélise dessa pratica no contexto
estético- religioso. O trabalho é
dividido em trés capitulos e no
final de cada um deles o autor
integra as experiéncias estético-
religiosas inerentes a cada
temaética.

12

2010

ME

Ester
Monteiro
de Souza

Ekodidé: relacdes
de Género do
contexto dos
afoxés de culto
Nagb em Recife.

Realiza um estudo de género nos
Afoxés do Recife, enquanto
representantes do Candomblé na
rua. A autora identifica nas
representacbes de género nos
afoxés a partir dos preceitos
presentes no Candomblé. Seu
trabalho também contribui na
drea da educacdo ao encontrar
nos mesmos, forga na
transmisséo dos saberes
africanos. Contribuindo por meio
das manifestagBes artisticas para
a resisténcia e valorizagdo da
identidade afro-brasileira.

13

2010

ME

Maria
Helena
Barbosa
Guerra

Xangd rezado
baixo. Xambé
tocado alto: a
reproducgdo da
tradicdo religiosa
através da musica.

Buscou entender como 0s jovens
que integram o grupo Bongar,
utiizam a  molsica  para
evidenciarem a  importancia
religiosa da Nacdo Xamba. Nesse
sentido, estudou o0 contexto

22



23

sagrado nas festas profanas
presente no calendario do
terreiro.

14 2011 | DO Eliane Cultos A pesquisa examina a
Anselmo domesticos, organizacdo dos cultos nas
da Silva Terreiros e | cidades potiguares de Grossos,

Federacéo: Areia Branca e Porto do Mangue.
legitimidade e | Examina como os cultos séo
Préaticas religiosas | organizados a  partir  da
no campo afro- | intervencdo da Federagdo de
brasileiro das | Umbanda. Analisa também a
cidades do Rio | importancia dos cultos
Grande do Norte. | domésticos para a manutencédo da
religido naquele Estado.

15 2011 | ME Maria Edi | Diversidade Investiga ~a  disputa  pelo
da Silva religiosa na | reconhecimento da diversidade

Escola  Publica: | religiosa na Escola Publica,

Um olhar a partir | partindo do pressuposto que esse

das manifestagBes | espaco deveria ser laico. A autora

populares dos | procura contribuir na discusséo

ciclos festivos. em torno da visibilidade de outras
religiGes que ndo sejam apenas as
de base crista.

Dentro da tematica, Candomblé e Educacdo, também pesquisamos artigos na
biblioteca online SCIELO. Nossa pesquisa também contemplou as producoes
bibliograficas na area de educacao que abordasse o processo educativo nos terreiros, como
também as producdes dos tedricos na area de antropologia que se dedicaram a pesquisas
referentes ao candomblé e demais religides afro-brasileiras, que vem servindo de base aos

estudos na area.

Na ANPED a busca deu-se em todos os grupos, em relacéo aos trabalhos aprovados
entre os anos de 2001 e 2013. Contudo, apenas 0 GT21 de Educacéo Etnico-Racial, GT03
de Movimentos Sociais, Sujeitos e Processos Educativos e no GT12 de Curriculo tiveram
trabalhos que abordaram pesquisas relacionadas a educacdo nos terreiros e intolerancia as
religibes afro-brasileiras nas escolas publicas. Sendo assim, encontramos oito trabalhos que
abrangem a nossa discussdo, quatro voltados para a intolerancia religiosa nas escolas
publicas, porém sem focar na educacdo nos terreiros. E 0s quatro restantes voltados para a

questdo da educacdo que acontece nesses espacos.

Em 2001, no GT de Movimentos Sociais e Educacdo, identificamos o trabalho de
Elias Guimardes da UESC: “A acédo educativa do 1Ié Aiyé: Reafirmacdo e compromissos,
restabelecimentos e principios”. Este trabalho ressaltou a importancia do tradicional bloco

carnavalesco I1& Aiyé da capital da Bahia, como espaco educativo e de luta voltado para os



24

interesses dos afrodescendentes, que tem o importante papel de reforcar a identidade negra
da populagdo do bairro da Liberdade, destacado pelo autor como o maior do Brasil em
populacdo negra e afrodescendente.

Comprometido com a educacdo daquela comunidade, o 11é Aiyé fundou no final da
década de 80, dois espacos formais de educacdo: A escola Mae Hilda e a “Escola de
Percussao Banda Eré”, ambas norteadas por uma filosofia oriunda do terreiro, como cita o
autor:

Assim, hd nos seus principios a recorréncia a vivéncia dos valores
perpassados pela comunidade do Terreiro 11&é Axé Jitolu, configurados
numa cosmovisdo que, ao buscar os valores, a historia e a cultura das
reconstrucdes africana na didspora, imprimem a construcdo da
consciéncia negra, o resgate da identidade etno-ancestral e o crescimento
da auto-estima e, desta forma, a valorizacdo da cultura popular baiana e a
espiritualidade do povo negro (GUIMARAES, 2001, p. 9).

Embora o referido trabalho ndo tenha como foco a questdo da intolerancia na escola
publica, trata da educacao nos terreiros. O autor apresentou como conclusdo a importancia
de uma educacdo, que esteja pautada numa proposta curricular voltada para os interesses
do povo negro, como preservacdo de sua identidade cultural e respeito a sua religiosidade.
Nesse caso o terreiro 11é Axé Jitolu do Estado da Bahia, com seu compromisso de velar
pelas tradices culturais, esteve presente o tempo todo por tras da filosofia educativa do

referido bloco e posteriormente das escolas fundadas pelo mesmo.

Em 2005, no GT Afro-brasileiros e Educacédo, destaca-se a pesquisa de Erisvaldo
Santos da UNILESTE-MG, “A educacdo e as religibes de matriz africana: motivos da
intolerancia”. Este trabalho tem uma importancia fundamental por voltar-se ao estudo da
intolerancia religiosa na comunidade escolar, analisando se os educadores agem com
atitudes de preconceito e discriminacdo em relacdo aos alunos que pertencem as religides
de matrizes africanas.

Santos (2005) norteou o seu trabalho a partir de trés premissas, a primeira indica
que a educacdo escolar constitui-se num espaco social de formacdo de identidades e por
isso pode contribuir para superacdo dos preconceitos ou para a sua reproducdo. A segunda
premissa supde que os adeptos de religides de matrizes africanas sofrem, por parte de
varios segmentos da sociedade, atitudes de preconceito e intolerdncia. A terceira volta-se
para o dominio que as religides de matriz judaico-cristd exercem na sociedade, que ao

discriminar e tornar invisiveis as religides de matrizes africanas acarreta receio em seus



25

seguidores em assumir a sua opcdo religiosa, principalmente na escola. Na busca da
comprovagédo desses pontos, o autor pretende contribuir para a superagdo das atitudes de
intolerancia e preconceito por parte dos educadores em relacdo aos educandos adeptos
dessas religides.

O autor dividiu o seu trabalho em duas partes: na primeira analisou 0s encontros
com os educadores e a postura dos mesmos ao abordarem a temaética das religides de
matrizes africanas que retrataram através de suas atitudes o preconceito e discriminacao
sobre o assunto, oriundos da vivéncia social, reproduzindo-as na sala de aula. Constatou
também a indiferenca por parte da educacdo escolar em relacdo aos educandos que
enfrentam esse problema em seu cotidiano. Por fim, a confirmacdo da hegemonia das
religides de tradicdo judaico-cristd, que ao descredibilizar e diabolizar as religides de
matrizes africanas, num movimento que comeca fora dos muros da escola e é reproduzido
dentro desta, acarretam nos educandos que divergem dos padrdes estabelecidos, o medo de
assumir sua posicgéo religiosa.

A segunda parte do trabalho destinou-se em discutir a intoleréncia religiosa a partir
dos fundamentos e organizacdo das religides afrobrasileiras. Apresenta o transe e a
possessdo como grande entrave para sua aceitacdo. Ao elucidar a crenca nos Orixas e a
relacdo dos mesmos com seus filhos, tenta desmistificar a imagem negativa que foi criada
no meio da sociedade, gerada a partir do etnocentrismo e do eurocentrismo que impera no
pensamento cultural ocidental.

Sendo assim, Santos (2005) conseguiu comprovar as trés premissas que norteou o
seu trabalho e colaborou com os argumentos desenvolvidos sobre os fundamentos das
religibes de matrizes africanas para que sejam abertos 0s caminhos em busca da superagédo
do preconceito e da intolerancia por parte dos educadores nas escolas publicas brasileiras.

Na ANPED de 2008, encontra-se outro trabalho que trata da intolerancia religiosa
em relacdo aos educandos candomblecistas, “Livros didaticos catdlicos: O ensino religioso
e a discriminacdo de afrodescendentes”, de Maristela Guedes, apresentado na ANPED no
GT de Curriculo.

A autora denunciou a intolerancia religiosa presente nas escolas publicas do Rio de
Janeiro a partir da institucionalizacdo do Ensino Confessional e analisou o contetdo dos
livros didaticos que ressaltavam os valores da religido catdlica em detrimento das

expressoes religiosas as quais os educandos pertenciam, principalmente os do Candomblé.



26

Este trabalho apontou que a intolerdncia religiosa encontra-se presente nas escolas
do referido estado, com os educandos sufocados em sua liberdade e no direito de pertencer
a qualquer credo religioso, assegurado no Art. 5° da Constituicdo Federal de 1988. Fere,
também a LDB, quando preconiza o Ensino Laico nos espagos escolares publicos e a Lei
10.639/03 que determina o estudo da cultura afro nas escolas. Tendo como pressuposto que
o Candomblé é parte integrante da cultura africana, os educandos brasileiros ndo podem
viver na ignorancia, que gera o preconceito. Isso porque, a educacdo formal, pautada nos
valores ocidentais, resolveu furtar-lhe de ter contato com as informacGes culturais
referentes aqueles que com sua genética, trabalho, e cultura fizeram parte da formacgdo da
nacao brasileira.

Outro trabalho encontrado no GT de Curriculo, agora envolvendo a aprendizagem
dentro dos terreiros, também foi apresentado por Caputo (2010). “Tecer o Opa? Sagrado, a
temporaria casa da morte: saber que o pai ensina ao filho nos terreiros de egun®”. Este
trabalho apresentou no primeiro momento o significado da morte para as religides de
matrizes africanas e depois 0 que vem a ser o culto de egun e sua importancia para o povo
do terreiro.

Caputo (2010) realizou entrevistas com duas pessoas responsaveis pela construcao
da roupa de egun, imprescindivel para a realizacdo do culto. Sendo os artesaos pai e filho,
a autora acompanhou nesse trabalho como se da a aprendizagem entre as geragdes em
relacdo ndo soO ao tecer a roupa, como também todo um ritual pertencente ao universo do
sagrado que comp&em a sua confecgao.

Como resultado, encontrou neste processo educativo, o respeito a hierarquia dentro
do terreiro e os deveres de cada um, os segredos presentes no culto e outros saberes
inerentes a0 mesmo, todos transmitidos de forma oral.

Em 2012, Thiago Molina dos Santos, realizou uma pesquisa gque comegou no ano
de 2008 e teve sua conclusdo em 2011, com o titulo: Mini Comunidade Oba Biyi:
Escolarizacdo e Educacdo aliadas a afirmacdo identitaria afro-brasileira. O trabalho
apresentado na ANPED no GT de Educacio e Relacbes Etnico-raciais tratava sobre um
projeto piloto que aconteceu entre 0s anos de 1978 até 1986. Tal projeto tinha como
finalidade complementar a educacdo oficial tendo como base os valores presentes na

educacdo dos terreiros na experiéncia do Op6 Afonja.

*’Peca de vestuario de uso ritual (COSSARD, 2008, p.220).
#Antepassado, espirito de morto, 0 mesmo que egungum; alguns Orixas sdo eguns divinizados (PRANDI,
2001, p.565).



27

Os idealizadores do projeto traziam uma proposta inovadora sobre o corpo, o
movimento e a linguagem oral através dos mitos. Entdo, sua pedagogia voltava-se para a
arte por meio de dramatizac¢Ges dos contos afro-brasileiros que foram adaptados por Mestre
Didi.

Segundo Molina (2012), a pesquisa reconhece a relevancia dessas praticas para a
educacdo das criangas afrodescendentes e assim aponta para a necessidade de uma
mudanca paradigmatica na educacdo escolar para que elas tenham acesso de fato a cultura
negra. Desta forma, critica as praticas racistas existentes nas escolas e a divida que a
educacdo tem com as criangas negras por culpa-las por um fracasso escolar que foi gerado
no bojo das discriminagdes sofridas pelas mesmas.

Devido a Mini Comunidade trabalhar uma proposta pedagdgica que valoriza a
negritude e suas tradi¢fes, o autor levanta as caracteristicas dessa escola e aponta como
uma alternativa pedagogica viavel a educagédo de criancas afrodescendentes. Apresenta 0s
idealizadores do projeto, Mestre Didi e sua esposa Juana dos Santos, como pessoas
experientes e com formacdo para o trabalho com a cultura africana. Nao s6 por terem
empreendido viagens entre a América e a Africa como também pelo contato estabelecido
com intelectuais africanos em ocasido das mesmas.

As atividades pedagdgicas da Mini Comunidade ocorriam no patio, livre da sala de
aula e dos padrdes escolares europeus. La as criancas produziam com liberdade e
incentivadas a trabalhar a sua expressdo corporal. Contudo, o projeto passou pelas
seguintes dificuldades: choque entre as epistemes africana e europeia, onde a segunda se
impbe a primeira como centralizadora do conhecimento; concepcdo pedagdgica dos
professores designados pela Secretaria de Educacdo que privilegiavam a disciplina em
detrimento da livre expressdo corporal, limitando a acdo humana; formacdo pedagdgica
eurocéntrica, por parte desses professores.

Nesse sentido, o autor conclui que o exemplo das praticas pedagdgicas realizadas
pela Mini Comunidade e que servem ao trabalho na implementacédo das Leis 10.639/08 e
11.645/08 devem levar em consideracdo dois aspectos: uma proposta voltada para o
trabalho com o corpo, movimento e desenvolvimento da oralidade; fugir do paradigma
voltado as concepgdes eurocéntricas que hipervalorizam a escrita em detrimento de outras
praticas educativas.

O autor chega a conclusdo que para realizar uma educacao pluricultural a Mini

Comunidade teve que romper com as amarras eurocéntricas e voltar-se para as tradices



28

afro-brasileiras e assim afirmar a cultura negra como fundamento para uma escola aberta a
diversidade.

Em 2013, Luiz Fernandes de Oliveira e Marcelino Euzébio Rodrigues tém o seu
trabalho aprovado pelo no GT21 de Educagio Etnico-Racial denominado, “A Cruz, o
0g6®* e 0 Oxé®®”. O mesmo traz questdes relacionadas a intolerancia religiosa que as
pessoas do Candomblé sofrem na escola publica, tendo como eixo tedrico os Estudos Pos-
Coloniais, portanto esta relacionado de uma forma muito préxima a nossa pesquisa.

O artigo traz as tensdes vividas na Escola Publica entre as tradi¢des culturais
africanas e o poder dos grupos neopentecostais, tanto catélicos carisméaticos como 0s
evangélicos. Com isso aborda a questdo do “racismo epistémico” baseado em Grosfoguel
ao dizer:

Mais do que uma relacdo preconceituosa ou racista expressa nhas
manifestacOes religiosas, a negacdo e a invisibilidade das culturas e
expressdo das religiosidades afrodescendentes na educacdo, estdo
revelando uma forma de racismo que denominamos epistémico
(GROSFOGUEL apud Oliveira & Rodrigues, 2013, p. 01).

Nesse sentido, apresenta o contexto que esta sendo vivenciado nas Escolas Publicas
do Estado do Rio de Janeiro, cujos setores neopentecostais, lutam pela hegemonia de sua
religido impondo o seu conhecimento em detrimento a tudo o que ndo estiver em
consonancia com o mesmo. Por meio dos gestores, professores e alunos que se denominam
evangélicos vem sendo propagado um discurso em torno da demonizagdo das religides
afro-brasileiras, impedindo qualquer tipo de dialogo com pessoas que sigam essas
religibes. Essa imposicdo de silenciamento estende-se tambem aos professores que querem
trabalhar com a Lei 10.639/03 e que se veem tolhidos em seu trabalho pedagdgico pela
posicdo contraria a dos alunos evangélicos, que concebem os contetidos como “coisa do
diabo”, em atitudes de enfrentamento.

A partir desta realidade o autor se apoia no pensamento de Grosfoguel, ao analisar
0 racismo epistémico, presentes nas Escolas Publicas, que considera como inferiores os
conhecimentos e crencas que diferem do padrdo hegemdnico. Desta forma, ele aborda a
discussdo referente a colonialidade do poder, do saber e do ser em comunicacdo com
pensamento de Maldonato Torres, para explicar pela lente do colonialismo como se deu a

producdo do racismo epistémico.

**Simbolo de Exu, bast&o em forma de falo. (OLIVEIRA, 2013, p. 01)
> Machado de duas pontas que representa Xangd o Orixa da justica. (Ibdem)



29

Em seguida o autor traz a colonialidade presente nos curriculos das escolas que
comegam a ser questionados pelo movimento em torno do multiculturalismo em 1990.
Contudo, ele destacou a importancia do Grupo de Pesquisa Modernidade e Colonialidade
para explicar a perspectiva Unica de producdo do conhecimento por parte da Europa,
considerados como Vvalidos e universalizados para o resto do mundo. Nesse sentido, analisa
a proposta curricular das escolas pesquisadas e constata que 0 espaco reservado aos
conhecimentos produzidos por outras culturas sdo inexistentes.

Conforme a anélise feita da situacdo das Escolas Publicas Estaduais do Rio de
Janeiro o autor demonstrou que 0 espaco que ja era restrito aos conhecimentos referentes
aos povos africanos e outras culturas subalternizadas, agravou-se com a guerra pelo poder
oriunda dos neopentecostais. Visto que impdem sua verdade religiosa aos outros,
perseguindo os seguidores das religides afro-brasileiras e todos os conhecimentos presentes
nessas religioes.

Ainda no GT21 em 2013, encontramos o trabalho de Eduardo Quintana, que traz a
sua pesquisa de doutorado intitulada: “A relacéo escola-terreiro na perspectiva de familias
candomblecistas”. O objetivo da pesquisa € apresentar o significado da escola por parte das
familias candomblecistas.

Em termos metodoldgicos o autor ressaltou a importancia de se desenvolver com 0s
seus entrevistados uma relacdo de confianca através de conversas informais para entéo
passar para a fase das entrevistas. Sua permanéncia no campo durou seis meses que iniciou
em Novembro de 2009 até Maio de 2010, usou como técnica de coleta as entrevistas semi-
estruturadas. Foram entrevistados quatorze sujeitos que integravam terreiros da capital e de
municipios diversos do Rio de Janeiro.

No desenvolvimento da pesquisa procurou estabelecer algumas questfes na
conducdo da mesma diante dos seus objetivos. Desta forma, analisou 0s motivos de adesao
a religido, onde os sujeitos apresentaram motivos diferenciados em sua entrada no grupo,
que envolvia tanto questdes de saude fisica e espiritual, afinidade com a religido e por ja
pertencerem as familias candomblecistas.

Analisou também questdes relacionadas a escola e a vida religiosa, chegando a
conclusdo que reconhecem a importancia da escola para que esta ofereca a instrucao
necessaria para a inclusao das pessoas no mercado de trabalho. Em relacdo ao Candomblé
ressalta a sua importancia educacional para a reafirmacdo da identidade dos individuos

candomblecistas, por trazer questdes relacionadas a transmissdo de valores como



30

humildade, simplicidade, honestidade e hierarquia, qualidades necessérias a vivéncia social
dentro do seu universo religioso.

Encontramos outro trabalho, na 368 ANPED, que traz o exemplo de experiéncias
que surgem da Educacgéo dos Terreiros e que serve de modelo para as escolas que visam
um trabalho comprometido com a educacdo étnico-racial. O artigo de Thiago Molina
apresentado pelo GT de Educacdo Etnico-Racial, intitulado: “A Didéatica da dupla
consciéncia e o ensino de histdria e cultura afro-brasileira e africana”, que tem o propdsito
de analisar como as escolas estdo trabalhando a Lei 10.639/03 apds dez anos de sua
promulgacdo. Desta forma, o trabalho é norteado pela seguinte questdo: Quais as
consequéncias didaticas e curriculares da inclusdo de Histéria e Cultura Africana, Afro-
brasileira e Indigena nas escolas do pais? Tendo em vista uma mudanca paradigmatica que

inclui a descolonizacéo cultural.

Com o propdsito de responder a questdo o autor dividiu o seu trabalho em trés
momentos. No primeiro, analisou as Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educacao das
Relacdes Etnico-Raciais e o Ensino de Historia e Cultura Afro-brasileira e Africana.
Observou que a composicdo do Conselho Nacional de Educacdo se configura de uma
forma injusta, com apenas um representante do setor negro e outro do setor indigena.
Considerou positiva a criacdo das diretrizes que mexe com 0 que esta posto ao propor a
valorizagdo da historia e da cultura do povo negro, onde o conhecimento referente a
tematica ndo deve ficar restrito a essa populacdo e sim a todos os estudantes brasileiros
tendo em vista a construcdo de uma sociedade democratica. Tudo isto, implica que as
novas relacBes raciais devem reverter a imagem de “contribui¢do africana” para o

reconhecimento da participacdo ativa desse povo na construcdo da nacao.

No segundo momento, o autor socializa as experiéncias exitosas no Ensino de
Historia e Cultura Africana e Afro-brasileira na cidade de Salvador no Estado da Bahia.
Nesse sentido, traz o exemplo da Mini Comunidade Obé Biyi, fruto da experiéncia do Opé
Afonja®® que funcionou de 1978 até 1986, que iniciou com o objetivo de alfabetizar
criancas de terreiro no contra turno de seu horario escolar, dentro dos valores e
conhecimentos oriundos da ancestralidade africana. Dentro da mesma proposta encontra-

se a escola de Méae Hilda, pertencente ao Bloco Afro 11é Ayé, as atividades iniciaram com o

*°|16 Axé Opd Afonja. Nome de uma das casas de Candomblé mais antigas e ainda existente no Brasil (em
Salvador) e origem de uma das tradi¢es do Candomblé Ketu (BREKENBROCK, 2007, p.442).



31

objetivo de trabalhar como reforco escolar e terminou tornando-se uma Escola de Ensino
Fundamental. Hoje o estabelecimento possui um projeto de extensdo pedagdgica (PEP) que
capacita os professores das escolas publicas do bairro da Liberdade para atuarem em seus

estabelecimentos de ensino com a histéria e cultura afro-brasileira.

Segundo Molina (2013), o MNU-BA também teve a sua participacdo em prol de
um ensino voltado a valorizagdo da historia e da cultura negra. Em 1980 este movimento
associado com outras entidades negras, solicitou a Secretaria de Educacdo do Estado da
Bahia um curso de especializacio para os professores sobre Histdria e Cultura da Africa.
Contudo, o curso encontrou resisténcia por parte dos professores que ndo conseguiam se

desprender de sua viséo eurocéntrica de conhecimento.

O referido autor diz que em 1990, cinco anos apés o fechamento da Mini
Comunidade Obé Biyi que ocorreu em 1985, surge o pedido da atual Mée de Santo do Opo
Afonja a Vanda Machado e seu marido Carlos Petrovich, filhos da casa, para que ambos
idealizassem um projeto que desse continuidade a proposta pedagdgica vivenciada pela
Mini Comunidade. Entdo em 1999, o projeto surge em torno de uma proposta pedagogica
que trabalhasse os mitos afro-brasileiros, dentro dos valores da Pedagogia Nag6. Dai
aparece a Escola Eugénia Ana dos Santos, em homenagem a primeira Mae de Santo do

Opo Afonja.

Molina (2013) no terceiro momento de seu trabalho analisa a didatica da dupla
consciéncia. Nesse sentido, ele afirma que nas acdes que foram empreendidas existe a
preocupacao de preparar as criangas negras para a participacdo na sociedade hegemdnica,
contudo com orgulho de seu pertencimento étnico-racial. Isto implica na valorizacdo dos

saberes trazidos da Africa, que contradizem a visdo hegemdnica da historia.

Isto implica numa “didética de dupla consciéncia”, que consiste num conjunto de
estratégias de ensino para possibilitar o enfrentamento necessario para constituir-se em ser

negro(a) e brasileiro(a).

Na conclusdo desse levantamento realizado nos ultimos doze anos de ANPED,
observamos que pouco foi produzido com a tematica em questdo, no entanto o resultado
obtido a partir desses oito trabalhos nos diz que o terreiro é rico em saberes e colaboram
para a reafirmacdo da identidade negra e sua valorizagdo. Todavia, mesmo se constituindo

como um espaco que serve de exemplo para as escolas, no que se diz respeito as praticas



32

educativas que colaboram para a educagdo étnico-racial, ainda ndo tem o seu valor
reconhecido. Neste sentido, entra a questdo da intolerancia religiosa nas escolas publicas,
onde a religido do Candomblé e demais religides afro-brasileiras sdo invisibilizadas e
levadas ao patamar da descredibilizagdo e demonizagéo.

No Banco de Teses e Dissertagdes da CAPES, foram encontrados dez trabalhos que
discutem a tematica: Candomblé e Educacéo.

Em abril de 1998 na UFBA, Maria Consuelo Santos apresentou o resultado de uma
pesquisa de mestrado, que investigou o processo pedagdgico nos terreiros. Com o titulo:
“A dimensdo pedago6gica do mito: Um estudo no 11& Axé Igexa”. Esse estudo buscou
compreender a dimensdo pedagodgica do mito num terreiro nagd. Observou a relacdo do
mito através do comportamento da comunidade pela maneira que agiam e como se
comunicavam, ou seja, as atividades e palavras comuns ao cotidiano do terreiro. Chegou a
conclusé@o que o mito interfere na interpretacdo que as pessoas do terreiro tém da realidade
e devido a isto gera conhecimento e aprendizagem. O resultado apontou que o terreiro €
uma escola, com uma ética especifica, voltada para o respeito ao outro e a natureza,
guiados pelo desejo de aproximacdo ao sagrado no comportamento cotidiano de seus

adeptos.

Em seguida no més de julho, Marialda Silveira (1998) conclui a sua dissertacdo de
mestrado com o objeto voltado para a educacdo no terreiro, “A educacao pelo siléncio: O
feitico da linguagem no candomblé”. Pesquisa também realizada no 11é Axé ljexa, teve
como foco desta vez o estudo sobre a importancia do siléncio para a acdo educativa
daquela comunidade. A autora o destacou como simbolo dessa educacdo, com um carater
totalmente diferente dos valores ocidentais e o apontou também como marco de resisténcia

e estratégia de sobrevivéncia dentro dos terreiros.

Tiago Branco (2002), na sua dissertacdo de mestrado, “Praticas pedagdgicas
observadas na comunidade afro-brasileira”, pesquisou o0 processo de educagdo nas
religibes afro-brasileira, diferenciando-se dos demais trabalhos, pois pesquisou terreiros de
Nacdo, Umbanda e Quimbanda. Buscou a compreensdo dos universos religiosos que

integram essas comunidades e as praticas educativas que estdo presentes nesses espacos.

Encontrou como resultado processos educativos presentes em trés momentos

distintos: nos rituais ocorridos durante as cerimdnias e na confecgdo dos axés na presenca



33

dos pais ou mées de santo e de seus filhos; educacdo junto & comunidade pesquisada
durante as festas; e educacdo de forma mais sistemética e tradicional através das reunifes

periddicas em forma de aulas.

Marise de Santana (2004), no doutorado pela PUC-SP, realizou uma pesquisa que
desenvolveu em duas cidades do reconcavo baiano. “O legado ancestral africano na
didspora e o trabalho docente: desafricanizando paracristianizar”, analisou as relacdes
existentes entre o saber do terreiro e os saberes produzidos na escola. A autora afirmou que
a educacdo escolar ao ressaltar os valores cristdos termina por desvalorizar o que 0s
educandos trazem em sua bagagem de conhecimento, construidos na vivéncia de sua

experiéncia religiosa.

Chegou a concluséo que por meio dos valores cristdos a escola e o trabalho de seus

educadores vdo promovendo um processo de desafricanizagéo pela cristianizagéo.

Essa pesquisa tem sua contribuicdo ao reconhecer a importancia dos saberes do
terreiro, que preserva 0s mitos e as tradi¢des africanas, reconhecendo que a escola toma
outro rumo ao repassar o pensamento hegemonico da cultura ocidental. Utiliza para isso o
cristianismo como forma de dominagcdo e ressalta os valores do capitalismo e do

desenvolvimento tecnolégico em detrimento aos que emergem da cultura popular.

Outra pesquisa que também envolve a pedagogia do terreiro é a de Denise Guerra
(2004), desenvolvida na UFBA, “Cabecas (bem)feitas: Ciéncia e o ensinar-aprender
ciéncias naturais num contexto pedagdgico de afirmacdo cultural”. Essa pesquisa foi
desenvolvida na escola pertencente ao terreiro 11é Axé Opd Afonja. Através de entrevistas,
observacOes e historia de vida, buscou investigar praticas criativas com o ensino de
ciéncias naturais. Teve como resultado um encontro com uma préatica pedagdgica
diferenciada, voltada para a afirmacdo da identidade afrodescendente e interligada aos

saberes e valores étnico e religiosos existentes dentro do terreiro.

Em 2005, pelo doutorado em educacdo da USP, Denise Maria Botelho, pesquisou
no Estado de Sdo Paulo o processo educativo em um terreiro de candomblé. Com o tema:
“Educacdo e Orixas e processos educativos no 1l1é Axé Mi Agba”. O referido trabalho
estudou a importancia da educacdo nos terreiros para a reafirmacdo da identidade racial,
como também nos traz elementos necessarios ao desenvolvimento de um trabalho

educativo voltado para a diversidade étnico-racial brasileira.



34

Nesse sentido, 0 estudo traz compreensdes e experiéncias que foram acumuladas
em sua vivéncia no campo do sagrado, presentes desde o ano de 1997, marco de sua
iniciacdo. Este contexto lhe concede um lugar privilegiado, pois conseguiu um
aprofundamento maior em seu objeto de estudo. O trabalho foi dividido em cinco

capitulos.

“O oraculo de Ifa: fundamentos tedricos metodologicos” é o primeiro capitulo,
destina-se as questdes relacionadas a producdo de conhecimento realizada na érea, teorias
que dao suporte ao trabalho e caminhos percorridos na estruturagdo da pesquisa. Desta
forma, traz o conhecimento sobre o Oréculo de Ifa, sistema divinatério de tradicdo
iorubana, responsavel por fazer a conexdo entre o povo do santo e o0s Orixas, ao revelar-
Ihes os caminhos que devem ser percorridos. Neste sentido, relaciona-o ao procedimento
tedrico-metodoldgico que revela o percurso da pesquisa. As ideias de Durand conduzirdo
as questdes ligadas ao imaginario, como também associadas as de Morin, serdo utilizadas
para ultrapassar “o paradigma da simplificacao”, presente na ciéncia moderna. Isto implica
na busca da compreensdo da complexidade que envolve o ser e suas relacbes com o
mundo, que no contexto candomblecista envolve as relacGes entre o iniciado e seu Orixa.

Entdo para este fim utilizara o pensamento de Campbell e seus estudos sobre mitologia.

No segundo capitulo, “Iniciacdo. Conhecendo o universo do Candomblé”, traz
informacGes relacionadas a historia do Candomblé e sua estrutura religiosa, e 0s cargos
existentes que colaboram coletivamente para a organizacdo do terreiro em seu aspecto
social e sagrado. Em seguida apresenta a importancia do Bori e da iniciacdo como ritos
iniciais do Candomblé. Explica a importancia desses rituais para o estreitamento dos lagos
com os Orixas e distribuicdo do Axé. Discute também a diferenca existente entre a visdo de
tempo linear e tempo ciclico presente no contexto religioso candomblecista, como tambem
a concepcdo sobre a morte, atrelada a visao de ancestralidade. Por fim, apresenta o Xiré, ou

seja, 0 pantedo dos Orixas que compdem a cosmogonia iorubana, seus dominios e mitos.

“llé Axé lya Mi Agba: Casa de minha méde ancestral” a autora apresenta as
caracteristicas fisicas e humanas do campo pesquisado. Situa o terreiro na cidade de Sao
Paulo, trazendo a sua funcdo social de transformar-se num espaco conciliador das
contradi¢cdes sociais, acentuadas no contexto presente nas metropoles. A estrutura litargica
do 1l1é é composta da comunidade feminina e da masculina, que representam o equilibrio

das energias e a complementaridade. A primeira é consagrada ao Orixa Oxum, patrona da



35

casa e as maes ancestrais, enquanto que a segunda é consagrada ao Orixd Ogum. Neste

capitulo também apresenta os membros que compdem a familia de santo do terreiro.

O quarto capitulo denomina-se “Egbé” esté relacionado ao grupo de pessoas que se
dedicam ao processo educativo dentro dos terreiros. Contudo, todos fazem parte desta
educacdo desde quem gera a pergunta a quem ir4 respondé-la. Desta forma a autora
apresenta neste capitulo o perfil de seus entrevistados que ela denomina como
“participantes-aprendizes-educadores”, trabalhando com seis pessoas, com a maioria negra
e que exercem a profissao de educadores em sua vida fora do terreiro. Na analise do perfil,
trabalhou com trés topicos: percepcdes de si mesmo, objetivos de vida e vivéncia escolar.
Segundo a autora, concomitantemente, essas pessoas apresentam diversidade em seus
perfis e apesar disso conseguem viver de uma forma harmoniosa, processos de auto-

superacdo pessoal e experiéncias negativas em relacéo a escola.

Em relacdo a analise dos conteudos das entrevistas a autora trabalhou com as
seguintes categorias: Religido, Orixas, sacerddcio e educacdo. Em religido encontrou por
parte dos entrevistados(as), o reconhecimento dos valores éticos presentes na religido como
respeito a ancestralidade, a natureza, as outras pessoas e a responsabilidade diante do
sagrado. No que se refere aos Orixas, sdo tidos como organizadores psiquicos do grupo
ajudam no crescimento e equilibrio de seus membros. No topico sacerdocio reconhecem a
importancia dos rituais e do papel das pessoas que fazem parte da comunidade na
preservacdo dos mesmos, que fortalecem o Axé. Por fim em educacdo ressaltam a
importancia da acao coletiva nos processos educacionais, superando o individualismo, o
racismo e as praticas excludentes presentes na sociedade. Assim a autora encontra no

Candomblé a pratica inclusiva.

No quinto capitulo a autora apresenta as conclusfes da pesquisa e apontou para o
universo educativo presente no Candomblé, guiadas pela concepcdo de mundo que abrange
todo um conjunto de valores e tradicdes presentes na cultura afro-brasileira. Isto significa
uma mudanca de paradigma em relacdo a educacdo escolar e um exemplo para a educacao

étnico-racial.

Na UFPB, pelo Mestrado em Educacdo, Maria Conceicdo da Silva (2006), realizou
uma pesquisa desenvolvida no Estado de Pernambuco sobre a educacgdo nos terreiros. Com

0 tema: “Conhecimento cientifico e o saber popular sobre os moluscos nos terreiros de



36

candomblé de Recife e Olinda, Estado de Pernambuco”. Investigou as relagdes existentes
entre o saber popular e o conhecimento cientifico, através do uso dos moluscos nos
terreiros de candomblé das cidades do Recife e Olinda-PE. Com o intuito de entender a sua
utilizacdo nos rituais religiosos e a0 mesmo tempo em que promovia um trabalho de

conscientizacdo sobre o processo predatorio e extingdo dos mesmos nesse estado.

Utilizou como metodologia, observacao participante, onde realizou entrevistas com
Babalorixas?’ e Yalorixas®, pesquisa documental, coleta e registros das espécies de
moluscos, oficinas pedagogicas e conversa com as criancgas, integrantes dos terreiros a fim

de compreender a concepcao e percepcdo das mesmas em relacdo a natureza.

Teve como resultado uma parceria com os terreiros pesquisados a fim de
desenvolver agdes educativas em prol da preservagdo da fauna de moluscos, para que

sejam substituidos por outros elementos naturais nos rituais religiosos.

Outro trabalho é o de Maria Efigénia Coelho (2009), em sua dissertacdo de
mestrado profissional pela Escola Superior de Teologia, “Educacdo e religido como
elementos culturais para a superacdo da intolerancia religiosa: integracdo e relacdo na
compreensdo do ensino religioso”. Fez uma investigacao das representacdes religiosas nas
praticas educativas na cidade de Salvador. Apontou como resultado a necessidade de um

ensino religioso que abranja todas as religides, devido a diversidade cultural dessa cidade.

A tese de José Luiz Almeida (2009), “Ensino e aprendizagem dos alabés: uma
experiéncia nos terreiros 116 Axé Oxumaré e Zoogodo Bogun Malé Rund6”, defendida na
UFBA, constitui-se numa grande contribuicdo para a tematica que envolve os saberes

produzidos dentro do terreiro.

Embora esteja voltado para area musical o trabalho traz a importancia da tradicéo
oral e da educacdo ndo formal para o conhecimento das pessoas responsaveis pela musica
dentro do terreiro, que é o elemento fundamental para o desenvolvimento dos rituais
religiosos no Candomblé. No processo educacional ele destaca que a figura do professor
ndo existe e que o tempo do aprendiz é respeitado, aprendendo por repeticdo dos
movimentos dos mais experientes e também pelo improviso criativo. O trabalho foi guiado

pela etnografia e etnomusicologia e teve como aporte teodrico teses de doutoramento e

*’0 mesmo que Pai de Santo (SILVA, 2005, p.136).
%8 0 mesmo que Mée de Santo (Ibdem).



37

dissertacfes de mestrado que ja haviam trabalhado com musicas em espacos ndo formais

de educagéo.

Chegou a resultados importantes como: a possibilidade de se estabelecer relagfes
entre 0s espacos formais de educacdo e 0s espagos ndo formais como produtores de
conhecimento na area musical, onde os saberes produzidos no terreiro podem contribuir
para o desenvolvimento dos conhecimentos dos professores de masica. Por fim, Almeida
(2009) diz que: “Contribuimos para fortalecer a consciéncia da preservacdao do valor

cultural mais significativo da heranca africana entre nds- o de sua religido”.

Ressaltamos a importdncia dessa pesquisa ndo s6 em relacdo aos saberes
produzidos dentro do terreiro, como também a contribuicdo dada em relacdo a questdo da
intolerdncia a esses saberes, quando destaca a relevancia do Candomblé enquanto valor

cultural de um povo.

Em 2010, Kassia Mota de Sousa, realizou no mestrado em educacgéo pela UFC a
pesquisa, “Entre a escola e a religido: Desafios para as criancas de Candomblé em Juazeiro
do Norte”. Teve como foco investigar cinco criancas pertencentes ao terreiro 1€ Axé
Gitofalogi, com o objetivo de analisar o comportamento que desenvolvem em seus espacos

escolares, diante de sua opcdo religiosa.

Foram pesquisadas escolas da rede puablica e da rede privada, como recurso
metodologico utilizou entrevistas com as criancas e com 0s adultos tanto na comunidade
religiosa como no espaco escolar e também observacdes nos dois campos de pesquisa.
Concluiu que as criancgas sdo vitimas de varias discriminagdes, movidas pelo preconceito e
intolerancia religiosa. Associou esse resultado a mais uma face do racismo e que a prética
catdlica das escolas bem como seus simbolos, oprimem e sufocam a opcao religiosa das
criancas. Tal pratica diverge da Lei 10.639/03, que oportuniza a discussdo sobre a cultura

afro na educacéo escolar com relacdo as religides de matrizes africanas.

A autora criticou o Estado do Ceara por promover o ensino religioso na escola, sem
dar oportunidade para que todas as expressdes religiosas sejam vivenciadas e nao
simplesmente as préaticas cat6licas. E assim, transforma o espaco escolar num palco de
reproducdo de discriminacdo, preconceito e intolerancia, usurpando o direito dos

educandos de assumir a sua opcao religiosa para os demais por medo da exclusao.



38

Em 2010, Antonio Gomes da Costa Neto, pesquisou pela Faculdade de Educagéo
da Universidade de Brasilia sobre o Ensino Religioso e as Religides de Matrizes Africanas
no Distrito Federal. A pesquisa teve como objetivo investigar como ocorre a préatica do
racismo institucional e cultural em relacdo as Religides de Matrizes Africanas, tendo em
vista a preocupagdo do autor diante da diversidade religiosa brasileira e como é
contemplada no ensino religioso. Tendo como eixo norteador a Lei de Educagdo e
Diretrizes e Bases da Educacdo Brasileira aos Conselhos Estaduais de Educagéo
competem, conforme resolucdo especifica, direcionar o Ensino Religioso nas escolas da
rede publica. Consoante com esta determinagdo o Distrito Federal oferece
obrigatoriamente o Ensino Religioso nos curriculos de suas escolas publicas, contudo com

matricula facultativa.

Nesse sentido, teve como objetivos especificos a anélise do desenvolvimento da
disciplina de Ensino Religioso, o diagnostico do processo de inclusdo das Religides de
Matrizes Africanas no Ensino Religioso Publico e a investigacdo das praticas educacionais

e suas interfaces com as Religides de Matrizes Africanas no ensino Religioso.

Dentro desta perspectiva o autor realizou o seu trabalho pelo método da abordagem
dialética, através da pesquisa qualitativa, por possibilitar uma discusséao historico-critica da
realidade social. Sendo assim, utilizou como técnicas de pesquisa o levantamento
documental e as entrevistas, as quais tiveram seus dados investigados pela analise do

discurso.

Na revisdo que o autor fez sobre os documentos relacionados ao ensino religioso
deparou-se com a auséncia da tematica tanto em relacdo aos projetos da escola como
também nas Diretrizes Curriculares Nacionais que contemple o ensino das religibes de as
nas aulas de ensino religioso, constatando o racismo institucional. Outro aspecto observado
foi a falta de preparo dos professores para atuar com o ensino religioso na escola publica.
Com isso a limitacdo para ministrarem conteddos capazes de abranger a diversidade
religiosa brasileira e especificamente com as religides de matrizes africanas. Os mesmos
ndo possuiam formacdo especifica na area e eram credenciados a ministrar a disciplina na

sua condicdo de catolicos.

Segundo a investigacdo do autor, o material didatico utilizado para a formacéo

desses profissionais, elaborados desde a promulgacéo da Constituicdo de 1988 até 2003,



39

voltava-se ao ensino confessional. Relegavam as religibes de matrizes africanas a uma
posicdo de inferioridade, apontando o cristianismo como forma de salvagdo a escraviddo
dos negros. Os livros editados apds 2003 continuam sem contemplar o ensino de historia e
da cultura africana e afro-brasileira, ndo abrangendo os temas relacionados ao racismo,
preconceito e discriminagdo. Assim legitimam a cultura branca e desprezam as demais,

cometendo, segundo o0 autor, o racismo cultural.

A pesquisa apontou que apesar da Lei 10.639/03, os documentos que regem o
ensino religioso, a escola e os professores ndo tém colaborado para a construcdo de uma
educacdo que contemple em sua prética a superacdo do racismo, a intolerancia religiosa,
preconceito para com 0 negro e com as religides afro-brasileiras. Desta forma, funciona
como reprodutora das religides dominantes através de grupos que representam 0S Seus

interesses.

Essa pesquisa € importante para a nossa investigacdo, pois atraves do estudo
minucioso sobre o ensino religioso nas escolas publicas do Distrito Federal, nos trouxe a
realidade de muitos educandos e educandas que se deparam com préticas de invisibilidade

por parte da escola pablica diante de sua experiéncia religiosa.

Kiusam Regina de Oliveira em 2010 pesquisou pela Faculdade de Educacdo da
Universidade de Sao Paulo, a importancia dos processos educacionais que acontecem no
Candomblé de Ketu para o processo de construcdo da subjetividade e do empoderamento

da mulher negra.

Ela parte do estigma social que é criado em torno do corpo negro, que é
desvalorizado e forcado a embranguecer-se de acordo com o padrdo estético europeu.
Tendo como consequéncia a negacdo dos padrdes estéticos negros e, portanto, a
invisibilidade da mulher negra, que desde pequena € conduzida pelo esforco, em
assemelhar-se ao corpo branco. Tudo isto acarreta na subjetividade dessa mulher ndo sé
um sentimento de inferioridade, que ndo fica apenas no patamar fisico, levando a
comportamentos retraidos, como o0 medo de se expor e de se colocar publicamente. Na
trajetéria de vida da autora ela ressalta a importancia do Movimento Negro Unificado e
também da religido de Umbanda e depois no Candomblé de Ketu para o reencontro com

suas raizes e valorizacdo de seu corpo negro.



40

Neste sentido, a autora teve como objetivo em sua tese de doutorado, apreender as
estratégias de empoderamento da mulher negra utilizadas no Candomblé de Ketu. Como
também o processo da producdo dos sentidos subjetivos produzidos nas entrevistadas e de
que forma influenciam em suas relagdes com outras pessoas fora do espaco religioso. Em
relacdo aos objetivos especificos a autora procurou descobrir como o Candomblé de Ketu
se relaciona com a mulher e as alternativas educacionais oferecidas dentro dessa religido
que contribuam para a Educacdo Formal. Como metodologia utilizou a proposta historico-
cultural da producdo das subjetividades a partir da interpretacdo de Gonzaléz Rey,
enfatizando a construcéo e interpretacdo do conhecimento. Com a finalidade de coletar os
dados a autora utilizou a entrevista e dinamica conversacionais que foram estabelecidas
pessoalmente, contatos por telefone e por e-mail. A investigacdo se processou a partir de
duas filhas da Oxum, que no Candomblé ocupam a fungé@o de ebomis, que séo filhas de

santo com mais de sete anos de iniciag&o.

A autora a partir da trajetoria de vida das entrevistadas antes e depois de
pertencerem ao Candomblé, constatou que essa religido e o contato estabelecido pelas
mesmas com 0s Orixas foram repletos de sentidos significativos para o empoderamento
dessas mulheres e assim passassem a ter orgulho dos tracos de sua identidade negra. A
partir dos mitos foram se identificando com o0s padrdes estéticos e também
comportamentais do povo negro. Descobriu com isso que 0 processo educativo que ocorre
no Candomblé de Ketu ajudaria aos educandos(as) negros(as) inseridos na rede escolar na

construcdo de sua subjetividade, através do reencontro com suas raizes africanas
Analise dos dados encontrados na ANPED, Banco de Teses e Dissertacdes da CAPES.

Com essas contribuicBes passamos para a analise do quadro que demonstra 0s
resultados do levantamento realizado nesse estudo, com o propésito de facilitar a

visualizacdo do que foi pesquisado.



41

Quadro 2 - Sintese da Producdo Cientifica sobre Educagdo nos Terreiros e Intolerancia
Religiosa nas Escolas Publicas.

Item | Fontee Instituicdo/Tema Local/ Foco Resultados
Ano pesquisa
1 ANPED- | UESC BA Pratica educativa no 1lé | Pedagogia voltada para a
2001 A acdo educativa no Ilé Aiyé afirmacdo da identidade negra,
Aiys:  reafirmagio  do guiada pela filqsqfia do terreiro
compromisso, ao qual o bloco é filiado.
restabelecimento de
principios.
2 ANPED UNILESTE-MG MG Intolerancia religiosa nas | Os professores e a escola
2005 A educaciio e as religides escolas em relagdio as | reproduzem  a intolerancia
de matriz africana: motivos religibes de  matrizes | religiosa existente na sociedade
de intolerancia. africanas. em relacdo as religibes de
matrizes africanas.
3 ANPED PUC-RIO RJ Intolerancia religiosa, | Os textos contidos em livros
2008 Livros didaticos catélicos: investigada a partir dos | didaticos, como também as
O ensino religioso e a livros didaticos voltados ao | entrevistas realizadas com os
discriminacdo de religides ensino religioso. professores da rede estadual do
afro-descendentes. Rio de Janeiro, apontam para o
preconceito, discriminagdo e
intolerancia em relagdo as
religides de matrizes africanas.
4 ANPED UERJ-RIO RJ Pedagogia de terreiro na | Processo de aprendizagem ndo
2010 Tecer 0 Opa sagrado, a arte de confeccionar a | formal na tradicdo e arte de
temporaria casa da mo’rte: roupa de egun. confeccionar a roupa de egun e
Saber que o pai ensina ao dos segredos do culto, passados
filho nos terreiros de egun. de forma oral e por repeticdo de
geracao a geragéo.
5 ANPED FEUSP BA Proposta pedagdgica da | Pratica pedag6gica que leve em
2012 Mini  Comunidade Oba Mini  Comunidade Oba | consideracdo um trabalho voltado
Biyi: Escolarizagio e Biyi. para 0 corpo e o movimento com
educagéo aliadas a base na _orallda_de. Dentro de uma
afirmacio da identitaria perspectiva africana de educagéo
afro-brasileira. que valoriza a identidade negra.
6 ANPED UFRRJ RJ Afirmar o “racismo | Demonstrou que o “racismo
2013 A cruz, 0 Ogd e o Oxé: epistémicP”_ presente nas | epistémico” tem se agravado nas
Religiosidades e racismo escolas publicas. escolas publicas em relagdo aos
epistémico na educagdo alunos candomblecistas
carioca. principalmente com 0
crescimento da presenca dos
neopentecostais. Este setor impde
sua verdade aos outros e lutam
pela hegemonia religiosa.
7 ANPED UFFF RJ Investiga o significado da | As pessoas do terreiro
2013 A relagio escola-terreiro escola para as familias | reconhecem a importancia da
na perspectiva das familias candomblecistas. escola para que as pessoas
candomblecistas. recebam  instrugdo necesséria
para insercdo no mercado de
trabalho. Ressaltam a importancia
da  educacdo recebida no
candomblé para a construcdo de
sua identidade e dos valores
éticos necessarios a sua vivéncia
religiosa.
8 ANPED | ppysp BA Analisa a didatica de dupla | A Partir da investigagdo realizada
2013 A diditica de dupla consciéncia e o Ensino de | due _umflcou a andlise das
conscidncia ¢ o Ensino de Historia e Cultura Afro- | Diretrizes cur_rlcyl_ares para o0
Histéria e Cultura. Afro- brasileira e  Africana. Ens_mo de Histdria e C_yltgra
brasileira e Africana. Tendo coma eixo | Africana e —as _experiencias
norteador uma pedagogia exitosas com esta tematica na
que ressalta os valores cidade de Salvador, oriunda
africanos decorrentes dos | Principalmente das comunidades
terreiros. tradicionais de terreiro.
Encontrou uma “didatica de dupla
consciéncia”, que consiste num




42

conjunto de estratégias de ensino
para possibilitar o enfrentamento
necessario para constituir-se em
ser negro(a) e brasileiro(a).

9 CAPES UFBA - BA -1998 BA Compreender a dimensdo | A crenca no mito interfere na
A dimensdo pedagégica do peda_goglcaAdo mito num mterprgtagag que as pessoas tém
mito: um estudo no 11& Axé terreiro nagd da realidade;
lgexa O terreiro é reconhecido como

espago produtor de
conhecimento e aprendizagem.

10 CAPES UFBA- BA BA Importancia do siléncio | O siléncio também se constitui

1998 A educacio pelo siléncio para a acdo educativa | como  uma forma de
dentro do terreiro. aprendizagem dentro dos
terreiros. Funciona como
estratégia de  resisténcia e
sobrevivéncia.
1 CAPES | UNIVERSIDADE RS Compreender o processo | O  processo  educativo  foi
2002 REGIONAL DO de aprendizagem dentro do | encontrado em trés momentos
NOROESTE DO universo  religioso  dos | distintos:
ESTADO DO RIO terreiros. 1° Educagio ritual ocorrida
GRANDE DO SUL durante as  cerimdnias e
A cultura afro-brasileira: confeccdo de axés, com a
préaticas pedagoégicas presenca da mée ou Pai de Santo
observadas na comunidade e seus filhos;
de Cruz Alta-RS. 2° Educago junto a comunidade
nas festas;
3° Educacdo mais tradicional com
reunido periédica em forma de
aulas.

12 CAPES PUCSP- SP BA Relacéo entre o terreiroe a | Ressalta a importincia da

2004 O legado ancestral africano gscolfi. ) Andlise da pedagogia_ QO terreiro e aponta a
na diaspora e o trabalho |nf|ue[1<:|a_ do pensa-men~to responsabilidade da escol_a em
docente; desafricanizando eurocéntrico na educagdo | repassar os valores cristdos,
para cristianizar. formal, em d~etr|mento_aos desvalorizando o universo mitico

saberes que sdo produzidos | afro.
dentro do terreiro.

13 CAPES UFBA-BA BA Praticas pedagdgicas | Pratica pedagégica diferenciada,

2004 Cabegas (bem)feitas: c_riﬁtiyas com o gnsino de _centrfada na afirmacdo da
ciencia e o ensinar- ciéncias naturais numa !dentl_dade afrodescendente,
aprender ciéncias naturais escola pertencente  a | interligada aos saberes e valores
hum contexto pedagégico con}unida_(ile do terreiro I1& exist_entes d\er}tfo do ) t'e~rreiro,
de afirmacéio cultural. Opd Afonja. relacionados a ética e religido.

14 CAPES Desvelar através do | O resultado da pesquisa apontou
USP SP

2005 . L universo simbolico | para o universo educativo
Educagdo e  Orixas: presente no candomblé, | presente no candomblé, guiadas
processos educativos no processos educativos | pela concepcdo de mundo que
11é Aiya Mi Agba. voltados para a diversidade | abrange todo um conjunto de

étnico-racial do Brasil. valores e tradicGes presentes na
cultura afro-brasileira.

15 CAPES UFPB PE Relacdo do saber popular | Criagdo de um projeto em

2006 Conhecimento cientifico e com o saber cientifico em parcer_ia com 0s terreiros
o saber popular sobre 0s relacéo a%s motl_usgose seu pesqulsadf)s dem fprol ga
moluscos nos terreiros de processo de extingdo. preservacao a auna e
candomblé de Recife e moluscos.

Olinda, estado de
Pernambuco.

16 CAPES ESCOLA SUPERIOR DE | BA Investiga as representacfes | Aponta a necessidade de uma

2009 TEOLOGIA religiosas nas  praticas | reformulagdo no Ensino Religioso
Educacdo e religido como edu_cativas v_ol_tadas ao | na cififide_ de Salvador,_onde as
elementos culturais para a Ensino  Religioso em experiéncias multiculturais
superagdo da intolerancia Salvador. es}tej_am pres_entes nas escolas
religiosa:  Integragdo e py/bllcas, abrindo espago para o
relagio na compreensio do dialogo entre todas as religides.
Ensino Religioso.

17 CAPES UFBA BA Investiga o conhecimento e | Possibilidades de estabelecer

2009




43

Ensino e aprendizagem dos
alabés: Uma experiéncia
nos terreiros Il& Axé
Oxumaré e  Zoogodo
Bogun Malé Rundd

a aprendizagem na 4rea
musical, através da
educacdo ndo  formal
dentro dos terreiros.

relagdes entre os espacos formais
e ndo formais de educacéo;

Os saberes produzidos no terreiro
podem  contribuir  para  0s
conhecimentos dos professores de
musica;

Reconhecimento da religido afro
como grande produtora de

cultura.
18 CAPES UFC-CE CE Analisar o comportamento | As criancas sdo vitimas de varias
2010 Entre a escola e a religido: das criancas do terreiro discrimin_agﬁes, mov_idas Apel_o
desafios para as criancas dentrQ da escol§1. _Como prgcc_mcelto e mtolgrar_wcna
do Candomblé em Juazeiro tamben_1 a tolerancna_ da rellglosa. Sendo o ,prmupal
do Norte comunidade escolar diante | motivo a presenca de simbolos e
de sua opgdo religiosa praticas catélicas que ainda
prevalecem na  comunidade
escolar.
19 CAPES | yNnB- DISTRITO | DF Investiga a pratica do | O ensino religioso ministrado nas
2010 FEDERAL racismo institucional e | escolas publicas do ensino federal
Ensino religioso e as cul_tu_rfil em relagéo_ as | ndo _contemplam as relig_ic")es de
religies de  Matrizes rell_gloes de matrizes | matrizes e}frlt_:anas. Conflrmgndo
Africanas afr_ncgnas no ensino | a  existéncia do  racismo
religioso. institucional e cultural.
20 g(l)AlFC’)ES USP- SAO PAULO SP Investigar a contribuicdo | Encontrou no candomblé de ketu

O candomblé de ketu e
educacdo: estratégias para
0 empoderamento  da
mulher negra

da educagdo no candomblé
ketu e as estratégias
oferecidas pelo mesmo que
contribuam para 0
empoderamento da mulher
negra.

um espago favordvel para o
empoderamento  das mulheres
negras através da educagdo nos
terreiros.

Ao todo foram analisados vinte trabalhos pela ANPED e CAPES, os quais onze

foram produzidos no Nordeste, um no Estado de Pernambuco sobre educagdo nos terreiros

realizado pela UFPB, outro no Ceara com foco na intolerancia religiosa. As nove

producdes finais pertencem ao Estado da Bahia, um com foco na intolerancia religiosa e 0s

oito restantes pesquisaram o processo educativo dentro dos terreiros de Candomblé.

Dos nove que restaram, um foi desenvolvido na Regido Sul no Estado do Rio

Grande do Sul, sobre os saberes produzidos dentro das religides afro-brasileiras. Outro na

Regido Centro-Oeste no Distrito Federal que trouxe a questdo da invisibilidade das

religibes africanas no ensino religioso da rede pablica. Os outros sete foram desenvolvidos

no Sudeste, sendo um em Minas Gerais com 0 objeto voltado para intolerancia religiosa,

quatro no Rio de Janeiro, dois abordando esse Ultimo foco e dois contemplaram a educacao

nos terreiros, ambos da mesma autora. E dois no Estado de Sdo Paulo que tambem

investigaram o processo educativo nos terreiros de Candomblé.



44

Quadro 3 - Produgdo do Conhecimento sobre Intolerancia Religiosa e Educagdo nos
Terreiros por Regido.

REGIAO UF | INTOLERANCIA RELIGIOSA EDUCAGCAO NOS TERREIROS TOTAL
NE CE| 01 01
NE BA| 01 08 09
NE PE 01 01
CENTRO- DF| 01 01
OESTE

SUDESTE MG| 01 01
SUDESTE RJ | 02 02 04
SUDESTE SP 02 02
SUL RS 01 01
TOTAL 06 14 20

Estendemos a nossa pesquisa a Revista Brasileira de Educagdo da ANPED, por
considera-la uma referéncia na area. Desta forma, investigamos em todos os fasciculos ja
publicados pela mesma, procurando no sumario de cada revista o0 assunto em questdo. Da
primeira edicdo até 2013, ndo foi encontrado nenhum artigo que aborde assuntos
relacionados ao Candomblé e Educacgédo ou questdes relacionadas a intolerancia religiosa as

religibes afro-brasileiras.

Pesquisamos também a revista REVER da USP que é especializada na tematica das
religibes, na qual encontramos dois trabalhos que se aproximam do assunto que estamos
abordando. O primeiro deles pertence a Eliana Moura da Silva e traz como titulo:
“Religido, Diversidade e Valores Culturais: Conceitos teoricos e a educacdo para
cidadania”. O artigo publicado em 2004 traz a importancia de um ensino religioso que
contemple a diversidade, numa perspectiva de se estudar a historia das religibes presentes
nas diversas civilizacbes. A autora defende que a partir do conhecimento sobre as mais
variadas formas de religido educandos e educandas estariam se preparando para lidar com
as diferencas sociais e o0 respeito as mesmas. Este trabalho tem aproximacdo com o nosso,
pois se as religibes de matrizes africanas e afro-brasileiras fossem trabalhadas no espaco
pedagdgico estariamos formando pessoas que ndo iriam agir com intolerancia em relagédo
as que dedicam a sua vida a religido do Candomblé. Por outro lado os candomblecistas que
estdo inseridos nas escolas publicas ndo seriam constrangidos com um ensino que mesmo

se dizendo laico, termina por assumir um carater confessional.



45

O outro trabalho que tivemos o cuidado de discutir aqui € o que retrata a questdo do
Candomblé e da Umbanda na Cidade de Goiania em Perspectiva Pds-Colonial de autoria
de Natélia do Carmo Louzada publicado no ano de 2009. Esse trabalho embora ndo esteja
diretamente relacionado as questdes da educacdo nos terreiros e da intolerancia religiosa,
traz uma aproximagdo com ambas, quando discute conceitos relacionados aos estudos pos-
coloniais, procurando fazer uma analise das religibes afro-brasileiras e suas formas de

resisténcia dentro do mundo ocidentalizado.

Nesta perspectiva a autora parte do pensamento de Dussel (1993), sobre o
encobrimento do outro, ao afirmar que os conhecimentos dos povos colonizados foram
descartados pelo colonizador. Relaciona sua reflexdo com Mignolo (2003) com a questéo
dos entrelugares culturais, associado aos lugares que o0s conhecimentos dos povos

indigenas e africanos ocupam na sociedade.

Nesse sentido, busca em Quijano (1992) a questdo da colonialidade do poder e da
racionalidade para explicar a desvalorizacdo existente em relacdo aos saberes e modo de
vida dos povos subalternizados. Mostrando que a epistemologia produzida pelo mundo
Europeu ¢é o padrdo de referéncia para o resto do mundo. Boaventura Santos (2009) ao
falar da subtracdo de um conjunto de saberes pelo dominio dos saberes hegemdnicos

designa de epistemicidio, o assassinato cometido em relagcdo aos saberes desses povos.

A autora traz Mignolo (2003) com o seu conceito de pensamento liminar,
apresentando a necessidade de valorizagdo do conhecimento dos povos indigenas e

africanos que foram descartados pela colonizacéo.

Norteada por conceitos inerentes aos Estudos Pds-Coloniais a autora traz a
entrevista com lideres religiosos do Candomblé, com perguntas relacionadas a essa religiao
e a Umbanda. Conclui que as religibes de matrizes africanas e afro-brasileiras recebem
influéncia da colonialidade do poder ao tentarem se legitimar através de um processo
educativo com seus membros que se equiparam aos padrdes europeus. Esta pesquisadora
percebeu essa realidade ao expressarem a necessidade existente de se legitimarem
enquanto religido, mesmo que para isto tenham que se renderem a burocratizacdo, ao
admitirem a necessidade de serem controlados por um ente federativo, que serve para
organizar as religibes afro-brasileiras. Busca ainda pela racionalidade, ao procurar em

trechos biblicos, relagdo com os fundamentos religiosos presentes na religido dos Orixas.



46

Em contrapartida, ela percebeu que os entrevistados ainda veem no Candomblé um
lugar de resisténcia ao conservar os valores dos antepassados africanos que sdo repassados
por meio da religido. Dai, ela constatou que esta busca de afirmacdo por meio de valores
difundidos dentro da sociedade embranquecida, trata-se de uma estratégia de sobrevivéncia
da religido em busca da credibilidade.

Por termos encontrado um artigo na referéncia de um dos trabalhos pesquisados
sobre a temética em questdo que traz contribuicdo para o0 nosso estudo, ampliamos a nossa
pesquisa para a Revista Espaco Académico da Universidade Federal de Maringa.
Realizamos o levantamento de fasciculos produzidos entre 0 més de junho de 2009 até
fevereiro de 2014 e encontramos apenas um artigo publicado na revista de n°102 de
novembro de 2009, o qual contemplava a relacdo entre Candomblé e Educacdo, de
Henrique Cunha Junior, que € pesquisador de referéncia no tema, intitulado: “Candombleés:
como abordar esta cultura na escola”. Nesse trabalho, ele defendeu a préatica de uma
educacdo voltada para o dialogo intercultural entre as religides, onde os estudantes
pertencentes ao candomblé pudessem ultrapassar as barreiras do siléncio ao qual foram
relegados e levar para a comunidade as suas experiéncias religiosas. Foram abordadas
também questdes como intolerancia e a maneira como o Candomblé e demais religies
afro-brasileiras foram demonizadas e apresentadas no decorrer da histdria para a sociedade,
analisada pelo autor como fruto do racismo. Desta forma, o trabalho ressaltou o valor dessa
religido como parte integrante do universo cultural brasileiro e afirmou que ao silencia-la
na educacdo escolar, comete-se uma forma de censura ao limitar a liberdade de expressao

cultural dos grupos gque pertencem as mesmas.

As ideias abordadas nesse artigo se encontram em comunhdo com a nossa Visao em
relacdo as religides afro-brasileiras como parte integrante de nosso patriménio cultural e
imaterial. Por este motivo, devem estar presente nas discussfes que permeiam 0 universo

escolar, pois integram a histéria e a cultura de nosso povo.

De acordo com o estudo realizado, encontramos um limitado nGmero de pesquisas
realizadas na area da educacdo sobre o processo educacional nos terreiros e também sobre
experiéncias de aceitacdo por parte da escola publica das religides afro-brasileiras,
enquanto legado cultural de um povo. Desta forma, a realidade aponta para que sejam

desenvolvidas novas investigacGes com a tematica.



47

Acrescentamos ao estudo algumas producdes bibliograficas referentes ao campo da
educacdo e Candomblé. Encontramos a contribuigdo bibliografica de Vanda Machado, que
tem obras voltadas para a educagdo nos terreiros e o universo religioso afro-brasileiro,

inclusive como autora do Projeto Iré Ayé na Comunidade de Terreiro 11€ Axé Opo Afonja.

No Estado de Pernambuco temos Denise Botelho, vinculada a UFRPE, que
pesquisa a educacdo nos terreiros e educacdo étnico-racial, cuja tese encontra-se no
levantamento da CAPES. Seu trabalho volta-se a questdes relacionadas a educacdo e
religiosidades afro-brasileiras, género e etnia, educacdo étnico-racial, formacdo de
professores e Candomblé e meio ambiente.

Em sua producdo bibliografica, destacamos dois artigos que abordam a questdo do
Candomblé e Educagdo. O primeiro, “Religiosidade afro-brasileira e meio ambiente”,
discute alternativas para um trabalho pedagogico de preservacdo ecoldgica baseada na
experiéncia religiosa do Candomblé. O segundo, “Educacdo e religiosidades afro-
brasileiras: a experiéncia dos Candomblés”, Denise Botelno e Wanderson Flor do
Nascimento, discutem as mudancas ocorridas na LDB a partir das Leis 10.639/03 e
11.645/08, atrelado a dificuldade de abordar assuntos referentes a Historia e Cultura
Africana, principalmente os entraves para um trabalho com o Candomblé, como fonte rica

dessa cultura.

Outra investigadora que é referéncia nessa tematica é Maristela Guedes, agora com
0 nome de Stela Guedes Caputo e que publicou recentemente o livro: “Educacdo nos
terreiros e como a escola se relaciona com criancas do Candomblé”. Nele sdo discutidas
questdes referentes ao processo de aprendizagem dentro dos terreiros e a intolerancia

religiosa.

A Yalorixa Maria Stella de Azevedo Santos®®, quinta Méae de Santo do Op6 Afonja,
contribui com a obra: Meu Tempo é Agora na discussdo dos assuntos referente ao
Candomblé por meio dos conhecimentos que estdo agregados em sua vivéncia de educacao
nos terreiros. Sua obra traz uma reflexdo sobre o comportamento dos(as) filhos(as) de
santo diante da tradicdo do Candomble, inclusive com reflexdes sobre a postura dessas

pessoas e dos visitantes de terreiro no contexto atual.

*Mesmo sendo a autora autoridade no assunto do Candomblé, optamos em utilizar o seu nome académico
como referéncia bibliogréfica.



48

No legado da Antropologia encontramos varias referéncias que servem de base aos
nossos estudos mesmo que ndo sejam voltados para educacdo, mas que oferece
contribuicdes nas pesquisas da area. Esses trabalhos fornecem informacGes para que
possamos entender a formacdo das religibes afro-brasileiras, como também o0s seus
fundamentos, que nos fornece os subsidios necessarios ao entendimento do processo de

educagéo nos terreiros.

Séo pesquisadores classicos como Raimundo Nina Rodrigues (1862 — 1906), com
sua Vvisdo eurocéntrica e preconceituosa, inerente a um homem de sua época e também de
sua formacdo, mas que teve o seu valor por ser o pioneiro na area. Ao pesquisar 0s
terreiros por meio do estudo etnogréafico, conviveu com as tradicbes e costumes da

populacdo negra.

Pierre Verger (1902-1996) de origem francesa, etnologo, fotografo, contribuiu
quando chegou ao Brasil em 1946, por meio da fotografia, com os registros sobre o
Candomblé ao se aproximar deste universo religioso e suas tradi¢cGes. Logo ap0s essa
chegada, ganhou uma bolsa para estudar a religifo e o mundo dos iorubas na Africa
Ocidental no inicio dos anos cinquenta, empreendendo viagens constantes entre essa regiao
do continente africano e o estado da Bahia até 1970, com o objetivo de estudar e comparar
a cultura religiosa em sua matriz e sua formacdo no nosso pais. Em 1980 teve sua pesquisa
lancada pela Editora Corrupio e em 1988 criou a Fundacdo Pierre Verger como centro de

apoio aos estudos afro-brasileiros.

Sua aproximacdo com o Candomblé ndo ficou restrita a vida profissional, as
experiéncias vivenciadas no universo sagrado dos Orixds, comecou pela admiracéo,
amizade e passou a nortear a sua existéncia. Foi iniciado por Mae Senhora do Op6 Afonja a
Xangd no final dos anos quarenta, recebendo o titulo de Oju Oba, que significa, “os olhos
do rei”, tarefa que lhe foi sabiamente confiada diante de seu trabalho de registrar e
comparar 0 que restou da cultura iorubana no Brasil com a sua matriz africana na
convivéncia com as tradicdes da Africa Ocidental. Mais tarde em 1953 em K@tu, inicia-se
como babalad, recebendo o nome de Fatumbi, que significa “renascido por If4”, visto que

passou a ser um sacerdote ligado ao dono da adivinhacao.

Roger Bastide (1938-1954) também de origem francesa, chegou ao Brasil em 1938

para lecionar na USP. Sua pesquisa foi dedicada aos estudos sobre a cultura africana e



49

religides afro-brasileiras, pelas lentes da sociologia, analisou a formagéo das religides no
Brasil atreladas ao fator econdmico e as relacGes de producdo que permeiam a vida do
homem em sociedade. Seu trabalho serve de base tedrica para qualquer pesquisador que
tenha a pretensdo de realizar estudos na area das religides afro-brasileiras.

Em Pernambuco destacamos o trabalho do Professor Roberto Motta que pesquisou
0s Xangds em nosso Estado no ano de 1983, em sua pesquisa de doutorado pela
Universidade da Columbia nos EUA. Seu trabalho contribuiu com a analise antropoldgica,
para a compreensdao do comportamento social dos individuos que seguem essa religido,
como também para o conhecimento sobre o0s rituais, fendmenos e o pantedo das entidades

que compdem o universo mitico dessa religido e suas peculiaridades.

Em nossa contemporaneidade temos no sudeste o trabalho dos professores da USP,
Reginaldo Prandi e Vagner Gongalves da Silva, citados na maioria das pesquisas
encontradas no contexto atual. Eles direcionam os seus estudos para as religides afro-
brasileiras, analisando questfes sociais e também de tolerancia em relacdo as mesmas,
principalmente as que sdo produzidas pelas igrejas neopentecostais. Vale ressaltar, que
Prandi (2001) publicou um artigo que discute a influéncia da educacdo escolar no
comportamento dos novos integrantes do Candomblé, que encontramos durante o
levantamento feito no SCIELO, sendo o Unico trabalho encontrado nos artigos desta fonte

a partir das palavras: candomblé e educacao.

O referido artigo de Prandi (2001) denominado: “O Candomblé e o tempo”,
discutiu a influéncia que a educacdo escolar exerce nas tradicdes do candomblé por meio
de seus adeptos. Fez uma analise da concepcéo africana de tempo presente nos terreiros,
totalmente diferente da que permeia 0 mundo ocidental, que aprisiona 0 homem a medicao
de tempo e horarios pré-fixados, vinculados as necessidades capitalistas. Também analisou
0 comportamento dos novos seguidores, formados pela educacdo ocidentalizada e sua
visdo de mundo, que precisam se adaptar as exigéncias da religido que tem como base,
ritos e tradicdes voltados a valores milenares ligados a crenca nos Orixas, respeito aos mais

velhos, a autoridade dos pais e mées de santo e hierarquia existente nos terreiros.

Outro autor que também contribui para a literatura que se refere ao candomblé é o
historiador José Beniste, pesquisador da lingua iorubana, do universo simbdlico dos

Orixas, dos rituais das religides de matrizes africanas. Mesmo ndo tendo direcionado 0s



50

seus estudos para a educagdo nos terreiros, quando aborda sobre os rituais e fundamentos
dessas religibes, consegue contemplar também a relacdo existente entre os iniciados e

aprendizagem dos mesmos.

Raul Lody empreendeu pesquisas na area da Antropologia, voltado as religides
afro-brasileiras, especificamente na Regido Nordeste, com um maior nimero de estudos
em relagdo & cultura baiana. Ao estudar varios elementos pertencentes ao Candomblé
contribui indiretamente para a tematica da educagdo nos terreiros, principalmente com a
obra: “Candomblé, religido e resisténcia cultural de 19877, especificamente no capitulo
que aborda o sistema de poder e que traz o estudo de caso sobre os Candomblés da Bahia.
Contudo, a sua producdo bibliogréfica integra um acervo variado e que se comunica com

varios aspectos da cultura afro-brasileira e da religido.

As contribuicbes tedricas que apresentamos aqui ndo encerram as producoes
referentes ao Candomblé. Contudo, em relacdo aos estudos sobre os terreiros e 0 objeto
especifico da educacdo voltado para o interesse dos processos de aprendizagem existentes
nesses locais, essa producdo ainda € pequena. Por isso, acreditamos na importancia da

realizacdo de novas pesquisas que contemplem a tematica.

Observamos também que o numero de investigacdes realizadas na area de educacao
ainda encontra-se muito limitado e que com o espaco conquistado pelo Movimento Negro
nas escolas por meio da Lei 10.639/03, que trata sobre o ensino de histéria e da cultura
africana e afro-brasileira e da Lei 11.685/08 que unifica a esse ensino o da historia e da
cultura indigena, esse campo deveria ser mais explorado. Uma vez que 0 pensamento
africano, responsavel pela formacdo dos Candomblés no Brasil e por outras vertentes da
religiosidade afro-brasileira, esta intrinsecamente relacionado a crenca nos Orixas. Entdo,
ndo da para falar sobre essa cultura sem contextualiza-la em sua tradicdo religiosa, como

elemento importante para a construcdo do conhecimento desse povo.

Identificamos nos estudos apontados até agora uma parcela da populacdo presente
na escola publica, e que por divergir da cultura padréo, depara-se com um ambiente que os
impdem o silenciamento e a negacdo de sua identidade religiosa como forma de se

preservar das atitudes de preconceito e discriminacéo.



51

1. FUNDAMENTACAO TEORICA

A fundamentacdo teorica da nossa pesquisa discutird cinco questdes fundamentais
para a nossa investigacdo: Estudos Pds-coloniais, Candomblé, Racismo e Intolerancia
Religiosa, Educagio nos Terreiros e Educacio Etnico-racial.

Os estudos pos-coloniais, com destaque para o grupo da CLASCO e também o
pensamento de Frantz Fanon (1925-1961) e Paulo Freire (1921-1997), nos fornecera o eixo
analitico para discutir as questBes centrais dessa pesquisa. Nesse sentido, abordara as
explicacOes sobre raca, racializagéo e racionalizagdo e as relagGes de trabalho atreladas ao
processo de colonizacdo. A isto se conjuga a ideia de que a colonialidade do poder, do
saber, do ser e da natureza, sobrevivem ao colonialismo. As teorias desenvolvidas pelos
estudiosos que compdem este grupo, como Anibal Quijano, Edgardo Lander, Walter
Mignolo, Enrique Dussel, Fidel Tubino, Catherine Wash, dentre outras contribui¢des, nos
servirdo de explicacdo para entendermos a desvalorizacdo existente em relacdo aos saberes

e producdo cultural dos povos que foram subalternizados pelo processo de colonizagéo.

Na discussdo sobre o Candomblé, sua formacdo no Brasil e universo sagrado,
buscamos os classicos da area da antropologia destinados aos estudos das religides afro-
brasileiras como Pierre Verger, Roger Bastide. No contexto brasileiro atual, nos
apoiaremos em Reginaldo Prandi e Vagner Silva, que por terem desenvolvido as suas
pesquisas em torno do Candomblé Ketu, tornam-se referéncia ao nosso estudo, visto que a
maioria dos Candomblés em Caruaru pertence a essa nacdo. Contamos também com a
contribuicdo de Raul Lody,Volney Brekenbrock, José Beniste, Gisele Cossard, entre

outros.

Na discussdo sobre o racismo e intolerancia religiosa, abordamos aspectos
especificos da historia do racismo no Brasil, que ndo ficam limitados a cor da pele e que se
refletem nas questbes culturais diante de uma sociedade que buscava equiparar-se ao
modelo europeu. Com esse objetivo nos apoiamos em Vagner Silva, Florestan
Fernandes(1920-1995), Antbnio Guimardes, Roger Bastide, Frantz Fanon, Kabengele

Munanga e Valéria Costa.



52

Observando também a importancia do Movimento Negro em sua luta contra o
racismo e a valorizacdo da cultura africana, contamos com a contribuicdo teorica de Fatima
Aparecida Silva e Lourenco Cardoso. No que se refere a intoleréncia religiosa nas escolas
publicas buscamos Stela Caputo, Lindinalva Barbosa, Henrique Cunha Janior e Luiz
Fernandes Oliveira, abordando a questdo do crescimento dos segmentos neopentecostais

para o acirramento da questéo.

Travamos também uma discussdo sobre educacdo nos terreiros, através da
contribuicdo da Yalorixa Stella Santos de Oxossi, Raul Lody, Ronilda Ribeiro e Stela
Caputo, dentre outros. A primeira autora nos trouxe a sua experiéncia, enquanto Mae de
Santo sobre processo educacional presente nos terreiros, fazendo reflexdes importantes
sobre o dever das pessoas mais antigas repassarem 0s ensinamentos aos mais novos dentro
da religido. O segundo autor realizou pesquisas sobre varios elementos culturais existentes
nos terreiros, como danga, musica, culindria e também especificidades do universo
sagrado, relevantes ao nosso trabalho. A terceira traz aspectos referentes a cultura iorubana
presente na religido do Candomblé, principalmente em relacdo a oralidade e o transe. A
altima autora traz dados de vinte anos de pesquisa sobre educacdo nos terreiros, ao
acompanhar o desenvolvimento de criancas e adolescentes que viveram entre 0 amor a sua
religido e a intolerancia religiosa. A fim de aprofundar as discussdes procuramos outras
contribuicdes que abordassem a questdo do Candomblé e sobre a tradicdo educacional

africana.

Nas questdes voltadas a educacgdo étnico-racial no primeiro momento tratamos das
discussdes produzidas por Vanda Machado e Denise Botelho, que trazem uma abordagem
sobre o processo educacional nos terreiros como objeto de resisténcia cultural e
reafirmacdo da identidade negra, como contribuicdo para uma educacdo étnico-racial.
Contemplamos também as discussdes na area realizada por Henriqgue Cunha Junior,
Kabengele Munanga, Nilma Gomes, Petronilha Gongalves, Marta Queiroz, dentre outras
contribuicdes. Observando as dificuldades que tem encontrado para a efetivacdo do
trabalho no ambito escolar com as Leis 10.639/03 e 11.645/08, principalmente no que se
refere as questdes relacionadas a intolerancia religiosa que existe na sociedade em relacao

ao Candomblé e as experiéncias oriundas dos terreiros.



53

2.1 Estudos Pdés-coloniais

A formacdo da América Latina foi marcada pelo dominio europeu e surgiu a partir
da invasdo e exploracdo das terras dos povos indigenas, como também de sua forca de
trabalho. No entanto, esse processo de opressdao amplia-se com a escravizagdo dos povos
africanos que foram arrancados de suas terras, através do tréfico de escravos, constituindo-

se no maior sequestro da historia mundial.

Wallerstein (1993) discute a questdo do descobrimento da América como um
encontro do mais forte com o mais fraco, impondo-lhe a subalternizacdo, movida por
interesses de exploracéo da forca de trabalho desses povos, que foi a base para a criacdo da
economia capitalista. Essa subalternizacdo foi gerada tendo como pardmetro o modelo
geocultural dos mais fortes, onde tudo que estava relacionado ao mundo dos mais fracos,
ndo era digno de credibilidade, associado ao atraso e ao primitivismo. Nesse sentido, nos
diz:

A criacdo do sistema-historico em que vivemos- ou seja, a economia
mundo capitalista — implicou naturalmente um quadro geocultural em que
se apoiou. [...] Ele envolveu, por um lado, certas pretensdes de indole
universalista — uma ciéncia positiva, uma ética de imperativos
categdricos, um monoteismo secularizado, a meritocracia e livre
circulagdo de tudo - e por outro lado, pretensées de ordem particularista:
0 racismo eurocentrista € o concomitante direito/dever de impor a
periferia do sistema-mundo as forma universalista que sdo intrinsecas do

centro, bem como um sexismo cada vez mais acentuado
(WALLERSTEIN, 1993, p.42).

Neste contexto, a ideia da formacdo deste continente esta associada a
subalternizacdo desses povos, negacdo de sua condicdo epistémica e exploracdo dos
recursos naturais aqui existentes para a construcdo, enquanto poténcia europeia. Dessa
maneira, a Europa se faz a partir da formacdo da América Latina, que por sua vez € uma
criacdo da primeira devido as necessidades de sua propria constituicdo e expansdo. Em
relacdo a ideia de “inven¢do” da América, Mignolo (2007) nos diz: ““América” nunca fue
um continente que hibiese que descobrir sino uma invencién forjada durante el processo
de la historia colonial europea y la consolidacién de las ideas e instituciones
occidentales”(MIGNOLO, 2007, p.28).

Mignolo (2007) também nos diz que a versdo de “descobrimento”, ndo foi relatada
pelos povos que aqui habitavam e sim pelos europeus que dessas terras se apropriaram.

Esta versdo que foi contada por mais de quinhentos anos, sO vai ser questionada a partir



54

das consciéncias dos proprios explorados, a qual o autor denomina “consciéncia crioula de
mundo” (MIGNOLO, 2007, p.28). Devido a essa consciéncia, a historia oficial, que
pertence a0 mundo cientifico do colonizador, comeca a ser questionada pelos povos
colonizados, quebrando paradigmas no mundo académico latino-americano. Com isso,
abrem-se possibilidades para que os homens e mulheres subalternizados passem a falar de

suas proprias experiéncias.

Por sua vez, Boaventura Santos (1993) nos diz que, em relagdo aos seres humanos
todo descobrimento é um encobrimento quando ndo ha um ato de reciprocidade, entre
quem foi descoberto e o seu descobridor, conforme se vé na citacdo seguinte. Se a historia
da colonizacdo calou a experiéncia existencial de homens e mulheres que na América
existiam, o ato de descobrir foi um encobrimento da histéria e da identidade cultural dessas

pessoas. Como nos diz Boaventura Santos (1993):

Contudo, existe uma diferenca radical entre descobrir uma coisa e
descobrir o ser humano: descobrir um ser humano implica em
reciprocidade. Quem descobre é descoberto. Se por qualquer razdo esta
reciprocidade é negada ou ocultada, o acto de descobrir, sem deixar de o
ser, torna-se simultaneamente um acto de encobrir (SANTOS, 1993,
p.07).

Nesse sentido, a violéncia cometida aos povos escravizados vindos da Africa
estendeu-se tanto em nivel fisico como também em nivel simbdlico, num ato de
encobrimento, pois tiveram a sua historia, 0s seus saberes e os valores culturais ocultados e
descredibilizados pela acdo do colonizador. A Europa ndo s6 impds a sua cultura para 0s
novos povos como também propagou uma imagem de civilizacdo que adotava como
padrdo as suas referéncias culturais, enquanto que o outro, o diferente, era rebaixado a uma
condicdo de selvageria. Dentro dessa realidade, a sociedade em formacgédo passara a se
distanciar dos valores desses povos acreditando que de fato eram inferiores, esforcando-se
por assemelhar-se em todos os aspectos a cultura eurocéntrica e crista, que tendo poder,

difundia seus valores como superiores.

Neste contexto, as religides de matrizes africanas da América e do Caribe tém
passado por perseguicbes no decorrer da historia. No entanto, mesmo diante dessa
realidade continuam entoando os seus canticos e rufando os seus tambores. O aspecto
religioso funciona como um importante ponto de resisténcia do povo negro para a

preservacdo da cultura de seus ancestrais.



55

A negacdo a forma de organizacdo da vida africana ndo ficou restrita ao &mbito
religioso, alastrou-se a todos os conhecimentos produzidos por esses povos. Tal realidade
foi constatada por tedricos que voltaram os seus estudos aos efeitos que a colonizacdo
produziu nos homens e mulheres que foram subalternizados por esse processo de violéncia

social, que é a escravizacao, cravada na histéria.

Dentre eles, temos o exemplo de Aimé Cesairé e Frantz Fanon que contribuiram
nao s6 com suas concepg¢des, como também com suas ac¢les, enquanto revolucionarios, em
prol da libertacdo dos “condenados da terra da exploracdo colonial. Nesse aspecto,
inserem-se também os estudos de Paulo Freire ao contribuir com o seu pensamento para a

superacao da relacdo opressor e oprimido que € uma heranca desta colonizacao.

O trabalho desses autores se amplia no grupo dos tedricos, como Anibal Quijano,
Edgardo Lander, Walter Mignolo, Enrique Dussel, Catherine Walsh, no desenvolvimento
de estudos referentes a colonizagdo e a colonialidade. Nesse sentido, esse grupo vem
aprofundando as reflexes dos estudos pds-coloniais ao pesquisar conhecimentos outros
que foram produzidos fora dos padrdes cientificos ocidentais e que possuem uma

epistemologia que reflete uma visdo de mundo propria.

O pensamento de Quijano (2005), baseado na colonialidade do poder na América
Latina, analisa que o processo de globalizacdo que se faz presente no contexto mundial
atual, comecou exatamente com a conquista e dominacao das terras que deram origem a
América. Nesse sentido, ele afirma que esse processo “comecou com a constituicdo da
América e do capitalismo colonial/moderno e eurocentrado como um novo padrdo
mundial” (Quijano 2005, p.107), onde a efetivacdo desse poder se deu com a subjugacéo

dos povos indigenas e africanos e a exploracao de sua forca de trabalho servil ou escrava.

A partir dai, esse autor desenvolve a ideia de raca e racionalidade como pilares para

a colonialidade. A ideia de raca surge com as diferencas socialmente construidas entre os

povos conquistados e conguistadores, onde a cor da pele passa a determinar 0s papeis

sociais em que irdo ocupar dentro da sociedade, onde o0s brancos exerceriam o seu dominio
em relacdo aos nao brancos. Quijano (2010) nos diz:

A cor da pele foi definida como marca “racial” diferencial mais

significativa, por ser mais visivel, entre os dominantes/superiores ou

“europeus”, de um lado, e o conjunto dos dominados inferiores “nao
europeus” do outro (QUIJANO, 2010, p.120).



56

Essa ideia de supremacia racial e seu poder civilizatério em relagdo as outras racas
foi construida a partir da visdo etnocéntrica da Europa em relagcdo as demais civilizagdes.
Nela vdo se constituindo as concepcdes racistas, associando as tarefas intelectuais e
posicdes de comando reservadas aos povos brancos e a execugdo de tarefas que envolviam

forca aos povos colonizados de racas ndo brancas. Como analisa Quijano (2010):

Desse modo adjudicou-se aos dominadores/superiores “europeus” o

13

atributo da raca branca” e a todos os dominados/inferiores ‘“ndo
europeus” o atributo das “ragas de cor”. A escala de gradagdo entre o
“branco”da “raca branca” e cada uma das “cores” da pele, foi assumida
como uma gradacdo entre superior e o inferior na classificagdo social
“racial” (QUIJANO, 2010, p.120).

De acordo com essa classificacdo, 0s povos que habitavam a América com sua
diversidade cultural e as varias historias que os diferenciavam uns dos outros foram
reduzidos & categoria colonial de indios. Povos que foram trazidos da Africa igualmente
pertencentes a varias nacdes, com identidades inerentes e culturas que os distinguiam,

foram homogeneizados culturalmente na categoria de negros.

A partir desse quadro negros/negras, indios/indias, mesticos/mesticas, formam o
grupo que tinha a funcdo de servir ao enriquecimento de seu dominador branco,
consolidava-se a divisdo racial de trabalho no capitalismo colonial. Nessa direcdo Quijano
diz que:

A classificacdo racial da populagdo e a velha associacdo das novas
identidades raciais dos colonizados como formas de controle ndo pago,
ndo assalariado do trabalho, desenvolveu entre os europeus ou brancos a

especifica percepcdo de que trabalho pago era privilégio dos brancos
(QUIJANO, 2005, p.110).

Essa concepcdo de que o trabalho pago é privilégio do homem branco, refletiu nas
situacbes de desvantagem econdmica e social, onde a opressdo que os descendentes de
indigenas e africanos tém vivenciado historicamente persiste até hoje. Primeiro ao serem
empurrados a escraviddo, depois a exclusdo e por fim a baixa remuneracdo oriunda das
atividades econdmicas informais, como também no mercado formal, mas em sua maioria

com baixa qualificacdo. Nesse sentido, Quijano (2005) nos diz:

A inferioridade racial dos colonizados implicava que ndo eram dignos de
pagamento de salario. Estavam naturalmente obrigados a trabalhar em
beneficio de seus amos. Nao é muito dificil encontrar, ainda hoje essa
mesma atitude entre os terratenentes brancos de qualquer lugar do mundo
(QUIJANO, 2005, p.110).



57

Na medida em que os europeus tinham o poder econdmico, expandia-se também a
sua hegemonia, suas ideias e 0 modo de vida eram impostos as suas colbnias, esses povos
eram obrigados a assimilar a nova identidade cultural em detrimento da sua de origem.
Assim, como analisa Quijano:

A repressdo neste campo foi reconhecidamente mais violenta, profunda e
duradoura entre os indios da América Ibérica, a que condenaram a ser
uma subcultura camponesa, iletrada, despojando-os de sua heranca

intelectual objetivada. Algo equivalente ocorreu na Africa (QUIJANO,
2005, p. 111).

Desta maneira, a Europa vai marcando sua supremacia no campo cultural, ao
silenciar e apagar, com violéncia as historias pertencentes aos povos colonizados. Insere-se
também nesta desvalorizacdo o universo simbdlico e conhecimento dos mesmos. Com isso
sdo levados a espelhar-se ao padrdo mundial eurocéntrico, movidos pelo desejo de serem
inseridos no mundo do colonizador e de assemelharem-se a ele, como forma de se afirmar

no mundo colonial.

Quijano (2005) estudou os aspectos que envolvem a colonialidade do poder ao
analisar a diviséo racista de trabalho, onde os brancos estdo no poder e 0s negros e indios
colonizados sdo obrigados a obedecer. Como também o0s que estdo relacionados a
colonialidade do saber ao constatar a desvalorizacdo cultural dos povos subalternizados ao

serem obrigados a assimilar padrdes culturais diferentes dos seus.

Nessa direcdo, a conversao religiosa dos indigenas e africanos ao cristianismo foi
mais uma violéncia ao nivel simbolico. Quijano (2005) nos diz que essa imposicao
religiosa como em todo o universo cultural teve o objetivo de facilitar o processo de
dominacéo:

[...] forcaram - também em medidas varidveis em cada caso - 0s
colonizados a aprender parcialmente a cultura dos dominadores em tudo
0 que fosse util para a reproducdo da dominacdo, seja no campo da
atividade material, tecnol6gica, como da subjetiva, especialmente

religiosa. E este o caso da religiosidade judaico-cristad (QUIJANO, 2005,
p.111).

Essa atitude tem repercussdo até os dias atuais, pois as crencas inerentes aos povos
subalternizados foram consideradas como inferiores, demoniacas, passando a ser
descredibilizadas dentro da cultura hegeménica, cristd, que permeia na sociedade. Isto faz

com que as pessoas que ainda conservam as tradicbes e seguem as crengas de seus



58

ancestrais tenham muitas vezes que se esconder atras de outras religides, para que sofram

ndo s6 preconceito e discriminacdo como também perseguicdes.

Além da ideia de raca, Quijano nos traz a questdo da racionalizacdo, baseada na
producdo intelectual e producdo de riqueza material, ambas centralizadas pela Europa. A
ideia eurocentrada da racionalidade cientifica fazia com que as culturas que ndo se
submetessem ao padrdo hegemdnico fossem consideradas ndo civilizadas ou primitivas e,
portanto eram descredibilizadas. De acordo com essa perspectiva, “a modernidade e a
racionalidade foram imaginadas como experiéncias e produtos exclusivamente europeus”
(QUIJANO, 2005, p.111).

A questdo da racionalizacdo interfere na visdo que foi formada em relagcdo as
religibes pertencentes aos povos indigenas e africanos que tem suas experiéncias
relacionadas aos fendmenos da natureza e que encontram no sagrado a sua explicagdo. Os
saberes inerentes a essas culturas utilizam dos recursos naturais ou crengas no sobrenatural
para a solucéo de problemas como cura de doencas, que pela visdo do mundo ocidental sé
podem ser solucionados pela ciéncia. Essas praticas, facilmente encontradas nas religides
indigenas, africanas e afro-brasileiras, foram negadas pela experiéncia religiosa ocidental
que faz a separacdo entre o corpo e 0 ndo corpo. Nesse sentido o autor diz que:

O processo de separacdo desses elementos do ser humano é parte de uma
longa histéria do mundo cristdo sobre a base da ideia da primazia da
“alma” sobre o corpo. Porém, esta histéria mostra também uma longa e
ndo resolvida ambivaléncia da teologia cristd sobre este ponto em
particular. Certamente ¢ a “alma” o objeto privilegiado de salvagdo. Mas

no final das contas, € o corpo o ressuscitado, como culminacdo da
salvacdo (QUIJANO, 2005, p.117).

O cristianismo dava a primazia da alma sobre o corpo, onde o segundo passou por
um longo processo de repressdo dentro do pensamento cristdo associado a ideia do pecado.
Tal concepc¢édo serviu como elemento muito forte de dominagcdo do pensamento europeu
aos povos dominados, que ndo traziam em si a concep¢do de pecado e dualidade entre

corpo e alma.

No mundo europeu a razdo humana prevalecia em relacdo a concepc¢édo do divino e
todas as sociedades que a concepcdo do sagrado estava atrelada aos fendmenos da natureza

foram consideradas primitivas e, por isso que precisavam se modernizar, render-se aos



59

postulados cientificos. Este foi um ponto importante para a afirmagdo da dominacdo do

eurocentrismo, refletindo no que Lander vem discutir sobre a colonialidade do saber.

Segundo Lander (2005, p.08), as ideias neoliberais presentes no processo de
globalizagdo ndo devem ser debatidas apenas como uma teoria econdmica, pois ele
necessita ser analisado por uma Gtica maior que a do discurso hegeménico de um modelo
civilizatorio. Nesse sentido vem estabelecendo valores basicos, a partir de uma sociedade
liberal moderna e dai todo um padrdo de comportamento que designa o que é aceitavel
para esse tipo de sociedade.

A sociedade liberal constitui - de acordo com esta perspectiva - nao
apenas a ordem social desejavel, mas também a Unica possivel. Essa € a
concepgdo segundo a qual nos encontramos numa linha de chegada,
sociedade sem ideologias, modelo civilizatério unico, globalizado,
universal, que torna desnecessaria a politica, na medida em que ja ndo ha
alternativas possiveis a este modo de vida (LANDER, 2005, p.08).

Ainda, conforme Lander (2005), a sociedade liberal capitalista, que surge com o
avango dos meios de producéo e com a descaracterizacdo do trabalho manual, traz em sua
ideologia o carater diferenciado e hierarquizante da producéo do saber. Assim, desvaloriza
os saberes oriundos das tradi¢es populares em prol do saber cientifico e europeu. Dali, as
experiéncias culturais oriundas dos povos que ndo se enquadram no ideal de modernidade
ficam marginalizadas e esquecidas.

A sociedade industrial liberal é a expressdo mais avancada desse processo
histérico, e por essa razdo define o modelo que define a sociedade
moderna. A sociedade liberal, como norma universal, assinala o Unico
futuro possivel de todas as culturas e todos 0s povos. Aqueles que néo
conseguirem incorporar-se a esta marcha inexoravel da histéria tendem a
desaparecer (LANDER, 2005, p.13).

Dessa maneira, em nome da missdo civilizadora o pensamento eurocéntrico
justifica e expande o seu dominio e considera atrasado tudo o que ndo se enquadra aos
valores estabelecidos. Para Lander (2005), existem critérios que servem de parametros para
designar se uma sociedade necessita de intervencdo ou ndo, como podemos analisar no
pensamento deste autor:

Os diferentes recursos historicos (evangelizacéo, civilizagdo, o fardo do
homem branco, modernizagao, desenvolvimento, globaliza¢éo) tém todos
como sustento a concepgdo de que h&d um padrdo civilizatorio que é
simultaneamente superior e normal. Afirmando o carater universal dos
conhecimentos cientificos eurocéntricos abordou-se o estudo de todas as
demais culturas e povos a partir da experiéncia moderna e ocidental,
contribuindo desta maneira para ocultar, negar, extirpar toda experiéncia



60

e expressdo cultural que ndo corresponda a esse dever que fundamenta as
ciéncias sociais (LANDER, 2005. p.14).

A partir desses critérios todas as civilizacbes que compartilham crencas
diferenciadas do cristianismo, com préticas religiosas na qual a concepcao do sagrado esta
relacionada aos fendmenos da natureza sdo descredibilizadas. As ideias iluministas, onde o
homem, a racionalidade e a ciéncia dominam o mundo ocidental, tornam-se padrdo para as
demais culturas. Nessa direcdo, Mignolo afirma que: “No mundo secularizado da ciéncia
posterior ao Séc.XVIII, a opressdo epistémica era a nova face da opressdo religiosa no
mundo sagrado do Cristianismo durante os séculos XVI e XVII” (MIGNOLO, 2003,
p.668).

Mignolo (2003) concordando com Quijano (2005) e Lander (2005) reconhece que a
colonialidade do poder e a colonialidade do saber estéo intrinsecamente relacionadas e
ambas tem servido de suporte para a universalizagdo que o dominio cientifico europeu
exerceu em toda América Latina.

Desta forma, estende a sua preocupagdo aos saberes que sdo produzidos pelos
grupos que foram subalternizados em todo o processo de colonizagdo. Encontramos em
nossa histdria os grupos indigenas e africanos que foram desrespeitados em suas crencas
religiosas e em nome do desenvolvimento, sofreram processos de catequizagdo e conversao
pelo poder do colonizador.

Mignolo (2003) concorda com Quijano (2005) ao analisar as questdes relacionadas
ao campo teoldgico, donde s6 tinham credibilidade as religibes provenientes do
cristianismo e assim nao havia espagco para as praticas religiosas que nado tivessem

fundamentos europeus. Nessa dire¢cdo Mignolo (2003) nos diz:

As religides e os saberes islamico-arabes ou confucionistas-chineses, as
“idolatrias” (!) e os “conhecimentos” incas/aztecas foram, todos eles,
descritos, classificados e hierarquizados. E a Unica perspectiva epistémica
era o cristianismo que detinha o duplo privilégio de ser um dos lugares de
crenca e do conhecimento humano e o Unico lado de cuja perspectiva
todas as outras crengas e conhecimentos podiam ser descritos,
classificados e hierarquizados (MIGNOLO, 2003, p. 676).

As crencas africanas foram demonizadas e a visdo que foi construida em torno das
mesmas vem prejudicando no decorrer da histéria a vida social de seus seguidores, mesmo
com o direito assegurado na constituicdo de liberdade de credo religioso.

A partir dessa realidade, Mignolo (2003) traz a necessidade da “descolonizacao

epistémica”, que seria exatamente a visualizacdo dos saberes pertencentes aos povos que



61

foram subjugados pela colonizacdo e silenciados pela colonialidade. Nessa diregéo,
afirmava que: “Hoje, a descoloniza¢do ja ndo ¢ um projecto de libertacdo das coldnias,
com vistas a formacdo de Estados-nacdo independentes, mas sim o processo de
descolonizagdo epistémica e de socializagdo do conhecimento” (MIGNOLO, 2003, p.668).

Lage (2008, p.05) concorda com o pensamento de Mignolo (2003) ao dizer que “A
cultura cientifica € também uma cultura colonial”’. Aponta para a necessidade de abrir
espaco para as ciéncias que sdo produzidas por outras culturas e que possuem uma viséo de
mundo diferenciada da eurocentrada. Segundo essa autora as criticas que foram geradas em
torno de um modelo cultural Unico, possibilitou que surgissem debates sobre uma ciéncia
multicultural. Isto implica no questionamento em torno da visdo hegeménica de mundo,
concedendo oportunidades para que 0s grupos que se encontravam confinados em seus
guetos, passem a ter visibilidade social.

Dussel (2011) ao analisar a imposi¢cdo do conhecimento cientifico traz a ideia da
transmodernidade como um caminho para a superacdo da modernidade. Desta forma, o
autor nos alerta para o fato que os discursos europeus precisam ser questionados e ndo
mais valorizados como verdades universais. Com isto abre a possibilidade para que o0s
conhecimentos que foram subalternizados e esquecidos no decorrer da historia saiam da
invisibilidade.

Trans-modernidad indica todos los aspectos que se situan “mas-allan”
(v también “anterior”) de las estructuras valoradas por la cultura
moderna europeo-norteamericana, y que estan vigentes em el presente
em l&s grandes culturas universales no-europeas. Um dialogo
transversal inercultural que parta de esta hipotesis se realiza de manera

muy diferente a um mero didlogo multicultural que presupone la ilusién
de la simetria inexistente entre culturas (DUSSEL,2011, p.64).

Com os questionamentos em torno da ciéncia e da racionalidade que imperam no
mundo, surge uma possibilidade para que outras verdades impostas pelo ocidente sejam
igualmente questionadas, como o pensamento religioso. Assim, 0S grupos que orientam a
sua vida por concepg¢des de mundo que se diferencia da hegemdnica, como o0s individuos
que seguem as religibes afro-brasileiras, sairiam finalmente da invisibilidade social. Nao
mais precisariam silenciar a sua fé perante a sociedade, submetidos aos padrées religiosos
ocidentais, que se traduz na maioria das vezes em se declarar catélicos, aceitando a fé
cristd como regra social e em siléncio, reverenciar os Orixas em terreiros de Candomblé ou
de Umbanda.



62

A atitude de se esconder numa identidade religiosa dupla, reflete a imposigédo
colonial religiosa em relacdo aos negros e aos indios, desde o periodo da formacdo do
Brasil que repercute em constrangimento em fazer parte de outras religides que ndo seja a
hegemdnica. Dessa maneira, a repressdo as religides diferentes das cristds iniciou-se no
periodo da colonizacdo e continua presente apos a mesma na forma da colonialidade.

A colonialidade do poder acarretou a desvalorizagdo do ser humano de acordo com
a sua raca; a colonialidade do saber descredibilizou todo conhecimento que ndo fosse
produzido pelo mundo europeu, impondo a sua universaliza¢do para as demais civilizagdes
e como consequéncia dessas duas formas de dominacdo surge mais um tipo de
colonialidade, que é a do ser. Esta & responsavel por produzir um sentimento de
inferioridade nos povos colonizados em relagdo ao seu colonizador, refletindo no
comportamento do homem e da mulher negra em querer tornar-se branco para ser aceito
socialmente.

A colonialidade do ser tem no pensamento de Frantz Fanon um dos seus pilares.
Segundo esse autor mulheres e homens colonizados devido a privacdo em que vivem, estdo
relegados ao préprio destino, que se associa a condicdo da ndo existéncia. Por isto, sdo
alimentados por sentimento de inferioridade, pois a vida que eles tém comparada a do
colono, Ihes trazem sentimentos contraditérios que em nada ajuda na valorizacao de sua
estima. A condicdo material de todos os homens e mulheres que foram massacrados pela
colonizacdo, sé os levam ao caminho da negacéo de si proprio e na vontade de ser o outro.

A cidade do colonizado, ou pelo menos a cidade indigena, a cidade negra,
a médina, a reserva, é um lugar mal afamado, povoado de homens mal
afamados. Ai se nasce ndo importa onde, ndo importa como. Morre-se
nio importa onde, ndo importa de qué. E um mundo sem intervalos, onde
0s homens estdo uns sobre os outros, as casas umas sobre as outras. A
cidade do colonizado é faminta de pdo, de carne, de sapatos, de carvao,
de luz. A cidade do colonizado é uma cidade acocorada, uma cidade
ajoelhada, uma cidade acuada (FANON, 1979, p.29).

Fanon (1979), como um homem negro que sentiu na pele a colonialidade do ser, ao
pertencer e conviver na Martinica, na condicdo de col6nia francesa, retrata a face cruel da
colonizacdo. Ao comparar as cidades colonizadas e as cidades dos colonizadores, encontra
entre ambas as diferencas que ndo sdo estranhas as que encontramos na Ameérica Latina e
Africa. Ou seja, onde quer que esteja localizado o mundo do colonizado ele sempre tera as
mesmas caracteristicas que torna a sua condicdo material de vida inferior a do colonizador.

Segundo o pensamento de Fanon (1979), a crueldade que se faz presente na colonizacao



63

acarreta efeitos psicolégicos tdo profundos, que mesmo de uma forma inconsciente 0s
povos colonizados fogem de si mesmo e buscam ser o colono.

O olhar que o colonizado lanca para a cidade do colono é um olhar de
luxdria, um olhar de inveja. Sonhos de posse. Todas as modalidades de
posse: sentar-se a mesa do colono, deitar-se no leito do colono, com a
mulher deste, se possivel. O colonizado é um invejoso. O colono sabe
disto; surpreendendo-lhe o olhar, constata amargamente mas sempre
alerta: “Eles querem tomar o nosso lugar.” E verdade, ndo ha um
colonizado que ndo sonhe pelo menos uma vez por dia em se instalar no
lugar do colono (FANON, 1979, p.29).

Desse modo, homens e mulheres colonizadas, almejam o lugar do colono que é um
lugar privilegiado, o qual ndo esta desprovido de nada, é o lugar onde deveria se estar. Os
estudos pds-coloniais com o pressuposto de que a colonialidade permanece, mesmo apds a
colonizacdo discute a partir da analise realizada por Fanon (1979) a colonialidade do ser,
tal como afirma Catherine Wash (2008).

La colonialidad del ser, um tecer eje, es la que se ejerce por medio de la
inferiorizacion, subalternizacion y la deshumanizacion: a lo que Frantz
Fanon (2009) se refere como el trato de la “no existéncia”. Apunta la
relacién entre razén-racionalidad y humanidade: los mas humanos son
los que forman parte de la racionalidade formal- la racionalidade médio-
fin de Weber que es la racionalidad de la modernidad concebida a partir
del individuo “civilizado” (WASH, 2008, p.138).

A colonialidade do ser condiciona o ser humano a ndo enfrentar a realidade que o
coloca numa situacdo de submissdo em relacdo ao seu opressor e desta forma ndo ha

alternativa além de aceitar a situacdo imposta.

Mignolo (2003) aborda a questdo da colonialidade do ser, relacionada a
colonialidade do saber e do poder, trazendo a questéo da lingua como algo decisivo para a
validacdo dos conhecimentos dos grupos, uma vez que quando destituidos de sua forma
nativa de comunicacdo, todo o conjunto de saberes construidos pelos mesmos se perdem

no tempo.

A “ciéncia” o (conhecimento e sabedoria) ndo pode ser separada da
lingua; as linguas ndo sdo meros fendmenos “culturais” em que os povos
encontram a sua “identidade”; sdo também o lugar onde o conhecimento
estd inscrito. E, uma vez que as linguas ndo sdo algo que os seres
humanos sdo, a colonialidade do poder e do saber veio gerar a
colonialidade do ser (MIGNOLO, 2003, p.669).

Um exemplo histérico de resisténcia e importancia da lingua para a conservacao

dos saberes de um povo esté nas religides de tradi¢do africana. Apesar de toda perseguigdo



64

e imposicdo colonial os povos de lingua ioruba, conseguiram conservar ndo sé o idioma
através da religido, como também repassar 0s saberes de seus antepassados por meio do
sagrado, ndo deixando que uma cultura milenar ficasse perdida nas paginas do tempo.

Além desses trés eixos da colonialidade existe mais um que é discutido por Walsh

(2008, p.131) que é a da mae natureza, relacionando-a a forga espiritual e magica presente

nas comunidades indigenas e africanas e suas particularidades histéricas. Essa

colonialidade se exprime no descrédito referente as relagcBes existentes entre 0s povos

ancestrais e as divindades que estao relacionadas aos fendmenos da natureza. No momento

em que a ciéncia se apropria de todas as explicacOes referentes aos fendmenos da natureza,

nega a relacdo milenar que explica a razéo da existéncia das divindades para as antigas
civilizagdes como a indigena e africana.

Al negar esta relacion milenaria, espiritual e integral, explotar y

controlar la naturaleza y resaltar el poder do individuo moderno

civilizado (que aun se piensa com relacion al blanco europeo o

norteamericano) sobre el resto, como también los modelos de sociedad

“moderna” 'y “racional” com sus raices europeo-americanas vy

cristianas, este eje de la colonialidad ha pretendido acabar com todo la

base de vida de los pueblos ancestrales, tanto indigenas como
afrodescendentes (WALSH, 2008, p.139).

Nesse sentido, sdo desprezadas as cosmovisdes, filosofias, religiosidades, principios
e sistemas de vida que estdo relacionados as forcas sagradas da natureza e sua
espiritualidade, por considera-las incompativel com o modelo de ciéncia, pertencente ao

conhecimento do mundo ocidental.

Para Walsh (2008) as quatro dimensdes da colonialidade representam as diferencas
produzidas e impostas pelo colonizador em relacdo aos povos colonizados. As mesmas vao
mais além envolvendo a raca, o racismo e a racionalizacdo como elementos constitutivos e

fundantes da dominacao.

Sendo assim, buscamos na analise que Fanon (1979) realiza sobre a questdo das
diferencas materiais entre colonos e colonizados, ao atrela-la a questdo racial. Este autor
ressalta que os colonos que estdo na posicdo de poder sdo brancos e os colonizados
pertencem sempre a outra raca. “Quando se observa em sua imediatidade o contexto
colonial, verifica-se que o que retalha o mundo € antes de mais nada o fato de pertencer ou
ndo atal espécie, a tal raga” (FANON, 1979, p. 29).



65

Walsh (2008, p.136) reconhece o racismo que se encontra presente nas relagdes de
poder que se sustenta por meio da colonialidade. Contudo em nossa sociedade ele camufla-
se por trds de um discurso multiculturalista associado as ideias neoliberais. Afirma, desta
forma, que a nova estratégia de dominacdo utiliza um discurso de reconhecimento e
respeito a diversidade, que em nada colabora com a transformacéo da sociedade mantendo

a diferenca colonial e utilizando como ferramenta a interculturalidade “funcional”.

O interculturalismo funcional e o multiculturalismo, foram discutidos por Fidel
Tubino (2012), diz que ambos estdo associadosas ideias neoliberais. No &mbito do discurso
percebem necessidade de didlogo entre os povos e 0 reconhecimento das diferencas
culturais, entretanto ndo questionam a situacdo de pobreza e exclusdo, vivenciadas pelos
cidaddos que pertencem as culturas subalternizadas da sociedade. Sendo assim, por ndo se
procurar solucionar as questOes referentes a desigualdade distributiva, econdmica e as
relagdes de poder, terminam por colaborar com o sistema pods-colonial e com a sua
reproducdo. Nesse sentido, Tubino afirma que:

El concepto funcional (o neo-liberal) da interculturalidade genera um
discurso y uma préaxis legitimadora que se viabiliza a través de los
Estados nacionales, las insticiones de la sociedade civil. Se trata de um

discurso y uma praxis de la interculturalidade que es funcional al Estado
nacional y al sistema socio-econémico vigente(TUBINO, 2012, p.06).

Tubino (2012) nos traz o interculturalismo critico, em oposi¢do ao interculturalismo
funcional e o multiculturalismo neoliberal, diz que ele busca ndo sé a questdo do didlogo
entre as diferentes culturas, como também o seu reconhecimento. “Mientras que el
interculturalismo neoliberal busca promover el dialogo sin tocar las causas de la

asimetria cultural, el interculturalismo critico busca suprimirlas” (TUBINO, 2012, p.06).

Logo, o interculturalismo critico atua na minimizacdo das diferencas tanto no
aspecto social como no cultural, oportunizando condicGes para que 0S grupos superem as
desvantagens sociais ai forjadas. Nesse sentido, propicia um didlogo onde ndo estejam

presentes as relacdes de poder e nenhum grupo possa se sobrepor ao outro.

Para Tubino (2012) o interculturalismo critico tem como tarefa principal, criticar a
concepcdo hegemonica de mundo e de cidadania estabelecida pelo eurocentrismo. A
cidadania proposta por essa visao intercultural esta associada a luta pelos direitos que Ihes

foram negados, desde os seus conhecimentos que passaram a ser descredibilizados e



66

silenciados até chegar a auséncia de condicGes necessérias a uma vivéncia liberta da

exploracdo, da miséria e da ndo existéncia.

Conforme o pensamento Tubino (2012), conclui-se que o interculturalismo critico
tem o0 compromisso com a mudancga, aproximando-se do conceito de transmodernidade de
Dussel (2011). A interculturalidade critica traz um carater de transformagédo e utiliza o
didlogo entre todos os setores da sociedade na busca da solugdo dos problemas enfrentados
pelos povos marginalizados. Ja o interculturalismo funcional est4 pautado em questdes que
se relacionam a tolerancia das diferencas que em nada contribuem para o reconhecimento e
valorizagdo dos grupos que foram subalternizados pela colonizagéo e colonialidade. Como
diz Tubino (2005):

Em América Latina se hace uma distincién entre la intercuturalidad y el
multiculturalismo, a partir de la cual, la opcion por la interculturalidad
es plenamente compartida. Mientras que la palabra clave en el
multiculturalismo es tolerancia, la palabra clave em la interculturalidad
es dialogo Y valorizacion del diferente. EI multiculturalismo busca evitar
la confrontacion, pero no genera AL integracion. En su lugar genera
sociedades paralelas. La interculturalidad busca generar relaciones de
equidad a partir del reconocimiento y valoracion de las diferencias. Em
educacion intercultural 16 que busca es mejorar la calidad de la
convivéncia, que es bastante mas que la simple tolerancia (TUBINO,
2005, p.94).

A partir desta concepc¢éo de interculturalidade como promotora de dialogo baseado
no respeito as diferencas é que se deve desenvolver um trabalho na educacdo escolar em
prol do reconhecimento e valorizacdo da diversidade. A escola abriga em seu interior
educandos que pertencem a segmentos sociais distintos, que trazem consigo variadas
formas de diferencas, muitas vezes tratados com inferioridade por ndo se adequarem aos
padrdes dominantes.

De manera aun mas amplia, proponho la interculturalidade critica como
herramenta pedagdgica que pone em cuestionamento continuo la
racializacion, subalternizacion, inferiorizacion, y sus patrones de poder,
visibiliza maneras distintas de ser, vivir y saber, y busca el desarrollo y
creacion de comnprensiones y condiciones que no s6lo articulan y hacen
dialogar las diferencias en un marco de legitimidade, dignidade,
igualdad, equidade y respeto, sino que también a la vez alimentan la

creacion de modos “outros” de pensar, de ser, de aprender, ensenar,
sonhar, vivir que cruzan fronteras(WALSH, 2008, p. 139).

Neste contexto, estdo inseridos os educandos e educandas que pertencem ao

Candomblé, que ndo sendo de base cristd, diferem-se do modelo religioso colonial. Por se



67

tratar de religides de origens africanas de povos escravizados entram no universo da
inferioridade, da ideia de ser menos sagrada que as de base colonial, sendo
consequentemente perseguidas e subalternizadas. Ultrapassar esses entraves que
impossibilitam o dialogo intercultural e religioso nas escolas é uma tarefa dificil, contudo
ndo é impossivel. Ela deve comecar por problematizar o processo colonial e 0s seus
efeitos, reconhecendo que estes produzem uma imagem negativa na sociedade sobre as
religibes de matrizes africanas. Acreditamos que trabalhar numa perspectivade uma
educacédo descolonial em nossas escolas seja um caminho importante que pode possibilitar
aos educandos e educandas uma compreensao diferenciada sobre a histéria dessas religiGes

e Seus processos de resisténcia.

A educacdo descolonial, que ainda esta longe de ser alcancada, pode contribuir para
desconstruir as concepcdes de colonialidade e para isto € necessario reconhecer e valorizar
0s conhecimentos dos povos subalternizados e dessa maneira possibilitar trocas
interculturais no espaco escolar. Contudo, isto ndo devera restringir-se ao respeito e
valorizagdo das diferencas, pois transcende para o patamar da luta contra toda forma de
opressdo, que sdo frutos das relacdes da colonialidade, que limitam as possibilidades de

emancipacao e transformacéo do sujeito.

Fanon (1979) percebe as diferencas sociais e econdmicas existentes na sociedade,
contudo focaliza na questdo das diferencas raciais, a partir da constatacdo que no mundo
colonizado quem detém o poder € o colonizador branco e europeu que construiu a sua
riqueza através da exploracdo dos homens colonizados e ndo brancos. Ja Freire (2011)
analisa a sociedade classista onde o opressor € 0 que representa o poder econdmico,
enquanto que o oprimido € aquele que estd para servi-lo. No entanto, ambos partem da
necessidade de conscientizar os individuos oprimidos para que sejam agentes de sua

propria histdria e encontrem o caminho de sua libertacéo.

Freire (2011) busca esse caminho atravées de uma pratica educativa
problematizadora e libertadora que trabalhe contra a opressdo tanto pedagégica como
social. Nessa direcdo, o trabalho educativo volta-se para a valorizacdo das experiéncias
cotidianas dessas pessoas, fazendo com que elas reconhecam o seu valor e a sua
capacidade de lutar por seu espago social na busca do “ser mais”. Sobre essa luta do
oprimido em busca do “ser mais”, Freire (2011) nos diz: “A violéncia dos opressores, que

os faz também desumanizados, ndo instaura uma outra vocagdo - a do ser menos. Como



68

distorcdo do ser mais, 0 ser menos leva os oprimidos, cedo ou tarde a lutar contra quem 0s
fez menos” (FREIRE, 2011, p. 41). Com isto, superar o sentimento de inferioridade que
foi insaturado em seu ser pela classe dominante, letrada e que conserva em suas atitudes as

herancas da colonizagéo, constitui-se um desafio permanente.

Fanon (1979) ao analisar todas as formas de violéncia existente contra os homens e
mulheres colonizadas, que parte da violéncia fisica que comega pela escravizacéo,
perpetuando-se nas guerras coloniais e permanece no sentimento de ndo existéncia
presente no comportamento das pessoas integrantes das ex-colonias. Conclui que para
descolonizar € necessario lutar com as mesmas armas do colonizador ao afirmar que,

Essa vontade da fazer chegar os Gltimos a cabeca da fila, de os fazer subir
com cadéncia (demasiado rapida, dizem alguns) os famosos escal@es que
definem uma sociedade organizada, s6 pode triunfar se se lancam na

balanga todos os meios, inclusive a violéncia evidentemente ( FANON,
1979, p.26).

Diante da constatacdo dessa realidade desenvolve o pensamento da Pedagogia de
Colaboracdo Muscular, onde os seres colonizados, através do processo de conscientizacao,
que surge dos horrores do racismo e do sentimento de inferioridade que foi gerado pela
colonizacdo partam para o enfrentamento e busquem a conducédo de sua propria historia.

Foi necessario que mais de um colonizado dissesse “isso ndo pode
continuar”, foi necessario que mais de uma tribo se rebelasse, foi
necessario mais de um levante sufocado, mais de uma manifestacao

reprimida para que pudéssemos hoje erguer a cabeca com esta confianca
na vitéria (FANON, 1979, p.172).

Mesmo percorrendo caminhos diferenciados a aproximacéo entre os dois autores
encontra-se presente na obra de Freire “Pedagogia do Oprimido” (1987) e na de Fanon
(1961) “Os condenados da terra”®. A temética da conscientizacdo e libertacdo que é
desenvolvida por ambos serve de base aos estudos pds-coloniais e seus efeitos de

colonialidade no comportamento das pessoas.

Fanon (1979) direciona os seus estudos sobre a experiéncia da colonizacdo e toda a
violéncia que esta presente no mundo que foi submetido ao dominio colonial. Aponta a
relacdo existente entre a colonizacdo e o capitalismo, sendo a Europa responsavel e
condutora de todo o processo de dominacdo. Ao deter o poder colonial esse continente

subjugou por meio da escravizacdo os povos africanos e indigenas e imp6s um modelo de

*°As datas mencionadas referem-se as obras originais tanto de Freire como de Fanon.



69

civilizagdo, que passou a ser seguido no decorrer das geracOes pelos povos colonizados
para que fossem aceitos socialmente.
Diante deste mundo, as nagdes europeias espojam-se na opuléncia mais
ostensiva. Essa opuléncia europeia € literalmente escandalosa porque foi
edificada sobre o dorso de escravos, nutriu-se do sangue de escravos,
procede em linha reta do solo e do subsolo do mundo subdesenvolvido. O

bem-estar e o0 progresso da Europa foram construidos com o suor e 0
cadaver dos negros, arabes, indios e amarelos (FANON, 1979, p. 77).

Partindo dessa reflexdo de Fanon, observamos que no contexto desta realidade
desumana, as riquezas que foram acumuladas pela Europa através da exploracdo dos
recursos naturais e pelo trabalho forcado dos povos escravizados, concederam-lhe um lugar
de destaque e poder também nas relacdes capitalistas.

De acordo com o pensamento de Fanon (1979), o colonizador com o objetivo de
manter-se no poder utilizou-se da violéncia fisica em termos de escravizagéo, tortura e
maus tratos. Com isso, instaurou a repressdo por meio da forca através das armas para o
apaziguamento das massas evitando o perigo de rebelido. Segundo ele, no mundo
capitalista essa violéncia também se faz presente, contudo utilizard de outros meios para
controlar a mente das pessoas e manté-las respeitando a ordem e 0s costumes que
prevalecem na sociedade vigente. Nesse sentido, ele afirma:

Nas coldnias o interlocutor legal e institucional do colonizado, o porta
voz do colono e do regime de opressdo é o gendarme ou o soldado. Nas
sociedades do tipo capitalista, o ensino religioso ou leigo, a formagéo dos
reflexos morais que sdo transmissiveis de pai para filho, a honestidade
exemplar de operarios condecorados ao cabo de cinquenta anos de bons e
leais servicos, o amor estimulado da harmonia e da prudéncia, formas
estéticas do respeito pela ordem estabelecida, criam em torno do
explorado uma atmosfera de submissdo e inibicdo que torna

consideravelmente mais leve a tarefa da forga da ordem (FANON, 1979,
p. 28).

Freire (2011) também faz uma analise sobre a necessidade de apaziguamento das
massas por parte do opressor no ambito ideoldgico, onde se utiliza também da educacao
escolar como um meio ideal para sua perpetuacdo. Aproximando-se de Fanon (1979)

também traz a importancia do controle para a manutencao dessa dominacéo ao dizer:

Para as elites dominadoras, esta rebeldia, que é ameaca a elas, tem o seu
remédio em mais dominagdo - na repressdo feita em nome inclusive, da
liberdade e no estabelecimento da ordem e da paz social. Paz social que,



70

no fundo, ndo é outra coisa sendo a paz privada dos dominadores
(FREIRE, 2011, p.92).

No controle das mentes dos oprimidos esta o discurso de ordem e progresso em
nome da paz, que em nada se preocupa com 0s seus meios de sobrevivéncia e sua condi¢ao
real de existéncia. Esse discurso promove a conformagao coletiva que em nome da “paz”,
utiliza de violéncia fisica por meio de instrumentos de repressdo social, controlando
qualquer forma de reivindicacdo popular que va de encontro aos interesses politicos e

econbmicos de quem esta no poder.

Nesse aspecto, a violéncia colonial expressada por Fanon (1979) por meio dos
soldados de guerra, confirma-se no pensamento de Freire (2011) ao analisar a situagdo do
fim do regime colonial, com o dominio do capitalismo. Ambos concordam que nesta fase a
violéncia tem o respaldo dos instrumentos ideoldgicos de opressdo. Contudo como nos
mostra Freire (2011), mesmo na atualidade, ela também assume sua forma fisica ao
reprimir reivindicagbes populares em nome de uma “paz coletiva”, que particulariza os
interesses da classe dominante. Essa repressdo se expressa quando um movimento é

contido por forca de coercéo policial.

Em relacdo a educacdo que também € vista por Freire (2011) como um meio de
reprimir e controlar os povos oprimidos, para que respondam de uma forma passiva a todo
0 processo de exploracdo oriundo do seu opressor. Nesse sentido esse tedrico apresenta a
questdo da educacdo bancaria que contribui para o processo de colonialidade e sua

opositora que é a educacdo problematizadora, ao nos dizer:

O antagonismo dessas duas concepg¢des, uma, a bancéria”, que serve a
dominacdo; outra, a problematizadora, gque serve a libertacdo, tomo como
corpo exatamente ai. Enquanto a primeira, necessariamente, mantém a
contradicdo educador-educandos, a segunda realiza a superacdo
(FREIRE, 2011, p.95).

A educacdo bancéria que tem como base 0 processo de memorizacdo de contetdos
desvinculados da vida do educando e educanda, tem como objetivo formar seres passivos e

que sdo condicionados a ndo refletir diante das adversidades existentes em seu meio social.

A questdo estd em que pensar autenticamente é perigoso. O estranho
humanismo desta concepcdo bancaria se reduz a tentativa de fazer dos
homens o seu contrario - 0 autbmato, que é a negagdo de sua ontologica
vocacéo de ser mais (FREIRE, 2011, p.85).



71

Essa educagédo que limita o ser é um reflexo das relagdes estabelecidas no periodo

da colonizacdo e que continua nas formas opressivas da colonialidade. O seu papel é

condicionar o pensamento dos povos oprimidos de forma a ndo questionar as atitudes do

opressor. O educando ou a educanda que memoriza, que ndo questiona e que responde

passivamente ao seu professor serd justamente aquele homem ou aquela mulher que ir4

aceitar as ordens de seu dominador, sem apresentar nenhuma reacdo adversa e com isto

colabora para que ndo haja modificacdo da realidade opressora. Como nos diz Freire
(2011):

Quanto mais se exercitem os educandos no arquivamento dos depdsitos

que lhes sdo feitos, tanto menos desenvolverdo em si a consciéncia critica

de que resultaria sua insercdo no mundo, como transformadores dele.
Como sujeitos (FREIRE, 2011, p.83).

Fanon (1979) e Freire (2011) denunciam esse tipo de educacao por ser responsavel
em moldar um tipo de comportamento no homem colonizado ou explorado que viabiliza as
formas de dominacdo do colonizador ou explorador. Ambos analisam o papel do professor,
como reprodutor das forgas opressivas que estdo presentes nas relacdes de classe. Como
nos diz Fanon (1979) “Nos paises capitalistas, entre o explorado ¢ o poder interpde-se uma
multiddo de professores de moral, de conselheiros, de “desorientadores” (FANON, 1979,
p.28). Sobre esse papel dos professores como agentes de alienagdo num processo educativo
que esta comprometido com os interesses da classe dominante, Freire (2011) nos diz:

[...] ao educador ndo cabe nenhum outro papel que ndo o de disciplinar a
entrada do mundo nos educandos. Seu trabalho sera, também, o de imitar
0 mundo. O de ordenar o que ja faz espontaneamente. O de “encher” os

educandos de contetdos. E o de fazer depositos de “comunicados” — falso
saber - que ele considera como verdadeiro saber (FREIRE, 2011, p. 88).

Esta forma de educacdo para esses dois pensadores tem o compromisso de ajustar
homens e mulheres ao mundo, que ndo é aquele que ira satisfazer as suas necessidades e
sim a dos abastados, que ja estdo no poder. E neste caso a figura do(a) professor(a)
personifica esse poder e condiciona os seus educandos e educandas para que o obedecam
de uma forma passiva, sem questionamentos e respeito a ordem estabelecida, o que coloca
o professor a servico do opressor. No bojo desta atitude constroi-se o sentimento de
inferioridade que é gerado nos(as) educando(as) em relacdo ao seus professores que estara
presente em suas vidas como mestres exemplares. Assim estara condicionado a também se
sentir inferiorizado em todas as situacdes, onde exista alguém que personifique essa

dominacéo.



72

Este sentimento de inferioridade que Freire aborda é o mesmo do qual trata Fanon
como o da “ndo existéncia”, onde 0 homem e a mulher colonizados perdem-se de si
mesmos ao buscar o0 modelo civilizado propagado por seu colonizador. Esse sentimento de
“ndo existéncia” faz com que os seres colonizados ndo apreendam outros valores, em
funcdo do valor de sua referéncia. Assim, perdem a sua identidade cultural em fungéo da
identidade cultural de seu opressor e esforca-se dia apds dia, a ser o0 mais parecido possivel
com 0 mesmo. Isto porque no mundo de seu opressor tem tudo o que lhe foi negado no

decorrer de sua existéncia marginalizada.

As condiges materiais presentes no mundo do colonizado ndo oferece aos seres
humanos subjugados e subtraidos em sua condicdo existencial nenhuma alternativa a nao
ser a de viver sonhando com o mundo do colonizador e isto faz com que ele busque na
exterioridade tudo o que ndo tem em sua realidade. Ndo é de se estranhar que o sentimento
de inferioridade reproduzido pelos moldes da educacéo escolar no mundo do oprimido e o
sentimento da “ndo existéncia” produzido nas entranhas da miséria colonial, conduza o

homem colonizado e a mulher colonizada a querer ocupar o espaco de seu opressor.

Freire (2011) tal qual Fanon (1979) tambeém percebeu esse risco, ou seja, 0 ser que
passou toda uma vida sendo oprimido numa condicdo de inferioridade podera buscar a

situacdo oposta e passar a assumir a mesma desumanidade de seu opressor.

E que, quase sempre, num primeiro momento deste descobrimento, os
oprimidos, em lugar de buscar a libertacdo, na luta e por ela, tendem a ser
opressores também, ou subopressores. A estrutura de seu pensar se
encontra condicionada pela contradicdo vivida na situacdo concreta,
existencial, em que se “formam”. O seu ideal ¢, realmente, ser homens,
mas, para eles, ser homens, na contradicdo em que sempre estiveram e
cuja superacdo ndo lhes estd, clara, é ser opressores. Estes sdo o seu
testemunho de humanidade (FREIRE, 2011, p.44).

Desta forma, Freire (2011) aponta que s6 o processo de humanizacdo através de
uma educacdo problematizadora e libertadora poderad fazer com que os seres humanos se
libertem da situacdo de opressao a qual estdo condicionados. Por terem a sua criticidade
agucada comecam a repensar o seu papel no mundo como sujeitos de praxis, com
capacidade de atuacdo no processo historico. Como nos diz Freire:

[...] na préatica problematizadora, vao os educandos desenvolvendo o seu
poder de captacdo e de compreensdo do mundo que lhes aparece, em suas
relagbes com ele ndo mais como uma realidade estatica, mas como uma
realidade em transformacéo, em processo (FREIRE, 2011, p.100).



73

Essa educacdo que faz oposicdo a educacdo bancéria recupera a humanidade
perdida, na medida em que conscientiza os seres oprimidos de sua situacdo existencial,
fazendo com que em processo de comunhdo busquem a condi¢do do “ser mais”. Contudo,
0 exercicio da humanidade presente nas relagdes que sdo travadas dentro da mesma, tende
a acabar com o opressor que teima em habitar no inconsciente do oprimido.

Na educacéo libertadora educadores e educandos travam uma relacdo horizontal, os
saberes, valores e identidade cultural existente no universo dos educandos sdo respeitados
pelo professor e por todos com quem interage. Desta maneira, os educandos e educandas
que sdo formados a partir de uma préatica problematizadora, tém as suas experiéncias que
trazem da vida, respeitadas. Como nos diz Freire (1996):

Por isso mesmo pensar certo coloca ao professor ou, mais amplamente a
escola, o dever de ndo s6 respeitar os saberes com que os educandos,
sobretudo os da classe populares, chegam a ela saberes socialmente
construidos na pratica comunitéaria (FREIRE,1996, p.30).

Nesta concepc¢édo de educacdo, os educandos e educandas sdo estimulados a falar e
também a refletir sobre as situagcdes que acontecem em seu meio e na sociedade em geral.
Tendo como base que “Nao ¢ no siléncio que os homens se fazem, mas na palavra, no
trabalho, na acdo-reflexao”. (FREIRE, 2011, p.108), a educacdo dialdgica se constitui
enquanto pratica mediadora do processo de descolonizacdo do ser e do saber. Portanto,
cabe ao professor, ndo s6 ser o mediador do mesmo, como tambem saber lidar com
experiéncias e concepc¢oes diferentes do mundo, como uma oportunidade pedagogica de
contribuir com uma educacdo para a igualdade das relagdes étnico-raciais, mesmo que
estas difiram das suas. Nesse sentido, Freire (1996) nos diz:

Nas minhas concep¢des com os outros, que ndo fizeram necessariamente
as mesmas opcdes que fiz, no nivel da politica, da ética, da estética, da
pedagogia, ndo posso querer “conquista-los”, ndo importa a que custo,
nem tampouco temo que pretendam “conquistar-me”. E no respeito as
diferencasentre mim e eles ou elas, na coeréncia entre o que faco e o que
digo, que me encontro com eles e com elas (FREIRE, 1996, p. 135).

Numa prética progressista que visa a libertacdo do ser o(a) professor(a) necessita
agir com ética e estética “Nao ¢ possivel pensar os seres humanos longe, sequer, da ética
quanto mais fora dela” (FREIRE, 1996, p.32). Agir eticamente ndo é dizer uma coisa e
fazer outra, ndo podemos enquanto professores nos posicionar em favor das lutas
democraticas e ndo oportunizar a criticidade dos estudantes no espaco escolar, como nos
diz Freire: “Ensinar exige a corporeificacdo da palavra através do exemplo” (FREIRE,

1996, p. 34). S6 assim, podera promover um diadlogo onde todos os educandos e educandas



74

possam se colocar criticamente frente as diferencas sem medo de represalias. Nesse
sentido, Freire (1996) diz:

Faz parte igualmente do pensar certo a rejeicdo mais decida a qualquer
forma de discriminacdo. A préatica preconceituosa de raga, de classe, de
género ofende a substantividade do ser humano e nega radicalmente a
democracia (FREIRE, 1996, p.36).

O ser politico tem uma viséo diferenciada de sua existéncia no mundo, sabe que seu
papel € de transformacdo em busca de um mundo mais justo para todos e para isto tem
consciéncia que a luta pela libertagdo ¢ conjunta e sua base ¢ o didlogo. “Ninguém liberta
ninguém, ninguém se liberta sozinho: os homens se libertam em comunhdo” (FREIRE,
2011, p. 71).

Nesse contexto, a educacdo que tem como base o didlogo, o respeito as diferencas e
visa a transformacdo da sociedade de modo a recuperar a humanidade do ser, ndo pode ser
sentenciadora. Por isso, 0 seu processo avaliativo ndo pode estar associado a préticas
excludentes e competitivas, que retirem dos educandos e educandas a possibilidade de “ser
mais”. Sobre uma educacao de base freireana, Albuquerque e Silva (2001) dizem:

Paulo Freire se coloca radicalmente contra o autoritarismo na avaliacéo,
indigna-se com atitudes que rotulem alunos e alunas, que os/as
diminuam, que os/as isolem do processo de aquisicdo e ressignificacdo

critica do conhecimento, que gerem competicdo e afastamento entre eles
e elas (ALBUQUERQUE & SILVA, 2001, p.192).

A perspectiva freireana de avaliacdo percebe no erro a possibilidade do acerto, pois
todo ato educativo exige acdo e reflexdo e sera na auto-avaliacdo que o educando e a
educanda construirdo o caminho do acerto. Como nos dizem Albuquerque e Silva “Paulo
Freire estd chamando atencdo para auto-avaliagdo, como exercicio educativo - dialético
que possibilita aos alunos e as alunas compreenderem o0 seu proprio processo de
aprendizagem” (ALBUQUERQUE & SILVA, 2001, p.183). E nesse exercicio constante
entre a capacidade de fazer e a acdo concretizada, que os educandos e educandas
reconhecem as suas limitacdes diante do objeto de conhecimento. Consciente de suas
possibilidades encontrardo os caminhos necessarios a superacao das situacdes opressivas
dentro da sociedade, recuperando a dignidade subtraida pelo opressor.

O pensamento de Fanon (1979) também busca recuperar a condicdo humana dos
seres oprimidos pela colonizacdo, contudo atrelando as questdes raciais, que foi
influenciado pelo também martinicano Aimé Césaire. Com esse objetivo ele traz a

importancia do reconhecimento da negritude e de todos os valores inerentes a mesma que



75

foram invizibilizados pelo colonizador e que produziu o sentimento de ndo existéncia nos

homens e mulheres que pertenciam as coldnias africanas.

Nesta perspectiva ele também ressalta a importancia do resgate da cultura nacional,
livre dos valores que foram defendidos pelo colonizador e que insistiu em apagar da
memoria dos seres colonizados a histdria de seus ancestrais, que justifica a sua existéncia e
traz a tona a sua identidade africana.

Ao colonialismo ndo basta encerrar 0 povo em suas malhas, esvaziar o
cérebro colonizado de toda forma e de todo contetdo. Por uma espécie de
perversao da l6gica, ele se orienta para o passado do povo oprimido,
deforma-o, desfigura-o, aniquila-o (FANON, 1979, p.175).

Enquanto ndo houver um despertar de consciéncia por parte da mulher e do homem
colonizado em relacdo a alienagdo racial e cultural que foram produzidas dentro das
relagdes de opressdo presente no colonialismo, persistira o sentimento de inferioridade que
neles foi gerado. Segundo Fanon, se faz necessario que todos os seres colonizados
despertem para a compreensao da realidade colonial e se organizem numa agéo coletiva
para construir um caminho de independéncia e libertacéo.

A questdo cultural também foi abordada por Freire (2011), ele denunciou que o0s
opressores invadem a identidade cultural dos(as) oprimidos(as), substituindo-a pela sua. Os
opressores menosprezam os valores culturais dos(as) oprimidos(as), essa relacdo que é
colonial, é também ideoldgica, pois com a padronizacdo dos valores o processo de
dominacéo ¢ facilitado.

Desrespeitando as potencialidades do ser a que se condiciona, a invasao
cultural é a penetracdo gque fazem os invasores no contexto cultural dos
invadidos, impondo a estes sua visdo de mundo, enguanto que lhes freiam
a criatividade, ao exibirem a sua expansdo (FREIRE, 2011, p.205).

Nesse sentido, Freire (2011) ressalta a importancia de uma educacédo libertadora
para a superacdo das amarras da opressdao. Entdo o seu trabalho direcionou-se em prol da
valorizacdo da cultura produzida pela classe popular e que foi desvalorizada pela classe
dominante. Considerava a importancia das experiéncias culturais existentes em todos os
espacos marginalizados, como das populacbes ribeirinhas, camponesas, carceraria,
moradores de favelas e de todos os sujeitos que por nao se enquadrarem no modelo cultural
que predominava na classe dominante se viam excluidos do processo social. Denunciou
também a desvalorizacdo cultural que sofrem os negros e negras, tocando na questdo de

sua religido, ao dizer:



76

Quéo ausentes da democracia se acham os que queimam igrejas de negros
porque, certamente, negros ndo tém alma. Negros ndo rezam. Com sua
negritude os negros sujam a branquitude das oragfes... A mim me da
pena e ndo raiva, quando vejo arrogancia com que a branquitude de
sociedades em que se faz isso, em que se queimam igrejas de negros, se
apresentam ao mundo como pedagoga da democracia (FREIRE,1996,
p.36).

Freire nesse pensamento toca nas questdes relacionadas ao racismo. Denuncia o
poder colonial que ressalta as tradi¢Oes religiosas europeias, desvalorizando as religides
pertencentes ao povo negro. Desta forma, percebemos que ele ao estudar as questdes
classistas, encontrou no bojo do processo de opressdo o direcionamento ao povo negro,
levando esse grupo a uma posigéo de inferioridade social.

Tal qual Fanon, Freire sabia da necessidade de superar o sentimento de
inferioridade nas classes subalternizadas, sendo pelo poder econémico ou pelas questdes
raciais. Considerava que a superacdo do sentimento de inferioridade produzido pela
realidade alienante sO poderia acontecer através da conscientizagdo que viria por uma
pratica educativa que priorizasse a a¢do dialdgica libertadora. Enquanto que para Fanon era
uma acdo muscular, envolvia luta corporal e resisténcia as forcas militares que oprimia o
mundo dos africanos colonizados.

Tanto a concepgédo de Freire (2011) como a de Fanon (1979) oferecem subsidios
para a pratica de uma educacéo intercultural. No pensamento de ambos esta presente a
transformacéo das relacbes de opressao por quais passam esses seres e coloca nas méaos dos
mesmos a possibilidade de transmutar as condicdes materiais de suas existéncias

Neste contexto, percebemos que para que haja respeito e valorizagdo em torno da
diversidade religiosa nas escolas, faz-se necessario que os povos de terreiro continuem a
sua luta social e historica. Os movimentos, as caminhadas e as reivindicagdes por melhores
condicBes de vida, além de se constituirem em atitudes afirmativas sdo momentos

educativos para a sociedade.



77

2.2 O Candomblé

Tomamos como ponto de partida a didspora africana, que durou quase quatro
séculos com seu inicio em 1551 até 1850 (LODY, 1987, p.08), nos deparamos com um dos
maiores episodios de violéncia da historia na humanidade que caracteriza a desumanizacao
e a ganancia pelo poder concretizada em barbarie, que foi a escravizagdo. Este liderado
pela Europa foi movido por fins econdmicos e politicos. Em relag8o a essa realidade Lody
(1987) nos diz:

Nesse ambito de interesses econdmicos, o continente africano é alvo de
uma série de investidas que, da segunda metade do século XVI a primeira
metade do XIX, serviram de cenario para o transporte de milhares de
homens e mulheres da Africa para o Brasil, reunido diferentes etnias,
contrastantes estagios culturais e diferenciados sistemas sociais,
econdmicos, politicos e religiosos (LODY, 1987, p.07).

Tal desrespeito é respaldado pela bandeira da civilizagao e progresso que ressalta os
valores europeus, vinculado a uma ideologia de supremacia racial e cultural que
estigmatiza o ser humano, submetido a uma condicdo de inferioridade em relacdo a
organizacdo social, politica e econdmica, descartando a sua visdo de mundo e tradi¢Oes

culturais e dentre elas o pensamento religioso.

Esse momento histdrico gerou uma subtracdo incalculavel da Africa Subsaariana de
um contingente de pessoas levadas ndo so para Europa, mas principalmente para 0 Novo
Mundo, que hoje integra todo continente americano e consequentemente gerando a entrada
de vérias etnias africanas e suas culturas na nova terra denominada Brasil. Como nos diz
Verger (2002):

Desde muito cedo, ainda no século XVI, constata-se na Bahia a presenca
de negros bantu, que deixaram a sua influéncia no vocabulario brasileiro.
Em seguida, verifica-se a chegada de numeroso contingente africanos,
proveniente de regides habitadas pelos daomeanos (géges) e pelos iorubas

(nagds), cujos rituais de adoracdo aos deuses parecem ter servido de
modelo as etnias ja instaladas na Bahia (VERGER, 2000, p. 23).

Em relacdo aos povos que vieram para o Brasil, Silva (2005, p.26) nos diz que era
dificil comprovar quais eram as suas origens, pois o colonizador os identificava, conforme
0 nome do porto por onde embarcaram na Africa, que muitas vezes ndo correspondia de
fato a sua procedéncia. Contudo, ele destaca a vinda de dois grupos para o Brasil, 0os bantos

e 0s sudaneses. Os bantos eram provenientes do atual Congo, Angola e Mogcambique e se



78

estabeleceram principalmente em Minas Gerais e Goias. J& 0s sudaneses procediam da
Africa Ocidental.

Segundo a andlise de Lody (1987), a influéncia cultural dos povos bantos nas
tradicOes religiosas de matrizes africanas vem sendo esquecidas pelo meio académico, que
pouco desenvolveu estudos sobre os mesmos e quando aparecem ndo € ressaltado o seu
devido valor, ficando os mesmos relegados ao segundo plano quando comparada as
crengas dos povos iorubanos.

Tal exclusdo é inexplicavel, visto a presente marca dos bantos na
civilizacdo afro-brasileira. Os bantos quase sempre sdo apontados ou
citados, sem grandes consideracdes teodricas. E mesmo quando isso
acontece, parece ao leitor que uma inferioridade paira sobre os vindos de
Angola, proximidades e mesmo os do Oriente da Africa procedentes de
Mocgambique (LODY, 1987, p.15).

Contudo é importante ressaltar a sua marca na cultura afro-brasileira, pois suas
crengas nos inquices®’, ndo estdo relacionadas apenas aos fendmenos da natureza. Eles
englobam no seu modelo cosmogdnico a ancestralidade, que integra todos os antepassados
gue tiveram sua importancia na historia desse povo.

Lody (1987) nos diz que no contexto brasileiro eles contribuem para o
aparecimento do Candomblé de Caboclo, donde se mistura o0 homem da terra com o nativo
africano na luta pela sobrevivéncia diante da opressao do colonizador.

Assim, o caboclo é fortalecido e interpretado como um ancestral atuante
e, enquanto nacional brasileiro, novo, incluido na memoria civica afro-
brasileira como herdi das guerras da Independéncia na Bahia, um
defensor da terra brasileira. Por isso, em 2 de julho, dia de independéncia
da Bahia, sua figura é relembrada nos desfiles pelas ruas de Salvador e
nos muitos terreiros de candomblé de caboclo (LODY, 1987, p.14).

Mesmo entendendo a importancia da critica feita por Lody (1987), somos obrigados
a nos debrucar sobre o estudo da contribuicdo dos povos sudaneses para a formacdo das
religibes que buscam conservar as tradi¢fes africanas no Brasil. Por consequéncia tem-se
em vista a significativa presenca das crencas iorubanas nas casas de candomblé que temos

na atualidade.

Segundo Silva (2005, p. 27-28) os sudaneses vieram da atual Nigéria, Benin (ex-
Daomé) e Togo. Esse grupo veio para o litoral nordestino para atuar no ciclo do acucar,

principalmente na Bahia e em Pernambuco, sua chegada aconteceu entre o Séc XVII até a

*Inquice é divindade, categoria de ser divino; termo empregado nos candomblés das nagdes angola e angola-
congo (LODY, 1987, p.80).



79

metade do Séc. XIX. As etnias que 0s compBdem, o0s iorubas ou nagds (subdivididos em
queto, ijexa, egbd, etc), os jejes (ewe ou fon) e os fanti-achantis, vieram também os
haussés, tapas, fulas, peuls e mandigas.

Cossard (2008, p.29) analisa a chegada dos iorubas e dos fons como importante
para o fortalecimento da memoria coletiva africana aqui no Brasil, pois estes vieram em
grande nimero, ajudando a consolidacdo de sua religido. Isto se difere da realidade de
algumas etnias estabelecidas aqui, as quais devido a diversidade de suas origens, ndo
puderam organizar seus cultos segundo suas tradi¢es. Sobre as caracteristicas dos fons e
iorubds, que chegaram a Bahia no século XVIII, essa autora nos diz:

Esses grupos, em nimero maior, eram oriundos de todas as camadas
sociais; ndo se tratavam de humildes servos, vendidos por qualquer
material, mas de verdadeiros homens de guerra, chefes, principes,
dignitarios, sacerdotes. Eles ndo podiam mais se apoiar em sua linhagem,
estrutura familiar ou politica, mas suas personalidades eram téo fortes que
conseguiram — ndo sem atribulacdes e perseguicBes — salvar grande parte
de sua heranca cultural (COSSARD, 2008, p.30).

Estabelecendo uma andlise do perfil dos africanos que vieram para o Brasil neste
periodo, observamos a raiz da resisténcia das religides de matrizes africanas e a razdo do
predominio das Nacdes de Candomblé que estdo relacionadas tanto ao tronco ioruba como

aos fons.

Os iorubés trouxeram a crenca e o culto aos Orixas, base da tradicdo religiosa que
formou a nova religido no Brasil, que segundo Prandi (2004) surge como religido no séc.
XIX na Bahia onde recebeu o nome de Candomblé e de Xangd em Pernambuco, Alagoas e

Sergipe.

Bastide (1960, p.266-269), analisa que no ambito do sagrado ndo existe muita
diferenca entre os Xangds pesquisados por ele no Recife e 0 Candomblés da Bahia, pois o
pantedo dos Orixas sdo correspondentes, havendo apenas algumas adaptacdes nos rituais,
com o objetivo de adapta-los a situacdo mais pobre do povo recifense.

Em resumo, parece que a grande diferenca entre os Xangds e 0s
Candomblés, no fundo consiste numa diferenca de nivel econdémico, visto
que as modificagbes que sdo introduzidas em Recife, nas normas

africanas, explicam-se quase todas pela necessidade de adapta-las a um
meio social mais pobre (BASTIDE, 1960, p. 269).



80

Dos fons do Dahomé originou-se o Tambor de Mina do Maranhdo, que cultuam os
voduns, que seria uma comparacdo aos Orixas, contudo com nomes diferentes, segundo
Beniste (2012, p.129), o que ocorreu devido ao processo sincrético que ja a acontecia na
Africa entre esse povo e os iorubas. Isto ocasionou-se tanto por serem vizinhos como pelas
constantes batalhas travadas entre si, que geravam escravos prisioneiros de guerra e
quando se tratava de mulheres terminavam por se casar com homens dos povos

vencedores.

Bastide (1960) e Prandi (2004) registraram também o Batugque no Rio Grande do
Sul. De acordo com o primeiro pesquisador essa religido que aparece em Porto Alegre no
Séc. XIX tem elementos tanto dos iorubas como dos daomeanos. Afirma ainda que, como
na Bahia, nesse estado existiam negros provenientes de varias nacdes, acarretando uma

grande diversidade nas formas de culto e fusGes entre eles (BASTIDE, 1960, p. 289).

Desta forma, no contexto da escravizagdo muito se perdeu em relacdo a
configuracdo do universo religioso da Africa para o Brasil, acarretando modificacdes ndo
SO na estruturacdo do culto como também no pantedo das divindades. Até porque varios
foram os povos que vieram para 0 Brasil e que trouxeram as suas conviccdes religiosas,
todavia algumas crencas comuns foram mantidas e contribuiram para a constituicdo das
religibes afro-brasileiras de matrizes africanas. Nesse sentido Cossard (2008) nos diz:

Na verdade no meio dos africanos e seus descendentes ndo havia uma
religido Unica. As etnias representadas no Brasil tinham, cada uma, suas
caracteristicas, mas havia entre elas uma base comum: a crenga em um
ser supremo que domina o mundo; a crenca em forcas sobrenaturais
ligadas aos elementos da natureza ou as suas manifestacGes; a crenca de
que 0S nNOssos ancestrais, mesmo pertencendo ao outro mundo, continuam
a participar de nossas vida; e de que essas forgas - divindades ou

ancestrais - incorporam-se nos seres humanos, para trazer-lhes uma ajuda
benéfica (CROSSARD, 2008, p.27).

Os varios sequestrados da Africa para o Brasil desde o Século XVI nos trazem
grandes contribuicdes para a formagdo das religides afro-brasileiras®® de matrizes
africanas, que apesar de terem origens e divindades diferenciadas, partilhavam de crencas

comuns. Conservar suas tradicdes e formar novas religiGes, ndo foi uma tarefa facil, pois

3>0Optamos pela designagdo de formacdo e néo transferéncia, pois segundo Verger (2002) em seus estudos
sobre a religido no Brasil e no continente africano, esta seria aqui uma reinvencao da religido nas condicdes
que a nova terra e o proprio processo de escravizagdo, com todas as opressdes impostas, poderiam oferecer.



81

tiveram que enfrentar as pressoes e imposi¢des coloniais, inerentes aos processos culturais
como a aculturacdo, sincretismos e etnocentrismo, essas culturas através de suas formas de
resisténcia conseguem sobreviver, mantendo as tradi¢des africanas, e principalmente a sua
heranga religiosa na formacdo cultural do povo brasileiro. Sobre a imposigdo cultural,
opresséo e resisténcia, Verger (2002) nos diz:

As convicgdes religiosas dos escravos eram entretanto colocadas a duras
provas quando da chegada ao Novo Mundo, onde eram batizados

obrigatoriamente “para a salvagdo de sua alma” e deviam curvar-se as
doutrinas religiosas de seus mestres (VERGER, 2002, p. 23).

Um dos obstaculos enfrentados pelos povos africanos que vieram para América foi
a imposicdo da fé cristd, tanto que como forma de resisténcia recorreram ao sincretismo
religioso para poderem continuar a louvar as divindades africanas, trazendo uma nova
configuracio dessas religides no Brasil em relacdo a Africa, além das ja existentes pelas

diferencas étnicas.

Na tentativa de resgatar a histéria religiosa africana, Pierre Verger a partir de
viagens e registros entre a Bahia e a Africa Ocidental empreendeu pesquisas sobre a
religido nos dois continentes. Verger (2002) direcionou o seus estudos sobre o culto aos
Orixas, especificamente em relacdo aos iorubés (nagds) localizados na Africa Ocidental e
foi justamente nesta parte do continente que desenvolveu a sua pesquisa sobre as crengas,
rituais e tradicdo desses povos. Segundo este autor, falar sobre os Orixas, principalmente
no contexto africano ndo € uma tarefa facil, pois assumem significados e posicdes
diferentes em varias localizacdes da Africa. No século XIX e até as primeiras décadas do
XX, o0s autores os definiam de maneira simples, devido a homogeneidade que ficou
submetida no Brasil. Mas podemos analisar essa complexidade colocada por ele na
seguinte afirmacao:

Atualmente, setenta anos depois, ainda ndo ha, em todos os pontos do
territério chamado lorubd, um pantedo dos orixads bem hierarquizado,
Unico e idéntico. As variacOes locais demonstram que certos orixas, que

ocupam uma posi¢do dominante em alguns lugares, estdo totalmente
ausentes em outros (VERGER, 2002, p.17).

Para esse autor, no contexto africano, o culto aos Orixas se deu por regido e sO
poucos deles foram cultuados por toda terra iorubana. No Brasil o culto teve outra
configuracdo caracterizando-se num culto coletivo. Sendo importante considerar que a

agregacao dos escravos em senzalas, oriundos de lugares diferentes da Africa, ainda que



82

falassem o mesmo idioma, como é o caso dos iorubas ou nag6s, ndo significava cultuar o
mesmo Orixa e isso foi decisivo para o surgimento do Candomblé no Brasil. Em relacdo
a essa realidade Verger (2002) nos diz: “Existem, assim, em cada terreiro de candomblé
multiplos Orixas pessoais, reunidos em torno do Orix4d do terreiro, simbolo de

reagrupamento, do que foi disperso pelo trafico” (VERGER, 2002, p.33).

Isto foi acontecendo, permeado pelo processo de aculturacéo, cujos grupos atraves
das trocas culturais vao incorporando um a cultura do outro, no momento em que varios
Orixas sdo cultuados dentro do mesmo espaco fisico, estratégia ndo confortavel, mas a
Unica viavel dentro do contexto da escravizacdo. N&o se deve deixar de considerar que a
crenca no sagrado e no universo mitico iorubano era um fator de agregacdo dessas
identidades culturais que estavam esfaceladas. Assim, o culto aos Orixas era o reencontro
com a liberdade, mesmo que momentanea, pois através do ritual, recuperavam a
subjetividade do homem e da mulher africana, antes da escravizagdo, reforcando a

memodria da liberdade.

Outro ponto de diferenca é que na base da religido africana, além do culto aos
Orixas cultuavam também os ancestrais, pois a organizac¢ao do culto no seio da familia e
a comunicacdo com os antepassados se tornou inviavel na realidade da escraviddo, onde

as familias foram desmembradas.

O tecido social do negro escravo nada tinha a ver com a familia, grupos e
estratos sociais dos africanos nas suas origens. Assim, a religido negra s6
parcialmente péde se reproduzir aqui. A parte ritual da religido original
mais importante para a vida cotidiana, constituida no culto aos
antepassados familiares e da aldeia, pouco se refez, pois a familia se
perdeu, a tribo se perdeu (PRANDI, 1995. p.115).

A importancia da relacdo familiar na Africa com a religido também foi abordada
por Berkenbrock (2007, p.206) quando afirma que a nova forma de cultuar nascida no
Brasil agregava as pessoas, apenas pelos lagcos espirituais e o terreiro era o local por
exceléncia para a pratica do culto e a forma de abrigar a nova familia, “o povo do santo”,
como muitos se denominam. A nova realidade ndo permeava a existéncia dos lacos de
parentesco consanguineo dentro da religido, surgindo dai outra familia a do santo, ou seja,
aqueles que se unem por estar numa mesma religido e dentro dela o parentesco existente

entre o fiel e o Orixa.



83

O terreiro funciona como uma grande familia, onde o parentesco se
compde por duas vertentes: por um lado o parentesco carnal e por outro-
0 que ndo o faz menos importante — um parentesco espiritual e ritual. O
parentesco no terreiro ndao é visto apenas na base de critérios bioldgicos,
mas também e principalmente em critérios religiosos (BERKENBROCK,
2007, p.207).

Contudo, 0 mais importante que € a crenca nos Orixas, conseguiu manter-se viva
na tradicdo, como na fé do povo africano na nova terra. Os Orixas podem ser entendidos
como forca da natureza, herdis mitificados ou ajudantes de Olorun® na histéria da
criacdo. Os estudos realizados pela Antropologia nos trazem algumas definicdes em
relacdo aos mesmos, contribuindo para uma melhor compreensao sobre o sentimento que

permeia 0 universo sagrado dos seguidores das religides de matrizes africanas.

Serdo transcritas para ca a concepcao de Prandi (2001) e de Verger (2002) sobre os
Orixas, onde poderemos observar duas compreensdes sobre o significado dos deuses que

compdem a mitologia iorubana.

Para os iorubas tradicionais e os seguidores de suas religiGes nas
Américas, os orixas sdo deuses que receberam de Olodumare ou Olorum,
também chamado de Olofim em Cuba, o0 Ser Supremo a incumbéncia de
criar e governar o mundo, ficando cada um deles responsavel por alguns
aspectos da natureza e certas dimensdes da vida em sociedade e da
condicdo humana (PRANDI, 2001. p. 20).

Assim como Prandi (1995) falava da importancia do culto aos ancestrais e que
desapareceu no Brasil devido a escravizacdo, Verger (2002) também nos traz essa
caracteristica em relacdo ao culto aos Orixas na Africa, como podemos perceber na
citacdo a seguir, atrelado a importancia da familia a sua definicdo sobre o Orixa toma um

carater mais complexo do que a de Prandi.

A religido dos orixas estd ligada a concepgdo de familia. A familia
originaria de um mesmo antepassado, gque engloba vivos e mortos. O
orixd seria, em principio, um ancestral divinizado que, em vida
estabelecera vinculos que lhe garantiam um controle sobre certas forgas
da natureza, como o trovdo, 0 vento, as aguas doces ou salgadas, ou
entdo, assegurando-lhe a possibilidade de exercer certas atividades como
a caca, o trabalho com metais ou ainda, adquirindo o conhecimento das
propriedades das plantas e sua utilizacdo do poder, asé, do ancestral-orixa
teria, apds a sua morte, a faculdade de encarnar-se momentaneamente em
um de seus descendentes durante um fendmeno de possessdo provocada
(VERGER, 2002, p18).

**0Olorum ou Olodumare Literalmente, Dono do Céu; nome pelo qual é denominado preferencialmente no
Brasil o Deus Supremo (PRANDI, 2001, p. 568).



84

Nessa fala o autor nos traz elementos muito importantes para o entendimento das
religides de matrizes africanas, que seria a concepcdo do ancestral mitico, aquele que é
responsavel pela civilizacdo de um povo, dotado de poderes sobrenaturais. Traz também a
presenca do transe e da possessao nos rituais, de onde descem do mundo em que habitam o
orum*, e utilizam do corpo de seus descendentes para a distribuicdo de seu Axé com todos

de sua comunidade.

Independente do que significam, conforme a viséo dos autores trazidos aqui, 0 mais
importante € o que representam no sentimento daqueles que os reconhecem como donos de
seus ouris (cabecas) e por isso, segundo o pensamento religioso que permeia essas

religides, os Orixas exercem influéncia na personalidade e no destino de seus seguidores.

A crenca no sagrado que ja era para o homem que vivia em terras africanas algo
gue permeava a sua organizacao social, presente em todos os aspectos de sua cultura, no
Brasil ela tomava um carater ainda mais forte, pois era dela que retiravam forgas para
ultrapassar os sofrimentos da escravizacdo. Dessa maneira, recuperavam a dignidade e
identidade cultural, que mesmo passando por transformagfes os reportava a uma Africa
saudosa livre, distante e que mesmo para aqueles que por la nunca pisaram era reportada
através das narracdes orais dos mais velhos. Lody (1987) nos traz essa relacdo entre
oralidade e tradi¢fes africanas quando nos diz:

Na relacdo memoria milenar e grandes transformacBes, 0s modelos
africanos encontram sustenta¢do na historia oral, forte e predominante,
em que regras e papéis de homens e mulheres sdo geralmente

determinados pelos cargos e fungBes, que vao do agricultor, artesdo ou
sacerdote a ser um alafim (rei) por exemplo (LODY, 1987, p.9).

Por meio da oralidade as tradicdes africanas foram repassadas dentro do
Candomblé através de geracGes. Nessa heranca cultural encontramos o universo mitico dos
Orixas e suas caracteristicas, que se assemelham aos seres humanos, num contexto onde
ndo sdo de todo bons e nem de todo maus, pois correspondem as possibilidades das

especificidades humanas. Nesse sentido, Cossard (2008) nos diz:

Essas forcas sdo concebidas como seres animados e agem segundo uma
personalidade bem determinada, como seu campo de acdo, suas
preferéncias e repugnancias. Com essas divindades ndo sdo em esséncia
nem bons, nem mas, é possivel que 0 homem possa concilia-las; mas s6

% Céu, mundo sobrenatural, mundo dos orixas; cada um dos nove mundos paralelos de concepgao ioruba
(PRANDI, 2001, p.569).



85

conseguird fazé-los se ja tiver adquirido o conhecimento e sabedoria
necessarios. Algumas vezes, ha uma interagdo ou, até mesmo, luta e
oposicdo entre elas, dai podendo resultar um conflito ao qual o homem
pode estar associado (COSSARD, 2008, p.35).

Em meio a esses conflitos estdo sentimentos como amor, maternidade, paz, perdao,
protecdo, dedicacdo, justica, e sabedoria. Em contrapartida também podem experimentar
sentimentos de cobiga, paixdes, traicbes, inveja, volupia, vinganca, desejos, édio, guerra e
tantos outros sentimentos que irdo variar de acordo com o contexto de cada mito que os
envolve. Inserindo-se também as habilidades humanas como a arte do trabalho com os
metais e de caca, como também habilidades sobrenaturais como a manipulagdo do vento,
das tempestades e dos trovBes. Neste contexto, os filhos dos Orixas, se assemelham as

suas maes ou pais em muitas de suas caracteristicas.

Segundo Prandi (2001, p.20), o universo mitico iorubano é composto por Olorun ou
Olodumare, criador do orun (céu) e aié (terra), a quem nao se oferece sacrificio nem
oferenda e para quem o0s Orixds estdo a servigco. Dentre eles temos Exu, Orixa da
comunicacgdo, dos caminhos e da fecundacdo, mensageiro por exceléncia transita entre 0s
dois mundos e leva aos demais Orixas que habitam no orun os pedidos dos seres humanos.
Vale ressaltar que a concepcao eurocéntrica por desvalorizar o papel desse Orixa dentro do
espaco cultural iorubano o comparou ao diabo e essa imagem distorcida o acompanha até

hoje.

Alguns Orixas como é o caso de Ogum, tem seu dominio modificado ao chegar as
terras brasileiras e isto pode ser interpretado justamente pela escravizacdo. Prandi (2001,
p.21) ao se referir a ele diz que seu dominio esta ligado ao ferro, metal e guerra na
atualidade. E em tempos remotos ligava-se a agricultura junto aos outros Orixas cacadores,

como Oxo6ssi ou Odé, Erinlé ou Ibualama, Logun Edé e Otim.

Ja Verger (2002) diz que na Africa ele estava tradicionalmente associado a funcéo
agricola devido a atividade do campo ser prazerosa e sindbnimo da sobrevivéncia. Contudo,
no Brasil a agricultura toma o carater da escravizacdo, entdo sua outra funcéo de ferreiro se
sobressai, associada a guerra, apegar-se a ele significava adquirir forcas para lutar contra o

processo de opressao e pela liberdade.

Em relacdo ao Orixa Xang6, Verger (2002, p.134) o ressalta como personagem

histérico, o qual teria sido o quarto rei de Oy6, o Alaafin Oyo, filho de Oranian. Tal qual



86

Verger, Prandi (2001, p. 21) também traz a conotacdo histérica de Xangd, dizendo
inclusive que por ter sido rei dominou durante muito tempo as demais cidades iorubanas e
por isto teve seu culto muito difundido na Africa. Segundo esse autor, como Orixa ele
representa o trovao e rege a justica.

Prandi (2001) ainda nos traz o pantedo dos Orixas responsaveis pela terra, na
Africa existia do culto a Onilé, a mie terra, contudo aqui no Brasil esse Orixa é
esporadicamente cultuado nos Candomblés mais tradicionais. Desta forma, esse dominio
foi redistribuido entre Nand e seus descendentes Oxumaré, Omulu ou Obaluaé e Yew4, que
séo respectivamente: a dona da lama, donde o ser humano foi feito e a mais velha dos
Orixas cultuados na América; o Orixa do arco-iris, 0 deus serpente que controla a chuva e
consequentemente as boas colheitas; o Orixa que rege a peste e as doencas infecciosas,
contudo é dele também o poder da cura e, por Gltimo; o Orixa que cuida das fontes e do
solo sagrado que abriga os mortos. Ligado a terra também temos a arvore centendria Iroco,

associada ao Orixa tempo, contudo seu culto € raro no Brasil.

Em relacdo aos demais Orixas femininos o referido autor nos traz lemanja, senhora
das grandes &guas, que no Brasil recebeu o dominio das aguas salgadas que na Africa era
regido por Olocum, Orixa aqui esquecido. E as trés esposas do rei Xangd, Oia ou lansd,
que toma conta do vento, da tempestade e da sensualidade e também responsavel por
cuidar dos espiritos dos mortos. Oxum, a mais bela dos Orixas femininos, rege sobre as
aguas doces, domina o amor, a fertilidade, o ouro e a vaidade. E Oba é que dirige o
cotidiano e a vida doméstica (PRANDI, 2001, p.22).

Prandi (2001, p.22-23) ainda nos traz o Orixa infantil, os gémeos lIbejis, associados
a inocéncia, a duplicidade e o lado infantil dos adultos. Orumila ou Ifa, conhecedor do
destino dos homens e dos segredos do oraculo no jogo de buzios no Brasil seu culto vem se
perdendo. E também o Orixa Ossain que toma conta das folhas e do poder curador das
ervas. E por fim o maior de todos os Orixas a quem foi dado o poder da criacdo o grande
Oxala, o qual todos os Orixas estdo subordinados. Esse Orixa vem em duas versoes:

Oxalufd, Oxaléa velho e como Oxanguid, Oxala jovem e guerreiro.

Toda essa tradicdo foi negada pelo sentimento de etnocentrismo presente na cultura
ocidentalizada, que desrespeitou a cultura religiosa africana e recorreu ao mecanismo da

conversdo, impondo-lhes a crenca no deus Unico e cristdo, através da catequese.



87

Segundo Silva (2005, p.30) a catequese era utilizada como forma de dominagdo do
homem negro para que através da doutrinacdo dentro dos principios cristdos eles
estivessem redimidos em torno das condi¢Oes da escravizagdo. Dentro desse contexto a
religido catdlica, oferecia as condi¢fes necessarias para a manutencdo da escravizacao e
dos interesses politicos e econdmicos do colonizador.

A0s negros era ensinada a resignacdo e obediéncia ao senhor de engenho
como forma de alcancar o céu e redimir os pecados de suas almas. A
comparagdo entre as privagdes da vida do escravo e os sofrimentos de

Cristo era frequentemente utilizada para consola-los (SILVA, 2005,
p.30).

Utilizar o pensamento religioso como forma de organizacdo e dominacdo era
estabelecer certo controle para que nédo existissem sentimentos de revolta que culminassem
em rebelifes, distanciar os negros de suas origens culturais, moldando-os a religido vigente

contribuiria para a consolidacdo dos interesses da Coroa Portuguesa.

Contudo, a repressédo sofrida ndo foi o bastante para que se distanciassem de suas
tradicdes religiosas, a cultura iorubana sobreviveu a perseguicéo do colonizador. Os nossos
antepassados ao serem pressionados a aderir ao catolicismo recorreram ao sincretismo
religioso, que é a incorporacdo das praticas catdlicas as suas praticas religiosas. Um dos
principais recursos foi associar um Orixa a imagem de um santo catolico, agradando assim
aos senhores e ndo deixando de louvar o seu Orixa. Lody (1987) nos diz que essa
correspondéncia ndao foi a mesma para todo pais, ela sofreu influéncias regionais, que
acarretou em mudancas, apresentando-se da seguinte forma:

Na Bahia Oxum é Nossa Senhora das Candeias e, no Recife, € Nossa
Senhora do Carmo. Ox06ssi, na Bahia é também S&o Jorge, e esse santo,
no Rio de Janeiro, € Ogum. J& Ogum, na Bahia, é Santo Ant6nio. Muitos
outros casos exemplificam a fluidez e diversificacdo das escolhas e das

justificativas que o povo de candomblé encontra e assume (LODY, 1987,
p.51).

Vale ressaltar que o calendario das festas dos Orixas submeteu-se a dos santos

catdlicos e devido a assimilacdo da cultura do outro ainda permanece assim em alguns

terreiros de candomblé no Brasil.

Para Bastide (1960, p.361) a questdo do sincretismo como um processo de

imposicdo cultural que vem desde a Africa, onde a acdo do colonizador e o desrespeito a



88

cultura local ja se fazia presente naquelas terras, para 0os povos de origem iorubana,

daomeanos, bantos, angolanos, congués e outros que vieram com o tréfico.
Entretanto, nota-se que todos eles, os deuses, sejam Voduns ou Orixas,
acham-se em estreita correspondéncia com os santos catélicos. A mascara
colonial ficou pregada no deus negro, mesmo onde ndo existe esta
identificacdo entre um e outro. Esse fendmeno, alids, chamado de
sincretismo, nada tem de genuinamente brasileiro e € mesmo anterior ao
trafico negreiro. A evangelizacdo dos negros principiara na Africa um
século ou dois antes do povoamento do Brasil, e alguns espiritos

daomeanos ou de negros do Congo ja tinham sido identificados com
santos catolicos (BASTIDE, 1960, p. 361).

O referido autor divide o sincretismo em duas vertentes, o sincretismo religioso por
correspondéncia entre as divindades africanas e as divindades catdlicas e o sincretismo
maégico por adicdo de elementos presentes nos rituais (Bastide 1960, p.386). Desta forma,
as religides afro-brasileiras véo se configurando dentro do cenério religioso, recorrendo ao
sincretismo como estratégia de resisténcia, conforme a realidade social vivenciada na

época.

A nova realidade trouxe o contato com elementos oriundos de culturas diferentes
que estavam presentes na comunicacdo de negros e negras das mais variadas origens
confinados nas senzalas. Eles ja traziam da realidade africana o processo de aculturacdo
tanto pela evangelizacdo ja iniciada pelo colonizador, como também pelos contatos
oriundos das guerras tribais e com os que foram estabelecidos posteriormente,

principalmente nas formacdes dos quilombos com o nosso nativo indigena.

Nesse sentido, encontramos no sincretismo nao apenas perdas, mas também ganhos
de outras formas de manifestacdes culturais que nasceram por meio da resisténcia e das
estratégias de sobrevivéncia para a afirmacdo da religido no Brasil. Nos estudos de René
Ribeiro (1952, p.33) sobre os cultos dos Orixas em Pernambuco ele percebeu esse
mecanismo de resisténcia tanto nas festas religiosas como nos cortejos de Maracatu, com a
presenca da boneca que é sagrada e que pertence a um Orixa, associado a um terreiro.
Observamos também que 0s negros e as negras ao se converterem ao catolicismo, aderindo
as irmandades religiosas como a do Rosario dos Homens Pretos, criaram dentro da prépria
igreja, por meio da organizacgdo coletiva mecanismos de defesa para que a sua religido ndo
desaparecesse. Nesse sentido, Lody (1987, p.53) nos diz: “Por fora, muito catolicismo; na
intimidade, a guarda das pedras, bazios e de tudo mais que nas condi¢cdes de espoliados, 0s

africanos conseguiam preservar’.



89

Desta forma, se manteve o culto ao pantedo de suas divindades, mesmo que com
outros nomes, conservaram no contexto do sagrado o sentido de sua fé. Isto lhes trouxe
forgas para conseguir sobreviver através da historia, na tentativa de buscar por meio da
religido, que concede forca e coesdo aos grupos, a Africa perdida. Esta que em termos
geograficos ficou para trds na distancia solitaria do oceano Atlantico, mas viva nas
reminiscéncias que eram revividas quando narravam para as novas geragdes as histérias de

seus mitos.

2.3 Racismos e Intolerancias
2.3.1 Racismos

Os estudos pos-coloniais, em especial, 0 pensamento de Quijano (2010) sobre raca
e racializagdo, partem do pensamento de que a diferenca racial foi algo socialmente
instituido com o objetivo de dominacdo e exploracdo. Nesse contexto, as diferencas
biologicas existentes entre colonizadores e colonizados serviram para colocar o elemento

branco num patamar de superioridade a quem se deveria obediéncia e respeito.

Concordando com esse pensamento Munanga (2003) analisa o aparecimento do
racismo atrelado a historia da colonizag&o, onde os seres colonizados tanto na Africa como
0s nativos da América passaram a ser classificados como inferiores, tendo como referéncia
a cor de sua pele. Sendo que essa classificacao repercute até os dias atuais com as atitudes

de racismo, preconceito e discriminacao, sofridas pelas pessoas devido a sua origem racial.

Com o descobrimento da América e da Africa, os povos autoctones
recém descobertos receberam as identidades coletivas de “indios” e
“negros”. A questdo colocada tanto pelos tedlogos ocidentais dos séculos
XVI e XVII, quanto pelos filésofos iluministas do século XVIII, era saber
se esses indios e negros eram bestas ou seres humanos como 0s europeus.
Questdo cuja resposta desembocou numa classificagdo absurda da
diversidade humana em racas superiores e inferiores. Dai a origem do
racismo cientifico ou racialismo, que infelizmente, interfere até hoje nas
relagOes entre seres e sociedades humanas (MUNANGA, 2003, p.05).

Durante muito tempo a sociedade brasileira influenciada pelas ideias de Gilberto
Freire sobre a mesticagem nacional negou a existéncia do racismo e vem convivendo no
decorrer da historia com o “Mito da Democracia Racial”. Isto ocasionou uma cegueira

coletiva que funcionou como entrave para que a populacdo néo percebesse, por um lado a



90

cordas desigualdades sociais e econdmicas e por outro lado o racismo que 0 povo negro e

seus descendentes enfrentam na realidade de suas vidas.

Tendo como pressuposto as desigualdades econdmicas existentes no Brasil que
atingiu muito mais a populagdo negra do que a branca, Florestan Fernandes (2007)
empreende estudos para demonstrar que a democracia racial no Brasil ndo passa de um
mito. Ou seja, ndo pode existir uma democracia racial, onde o povo negro e seus
descendentes continuam a compor as classes que estdo em desvantagem econdmica. Nesse
sentido, Fernandes (2007) nos diz que, “as investigacdes antropoldgicas, socioldgicas e
historicas, mostram em toda parte, que a miscigenacdo sO produz tais efeitos quando ela
nao se combina a nenhuma estratificacao social” (FERNANDES, 2007, p.44).

A politica de mesticagem nacional de nada colaborava para a emancipacdo do
negro. Contraria a isso, buscava o enquadramento do mesmo no esquema de dominagéo ja
estabelecido para que o poder econdmico e politico permanecessem branco. Seu acesso ao
mercado de trabalho limitava-se as atividades relacionadas a uma economia de subsisténcia
marginal. Sobre isto, Fernandes (2007) diz:

O unico setor que poderia contribuir para a difusdo de avaliagdes raciais
igualitarias, que era o da economia de subsisténcia, estava bloqueado e o
nivelamento social que ele fazia era um nivelamento por e para baixo,
pois “brancos” e “negros” confundiam dentro dele como parte da “ralé”
ou de “gente baixa” (FERNANDES, 2007, p.50).

De fato, ao compor a classe mais baixa da populacédo, era o Uinico momento em que
se igualavam aos brancos que ndo estavam no poder e que disputava com eles a condigédo
de pobreza do pais, entretanto ha de se vincar que 0 negro era a maioria, nessa classe, entao
a representacdo continua desigual. A politica de mesticagem nacional voltava-se para as
questdes relacionadas a tolerancia em relacdo as racas e ndo para a busca de equiparacao
social entre negros e brancos.

Embranquecer a nacdo era um ideal, pois se buscava a equiparacdo do Brasil aos
padrdes europeus, que teve um crescimento expressivo em cima da exploracéo de suas ex-
coldnias, contudo esse lado da histéria ndo era levado em consideracdo. Neste sentido,
surgiam teses cientificas, baseadas tanto em determinismos climaticos como em
determinismos bioldgicos, que justificavam tal desenvolvimento alegando a supremacia da
raca branca, tais ideias influenciardo no aparecimento das teorias eugénicas. Nesse sentido,
Skidmore (2012) nos diz:



91

Afirmava-se que os europeus do norte tinham conquistado poder
econdmico e politico gracas a sua heranca genética e ao ambiente fisico
singularmente favoravel. Em suma os europeus do norte eram as ragas
“superiores” e desfrutavam de um clima “ideal”; por implica¢@o, as ragas
mais morenas e os demais climas tropicais jamais poderiam produzir
civilizagdes comparaveis. [...] N&o por coincidéncia, a anélise era dirigida
as areas que tinham sucumbido a conquista europeia desde o século XV:
a Africa e a América Latina (SKIDMORE, 2010, p.67).

Arthur de Gobineau (1816-82) foi um dos precussores das ideias de eugenia,
contudo ele defendia a teoria do determinismo racial e da degenerescéncia das ragas a
partir da miscigenacao. Segundo Skidmore (2010), tal pensamento encontra-se no livro de
Gobineu publicado em francés em 1853: Essai sur [’inégalité des races humanies,
traduzido como o Ensaio das desigualdades das racas humanas. O Conde de Gobineu
esteve no Brasil apds a publicacdo de seu ensaio € movido por sua visdo racista “Julgava 0
Brasil um lugar culturalmente atrasado que apresentava sérios riscos de doencas.
Desprezava os brasileiros, considerando-os inelutavelmente maculados pela miscigenagdo”
(SKIDMORE, 2010, p. 70).

As teorias que pregavam a superioridade da raca branca influenciaram os
intelectuais brasileiros, contudo de uma maneira diferenciada do pensamento de Gobineu
que era contra a miscigenacdo, considerando-nos “uma popula¢do totalmente mulata,
viciada no sangue e no espirito e assustadoramente feia” (GOBINEU, apud SKIDMORE,
p.70). Na realidade do Brasil, onde as relacdes sexuais interétnicas eram comuns®,
incentivava-se o cruzamento com o branco, buscando o desaparecimento paulatino da raca
negra atraves da miscigenacdo. Esse pensamento de controle a reproducédo era baseado nas
teorias eugénicas, que pregava a supremacia da raca branca em detrimento das demais.
Sobre a origem das teorias de eugenia, Schwarcz (1993) nos diz:

Esse saber sobre ragas implicou, por sua vez, um “ideal politico” um
diagndstico sobre a submissédo ou mesmo a possivel eliminagdo das racas
inferiores, que se converteu numa pratica avangada do darwinismo social-
a eugenia- cuja meta era intervir na reproducdo das populacdes. O termo
“eugenia” eu: boa; genes: geracdo - foi criado em 1883 pelo cientista
britdnico Francis Galton (SCHWARCZ, 1993, p.60).

A partir deste pensamento, estimulava-se a imigracdo exclusivamente para o
branco, negando a entrada de negros no pais, esperando que o casamento inter-racial fosse

paulatinamente embranquecendo a tonalidade da pele da sociedade brasileira.

*Muitas feitas com violéncia do homem branco em relacdo & mulher negra.



92

Esse admirdvel movimento migratério ndo concorre apenas para
aumentar, rapidamente em nosso pais, o coeficiente da raga ariana pura;
mas também cruzando-as e recruzando-as com a populacdo mestica,
contribuiu para elevar, como igual rapidez o teor ariano no nosso sangue
(VIANA apud KERN, 2013, p.07).

Nesse sentido, a politica adotada no Brasil no inicio do Século XX era se igualar
aos padrdes europeus ndo s6 nas questdes bioldgicas como também nas questdes culturais.
Com isso, o caminho viavel para o silenciamento das diferencas étnico-raciais era a
submiss@o do povo negro as regras e valores da sociedade branca, tanto como uma forma
de igualar a sociedade colonial aos moldes do colonizador e também como estratégia de
repressdo a possiveis conflitos. Sobre isso Munanga (2010) nos diz:

No nosso entender, o0 modelo sincrético, ndo democrético, constituido
pela pressdo politica e psicoldgica exercida pela dirigente, foi
assimilacionista. Ele tentou assimilar as diversas identidades existentes na
identidade nacional em construcdo pensada numa visdo eurocéntrica.
Embora houvesse uma resisténcia cultural tanto dos povos indigenas
como dos alienigenas que aqui vieram ou foram trazidos pela forca, suas
identidades foram inibidas de manifestar-se em oposicdo a chamada
cultura nacional. Esta, inteligentemente, acabou por integrar as diversas
resisténcias como simbolo de identidade nacional (MUNANGA, 2010,
p.446).

Esta afirmacdo de Munanga (2010) encontra-se presente na analise que Fernandes
(2007) faz sobre a miscigenacao na sociedade escravista que procurava homogeneizar 0s
mesticos ao padrdo cultural europeu. Este analisa que os poucos que eram educados em
familias brancas ndo constituiam o menor problema ao equilibrio da sociedade que
ressaltava os valores europeus, pois sua educacdo pautava-se nos mesmos apagando as
herancas culturais da outra etnia. Contudo, era necessario criar um mecanismo de defesa
no ambito ideoldgico que contivesse a populacdo negra livre e seus descendentes, mesticos
ou ndo, que buscavam a inser¢do social. “Criou-se e difundiu-se a imagem do “negro da
alma branca”- 0 prototipo do negro leal, devotado ao seu senhor, a sua familia e a propria
ordem social existente” (FERNANDES, 2007, p.45).

Esta situacdo de exclusdo social agrava-se com a chegada dos imigrantes, que se
configuraram numa concorréncia injusta no mercado de trabalho, visto que estes foram

bem aceitos por serem brancos. Como nos diz Fernandes (2007):

Embora a concorréncia do imigrante afetasse toda a populagdo nativa,
somente 0s negros e 0os mulatos sofreram o impacto como uma espécie de
cataclisma social. Eliminados do mercado de trabalho ou expulsos de sua
periferia, “os homens de cor” viam-se condenados ao desemprego



93

sistematico, ao trabalho ocasional ou a retribuicdo degradada, tendo de se
acomodar a um estilo de vida que associava, inexoravelmente, a miséria a
desorganizacgéo social (FERNANDES, 2007, p.136).

Guimaraes (2008, p. 65) faz uma andlise da presenca dos imigrantes nos estados do
Sul, afirmando que essa realidade colabora com a configuracdo do racismo brasileiro. Ele
discute que o racismo brasileiro se acentua a partir das disparidades econémicas entre as
regides Norte/Nordeste e Sul/Sudeste do pais, refletindo na reacdo dos intelectuais da
época como os estudantes de Direito do Recife e os de Medicina de Salvador, que
comegavam a questionar o crescimento desigual presente nas referidas regides. Em relagéo
a isto ele nos diz:

O racismo brasileiro, entretanto, ndo deve ser lido apenas com reagdo a
igualdade legal entre cidaddos formais, que se instalava com o fim da
escraviddo. Ele foi também o modo como as elites intelectuais,
principalmente aquelas localizadas em Salvador e Recife, reagiram as
desigualdades regionais crescentes que se avolumavam entre o Norte e
Sul do pais, em decorréncia da decadéncia do aclcar e da prosperidade
trazida pelo café (GUIMARAES, 2008, p. 65).

Essa realidade produziu medo e revolta nos estados do Nordeste, que colocava a
culpa no trabalho realizado pelos escravos que ndo rendia 0 mesmo progresso que 0S
imigrantes estavam rendendo ao Sul. A partir dai surgem estudos com o objetivo de provar
a inferioridade mental do negro, sendo o médico Nina Rodrigues um de seus

representantes, além de outras medidas que exacerbavam o racismo no Brasil.

Tais doutrinas subsidiaram desde as politicas de imigracdo, que
pretendiam a substituicdo pura e simples da mao-de-obra negra por
imigrantes europeus, até as teorias de miscigenagdo, que pregavam a
lenta mais continua fixacdo pela populacdo brasileira de caracteres
mentais, somaticos, psicoldgicos e culturais da raca brancal...]. Ademais,
foi no Sul, centro da vida econémica e politica, que as campanhas de
sanitarizacdo e higienizacdo publicas ganharam vigéncia forcando a
transmutacdo das teorias eugenistas em versfes que privilegiavam as
acOes de salde publica e de educacdo, em detrimento de politicas
médicas de controle da reproducdo humana e dos casamentos
(GUIMARAES, 2008, p. 66).

Buscamos em Bastide (1960) a base tedrica para afirmar que, a ideologia de
branqueamento ndo estava presente apenas em homens e mulheres brancas. Negros e
negras, movidos pelo desejo que de se inserir no contexto social, no qual ocupavam uma
posicdo de desvantagem em relacdo ao imigrante na procura de empregos nas fabricas,

buscavam através do casamento com pessoas brancas, uma forma de ascensao social.

E por isso que, os que desejavam elevar-se socialmente, seja pela escola,
pelas boas relagfes, por um casamento com pessoas mais claras, ou pela



94

protecdo de um politico que lhes outorga um lugarzinho de funcionario,
repelem o candomblé e tudo quanto, em geral, possam relembrar aos
olhos dos outros (aqueles que visam conquistar) a sua dependéncia
cultural da Africa (Hutchinson apud Bastide, 1960, p. 400).

Essa atitude refletia as condigdes materiais oferecidas aos negros e as negras, diante
do capitalismo em ascensdo e com a abertura do Brasil ao crescimento industrial, que era
suprido com a chegada de um maior nimero de imigrantes. Desta forma, o povo negro
provava algo tdo cruel quanto a escravidao, a miséria, o desemprego e a fome, que se
agravava com a concorréncia desigual dos imigrantes, os relegando a condicdo de
trabalhadores informais e subempregos.

Bastide (1960) analisou essa necessidade que tinham em buscar o clareamento da
pele como forma de inser¢do e reconhecimento social almejando a oportunidade gerada
pelas necessidades materiais de insercdo no mercado de trabalho. Ou seja, sua anlise foi

socioldgica e atrela a necessidade do branqueamento a luta de classes.

A sociedade brasileira por meio das a¢Ges de branqueamento buscava afastar-se néo
SO da presenca dos negros nos centros urbanos, como também tudo o que lembrasse a sua
cultura, na medida em que procurava se espelhar no modelo do colonizador europeu,
resistia a presenca da negritude. Nesse sentido, tudo lhe incomodava como a danga, a
musica, a alegria, a forma de viver livre dos dogmas do pecado impostos pela Igreja

Catolica. Nessa perspectiva, Vagner Silva (2005) diz:

Ao se importar o modelo europeu de vida combatia-se a heranca africana
em nossa cultura, vista como exemplo de primitivismo e atraso. Os
valores da ordem, da higiene e da moda, dos habitos comedidos se
chocavam com os da africanidade expressos em suas dancas, em sua
moda de cores vivas, em sua comida apimentada enchendo de fumaca as
ruas, e principalmente em sua religido, onde os deuses eram recebidos no
éxtase do transe produzido por dangas sensuais, musicas agitadas e numa
alegria estapafirdia que envolvia o consumo de comidas exéticas e
também de bebidas alcodlicas (SILVA, 2005, p.54).

Ainda em Silva (2005) temos como registro historico desta intolerancia a derrubada
dos corticos, lugares com condigbes sanitarias precarias, sem agua encanada, esgoto,
energia elétrica que se amontoavam os negros libertos da escravizacdo e sem nenhum tipo
de politica de moradia e insercdo social. Tudo isto associado ao desemprego e as condicGes
de sobrevivéncia precarias, onde viviam nos centros urbanos em atividades informais. “As
ruas foram entéo alargadas derrubando-se centenas de corticos e expulsando sua populacéo

para 0S morros ou para suburbios ao longo da linha do trem” (SILVA, 2005, p.54).



95

O governo tinha nas mdos a tarefa de corporificar o projeto de modernizacéo e
sanitarismo, que foi muito bem aceito pela antiga sociedade aristocratica, buscando
enquadrar-se aos padrdes europeus. Isto significava perseguir 0 povo negro que precisava
ficar o mais longe possivel dos centros urbanos, sendo forcados a se isolar em zonas
periféricas.

Na mesma direcdo do pensamento de Vagner Silva (2005), Fatima Silva (2009)
também discute sobre a perseguicdo aos negros e as negras no espaco geogréafico urbano,
como fruto do projeto do governo que escondia atitudes racistas por tras da ideia de
progresso. Tendo como contexto a cidade do Recife, a autora nos registra que:

Na década de 1930, a ideologia dominante estava voltada para a
identificacdo da nacdo que se dirigia para o0 progresso. Como
consequéncia disso, governador de Pernambuco Agamenon Magalhdes,
juntamente com as teorias cientificas da época, desenvolve um modelo de
sociabilidade, baseado nos principios de ordem e moralidade, tendo como
alvo as formas organizativas da comunidade afrodescendentes (SILVA,
2009, p. 182).

Essa falta de respeito aos africanos e seus descendentes e consequentemente as
manifestacdes de sua cultura e a religido que professavam era gritante no comeco do Sec.
XX. O racismo que marcava a sua presenca na sociedade brasileira refletia-se em atitudes
que rejeitava a tudo que ndo estivesse de acordo com o projeto de um Brasil que
necessitava se igualar a Europa, com o objetivo de sair do atraso econémico e
“civilizatorio™.

Com essa meta todas as atrocidades cometidas buscavam ser justificadas, como a
violéncia ao deixa-los sem condi¢cdes de subsisténcia, sem trabalho, sem moradia,
empurrando-os a invisibilidade social. Presente também nas ideias de eugenia e em
atitudes mais drasticas que demonstram o descaso da sociedade por essa populacdo, que
era maioria na época e que foi vitima de todas as formas de preconceito e excluséo social.
Fatima Silva (2009) contempla essa reflexdo quando diz:

Dentro desse modelo, varias manifestacbes que atuavam no campo da
psiquiatria, da policia e da moradia atuaram conjuntamente com o Estado,
no processo de ordenacdo social. Tal ordenacdo foi marcada pela
perseguicdo das pessoas e das comunidades consideradas fora dos
padrdes sociais. Esse pensamento ideolégico tomava como suspeitas as
formas organizativas da comunidade que habitavam os mangues e
frequentava as religides de matrizes africanas, negra em sua maioria
(SILVA, 2009, p. 182).

A politica de modernizacdo da cidade do Recife também foi retratada por Costa

(2009). A autora analisa as praticas racistas que aconteceram no governo de Agamenon



96

Magalhées, que tinha como alvo a populacdo afrodescendente e principalmente os que
integravam os terreiros e sobre isso nos diz:

Ainda nessa direcdo uma portaria de 1938 proibiu o funcionamento de
todos os terreiros de cultos afro-brasileiros da cidade, tendo como
justificativa que eram esses lugares espacgos de préaticas de degradacao de
pessoas, O que mostrava uma politica segregadora e racista,
principalmente pelo fato de que suas acfes atingiam grande parte dos
afrodescendentes (COSTA, 2009, p.40).

Ainda segundo Costa (2009) entre outras medidas deste governo e que visava
reprimir os cultos afro-brasileiros estava o Servico de Higiene Mental, tendo como
justificativa a preservacdo da saude mental das pessoas, bem como alegavam pratica de
charlatanismo e exploracdo. Tal setor ficava incumbido de fiscalizar as casas de
cultoautorizando ou ndo o seu funcionamento, apoiado pela elite e pela Igreja Catdlica.
Essa perseguicdo religiosa na verdade era motivada pelo racismo, presente no projeto
branqueamento da cidade e colocéa-la, conforme os padrdes estéticos europeus.

Os praticantes das religides afro-brasileiras eram vistos pelos governantes
e pela Igreja como caso de policia, por ndo estarem dentro dos padroes de
cidadania e da religido idealizados pela elite da época. Do outro lado,
eram tidos como caso de loucura pelos médicos-psiquiatras, que elegeram
0s espacos dos terreiros e seus frequentadores como proliferadores de
doencas mentais na sociedade (COSTA, 2009, p.51).

Como forma de enfrentamento a essa repressdo, 0s adeptos as religides afro-
brasileiras buscavam estratégias de resisténcia para que suas casas ndo fossem fechadas. E
assim, continuar a praticar a religido de seus ancestrais, que desde a escravizacdo vem
sendo reprimida pela cultura branca. Nesse sentido, Costa (2009) nos diz:

Isso fazia com que os xangd engendrassem uma gama de taticas para
continuar mantendo as suas praticas, ora por meio de a¢des individuais de
sacerdotes e sacerdotisas, ora viabilizando estratégias coletivas como as
acbes de casas seculares, ou ainda negociando disfarces de
funcionamento em centro espiritas ou até mesmo no enfrentamento direto
com alguns setores sociais contrarios a suas praticas religiosas” (COSTA,
2009, p.42).

A partir dessa realidade forma-se um cenario de perseguicdo e intolerancia as
religibes afro-brasileiras, que eram vistas como atraso e primitivismo, diante de uma
sociedade que estava ideologicamente preparada para a civilizacdo e o progresso. Por esta
razdo precisava de uma vez por todas retirar a marca da cultura africana de seus centros

urbanos, empurrando a populacdo afrodescendente para periferia e 0 abandono social.



97

2.3.2 Intolerancia Religiosa

No final do Séc. XIX, apds a Lei Aurea, surgem as primeiras casas de Candomblé
em Salvador, Bahia, tendo como marco o terreiro da Barroquinha, donde se originaram a
Casa Branca, o Gantois e 0 Apo Afonja, todos de tradicdo Ketu (VERGER, 2002, p.28-29).
No mesmo periodo surgem outros terreiros no Brasil como o Sitio de Pai Addo, também
conhecido como Obéa Ogunté Seita Africana Oba Omi de tradicdo Nagd no Recife, capital
de Pernambuco, no ano de 1875, tal como aponta Lody (2008, p.14).

Vale ressaltar que em sua maioria, 0s terreiros eram afastados dos centros urbanos,
pois 0 contexto histérico da época era de perseguicdo ao povo negro e suas manifestacdes
culturais. Neste sentido, tinham que funcionar escondidos, visto que sua religido era
considerada feiticaria e algo demoniaco, pois ndo se enquadrava as concepg¢des religiosas

do colonizador.

Essa ideologia de branqueamento e modernizacdo se alastrava pelo pais e no caso
das préticas religiosas, as atitudes de preconceito e discriminagdo tomavam proporcoes
maiores. Como prova da grande intolerancia em relacdo as religides afro-brasileiras que
assolava o Brasil naquela época, em 1912, o Estado de Alagoas marcou com perseguicao e
sangue a historia com o episddio conhecido como Quebra do Xang6. Neste episddio, as
mées e pais de santo tiveram seus terreiros depredados e foram obrigados a refugiarem-se
em estados vizinhos, para livrarem-se das agressoes realizadas pela policia local. Tamanha
intolerdncia culminou no assassinato de uma Mae de Santo, Tia Marcelina, que virou
simbolo da resisténcia afro-brasileira naquele Estado, ao ser espancada até a morte em seu
proprio terreiro e que teve seu sangue escorrendo pelo Pegi*® aos pés dos Orixas e que
morreu sem negar a sua fé. “Bate, moleque, quebra-brago, quebra perna, tira sangue, mas
n3o tira saber” (ALCANTARA, 2012, p.30).

Sobre essa exacerbacdo do preconceito, como foi vista no Estado de Alagoas,
reporto-me novamente a obra de Guimardes (2008, p.48), baseado em Allport, quando diz
que o preconceito traz uma tipologia sobre atitudes e que se inicia com a linguagem
insultuosa, passando para evitacdo, agravando-se com a discriminacdo, assumindo a forma
de violéncia fisica ao atacar a vitima e, chegando a maior forma de sua exacerbacéo, que é

0 exterminio de seu alvo.

**Nome dado ao altar onde s&o colocados todos os objetos sagrados das divindades do Candomblé. Lugar
reservado do terreiro onde os assentamentos dos Orixas sdo todos cultuados (SILVA, 2005, p.139).



98

Segundo Costa (2009) em Pernambuco esta perseguicdo teve seu marco de 1937-
1945, onde os adeptos das religibes afro-brasileiras eram vistos como inimigos da
populagdo e tinham os seus terreiros fechados, respaldados pelo Cédigo Penal de 1890%.
Sobre essa situacédo a referida autora nos diz:

Instrumentos legais que davam o poder de barganha a policia na acdo
repressiva que levou a uma grande aceleracdo nos fechamentos de casas
de cultos afro-brasileiros, aprisionamento de objetos sagrados e todos os
atos de violéncia simbdlica contra o povo-de-santo (COSTA, 2009, p.47).

A perseguicdo sofrida por Tia Marcelina e por tantos Pais e Mées de Santo que
foram silenciados no decorrer da histéria reflete a intolerancia religiosa presente em nosso
pais. Essa perseguicdo tambem reflete um tipo de racismo, que ndo fica limitado a cor da
pele, na medida em que atinge 0s saberes e a organizacdo social dos povos colonizados
denominado “racismo epistémico”, por Grosfoguel (2007). Sobre esse tipo de racismo o
autor diz que:

O racismo epistémico € um dos racismos mais invisibilizados no sistema-
mundo/capitalista/patriarcal/moderno/colonial. O racismo em nivel
social, politico e econdmico é muito mais reconhecido e visivel do que o
racismo epistemolégico. [...] O racismo epistémico considera 0s
conhecimentos ndo ocidentais como inferiores aos conhecimentos
ocidentais (GROSFOGUEL, 2007, p.32).

A desvalorizacdo dos saberes presentes nas religides afro-brasileiras € um exemplo
do “racismo epistémico”, que descredibiliza as crengas, 0s conhecimentos e os valores que
ndo tenham origem colonial. O povo negro que vem buscando no decorrer da historia da
colonizacdo a sua inser¢do no mundo dos brancos reprime todos 0s seus tracos culturais em
funcéo dos que pertencem ao de seu colonizador. 1sso acarreta a assimilagcdo da identidade
cultural dominante e a perda do sentido de pertencimento ao seu grupo.

Nesse sentido, Fanon (2008) analisa que um dos maiores resultados da colonizacéo
foi o complexo de inferioridade gerado no homem negro em relacdo a sua cor, vindo do
desejo de equiparacdo ao seu colonizador e assim poder ser aceito pela sociedade branca
aderindo aos seus valores. Em sua pesquisa observou o comportamento dos negros da
Martinica e o desejo de serem aceitos pela sociedade francesa, seus colonizadores. Em seu

minucioso estudo sobre o tema trouxe a tona algumas marcas deixadas pela colonizacéo e

*’0 Cédigo Penal de 1890, os artigos (156, 157, 158), tratavam concomitantemente, de préticas ilegais da
medicina; crime por prética de magia, da cartomancia, do uso de talisma e credulidade publica e proibicdo da
prética de curandeirismo. (CAMPOS, apud COSTA, 2009, p.47)



99

dentre elas foi destacado para cé algumas que se relacionam de uma forma mais direta a
nossa investigacao.

O autor aborda questdes como: a linguagem, onde 0 homem colonizado tende a se
afastar de sua linguagem de origem e vai se apropriando da linguagem do colonizador, pois
com isto adquire status perante o seu grupo; o casamento com pessoas brancas como busca
de um lugar de reconhecimento no mundo dos brancos; o afastamento crescente das
tradicdes culturais de seu povo, pois lhe foi introjetado pelas concepgdes coloniais que isto
reflete atraso e se “civilizar”, significa adentrar a0 mundo da ciéncia e da alta cultura e se
traduz no meio mais eficaz para a entrada no mundo ocidental, pois corporifica os valores
do mesmo.

No contexto brasileiro, as dificuldades de sobrevivéncia e de aceitacdo social
também geraram na mulher e no homem negro esse complexo de inferioridade em relacéo
ao branco. Isto acarretou um distanciamento de sua identidade cultural, fazendo com que
procurassem se afastar dos elementos presentes na mesma, principalmente a religido de
Candomblé.

Em contrapartida buscaram inserir-se nas religides cristds, pois é mais facil a
aceitacdo de um negro catélico ou protestante do que praticante das religides de matrizes
africanas. A mulher e 0 homem negro queriam reconhecimento na sociedade que ressaltava
os valores brancos, embora com maioria de descendentes negros, ndo existia alternativa a
ndo ser assimilar os valores hegemdnicos, mesmo que para isto tivesse que se afastar das

tradicdes de sua cultura.

Na colonizacdo, a Unica possibilidade que a sociedade branca oferecia a mulher e
ao homem negro era a de se desenraizar de sua cultura, esquecer o ressentimento do
passado e de quem 0s escravizou. Para isto deveria-se incorporar os valores inerentes a
cultura do mundo do colonizador, que implicava em esquecer a sua lingua de origem e
assimilar a nova, ressaltar os valores estéticos da cultura hegemdnica e principalmente

tornar-se cristao.

A busca incessante por um espaco social fez com que mulheres e homens negros se
afastassem de sua identidade cultural. Muitos construiram uma imagem negativa de si
mesmo e se afastaram de seus tracos bioldgicos em busca da semelhanca do padréo
europeu, ndo sb estético, como também cultural, o que tem marcado a crise desse grupo

étnico no Brasil.



100

Durante geraces, a sociedade branca tem feito deles uma imagem
depreciativa a qual alguns deles ndo tiveram forca para resistir, pois a
introjetaram e criaram uma auto-depreciacdo que hoje se tornou uma das
armas mais eficazes de sua propria opressao (MUNANGA, 2003, p. 05).

Fanon, por sua vez nos traz este conflito de identidade que permeava as duvidas do
povo negro ao se vé€ oprimido pelos valores da sociedade branca, quando afirma: “Por mais
dolorosa que possa ser esta constatacdo, somos obrigados a fazé-la: para o negro héa apenas
um destino: Ele é branco!” (Fanon, 2008, p. 28).

Esse pensamento de Fanon reflete a sua indignacdo diante da opresséo sofrida pelo
povo negro nas sociedades coloniais de sua época, mas que ainda persiste. Por tras do
mesmo esta a dentncia em torno de uma sociedade branca, dominante, que dita as regras e
valores a serem seguidos, de acordo com a sua concepcdo de mundo. Esta imposicdo aos
outros povos apaga 0 modo de vida de culturas milenares, pela forma como séo

subalternizadas.

Munanga (2003) vé nas ideias de Fanon um exemplo de luta contra o racismo e
pelo reconhecimento dos povos colonizados, que até hoje sofrem os efeitos psicologicos da
negacdo de sua existéncia, ao afirmar que,

Um dos autores defensores dessa ideia da exigéncia do reconhecimento é
Frantz Fanon. Em seu livro ‘Os condenados da Terra’ ele sustenta a ideia
de que a arma essencial dos colonizadores era a imposicdo aos povos

colonizados das imagens negativas contra eles forjadas (MUNANGA,
2003, p.06).

O Movimento Negro Unificado (MNU), desde sua criacdo vem travando uma luta
permanente contra a imagem distorcida criada pelo colonizador em relacdo a historia do
povo africano e seus descendentes. Dentro das reivindicacdes encontram-se 0
reconhecimento e a valorizacdo da cultura negra no espaco social, como também politicas

afirmativas contra o racismo e a discriminacéo.

Segundo Cardoso (2008) o MNU surgiu no século XX na década de sessenta, e
desde entdo reune as vivéncias da Frente Negra do Teatro Experimental Negro, da
imprensa negra, de irmandades religiosas, do Candomblé e da Umbanda. Teve as suas
acOes censuradas e enfraquecidas pelo golpe militar de 1964, mas ressurge em 1978,
simbolizando o marco do movimento negro contemporaneo. Esse autor ressalta que uma

das bases filoséficas do Movimento € a conscientizacdo dos afrodescendentes em torno da



101

afirmacdo de sua identidade negra, contribuindo para o fim do “mito da democracia

racial”.

Silva (2009) realizou uma investigacdo sobre atuacdo do Movimento Negro no
Estado de Pernambuco através dos registros escritos realizados pelo militante da Frente
Negra Pernambucana, José Vicente de Lima Rodrigues (1911), que posteriormente fundou
0 Centro de Cultura Afro-brasileira.

De acordo com essa autora a atuacdo desse militante foi imprescindivel para a
meméria do Movimento Negro de Nosso Estado. Relata que José Vicente de Lima
Rodrigues foi um simbolo de resisténcia contra o racismo e mesmo tendo passado por
preconceitos na educacdo escolar ndo se deixou abater. Como intelectual e estudioso das
questdes relacionadas a negritude, lancou varios livros em sua luta pela valorizacdo da

cultura negra e contra o racismo.

Como economista e estudioso da presenga negra no Brasil, publicou,
dentre outros trabalhos os livros Xangd (1937), Desajustamento
Econémico e Classe Marginal (1949), Problemas Pernambucanos (1939)
e Os Poemas Negros, de Solano Trindade (Influéncia do Negro na Poesia
Brasileira), trabalho que mereceu a sua filiacdo, proposta pelo
antropdlogo Arthur Ramos, a Sociedade Brasileira de Etnologia em 1941
(SILVA, 2009, p. 165).

Para Silva (2009) o trabalho de José Vicente de Lima Rodrigues é relevante, pois
possibilita o resgate da historia do Movimento Negro e suas especificidades em torno da
luta empreendida contra o racismo e sobre as questdes referentes as relacfes raciais de sua
época. Em relacdo ao movimento em nivel estadual a autora nos diz que: “O movimento
protestava contra a discriminacdo racial que colocava o negro na posicdo de inferioridade e
defendia a formacdo intelectual da populacdo negra como estratégia para sair dessa
condi¢do” (SILVA, 2009, p.167).

Na atualidade, o Movimento Negro Unificado organiza a luta politica de pessoas
negras dentro de uma causa comum, colaborando com a ressignificacdo da identidade
racial, da reconquista da autoestima que foi subtraida pela colonialidade. Na luta que
empreendem em torno da valorizacdo da cultura negra, possibilitam, entre outras coisas,
que os grupos religiosos de tradicdo africana se organizem em torno da luta contra a

intolerancia religiosa que ha muito tempo persegue 0s seus seguidores.



102

Dentre as acOes em prol do direito assegurado na constituicdo de 1988 que se refere

a liberdade de credo religioso, situa-se a “Campanha em Defesa da Liberdade de Crenga

Religiosa ¢ Contra a Intolerancia Religiosa”, promovida pelo Centro de Estudos das

Relagdes de Trabalho e Desigualdades - CEERT, em parceria com o SESC-SP e o Instituto

Nacional da Tradigéo e Cultura Afro-brasileira - INTECAB. A campanha foi langada em

29 de setembro de 2004, a partir da necessidade de se lutar contra a imagem negativa que

foi formada no decorrer da histéria em torno das religides de tradicdo africana e afro-

brasileiras e que continua a ser reproduzida pelos meios de comunicacao social, vinculadas

sempre a imagens negativas e satanizadas. Silva e Bento, coordenadores do CEERT em
2004, na apresentacdo do material impresso, fazem a seguinte afirmacéo:

No passado, a propria lei discriminava e punia a religiosidade trazida

pelos africanos/as escravizados/as. Em alguns casos aplicava-se inclusive

a pena de morte aqueles que professavam uma crenca diferente da

considerada oficial. No presente, a lei determina a igualdade de todas as

religides, mas na pratica, muitas sdo as violagOes de seus direitos (SESC,
2004, p.03).

A referida campanha traz ainda a discussao sobre o ensino religioso nas escolas
respaldado pela Lei. 9.475, de 22 de julho de 1997. Com essa lei o Estado Brasileiro
assume que é laico e por isso nas escolas publicas o ensino religioso é facultativo e
ninguém deverd passar por constrangimento em ser coagido a participar de atividades

escolares que professem esta ou aquela religido.
2.3.3. Intolerancia Religiosa nas Escolas Publicas

Um dos maiores problemas enfrentados por educandos e educandas que pertencem
aos terreiros de candomblé e estdo na escola pablica, relaciona-se a perseguicdo que vém
sofrendo por parte das religibes neopentecostais, como reflexo da intolerancia que vem

sendo disseminada por esse grupo na sociedade.

O crescente nimero de adeptos desses segmentos neopentecostais,
principalmente nos locais onde se concentram as populagdes negras e
pobres do pais, vem determinando o surgimento de uma verdadeira
“guerra” contra a liberdade de expressdo e do exercicio de convivéncia
com a diversidade. Essa “guerra” encontra, na midia e na escola, espagos
privilegiados de proliferacdo de ataques violentos aos religiosos de matriz
africana e do proselitismo agressivo que determina um dnico caminho de
relagdo com o sagrado. (BARBOSA, 2012, p.85)

A mesma denuncia foi apresentada por Caputo (2012), ao acompanhar através de

uma pesquisa que se estendeu durante vinte anos, sobre a vida de criangas pertencentes a



103

um terreiro de Candomblé, tanto em seus processos de aprendizagem dentro destes como

em relacdo a intolerancia que sofreram no decorrer de suas vidas.

Essa pesquisadora relatou que quando era jornalista do Jornal O Dia realizou um
trabalho fotografico com criancas do terreiro. O resultado do trabalho foi entregue a
direcdo do jornal para a realizagdo de uma matéria que se voltava para a participacdo de
criancas em terreiro. Entretanto, apds o trabalho realizado, as fotos que pertenciam ao
Jornal foram vendidas ao Bispo Edir Macedo da Igreja Universal do Reino de Deus, que
tratou de utiliza-las expondo negativamente a imagem das crian¢as numa matéria intitulada
“os filhos do demonio” na folha da Igreja Universal. Apds trés anos, passa a fazer parte do
livro “Orixas, Caboclos e Guias - Deuses ou Dem6nios?”” do proprio Edir Macedo, numa
atitude de intoleréncia religiosa, etnocentrismo e ‘“racismo epistémico”. Além disso,
associou uma legenda as fotografias das criancas afirmando: “Essas criangas, por terem
sido envolvidas com os Orixas, certamente ndo terdo boas notas na escola e seréo filhos-
problemas na adolescéncia” (MACEDO apud CAPUTO, 2012, p.27).

Apos o fato Stela Caputo direcionou suas investigacdes de mestrado e de
doutorado, para o acompanhamento ndo s6 dessas criancas, como tambeém, sobre as
questdes relacionadas ao ensino religioso nas escolas publicas e o processo de repressao
que passam os integrantes do candomblé. Constatou a angustia pela qual passam criancas e
adolescentes candomblecistas, ao mostrar que a escola é o lugar onde sofrem os maiores
preconceitos, devido a opc¢éo religiosa de seus familiares. Nesse sentido diz:

A maioria destas mesmas criancas, ao serem discriminadas, sentem
vergonha e inventam formas de se tornarem invisiveis. A principal delas
é esconder os artefatos religiosos, os preceitos do culto, a fé, a cultura.

Isso acontece em diversos espacos, mas, de acordo com 0s depoimentos,
a escola € “o pior deles” (CAPUTO, 2012, p.197).

Conforme os relatos que essa pesquisadora apresenta, observamos que 0 corpo
docente, na maioria das vezes por falta de formacéo, tem contribuido para a exacerbacao
do preconceito, visto que ndo conseguem perceber e nem tampouco se comunicar com
outras opc¢des religiosas, para além das cristds. Esta afirmacdo respalda-se no exemplo
dado pela pesquisadora em relacdo a duas criangas candomblecistas que sairam da escola
devido a imposicdo de praticas cristds que encontraram naguele ambiente um espaco

satisfatorio para a sua reproducdo. Em relagdo a isto Caputo nos diz que “[...] uma



104

professora passava 0leo ungido na testa dos alunos para que todos ficassem tranquilos e
para tirar o Diabo de quem fosse do candomblé” (CAPUTO, 2012, p.197).

Analisamos que a atitude dessa professora caracteriza intolerancia a religido do
Candomblé e perseguicdo aos seus membros. As concepgdes hegemdnicas que tem como
parametro as religibes cristds sdo responsaveis pela diabolizacdo dessa religido. Desta
forma, 0s agentes escolares, principalmente 0s pertencentes aos segmentos
neopentecostais, buscam a conversdo desses educandos as suas préaticas religiosas. Nesse
espaco, Caputo (2012) nos diz que esses educandos e educandas sdo vitimas de insultos
religiosos através de apelidos que desrespeita a sua fé.

Caputo (2012) nos traz ainda a reflexdo da Yalorixa Beata de Yemoja que nos
mostra a sua indignacdo em relacdo a escola ao dizer: “Se a escola excluir os alunos do
candomblé ndo merece nenhum respeito” (Méae Beata de Yemoja apud Caputo, 2012,
p.207). Com essa reflexdo Mdae Beata questiona as bases éticas que estdo colocadas a
escola, a0 mesmo tempo em que reflete sobre o respeito que necessita ser exemplificado
para ser seguido. Apds isto, reafirma o seu papel de religiosa e a sua identidade negra ao

dizer:

Muitas escolas discriminam criancas que frequentam o candomblé.
Acham que o Brasil é uma coisa s6, mas se discriminarem um neto meu,
vou la. Eu, Beatriz Moreira Costa, Mae Beata de Yemoja, digo a um (a)
professor (a) que discrimina que eles ndo tém direito de ensinar a
ninguém. NoOs estamos em um pais que tem discriminacao e preconceito,
mas contra essa discriminacdo existem Ol6rum, Esi e Yemoja, que
deixaram uma Méae Beata de Yemoja que ndo tem vergonha de dizer em
lugar nenhum que é raspada e pintada no Candomblé. Sou negra! Sou
afrodescendente e os terreiros reafirmam esse orgulho que temos do
nosso povo. A escola devia fazer o mesmo! (MAE BEATA DE YEMOJA
apud Caputo, 2012, p.207).

Apesar do dispositivo legal que obriga trabalhar com a Hist6ria e Cultura Afro-
brasileira e africana nas escolas, 0 processo educativo nessas instituicdes ndo tem
conseguido nem mesmo fazer com que haja respeito ao principio constitucional de
liberdade de credo religioso. Fato que acarreta danos psicologicos nos nossos educandos e
educandas candomblecistas, como também, ndo consegue instituir praticas pedagogicas

que levem ao reconhecimento, respeito e valorizacao das diferentes culturas.

Cunha Jr. (2005, p.256) analisa a questdo da perseguicdo dos setores

neopentecostais ao Candomblé como uma luta pela hegemonia no espaco religioso. A



105

estratégia que utilizam para aumentar o nimero de seguidores € a de hostilizar o universo

religioso africano diabolizando os rituais da religido e o universo sagrado dos Orixas.

Nesse sentido Cunha Jr. (2005) nos diz:
Um exemplo dessa luta de dominacéo é o que esta ocorrendo com relagédo
as culturas religiosas do candomblé e dos evangélicos. Estes ultimos, na
procura da hegemonia religiosa, constroem um racismo contra a cultura
do candomblé. Através desse racismo, pregam a eliminagdo da nossa
cultura religiosa de base africana. Combatem todos os elementos de
expressao que marquem a existéncia de uma identidade do candomblé.

Reduzem os elementos da cultura religiosa a coisa do diabo (CUNHA JR,
2005, p. 256).

A presenca do neopentecostalismo nas escolas publicas também foi abordada por
Oliveira e Rodrigues (2013), contudo esse autor traz em evidéncia a questdo da discussao
de Grosfoguel (2007) sobre racismo epistémico e privilégio epistémico, e diz que por meio
dele vem “caracterizando todo conhecimento ou saber ndo cristdo como produto do
deménio” (OLIVEIRA & RODRIGUES, 2013, p.02). Desta forma, ressalta a imposicao

cultural de um grupo sobre o outro e através dela a tentativa de dominagéo ao dizer:

Esse pensamento é ampliado entre evangélicos pentecostais em especial
0s da terceira onda, também chamados Neopentecostais que tentam
recriar uma logica de conhecimento tornando invalido e demoniaco tudo
0 que ndo possa ser explicado ou compreendido pela igreja (OLIVEIRA
& RODRIGUES, 2013, p.02).

A situacdo agrava-se quando esta disputa pelo poder religioso adentra a escola
publica, espaco que deveria ser laico, transforma-se em um lugar de converséao religiosa,
quando membros da equipe escolar sdo seguidores dessas religides.

H& casos em que os préprios gestores redesenham o cotidiano escolar,
estabelecendo momentos de oracdes antes das refeicGes ou impondo aos
docentes a leitura cotidiana da biblia. Nesses contextos, ndo se pode falar,

mencionar, lembrar pessoas, casos ou coisas que se referem as religides
de matriz africana (OLIVEIRA & RODRIGUES, 2013, p.03).

A respeito disso, Caputo (2012) também nos traz o depoimento de um dos sujeitos
de sua pesquisa que reflete sobre o resultado da concepcdo de educacdo que vem sendo
trabalhada nas escolas, onde prevalece o etnocentrismo e préaticas autoritarias, a0 mesmo
tempo em que acarreta em meninos e meninas candomblecistas um sentimento de

inferioridade em relacdo a seu pertencimento religioso. Nesse sentido, diz:



106

“Eu quero ser crente. Na escola s6 gostam dos alunos crentes!” Vi Luana
Navarro crescer no terreiro da avé. Ndo houve um dia sequer que ndo a
tenha visto feliz no Candomblé, religido que sempre disse amar e desejar
seguir. Quando Yansan anunciou que ela seria sucessora da avo, seu
destino cobriu-se de honras. No dia 27 de setembro de 2007, depois de
vivenciar com alegria uma noite inteira de festa, ela me disse que na
escola comecou a sentir vergonha de sua fé e que desejava escolher outra
religido para ser aceita e amada na escola, tanto pelas professoras quanto
pelos demais alunos e alunas (CAPUTO, 2012, p.197).

Na investigacdo que realizou nas escolas publicas do Rio de Janeiro a partir da
institucionalizacdo do Ensino Confessional, encontrou nos livros didaticos que direcionam
0 ensino religioso dessas escolas um contetdo que exclui as religides que ndo estdo
vinculadas a matriz cristd, principalmente o Candomblé. Além de ressaltar os valores
doutrinarios do cristianismo e realizar praticas de conversao com os alunos ndo cristdos. A
autora denuncia essa pratica e nos faz refletir sobre os danos que ocorrem como a crianga
do exemplo citado acima, quando submetidas a essa imposicé&o.

Os livros surgiram pela brecha aberta através da lei estadual 3.459/2000,
que regulamentou o Ensino Religioso nas escolas do Rio de Janeiro. As
obras desrespeitam a Constituicdo, burlam a propria lei do Ensino
Religioso, discriminam religides afro-descendentes e representam um
retrocesso em importantes conquistas de educadores(as) preocupados (as)
com a diversidade do pais, com as diferentes culturas que circulam na
escola e, por isso mesmo, com a necessidade em avangarmos na
construcdo de uma sociedade multicultural (CAPUTO, 2012, p.226).

Concordamos com autora sobre a gravidade das brechas que essa lei estadual
percute, pois possibilita situacdes pedagodgicas que se constitui numa falta de respeito aos
educandos e educandas que ndao seguem as religides de matriz cristd. Nesse sentido,
ressaltamos o constrangimento das pessoas que pertencem ao Candomblé e que sdo
formadas a partir da educacdo nos terreiros, com valores diferenciados das concepcdes

religiosas de base colonial.

2.4 Educacdo nos Terreiros

O terreiro é o espaco religioso para a vivéncia das religides afro-brasileiras no qual
se inclui o Candomblé, enquanto religido de tradicdo africana é o lugar consagrado para o
culto aos Orixas. Nele séo realizados os rituais que tem como objetivo fortalecer o Axé, ou
seja, aproximar cada vez mais a energia cosmica que liga o filho ou filha de Santo a sua

Divindade regente.



107

Desta forma, também se constitui num lugar de aprendizagem coletiva que acontece
por meio do exemplo das atitudes e comportamentos, na medida em que “a aprendizagem
no candomblé se da na pratica, na observacdo constante e na repeticdo de gestos, de
tarefas, de posturas que se reproduzem desde sempre” (BARBARA, 2002. p.116). Tais
comportamentos servem para aproximar cada vez mais o(a) neéfito(a) dos fundamentos da
religido no processo educativo que incluem os deveres inerentes ndo s6 aos principiantes,

como a todos os seguidores da religido.

O terreiro de Candomblé constitui-se numa grande familia que ndo é composta
necessariamente pelos lacos consanguineos e sim pelos lacos sagrados que ligam o homem
ao Orixa. Esta familia é composta pela Mae ou Pai de Santo, que sdo a autoridade maxima
da casa, sacerdotisas ou sacerdotes, cargos que sdo ocupados por pessoas gque passaram por
todas as fases de iniciacdo e que receberam dos Orixas o dever de dirigir o culto e de
organizar a comunidade. Essas pessoas, que na maioria das vezes sdo mulheres®®, trazem a
missdo de cuidar dos “filhos do terreiro”, assumindo o papel de méde. Sobre a
responsabilidade deste cargo dentro do terreiro, a Yalorixa Stella Santos (2010) diz: “E
quem une o homem ao Orisa® pelo processo de iniciacio e quem distribuf o Ase s6 ela tem

direito de iniciar e completar o ciclo de Iniciacao” (SANTOS, 2010, p. 68).

De acordo com a necessidade podem tambem apresentar posturas rigidas ao
primarem pela disciplina e cobranca em relacdo ao comportamento adequado dos adeptos
nos rituais do culto e no processo de iniciagdo dos mesmos. Suas atitudes sdo
inquestionaveis por terem tido o mérito de serem escolhidas pelos Orixas, estando,
portanto, mais proximas do sagrado. Também, a grande tarefa de transmissao da tradicao,
dos conteudos de fe e das praticas religiosas faz parte da missdo das pessoas que dirigem

um terreiro.

38 A historia do sacerddcio no candomblé tem apontado para uma maior lideranca feminina do que masculina.
Inclusive Verger (2002, p.28) afirma que o primeiro candomblé o lya Omi Ase Aira Intilé, numa casa situada
préxima a Igreja da Barroquinha, foi criado por antigas escravas libertas, pertencentes & irmandade feminina
de Nossa Senhora da Boa Morte da referida igreja. A discussdo desse assunto também se encontra presente
na Tese de Doutorado em Sociologia pertencente & Rosamaria Barbara, A danca das Aiab4s. Danca, corpo
e cotidiano das mulheres de candomblé. Defendida na Universidade de Sdo Paulo, 2002, sob a orientagdo
de Reginaldo Prandi.

% Grafia em lorubé da palavra Orixa.



108

A lalorixa ou o Babalorixa® pode estender sua autoridade sobre todos os
aspectos da vida dos membros do terreiro. Isto traz prestigio ao dirigente
de uma casa de Candomblé, mas também uma grande responsabilidade.
A lalorixa ou do Babalorixa tem a responsabilidade maior pelo processo
de troca de Axé e com isso a responsabilidade ultima pela harmonia e
equilibrio da vida. O cuidado do culto é a tarefa mais importante da
lalorixa ou do Babalorixa (BERKENBROCK, 2007, p. 209).

Nos terreiros existe uma hierarquia e todos devem obedecé-la, pois assim diz a
tradicdo, que comeca exatamente com a Yalorixa ou o Babalorixd. Como diz a Yalorixa
Stella Santos (2010): “A hierarquia é tudo principio, meio ¢ fim. Sem ela o caos, trevas,
desinteligéncia, falta de comando, anarquia” (SANTOS, 2010, p.57). Essa hierarquia €
definida através dos cargos, que também sdo chamados de Oldye. Sobre a importancia dos
cargos nos terreiros e a responsabilidade moral e espiritual para a condugdo do mesmo,
Yalorixa Stella Santos (2010) diz:

Todos os cargos sao vitalicios, pois todos sdo dados por ordem do Orisa.
O que é sagrado merece respeito. O dono do oyé*' tem obrigacdo moral e
espiritual de se impor. Respeito se adquire respeitando os outros.

Humildade ndo é subserviéncia. A simplicidade é plena de Ase®
(SANTOS, 2010, p.67).

Embora exista uma hierarquia, 0 exercicio de cada cargo contribui para o
funcionamento do terreiro, garantindo o equilibrio dentro da casa, assim, outros cargos se
sucedem ao da Mae de Santo, ajudando-a na direcdo do Ilé. Nesse sentido, temos a
Yakekeré, também chamada de “mée pequena”, que substitui a dirigente do terreiro, caso
ela esteja impedida por qualquer motivo de exercer a sua funcdo. Sobre as atribuicfes deste
cargo, Stella Santos (2010) nos diz que: “Reune todos os atributos de mestra e
fiscalizadora dos ensinamentos ancestrais e determinagdes da lyalorixa. Divide com a Mae

de Santo, ombro a ombro, as responsabilidades civis e religiosas” (SANTOS, 2010, p.70).

Na hierarquia dos terreiros e no processo educacional gque esta presente nos
mesmos, todos os cargos tém a sua importancia e finalidade especifica. Dependendo da
organizacdo do terreiro, existem outros cargos que sucedem aos aqui apresentados e como
ja foi dito, podem também ser ocupados por uma crianca ou adolescente, dependendo do

tempo de iniciacdo das mesmas.

%0 Mesmo que Pai de Santo
*'Cargo religioso.
**Mesmo que Axé.



109

A importancia de um determinado grau da hierarquia é medida pela
importancia da funcdo no culto que corresponde a esse grau. Alguns
oficios e cargos no Candomblé: Axogun (responsavel pela matanca dos
animais sacrificados). Pegigan (“senhor do Pegi”, responsavel pelos
Pegis, os altares dos Orixas, Alabe (responsavel pela musica durante o
culto). Daga ou Sidagé (a mais velha e a mais nova das responsaveis pelo
padé de Exu). Ekede (ajudante daqueles que entram em transe) Abasse ou
labassé (responsaveis pela preparacdo de comidas sagradas), etc
(BERKENBROCK, 2007, p. 211).

Dos cargos acima mencionados o Axogun, o Pegigan e o Alabé, compdem o grupo
dos Ogans e no grupo das Ekedes estdo as que auxiliam no saldo e as labassés que séo as
cozinheiras dos Orixas. Esses cargos sdo compostos por pessoas que ndo incorporam e que
a0 serem suspensas e posteriormente confirmadas, recebem os direitos referentes ao seu
cargo. Sobre esse processo Yalorixa Stella Santos (2010) nos ensina:

Em geral, numa festa publica o Orixa de um Egb6n*aponta alguém como
Oga.* O primeiro passo é a entrega das ferramentas ao escolhido. [...]
Depois vem a chamada confirmacdo. Ap6s determinado tempo de
recolhimento, menor que o tempo de reclusédo dos Adosu,* equivalente

aos dos Filhos de Santo Assentados, em dia de festa ¢ feita a confirmacgéo
do Ogé (SANTOS, 2010, p.80).

O periodo compreendido entre a suspensao e a confirmacdo pode ser variado e vai
depender da vontade do Orixa e da realidade de cada terreiro, contudo, devera respeitar a
um determinado espaco de tempo para que a pessoa se prepare para a sua nova funcéo.
Nesse sentido, Yalorixa Stella Santos (2010) nos diz:

No Nosso Ase ndo costumamos permitir a confirmacio imediata de Oga.
“suspende hoje, confirma amanha”. Em geral, no minimo ha um intervalo
de um ano entre os dois atos, tempo necessario para reflexbes das
imensas responsabilidades para o neofito [...]. Precisa-se viver o dia-a-dia

do Terreiro para aprender a importancia do Oye adquirido, sob pena de
ser um eterno desinformado (SANTOS, 2010, p.81).

As Ekedes passam pelo mesmo processo de suspensdo e confirmacdo para terem 0s
direitos inerentes aos seus cargos. Em ambos 0s casos 0 processo de aprendizagem
referente aos conhecimentos especificos de cada fungdo inicia-se no momento da
suspensdo. Entre os atributos de cuidar do Orixa em terra e das tarefas civis do saldo, elas
também sdo educadoras. Como diz Yalorixa Stella Santos (2010): “Deve ser conselheira,

orientadora e amiga de seus Filhos e de suas irmas mais novas. E deve ter boa vontade para

*¥ O mais velho, mais maduro e experiente.
** Mesmo que Ogan.
** Iniciado



110

receber ensinamentos e orientagdes e bons conselhos dos mais velhos” (SANTOS, 2010, p.
86).

Segundo, a Yalorixa Stella Santos (2010) a educacédo nos terreiros no tempo de Méae
Aninha* era pautada nos rigidos principios de hierarquia. Com o propésito de manter essa
organizacdo a Mée de Santo contava com a ajuda das Agba*’para cuidarem de repassarem
0s conhecimentos aos recém-iniciados. Desta forma, a Mae de Santo ndo precisava ficar
envolvida diretamente com isto, dedicando-se a tarefas mais especificas de seu cargo no
I16. Conforme Yalorixa Stella Santos (2010) diz se referindo ao tempo de Mée Aninha:

lya4 Oba Biyi era muito zelosa com coisas de hierarquia e awo®. Tinha
um grupo de filhas de santo mais velhas, e umas tantas senhoras idosas as
Agba - responsaveis pela educacgdo direta das Filhas-de-Santo. Depois da

iniciagdo, M&e Aninha as deixavam aos cuidados das velhas senhoras
(SANTOS, 2010, p.21).

E importante ressaltar que independente dos cargos que ocupam todas as pessoas
iniciadas que compdem um terreiro sdo “filhos de santo”. Estes conforme o tempo na casa
e vontade dos Orixas podem ocupar um cargo; ou ainda ndo estarem preparados para 0s
mesmos. Sobre essa questdo Yalorixa Stella Santos (2010) diz que: “Segundo o tipo ¢ o
tempo de “Obrigagdo” feita eles podem ser classificados como: Abiyan, lyawd, Egbon e
Oléye” (SANTOS, 2010, p, 37).

Podemos dizer que o Abiyan é a pessoa que estd no inicio de seu processo de
aprendizagem dentro dos terreiros. Dentro deste grupo, dependendo da situacdo especifica
de cada um, pode ser aquela pessoa pré-iniciada ou a que apenas tem as “guias ou contas

lavadas” no terreiro. Sobre isto Yalorixa Stella Santos nos diz:

A partir do momento que esta pessoa tenha o colar ritual, passando a
frequentar o terreiro com maior frequéncia e participando na medida do
possivel, de cerimdnias publicas, ela pode ser considerada Abiyan,
guando a comunidade ja percebe nela algum chamamento religioso,
podendo ou ndo vir a ter um processo iniciatico (SANTOS, 2010, p.37).

“® Eugénia Anna dos Santos, também chamada de Oba Biyi foi fundadora e primeira Mée de Santo do Op6
Afonja. Esse terreiro foi criado em 1910, que é uma dissidéncia da Casa Branca, primeiro terreiro da Bahia,
pertencente & Nacdo Ketu. Essa mulher, filha de Xangb, teve grande importancia historica, por ter lutado pela
liberacdo do Candomblé que era bastante perseguido na época, obtendo a liberdade da pratica religiosa a
partir do Decreto n® 1212 no governo de Getulio Vargas. (Cf. Santos, 2010, p.18)

*’Pessoas mais velhas, que nesse caso eram mulheres, consideradas superiores e sabias.

**Significa segredo



111

Segundo a Yalorixa Stella Santos existe uma diferenca muito grande em torno das
responsabilidades assumidas entre o Abiyan que tem apenas a conta lavada e o de Santo
Assentado. Aos primeiros estdo destinadas responsabilidades relacionadas aos servicos
domésticos: “Enfim, em tarefas de natureza civil, sem maior envolvimento religioso”
(SANTOS, 2010, p.39). Ja os que tém “Santo Assentado”, tem um comprometimento
maior com as tarefas de &mbito sagrado e o0 seu processo de aprendizagem enquanto filho
de santo comega exatamente ai. “Os Abiyan de Santo Assentado tém maiores
responsabilidades: zelam pelos assentamentos individuais e pela Casa do Orisa a que
pertencam” (SANTOS, 2010, p.39).

A lyawé é aquela pessoa que ja passou pelo periodo de Abiyan e que se consagrou
ao Orixa por meio de todas as exigéncias do processo de iniciacdo. Desta forma, devera se
preparar durante sete anos em relacdo as aprendizagens inerentes a sua funcdo para que
possa receber os seus direitos de poder ter os seus filhos de santo. Sobre essa preparacao
Yalorixa Stella Santos nos diz:

Deve participar, na medida do possivel, de diferentes “Obrigagdes”, para
que aprenda o maximo possivel sobre coisas que Ihe serdo necessarias na
sua vida de Sacerdote da religido dos Orisa. Tem que aprender a dancar,
cantar, responder aos céanticos, comportar-se com dignidade,
consideracdo, simpatia. Hoje é filho, amanhd, quem sabe?... (SANTOS,
2010, p.41).

Decorrido os sete anos tempo necessario para que o lyawd possa adquirir as
aprendizagens bésicas para receber os seus direitos, ele torna-se um Egbon. Neste caso
possui maioridade dentro do Candomblé e sendo considerado o “irmao mais velho”. Os
Oloye sdo aquelas pessoas que possuem cargos especificos no terreiro, escolhidas pelos

Orixas.

Os elos que unem o homem ao Orixa acontecem pelo processo de iniciacao,
conforme a vontade dos Orixads que se comunicam com as Yalorixds ou com o0s
Babalorixas através do jogo de buzios, pelo qual manifestardo as particularidades do ritual
inerente aquela pessoa que serd iniciada. Segundo Caputo (2012), essa iniciacdo pode
ocorrer tanto com criangcas como com adultos, sendo precedida de etapas que vai desde o
recolhimento até o dia da saida com a confirmacdo de seu Orixa, dando-lhe um novo

nome.



112

Terminando o recolhimento, na saida do santo, durante uma festa na qual
o lyawo é apresentado & comunidade, o Orixéa revela o Ordko, 0 nome
pelo qual essa pessoa serd reconhecida no candomblé, seu nome
iniciatico. Em seguida sai o “carrego final” (ou Erd pin) contendo todas
as coisas do santo e que serd deixado em local destinado pelo jogo
(CAPUTO, 2012, p.70).

O processo de iniciacdo fortalece o axé, pelo qual se da a harmonia entre os seres
humanos ¢ os Orixas. “O axé ¢ entendido como forca, como energia que tudo transpassa,
tudo movimenta, tudo dinamiza, tudo possibilita” (BERKENBROCK, 2007, p. 259). O
Axé esta presente em todas as atividades que acontecem dentro do terreiro e faz parte da
aprendizagem nos mesmos adquirir 0s conhecimentos necessarios para o equilibrio dessa
energia, ndo s6 no patamar individual, como também na coletividade. Sobre o Axé
Yalorixa Stella Santos nos diz: “O Axé dado pela Mie ao seu filho de Santo ¢
imprescindivel no processo iniciatico” (SANTOS, 2010, p.31). Contudo, mesmo as
pessoas gque ainda ndo sdo iniciadas ao participarem das atividades no terreiro também

comungam do Axe.

A iniciacdo no Candomblé intensifica os processos de aprendizagem, que tem por
principio a tradicdo oral pertencente a cultura africana dos povos iorubanos, mesmo que
em alguns terreiros ja haja espaco para 0 conhecimento escrito, na base desses

ensinamentos ainda permanece a oralidade. Assim, a Yalorixa Stella Santos (2010) diz:

A populacdo terrestre aumentou muito, consequentemente a do Asé
também, dificultando muito a transmissdo do conhecimento apenas por
via oral. O que se registra, por escrito, permanece! Porém nunca é demais
lembrar, apesar da importancia da escrita na comunicacdo, 0
conhecimento transmitido pela oralidade é a base da transmissdo do
conhecimento iniciatico, pois so através dele o Ase dos mais velhos pode
ser passado aos mais novos ( SANTQOS, 2010, p. 54).

Integrando os rituais pertencentes ao processo de iniciagdo e que possui grande Axé
é 0 Bori*, ¢ 0 momento em que se da comida & cabeca. Em relacdo ao mesmo, Yalorixa
Stella Santos nos diz: “O Bori é uma cerimdnia de grande significado. E a adoracio a

cabeca, realizada pelo conjunto de oferendas, canticos e louvagdes” (SANTOS, 2010, p.

100).

Lody (1987) concordando com Yalorixa Stella Santos (2010) nos fala sobre o ritual

do Bori, contudo enfatizando a questdo da alimentacdo no mesmo ao dizer: “Esse momento

*Optamos a escrever a palavra Bori, como letra maitscula da mesma forma que Stella dos Santos, devido a
importancia do ritual.



113

consiste no oferecimento da comida a sua cabeca, em ceriménia chamada bori. Tudo €
preparado rigorosamente dentro do cardapio do orixa, estando presentes alimentos cozidos,
fritos e crus” (LODY, 1987, p.28).

A alimentacdo é vista por Lody (1987) como um fator fundamental dentro do
Candomblé. Ele ressalta o papel feminino, assumido pela Ekede Yabassé que tem a tarefa
de preparar os alimentos. A pessoa que esta sendo preparada para essa funcdo necessita
aprender conhecimentos especificos, pois agradar ao paladar dos Orixas é necessario para
o0 equilibrio do Axé. Nesse sentido nos diz:

Cozinhar, por exemplo, é tarefa feminina, e o candomblé sem alimentos
ndo pode funcionar. Os deuses necessitam das comidas nos pejis, 0s
assentamentos tém fome de seus cardapios especiais. Estar na cozinha
ndo é saber manipular apenas os ingredientes, mas as quantidades, os
momentos indicados, criando uma linguagem pictdrica, olfativa e
gustativa, que faz com que cada prato oferecido no peji seja uma
mensagem que o deus tutelar ird decodificar e entender, ficando feliz.
Assim o axé é revigorado, e todos os homens e mulheres que o

compartilham também estdo nutridos, mas em outra dimensdo (LODY,
1987, p.24).

Desta forma, para que o Bori seja pleno de Axé, € necessario que os alimentos
sejam preparados com muito amor e dedicacdo. Outro ponto que merece destaque no
processo de iniciacdo é o uso de alguns objetos de fundamento religioso como o ecodide,
“pena vermelha, simbolo do sangue menstrual e da fertilidade” (LODY, 1987, p.30). O uso

do mesmo esta relacionado ao renascimento para vida dedicada ao Orixa.

Outro objeto de fundamento € o quelé, espécie de gargantilha utilizada pelo neéfito,
nas iniciacdes. Sobre o uso do quelé, Lody (1987) nos diz: “A Iao portara, como simbolo
publico de sua sujeicdo, o quelé [...]. O quelé estava separando sua cabeca de seu corpo,
espécie de gargantilha preparada com contas e outros materiais conforme o tipo de Orixa
que foi feito” (LODY, 1987, p.31).

Em todos os rituais de iniciacdo, como todo contato com o universo sagrado dos
Orixas é permeado pelo idioma de origem africana que é o loruba. A religido constituiu-se
num fator decisivo para que a lingua materna africana ndo morresse, pois foram as oracdes,
0S canticos e as expressdes tradicionais da comunicacdo revividas nos terreiros que

ofereceu condi¢des para que 0 povo negro ndo se perdesse de suas origens.



114

Reportando-nos a didspora africana, encontramos a imposi¢cdo do idioma do
colonizador aos homens e as mulheres subjugadas pelo processo de escravizagdo. Contudo,
por meio do sagrado este idioma conservou-se fazendo com que as comunidades
afrodescendentes ndo perdessem totalmente o vinculo com a sua cultura de origem. Nessa
diregdo, Caputo afirma que: “Em todos os terreiros de candomblé que frequentei até hoje,
tanto nos de Orisa como nos de culto de Egun, o idioma yorubé é bastante vivenciado, seja
nas cantigas ou nos oriki, que sdo as frases de louvagdo aos Orisa” (CAPUTO, 2012,
p.138).

A forca dos Orixas junto com a tradicao oral possibilitou que o povo africano ndo
perdesse o vinculo com a lingua ancestral. Nesse sentido, a tradicdo oral iorubana
ultrapassa a ideia ocidental limitada de auséncia da escrita, pois ela permeia a transmissao

dos conhecimentos em todos 0s momentos no Candomblé.

A palavra para os iorubanos além de servir para perpetuar as novas geracoes todo
um pensamento tradicional, traduz a filosofia de vida e ética africana, expressada através
dos poemas, adagios, cancdes, oracdes e outras manifestacdes literarias. Segundo Ribeiro
(1996), a palavra é sagrada, pois se relaciona ao divino e quando proferida tem forca e
poder criador.

A tradicdo oral é, entretanto, além desse imenso conjunto literéario, a
grande escola da vida. Baseada numa concepc¢do de homem e de universo

que confere a Palavra origem divina, nela reconhece um poder sagrado,
criador, capaz de preservar e destruir (RIBEIRO, 1996, p.45).

Dentro deste contexto a autora ressalta a importancia de se falar a verdade na
tradicdo africana, sendo a mentira ndo s6 uma falha moral, como também uma falha em
relacdo a sua unidade com o sagrado.

Quando alguém pensa uma coisa e diz outra, separa-se de si mesmo,
rompendo a unidade sagrada, reflexo da unidade cdsmica. Cria

desarmonia ao redor de si e em seu préprio interior. (RIBEIRO, 1996,
p.45)

Outro ponto importante trazido por essa autora, sobre a tradicdo oral africana e a
educacdo nos terreiros € o que se relaciona ao nome das pessoas e das coisas que nos
rodeiam em geral. Para o pensamento africano o nome traz em seu redor significados que
estdo relacionados as coisas divinas, eles também podem expressar o contexto em que se

deu 0 nascimento de uma pessoa, ou seja, a forma como Deus lhe deu o seu sopro de vida.



115

Alguns nomes, determinados pelas circunstancias do nascimento, s&o
considerados nome com o qual a crianga nasce. Por exemplo, Kehinde,
literalmente, o Gltimo a chegar €, entre 0os gémeos, o espirito mais velho,
gue vem ao mundo em segundo lugar, enquanto Tawio, literalmente, vai
experimentar a vida, é o espirito mais novo, que chega ao mundo em
primeiro lugar. (RIBEIRO, 1996, p.47)

A forca da palavra também estd presente através das oracGes proferidas no
Candomblé, os orikis®®, quando pronunciado nos rituais abrem os portais com o mundo
sagrado, funcionando como veiculo de aproximacgdo aos Orixas. Nessa religido, os orikis
apresentam-se geralmente de forma cantada e para todas as atividades que serdo realizadas
existe um oriki correspondente, que vai desde o alimentar-se que eles denominam como
ajeum até as oferendas realizadas ao Orixa. Essa oracdo em forma de canticos esta presente
em todos 0s momentos. Reza-se para o sal, 0 mel, as ervas, a dgua, em fim a todos os
elementos que compdem esse ritual de fundamento de passagem da vida profana para a
vida sagrada. Na nova etapa da vida as pessoas tambem irdo ganhar um nome sagrado, um
oriki.

Além do préprio nome, as pessoas possuem um oriki que permite a sua
identificacdo. Oriki, palavra composta por ori+Kki, significa saudar ou
louvar (ki) o ori ou a origem do nomeado. Por relatar feitos e
caracteristicas do individuo, da familia da cidade ou do orixa a quem se
refere, exerce funcdo documental. Mas a fungdo dos orikis ndo se detém
ai, dado que muitos deles constituem nomes primordiais secretos,

misticos ou fundamento de espiritos, divindades, animais, plantas, seres
humanos, moléstias e etc. (RIBEIRO, 1996, p.48)

Na educacdo nos terreiros as pessoas mais velhas, em tempo de iniciacdo, ensinam
por meio da oralidade os fundamentos da religido as mais novas. A auséncia da escrita na
tradicdo cultural africana, pertencente ao povo iorubano, faz com que tudo seja observado
atentamente, se aprende por meio da repeticdo no &mbito da vivéncia religiosa. Como nos
diz Lody (1987): “A transmissdo do conhecimento ¢ oral e acompanhada da prética,
vivenciamos todas as etapas de cada atividade” (LODY, 1987, p.24).

Nesse caso, antes de praticar, segundo os preceitos dessa religido, se faz necessario
estar aberto para o aprendizado com humildade e respeito, utilizando-se da observacéo e da
escuta. Neste processo o nedfito aprende valores que sdo repassados pelos mais velhos.

Entdo a escuta atenta e silenciosa acompanhada de virtudes como a

paciéncia, a humildade e o respeito para com os mais velhos que sdo
detentoras do saber, sdo qualidades extremamente apreciadas. A abid, a

**Também pode ter o sentido desaudagao, poema (Cf. Cossard, 2007, p. 220).



116

filha de santo recém-iniciada, deve escutar quase intuitivamente as
palavras das mais velhas a fim de conhecer as coisas e mais tarde saber
reproduzi-las (BARBARA, 2002, p. 103).

Comungamos com a autora sobre a importancia da funcdo dos candomblecistas
mais velhos em repassar 0s conhecimentos iniciaticos para o processo de aprendizagem
dos(as) neodfitos(as). Contudo, ressaltamos que o tempo que esta prevalecendo é o de
feitura e ndo a idade cronoldgica do(a) filho(a) de Santo. Podendo uma pessoa mais jovem
que é antiga em termos de iniciacdo transmitir os saberes da religido a uma mais velha que
foi recentemente iniciada. Como a Yalorixa Stella Santos (2010) diz:

Todos nos Iniciados somos Adosu e nossa idade é contada pelo tempo de

Orisa. Uma pessoa, por exemplo, que tenha apenas quinze anos de idade,

ja pode ser considerada “velha no santo”, caso ela tenha sido iniciada aos
dois anos de idade (SANTOS, 2010, p.53).

Caputo (2012) reafirma Santos (2010) em relacdo ao tempo de feitura das criancas
no Candomblé. Nesse sentido, ela faz uma importante ressalva em relacdo ao respeito

reciproco que deve existir entre estas e 0s mais velhos.

As criangas estdo misturadas aos adultos nos terreiros. Devem, sim,
muito respeito aos mais velhos, mas sdo igualmente respeitadas por eles.
No terreiro, é o tempo que a pessoa tem de iniciado que conta. A
antiguidade iniciatica é superior a idade civil. Por exemplo, se um adulto
chega ao terreiro para comecar a aprender a religido, uma crianca ja
iniciada pode perfeitamente ser responsavel por lhes passar 0s
ensinamentos (CAPUTO), 2012, p.72).

Nesse sentido, a educacdo nos terreiros assume o papel de educar as criangas,
resgatando o modelo que fora estabelecido pelos ancestrais, que encontra na obediéncia ao
Orixa e no universo que o circunda, o codigo de ética pelo qual guiardo as suas vidas. O
mesmo baseia-se nos valores daquela sociedade, servindo de guia para que 0S

comportamentos de seus adeptos estejam mais aproximados da experiéncia ancestral.

Os principios da educagédo sdo baseados sobre a concep¢do Omolawabi,
ou seja, um bom carater em todos os sentidos da vida, e que inclui o
respeito aos mais velhos, lealdade para os pais e a tradi¢cdo local,
honestidade, assisténcia aos necessitados e um desejo irresistivel ao
trabalho. E um processo de vida longa, onde a sociedade inteira é a escola
(BENISTE, 2012, p.35).

Analisando este pensamento do autor observamos que a cultura e a ética que
permeava a educacdo da sociedade iorubana e que vem se conservando através dos tempos

na educagdo dos terreiros € totalmente diferente dos principios da educa¢do no mundo



117

ocidental. Estabelecendo uma comparacdo entre ambas, nos deparamos com a sociedade
industrializada do mundo moderno, onde se despreza 0s idosos, por eles ndo estarem mais
em idade produtiva. Essa realidade se configura de forma diferente nos terreiros que
utilizam a sabedoria das pessoas mais velhas para a aprendizagem das novas geragdes de
modo que o conhecimento dos nossos ancestrais ndo se perca nas paginas do tempo. Como
nos diz Yalorixa Stella Santos:

Viver é aprender. Isso ndo “desbanca” ninguém. Ensina quem pode e

aprende quem for inteligente, humilde, sabio, e tiver boa vontade. Os

velhos sdo arquivos vivos, testemunhas de fatos emocionantes. Aprender

e ensinar sdo atos constantes da vida. Ensinamos e aprendemos sempre
(SANTOS, 2010, p.102).

No mundo que se pauta nos valores ocidentais privilegiam-se os saberes da ciéncia,
onde o lugar consagrado para essa aprendizagem é o da escola, em detrimento aos
processos educativos que sdo travados na pratica social. Outras influéncias interferem na
educagdo como o desrespeito aos pais e distanciamento da cultura local, imposta pela forca
da cultura padronizada, culminando numa visao individualista e consumista de mundo, na

qual o ter se sobrepde ao ser.

O pensamento africano contrario a tudo isso, € guiado pela vivéncia em
coletividade®, o que contribui para o fortalecimento das acdes que primazia uma vida
melhor para as novas geragdes, que Se repercute no presente como uma heranga para 0s
filhos, na medida em que sdo ensinados desde pequenos a respeitar a natureza. Essa
realidade esta refletida no pensamento de Ribeiro (1996) quando nos diz:

Que a forca do passado esteja em mim, no presente, para que eu possa
assumir compromisso integral com o grupo a que pertenco, participando

lado a lado com meus antepassados e contemporaneos, da construgdo de
tempos melhores para os que vém chegando (RIBEIRO, 1996, p. 31).

Desta forma podemos perceber que o distanciamento com o pensamento ocidental é
perceptivel ao olharmos a maneira como € negligenciado o compromisso com a ecologia e
com as geracbes futuras, movido pelos interesses capitalistas que se expressam nas
relacBes sociais. O desrespeito a natureza, baseado no discurso de producdo mundial para o
progresso, prejudica o equilibrio ecoldégico, que é algo inconcebivel no pensamento
religioso de muitos povos da Africa. Nesse sentido, a harmonizacdo com a natureza esta

intrinsecamente relacionada com o respeito que o povo africano tem com o sagrado.

* Apesar de estarem sujeitos as imposices culturais hegeménicas.



118

Isto nos leva a supor que as criancas e adolescentes educadas nos terreiros sao
obrigadas a transitar em mundos totalmente diferentes, quando fazemos a comparagéo
entre a educacgdo dos terreiros e a educacao escolar. Uma é antagbnica a outra. A primeira
apresenta a resisténcia de um povo que ndo quis se desprender de seus valores e lutou por
eles contra toda forma de opressdo. A segunda se constitui na base da preservacdo do
mundo moderno, formando homens numa visdo cartesiana, inspiradas no iluminismo, na
qual a razdo humana se sobrepGe as questdes da fé, num modelo cientifico eurocéntrico e
excludente. Tudo isso, associado ao contexto politico e econdmico atual pautado nos
valores da sociedade neoliberal.

Em meio a esse choque de formagdo a educacdo no Candomblé vai mais além, no
momento em que se traduz na luta do povo negro contra as amarras da opressao do
colonizador, tornando o terreiro um espaco de resisténcia e de reafirmacdo da identidade
negra e de seus valores culturais. A ligacdo existente entre o ser humano e o Orixa

possibilita o fortalecimento pessoal que se constitui a partir desse universo sagrado.

Nos tempos mais remotos numa Africa, que foi imortalizada pela memoéria de
N0ss0s ancestrais, estavam inseridas as historias que envolviam os Orixas, tanto em relacao
aos seus feitos heroicos, como também as que vinham atreladas a explicacéo filosofica da
origem da vida, da terra e dos seres humanos. Cada crianca ao ter contato com os valores
sagrados de seu povo, através da escuta, formava em sua mente o universo simbdlico dos
Orixas e com eles estabelecia uma relacdo de identidade que a lhe fortalece para a

assuncao de papéis sociais, necessarios para uma vivéncia de lutas e glorias.

Nesse sentido, os terreiros fazem um retorno a Mae Africa e faz parte deste
contexto, conhecer os enredos que envolvem os Orixas, na forma dos mitos e assim revivé-
los num conjunto de atitudes que serve para reverenciar o sagrado. Integra esse contexto a
musica e o ritmo cadenciado que estd associado a chamada de cada Orix4, onde é
reverenciado com coreografias através da danca que relembra os tracos de sua
personalidade e 0 que marcou a sua historia.

A musica estid ligada a danca para definir formas, dependendo da
divindade. Nao sdo meras respostas emocionais ao ritmo; todos o0s gestos
possuem significados profundos com aquilo que se deseja conseguir.
Citamos, como exemplo, o cantico que lembra a voz do Orisa Osun,

expressa 0 movimento das aguas — as aguas correm calmas nos lugares
préximos, e rapidas nos lugares profundos (BENISTE, 2012, p.23).



119

Desta forma, o conhecimento musical no Candomblé é imprescindivel para que
haja harmonia no culto aos Orixas. Ele é constituido de saberes especificos, pois para cada
Orixa existe um ritmo certo e um momento adequado para fazer a sua reveréncia.

Ajudando-nos a conhecer melhor sobre a masica no Candomblé, Lody (1987) nos diz:

O acompanhamento musical da vida religiosa do candomblé fornece nao
apenas estimulos sonoros aos diferentes rituais; funciona enquanto
verdadeira sustentacdo do culto, podendo-se afirmar que as liturgias dos
terreiros sdo musicais (LODY, 1987, p.91).

Integra os conteudos dessa aprendizagem conhecimentos especificos ligados aos
tipos de instrumentos utilizados na religido, adequados para chamada de cada Orixa como
também sequéncia ritmica e pad. Lody (1987) nos diz:

O som da palavra, do instrumento, do cumprimentar o santo, realizando o
pad - sequéncia ritmica de palmas- obedecendo a uma postura de acato e
de oracdo, justifica o seu uso permanente na comunicacao entre os deuses
e também entre os iniciados (LODY, 1987, p.61).

A pessoa responsavel pela musica no Candomblé de Ketu é o Alabé, que por via de
regra foi preparado para esse fim por um Ogan mais experiente para essa funcao.
Conforme Lody (1987, p.62), os instrumentos de percussao utilizados no Candomblé sdo
chamados de atabaques, o rum, rumpi e 1€, seguindo-se a ordem decrescente do maior para
o menor. Eles sdo tocados com os aguidavis, baquetas, nos Candomblés de Nacdo Ketu e

Jeje e com as méos nos Terreiros de Angola-congo e no Candomblé de Caboclo.

Lody (1987, p.62) também nos alerta para outros tipos de instrumentos que também
compde a cadéncia de ritmos existente no Candomblé, podemos citar: 0 agog6, a cabaca e

0 adja (instrumento utilizado pelos sacerdotes e Ekedes que denota poder).

Toda musica no candomblé é acompanhada da danga, que também nao se define
por expressdes corporais aleatdrias. Ela se conecta com o sagrado no momento em que
evoca a sua personalidade e histéria, ressaltando a importancia historica e sagrada da danca
no Candomblé, Lody (1987) nos diz:

A danga no candomblé nunca poderd ser interpretada como uma
coreografia simples. E uma linguagem das mais eficazes para travar
dialogos entre os deuses, os adeptos e a natureza, abrindo-se, inclusive,
um espaco para a ancestralidade (LODY, 1987, p.63).

Sendo assim, pessoas que tem a responsabilidade de conduzir os Orixas em terra

como as Ekedes precisam se aprimorar na arte da danca no Candomblé. Faz parte de sua



120

funcdo adquirir conhecimentos especificos em relacdo a danca dos Orixas, conforme o
contexto mitico de cada um. Nessa dire¢do, Lody (1987) nos diz: “Exige conhecimento
elaborado sobre os passos, gestos, sutilezas de movimentos que traduzem situagdes sobre a
personalidade do deus tutelar, contando sua historia e elementos que o identificam
publicamente” (LODY, 1987, p.63).

Por meio da reveréncia corporea que traduz a alma através da danca, o Orixa pode
descer a terra, através da incorporacdo de um “filho de santo”, quando todos se
movimentam em cadéncia ritmica harmoniosa em seu louvor. Esse momento denominado
de transe ou manifestacdo é uma volta ao tempo do Orixa, que pauta-se nas tradicdes
através dos rituais, que devem permanecer iguais ao que aconteceu no passado para que se

perpetue no futuro. Nesse sentido, Eliade (1992) afirma:

O tempo sagrado é por sua propria natureza reversivel, no sentido em que
é, propriamente falando, um tempo mitico primordial tornado presente.
Toda festa religiosa, todo Tempo litrgico, representa a reatualizacdo de
um evento sagrado que teve lugar num passado mitico, “nos primérdios”
(ELIADE, 1992, p.38)

Neste contexto Eliade (1992), vem nos falar num tempo mitico que através do
transe no Candomblé, se da a volta ao passado através da descida do Orixa que
incorporado ao seu médium traz toda a sua historia por meio de sua danca. O individuo e o
seu Orixa, que sdo indissociaveis, dividem no mesmo momento o tempo sagrado e o tempo
profano, visto que mesmo em suas atividades cotidianas os filhos de santo nao se separa de

Seu orixa, isto o0 remota o tempo todo a uma dimenséo sagrada.

Segundo Ribeiro (1996) esse tempo passard a ser totalmente sagrado quando o

individuo estiver numa situacdo de transe, quando nos diz:

As alteracbes de consciéncia sdo determinadas, principalmente pelo
movimento no tempo, ocorrendo algo como existir simultaneamente nos
dois tempos e nos dois espagos - 0 do sagrado e do profano, pois nao se
perde a consciéncia de estar aqui e agora com o grupo de pessoas fisicas e
com um conjunto de objetos, a0 mesmo tempo que se esta no tempo e
espaco primordiais, com as divindades e 0s ancestrais. Exce¢do a isso
talvez seja o estado de consciéncia alterado na situacdo de transe e
incorporacdo dos Entes Sobrenaturais, oportunidade em que a consciéncia
é mais chamada para o tempo e dimensdo do sagrado (RIBEIRO, 1996,
p.30).

Beniste (2006) faz uma analise entre 0 mito e a realidade na sociedade africana,

ressaltando a importancia do mesmo para fornecer respostas as indagac¢6es do ser humano



121

sobre questdoes relacionadas a vida. Nesta procura por “justificativas racionais a sua
existéncia, 0os mitos passaram a ser utilizados e considerados logicos” (BENISTE, 2006,
p.17).

Esse autor faz uma critica em relacdo aos antigos historiadores da cultura africana
que atrelados a uma visao etnocéntrica, presos a sua cultura e visao religiosa, consideraram
esses povos como primitivos por estarem integrados a natureza. O mito pode estar
relacionado ao mundo dos fenémenos como também a fatos historicos que ndo foram
registrados, devido ao fato desta cultura ter como base a tradicao oral.

A mitologia nasce propriamente em razdo de algo que independe de toda
invengdo. Sao as necessidades de um povo de tradicdo oral que mantém

registrados seus fatos histéricos. Trata-se de uma forma de voltar as

origens ou conforme diz Mircea Eliade, “a nostalgia das origens”
(BENISTE, 2006, p. 18).

Para que a volta ao passado seja realizada, os ne6fitos precisam conhecer 0s mitos
que sdo transmitidos pela tradicéo oral, repassados por meio da educacao nos terreiros pela
lideranca religiosa ou pelas pessoas mais antigas da casa. O mito, por reviver os feitos
herdicos dos Orixas, € a marca do sagrado na cultura e constitui-se também como uma
maneira de rememorar as historias que compdem a tradicdo iorubana ou nagd, que nao

morreu pelo papel de resisténcia presente na religido.

[...] nos autorizamos a tomar o mito como principal fonte de informacéo e
compreensdo dos aspectos da cultura. Considerando-o para a nossa
compreensdo de nossa histéria. O mito, como se mostra para 0 povo
afrodescendente, é capaz de enfeixar todo um conjunto de valores com
fungbes que vao além das funcBes apenas rituais. (PETROVICH &
MACHADO, 2004, p.21)

Os mitos que recontam as histérias dos Orixas estdo relacionados a origem do
mundo, os fatos que os envolvem como herdi fundador, o poder que exercem em relacdo as
forcas da natureza, rivalidades entre 0s mesmos, dentre outros que estdo intrinsecamente
relacionados a cultura africana. O mito estd ligado a maneira do povo iorubano ver o
mundo, concedendo explicacdes filosoficas a cerca da vida e da morte, dando forcas ao
homem negro e a mulher negra a superar as adversidades da vida.

Dizem que quando Olorum encarregou Oxald de fazer o mundo e
modelar o ser humano, o orixa tentou varios caminhos. Tentou fazer o
homem de ar, como ele, mas ndo deu certo, 0 homem logo desvaneceu.

Tentou fazer de pau, mas a criatura ficou dura. De pedra ainda a tentativa
foi pior. Fez de fogo e 0 homem se consumiu. Tentou azeite, 4gua e até



122

vinho-de-palma, e nada. Foi entdo que Nand Burucu veio em seu socorro.
Apontou para o fundo do lago com seu ibiri, seu cetro e arma, e de la
retirou uma porcéo de lama. Nand deu a porgdo de lama a Oxal4, o barro
do fundo da lagoa onde morava ela, a lama sob as &guas, que é Nana.
Oxala criou 0 homem, o modelou no barro. Com o sopro de Olorum ele
caminhou. Com a ajuda dos orixas povoou a terra. Mas tem um dia que 0
homem morre e seu corpo tem que retornar a natureza de Nand Burucu.
Nand deu a matéria no comego, mas quer de volta no final o que é seu
(PRANDI, 2001, p. 197).

O trabalho que é realizado no &mbito dos terreiros, ao recontar um mito como este,
supera a esfera religiosa ao colaborar com a afirmacdo da identidade racial das criancas
afrodescendente que ndo encontram nas historias narradas pelo universo cultural ocidental,
herGis e heroinas negras que as facam sentir orgulho de sua etnia. “Os repetidos
acontecimentos mitoldgicos, vivenciados ritualisticamente nos terreiros, propiciam o
engajamento atuante de sujeitos com a sua identidade preservada nos diversos coletivos
originantes da comunidade” (PETROVICH & MACHADO, 2004, p.21).

Desta forma, acreditamos que o Mito no Candomblé seja um conhecimento
ancestral que como tantos outros sdo desvalorizados pela cultura ocidental. Saberes como
esse deveria ser resgatado pela escola, enquanto espaco de vivéncia de uma educacao

intercultural em prol da constituicdo de uma educacao étnico-racial.
2.5 Educacéo Etnico-Racial

Estabelecendo uma comparagdo entre a educacdo nos terreiros e a educagdo na
escola, observamos nesta, a presenca da identidade negra distorcida e associada a funcdes

subalternizadas, ancorada no tempo da escravidao, descontextualizados de sua cultura.

O silenciamento da historia desse povo e do conjunto de conhecimentos que
trouxeram da Africa é uma marca colonial que se estende até os dias atuais na educagéo
escolar, onde o homem e a mulher negra ainda sdo vistos associados a uma imagem de
inferioridade e submissdo. Contudo, o conhecimento africano em termos tecnologicos
especialmente no campo da producéo agricola foi apropriado pelo colonizador, assim como
sua historia. Conforme diz Cunha Jr. (2005, p.249):

Os africanos vieram com o0s conhecimentos técnicos e tecnoldgicos
superiores aos dos europeus e aos indigenas para as atividades produtivas
desenvolvidas no pais durante o periodo de Colbnia e Império o que
tornou esta mao de obra africana responsavel pelas atividades de trabalho
desenvolvidas durante este periodo histérico (CUNHA JR, p.249).



123

Neste sentido, quando nos reportamos aos Terreiros de Candomblé, nos deparamos
com um espago que favorece a conservagdo e reprodugdo dos saberes africanos. Nessa
direcdo, ao se trabalhar com o Mito de Ogum, que ficou conhecido pela apropriacdo do
conhecimento que esse Orixa tinha em relacdo ao ferro, observamos a valorizacdo da

tecnologia africana.

Esse conhecimento dos terreiros deveria ser explorado pelas escolas para o trabalho
com a Histdria e Cultura Africana, até como uma referéncia em termos de literatura, ja que
hoje existem inlmeras obras, que surgiram pelas pesquisas de antropélogos em terreiros,
que registraram as Historias dos Orixas, presentes nos saberes orais na religido. Em seus
trabalhos, transcreveram esses mitos para que 0 acesso aos mesmos nao ficassem limitados
aos que pertencem as religides de tradicdo africana e afro-brasileiras. Visto que eles trazem
conhecimentos presentes nos terreiros sobre a populacdo africana, que a escola ndo tem
acesso por ficar limitada a visao ocidental de conhecimento. Discutir 0s mitos africanos em
si ndo deveria ser problema e nem caberia 0 argumento de que mito ndo é realidade, na

medida em que a mitologia grega é trabalhada na escola, no contetido de Histdria Geral.

Esse trabalho ajudaria na constituicdo da identidade racial da crianca negra e
afrodescendentes, como faz a Escola Municipal Eugénia Anna dos Santos que pertence ao
l1é Axé Opd Afonja. Nessa direcdo, Petrovich e Machado (2004) relatam essa experiéncia
pedagdgica e demonstram que esse espaco educativo vem vivenciando com as criancgas da
comunidade uma proposta educacional pautada no resgate dos valores da ancestralidade

que permeia a reafirmacédo da identidade negra. Segundo esses autores:

A Escola Municipal Eugénia Anna dos Santos toma, entdo, como
fundante para o processo de ensino aprendizagem de criancas
afrodescendentes, vivéncias culturais cotidianas e a sabedoria que emana
da cultura afro-brasileira, enquanto heranga ancestralica da comunidade
do terreiro 11é Axé Opo Afonja, local escolhido para esta experiéncia ja
implantada como programa na Eugénia Anna desde 1999, o que Ihe valeu
a qualificacdo do MEC como escola de “referéncia” afrodescendente e
premiacdo no CEERT- Educar para a lIgualdade Racial (PETROVICH &
MACHADO, 2004, p.17).

A experiéncia pedagogica desta escola foi retratada aqui por ela se originar da
experiéncia que é permeada pela educacdo nos terreiros, mostrando a importancia do ato de
educar elaborado a partir de vivéncias culturais proprias; que difere do modelo da escola

ocidental, pautada na teoria do conhecimento do colonizador, segundo suas experiéncias



124

culturais. Desta forma, o ensino e a aprendizagem que sdo oferecidos pelos terreiros

partem de uma légica distinta dos valores estabelecidos pela cultura do colonial.

Outro principio pedagdgico presente nos terreiros e de grande relevancia para a
educacédo escolar € o valor que os candomblecistas ddo para a vida comunitaria. Mesmo
estando inseridos no individualismo do mundo capitalista, quando chegam aos terreiros
passam a viver em solidariedade com seus irmaos, ajudando-o0s em suas necessidades que

estdo relacionadas aos assuntos do Axé. Em relacéo a isso Berkenbrock (2007) nos diz:

A economia de um terreiro ndo segue o principio de acumulacdo do
mundo capitalista. Principios religiosos determinam o relacionamento
econdmico entre os membros de uma comunidade de Candomblé. O
principio geral da “oferta e restitui¢do” também regulamenta a vida no
préprio terreiro. Um terreiro se sustenta na base da economia da
solidariedade entre pessoas que geralmente ndo possuem muito, mas que
mesmo assim sdo capazes de colocar algo em comum
(BERKENBROCK, 2007, p. 208).

A ldgica existente no terreiro ndo é acumulacdo de capital individual, o pensamento
volta-se para o bem comum, o coletivo. Isto se justifica ndo s6 pela relacdo com o sagrado,
como também pela forma de organizacdo africana, onde o homem vivia em clas, que
permeavam uma forma de organizacdo coletiva. Embora ndo existam purismos apos
séculos, os processos de resisténcia da cultura negra conseguem manter muitos principios

comunitarios que sdo transmitidos atraves dos mitos e ritos.

Enquanto a “pedagogia ocidental” estd baseada nas explicagdes racionais
cientificas geradas no seio da Europa pelo iluminismo, que coloca o homem e sua

A

individualidade como centro de tudo; a “pedagogia nagd”, oriunda da Africa foi trazida
para ca através da experiéncia religiosa dos iorubanos e guia 0s seus ensinamentos no
respeito ao sagrado e a natureza, onde a base é a harmonia na vida comunitaria. Nesse

sentido, Petrovich e Machado (2004) afirmam:

Significa dar atengdo especial a educag¢do de um “povo” que mantém todo
um saber filosofico milenar, ligando sempre o presente ao passado pela
memoria coletiva ancestral. Memoria coletiva que atualiza a existéncia da
comunidade, fazendo erigir um sujeito com sua individualidade
preservada e magnificada pela filiagdo espiritual. Um sujeito coletivo que
adquiri uma significacdo que Ihe é conferida pelo seu grupo vivencial
comunitario (PETROVICH & MACHADO, 2004, p.14).

Nesse contexto, o terreiro de candomblé constitui-se num espaco educativo que

possui valores que se distanciam da educagdo individualista ocidental e que tem como



125

objetivo ressaltar a cultura africana e a identidade negra em seus adeptos. Dessa maneira 0s
terreiros de Candomblé funcionam no decorrer da histéria como ponto de resisténcia ao
racismo e contra a imposicéo dos valores ocidentais.
Lembremos que os candomblés - espaco, por exceléncia, dos orixas-
serviram e servem para a preservacdo da heranca cultural e religiosa
africana, sempre atuantes na luta do povo negro, resistindo a opressdo, a
dominagdo e a exclusdo buscando um espaco de valorizagdo da

particularidade negra no patriménio cultural brasileiro (BOTELHO,
2005, p. 45).

Mediante esse pensamento, concordamos com a visdo de Petrovich e Machado
(2004) e de Botelho (2005) sobre a educagdo nos terreiros, como fonte de reafirmacdo da
cultura africana e também como o ponto de resisténcia contra a opressao cultural imposta
pelo colonizador. As autoras e 0 autor ressaltam o valor dessa educacgéo para a reafirmacéo
da identidade negra, atrelada a crenca que se tem no Orixa e a importancia do aspecto
religioso para a preservacdo dessa cultura, contribuindo assim para uma educacdo étnico-

racial.

Botelho (2005) além de fazer essa reflexdo sobre o papel da religido do candomblé
para a afirmacdo da identidade negra ressalta sua importancia histérica como ponto de
resisténcia contra a opressao e exclusdo social, ao fazer uma avaliacdo sobre a necessidade
de se desenvolver um trabalho nas escolas, com os saberes dessa religido, como um
elemento de inclusdo multirracial.

Avalio ser importante inaugurar saberes sobre a cultura afro-brasileira a
partir do desvelar e do desvendar das culturas presentes nos candombleés,
desprezadas e desvalorizadas, quando ndo simplesmente desconhecidas
pela educacdo formal e por seus professores, mas de grande importancia
para uma pedagogia multirracial que permita uma real inclusdo
educacional (BOTELHO, 2005, p.48).

Concordamos com a avaliacdo realizada pela autora e acreditamos que o0s saberes
do Candomblé deveriam ser trabalhados na escola como elemento da cultura africana. Este
trabalho seria pertinente, pois abriria espaco para que a vivéncia dessa cultura ndo fique
restrita a datas folcldricas, que em nada contribui para a valorizacdo e reconhecimento
social da cultura negra.

Acredito que o universo simbdlico dos orixas realiza um trabalho de
resgate e manutencao da cultura religiosa ioruba que reconhece e valoriza
o0 ser negro oferecendo-lhes subsidios para o desenvolvimento de
identidade positiva e fortalecimento do amor préprio (Botelho, 2005, p.
48).



126

A religido do Candomblé, por meio da tradicdo africana, oferece aos
afrodescendentes a valorizagdo ndo sé de sua cultura como também de sua beleza fisica,
baseada em padrdes estéticos diferenciados dos ocidentais. No encontro com a beleza dos
Orixas, com todas as caracteristicas de sua negritude, as pessoas passam a se espelhar no
referencial estético africano. Isto faz com que o homem e a mulher negra passem a ter
orgulho de seu corpo, afastando-se dos estigmas negativos que foram criados pelo padrdo
estético branco e que levou ao sentimento de “ndo existéncia” discutido por Fanon (2008).

Os terreiros de Candomblé ndo s6 possibilitam a valorizacdo da etnia africana,
como também se constituem num exemplo de um local onde ndo h& espaco para nenhum
tipo de preconceito ou discriminacdo. Todas as pessoas sdo bem vindas ao Candomblé,
inclusive aquelas que foram excluidas do processo social, por terem optado por um modo
de vida diferenciado dos padrbes europeus. Os Orixas aceitam seus filhos e filhas da
maneira como séo, tal como diz Botelho e Nascimento (2012):

E possivel afirmar que estas divindades, como organizadoras grupais,
viabilizam a harmonizacédo dos contrarios, conduzindo a um processo de
equilibrio entre as (os) diferentes, que facilita e viabiliza uma educacao
voltada para a diversidade (BOTELHO & NASCIMENTO, 2012, p.81).

Se a escola seguisse 0 exemplo de educacdo para a diversidade, presente nos
Candomblés estaria ajudando na minimizacéo da discriminacdo e do preconceito que tanto
perseguem o0s seus adeptos na sociedade. Assim, criancas e adolescentes que fazem parte
do Candomblé, ficariam seguros para reafirmarem a sua identidade religiosa, sem medo de
excluséo na comunidade escolar.

Conforme ja mencionado no capitulo que aborda a questdo da intolerancia religiosa
nas escolas publicas, Caputo (2012) em sua pesquisa sobre educacdo nos terreiros se
deparou com a discriminacdo das criancas e adolescentes candomblecistas nas escolas as
quais pertenciam. A autora evidenciava o envolvimento das mesmas em sua vivéncia
dentro da religido, demonstrando satisfacdo no que faziam, muitas vezes ocupando cargos
de destaque nos terreiros. No entanto, devido a discriminacdo que sofriam na escola,
optavam por silenciar a sua opcdo religiosa, afirmando-se catdlicas como estratégia contra
0 preconceito e a intolerancia religiosa.

Nos terreiros, as criancas e os adolescentes sentem orgulho de sua fé, sdo
tratados com respeito, recebem cargos como adultos na hierarquia do
culto e aprendem, entre outras coisas, um vocabulario imenso em yoruba.
Ja na escola, eles escondem a fé e inventam formas de invisibilidade para
ndo serem discriminados (CAPUTO, 2012, p.186).



127

E incontestavel que o processo educativo que emerge dentro do Candomblé tem se
constituido como uma fonte de riqueza cultural diante do legado deixado pelo povo
africano. Esta educacdo como demonstraram Botelho (2005); Petrovich e Machado (2004)
tem contribuido através da relacdo estabelecida entre os adeptos e os Orixds com a
afirmacdo da identidade negra através da vivéncia de sua cultura. No entanto, como
mostrou Caputo (2012) as pressdes que criancas e adolescentes que pertencem a essa
religido sofrem por parte da sociedade, principalmente na escola séo t&o intensas, que os
levam a optarem pelo silenciamento.

Como forma de enfrentamento ao preconceito e a discriminacgdo, seria importante
que a educacdo que ocorre na religido do Candomblé conseguisse ultrapassar os muros do
terreiro para que fosse conhecida em outros setores sociais. Por outro lado € uma educagéo
de resisténcia e sendo assim ela consegue sobreviver porque estava guardada nos
principios da religido. Nesse sentido, a Yalorixa Stella Santos diz: “Religido ¢ Cultura. A
religido estatica perecerd. Dai a necessidade de palestras, debates, viagens e outros
movimentos que “SACUDAM” o povo do Candombl¢” (SANTOS, 2010, p.35).

A partir dessa discussdo observamos que 0 processo educativo dentro da religido de
Candomblé é dindmico e repleto de aprendizagens significativas para a formacdo cidada.
Por este motivo, deveria ser tomado como exemplo pelas escolas para um trabalho voltado
a educacdo étnico-racial com respeito e valorizacdo as diferencas. No sentido de oferecer
possibilidades para que as trocas de saberes sejam estabelecidas entre os educandos e

educandas que pertencem ao Candomblé e os que ndo o conhecem.

2.5.1 Vivéncia da Lei 10.639/03 no ambhito escolar

Cunha Jr. (2005) nos traz a importancia das lutas empreendidas pelo Movimento
Negro na conquista da referida Lei. Entretanto, ressalta que a luta pela liberdade e
posteriormente por espago social, sempre estiveram presentes no povo africano tanto no

pos-abolicdo como no periodo de escravizacdo. Nesse sentido ele diz:

A marca africana é indiscutivel na cultura brasileira. Mas estes povos
africanos e afro-descendentes, nas suas epopeias de busca de liberdade e
de igualdade social, realizaram eixos marcantes da histéria social do povo
brasileiro. Empreenderam milhares de quilombos, de rebelides, de
instituicbes nos combate ao escravismo criminoso. Tiveram imensa



128

participacdo em todos os movimentos da historia nacional. No pds-
abolicdo, a histéria de africanos e afro-descendentes se transcreve na
organizacdo de novos movimentos sociais, religiosos, culturais, entre os
quais se destaca um atuante Movimento Negro (CUNHA JR, 2005, p.
251).

O autor traz que por mais de um século 0os movimentos negros lutaram para que a
Historia da Cultura Africana fosse contemplada pelo ensino brasileiro e s6 em 2003, isto

veio a acontecer.

Gomes (2010, p.67) ao falar sobre o surgimento e aprovagéo da Lei. 10.639/03, que
torna obrigatorio o ensino da Histdria da Africa e da Cultura Afro-Brasileira, também nos
diz que a mesma é o resultado da luta do Movimento Negro em seu enfrentamento contra o
racismo, preconceito e discriminacdo que as pessoas negras vém sofrendo no decorrer da
historia do Brasil. “Mais do que uma iniciativa do Estado, essa lei deve ser compreendida
como uma vitoria das lutas historicas empreendidas pelo Movimento Negro brasileiro em
prol da educacao” (GOMES, 2010, p.67).

Com esse objetivo de regulamentar a referida lei, oferecendo estrutura para o
acompanhamento da implementacdo da mesma nas instituicbes de ensino foram criadas as
Diretrizes Curriculares Nacionais para a Educacdo das Relacdes Etnico-Raciais e para o

Ensino de Historia e Cultura Afro-Brasileira e Africana.

A discussdo da tematica nasce de politicas de reparagdes, de reconhecimento e de
valorizagéo de ac¢des afirmativas, que tem a sua base em lutas empreendidas no decorrer da
historia de negros e negras que foram injusticados pelo processo social. Comecou desde a
negacdo de sua condicao epistémica, perpassando pelas questbes referentes ao racismo e a
discriminacdo e da desvalorizacdo do legado cultural que existe em sua historia. Desta
forma, a sociedade brasileira tem o dever de empreender esforcos para que se reverta a
imagem negativa que foi formada em relacdo ao povo africano desde a época da
colonizacdo e que se perpetua na sociedade atual em todas as formas de colonialidade,

essas diretrizes, ainda dizem que:

A demanda por reparacOes visa a que o Estado e a sociedade tomem
medidas para ressarcir os descendentes de africanos negros, dos danos
psicoldgicos, materiais, sociais, politicos e educacionais sofridos sob o
regime escravista, bem como em virtude das politicas explicitas ou tacitas
de branqueamento da populacdo, de manutencéo de privilégios exclusivos
para grupos com o poder de governar e de influir na formulacdo de
politicas, no poés-abolicdo. Visa também a que tais medidas se



129

concretizem em iniciativas de combate ao racismo e a toda sorte de
discriminagdes (MEC, 2005, p.11).

O Estado, pressionado pelos movimentos sociais negros, conferiu a educacéo, o
lugar e a tarefa de reconhecimento da importancia histérica do homem e da mulher negra
na formac&o social brasileira. Objetivando com isso, o ressarcimento desta divida historica
em relacdo as pessoas negras que foram usurpadas em sua condigdo humana no processo
de escravizacao e na negacdo das condi¢Ges necessérias para a vivéncia de sua cidadania,
no pos-abolicdo até os dias atuais. Nesse sentido, Cunha Jr. (2005) diz:

Nesta formulacdo da necessidade de combate a desigualdade, a educacao
figura como uma das formas importantes de mudanca de estrutura social
dos afro-descendentes. Para se combater esta desigualdade, a educagéo

precisa teorizar, realizar praticas efetivas e especificas que modifiqguem
concretamente a situacdo dos afro-descendentes (CUNHA JR, p.252).

Com o propésito de criar condicOes para a vivéncia de uma educacdo étnico-racial,
para a valorizacdo dos afrodescendentes e sua historia, deve haver uma mudanca de
paradigma na educacdo escolar. Os conteddos ministrados devem ultrapassar a limitacao
da histdria contada pelo dominador, que subtraiu 0 homem e a mulher negra a sua forca
produtiva no processo de escravizacdo, revelando a luta que empreenderam no decorrer da
historia pela conquista de sua liberdade. Como também a sua contribuicdo histérica em
todo o processo de formacdo da sociedade brasileira. Entendendo-se essa conquista ndo
limitada apenas a romper com as amarras da escravizagdo, como também em relacdo ao

respeito e valorizacdo de sua cultura e em busca da equidade social e econdmica.

Esse resgate deve voltar-se também para que a sociedade brasileira reconheca como
ponto de partida as varias culturas presentes na historia do povo africano. Isto engloba as
visGes de mundo e saberes que os diferenciavam e as lutas que empreenderam na conquista
da superacdo da escraviddao, como também a resisténcia que tiveram para vivenciar as
manifestacdes de sua cultura e dentre as mais importantes, a sua religiosidade e que ainda

hoje é tratada com falta de respeito e descrédito pela sociedade.

De acordo com as diretrizes curriculares, a educacao das relacdes étnico-raciais traz
exatamente a proposta pedagdgica de reverter a imagem negativa que se formou em torno
das populacdes ndo brancas de nosso pais. A mesma visa superar atitudes eurocéntricas e

etnocéntricas que se propagaram na historia da formacao da sociedade brasileira. Todavia,



130

isto se constitui numa tarefa ardua, pois significa modificar uma concep¢do de educacéo,

baseada nos valores da cultura dominante, enquanto heranga colonial.

Cunha Janior (2005) discute essa questdo, atrelada a uma visdo de cultura,
identidade e histéria, trazendo a interligacdo que existe entre as mesmas no contexto
africano e sua fragmentagdo na visdo ocidental de mundo. Contudo ressalta que essa
fragmentacdo na realidade é ideoldgica, revertendo-se num mecanismo de dominacao, pois
ao se trabalhar a historia africana com a visdo eurocéntrica, nunca sera dada de fato a
importancia que esses povos tiveram na formacéo brasileira. Nesse sentido nos diz:

A educagdo transmite a cultura. Assim, ela reserva o direito de dizer o
que é cultura. Cabe, antes de qualquer coisa, perguntarmos qual
educacdo, para quem e para qué? A educacdo faz a selecdo dos temas por

um critério unicamente ideolégico e politico, mas se ampara nas ciéncias
para justificar as escolhas (CUNHA JR, 2005, p. 255).

Concordamos com o autor sobre o papel ideoldgico que conduz qualquer ato
educativo, que de fato compromete-se com um tipo de homem e de sociedade que se
pretende formar. A base da educacdo é cientifica e portanto colonial nos termos de Lage
(2008), isto significa dizer que visdes de mundo que ndo estejam conforme a historia
contada pelo homem branco, por fazerem parte de uma outra histéria, ndo terd espaco na

educacéo escolar.

Este modelo educacional, que subalternizou a imagem dos povos africanos,
negando-lhes o direito de contar a sua propria histdria, teve por consequéncia a falta de
respeito as diferencas, a anulacdo dos saberes oriundos desses povos, que findou em
racismo, preconceito e discriminacdo. Reeducar a populacdo neste sentido ndo depende
apenas da escola, essa acdo pode acontecer em espacos escolares e ndo escolares, desde

que haja politicas publicas voltadas para esses objetivos.

Analisando a discussdo feita por Cunha Janior (2005) sobre a unificacdo da
identidade, cultura e historia, constatamos que 0s terreiros constituiram-se, a priori, hum
lugar de conservacdo e consagracao das africanidades. As religides de matrizes africanas
possibilitaram a agregacdo do povo negro em torno de uma cultura ancestral que
valorizava a sua histéria, sua cultura e identidade. Tal fato ia de encontro a cultura
hegeménica que divulgava a padronizacdo de seus valores para uma melhor forma de
dominacdo. Por isso, as religibes de matrizes africanas deveriam ser perseguidas pelo

racismo ideolégico em busca de sua desestruturagéo.



131

Os terreiros constituem-se em fontes de saberes, sendo assim, constituem-se num
acervo de pesquisa para um trabalho voltado para a educagdo étnico-racial. Isto consiste
em fornecer informacdes sobre a histdria dessas religiGes e de todo um legado de tradi¢des
relacionadas ao respeito a todos os aspectos da natureza, relagdo que o homem
moderno/capitalista/eurocentrado esqueceu.

Podemos situar como agdo educativa, em prol da desmistificacdo dos estigmas
negativos gerados pelas informacGes deturpadas sobre as religides afro-brasileiras a
Caminhada do Povo de Terreiro de Pernambuco. Ao afirmar-se num ato de demarcacao de
espago social e mostrar para a sociedade ndo so a existéncia, mas também resisténcia dos
terreiros e a importancia dos movimentos sociais para o processo de educacdo social como

alcance maior.

Nesse sentido, observamos que 0 movimento negro e 0s movimentos que a ele
estdo relacionados vém empreendendo muito mais esfor¢cos em torno dos objetivos da
educacgdo étnico-racial no enfrentamento ao racismo e valorizacdo da cultura africana, do

que o trabalho que vem sendo desenvolvido nos espacos escolares.

A vivéncia de uma educacdo étnico-racial nas escolas e o trabalho com Historia e
Cultura Afro-Brasileira e Africana nos curriculos de Educacdo Bésica dependera da
formacdo e disposicao dos professores para trabalharem com a mesma. Isto significa uma
mudanca de olhar em relacdo aos conhecimentos, que permeiam a visdo de mundo de
grupos étnicos diferenciados, que muitas vezes o preconceito e o0 racismo nao deixam ser

percebidos.

Gomes (2005) alerta para o fato de que um trabalho na escola voltado para a
educacdo das relacBes étnico-raciais deve partir do reconhecimento que existe preconceito
na sociedade e consequentemente na educacdo escolar. Nesse sentido traz a importancia da
formacdo dos professores, onde lhes fosse oportunizada a aproximag¢do com a cultura
negra, para que através do contato com a mesma, percebessem de fato se o racismo

encontra-se presente em suas atitudes. Nesse contexto a autora nos diz:

Julgo que seria interessante se pudéssemos construir experiéncias de
formagdo em que os professores pudessem vivenciar, analisar e propor
estratégias de intervencdo que tenham a valorizacdo da cultura negra e a
eliminacdo de préaticas racistas como foco principal. Dessa forma, o



132

entendimento dos conceitos estaria associado as experiéncias concretas,
possibilitando uma mudanca de valores (GOMES, 2005, p.149).

Munanga (2005) de acordo com Gomes (2005) também fala da importancia do
reconhecimento que existe preconceito racial na sociedade para poder superar o racismo na
escola. Esse autor aborda a questdo sobre a necessidade de superar o mito da democracia
racial, quando diz que precisamos: “Despojarmo-nos do medo de sermos preconceituosos e
racistas”. (MUNANGA, 2005, p. 18)

Analisando a aproximacdo do pensamento desses dois autores constatamos que por
trés da afirmacdo da negacdo do preconceito na escola, invisibiliza-se as diferencas, sendo

este um dos momentos que impera a colonialidade do ser.

No momento em que ndo reconhecemos e valorizamos as diferengas raciais
existentes entre as pessoas, contribuimos para que sejam enquadradas dentro de uma
cultura padréo, que ndo é a negra e sim a branca. Desta forma, para se igualarem as pessoas
brancas, as pessoas negras camuflam as suas caracteristicas étnicas, afastam-se de suas
raizes culturais e perdem a sua identidade, confirmando o pensamento de Frantz Fanon
quando aborda a questdo da ndo existéncia, e sendo assim ao perder os seus valores,

perder-se de si mesmo.

Munanga (2005) analisa que o preconceito negado e que existe nos professores,
esta relacionado a influéncia do eurocentrismo na formagédo dos mesmos. Desta forma, ndo
estdo preparados para conviver com as situacoes oriundas da diversidade em sala de aula e
na maioria das vezes ndao sabem lidar com problemas relacionados ao racismo. Nesse
sentido esse autor nos diz que:

No entanto, alguns professores, por falta de preparo ou por preconceitos
neles introjetados, ndo sabem langar mao das situacOes flagrantes de
discriminag@o no espaco escolar e na sala como momentos pedagdgicos
privilegiados para discutir a diversidade e conscientizar seus alunos sobre

a importancia e a riqueza que ela traz a nossa cultura e a nossa identidade
nacional (MUNANGA, 2005, p.15).

Apontamos como possibilidade de trabalho com as diferencas em sala de aula uma
pratica pedagdgica orientada pela pedagogia freireana de educacdo para que 0S sujeitos
possam narrar-se, huma relacdo horizontal com o professor, ressaltado a importancia da
escola como espaco para a valorizacdo dos conhecimentos que esses grupos trazem de sua

vivéncia cultural. Trabalhar dentro desta perspectiva significa sair de uma visdo



133

ocidentalizada de multiculturalidade e tolerancia, para o exercicio da interculturalidade que
promova 0 reconhecimento, respeito e valorizagcdo das diferengas, na perspectiva do
dialogo.

No entanto, para que o didlogo intercultural seja efetivado em sala de aula faz-se
necessario que os estere6tipos vinculados nos livros didaticos que passam uma imagem
distorcida sobre o povo negro e sua cultura sejam desfeitos. Munanga nos fornece uma
base para esta afirmagé@o quando diz que:

Todos, ou pelo menos os educadores conscientes, sabem que a histéria da
populacdo negra quando é contada no livro didatico é apresentada do

ponto de vista do “Outro” ¢ seguido de uma otica humilhante e pouco
humana (MUNANGA, 2005, p.16).

Munanga (2005) relaciona os conteudos dos livros didaticos que deturpam a
historia do povo negro ao alto indice de evasdo escolar e reprovacdo por parte da
populacdo afrodescendente. Queiroz (2012, p.94) também faz a mesma reflexdo ao dizer
que: “A historiografia oficial ndo contempla a presenga negra no Brasil”. A autora analisa
que isto é fruto de uma educacdo racista que interfere na estima das criancas
afrodescendentes e as levam ao fracasso escolar. As marcas do racismo nos livros didaticos
vém acompanhando as pessoas negras na educacao escolar e sobre isto nos traz um relato
de vida de uma ativista do Movimento Negro, ao relembrar o sentimento de inferioridade

que era produzido em seu ser ao ter contato com a historiografia oficial:

Toda criangca negra do meu tempo que queria se esconder debaixo da
carteira quando ouvia esta histéria oficial (a histéria da nacgéo brasileira
como fruto da inteligéncia do branco, do orgulho do indio e da
cordialidade do africano). Essa singela abordagem da escravidao produzia
em cada uma de n6s uma verdadeira hecatombe interior e a certeza de
que de fato éramos uma raca inferior, destinada a servir e ser tutelada
pelos brancos (QUEIROZ, 2012, p. 91).

Nesse sentido, analisamos a necessidade de desenvolver um trabalho nas escolas
gue oportunize o contato com a historia e com a cultura africana que ndo estejam baseados

em conteudos e fontes de pesquisa do mundo ocidental.

Petronilha Goncgalves traz a importancia de se trabalhar com os conteudos que
estejam relacionados as africanidades brasileiras, conforme a autora: “raizes da cultura

brasileira que tem origem africana” (GONCALVES, 2005, p. 155). Isso significa repassar



134

para 0s nossos educandos e educandas a histéria de luta e resisténcia, relacionada a cada
elemento da tradigdo cultural africana deixada pelos nossos ancestrais, superando a Vviséo
limitada de contribuicdo para a valorizacdo de sua participagéo ativa na formacgdo da nagao.
Muitas herancas culturais presentes em nossa cultura, as quais pela influéncia da cultura
colonial tém a sua origem e contexto ignorados, resistem até os dias atuais como habito da
culinéria que estdo interligados com a relacdo espiritual estabelecida com os Orixas, 0s
trajes coloridos, como também, a relagdo que temos com o ritmo e com o corpo.
As Africanidades Brasileiras vém sendo elaboradas ha quase cinco
séculos, na medida em que os africanos escravizados e seus descendentes,
ao participar da construcdo da nacéo brasileira, vao deixando nos outros
grupos étnicos com que convivem suas influéncias e ao mesmo tempo,
recebem e incorporam as destes. Portanto, estudar as Africanidades
Brasileiras significa tomar conhecimento, observar, analisar um jeito
peculiar de ver a vida, 0 mundo, o trabalho, de conviver e de lutar pela
dignidade prdpria, bem como pela de todos os descendentes de africanos,

mas ainda de todos que a sociedade marginaliza. (GONCALVES, 2005,
p.156)

Dentro desse contexto, analisamos que ao oportunizar os educandos e educandas a
ter contato com contetdos relacionados as africanidades estamos abrindo espago para
construcdo de uma sociedade interétnica e consequentemente intercultural. Assim,
contribui-se também para a reafirmacdo da identidade negra, na medida em que se

reconhece o legado africano que residem em nos.

O trabalho com a Historia e Cultura Afro-brasileira e africana nas escolas, deveria
ainda contemplar os saberes que integram a visdo de mundo dos povos africanos, baseados
na ancestralidade e na religiosidade, mas isto terd um desdobramento direto na formacéo
dos professores. Entretanto, ndo podem continuar ocupando o patamar do silenciamento
nas escolas, como se essas religibes ndo existissem, quando fazem parte do universo
cultural de educandos e educandas que compdem as escolas brasileiras. Nesse sentido,
Barbosa (2012) diz:

Essa situacdo de exclusdo e invisibilidade se revela em todas as formas de
violéncia a que meninas e meninos das escolas publicas sdo submetidos,
por exemplo, quando tem as suas referéncias étnico-cultural-religiosas
cotidianamente reduzidas a categoria de folclore, ignoradas ou, ainda

associadas, com base num conceito cristio eurocéntrico, a “coisa do
diabo” (BARBOSA, 2012, p.84).



135

Dessa forma, um trabalho voltado de fato para a valorizacdo da cultura africana, de
modo a contemplar uma vivéncia democratica dentro das escolas publicas brasileiras ndo
pode se isentar de fornecer informacgdes necessarias a compreensao das praticas religiosas
africanas, dentro do conjunto das préticas religiosas brasileiras numa perspectiva de igual

importancia.



136

3. QUESTOES METODOLOGICAS

Utilizamos a abordagem qualitativa para tratarmos os dados desta pesquisa, pois
acreditamos que nos possibilitou uma melhor apreensdo da realidade do nosso objeto de
estudo. Isto se justifica por termos pesquisado uma realidade que envolve questdes com
grande dimensdo de subjetividade, mesmo se passando em um grupo que tem suas
experiéncias espirituais compartilhadas num espaco religioso comum, que é o terreiro de

Candombilé.

Mesmo que esses sujeitos tragam uma identidade religiosa que os fazem ter uma
vivéncia cultural que os igualam, em contrapartida possuem histérias de vida que se
diferem uma das outras. Por isso, foi necessario um olhar mais minucioso em relacéo as
suas experiéncias individuais, de modo a nos fornecer uma leitura mais aproximada da

realidade, o que nos distanciou das metodologias quantitativas.

Diante de nosso objetivo de conhecer como os sujeitos candomblecistas percebem a
escola publica, a partir de suas experiéncias de educacdo nos terreiros, foi preciso ter muita
atencdo aos relatos de cada um e o caminho que percorreram até a condicdo atual em que

Se encontram.

Segundo Demo (2000, p.152) a pesquisa qualitativa ndo esta limitada a mensuragéo
de dados ela vai mais além, em seu estudo dos fatos que estdo relacionados a realidade.

Nesse sentido ele diz que:

A pesquisa qualitativa quer fazer jus a complexidade da realidade,
curvando-se diante dela, ndo o contrario como ocorre com a ditadura do
método ou a demissdo tedrica que imagina dados evidentes. Fenémenos
hd que primam pela qualidade no contexto social, como militincia
politica, cidadania, felicidade, compromisso ético, e assim por diante,
cuja captacdo exige mais que mensuracdo de dados (DEMO, 2000,
p.152).

Partindo das reflexdes expostas que nos levaram a escolha dessa abordagem

concordamos com Demo (2000) ao afirmarmos que nada adiantaria para essa pesquisa a



137

mensuracdo de dados. Com isso, perderiamos a oportunidade de perceber as dificuldades
encontradas pelos candomblecistas no contexto social ao qual estdo inseridos, que
ultrapassam o espago geogréfico do terreiro. Como também, ndo teriamos a oportunidade
de conhecer a complexidade existente na educacdo dos terreiros a partir dos cargos e

funcgdes que esses individuos ocupam.
Nesse sentido, Lage (2009, p.04) também diz:

De fato, a pesquisa qualitativa tem um viés que leva ao encontro das
subjetividades que ndo conseguem se esconder, como fazem no universo
da pesquisa quantitativa. Estas subjetividades afloram fora das regras e
condicionamentos prévios, no contato, no didlogo e no confronto com a
realidade. Entender essas subjetividades e delas extrair novas
compreensGes requer metodologias claras, que possam admitir a
diversidade dos discursos, sentidos e sentimentos inéditos dos sujeitos de
pesquisa em seus lugares de atuacdo (LAGE, 2009, p. 04-05).

Tendo em vista essa perspectiva, acreditamos que a pesquisa qualitativa por seu
carater descritivo e compromissado com a leitura da realidade possibilitou ao método
trabalhado, os elementos necessarios para associar a analise estrutural e a analise
fenomenoldgica que juntas conduzirdo a nossa investigacdo, conforme o Método do Caso

Alargado (ver item 3.2).
3.1 Tipo ou finalidade do Estudo

A pesquisa foi de carater exploratorio e explicativo. Seu carater exploratorio nos
deu um leque de possibilidades para que pudéssemos conhecer a percepgdo que 0s sujeitos
candomblecistas tém sobre a escola publica diante da formacdo recebida na educacéo nos
terreiros, através dos relatos pessoais, conforme experiéncia de vida de cada um. Como
também pelo estudo exploratério que realizamos sobre a producdo cientifica da Educacéo
nos Terreiros e Intolerancia Religiosa nas escolas publicas constante no item 1.3. Esta
forma mais aprofundada de investigacdo, levou em consideracdo os diversos aspectos que
cercam o problema de nossa pesquisa, como também os situou no universo dos estudos

realizados sobre este tema.

Segundo Gil (2009, p.39) “Estas pesquisas tém como objetivo proporcionar maior
familiaridade com o problema, com vistas a torna-lo mais explicito ou a constituir

hipoteses”. Desta forma, as pesquisas exploratorias se ddo pela aproximagdo entre o



138

investigador e o objeto investigado, fornecendo uma maior elucidagdo dos fatos. Nessa
perspectiva Severino, por sua vez diz que:
A pesquisa exploratéria busca apenas levantar informagfes sobre um
determinado objeto, delimitando assim um campo de trabalho, mapeando

as condicbes de manifestacdo desse objeto. Na verdade ela é uma
preparagdo para a pesquisa explicativa” (SEVERINO, 2007, p.123).

Seu caréter explicativo busca sempre o motivo da ocorréncia de determinados
fenbmenos que cercam o problema investigado, procurando estar 0 mais proximo possivel
da realidade. Entdo, diante dos resultados sobre o levantamento da produgdo cientifica em
relacdo aos processos educativos nos terreiros e a escola, buscamos investigar a razdo dos
mesmos para ampliar a contribuicdo cientifica sobre este tema.

Essas pesquisas tém como preocupacdo central identificar os fatores que
determinam ou que contribuem para a ocorréncia dos fenémenos. Esse é

0 tipo de pesquisa que mais aprofunda o conhecimento da realidade,
porque explica a razdo, o porqué das coisas (GIL, 2009, p.42).

3.2 Método de pesquisa.

Esta pesquisa utilizou como alternativa metodologica o Método do Caso Alargado.
Segundo Santos (1983), esse método é uma associacdo da analise estrutural com a analise
fenomenoldgica e foi utilizado na pesquisa em que ele realizou no Recife, tendo como

objeto de estudo o caso da Favela Skylab em 1983.

A associacdo entre esses dois tipos de andlise é justificada por uma completar a
outra, dando uma melhor possibilidade de interpretacdo no campo de pesquisa, uma com
sua contribuicdo em relacdo aos aspectos fisicos presentes nos campo estudado e a outra na

interpretacdo dos sentidos que estdo atrelados as a¢cbes humanas.

Segundo Santos (1983) a andlise estrutural ndo consegue abarcar todo 0 universo
social cientifico e que utilizada de forma isolada pode limitar o vasto campo das praticas
sociais apenas ao aspecto fisico. E, desta forma, tera uma tendéncia de negar as condicdes
humanas ativas e auto-interpretativas. Neste sentido, estabelece a jun¢do da mesma com a
analise fenomenoldgica que permeia uma aproximagdo com as praticas sociais
possibilitando uma leitura mais aprofundada da realidade. Esta associa¢do faz com que o0s
detalhes presentes nas interacdes sejam percebidos, bem como a significacdo das acdes

praticadas pelos sujeitos. Nessa dire¢do esse autor diz:



139

Os dois tipos de analises ndo s6 sdo minimamente compativeis como se
exigem reciprocamente. Por duas razdes principais. Em primeiro lugar, os
seres humanos mobilizam nas préticas sociais conhecimentos-a-mao que
fazem parte dos stocks de sentidos acumulados na sua Lebenswelt
(SANTOS, 1983, p.10)

Santos (1983) denomina a juncdo desses dois tipos de analise, desenvolvida pela
Antropologia Cultural e Social, de Método do Caso Alargado, que faz uma anélise
estrutural do campo em toda a sua extensdo. E num segundo momento preocupa-se com 0s
pequenos detalhes que envolvem os fendmenos observados, concedendo interpretacdes

minuciosas aos mesmos para melhor entendimento do problema.

Esse método contribuiu com a presente pesquisa para que em primeiro lugar fosse
realizado um amplo estudo sobre o campo, fazendo um levantamento dos aspectos fisicos
que estdo relacionados a0 mesmo comecando por sua insercdo na cidade de Caruaru.
Entdo foram observados, o bairro em que se localiza e sua situacdo geografica, trazendo
também a historia do terreiro enquanto entidade religiosa, registrando o tempo de
funcionamento e de que forma surgiu. Depois fizemos um levantamento do ndmero de
pessoas que compdem o terreiro, Orixas que regem cada um e 0 papel que ocupam na

organizacéo social do mesmo.

Esse levantamento corresponde a realidade fisica e mensuravel do campo e apds
isto, passamos a observacao participante do campo, como 0 acompanhamento do processo
educativo nos terreiros. Analisamos o comportamento dos adeptos, diante dos rituais e
também as atitudes do Babalorixa e os ensinamentos que repassava no decorrer dos rituais.
Atentamos também ndo s6 ao que as pessoas falavam como também a linguagem corporal

emitida por elas diante das diversas situacdes.

Lage (2009, p.07) diz que o “Método do Caso Alargado é caracterizado por um
estudo de caso convencional que tem alargada as suas implicacbes quando das suas
conclusdes”. Ou seja, ele parte de um estudo de caso, que se apoia numa teoria para fazer a
leitura da realidade, nos quais os resultados oferecerdo possibilidades de compreensao de

outros casos que estejam inseridos em contextos semelhantes.

Essa autora ainda alerta para que o caso em estudo ndo deve ser tratado de forma
isolada, mas em comunicacdo com o todo. Nesse sentido, o caso do terreiro de Caruaru que
foi contemplado no presente estudo, levou em consideragdo todo um contexto onde o

mesmo esta inserido; o que inclui as lutas sociais que os membros desse terreiro vém



140

travando em prol do respeito, reconhecimento e valorizagdo de sua religido, enquanto

representantes da tradi¢do africana.

3.3 Delimitacéo e Local da Pesquisa.

A pesquisa foi desenvolvida em um terreiro de Candomblé da Nagdo Ketu, com a
autorizacdo formal do dirigente da casa, na observacao restrita aos principios éticos em
todas as fases de sua execugdo. N&o precisamos resguardar nenhuma identidade, pois todos
0s membros que participaram da pesquisa assinaram um termo de consentimento para a
utilizacdo de seus depoimentos que foram registrados em gravacfes. A ideia foi o
reconhecimento dos saberes de cada membro do terreiro estudado e para isto visibilizar

suas autorias foi fundamental.

A publicacdo dos fatos que estdo relacionados aos processos educativos que
ocorrem dentro dos rituais religiosos aconteceu ap0s o conhecimento do lider espiritual da
casa sem, no entanto, comprometer os resultados da pesquisa. Tivemos o cuidado de
lermos juntos o diario de campo, que teve alguns trechos retirados, visto que tratava-se de
segredos da religido, que ndo deveriam ser publicados. Em face disso respeitamos a

necessidade deste resguarde.

A cidade de Caruaru foi escolhida para essa pesquisa, devido a mesma possuir
sessenta e cinco terreiros que estavam funcionando na invisibilidade até que foi realizado
um mapeamento por iniciativa do Professor Aristoteles Velozo no ano de 2011. O trabalho
desse pesquisador ainda ndo foi concluido, contudo constitui-se numa relevante
contribuicdo para a caracterizacdo das religides de matrizes africanas e afro-brasileiras

nesta cidade.

Essa realidade chamou a nossa atencdo, pois durante todo esse tempo esses locais
funcionaram no anonimato, como forma de resisténcia e de protecéo contra 0 preconceito e
intolerdncia social. Neste sentido, despertou-nos a vontade de realizar um estudo voltado
para 0 processo de aprendizagem existente n0S mesmos e a percepcao que 0S sujeitos

candomblecistas tém sobre a escola publica a partir dessa educacao recebida nos terreiros.

Este trabalho ndo necessitou de parecer da comissdo ética da UFPE ou de Caruaru

por ndo se tratar de pesquisas clinicas, epidemiolégica ou no ambito das ciéncias humanas



141

que envolva experimentacdo com seres humanos ou animais nos termos da Portaria 196/96
das Diretrizes e Normas Regulamentadoras de Pesquisas envolvendo Seres Humanos do
Conselho Nacional de Saude.

Conforme o mapeamento realizado dos terreiros de Caruaru, encontramos uma
predomindncia da Nagdo Ketu diferente das casas do Recife e Olinda que séo de tradicdo
Nagd. Entretanto em todas essas cidades a maioria dos terreiros de Candomblé também
realiza o Culto a Jurema em dias diferentes do culto aos Orixas. Desta forma, os terreiros
de Pernambuco, conservam a tradi¢do africana utilizando o ioruba para a comunicagédo
dentro de todos os rituais de Candomblé, como também a louvacdo apenas ao pantedo dos

Orixas.

O culto a Jurema, funciona de uma maneira completamente separada, conforme a
concepcao de cada Mae ou Pai de Santo. As casas que ndo dedicam um dia especifico para
essa expressao religiosa mantém uma relagdo com as entidades de caboclos, mestres ou de

5245

exus “catigos””. Assumindo esses ultimos um significado completamente diferente do Exu

mensageiro e Orixa do Candomblé.

A casa do Babalorixa Ivan, terreiro que funciona na estrada que leva para o Alto do
Moura, como a maioria dos terreiros de Caruaru é de tradicdo Ketu. L& ndo existe um dia
especifico para o Culto da Jurema, mas essas entidades possuem assentamento no lugar. O
Orixa que rege a casa é Xango0, representado pelo fogo, trazendo o Oxé na méao, machado
de duas pontas, regente da justica e seu dominio da natureza sdo os trovoes. Nessa tradicao
religiosa o filho de santo e o seu Orixa, formam uma sé pessoa, ndo existe a separacdo
entre 0 corpo e a alma e nesse caso 0 sacerdote da casa, além de ser Pai de Santo, também

exerce a funcdo de advogado, ligado a justica juntamente com seu pai Xango.

Devido ao Pai de Santo exercer uma atividade, que se enquadra na dinamica da
sociedade capitalista, 0 seu terreiro com caracteristicas urbanas, molda-se aos seus horarios
como também aos de seus filhos e filhas, que também dividem a vida entre o sagrado e o
profano. Essa caracteristica faz parte da religido na atualidade, onde as pessoas precisam
adequar a sua vida religiosa de acordo com as atividades que exercem no mundo da

producéo.

>’Exus e pomba-giras que trabalham na Quimbanda.



142

Por este motivo, o terreiro investigado, diferente dos terreiros tradicionais, ndo
possuem espacgos para que seus membros possam residir no local. Exceto uma construgéo
ao lado, onde reside a Yakekeré e suas filhas que sdo duas Ekedes. O Babalorixa também
reside no local, contudo por estar envolvido em outra atividade fora do espago sagrado,
tinhamos dificuldades em encontra-lo no terreiro, sem que fossem nas horas previamente

marcadas ou durante as atividades religiosas.

Desta forma, nos aproximamos dessa familia, que residia no local, frequentando
regularmente a casa dessas pessoas no periodo de julho a dezembro de 2013, tempo em que
passamos por 4. Dentro desse contexto, ndo deu para observar o processo educativo nas
atividades cotidianas do terreiro, restringindo a nossa observacdo apenas as atividades

direcionadas aos rituais religiosos.

A pesquisa no I1é Axé Xang0 Aira iniciou no més de junho com a primeira visita ao
Pai de Santo, que liberou a nossa permanéncia no terreiro, logo que ele retomasse as
atividades que estavam paradas devido aos festejos juninos. No més de Julho retornamos
com o recolhimento da Ekede e o acompanhamento dos rituais referentes a sua
confirmacdo que perfizeram um total de oito visitas. No més de Agosto, dedicado a Exu,
ndo houve rituais relacionados aos Orixas. No entanto, dentro da possibilidade das pessoas
do terreiro em poder nos receber, realizamos duas visitas com o objetivo de conversar com
a Ekede, que foi recentemente confirmada para conversarmos sobre sua volta a escola.
Vale ressaltar, que ela recebeu liberacdo dos Orixas por meio do jogo de bazios para voltar
as suas atividades escolares, quinze dias ap6s o Babaxé. Contudo, ainda continuava de
preceito e dormindo na camarinha, esperando o término de vinte e um dias para ser

liberada e voltar as suas atividades normais.

No més de setembro ocorreram oito visitas ao terreiro, a maioria delas com o
objetivo de realizar as entrevistas com 0s sujeitos, contudo quando as mesmas nao
ocorriam, aproveitdvamos para olhar a dinamica do local. Nesse periodo também ocorreu

uma festa para a Pomba-gira da casa a qual fomos convidadas a assistir.

Apos esse periodo mais intenso no terreiro, tivemos mais duas visitas no més de
outubro para lermos com a familia da Yéakekeré o diario de campo, essa foi uma etapa
gratificante, pois foi uma construcdo coletiva do resultado da pesquisa, assim como tudo o

que acontece no terreiro. Elas liam, apontavam alguma coisa que ndo tinhamos registrado



143

ou feito indevidamente nas observacdes realizadas, visto que se tratava da relagdo com o

sagrado e seus segredos.

A pesquisa finalizou no més de Dezembro, quando o Babalorixd teve
disponibilidade para sentar conosco e assim repassarmos para ele tudo o que haviamos
feito e ele conceder a autorizagédo para publicacéo.

3.4 Fontes de Informacéo

Com o objetivo de coletar os dados dessa investigacdo o trabalho foi realizado com
0 seguinte grupo:
Babalorixa>*;
Y akekeré™;
Ekedes de saldo™;
EkedeYabassé™;
Ogan Pegigan®’;
Ogan Alabé®®;

130s>°.

3.5 Técnicas de coleta

Com o propdsito de nos aproximar da realidade do terreiro pesquisado utilizamos
varias técnicas de coleta de dados, aproveitando todas as oportunidades que esses

encontros nos ofereceram. Nesse sentido, Lage (2005) diz que a cada encontro é necessario

*% pessoa preparada durante um periodo minimo de sete anos pela direcdo do culto aos Orixés, também
chamado de Pai de Santo ou Baba.

>*Também denominada de Mae Pequena, conforme hierarquia, na auséncia do pai e da Mae de Santo assume
as responsabilidades da direcdo do terreiro. Importante salientar que para assumir esse cargo, o lad também
devera ter passado pelo periodo de aprendizagem de sete anos.

% pessoa designada pelo Orixa do terreiro para zelar pelos fundamentos da religido e da passagem da
divindade em terra no momento do culto. Esse cargo dispensa o periodo de sete anos de iniciacdo e também
s80 pessoas que ndo incorporam. As Ekedes conduzem os Orixas pelo saldo e dangam com eles.

%% Ekede responsavel pela comida dos Orixas e dos demais membros da casa.

" 0s Ogans da mesma forma que as Ekedes também foram designados pelos Orixas, ndo incorporam e
dispensam o periodo de sete anos de aprendizagem. Aos pegigans cabe a tarefa de tomar conta de tudo o que
se diz respeito a camarinha.

%8 A\os alabés cabe a responsabilidade de cuidar da masica do terreiro.

% pessoas que incorporam e que irdo passar pelo periodo de sete anos de aprendizagem para receberem os
direitos de serem pais ou médes de santo.



144

“observar, além das falas e dos siléncios, os espacos, os atores, as atividades, a atmosfera
do ambiente, os comportamentos e os sentimentos” (LAGE, 2005, p. 198). Entre essas
técnicas utilizamos: observacdo participante, entrevistas semi-estruturadas e conversas

informais.

As observagdes participantes ocorreram em todo processo investigatorio. Nos
terreiros acompanhamos o processo pedagogico dos sujeitos candomblecistas dentro dos
rituais de sua religido com o registro constante em diario de campo, sobre a relacdo dos
sujeitos com o sagrado. Escolhemos essa forma de investigacdo devido a observacdo nos
oferecer uma visdo mais aproximada da realidade, desde que consista em visitas
sistematicas realizadas num espaco de tempo que consiga pelo menos nos oferecer uma
leitura dos principais rituais que ocorrem mediante um calendario anual. Sobre a
observacdo, Severino diz que “E todo procedimento que permite acesso aos fendmenos
estudados. E etapa imprescindivel em qualquer tipo ou modalidade de pesquisa”
(SEVERINO, 2007, p.125).

Nesse sentido, utilizamos a observacdo participante, conhecendo 0 processo
educativo que € repassado aos integrantes da religido, estando em constante interacdo com
esse grupo. Acreditamos que por meio da vivéncia das crengas que integram o universo
religioso ampliamos a nossa percep¢cdo sobre os aspectos de aprendizagem que se

encontram na Educacao nos Terreiros. Nessa direcdo, Gil (2008, p.103) diz que:

A observacdo participante, ou observacdo ativa, consiste na participacdo
real do conhecimento na vida da comunidade, do grupo ou de uma
situacdo determinada. Neste caso, o observador assume, pelo menos até
certo ponto, o papel de um membro do grupo. Dai porque se pode definir
observacdo participante com a técnica pela qual se chega ao
conhecimento da vida do grupo a partir do interior dele (GIL, 2008,
p.103).

Em relacdo as vantagens da observacéo participante Wilkinson apud Viana (2007,

p.50) nos diz:

Possibilita a entrada a determinados acontecimentos que seriam
privativos e aos quais um observador estranho ndo teria acesso aos
mesmos; permite a observacdo ndo apenas de comportamentos, mas
também de atitudes, opiniGes, sentimentos, além de superar a
problematica do efeito do observador (WILKINSON apud VIANA,
2007, p.50).



145

Baseadas no levantamento realizado através de estudos anteriores desenvolvidos
nesses locais, percebemos que todo o processo de ensino e aprendizagem ocorre por
repeticdo e por meio da oralidade dentro dos rituais. Isto nos fez analisar que visitas
rapidas, ou somente entrevistas, ndo iria dar conta do universo de possibilidades que nos

oferece o Terreiro de Candomblé.

Nesse sentido, a observacdo participante constituiu-se num recurso indispensavel
nesta pesquisa, devido a vivéncia que ela nos proporcionou, onde tivemos a oportunidade
de ter contato com os conhecimentos que séo repassados dentro dos terreiros junto aos
sujeitos que participam deste estudo. Isto nos concedeu a oportunidade de irmos
construindo 0s nossos conhecimentos sobre a religido em tempo real, ou seja, no mesmo

momento em que eles também estavam recebendo a sua formagé&o.

Desta forma, utilizamos esse tipo de técnica de coleta para que pudéssemos ficar
mais proximas das situacdes de aprendizagens que eram permeadas nas reunides,
louvacgdes e alguns rituais que vivenciamos junto aos candomblecistas. Como também
pudemos estabelecer uma relagcdo mais préxima com seus membros, criando oportunidades
de conhecé-los, no espaco de tempo disponivel para o procedimento de investigacdo. Nesse
sentido, Lage (2009) nos diz:

Contudo, um aspecto importante para conseguir realizar uma observacao
participante, integrada no cotidiano dos grupos estudados, é sem ddvida a
permanéncia prolongada no campo do pesquisador/a, que para além de
possibilitar um contato mais intenso, cria também a oportunidade para

novas percepcdes, tanto para o investigador/a no campo, quanto para 0s
grupos sociais em contato com este/a. (LAGE, 2009, p.12)

Realizamos também as entrevistas semi-estruturadas e conversas informais para
que essas técnicas nos fornecessem dados mais especificos em relacdo ao objeto em
estudo. Trabalhamos as mesmas, associadas aos resultados obtidos das observac6es
participantes, de modo que nos proporcionou um melhor entendimento sobre o problema

pesquisado. Sobre as entrevistas Gil (2008, p.109) nos diz que:

Pode-se definir entrevista como a técnica em que o investigador se
apresenta frente ao investigado e Ihe formula perguntas, com o objetivo
de obtencdo dos dados que interessam a investigacdo. A entrevista &,
portanto uma forma de interacdo social. Mais especificamente, é uma
forma de dialogo assimétrico, em que uma das partes busca coletar dados
e a outra se apresenta como fonte de informacéo (GIL, 2008, p.109).



146

Utilizamos as entrevistas semi-estruturadas por oferecerem aos entrevistados uma
maior liberdade em relacdo as suas repostas e seus desdobramentos, ndo ficando
condicionado a perguntas estruturadas, presas a modelos pré-estabelecidos. Como afirma
Gil (2008):

A entrevista estruturada desenvolve-se a partir de uma relacdo fixa de
perguntas, cuja ordem e redacdo permanece invaridvel para todos os
entrevistados, que geralmente sdo em grande nimero. [...] este tipo de

entrevista torna-se 0 mais adequado para o desenvolvimento de
levantamentos sociais (GIL, 2008, p.113).

Podemos perceber que as entrevistas estruturadas funcionam de uma forma
diferente das semi-estruturadas, onde predominam o interesse em relacdo a qualidade das
respostas, que possibilitam uma maior aproximacdo com a realidade vivenciada pelos

sujeitos. Sobre as entrevistas semi-estruturadas, Trivifios nos diz que:

Ao mesmo tempo que valoriza a presenca do investigador, oferece todas
as perspectivas possiveis para que o informante alcance a liberdade e a
espontaneidade necessarias enriquecendo a investigacdo (TRIVINOS,
1987, p. 145).

3.6 Registro de Campo

Todas as tecnicas empregadas foram cuidadosamente registradas em um diario de
campo, que totalizou cento e trinta paginas, para que pudéssemos garantir uma analise de
dados credivel, na medida em que esses encontros nos proporcionaram aprendizagens
significativas e discursos enriquecedores. Trabalhamos com o diario de campo numa
perspectiva socioldgica, onde todos os sujeitos envolvidos na pesquisa puderam ter acesso
ao que foi escrito no mesmo. Desta forma, fizemos visitas, apés a realizacdo da pesquisa
para leitura do mesmo junto ao Pai de Santo e a familia da Yakekeré, que se envolveu
diretamente com o trabalho, assim procedemos, visando a democratizacdo do

conhecimento. Sobre o diario de campo Lage (2005) nos diz:

O diario de campo é um instrumento ndo sO de registro, mas
fundamentalmente um instrumento de analise de todo trabalho de campo.
E ainda, um instrumento de trabalho di4rio, e por isso mesmo um
incansavel e por vezes saturante trabalho, que exige disciplina, mas que
proporciona ao proprio pesquisador (a) uma grande satisfacdo a medida
gue vai sendo construido e redescoberto a cada consulta que se faz dos
passos dados. Tal como um album de fotografias, que nos leva ao
reencontro das descobertas quotidianas (LAGE, 2005, p.452).



147

Esse diario ajudou em relagdo ao Método do Caso Alargado, revivendo em nossa
memoria todos os fatos presenciados como também as conversas que surgiram em dias de

visita.
3.7 Auto Reflexividade.

Ingressar no Mestrado em Educacdo do Centro Académico do Agreste em Caruaru
foi fruto de um percurso que envolveu ndo s6 luta como também uma histdria de quatro
tentativas ndo bem sucedidas em outras institui¢cées, contudo com um projeto que nédo tinha

nenhuma relagdo com a tematica atual.

Hoje, com maior amadurecimento académico e espiritual, reflito que a minha
pesquisa é fruto de um compromisso social para com o povo de santo, que é também meu
povo, diante dos episodios de exclusdo social que essa parcela da populagdo vem
vivenciando no decorrer da historia. Por isso, que a minha sele¢do s6 ocorreu no tempo

certo com esse projeto.

Logo apoOs o resultado da aprovacdo na selecdo do Mestrado, ocorreram 0S
primeiros contatos com os terreiros de Caruaru. Nesse sentido, contei com a ajuda
imprescindivel da Sra. Graca Costa, Sacerdotisa de Umbanda do Recife, pessoa muito
articulada no meio afro-brasileiro e que me apresentou o Prof°. Ary Velozo, da Secretaria
da Mulher de Caruaru, numa festa de Jurema que aconteceu em Dezembro de 2011 na

praia de Boa Viagem em Recife-PE.

Acredito que ndo foi o acaso, visto que este trabalho vem sendo tracado pelos
Orixas desde sua ideia inicial. Entdo, o Prof® Ary Velozo, protegido de Ogum e Exu,
Orixas que dentre outros atributos possuem a chave dos caminhos e da comunicacao,
abriram 0s meus rumos no campo de pesquisa, permeando O acesso aos terreiros em

Caruaru.
Comeco do mestrado, a vida dividida.

A experiéncia de fazer um mestrado em outra cidade levou-me ao afastamento do
convivio diario com a minha familia, pois tive que estabelecer residéncia em Caruaru. Nao
s0 para facilitar a minha presenca nas aulas que aconteciam durante a semana, como

também visando a aproximacdo com os terreiros, que ainda estava em fase de visitas



148

prospectivas em busca de um que oferecesse melhores adequagdes aos objetivos da

pesquisa.

Durante esse periodo nada foi facil, primeiro as idas e vindas pela BR-232, que
sempre me causaram ansiedade e certo medo de ndo chegar, em seguida morar num bairro
de dificil acesso ao Campus do Agreste e longe dos meus, diferente de minha realidade do
Recife, onde resido vizinha a meus pais no bairro que se situa a Reitoria do Campus da
UFPE.

Tudo mudou e ndo foram poucos os obstaculos a serem enfrentados, problemas
sérios de satde na minha familia e depois em mim. Demandas afetivas de meus filhos, no
casamento e muitas cobrangas. Tudo isto ocorreu em simultdneo no primeiro ano do meu

mestrado. Mas felizmente tudo foi superado, com sofrimentos, mas também com redencao.

Tudo isso me angustiava, atrapalhava a minha concentracdo e somatizava na minha
salde, e mais um problema uma forte crise de coluna em vésperas do deposito do projeto
de qualificacdo. Todavia os Orixas sempre estiveram do meu lado e aquilo era um tempo
de aprendizado, para que eu pudesse passar pelos problemas sem perder o foco nos meus
objetivos. Era a busca do autocontrole, movido pela determinacdo. Num desses momentos

minha orientadora me disse:

- E facil viver uma vida elevada, enclausurado num mosteiro. Dificil é viver uma
vida elevada, com muitos problemas tendo que encara-los todos de uma vez. Isto sim é

dificil, mas € necessario, ainda mais quando se esta a fazer um mestrado.

Entdo, consegui ultrapassar os problemas familiares, e passei a vivenciar alguma
autonomia, ao me afastar do convivio diario familiar com seus problemas, para poder
cursar as disciplinas do mestrado e assim, trabalhar na busca incessante de concentracdo —
tive que aprender - para leitura e escrita em meio as dificuldades. Foi uma conquista que

veio de uma luta travada diariamente.

Contudo, com a ajuda de meus Orixas e dos meus protetores espirituais,
conseguimos a nomeac¢do do meu primogénito no concurso publico que por sinal foi em
Caruaru e passamos residir juntos. Tornou-se mais afetiva minha estadia nesta cidade.

Superada a fase mais dificil dos problemas pessoais, pude reorganizar a minha vida e



149

passei a me dedicar ao trabalho de campo nos terreiros e a fase da dissertacdo tornou-se
mais tranquila, possibilitando uma entrega total a pesquisa.

Contribuicdo do Candomblé para a vivéncia pessoal

Estar num terreiro de Candomblé como pesquisadora e ao mesmo tempo tendo
mediunidade ndo foi nada facil para mim. A energia dos Orixas que circundam no
Candomblé é muito forte e contagiante, entdo tive que desenvolver estratégias de
autocontrole para ndo perder o foco na pesquisa.

No comego, principalmente na hora em que se chamava o Orixa Xangd ao Aié, o
meu peito apertava e a minha pulsacdo acelerava, as pernas tremiam, com 0S mMesmMos
sintomas de transe vivenciados na Umbanda, contudo de uma forma mais intensa. No
entanto, eu dizia para mim mesma: - Estou aqui como pesquisadora, preciso me controlar,
sendo ponho tudo a perder. Pedia Ag6 ao Rei de Oi0, o Orixa Xangd, e voltava para o meu
eixo. Na medida em que o tempo passava fui adquirindo o autocontrole e a funcdo da
pesquisadora prevaleceu, desta forma, eu aprendi a lidar com o ambiente sem me deixar ser

levada pelas emocoes e sensacOes da experiéncia académica dentro do terreiro.

Outra aprendizagem importante foi o refinamento de minha percep¢do em relacéo
aos processos de manifestacao espiritual, passando a olhar com mais perspicacia e espirito
critico o fendmeno do transe. No Candomblé existe uma postura rigida em relacdo a esse
processo, ndo € a qualquer momento que a incorporagdo acontece e nem tampouco
qualquer pessoa que entra em transe e vai tumultuando a sequéncia do ritual. Existe muita
disciplina dos médiuns e as entidades respeitam e aprendem a se comportar de acordo com
as determinagdes superiores. A comunicacdo com os Orixas € algo forte, contudo
controlado, disciplinado. Isto foi uma licdo de vida para mim, pois me ensinou que mesmo
estando sobre forte influéncia de uma outra personalidade que se funde com a nossa, as
regras do ambiente devem ser respeitadas. O dominio da psiqué, mesmo diante do
envolvimento com o sagrado é algo dificil, mas se for trabalhado € possivel de ser

contornado.

Em relacdo a Educacdo nos Terreiros tive a oportunidade ndo sé investigar como
também aprender herancas da tradicdo africana que sdo revividas em cada ato que
aproxima as pessoas que compdem o Candomblé aos Orixas. No Candomblé aprendi

também uma licdo que levarei para toda vida de que ndo existem barreiras entre as



150

religides e que I se exercita a interculturalidade, pois todos sdo bem vindos ao Reino dos

Orixas.

No Candomblé ndo ha fronteiras, ndo ha etnias, ndo ha diferenca religiosa, tudo se
intercomunica num exercicio constante da interculturalidade, na relacdo que sdo travadas
entre 0s seus membros e entre 0s que & chegam. A dimensdo divina é respeitada e todos
independente de suas crencas, sua cor, ou identidade cultural, danca e canta para o santo e
recebe o0 seu Axé. N&o ha barreiras, 0s caminhos séo sinénimos de possibilidades. Todos e

todas sdo bem vindos.

Na escrita desse trabalho dedicado ao Candomblé e ao Povo do Santo também néo
houve barreiras. Na dimensdo do sagrado, todos se intercomunicaram, 0 universo
conspirou ao nosso favor. As barreiras quem criam somos nds o0s seres humanos. No
mundo espiritual ndo existem divisdes. Candomblé, Umbanda, Jurema, Kardercismo e as
demais religides e seu patamar sagrado se comunicam entre si. Eles trabalham sem
fronteiras no propdsito de tornar o mundo mais humano, minimizando as injustigas e

comungando do amor universal.

No campo me fiz pesquisadora, e nas dobras da experiéncia me humanizei, pois ao

aproximar-me do sagrado me renovei e emancipei a Ariene que mora em mim.



151

4. O CASO DO ILE AXE XANGO AIRA

O terreiro 11é Axé Xangb Aira, traduz em seu nome a forca e a justica do seu Orixa
regente, desta mesma forma esse herdi mitificado, recebeu o titulo de quarto Alafim de
0id, além de ser o dono da casa, também habita na cabeca do Babalorixa.

Seu Babalorixa nasceu hum Candomblé de Nacdo Nago e depois migrou para o de
Nacdo Ketu. Sobre a diferenca entre essas suas Nacbes de Candomblé, ele estabelece
algumas consideragdes importantes, dentre elas a necessidade que essa tradicdo sentiu em
se adequar ao ritmo de vida da sociedade atual.

Olhe, tudo nasceu do Nag6, que é a nacdo mae. Dai vieram outras nacdes
que também poderiamos dizer outras denominagdes, Ketu, Jege, Angola.
E o Ketu por sua vez foi o que mais se destacou com suas inovacgdes eu
acredito que por forca de uma inovagao assim como outras religiées com
suas igrejas sentiram a necessidade de se modernizar e acompanhar a
evolucdo dos tempos e vieram as nacdes, e 0 Ketu foi uma que, acredito
que para o Nordeste foi a que mais cresceu e mais cresce. Temos outra
visdo do Candomblé, do Ketu vém as modernizacfes até os tempos de
preceito foram se adequando as necessidades humanas porque
antigamente tinhamos trés meses de preceito e hoje sdo vinte e um dias. E
as coisas de fundamento o conhecimento mais profundo da propria
religido a necessidade de adentrar num ambito espiritual mais profundo e
o0 Ketu nos trouxe isto. Isto ai seria a parte que me refiro de fundamento.
Outros tipos de manifestacBes para se fazer um filho, outros tipos de
conhecimento que até entdo no Nagd nds ndo tinhamos. E vem desde a
raspagem a catulagem, os adochos. Isto ja foram inovacdes do Ketu
(BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-09-2013).

Esse Terreiro de Candomblé, que segue as tradicfes da Nacdo Ketu, em relacéo ao
tempo de funcionamento, ainda é muito jovem, pois funciona ha apenas seis anos nesse
espaco gue hoje esta situado na Rua. Projetada n°® 02 no Loteamento do Itamaraty no bairro
do Sol Poente, proximo a Estrada do Alto do Moura. Contudo, nasceu no bairro de Séo
Francisco na antiga residéncia do Babalorixa, por meio de pequenas reunides que foram
tomando uma proporcdo maior na medida em que o tempo ia se encarregando de fazer o
seu trabalho religioso no universo sagrado dos Orixas. Como o préprio Babalorixa Ivan
nos conta em seu depoimento:

E uma historia interessante, porque veja bem. A nossa historia comegou

como muitos em fundo de quintal, eu considero isto! Temos um espaco
pequeno, vamos fazendo pequenas reunides e a energia vai fluindo e



152

automaticamente a casa vai aumentando. Eu acredito que muitos
comecgaram assim. Eu tinha um pequeno espago dai fui dando pequenas
reunides e ali a necessidade de aumentar. Entdo isto eu ndo posso
precisar tempo porque na verdade a gente comeca a registrar essas
coisas quando a gente esta com a casa montada, ndo €! Uma casa de
porte, com estrutura tanto fisica como espiritual. Entdo esse tempo de
inicio mesmo de pequenas reunibes ficou bem mais atrds
(BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18/09/2013).

Nesse espaco inicial o Babalorixa lvan recebeu dos Orixas a missdo de concretizar
a sua paternidade ao raspar dois filhos de santo, uma filha do Orix4 Oxum e outra do Orixa
Xango, sendo que a primeira ndo se encontra mais em seu terreiro e a segunda ocupa hoje
0 lugar de Mée de Santo do 1l€, com os direitos concedidos ap0s 0s sete anos completos de
lab para abrir a sua prépria casa.

Apos o nascimento dessas duas filhas de santo a sua familia vai aumentando. Em
sua nova casa ele tem trinta e sete membros, dentre eles seus préprios filhos de santo,
como também filhos que se agregaram ao terreiro, mas que foram feitos em outras casas e

0s abids que estdo esperando para serem feitos.
La sdo cultuados os dezessete Orixas, organizando-se da seguinte forma:

Tem Orixas assentados dentro do terreiro e fora do terreiro. No
assentamento externo fica: EXU, OGUM, OSSAE, OXUMARE,
OMOLU, NANA, IANSA DE BALE. E no assentamento interno:
XANGO, OXUM, IEMANJA, OXOSSI OU ODE, IANSA, OBA,
YEWA, OXALA OXALUFA, OXALA OXANGUIA E LOGUNEDE
(EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 09-07-2013).

A seguir, no guadro n° 4 encontra-se sistematizado, conforme a organizacdo do terreiro 11é
Axé Xangd Aira, os Orixas, seu dominio, cor do fio de contas e sua respectiva masica em ioruba

com traducdo.



Quadro 4 - Orixas, seus Dominios, Zuelas® com Traduc&o®.

Orixas [Caracteristica | Fio de contas Zuelas Tradugao
Exu Rege as | Preto e vermelho “A pade Oléonon e mo | Vamos encontrar 0
comunicagbes e juba Ojisé Senhor dos
ganha o privilégio Awa sé awo, awa sé | Caminhos,
de ser o primeiro awo, awa sé awo Meus respeitos
a ser Mo jiba Ojisé”. aquele que é o
homenageado. mensageiro,
Vamos cultuar,
vamos cultuar, vamos
cultuar,
Meus respeitos
aquele que é o
mensageiro.
Ogum Senhor do metal e | Azul turquesa, | “dkoré gba agadd, | O senhor do akord
dos caminhos. vermelho ou | akoro gba agada protege derrubando o
verde. Oglin gba agada, Ogin | inimigo

gba agada Com um  golpe,

Oglin gba agada, Ogin | Ogum protege

gba agada abatendo o seu

Ogin gba agada é | Adversario com um

lakord gba agada” golpe.

Oxossi Rei de Ketu, | Azul turquesa “Oni araayé ode a rere | Senhor da
senhor das matas. oke awa ni ko dé 16ke humanidade, nosso

D6dé a pa eron awa ni | bom cacador, nés o

ko dé loke dode a pa | Chamamos para

eron aprendermos a cagar

Ode bi ewé ode 160de | e acima de tudo,

ko awa pa eron” Ir cagar e encontrar a
caca.

Ossée Senhor das ervas | Verde “0jo6 maa ofuurufd, | Chuva ndo permita
0j06 maa ofuurufd que tenha vento

0jo6 maa ard inon” Chuva ndo permita
que haja vento,
Chuva ndo permita o
fogo do raio.

Logu Rege a caca e a | Amarelo e azul | “A kofa ago Orisa igh6 | Vamos pegar o arco e
nedé beleza. turquesa. Ode a4rolé 6 a flecha, dé-nos

Aarolé 6 Orisa Ode | licenca cagador,

Ode ni 6 Orisé igh6” Orixa das florestas, o
cacador com quem
podemos estabelecer
Ajuda matua, com ele
podemos estabelecer
ajuda matua,

Orixd cagador, o
cacador que é o Orixa
das matas e dos rios.
Omulu Rege todos os | Pretoe branco “Aji dagoldonon ki wa | Ao acordar pedimos
problemas sawo oro, licenca ao senhor no

relacionados a
saude.

ki wa sawo oro,

Dago ilé ilé

caminho aquele a
quem fazemos o culto
tradicional, dé licenca
a nossa casa, que
pede licenca no

**Mesmo que musica.
*'As musicas para ca transcritas foram selecionadas pela Ekede Vitdria a partir de sua vivéncia no terreiro
tendo como fonte de pesquisa a seguinte referéncia: OLIVEIRA, Altair. Cantando para os Orixas. 4%d. Rio
de Janeiro: Pallas, 2012. E por meio do site: http://www.juntosnocandomble.com.br/2009/08/oriki-de-oba-
saudacao-louvacao-reza.html.

153


http://www.juntosnocandomble.com.br/2009/08/oriki-de-oba-saudacao-louvacao-reza.html
http://www.juntosnocandomble.com.br/2009/08/oriki-de-oba-saudacao-louvacao-reza.html

caminho a quem noés
fazemos o culto
tradicional.

Nana Senhora da lama e | Roxo e branco “Odi Nana ni ewa, 1éwa | A outra face (outro
do barro, donde o léwa e lado) de Nana ¢
homem foi criado. Odi Nana ni ewa, léwa | bonita,

léwa” A outra face de Nand
é bonita.
Xang0 Senhor da justica | Marrom e branco | “Agonjd Orisa awo | Nos dé boa sorte,
e do fogo no Ketu ou | Ogboni Xang0, nos dé
Agonji Orisda awo | boa sorte, Ogboni,
vermelho e | Oghoni, Ogboni
branco, usado por | Awire,S6ngé Nos dé boa sorte,
pessoas oriundas | awdre,Ogboni,Ogboni, | Xangd nos dé boa
de outras Nagdes. | Ogboni, awdre Songd | sorte.
awuire”

lansa Senhora dos raios | Marrom “Ta ni a pada 160dd | Quem pode cessar

e das tempestades Oya 6, 0do ho ya-ya para podermos voltar
Ta ni a pada 160do Oya | pelorio é Oya,

lansd de 6 0do hé y-a-ya” O redemoinho do rig

balé Senhora dos quem pode cessar é
eguns (mortos). Oya.

Oxum Senhora das aguas | Amarelo “E fib6 e fibd do wa iya | E ela quem nos cobre
doces, da Osun, (protege), ela quem
fertilidade e do E fibé do wa iya Osun, | nos cobre
amor. e fibo déua ia oxum” No rio é a mae

Oxum, ela quem nos
cobre no rio é a mae
Oxum, é ela quem
nos cobre no rio é a
méae Oxum.

Oba Senhora da vida | Lilas ou laranja. “Oba, Oba, Oba. | Oba, Oba orixad
doméstica. Ojowu Orisa, | ciumento, terceira

Eketa aya  Sangd. | esposa de Xango.
(e} tori owd, | E que por ciumes,
O kola si gbogbo ara. | fez incisdes em todo
Olékiki oko. | corpo.
A rin l6ganj6 pelt awon | Que fala muito de seu
aye. marido, que anda nas
Oba anisuru, aji jewure. | madrugadas com as
Oba ko b'6ko dé koso, | ayeé.
O duré, 6 ba Osun rojo | Oba paciente  que
obe. come cabrito logo
Oba fiyi fin apéa oko ré. | pela manha.
Oni 6 wun oOun ju | Obd ndo foi como
gbogbo ara yoku lo. | marido a Koso, ficou
Oba t6 mo ohun t6 | para discutir com
dara” Oxum sobre comida.
Oba valoriza os
bracos do marido, diz
gue é a parte de seu
corpo que ela prefere.
Oba sabe o que é
bom.
lemanja Mée de todos os | Verde lya koroba 6 koroba ni | Mae que enfeita os

orixas e rainha do
mar.

saba,
lya koroba 6 koroba ni
saba

cabelos dividindo-os
no meio

Da cabega, ela tem o
habito de enfeitar os
cabelos

Dividindo-0s no meio
da cabeca.

154



Yewa Rege a pureza,
virgindade, fontes
e 0 solo sagrado
do cemitério.

Laranja ou
vermelho
maravilha

Yéwa Yéwa Ma Ajo
Yéwa Yéwa Ma Ajo
Yéwa Yéwa Ma Ajo
Yéwa Yéwad Ma o Ma O
Lese

Yéwa Yéwa Ma Ajo

Yéwa Masa
Awa Masa
Amu Re Le O

Yéwa Ni Fa Toto Lo
Bewa &, Olu Aiye ara a
Ni Fa Toto Lo Bewa é
Olu Aiye

Ara Ni Fa Toto Lo Be o
lyaba, E e 16 mi aié, ara
ni fa

Toto Lo Be o lyaba,

E lo mi ayé

Oro ni E no bo si yeye
Se Ke Se Dan
Yéwa Yéwa ljo Yéwa

(sem tradugéo)

Oxumaré | Rege o arco-iris e

Verde ou amarelo

Osumare 6 ta kéré, ta

O Deus do arco-iris

a transformacéo e preto kéré, 6 ta kéré movimenta-se
Ostmare 6 ta kéréta | rapidamente
kéré 6 ta kéré Para adiante, adiante,
Oxumaré 6 ta quéré té | adiante.
quéré 6 ta quéré
Oxumaré 0 ta quere ta
quere 6 ta quere
Branco Ajagunnon agba awo | Ajagund  (guerreiro
Oxaléa Ajagunnon, vitorioso) é o mais
Ajagunnon babad 6 | velho do  culto
Oxalufa Oxala velho, Ajagunnon, ele (segredo),
senhor do branco MO 0j6 oba wa | Ajagund; Ajagund é o
e da paz. ol6roogun, Ajgunnon pai, Ajagund Senhor

Oxanguia Oxala jovem e
guerreiro

Baba 6

que entende o dia
(antes do seu
comego-raiar), nosso
Rei,

Senhor que Vvé e
conhece a magia (o
segredo), Ajagund é o
pai.

155

Desta forma, desses dezessete Orixas, ja contamos na casa com filhos de Xangd

totalizando quatro; de lemanja cinco; de lansa quatro; de Ogum dois; um filho de Exu; um

filho de Logun Edé; trés de Oxum; dois filhos de Oxalufan e uma filha de Yewa.

Dos filhos de Xang6, todos possuem cargo, sendo o Babalorixa, a Yalorixa e dois

Ogans. Em relacdo aos cinco filhos de lemanja, dois possuem cargos, Yakekeré e um

Ogan, os demais sdo laés. Dos quatro filhos de lansa, uma € Ekede Yabassé, outra Ekede



156

Supensa® e dois lads, sendo um de lansé de Balé. Os dois filhos de Ogum, um tem o cargo
de Ogan e outro é decalizado, ou seja, j& recebeu os direitos de abrir um terreiro para ele,
como também raspar seus préprios filhos. O filho de Exu é Olupanan®. O filho de
Logunedé é Ogan. Dos trés filhos de Oxum, dois tem cargo, uma Ekede e um Ogan e um
lad. E dos filhos de Oxalufan, temos um com cargo de Ogan e outro l1ad. Completando o
quadro temos a Unica filha de Yewéa como Ekede.

A casa ainda ndo possui filhos de Omull, Nand, Oxanguid, Odé, Oba, Oxumaré e
Ossée. Contudo, entre os Abids temos filhos que deverdo cumprir as suas obrigagdes para
Nand e Oxumaré, dando representatividade a esses Orixas na casa. Os demais Abids
configuram-se em quatro filhos de Xangé, duas filhas de lansd, dois filhos de lemanja, um
filho de Oxalufén, dois de Exu e um de Ogum. De acordo com essa contabilidade o 11é Axé
Xangb Aira possui vinte e trés filhos e quatorze Abids, totalizando trinta e sete

componentes. Como podemos conferir no quadro a seguir:

Quadro 5 — Componentes Orixas e Funcbes no Terreiro:

Componentes® Orixa regente Funcéo no terreiro
1. Babalorixa Xangb Aira Babalorixa
2. D. Socorro Xangd Aganju Yélaxé
3. Janaina lemanja Saba Yékekeré
4. Robson Xang6 Aganju Pegigan
5. Féabio lemanja Ogan
6. Flavio Oxalufan Ogan
7. Gildo Xangb Ogan
8. Kleber Ogun ja Ogan
9. Janior Custodio Logunedé Ogan
10. Fabio Oxum Ogan suspenso
11. Janior Exd Oldpanan
12. Geralda lansé Ekede Yabassé
13. Janine Oxum Ekede
14. Vitoria Yewa Ekede
15. Lourdes lansa Ekede suspensa
16. lvanildo Ogum Decalizado
17. Ana Nery Yemanja Ayo Ayd lab

*?Ekede que ja foi escolhida pelo Orixa, mas que ainda ndo passou pelas obrigacdes da confirmacéo.
®*0gan Axogum de Exu.
** A utilizacdo dos primeiros nomes dos filhos da casa foi autorizada pelo Pai de Santo.



157

18. Josefa Yemanja Ascessu lab
19. Marly lansa lad
20. Cléaudio lansa de balé lad
21. Carlinhos Oxalufan lab
22. Abdias Oxum lab
23. Jalio Cesar lemanja labd
24. Jardeilson Xangd Baru Abia
25. Keka lansa Abid
26. Patricia Nand Abid
27. Flanilza lansa Abid
28. Flavio Xangb Abid
29. Jodo Xangb Abid
30. Pedro Xangb Abid
31. Cassio Antonio lemanja Abia
32. Alberson Oxumaré Abia
33. Josy Exu Abid
34. Uruamy Exu Abid
35. Laudecy Ogum Abid
36. Bruno lemanja Abid
37. Francisco Oxalufan Abia

Dentro desse quadro que constitui a composicdo da casa selecionamos os filhos ja
feitos, de um a dois representantes de cada cargo da casa, como também dois lads, para
podermos entender um pouco do processo educativo que essas pessoas vém recebendo
desde que entrou no Candomblé até exercerem a sua funcdo. Nesse sentido, tambem
buscamos o entendimento da importancia das aprendizagens que vém recebendo no

decorrer de suas formacdes de candomblecistas para os trabalhos que executam.

Desta forma, apresentaremos 0s sujeitos e seus cargos, conforme a ordem
hierarquica, de cada um, observando também o tempo de feitura dentro da casa que hoje

estao.

Ja na parte relacionada as entrevistas, na analise das falas dos sujeitos através de
suas respostas, agrupamos por aproximacdo, buscando sentidos semelhantes na

interpretacdo das mesmas.



158

4.1 Dialogando com os sujeitos
Babalorixa filho de Xangd Aira. Saudacdo ao Orixa: Kad, Kabecilé!

Cargo exercido pelo Babalorixd Ivan e que em ordem hierarquica constitui-se na
primeira pessoa do terreiro. Nele estd a perpetuacdo do Axé, com a tarefa de iniciar as
pessoas dentro do Candomblé, dirigir todo o terreiro, estando em constante contato com 0s
Orixas através do jogo de buzios.

Na direcdo do culto, recebe ajuda de pessoas de que tém outras fungdes dentro do
terreiro, que a ele estdo subordinadas. Todas as oferendas de conforto aos Orixas sao feitas
por ele. Estd sob o seu dominio o processo educativo dos iniciados, donde pela oralidade
do Candomblé, repassa os conhecimentos, tradigdes, fundamentos e o0s segredos da

religido.

Babalorixa Ivan é filho de Xang6 Aira com Oxum. De seu pai traz em seu arquétipo
as caracteristicas desse ancestral divinizado, com seu porte majestoso, altivo e enérgico,
recebe das pessoas que o cercam respeito e admiracdo. Xangd, Orixa da justica, da
lideranca e da forca, concede ao seu filho a missdo espiritual de dirigir um terreiro. No
ambito profissional da vida cidada, exerce a funcdo de advogado criminalista. Segundo seu
depoimento, em consequéncia do seu junt6®® (Oxum) traz a dedicacéo e o cuidado que tem

pelos seus filhos de santo.

Adentrou ao Candomblé h& quatorze anos numa casa nagd e depois passou para
uma casa de Ketu, donde surgem as tradigdes que segue o0 seu terreiro, sobre essa trajetoria

ele nos diz:

Na verdade no Candomblé eu ja estou a praticamente quatorze anos de
iniciagcdo eu tenho uns oito anos, de iniciado até porque eu nasci numa
casa Nagd e depois passamos para uma casa de Ketu. Na verdade eu me
iniciei ao Orixa no Ketu entre oito e nove anos (BABALORIXA IVAN.
Diario de Campo: 18-09-2013).

Desta forma, Babalorixa aos cinquenta e um anos de idade é um servo de Xangé na

terra cuidando com amor e devocdo do espaco que Ihe foi concedido por seu pai e da

orientacdo espiritual e também social de sua familia de santo.

% E 0 segundo Orixa que comanda a pessoa junto com o seu Orixa assentado no Ori no dia de sua feitura.
Fonte: http://paitandy.no.comunidades.net/index.php?pagina=1763219679


http://paitandy.no.comunidades.net/index.php?pagina=1763219679

159

Yékekeré filha de lemanja. Saudac&o ao Orixa: Odo, Mi, O!

Esse é o terceiro cargo do terreiro, ocupado por Sra. Janaina, iniciada a lemanja,
lansd e Ogum. Por Xangd recebeu a missdo de ser Yéakekeré, que significa mae pequena do
terreiro. Essa funcéo lhe traz grande responsabilidade, perante o ilé, como ela mesma diz:

Eu sou... Depois do Pai de Santo, tem a lalaxé que é a Mae de Santo. Eu
sou a terceira pessoa depois do Pai de Santo. Eu tenho responsabilidade
com camarinha, com barracdo, eu tenho responsabilidade com o Orixa de
meu pai, da mde e gosto também de zelar pelos Orixas. Que seja de
fulano, de ciclano de beltrano, entendeu? Agora, minha funcdo é ser a
pessoa que depois do Pai de Santo, depois da Mée de Santo é a terceira
pessoa responsavel pelo barracdo. Eu tenho que tomar conta e prestar
conta de um todo. Também ja fui mae de cria. [...] Eu ja ouvi varias vezes
de Xangd do meu pai, que é o dono da casa que eu sou 0 OJU OBA, que

eu sou os olhos dele dentro da casa (YAKEKERE, JANAINA. Diario de
Campo: 19-09-2013).

Seus Orixas, um da agua e outro do fogo Ihe concede o lado maternal e a0 mesmo
tempo a forca, determinacgéo e coragem da guerreira. Sua iniciagdo a lemanja deu-se ha dez
anos em outro terreiro, depois por razdes pessoais ela se afastou até chegar a casa de
Babalorixa Ivan, assim que as atividades iniciaram no endereco atual do terreiro. Comegou
apenas para ajuda-lo sem interesse de ficar e terminou por receber o cargo que hoje ocupa,
donde recebeu o seu deca e iniciou-se a lansa e Ogum (Cf. Diario de campo, dia 09-07-
2013).

Devido ao tempo que esta no Candomblé e ao cargo que ocupa, adquiriu 0S
conhecimentos necessarios para substituir os dirigentes da casa em todo processo

educativo do terreiro.
Ogan Pegigan filho de Xangd Aganju. Saudacdo ao Orixa: Kab, Kabecilé!

O cargo de Ogan Pegigan é ocupado por Sr° Robson, esse filho de Xangb frequenta
0 Candomblé ha vinte cinco anos, contudo iniciou-se ao seu Orixa na casa de Babalorixa
ha& quatro anos, sendo o primeiro Ogan raspado na casa. (Cf. Diario de Campo, 18-09-
2013). Sua funcdo dentro do Candomblé abrange as seguintes atividades, como ele mesmo

nos diz:

Eu mesmo como Ogan Pegigan a minha funcdo é tudo o que se passa
dentro da camarinha. Toda oferenda de camarinha é responsabilidade
minha, toda limpeza, tudo dentro dos ibas dos Orixas. Quando eu digo
limpeza n&o é limpeza de chdo! E os ibas € isso que a gente esta fazendo,



160

estamos ali abrindo todos os ibés, limpando todos os ibas que ali nem
todo mundo pode pegar, porque ali estd o segredo de sua vida, o segredo
de seu Orix4, o seu Orixa esta assentado ali. T4 adormecendo ali, se a
pessoa vai pegar mal intencionada, a pessoa vai pegar de corpo sujo, é
isto que a gente tem que t4, a gente vem, acordei, acendi uma vela para o
meu Exu, acendi uma vela para o meu Xangé, bati cabeca para Exu, bati
cabeca para 0 meu Xang0, para o Xangd da casa e comecei 0 meu Servigo
(OGAN PEGIGAN, ROBSON. Diério de Campo: 18-09-2013).

Desta forma a esse filho de Xangd abarca a missdo de zelar pela camarinha®®,
fazendo toda limpeza dos assentamentos dos Orixas, se guardando com responsabilidade e
respeito no momento em que precisa ter contato com os objetos sagrados que la estéo.

Ekede Yabasse filha de lansd. Saudacéo ao Orixa: Eparrei lansa!

Esse cargo de grande importéancia dentro do terreiro é ocupado por Ekede Geralda,
que significa cozinhar para os Orixas, segundo Sra. Janaina: “Os Orixas comem pelas
mios dela!” (YAKEKERE, JANAINA. Diario de Campo: 21-07-2013). Desta forma, esta
nas maos dessa senhora, que traz a negritude em sua cor e foi iniciada aos sessenta anos de

idade, alimentar e agradar o paladar dos Orixas.

Filha de lansa com Xang6, Ekede Geralda foi iniciada ha trés anos, com apenas trés
vezes que foi ao terreiro, teve a grata surpresa de ser suspensa por Xangd para o cargo que
hoje ocupa com satisfacdo. Desta forma, mesmo antes da iniciacdo ela j& comecou a
exercer a sua fungdo como nos diz: “Foi antes, quando eu fui iniciada ja estava fazendo,
antes de fazer a obrigagdo eu ja estava cozinhado” (YABASSE, GERALDA. Diério de
Campo: 17-09-2013).

Contribui no ambito da educacdo dos terreiros nas atividades relacionadas a

culinéria dos Orixas.
Ekede Janine filha de Oxum Saudac&o ao Orixa: Ora, Ié, 18, O!

Ekede Janine é filha da Oxum, Orixa das aguas doces, das cachoeiras e dona da
fertilidade, conta-se o mito que foi a segunda mulher de Xangd e que com seus encantos
sabia como agradar o seu rei. Oxum ¢ doce, graciosa, dengosa, boa cozinheira e dona de

grande beleza, contemplando suas filhas com seus dons. Foi o Orixa responsavel pela

®*Quarto onde ficam os Orix4s assentados.



161

suspensdo de Sra. Janine para ser Ekede, cargo de grande importéncia dentro do terreiro,
pois dentre outras atribuicdes é a pessoa condutora dos Orixas em terra.

Essa jovem de dezenove anos é filha da Yéakekeré do ilé e foi suspensa logo que
comecou a frequentar as reunides como ela mesma nos relata: “So6 precisou de uns dois
meses de coisas no saldo, quando teve coisas do Orixa, foi no més de Oxum eu tenho para
mim, que eu fui suspensa” (EKEDE, JANINE. Diério de Campo: 12-09-2013).

Sua iniciacdo ocorreu faz dois anos e desde esse momento comegou 0 Seu processo
de aprendizagem em sua preparacdo para servir as divindades africanas. Contribui no
ambito da educacgéo dos terreiros principalmente nas atividades realizadas no saldo, como:
cantar, dangar e conduzir os Orix&s. Contudo, seus conhecimentos e contribuicdes no

processo de aprendizagem dos neofitos ndo se restringem as atividades descritas.
Ogan Alabé filho de Oxalufan. Saudagéo ao Orixa: Epé, Epé, Baba!

Ogan Flavio um jovem senhor de vinte e cinco anos, pai de familia e responsavel
no cumprimento de seus deveres perante o dono de seu ori®’. Esse Ogan é filho do Orixa
Oxald, aquele que traz o branco em suas vestes e tem como dia da semana a sexta-feira e

668

que traz em sua versdo de Orixa velho, Oxaluféd o opoxord™ em suas maos. Em sua versao

jovem, como Oxaguia personifica-se na figura do guerreiro.

Recebeu da Maméde Oxum, o dever de dedicar-se ao toque dos atabaques, que se
classificam em Rum, Rumpi, Lé e 110, sendo esse ultimo utilizado na casa para as reunides
de “caticos®®. Os trés primeiros instrumentos sio responsaveis para fazer a chamada dos
Orixas para que possam festejar com seus filhos na terra. Hoje ele estd com um ano de
iniciado e vem procurando aperfeicoar-se na sua tarefa. Sua especificidade na educacéo

dos terreiros esta relacionada a area musical.
Ekede Vitoria filha de Yewa. Saudacéo ao Orixa: Yewa Y ro!

Ekede Vitdria é uma jovem de quatorze anos de idade, foi suspensa como Ekede
por Xangd aos nove anos e iniciou-se a seu Orixa no Ultimo més de Julho. Sua iniciacao ja

ocorreu um pouco tarde, pois segundo Babalorixa o ideal é que as filhas de Yewa sejam

*’Cabeca (Cf. Cossard, 2011, p.220)

*®Simbolo de Oxal4 velho, uma espécie de cajado. (Cf. Cossard, 2011, p.220)

% Segundo as informagdes do Babalorix4, caticos sdo os Exus e Pomba-giras, que sdo espiritos e que
trabalham na esquerda, diferente do Exu Orix4, relacionados com a forca da natureza.



162

iniciadas antes mesmo de menstruarem, elas precisam ainda estar virgens e para isso ndo
pode demorar muito tempo, devendo acontecer antes que despertem a sexualidade. Esse

Orixa s6 assume o ori, de jovens virgens, como afirma Babalorixa:

No proximo més apds as festas juninas irei recolher uma Ekede que foi
suspensa por Xangd desde os nove anos de idade. Ela é Ekede de Yewa,
eu ja era para ter feito essa iniciacdo antes mesmo dela menstruar, pois se
0 tempo passar e ela comecar a sua vida sexual, esse Orixa se afasta, pois
ele esta relacionado a virgindade (BABALORIXA, IVAN. Diario de
Campo: 07-06-2013).

Em relacdo a sua funcdo ela mesma nos diz: “Eu sou uma Ekede € a minha funcéo
dentro do terreiro é conduzir os Orixas” (EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 05-09-
2013). Em sua personalidade ela traz muitos tragos dos filhos de Yewd, como observa
Babalorixa: ‘“Pessoas de Yewa sdo timidas, rancorosas, estranhas, inteligentes, nunca se
sabe quando se est4 agradando ou ndo” (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 21-07-
2013).

Desde jovem, serve com dedicacdo a Xangd de quem anda muito préxima, como
Babalorixa explica através desse mito: “Xangé tem uma historia profunda com Yewa. Ele
era apaixonado por ela, mas ela ndo quis se tornar mais uma mulher na vida de Xangé e
n3o se rendeu aos encantos do rei. Por isto ele vive tdo perto de Yewa” (BABALORIXA,
IVAN. Diario de Campo: 21-07-2013).

A imagem de sua amizade com Xangd € afetiva, a filha de Yewa, muitas vezes
adormece 0 comportamento inerente a sua faixa etaria para poder servir 0 seu rei sem

questionamentos, como nos conta sua mée Yakekeré do terreiro:

Vitéria foi suspensa por Xang6 aos nove anos de idade e a partir desse
dia ela ficou sendo Ekede desse Orixa, que s sai da camarinha se ela
estiver ao seu lado. Teve um dia que ela estava chateada porgue se
encontrava de castigo por ter desobedecido. E por isto ndo queria descer
para o saldo e cumprir as suas funcdes. Mas, quando Xangd chegou
solicitou a sua presenca e ndo saiu do roncé™até que a mesma fosse
recebé-lo. E ai num instante ela deixou de birra e foi ajuda-lo a sair com
ele (YAKEKERE, JANAINA. Diario de Campo: 17-07-2013).

"°Mesmo que camarinha.



163

lad Claudio filho de lansé de Balé. Saudacéo ao Orixa: Eparrei lans!

A fungdo dos labs dentro do Candomblé e de grande importancia, pois além de
estarem em processo de aprendizagem para serem futuros pais e Mée de Santo, também
s80 as pessoas que através do transe e da incorporacdo possibilitam a passagem para que 0
Orixa esteja em terra. Todo o corpo do lad é tomado pelo transe ao ritmo dos atabaques e
as pessoas que participam do culto, sdo envolvidas pelo Axé do Orixa, que vem através de

seu bailado nos reportar ao que marcou a sua histéria e sua relagdo com a natureza.

lad Claudio é filho de lansa traz em sua personalidade muito de seu Orix4, pois
quando chega em qualquer ambiente marca como 0 vento de sua mée, que ao passar
balanca todas as estruturas. Sua aproximagdo com o universo sagrado dos Orixas
aconteceu ha mais de vinte anos, pois antes pertencia a Umbanda. Deu a primeira
obrigacdo era ainda uma crianga com apenas doze anos de idade, apds um periodo de

guatorze anos, veio para o Ketu.

Iniciou-se na casa de Babalorixa esta com trés anos e com grande satisfacdo e
orgulho ele nos diz: “Eu sou dofano. E a primeira navalha que teve no saldo, primeira
obrigacdo. Quem inaugurou a primeira camarinha nesse barracdo fui eu”. (IAO,
CLAUDIO. Diério de Campo: 18-09-2013)

lad Josefa filha de lemanja. Saudacdo ao Orixa: Odo, Mi, O!

A lab Josefa é filha de lemanja com lansd, demonstra em sua personalidade e
atitudes o lado maternal da rainha do mar, em seus cuidados e preocupacgdes constantes que
aparenta ter com a sua familia, como também a face enérgica e guerreira da dona dos

ventos e das tempestades.

A sua histéria no Candomblé de Ketu € recente, contudo cultua os Orixas desde que
pertence a Umbanda e isto aconteceu ha mais de vinte anos, saindo dessa religido quando a

sua Mae de Santo faleceu. Como ela mesma relata:

Estou primeiro que ele, mas parei seis anos porgque ndo queria mais,
depois que minha Mae de Santo morreu ha vinte anos. Porque é muito
complicado, uma responsabilidade que tanto faz ter alegria como vocé se
aperreia, como também se contraria. Ai, depois acha baba de vir morar
aqui. Quando menos espero ja estava la dentro. (IAQ, JOSEFA Diério de
Campo: 18-09-2013).



164

4.2 Candomblé

A religido do Candomblé é uma heranca africana, que surge no Brasil a partir do
processo de escravizagdo e das trocas culturais estabelecidas nas senzalas pelos povos
escravizados oriundos de varias nag@es. Esses homens e mulheres que foram arrancados de
sua terra pelo colonizador branco, por finalidades econémicas, nos trouxe toda uma
bagagem histérica e de conhecimentos ancestrais, abarcando os tracos marcantes de sua
cultura e nele o seu universo sagrado. Nesse sentido, todos 0s sujeitos com 0s quais
dialogamos reconhecem a origem africana do Candomblé no Brasil. Contudo, destacamos
para ca trés respostas que nos trazem elementos que merecem destaque, a primeira da
Yakekeré analisa a perseguicdo e resisténcia do Candomblé. A segunda do Ogan Flavio
traz a marca do discurso do colonizador presente no senso comum. E a terceira do lab
Claudio nos remete a questdo dos varios povos que vieram para o Brasil, extrapolando a

visdo comum de um Unico povo.

A fala da Yéakekeré Janaina nos traz o entendimento do processo de escravizagao
por parte dos colonizadores e analisa a perseguicdo que a religido sofreu desde o inicio da

colonizacdo até os dias atuais, no seguinte trecho:

O que eu sei é quem trouxe para o Brasil foram os escravos. Que eles ndo
podiam revelar o seu culto aos Orixas e eles faziam tudo isso escondido.
E depois muitos deles, eu acho que tiveram que fingir que eram catolicos.
Porque até hoje, hoje tem menos, mas o Candomblé, o candomblecista é
escorragado. Tanto moralmente, publicamente e até fisicamente. Como
sei de casos que aconteceu. (YAKEKERE, JANAINA. Diério de Campo:
19-09-2013).

O Ogan Flavio, embora apresente entendimento sobre a origem do Candomblé,
concebe a presenca do negro, dentro da visdo eurocéntrica e racista que é repassada pela
escola. “O Candomblé chegou no Brasil através dos negros africanos, coitados, sofredores,
mas estudar, estudar mesmo, nio estudei ainda” (OGAN ALABE, FLAVIO. Diario de
Campo: 18-09-2013).

O laé Claudio, além de reconhecer a origem do Candomblé, demonstra
conhecimento sobre a importancia das varias nacdes que vieram para ca na formacédo da
religido, quando diz: “Eu sei e que foram os africanos que vieram para o Brasil. Apareceu
Ketu, Angola, essas coisas. Foi no tempo dos escravos por conta dele o Candomblé
apareceu no Brasil”(IAO, CLAUDIO. Diério de Campo: 18-09-2013). Importante ressaltar



165

que sua reposta ndo esta atrelada a educacgdo escolar e sim a educagdo que vem recebendo
dentro dos terreiros, pois sua passagem pela escola se deu ha muito tempo e mesmo assim

parou no antigo primeiro grau.

4.2.1 Concepcéo sobre os Orixas.

Esses variados povos trazem em comum um respeito profundo pela natureza e
atribuem aos Orixas o dominio da mesma e cada uma dessas divindades recebeu de
Olurum, o deus maior de todas as existéncias, cujos Orixas estdo subordinados numa area
de atuacdo especifica relacionada a um fenémeno natural. E assim, foi constituido em solo
brasileiro o seu culto. Desta forma, os sujeitos com os quais dialogamos concebem o Orixa
como uma energia relacionada a natureza, embora alguns tragam nessa definicdo um

entrelacamento com questdes subjetivas.

Eles em terra trazem uma presenca muito forte da natureza, da forga da
natureza dentro de sua esséncia. Por exemplo, eu posso ter com lansa que
€ uma senhora dos ventos das tempestades, € um Orixa forte! Uma
presenca de lansd muito forte vocé pode sentir o vento, uma energia
diferente. Entdo isso, o Orixa em si 0 Orixa em terra é uma presenca
muito forte! (BABALORIXA IVAN, Diario de campo: 18-09-2013).

A definicdo apresentada pelo Babalorixa nos traz a clareza do Orixa como forca
presente na natureza e que se confunde com a mesma. Com o exemplo que ele nos trouxe
do vento que reflete a energia de lansd, nos reporta para outras energias semelhantes aos
fendmenos naturais com que se relacionam, como as aguas que pertencem a lemanja e
Oxum; ao fogo com Xangd e Ogum; as matas com Oxdssi ou Odé, Ossde e outras
divindades que tém a sua esséncia ligada a areas especificas dos fen6menos naturais.

Nesse mesmo sentido esta a definicdo do Ogan Pegigan Robson e ainda ressalta a
importancia de ndo personifica-lo na figura humana, como ele mesmo diz:

O Orixa é natureza, entdo se a vida da gente € natureza e se o natural da
vida da gente é viver aquilo ali, entdo a gente tem gque comparar que 0
Orixa também faz parte da vida da gente, mas sendo que num patamar
maior! A gente ndo vai se igualar ao Orix4, eu sei que Osséde é mato, mas
se eu t6 vendo ali um mato e vou dizer que ali é um homem chamado
Ossde, ndo é! E natureza, natureza sdo elementos basicos! (OGAN
PEGIGAN, Robson. Diario de Campo: 18-09-2013)



166

A Yékekeré do terreiro e as duas Ekedes ndo sé concebe o Orixa como forca da
natureza como também apresentam com esse uma relacdo de proximidade ao apontarem
questdes subjetivas em sua definicdo. Podemos observar essa aproximacao na fala da Sra.
Janaina, onde ela demonstra um significado especial a presenca do Orixa em sua vida:

Orixa hoje em dia é a minha vida! E minha vida é o meu amanhecer, meu
anoitecer, meu entardecer. Tudo que gira em torno de mim é o Orixa, € a
natureza, é a vida! (YAKEKERE, JANAINA. Diario de Campo: 19-09-
2013).

Na definicdo da Ekede Vitéria tal proximidade também é perceptivel, quando ela o
coloca como um amigo estabelecendo com o mesmo uma relacdo de afetividade, o que
caminha junto e que a0 mesmo tempo traz coisas boas em sua vida.

O Orixa é uma coisa boa para mim, é uma fartura, é tudo para mim! E um
amigo meu e eu vou contar que Xangb guando ele vai sair da camarinha

ele s6 sai comigo. Entdo isso € um carinho que eu tenho por ele e ele tem
por mim. (EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 05-09-2013).

A fala da Ekede Janine, além de trazer uma forte relacdo do Orixa com a natureza,
também atrela a sua presenca em sua vida a questdes relacionadas a necessidade humana
de moradia, pois na histéria de sua vida ele representa conforto e amparo:

O Orixa para mim é tudo! Tudo de bom que aconteceu em minha vida, o
que primeiramente amparou a minha mae, amparou a todos nds na casa
dele. Tudo, para mim é tudo! N&o sei dizer nenhuma coisa ruim. Tudo é
bom no Orixa. (EKEDE, JANINE. Diario de Campo: 12-09-2013).

As respostas das trés entrevistadas estdo entrelacadas, visto que compdem uma
célula familiar, ligadas pelos lacos da consanguinidade e moram numa mesma casa, Situada
dentro do terreiro. Isto porque a genitora das Ekedes recebeu do Orixa Xang0, regente da
casa a incumbéncia de ser a terceira pessoa responsavel pelo 11é.

Contudo, podemos perceber dentro das relacdes que permeiam no Candomblé, a
nocdo de familia que ndo esta necessariamente ligada aos lacos carnais, sendo estabelecida
num patamar maior que € o espiritual. Quando Xang6, através do Babalorixa, designou
Janaina como Yakekeré e chamou para que ela viesse com seus filhos morar no terreiro ele
estava juntando o seu povo em um sé lugar. Desta forma todos formam uma sé familia, o
Orixa gue estd num patamar maior € representado pelo Babalorixa e este assume o papel de
pai na comunidade, ajudando nas necessidades sociais de seus filhos. Nesse sentido o

Babalorixa nos diz: “O terreiro também tem a sua fungdo social e como ¢ pautado nas



167

relagbes familiares, os irmdos de santo devem prestar apoio aos que precisam
(BABALORIXA IVAN. Diario de Campo: 18-09-2013).

O lad Claudio ressalta em sua relacdo com o Orixa os lacos de parentesco e unidade
entre 0 homem e a divindade, em sua fala demonstra a confianca que tem em sua mée
lansd ao entregar a mesma os rumos de seu destino. Nessa fé inabaldvel, também estdo

inseridas as questdes relacionadas as necessidades materiais quando diz:

O Orixa para mim é a minha mde, a dona da minha cabeca e do meu
destino! [...] lansa é minha mée soberana. Minha mae que me protege e
que me livra do mal. Eu vou ter um dia que ainda vai chegar a minha hora
de crescimento. Mas isso na hora certa porque ela sabe que eu sou
vaidoso e se eu tiver muito dinheiro agora eu vou estragar. Mas depois
ela vai me dar no tempo certo. (IAQ, CLAUDIO. Diario de Campo: 18-
09-2013).

Sua genitora que é a Yabassé do terreiro também traz em sua fala essa aproximacao
familiar com o Orix& demostrando uma relacdo de afetividade com o mesmo, tendo nele a

forca que necessita para enfrentar os problemas da vida.

Eu sou filha de lansd com Xang6. Ah, eu me sinto muito feliz. Quando eu
t6 muito perturbada eu peco a ela para tirar aquela perturbacdo de minha
cabeca. Ai me sinto melhor. Eu gosto muito dela e respeito também
muito Xang0. Eu gosto muito dos Orixas todinhos. Mas eu ndo sei nao
lansd, Xangd e Oxum, eu gosto mais. Mas eu gosto de tudinho. Mas
assim, 0 que eu gosto mais e que peco mais sio eles trés (YABASSE,
GERALDA. Diario de Campo: 17-09- 2013).

Ja a definicdo apresentada pelo Ogan Flavio, nos traz um elemento novo e muito
importante para a compreensdo do universo sagrado do Candombleé e que nédo foi abordado
pelos outros sujeitos, que é a relevancia de Olorum, apresentando o0 monoteismo presente
no Candomblé. Também analisa a importancia do Orixd mesmo na vida das pessoas que

ndo sdo candomblecistas quando o mesmo diz:

Para mim e para todos eu acho que seja a nossa esséncia de vida, primeiro
Deus, que eu acredito na minha concepgdo que Deus no Candomblé seja
Olorum, o Deus maior, 0 supremo, Deus tem varios nomes. Ai o Orixa
para mim e acredito que para 0s outros seja nossa esséncia de vida,
ninguém existe sem o Orix4, até mesmo os leigos. Os leigos que pensam
gue ndo tém, mas todo mundo tem o Orixa, eles ndo sabem, mas o Orixa
rege eles, protege a pessoa, para mim o Orixa na nossa vida é essencial.
Primordial para nds que ja sabemos, gque cultuamos e sabemos o valor
que ele tem. Para o ser humano o Orixa é essencial, ele é a esséncia de
nossa vida (OGAN, FLAVIO. Diario de Campo: 18-09-2013)



168

Concordando com ele esta a concepcdo da lad Josefa, que vale salientar que é a
mdae bioldgica do Ogan Flavio e que certamente contribuiu para a construcdo desse
reconhecimento da importancia de Olorum na vida do mesmo, pois as respostas
apresentam uma visivel semelhanca. Contudo a resposta dessa lad esta atrelada ao
cristianismo, demonstrando uma forte carga de sincretismo religioso, resultante da
influéncia das religibes hegemonicas:

Quando eu estou aflita em primeiro lugar eu peco a Deus e depois aos
Orixas. Ndo quero nada com a esquerda tudo meu é o Orixa, do mesmo
jeito sdo meus filhos. Primeiro lugar Jesus e o resto € com os Orixas,
arreio comida, faco pedido, é com o poder de Deus e com as gracas de

Deus. Eu tanto tenho de Deus como tenho deles (IAO, JOSEFA. Diério
de Campo: 18-09-2013).

Percebemos nesta parte da entrevista, que trata sobre a concepc¢do do Orixa, uma
semelhanca muito grande entre a resposta do Babalorixa e do Pegigan Robson, na
definicdo que apresentam entre Orixa e forga da natureza. Nas falas da Yakekeré e de duas
filhas que sdo Ekedes essa definicdo de Orixa, tambem é contemplada, contudo acrescida
das questdes subjetivas. No conjunto familiar 1ad Claudio e sua genitora Ekede Geralda,
observamos a presenca das questdes simbdlicas, quando ambos trazem os lacos afetivos
com o Orixa de uma forma muito forte, pois foram eles que utilizaram a palavra mée e pai,
explicitando a questdo do sentimento e os elos de amor que os ligam as suas divindades
regentes. No nucleo familiar l1a6 Josefa e seu filho Ogan Alabé Flavio, emergiu em suas
falas a questdo do monoteismo presente no Candomblé, sendo que na fala dela esse aspecto
se da pelo sincretismo religioso e na fala dele o reconhecimento e compreensdo da

importancia de Olorum e sua posicao hierarquica no universo sagrado dos Orixas.

Mesmo sendo o Candomblé uma religido monoteista, com o controle de Olorum em
relacdo a todo o pantedo dos Orixas, em sua qualidade de Deus Unico como ressaltou o
Ogan Flavio, essa religido traz a presenca das demais divindades. Ao exercerem 0 seu
dominio em relacdo aos fenémenos da natureza ajudam o criador na regéncia do nosso

mundo embora em areas especificas.

A partir desse cenario, o Candomblé abarca um modelo cosmog6nico diferenciado
das religies hegemdnicas sendo este um dos motivos para que ndo seja aceito socialmente.
Mesmo assim, o culto dos Orixas continua resistindo no decorrer dos tempos e fazendo

novos adeptos, mesmo que ndo seja em numero significativo.



169

4.2.2 As in(certezas) de se tornar um candomblecista.

A imagem que as religibes hegemdnicas construiram dessa religido, vem se
constituindo desde sempre num entrave para muitos, que comecam por nega-la enquanto
religido, mas que por razbes subjetivas acabam por abraca-la. Como podemos ver na fala
do Babalorixa:

Olhe, a minha histéria no Candomblé aconteceu quase que por um acaso,
na verdade eu ndo era nem simpatizante, tinha até uma certa distancia,
mas ai 0 envolvimento entre amigos e companheirismo me fez conhecer o
Candomblé. Por necessidade, precisei realizar alguns trabalhos em
proveito préprio ai nasceu o0 interesse e automaticamente o
desenvolvimento das correntes das entidades. (BABALORIXA, IVAN.
Diario de Campo: 18-09-2013).

Essa auséncia de empatia que o Babalorixa nutria pelo Candomblé também se faz
presente na fala da mée pequena do terreiro. Contudo, nela esse distanciamento em relagéo
a religido ainda se fazia mais forte, pois se envergonhava de sua mée que era
candomblecista. SO vindo aceitar a religido depois de muita luta contra os fendmenos
mediunicos que se faziam presentes em sua vida e que lhe tornava uma pessoa diferente

das outras.

A minha histéria é até engracada porque quando eu era pequena a minha
mae frequentava uma casa que tinha la proximo e eu achava aquilo
horrivel, terrivel e eu diz que ela me envergonhava daquele jeito, quando
ela saia toda paramentada vestida de ax6’'e seguia até a casa de um
senhor, que por sinal hoje é meu sogro. Achava aquilo feio aquilo ndo era
para mim, mas desde pequena eu tinha visdo e ninguém acreditava em
mim. Eu via as coisas, alguém sempre falava no meu ouvido uma coisa
quando ia acontecer e eu cresci com aquilo guardado s6 para mim. Sofria
muito até aceitar, muito, muito mesmo! (YAKEKERE, JANAINA.
Diario de Campo: 19-09-2013).

Essa mesma negacdo se faz presente ainda na fala de sua filha a Ekede Janine, que

por sua vez, também se envergonhava da religido de sua mae:

N&do gostava, criticava bastante a minha mae quando ela vinha, ndo
gostava de nada, ndo gostava de vir, ficava dizendo coisa. Nunca gostei,
depois fui suspensa e comecei quando eu vim morar aqui. Acho que ja
faz uns cinco anos, eu acho que a gente mora aqui € que eu comecei a
frequentar o saldo e comecei a gostar das coisas. Porque eu ndo gostava.
Comecei a vestir branco e tal, comecei a ajudar nas coisas e fui suspensa.
(EKEDE, JANINE. Diario de Campo: 12-09-2013).

"*Nome dado as roupas utilizadas no Candomblé.



170

Da mesma forma foi a historia da Yabasse, pertencente ao catolicismo e por isso
ndo nutria nenhum tipo de empatia pelo Candomblé, mas ia esporadicamente, devido ao
seu filho Claudio que era adepto, mesmo criticando-0 constantemente por causa de sua
escolha. Entretanto terminou por encontrar 0s seus lacos com o universo sagrado dos
Orixas na familia de santo que hoje é integrante, como ela nos diz:

Antes eu ia assim sabe, mas ndo gostava ia por causa de Claudio. Falava
era muito: - Vai procurar um terco! Vai para igreja rezar! Deixa de tua
safadeza! Ai depois eu vim para c4, teve um toque ai eu fui. Quando eu
sai de |& parecia que eu ndo estava andando no chdo, parecia que eu
estava flutuando. Meu filho disse para mim: - Mé&e a senhora achou um
canto para ficar e eu fiquei. Gostei foi muito! Sé saio agora depois que eu

morrer (EKEDE YABASSE, GERALDA. Diario de Campo:
17/09/2013).

O lad Claudio ja tem uma histdria diferente sobre a sua entrada no Candomblé,
mesmo gostando relata que sua entrada na religido, deve-se a problemas de saude que
sempre enfrentou em sua vida, mas que encontrou a cura por meio dos Orixas, quando nos
diz: “Na época eu gostava também, mas eu era muito doente, por conta da doenca eu fiquei
no Candomblé. Eu tive minha saide no Candomblé!” (IAO, CLAUDIO. Diario de Campo:
18-09-2013).

A 1ad Josefa, entrou no Candomblé por curiosidade, contudo ela acredita que nos
mistérios que cercam o reino sagrado dos Orixas, eles exercem uma influéncia nas pessoas
que determinam os caminhos para que seus filhos cheguem até eles por meio da religido,
como podemos analisar em sua fala:

E o Orixa que puxa. Eu fui 14 até com a irma dele (Claudio) para botar
uns buzios, ai a gente ficou. Ndo podiamos ouvir bater que a gente ia

assistir. Sdo os Orixas que puxam, hoje faz um ano que ja fiz obrigacao
(IAQO, JOSEFA. Diario de Campo: 18-09-2013).

Ja os dois Ogans e a Ekede Vitoria, tém experiéncias diferenciadas em relacdo a
entrada no Candomblé. Os trés viam com agrado o fato de terem membros da familia que
participavam da religido e desta forma desenvolveram um sentimento de pertencimento
positivo em relacdo a mesma. A Ekede Vitoria afirma que entrou na religido pelo seguinte
motivo: “Por eu gostar desde pequena e achar interessante as coisas do Candomblé”
(EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 05-09-2013). Assim também aconteceu com o
Ogan Flavio, através de seu proprio relato: “Desde pequeno de dentro, porque minha mae
vem de Umbanda e Nagd6” (OGAN ALABE, FLAVIO. Diario de Campo: 18-09-2013).



171

Por fim, o depoimento do Ogan Robson, tendo uma viséo folclorizada da religido que é
fruto das concepcdes hegemonicas, que distorcem a visao das pessoas, nos diz:

Ah, eu acompanhava a minha tia desde pequeno. Eu tenho uma tia que
ela era Yalorixa e eu sempre acompanhava, sempre gostei do folclore.
Tinha medo no comeco, mas aquele folclore sempre, aquelas baianas, o
som dos atabaques, aquilo ali sempre me animou, sempre gostei (OGAN
PEGIGAN, Robson. Diario de Campo: 18-09-2013).

Esses individuos, que por razGes diversas adentraram ao Candomblé, hoje sdo
pessoas que ndo conseguem se separar desse universo religioso. A crenca que eles
depositam nos Orixas faz com que eles conduzam as suas vidas a servico dos mesmos,
organizando-se dentro de um espaco geografico e cronolégico de modo a melhor satisfazer
as necessidades de suas divindades. Vivemos num ritmo frenético de uma sociedade onde
0 mundo do trabalho, as necessidades materiais, 0 consumo e a individualidade, se fazem
presente no cotidiano e nos planos das pessoas, tomando o seu tempo e colocando entraves
para uma relacdo harménica com o sagrado. Mesmo assim, com todas as dificuldades
apresentadas pela realidade social, as pessoas candomblecistas conseguem um caminho de
conciliacdo entre o mundo espiritual e material, apresentando realizacdo pessoal pelo

caminho religioso escolhido como nos diz o Babalorixa:

O Candomblé na minha vida eu tenho esse raciocinio bem formado. E o
Unico prazer que eu tenho em viver que me absorve em todos os sentidos.
Até eu digo que o Candomblé a minha religido e 0 meu Orixad me
preenchem (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-09-2013).

Babalorixa que inicialmente ndo nutria nenhuma simpatia pelo Candomblé e que
adentrou ao mesmo por influéncia de amigos e necessidades pessoais, tornou-se um lider
espiritual respeitado pela sociedade candomblecista de Caruaru. Quando fala do
Candomblé expressa amor por sua religido e ndo consegue desassocia-la de sua vida. Este

mesmo sentimento € perceptivel também no depoimento de Janaina:

Hoje é meu reflgio, tanto que eu ja moro dentro da casa do santo. Eu fui
agraciada por uma casa para morar, zelar e observar a casa do santo.
Entendeu? Porgue aqui estou terminando de criar a minha familia que ja
estd aumentando e todo mundo aqui dentro do candomblé. Todo mundo
do santo (YAKEKERE, JANAINA. Diério de campo: 19-09-2013).

Ekede Geralda que também ndo nutria simpatia inicial pela religido, hoje néo
consegue caminhar sem a forca que retira dos Orixas e a relacdo de confianca que deposita

neles, ao dizer:



172

Para mim é muita coisa, primeiro Deus, segundo eles. Quando estou aflita
primeiro peco a Deus, depois a eles. Eu ja pedi muita coisa e fui atendida
logo, mas alguma coisa que a gente pede quando eles veem que podem
atender logo, eles atendem (EKEDE YABASSE, GERALDA. Diario de
Campo: 17-09-2013).

O seu filho lad Claudio, diferente dos outros sujeitos, entrou no Candomblé porque
simpatizava, mesmo com interesse em busca de fortalecer uma saude fragilizada, encontra
hoje no candomblé alegria de viver. Contudo, sua fala demonstra uma atitude de defesa em
relacdo a imagem social de descredibilizacdo que se tem da religido quando muitos a
associam com a préatica do mal e nos diz:

Ave Maria! Para mim eu me sinto muito feliz! Eu me sinto muito
vaidoso, quando tem festa tudo! Ave Maria eu tenho vontade s6 de me
arrumar. Eu adoro o Candomblé. Eu gosto muito de dancar, ndo gosto de
fazer o mal a ninguém, t& entendendo! Eu vou para me divertir eu ndo
vou para fazer o mal a ninguém. Nem para desejar 0 mau pensamento
para ninguém! E vou para pensar para minha mée, para minha Mée de
Santo, para 0 meu Pai de Santo, s coisas boas, para dar saude, para
minha mae pequena, que é a mae dela (referindo-se a mée de Vitdria), ta
entendendo! Para minhas irmds de santo, s6 coisa boa! Eu ndo vou para ta

desejando o0 mal a ninguém, ne! Nao vou para o candomblé enxergando
essas coisas, ndo! (IAO, CLAUDIO. Diario de Campo: 18-09-2013).

A lad Josefa nos traz novamente em sua fala o elemento sincrético, algo que ja
tinha sido observado anteriormente em sua concepg¢éo sobre o Orixa. Sua passagem pela
Igreja Catolica justifica tal atitude. Desta forma ela nos relata que seu encontro com o

sagrado, consolidou-se no Candomblé, ao dizer:

Primeiro Deus. O Candomblé é tudo para mim. Fiquei afastada muito
tempo, fui para igreja de crente, fui para a igreja cat6lica, mas eu ndo me
sentia bem entendeu? Era aquele canto que eu dizia assim: “Esse canto
ndo ¢ para mim” e como vocé vai para uma festa e diz: Eu quero ir para
casa, pois eu ndo estou me sentindo bem. J& aconteceu e acontece com
todo mundo. Pronto, entdo a religido para mim era assim na igreja
catélica. O unico lugar que eu me sinto a vontade e satisfeita € no
Candomblé! (IAO, JOSEFA. Dirio de Campo: 18-09-2013).

O Ogan Pegigan ao analisar o significado do Candomblé em sua vida na atualidade
nos coloca a sua transformacéo profissional, por meio de sua religido. Ou seja, dentro de
uma légica cultural prépria o Candomblé ofereceu ao mesmo uma profissdao que ndo faz
parte da cultura ocidentalizada, que é a funcdo de criar e fazer as paramentas dos Orixas.
Percebe-se em sua fala o crescimento de sua estima através do reconhecimento de seus

amigos ao valorizar o seu talento na nova profissao.



173

Na minha vida fez mudar! Candomblé me deu uma profissdo que eu nao
tinha, antes de entrar no Candomblé, eu ndo sabia nem para onde é que ia
a paramenta! Eu aprendi a costurar na minha obrigacdo, primeira
paramenta de Xang6 para pai poder puxar, quando eu fiz a primeira.
Depois dessa... Porque até entdo eu ndo sabia nem para onde € que ia
aquilo ali. N&o sabia! Depois que ta pronto vocé olha assim e diz: E
muito dificil! S8o muitas etapas, sdo muitas etapas. Bolar uma peca e
fazer todo encaixe dela ai quer dizer. Hoje em dia eu sou conhecido pelos
meus amigos como artista plastico. E todo pessoal; - Artista plastico, foi
arte! O Candomblé virou arte! O Candomblé me deu essa arte, entdo para
mim. Hoje em dia além de ser o0 que eu acredito. O que eu acredito, aonde
eu temo, € aonde eu tenho as minhas glorias e os meus resultados e ainda
¢ a minha fonte de renda (OGAN PEGIGAN, ROBSON. Diario de
Campo: 18-09-2013)
O Ogan Flavio ao nos falar sobre a importancia do Candomblé em sua vida retoma
e analisa a questdo do Orixa como esséncia de vida, atrelando a propria razdo da existéncia

humana em sua relacdo com a natureza.
Candomblé € esséncia de vida. Candomblé é natureza, ninguém vive sem
agua, sem sol, tudo isso existe dentro do Candomblé. Para nds
Candomblé é natureza, ninguém vive sem natureza. VVocé vive sem agua,
a agua da mamae Oxum. Aquele marzdo imenso que da comida a tanta

gente, vocé vive sem o mar? Esta presente 0 Orixa, ndo ta? (OGAN
ALABE, FLAVIO: 18-09-2013).

Na anéalise da concepcdo desse Ogan o Candomblé é a presenca dos Orixas como
forma viva na natureza, para ele isso independe da vontade humana. Eles simplesmente
existem como 0 ar que respiramos, a terra e as dguas que nos alimenta, o fogo que nos
aquece e a vida que pulsa em nos. Resumindo a concepc¢do de Flavio e todos os sentidos
que estdo presentes na vida das pessoas com as quais dialogamos sobre a importancia do
Candomblé em suas vidas buscamos a definicdo da Ekede Vitoria que em poucas palavras
nos diz: “O Candomblé é a minha vida!” (EKEDE, VITORIA. Diério de Campo: 05-09-
2013).

4.3 Racismos e Intolerancias.

A histéria do Candomblé no Brasil tem sua origem associada a negritude, tanto que
a presenca de pessoas brancas no mesmo vem a ser registrada em meados do Sec. XX.
Neste contexto histérico, o Candomblé que é reflexo da tradi¢do cultural africana, sofreu e
vem sofrendo perseguicdes que reflete o racismo presente em uma sociedade que ressalta

os valores culturais brancos em detrimento da tradigéo cultural africana.



174

Desta forma, o universo cultural oriundo dos véarios povos africanos e que se
encontra presente nas Nac6es de Candomblé e na sua relacdo com o sagrado, foi rebaixado
ao patamar do folclérico, pitoresco, quando ndo ao atrasado e ao bizarro. Contudo, essa
relacdo entre racismo e perseguicdo religiosa em relagdo ao Candomblé, nem sempre é

perceptivel pelos seus integrantes.

Entdo ao questionarmos aos sujeitos com o qual dialogamos sobre a relagéo
existente entre o Candomblé, racismo e perseguicdo religiosa, encontramos respostas que
ndo percebem essa relacdo, como também sujeitos que estdo convictos de que ela existe.
Neste sentido, passamos a resposta do Babalorixa, que nos trouxe uma analise atrelada

tanto em relacéo a sua vivéncia pessoal como também no contexto geral.

Pessoal eu mesmo nunca fui vitima. Vale salientar, talvez hoje, pelo povo
ja me ter como advogado entdo ndo demonstra certo tipo de preconceito.
Candomblé e racismo, vocé me pergunta, entdo ja disse no pessoal ndo
tenho nenhuma indagagdo em relacdo a isso. No geral é... Eu vejo o
seguinte: Alguns acham que pelo Candomblé ser recheado da cor negra,
ndo €? Deve ser, digamos assim desclassificado. Alguns pensam desta
forma. Mas se analisarmos mais adiante um pouco vamos ver que hoje
existe um percentual de brancos muito grande. Eu observo nas rodas de
Candomblé, hoje, poucas pessoas de cor, aqui mesmo. Por exemplo, eu
tive aqui outro dia, uma pessoa que veio de fora uma pessoa tipicamente
negra, mesmo, que foi assim uma admiracdo. Uma pessoa de cor negra,
mas do porte fisico muito bonito, muito estruturado. E parecia coisa de
outro mundo. Se fosse comum ndo teria sido tdo notado, ndo é? Eu ndo
vejo muito, hoje, uma acentuacdo muito grande nesse aspecto. —N&o eu
ndo sou do Candomblé porque s6 tem negro! Nao é por ai, Talvez eles
atribuam para ndo querer adentrar numa situacdo mais especifica
dependendo do seu alto raciocinio, da pessoa propria, Nao, eu ndo vou ao
Candomblé, porque é uma religido que ndo é aceita. Eu acho mais bonito
ser evangélico do que ser candomblecista ai atribui a negritude. Nao, ndo
é por ai. Se a bem da verdade, olharmos direitinho a quantidade hoje de
negros no Candomblé é bem pequena. Entdo, essa coisa comigo eu fico
meio perdido em falar, primeiro por ndo ter sido vitima, nunca fui vitima
de preconceito nem pela religido, nem pela minha cor. Néo fui vitimado
em nenhum dos aspectos. E no Candomblé em si eu ndo vejo essa
situacdo de negros para que alguém se posicione 0 seu racismo, por conta
da presenca de negros. Entdo eu acho uma coisa meio vaga na verdade,
eu acho que seriam motivos outros, razdes outras, por conta de incidentes
gue acontecem em todas as religibes que faz com que as pessoas
procurem certa distancia, mas ndo pelo racismo! (BABALORIXA,
IVAN. Diério de Campo: 18-09-2013)

No primeiro momento, Babalorixa nos fala sobre a sua vivéncia pessoal e afirma
que nunca foi vitima de discriminacdo devido a sua etnia, nem por sua op¢do religiosa.

Contudo atribui ao fato que a sua posicdo profissional, enquanto advogado, pode estar



175

influenciando neste contexto. Concordamos com ele nesse sentido, pois além de ser uma
posicdo que traz status social, tambem é respeitada por tratar-se de um profissional que tem
apropriacdo da questéo legislativa e de seus direitos enquanto cidad&o.

No contexto geral ele analisa que mesmo o Candomblé estando originalmente
ligado a negritude, hoje em dia ele ndo vé a presenca consideravel das pessoas negras.
Devido a isto atribui o preconceito religioso e consequente intolerancia e perseguicdo ao

Candomblé a outros motivos que ndo estdo relacionados ao racismo.

A analisar a relagdo existente entre Candomblé e Racismo o Ogan Pegigan Robson,
comega reconhecendo o racismo socialmente e consequentemente dentro do Candomblé,
afirmando que embora esteja composto por uma maioria branca as origens africanas estao
presentes em seu sangue. No entanto, ele apresenta-se preso a questdes subjetivas que
afirma ter passado maior preconceito em relacdo aos tempos em que era obeso, do que
relacionados a sua etnia e religido. Contudo ao final de sua resposta percebe-se uma leitura
colonial e racista do contexto social no qual o negro esta inserido, responsabilizando o

homem e a mulher negra pelo contexto de exclusdo social ao qual estdo inseridos.

Olhe... E... E aquela coisa assim, o racismo realmente existe, existe em
todo lugar, existem nos melhores... A gente tem o maior presidente hoje é
negro! Mas existe em todo lugar! Mas hoje em dia a religido esta to...
Vocé chega num Candomblé, vocé chega num terreiro assim, as vezes,
80% sdo pessoas de pele clara. E estdo ali, ndo que essas pessoas de pele
clara ndo tenham o seu sangue negro! Mas este preconceito existe e existe
demais. Agora eu sou tdo assim para falar de preconceito, porque ja fui
uma pessoa que sofreu mais preconceito na vida com gordura. Porque é o
maior gue tem, eu era obeso, 244 kg. Ai quer dizer eu acho que o
preconceito que se tem com obesidade é muito maior do que com etnia de
que com religido. E por isso que hoje em dia eu ndo vejo esse preconceito
porque 6, pessoas que eu me relaciono, pessoas de poder aquisitivo legal,
pessoas que nado trabalham, sdo pessoas que tem sua vida normal. Negros
sem dinheiro, ou negros com dinheiro, tem uns que ndo tem dinheiro
porque ndo quiseram ter porque ndo vao trabalhar, né! Porque trabalho
para muita gente tem, trabalho para muita gente tem! Passar fome hoje
em dia vocé passa se vocé quiser e se for preguicoso. Porque vocé vai
encontrar se vocé sair de manha de casa. VVocé encontra algum lugar para
vocé ganhar um pedaco de pédo, vocé encontra! Aqui vocé encontra, aqui
ou em qualquer lugar, que seja para limpar um mato que seja para fazer
qualquer coisa, entendeu! Vocé encontra! Ai um negro... Tudo bem tem
pessoas que ndo tem condicOes de estudar a gente sabe. Eu mesmo eu sou
muito assim, para essas coisas de, a gente ver esse preconceito grande,
mas do meu lado eu ndo vejo ndo, nem com religido hoje em dia e nem
com etnia (PEGIGAN, Robson. Diario de Campo: 18-09-2013).



176

A Yékekeré, embora de pele branca, reconhece a sua ancestralidade negra e
consequentemente a sua relagdo com o Candomblé. Ela traz a questdo do preconceito e da
discriminacédo racial, inclusive ressaltando isto na formacédo a qual recebeu que embora
tenha sido criada por uma pessoa racista, procurou desvencilha-se desses paradigmas.
Nesse sentido, ao ser indagada se as questdes do preconceito em relacdo ao Candomblé

tinham a sua origem no racismo nos diz:

Tem. Porque até hoje negro é discriminado. Eu ndo sou negra, sou
descendente de negro, tenho minhas raizes negras. Mas se eu fosse negra,
assumiria a minha cor, os meus cabelos e assumiria quem realmente eu
era. Eu ndo sou racista, nunca fui. Minha vo, era branca, branca, branca e
ela era muito racista, ela ndo gostava de negro, ela chamava marinheiro.
Porque ela dizia que todo marinheiro era negro, uma coisa que eu nunca
vou esquecer. E que minha avo dizia assim: Se vier trés homens, um for
negro. Sempre vao dizer, 14 vem dois homens e um negro. Nunca me
esqueci disso, que minha avo dizia, mas eu ndo puxei isso dela. N&o quis
pegar isso para mim, porque nunca tive preconceito, mas existe. E
demais, preconceito de tudo! Em relacdo a negro, a Candomblé, a
homossexualismo, tudo! Tem firmas aqui que s6 vai Ihe admitir se vocé
for evangélica ou catdlica (YAKEKERE, JANAINA. Diério de Campo:
19-09-2013).

O Ogan Alabé Flavio ao responder afirmativamente a mesma pergunta, levanta
questdes muito importantes em sua fala ao enfaticamente afirmar que existe a relacao entre
racismo e preconceito religioso ao Candomblé. Ele nos traz o dominio da Igreja Catolica
nas questdes religiosas. Problematiza as questbes da colonialidade presentes entre 0s
brancos dominadores e negros escravizados, ressaltando a condicdo de inferioridade
imposta aos segundos. Associando o Candomblé a uma religido que esta associada aos
negros e a pobreza, recebendo a condenacdo das classes mais altas da sociedade que se
estende essa realidade até a atualidade. Por fim aponta o sincretismo religioso como

estratégia de resisténcia para que a religido pudesse continuar existindo.

Tem, com certeza tem! Vem arrastado desse tempo, com certeza.
Principalmente da Igreja Catolica eu acho que tenha sido isso! Tem a
haver com os bardes que menosprezavam 0s negros e virou uma rotina do
século, para eles os negros eram nojentos, sempre foram os inferiores e
isso veio do comego mesmo e infelizmente até hoje existe isso. O rico
ndo quer saber do Candomblé, antigamente eram os bardes e hoje a classe
média, essas coisas eles ndo sabem o que significam, condenavam. Até
por isso que inventaram 0 sincretismo para que 0s negros pudessem
abafar, cultuar, sem que eles pudessem atrapalhar, mas com certeza isso
vem de muitos anos (OGAN ALABE, FLAVIO. Diario de Campo: 18-
09-2013).



177

A Ekede Vitéria também se posiciona afirmativamente em relacdo a questdo,
analisando as criticas existentes em relacdo as pessoas brancas que fazem parte do
Candomblé que é uma religido de origem negra. Contudo, ela ressalta a questdo da
“diabolizac¢ao” da religido, também relacionada a ideia de inferioridade, que fora ressaltada
anteriormente pelo Ogan Flavio. “Tem. As vezes criticam porque um branco faz parte de
uma religifo de negro e também porque é diabolizada” (EKEDE, VITORIA. Diario de
Campo: 05-09-2013).

A reposta da Ekede Janine também reconhece essa relacdo ao reportar-se ao
contexto histérico e ao fazer uma analise do Candomblé na atualidade com a presenca
multirracial, ressalta a associacdo do preconceito a religido com as questBes racistas. Ela
afirma que:

Eu acho que sim, porque foram os negros, foram o0s escravos que
trouxeram para o Brasil e hoje ainda tem muito dessas coisas, mesmo
com a presenca de pessoas de todas as cores. Tem todas as cores! Mas eu

acho que ainda tem sim, ainda tem racismo. (EKEDE, JANINE, Diério de
Campo: 12-09-2013).

4.3.1 Intolerancia Religiosa.

Nesse sentido, passamos para as respostas que 0S Nnossos sujeitos nos concedem
quando questionados em relacdo ao que pensam sobre intolerancia religiosa. Relacionado a
isso 0 Babalorixa, ndo sO reconhece a existéncia da intolerancia religiosa na sociedade
como também faz uma andlise do comportamento dos adeptos das religibes que muitas
vezes nao estdo de acordo com o padrao desejado, atribuindo a isso a causa da intolerancia.
Contudo, quando faz um paralelo em relacdo ao nUmero de pessoas que esta inserida nas
religibes evangélicas, que também podem apresentar 0S mesmos comportamentos, revela

gue existe uma recepc¢ado social em detrimento aos que integram o Candomblé.

A intolerancia religiosa hoje, eu vejo da seguinte forma. Eu vejo até um
quadro acentuado, o racismo ndo! Mas a intolerancia religiosa, sim!
Porque a meu ver se olha mais os incidentes, os defeitos das religiGes do
gue 0s seus préprios adeptos e isto faz com que gere uma intolerancia.
Ndo podemos fugir do contexto, vez por outra escutamos, vemos,
presenciamos noticias de comportamentos atipicos aos adeptos do
Candomblé. Isto gera 0 qué? Uma intolerancia. Entéo a intolerancia, ela é
feita e criada desse modo. Eu vejo dessa forma, ta entendendo? Isto faz
com gue a cada dia a intolerancia aumente, principalmente quando se
trata de religido de matrizes africanas. Temos hoje um grande nimero de



178

igrejas evangélicas, ndo sabemos quais sdo as corretas e as incorretas e a
sociedade absorve todas de uma forma bonita, de uma forma acessivel, é,
de uma forma normalizada. J& em relagdo as religides de matrizes
africanas, todo mundo quer ter seu pé atrds. Ai transformam essas
insegurangas, esses questionamentos em intolerancia. “— Ah ndo, eu ndo
vou. Ali ndo! N&do posso! Ndo devo! O meu patrdo ndo pode saber, a
minha familia ndo pode saber, eu acho que vocé mesmo esta criando a
sua intolerdncia”. (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-09-
2013).

No final de sua fala ele nos traz a questdo que foi colocada anteriormente quando
essa intolerancia passa ao patamar da perseguicdo das pessoas em seus ambientes de
trabalho e que muitas vezes preferem negar ou ocultar a sua fé para ndo sofrerem
represalias; isto quando ndo optam por se afastarem de sua religido para poderem ser
aceitos socialmente. Por fim, o Babalorixa acredita que atitudes como essas que diz
respeito a ndo afirmacéo da religido diante das adversidades, pode estar contribuindo no

reforco a intolerancia.

A Yakekeré Janaina ao abordar essa questdo prefere nos relatar uma experiéncia
pessoal do qual foi vitima para ilustrar até onde chega a intoleréncia religiosa na sociedade

especificamente no ambiente de trabalho, ela nos diz:

Tive que fazer um teste numa empresa de 6nibus que estava precisando
de cobradora, e eu fiz a prova escrita, tirei dez, fui a melhor nota da sala,
ele me passou para o RH fui fazer uma entrevista com o psicologo, no
outro dia, ja munida de meus documentos, carteira profissional. Eu como
tinha passado no teste, ja ia fazer a pratica, ja ia para treinamento, mas
guando chegou ao psicélogo da empresa e ele me perguntou sobre
religido: - Sou candomblecista. Entéo ele disse: “- A firma ndo tem nada
para Ihe oferecer, ndo espere nada de nossa empresa, porque aqui sé se
admite, pessoas evangélicas e catdlicas”. Tanto que quem ficou na minha
vaga foi uma evangélica adventista e foi aberta para ela uma escala
especial para ela ndo trabalhar aos sabados. Enquanto eu teria sabado e
domingo para trabalhar, minha religido nunca atrapalhou o meu trabalho.
Perdi a vaga para uma adventista que eles acham que é melhor do que eu.
E eu me arrependo até hoje de ter deixado isso passar. Deixei passar.
(YAKEKERE, Janaina. Diario de Campo: 19-09-2013).

Na experiéncia vivenciada a Yakekeré Janaina nos traz a exacerbacdo do
preconceito, que assumindo a atitude de intolerancia passa para o patamar da perseguicao e
exclusdo do mundo do trabalho, além desse fato ser objeto de litigio juridico. A opc¢éo por
uma religido ndo cristd e consequentemente ndo hegemdnica lhe tira a possibilidade de

conquistar dignamente um trabalho para o seu sustento e de sua familia.



179

A Ekede Janine que é filha da Yakekeré, ao falar sobre intolerancia religiosa,
suspira e desabafa em cinco palavras que trazem o quanto esta pessoa ja passou por

experiéncias relacionadas com a tematica em questdo, quando diz: “Ave é muita coisa!

Muita coisa mesmo!” (EKEDE, JANINE. Diério de Campo: 12-09-2013)

A Ekede Vitoria, em sua fase em que mal acabou de entrar na adolescéncia, em sua
fala demonstra que gostaria que existisse mais respeito por sua religido ao fazer a seguinte
reflexdo: “Que todos nés somos iguais e que se vocé tem uma crendice a crendice é sua. E
n3o devo maltratar vocé por nada porque a escolha e sua”. (EKEDE, VITORIA. Diério de
Campo: 05-09-2013)

A Ekede Yabassé Geralda acredita que as questdes relacionadas a intolerancia
religiosa estéo atreladas a falta de conhecimento sobre a religido, nesse sentido ela ressalta
a importancia das pessoas se predisporem a visitar um terreiro para ver de fato como € a

religido.

Eu acho assim que esse povo que fala tem que assistir para eles verem
como sao as coisas. E deixar de falar. Eu vejo que tem muita gente que
ainda fica falando até hoje, criticando ainda. Tem que visitar para ver
como é que é. Eu ndo gosto quando falam, porque eu digo assim, eu nao
falo de lei de ninguém para ninguém falar da gente (EKEDE YABASSE,
Geralda. Diario de Campo: 17-09-2013).

Em relacdo a perseguicdo que o Candomblé vem sofrendo socialmente, ndo vé de
forma acentuada. Todavia, ao levar para o contexto pessoal, expressa preocupacdo em
relacdo aos seus irmdos que ja mostraram hostilidade em relacdo ao Candomblé, mesmo
sem saber se de fato se é sua opcdo religiosa. A intolerancia presente em membros de sua
familia € tdo grande que ameacam abandona-la, caso ela se revele candomblecista, sobre

isso ela nos diz:

Muito ndo, mas alguma perseguicdo tem. A minha familia fala muito. Eu
Vivo no terreiro, mas ninguém de minha familia sabe ndo. Passei quarenta
anos sem ver a minha familia quando cheguei la meu irmdo estava
internado e passou para casa de minha irma par me ver. E me perguntou:
- Que diabos vocé é? E catélica ou crente? Que diabos vocé é? Se for
crente ou catimbozeira nem na minha porta vocé va, dai mesmo vocé
pode voltar! E por isso que eu tenho medo que bote a foto na internet,
tenho medo que eles vejam. Tenho maior medo! (EKEDE YABASSE,
GERALDA. DIARIO de Campo: 17-09-2013)



180

Essa fala da Ekede Geralda confirma a do Babalorixa, quando em sua reposta sobre
a questdo, vem falar sobre os membros do Candomblé que escondem por medo sua opgéao

religiosa de sua familia.

O Ogan Robson concorda com a existéncia da intoleréncia religiosa, embora
considere que ndo dé espago para ser atingido pela mesma, pois se diz reconhecedor de
seus direitos enquanto candomblecista e parte para sua defesa. No entanto, considera que
0s candomblecistas sdo muito perseguidos socialmente, ao estabelecer um paralelo entre
estes e a populacdo religiosa neopentecostal. Guiado por esse pensamento, analisa que nos
presidios existem muitos evangélicos que cometeram crimes e que a sociedade se
surpreende com tal atitude, por esperar desses individuos padrGes comportamentais
exemplares. Ressalta que expectativa oposta se da em relagcdo as pessoas que compdem as
religibes de matrizes africanas, que muitas vezes sdo responsabilizadas por questbes de

intolerancia, como relata o Pegigan:

Olhe isso ai acontece em todo canto, mas acontece que para mim como
sou resolvido isso ndo tem efeito nenhum, né! Nem no geral. Para mim
isso dai é uma coisa que realmente a gente vé, a gente combate. [...] hoje
em dia a gente ver tanta, tanta, tanta igreja, ai o povo diz assim, basta
aparecer alguma coisa na televisdo, de algum crime relacionado ao
Candomblé, eles propagam, entendeu! Agora ndo veem que 90% dos
presidiarios que estdo dentro dos presidios ou que sairam, ou que faz
alguma coisa errada, a mée diz logo: - Meu filho era evangélico eu ndo
esperava isso dele! Pode perceber! “mas ele era evangélico!”, era como
se fosse dizer, evangélico fosse santo! Nao, mas fulano, viva aqui na rua,
ndo vi ele com problema nenhum, era evangélico era de casa para igreja,
vocé ndo v€ “Ah, ele era candomblecista”, basta ter alguma coisa, basta
encontrar um cadaver ao lado de um despacho, que ja foi macumbal
Basta encontrar! Quer dizer, isto é intolerancia! Né, mas quando a pessoa
é bem resolvida e sabe 0 que quer a pessoa ndo sofre isso ndo! Porque no
dia que eu tiver que ir em um lugar que a pessoa ndo me aceite, como eu
Sou uma pessoa instruida, se ndo aceitar a minha religido eu meto um
processo! Vou meter-lhe um processo, ndo vou sair calado, nem chorando
ndo! Eu vou discutir e vou meter um processo! [...] (OGAN PEGIGAN,
ROBSON. Diario de Campo: 18-09-2013).

O Ogan Alabé reconhece a existéncia da intolerancia religiosa, contudo acredita
que ja foi pior e que através da unido e da luta dos proprios candomblecistas ela vem
diminuindo. Em sua fala também traz a questdo do apoio dos politicos em relacdo ao
movimento dos povos de terreiro contra a intolerancia religiosa, abrindo espaco para que

os candomblecistas possam reafirmar a sua religido sem medo de represalias.



181

Intoleréncia existe, mas estamos lutando a cada ano e de passo em passo
a gente esta conquistando o0 nosso espaco. [...] E vejo que a cada ano o
Candomblé vai se superando, vai conquistando espa¢o, ndo € mesmo!
Com os politicos, com as caminhadas. De pouquinho em pouquinho a
gente chega la. Hoje tem gente com guias com contas e sai por ai.
(OGAN ALABE, Flavio. Diario de Campo: 18-09-2013)

Os lads apresentam opinibes divergentes entre si em relacdo a intolerancia
religiosa. O lad Claudio apresenta no decorrer da entrevista contradicdo em relagdo a sua
prépria fala, como podemos constatar. 1ab Claudio no primeiro momento de sua resposta
nos diz: “Eu ndao vejo nada” Mais adiante, retornamos a pergunta, de outra forma
questionando se as pessoas respeitam o Candomblé. Entdo ele nos diz: Ainda hoje tem
gente que diz: - Vocé vai para aquele inferno! Ou ndo sei para onde! (IAO, CLAUDIO.
Diario de Campo: 18-09-2013). Consideramos a possibilidade do lad Claudio nédo ter
apresentado compreensdo em relagdo a nossa pergunta e quando insisti num termo mais

habitual ele respondeu de outra forma.

Sobre intolerancia religiosa a Iad Josefa nos diz: “Ainda tem!” (IAQ, JOSEFA.

Diario de Campo: 18-09-2013), reafirmando também que as pessoas nao respeitam o
Candomblé como religido. Como ela mesma nos relata:

[...] Quando vocé diz minha religido é o Candomblé, o pessoal diz assim:

“- O Candomblé ndo é religido é uma coisa que a gente aceitou para ngs”.

E uma arte que vocé aceitou, mas ndo é! Porque se sua religido so €

aquela o Candomblé e se vocé esta nela vocé diz assim: Hoje eu tenho

que ir para missa, ndo! Eu ndo vou para missa! Para onde € gque eu vou

quando estou “aperriada”? Eu vou para a camarinha, me deitar, implorar

ao Orixa que ele me acalme, que ele me dé paciéncia, entendeu? N&o é a

igreja! Entdo é o Candomblé é minha religido. No é verdade? (IAO,
JOSEFA. Diéario de Campo: 18-09-2013).

Esse depoimento da lab retrata o sentimento que paira na mente e no coragdo do
candomblecista, que V& a sua religido ser descredibilizada perante a opinido pablica. Para a
lab Josefa, que deposita aos pés dos Orixas todas as suas angustias e conflitos e encontra
nos mesmos forcas para prosseguir, sua religido ndo pode ter seu universo sagrado
desconsiderado e relegado ao patamar artistico. Sua fé estd no Candomblé e nos Orixas,

sua religido € a fonte que Ihe renova diante das adversidades da vida.

Este mesmo sentimento de amor a religido experimentam criangas e jovens
candomblecistas que estdo inseridos em nossas escolas publicas e encontram por parte das

algumas pessoas que compdem a mesma, atitudes de averséo e intolerancia em relagéo a



182

sua opcdo religiosa. Nesse sentido, procuramos as experiéncias dos sujeitos com os quais
dialogamos que j& eram adeptos ao Candomblé no periodo em que frequentavam a escola
publica.

4.3.2 Intolerancia Religiosa nas Escolas Publicas: vivéncia das Ekedes.

Nesse contexto, iremos fazer uma analise da experiéncia das duas Ekedes que
vivenciaram o processo de iniciacdo no decorrer das atividades escolares na Rede Publica
de Ensino. Desta forma, as Ekedes relatam essa passagem dificil em suas vidas, onde se
viram diante da luta em defesa de seus direitos de ser candomblecistas e a0 mesmo tempo

manterem a serenidade para poderem preservar 0s preceitos da religido.

Ao ser questionada em relacdo a sua iniciagdo a Ekede Janine demonstrando

angustia diante do que foi vivenciado, nos diz:

Ah, assim foi chato! Porque eu tive que discutir com os professores,
discutir com os amigos, com pessoas do colégio e eu briguei muito. Teve
tempo, teve semana que eu fui para escola que tinham professores que
ficavam mandando eu sair dessa religido, que era coisa do diabo, que era
para eu me converter. E teve um pastor que estava frequentando a escola
e ele botava a mdo na minha cabeca e eu me estressava, porque ndo pode
botar a m4o na cabeca, eu de quelé’, de contra-egun’® e ndo pode. E o
pessoal ficava chamando, olha a macumbeira e ndo sei 0 qué e eu briguei
muito. Os amigos se afastaram de mim, muitos amigos. E eu sempre
disse quem quiser gostar de mim vai ter que gostar de meu jeito. Nao vou
deixar de ser de minha religido para ter uma amizade, ndo! Porque eu
tenho o que fazer o que agrada ao meu Orixa e ndo 0 que agrada as
pessoas. Quem quiser falar que fale, quem quiser falar comigo que fale!
(EKEDE, JANINE. Diério de Campo: 12-09-2013)

Ekede Janine nos mostra, nesse depoimento, a luta que travou em seu ser ao ter que
se impor na escola publica e defender a sua religido. Deparou-se com a agressdo
psicoldgica que sofreu por parte de alguns professores, ao tentarem converté-la a outra
religido, desconsiderando totalmente a sua fé. A escola publica que deveria estar
preservando o principio da laicidade acaba funcionando como um espaco de conversao.
Tal situacdo se exacerba com a entrada em cena do pastor, que coloca a mdo em sua

cabeca, fato que jamais poderia acontecer com uma pessoa iniciada no Candomblé, pois a

72Segundo Cossard (2011, p.217) é um adereco de uso ritual.
"Conforme explicacdo da Yakekeré do terreiro pesquisado é uma pulseira feita de palha da costa que serve
para espantar os Eguns.



183

cabeca é a parte do corpo que unifica o ser ao Orix4 e por isso sagrada. Esse ato que ndo
poderia de forma alguma acontecer deixa Janine numa situacdo contraditdria, pois ndo
podia se estressar por estar de preceito’® e nem tdo pouco deveria permitir colocarem a
mao em sua cabeca. Em relagdo as pessoas que se diziam seus amigos, esses utilizavam a
palavra “macumbeira”, no sentido de ofensa e hostilidade. A Ekede Janine também nos
traz a importancia do Orix4 em sua vida, quando afirma a sua relagdo com o sagrado,
expressando ndo se importar com a exclusdo que sofreu por parte de seus colegas de
escola.

Agravando a situacdo ainda sofreu ameacas de ser suspensa das aulas ao lutar por
seu direito de ser candomblecista contra a intransigéncia de uma professora que nao

respeitava a sua religido. Ela diz:

Briguei com professor, que a professora ficava dizendo que nédo foi deus,
que ndo sei 0 qué. Que Deus... Ela levou até a Biblia para escola. Eu
disse: “Olha professora, faca o seu que eu fago o meu, eu ndo estou
pedindo nada a senhora. Nao pedi nada a senhora. E a senhora veio para
ca para dar aula, ndo veio fazer questionario de minha religido, ndo!” Ela
mandou eu sair da sala, ai eu liguei para “mainha”, ela foi 14 e foi a maior
confusdo, que ela ndo queria mais deixar eu assistir aula. Por conta de
minha religido, ninguém sentava mais perto de mim, porque eu sempre
sentei atras com 0s amigos e quando eu cheguei eu estava toda de branco
com pano na cabeca de quelé, essas coisas fizeram tudo assim (a
entrevistada gesticulou com as mados em forma de afastamento) se
afastaram. N&o sentaram mais perto de mim, porque a professora ficava
falando que era coisa do deménio e que ninguém ficasse perto. Que eu ia
trazer o pessoal para ca (referindo-se ao terreiro). Antes de eu ser feita, eu
cheguei até a participar de roda de oracdo eu e uma amiga minha, que
elas obrigaram, depois que souberam que a gente era do Candomblé, que
eu tinha uma amiga que também era, s6 que no ano que eu fui feita ela
ndo estava mais estudando comigo. E eles (os professores) obrigaram a
gente a participar da roda de oracdo. (EKEDE, JANINE. Diario de
Campo: 12-09-2013)

A Ekede Vitoria também experimentou situacdes de constrangimento na escola
publica, oriundos da falta de respeito em relacdo a sua religido e a sua condicdo de
iniciada, sobre o assunto ela nos diz: “Ah, muitos apelidos. Mae de Santo, macumbeira.
Vieram até me perguntar se eu era cigana por causa do pano na cabeca que eu estava
usando, pois estou de preceito e ndo posso andar com a cabeca descoberta” (EKEDE,
VITORIA. Diario de Campo: 05-08-2013).

*Conforme a Ekede Janine é um estado de purificagéo.



184

Nesse lugar onde ndo h& espaco para as diferencas culturais, Vitoria além de
enfrentar os xingamentos, também teve que lidar com gestos agressivos com o objetivo de
Ihe diminuir, causando-lhe grandes constrangimentos. Como ela nos diz: “No primeiro dia
de aula todo mundo ficava me olhando, eram cruzes com os dedos e também se benziam.”
(EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 05-08-2013).

A Yakekeré mae das duas ekedes é uma mulher guerreira e sua participacdo foi
decisiva nesse processo dificil no qual suas filhas tiveram que passar pela escola publica,
num local que em tese deveria estar preparando individuos em termos de socializacao,
respeito e valorizacdo das diferencas, mas que se tornou um palco de desconstrucdo da
subjetividade e estima do ser. Nesse sentido, Janaina relata:

A mais velha quando recebeu a obrigacdo eu tive que ir acompanhar ela
no colégio para falar com a professora, diretora, sobre o processo dela.
Ela ndo é besta que nem eu e sabe responder a altura. E falava quem me
chamar de macumbeira vai apanhar. E eu falei com a professora que ela
passou por um processo assim, assim, assim e eu ndo estou pedindo,
estou exigindo respeito. Tanto que ela passou por varias situacoes e ela
mesma resolveu. Mas ela passou e Vitoria também passou. E Vitdria por
ser menor eu ainda tive que acompanhar. Levar até a sala de aula,
conversar com o professor, conversar com a supervisora que me torceu o
nariz quando eu falei. Porque eu falei com os professores e eles me
trataram e me receberam muito bem. “- Ah, nés entendemos a sua
religido, vamos pedir que os outros coleguinhas respeitem Vitoria. Por
Vitdria estar de paninho amarrado na cabeca, por Vitéria estar de voltas
no pescogo. Pedir para que a respeitem. Mas vocé sabe como ¢ crianga?”’
— Eu sei como é crianga, mas também sei 0s meus direitos. Pronto. Fui
conversar com a supervisora e ela me torceu o nariz, eu disse: - Néo torca
0 nariz ndo minha querida, pois eu sei 0s meus direitos. Onde 0s seus
terminam os meus comecam! E ela teve que me engolir, teve que aceitar
e eu fui bem clara com ela, se ela sofrer alguma violéncia, se ela fosse
xingada, humilhada, qualquer coisa e a escola ndo tomasse providéncia,
eu tomaria. Porque ndo é mais aquele tempo que a gente, tinha que
apanhar no tronco e ainda dizer que era catolico e acreditar nos santos da
Igreja Catolica, forcados, ndo! (YAKEKERE, JANAINA. Diario de
Campo: 19-09-2013)

No relato da Yakekeré Janaina ja se percebe a omissdo dos professores constatada
no relato de Vitéria, quando ela nos fala dos apelidos, xingamentos e atitudes dos colegas
que ndo foram repreendidos. O discurso de que crianca e adolescente é dificil de lidar, por
ndo saberem respeitar o outro é fruto do despreparo de docentes que cultuam o preconceito
presente no contexto social e que € reproduzida na escola publica. O reconhecimento dos

direitos individuais € um dever para garantir o respeito as diferencas, contudo é na luta



185

coletiva organizada que se encontra a arma politica contra todas as formas de opresso,

inclusive religiosa.

Todos os problemas enfrentados pelas Ekedes em funcéo de suas opcdes religiosas
sdo agravados com a influéncia crescente de uma vertente religiosa, que se sustenta na
perseguicdo constante a outras religides. Esse quadro é endossado na postura de pessoas
que compdem o espaco escolar e que ndo sabem dividir sua funcdo de educador de sua
funcdo de missionarios, aliados ferrenhos a sua reprodugdo, como podemos perceber no
depoimento da Yakekeré.

Eu acho que a escola publica, entre aspas, nao é tdo publica porque nao
aceita a diversidade religiosa, é tanto que a escola que ela estuda é a
diretora é evangélica, a supervisora € evangélica, e ela impde aos alunos
que tem que fazer um culto de oracdo para expulsar demoénios em pleno
dia as sete horas da manhd. Ela diz que todo mundo tem que participar. E
eu disse a ela: - A minha ndo participa que vocé ndo vai obrigéa-la a

participar. Se vocé obriga-la a participar disso eu vou ter que procurar os
meus direitos (YAKEKERE, JANAINA. Diéario de Campo: 19-09-2013).

Uma escola publica humanizadora com educadores conscientes de seu papel na
formacdodo cidadéo, que respeite as diferencas é o que todos nos desejamos. Oportunizar o
contato com outras culturas e vivéncias, abrindo-se para o dialogo e respeito mutuo € um
caminho possivel de ser trilhado que deve fazer parte de todo processo educativo.
Entretanto, se faz necessario que as pessoas que atuam no caminho da docéncia e gestdo da
educacdo tenham formacdo adequada para educar as geracOes para a cidadania e a

democracia em todos 0s niveis.
4.4 Educacao nos Terreiros

A educacdo nos terreiros de Candomblé esta intrinsecamente associada com o
sagrado, ou seja, na relacdo entre os seres humanos e os Orixas, donde toda comunidade se
organiza com o objetivo de equilibrar o Axé, que ¢ a forca que emana do elemento sagrado

e (ue esta presente em todo o0 universo.

Nesse sentido, essa educacdo se aproxima do modelo africano ao tentar reproduzir
os valores ancestrais que ocorre por meio da oralidade. Dentro dessa realidade os mitos
constituem-se numa fonte de saber muito rica, pois sdo através deles que o Babalorixa ou a
Yalorixa repassam as geracdes do presente a histdria das sociedades africanas antigas, que

continuam a servir para nortear comportamentos.



186

Sobre a presenca dos mitos no Candomblé a maioria dos sujeitos com 0s quais
dialogamos falaram sobre os mesmos. Segundo o Babalorixa o mito se constitui como
fonte de ensinamento, como ele diz: “A questdo do ensinamento ¢ muito mais nos mitos”.
Contudo, ele ressalta a necessidade do conhecimento profundo do mito para conhecer a
esséncia do Orixa.

Mas a titulo de mito mesmo, eu acho que € dito como o melhor seria o
conhecer o mito, conhecer aquela, digamos assim ramificacdo, aquela
coisa desde o nascimento, a esséncia maior do Orixa como representante
da prépria natureza, porque os Orixas nossos nada mais sdo do que a

representacdo da propria natureza (BABALORIXA, IVAN. Diério de
Campo: 18-09-2013).

Nos rituais assistidos o Babalorixa sempre se reporta ao mito para a explicacdo do
que esta acontecendo dentro do terreiro. No dia do recolhimento de Vitéria, durante o
jantar ele nos contou um mito para justificar a utilizacdo do ekodidé, que € uma pena
vermelha que se remota a esséncia do ritual que é do nascimento presidido por Oxum. Ele

nos conta:

Oxalé foi convidado a participar de uma reunido presidida por Oxum e l&
todos tinham que utilizar o ekodidé. Desta forma, a expectativa foi geral,
pois todos sabiam que Oxald ndo usava vermelho e como ele iria se
permitir a usar o ekodidé, contudo em respeito a Oxum, para surpresa de
todos, ele também o utilizou. (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo:
16-07-2013)

Com esse relato ele nos mostra a importancia do conhecimento do mito para o
entendimento dos fundamentos da religido. Ao nos contar a historia de Oxala que se
rendeu ao uso da pena vermelha, pela importancia que ela representa para o Orixa da
fertilidade, que é Oxum e que preside 0 nascimento, demonstra que esse € um fundamento

forte para os iniciados ao Candomblé em sua entrada para nova vida.

A Yakekeré sem desprezar a importancia do mito, analisa que eles variam de nacéo
para nacdo e nesse contexto ressalta a importancia do conhecimento do mito para uma

maior aproximacao com o Orixa regente quando diz:

Mitos no Candomblé sdo muitos e variam de nacdo para nagdo, porque
sempre vai ter um mito uma histéria nova sobre determinado Orixa que
tal Orixa casou com tal, mas em outra nagdo sdo irmdos, sdo da mesma
familia. [...] temos a nossa vida terrena e eles tém a vida de Orixa, mas se
eu sei que lemanja gostava de uma coisa, de uma cor, usava um perfume,
claro que eu vou tentar seguir aquilo ali, vou tentar me aproximar cada
vez mais dela. Eu sei que lemanjé gosta de conchinhas do mar, se eu for



187

na praia vou catar conchinhas e trazer conchinhas para minha mae
(YAKEKERE, JANAINA. Diario de Campo: 19-09-2013).

Os laos quando foram questionados sobre a presenca dos mitos no Candomble,
preferiram nos repassar a seguinte historia:
lansa é assim ela foi mulher de Xangb e Ogum. Matou trés mulheres de
Ogum. Ela virou um bufalo, matou e depois foi embora. lansa tinha um
segredo e Ogum descobriu 0 segredo dela e prometeu ndo contar a
ninguém. Ele disse que se ela virasse esposa dele ele ndo contava para
ninguém. Mas as mulheres descobriram. Porque as trés mulheres de
Ogum estavam com citimes, embebedaram Ogum e ele bébado contou o
segredo. Entdo as trés mulheres foram e jogaram na cara de lansd o
segredo e ela ndo teve duvida transformou-se em bufalo e matou todos. E
abandou os filhos. Noves eguns! E por isso que quando ela vem com
aquele rabicho, aquela coisa de cabelo vem espantando as almas, 0s

eguns. Na verdade ela é um egun! (IAOS, CLAUDIO E JOSEFA. Diério
de Campo: 18-09-2013).

lansd tomada pela ira por ter sido traida pelo seu amado, que fora de si revelou para
as suas outras mulheres o seu principal segredo, despe-se de seu lado humano, externando
0 seu lado animal. Fato que pode ocorrer com qualquer um dos seres humanos quando
passam por situacGes de traicdo e adversidade. Por outro lado, voltando ao que o
Babalorixa colocou sobre a importancia de se estudar o mito em sua esséncia, passamos a

entender a relacdo de lansa com a morte e com 0s eguns.

Sobre demonstrar o lado humano dos Orixas, presentes em todos nos a Ekede
Janine nos traz o Orixa dentro de um contexto histérico. Sua reposta nos leva a uma
reflexao que se aproxima dessa realidade: “Eu acho que o mito € no que o pessoal se baseia
na convivéncia do que acha que os Orixas fizeram naquele tempo. Eu acho que é isso!”
(EKEDE JANINE. Diario de Campo: 12-09-2013).

O Ogan Pegigan Robson, ja faz uma analise de Mito e ressalta a importancia do
conhecimento do mesmo na educacdo de criangas no Candomblé para que construam uma

reflexdo critica do que Ihes séo repassados e assim construir o seu conhecimento.

Entdo esse mito é trazido para vida e é interessante para a crianca, sim!
Para ela se iniciar no Candomblé, é muito interessante. Porque é dali que
ela vai tirar a verdade dela! Como eu disse a vocé isso & uma verdade
minha de achar que todas essas lendas, levam a um denominador comum!
(OGAN PEGIGAN, ROBSON. Diério de Campo: 18-09-2013)

A partir das respostas de nossos sujeitos podemos inferir que o conhecimento do

mito é imprescindivel para a educagdo nos terreiros de Candomblé e constitui-se num forte



188

elemento de aprendizagem. As pessoas comegcam a se aproximar dos fatos com os quais 0s
Orixas estavam envolvidos, retirando dos mesmos alguma licdo para sua vida. Nos mitos
também se conhece a esséncia do Orixa e no patamar do sagrado como colocou a nossa

Yakekeré, aprendem coisas sobre eles que fortalece os lagcos que 0s unem.

Outro ponto importante que foi observado na educacéo dos terreiros é a hierarquia.
O Babalorixé ou a Yalorixa, constituem-se em autoridades maximas séo pessoas que detém
0 poder e que devem ser respeitadas sem questionamentos. Tendo em vista que estdo
preparadas para se comunicarem com os Orixas através do jogo de blzios, que se constitui

numa condicao necessaria para que possam guiar 0 Seu povo.

Nesse sentido, as relagbes hierarquicas se dao conforme o cargo em que as pessoas
ocupam nos terreiros como tambeém pelo tempo pelo qual estéo iniciadas, como nos ensina
0 Ogan Pegigan Robson:

Na hierarquia do Candomblé vocé tem o Babalorixa, a Yalorixa, a
Yakekeré, o Babakekeré e tem os Pegigans e eles trazem esses segredos,
ai vém os outros Ogans, é pela hierarquia que vocé foi feito. Se vocé foi
feito na frente de sua Yékekeré, na hierarquia vocé é o Pegigan e ela a
mae pequena da casa, mas acontece que vocé foi feito, dentro do Axé
primeiro, entdo o tempo que se conta, ou seja, vocé s é reconhecido pelo

Orixa quando vocé realmente deita para o Orixd e que ele te aceita.
(OGAN PEGIGAN, ROBSON. Diério de Campo: 18-09-2013).

De acordo com os ensinamentos repassados pelo Ogan Pegigan, percebemos que a
iniciacdo é o ponto culminante da religido do Candomblé. A partir da mesma os portais se
abrem para uma nova vida que tem como meta servir aos Orixas, seguindo um codigo de
ética especifico que melhor os agrade. No topo desta piramide estdo os Babalorixas e as
Yalorixas, que receberam dos Orixas a permissao para iniciarem novos adeptos ao culto,
possibilitando que se integrem na familia do santo, donde os lagos espirituais prevalecerdo

em relacdo aos carnais.

Abaixo dos Babalorixas e Yalorixas estdo os outros cargos atribuidos a pessoas que
tém tarefas especificas e de responsabilidade para a manutencdo do terreiro. De acordo
com 0 cargo que ocupam essas pessoas passam a ter uma posicdo de destaque dentro do

Axé e consequentemente mais respeito de seus irméos de santo.

Por outro lado, a educacdo em seu aspecto geral acontece em todo momento, desde

que o individuo é visitante, basta estar atento a tudo o que acontece dentro do terreiro,



189

contudo serd a partir das funcdes e dos cargos que cada um ird exercer que se dardo as
especificidades e aprofundamento das aprendizagens.

Tudo se inicia pelo Abid, aquele que ja tem suas contas lavadas na casa, se for
virante”, tornar-se-4 um lad em sua feitura e assim trilhar um longo processo de
aprendizagem. Os Abids que ndo sdo virantes, ou seja, 0s que ndo incorporam podem ser
designados pelos Orixas para serem Ekedes ou Ogans, cargos de confianga, no qual eles
estdo prontos para exercer no momento em que sao iniciados. Neste caso 0 seu processo de
aprendizagem inicia-se quando sao suspensos, ou seja, na hora em que sdo designados para

o cargo pelo Orixa.

Desta forma, para cargos diferentes, existe uma preparacdo especifica, portanto o
processo educativo de Ogans, Ekedes e laos, acontecerd de acordo com a funcdo e
finalidade de cada cargo. Tal realidade foi facilmente percebida a partir da fala dos sujeitos
com os quais dialogamos. O Ogan Alabé Flavio questionado sobre o0 momento em que

COmegou 0 Seu processo de aprendizagem para ser um Ogan nos diz:

Comecou antes gquando fui suspenso. Eu antes metia a cara eu ndo sabia
se eu iria ser um Ogan Alabé, Pegigan ou Ax6gun. Existem varios tipos
de Ogan. Eu ndo soube, eu quis ser umAlabé. Eu mostrei e fiz! Eu peguei
um atabaque, comecei a tocar e ai fiquei. Fui meti a cara e fiz! Foi assim,
ai fui desenvolvendo, desenvolvendo. Eu fiz a minha escolha. [...] Eu ja
tinha comigo o tipo de Ogan que eu queria ser até mesmo antes de ser
suspenso. Ja admirava isto. J& habitava em mim (OGAN ALABE,
FLAVIO. Diario de Campo: 18-09-2013).

Em relacdo ao processo de aprendizagem das Ekedes que ocorrem a partir da
suspensdo e antes da iniciacdo a Ekede Janine nos diz: “Antes de eu ser iniciada, tinha que
aprender tudo. Porque como eu ja era suspensa, eu ja tinha que comecar a aprender”.
(EKEDE, Janine. Diario de Campo: 12-09-2013). Vitéria quando foi questionada sobre o
momento de sua aprendizagem para ser EKEDE também nos diz: “N&o. Ja vinha
aprendendo, aprendendo.” (EKEDE VITORIA. Diério de Campo: 05-09-2013). A Ekede
Yabassé também nos afirma que as aprendizagens referentes a sua funcdo também
ocorreram antes da iniciagdo “Foi antes, quando eu fui iniciada ja estava fazendo, antes de
fazer a obrigacdo eu ja estava cozinhado” (EKEDE YABASSE, GERALDA. Diario de
Campo: 17-09-2013).

">Pessoas que recebem o santo dentro do Candomblé, aquelas que incorporam, ou seja, que entra em transe
medidnico, também podem ser denominadas de rodante.



190

Desta forma, podemos perceber a partir do depoimento dos Ogans e Ekedes que a
busca de conhecimentos necessarios para o exercicio do cargo que lhes foram confiados
dentro do terreiro comegca no momento em que sao suspensos. Dai comeca a observar, se
envolver e fazer as tarefas que lhes foram confiadas pelo Orixa. Quando vao para a

iniciacdo confirmam o seu cargo e recebem os direitos referentes ao mesmo.

J& os labs tém um marco diferenciado em relacdo as Ekedes e Ogans, pois terdo
um periodo de sete anos para consolidar as suas aprendizagens. Decorrido esse tempo,
recebem o Deca que sdo os direitos de fazer filhos de santo e poder abrir uma casa e assim
tornar-se pai ou Mae de Santo, mas para isto deverdo adquirir conhecimentos relacionados
aos fundamentos da religido, que se consolidardo através das experiéncias adquiridas na
vivéncia cotidiana. Neste sentido, sera a iniciacdo que lhes proporcionara essa abertura dos
portais para com o mundo sagrado e isto demanda tempo. O Babalorixa em relacdo ao
processo educativo dos l1ads, nos diz: “O processo educativo do Iaés ¢ muito demorado,
passam no minimo sete anos para receber os seus direitos e isto ndo significa que estejam
prontos, pois ha sempre o que aprender” (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-
09-2013).

Ao questionar aos iads se houve mudancas em relacdo aos conhecimentos
adquiridos antes e depois da iniciacdo, eles responderam ao mesmo tempo: Mudou! (IAQ
CLAUDIO E IAO JOSEFA. Diario de Campo: 18-09-2013). Nesse sentido a lad Josefa
aprofunda o seu pensamento:

Mudou, muito e muito! E até hoje ainda estou perdida. E muita coisa
nessa Nacgdo agora! Muito para aprender. E preciso vocé estd muito sem
preocupacdo para vocé ir gravando tudo em sua cabeca. Quanto mais vai
descobrindo, mas vocé vai vendo que estd aparecendo mais. Mudanca

tem muito, muito e muito! Eu mesma ndo aprendi nem a metade! (1AQ,
JOSEFA. Diéario de Campo: 18-09-2013).

lab Josefa que fez parte muito tempo da Umbanda, nos diz que tem muito que
aprender nessa Nacdo, referindo-se ao Ketu. Essa resposta dada a partir da pergunta
realizada nos traz que os conhecimentos foram acrescidos ap6s a iniciacdo. O que difere
das Ekedes e Ogans que ndo declararam haver mudancas ap0s a iniciacdo, deslocando esse

inicio da aprendizagem para 0 momento da suspensao.

A 1ad Josefa ao falar de seu processo de iniciacdo nos traz outro aspecto importante

para essa aprendizagem, que € a presenca do Orix& em sua educagdo, enquanto pessoa no



191

controle das emocdes. Ela aborda a influéncia que o Orixa exerce em sua personalidade,

mostrando que o seu Orixa lhe ensinou comportamentos diferenciados, fazendo-lhe ter

mais humildade diante do trato com outras pessoas.
[...] O santo faz com que vocé se entregue a ele que vocé nem percebe
que se entregou para ele, entendeu? Porque mesmo depois de estar na
camarinha eu me contrariei de um jeito que eu passei o dia todinho
chorando. Agora porque eu queria responder e o Orixa ndo deixou. Até
hoje eu paro assim e digo: - Poxa, como o Orixa domina a gente! Porque
eu sou malcriada, ndo engulo desaforo de ninguém. O Orixa fez com que
eu engolisse tudo e ndo respondesse nada. Ai é assim o Orixa vocé ndo
quer fazer, mas chega a um ponto que lhe domina, vocé faz e ndo

percebe. E uma coisa forte! Uma coisa forte mesmo que o Orixa é! (1A0,
JOSEFA. Diario de Campo: 18-09-2013).

O lad Cléaudio nos fala sobre o0 seu processo de iniciagdo e tempo necessario para o
processo de aprendizagem de um la6, bem como sdo essas aprendizagens, nos diz:

Porque é assim, a gente estd renascendo que nem uma crianca. Ai vai

crescendo e vai aprendendo as coisas. Ai a gente vai renascendo. Ai sdo

sete anos. A gente fica descalco, ndo calca sandalia. Como eu tenho vinte

anos de santo, pai ndo tirou muito os meus direitos (IAQ, CLAUDIO.
Diario de Campo: 18-09-2013).

Ao se referir aos direitos e aos vinte anos de santo, ele estd nos falando sobre o
tempo de iniciacdo na Umbanda e ndo no Ketu. E traz o respeito que o seu Babalorixa teve
sobre essa trajetoria que mesmo estando em outra religido, ndo o fez ficar descalco, como é
regra no Candomblé sobre os labs. Contudo esse voltar a ser crianca a partir da nova vida
proporcionada pela iniciacdo e as novas aprendizagens decorrente da realidade que ele esta

vivenciando no Ketu.

Na comparacdo realizada entre o inicio do processo educativo de Ekedes, Ogans e
labs, constatamos a partir da fala de nossos sujeitos, que ele tem um marco diferencial. Os
dois primeiros cargos comegam a aprender com a suspensdo e na confirmacéo que se da no
momento da iniciacdo. Nesse caso recebem os direitos referentes ao seu cargo com a
primeira obrigacdo. J& no processo educativo dos lads, a iniciacdo esta relacionada também
ao comeco de suas aprendizagens para cumprir a sua funcdo e nesse caso o Orixa tem o
papel de conduzi-los no novo caminho, tendo um prazo de sete anos para a sua

consolidacdo com o recebimento do Deca.



192

4.4.1 Iniciagéo

No decorrer da pesquisa acompanhamos a confirmacdo da Ekede Vitoria que foi
suspensa por Xangd aos nove anos de idade. Nesse sentido, o Babalorixa nos diz:

No préximo més apos as festas juninas irei recolher uma Ekede que foi

suspensa por Xangd desde os nove anos de idade. Ela é Ekede de Yewa,

eu ja era para ter feito essa iniciacdo antes mesmo dela menstruar, pois se

0 tempo passar e ela comecar a sua vida sexual, esse Orixa se afasta, pois

ele esta relacionado a virgindade (BABALORIXA, IVAN. Diario de
Campo: 07-06-2013).

De acordo com as formalidades dos rituais religiosos, a Ekede Vitdria foi recolhida
para a sua confirmagdo no dia 16-07-2013, no dia em que o terreiro estava fazendo
homenagens ao Orixa Oxum. De acordo com as informagfes da prépria Ekede, passaria
pelos seguintes rituais:

Primeiro tem o Sacudimento que €é a limpeza, depois vem a Sassanha que
é um banho com ervas, depois o0 Bori que é 0 momento que apresenta
comida para os Orixas. E por Gltimo é o Babaxé, se a iniciante Ekede,

“rodar”, ou seja, for tomada pelo Orixd, passara a ser lad (EKEDE,
VITORIA. Diario de Campo: 09-07-2013).

Entdo presenciamos o ritual de sacudimento da Ekede Vitéria que teve por
finalidade limpar a jovem das energias negativas, que ndo foi demorado, pois se tratava de
uma virgem. Como o Babalorixd nos diz: “Ndo hd necessidade de se aprofundar no
sacudimento de Vitoria, ela € uma menina jovem e pura, ndo vive no mundo, ndo bebe, ndo
fuma, nem vive nos bares e também ainda ndo tem vida sexual” (BABALORIXA, IVAN.
Diario de Campo: 16-07-2013).

Em relacdo ao ritual subsequente o Babalorixa nos concedeu a seguinte informacao:

Vitdria passara pela iniciagdo com as ervas, colocara o ekodidé uma pena
vermelha, pertencente a uma espécie de passaro nativo da Africa
amarrada no centro da cabeca e também o quelé que é um fundamento da
obrigacio que controla o pensamento do iniciado (BABALORIXA,
IVAN. Diério de Campo: 16-07-2013).

O quelé se constitui num grande recurso pedagdgico dentro do terreiro que propicia
essa obediéncia: Ele ndo s6 ensina aos individuos controlarem os pensamentos no processo
de educacdo na iniciacdo, como também é um elemento avaliativo desses comportamentos.
Quando o Babalorixa relaciona o uso do quelé ao controle do pensamento e acdes do

iniciado, ele nos mostra que esse fundamento é educativo, ajudando essa pessoa a manter o



193

seu padrdo vibratdrio elevado. Complementando essa explicacdo a Yakekeré também nos
diz:
E uma (guia justa no pescogo que é de fundamento da religido), se a
pessoa tiver pensamentos maldosos ele rebenta. Teve uma pessoa do sexo
masculino que se iniciou para Oxum na casa e que durante esse periodo a
guia rebentou. Entdo eu o castiguei com uma surra de colher de pau, para

ele respeitar o resguardo e ndo pensar safadeza (YAKEKERE,
JANAINA. Diério de Campo: 16-07-2013).

Se os iniciados ndo estiverem com seus pensamentos controlados, no que se dizem
respeito ao sexo, ira, maledicéncia ou descumprirem os deveres de camarinha como a
tomada dos banhos, oragdes, restricdes alimentares, esse quelé vem a quebrar. Isto nos diz
que se a pessoa ndo tiver um comportamento compativel com o que se é esperado numa

iniciacdo, ele arrebentara. Ent&o o quelé também se constitui em instrumento avaliativo.

Se observarmos a posicao da Yakekeré em relagdo ao comportamento do lad que
teve seu quelé rebentado constatamos que nos terreiros utiliza-se de uma metodologia
rigida, com castigos que estdo relacionados numa pedagogia tradicional, onde a obediéncia

e respeito aos preceitos e hierarquia estdo na base de tudo.

Apos a colocagdo dos fundamentos religiosos a Ekede foi recolhida a camarinha,
que também é chamada de roncé e assim ficou até o dia 21-07-2013 para o ritual do Bori.
Segundo o Babalorixa, “Bori é isso € reza sem batuque, sem zuela. Cansativo, mas
importante para que se faca centrado!” (BABALORIXA, Diario de Campo: 21-07-2013)

Assim foi acompanhado o Bori onde todas as oracdes eram rezadas no dialeto
africano e em alguns momentos o Babalorixa também falava em portugués traduzindo o

oriki. Como podemos ver no trecho que foi transcrito abaixo:

Teteretete omim agua dé
Ossum e pad
Abencoo sua cabeca

Com &gua limpo sua cabeca

No Bori de Vitéria foi observado muitas comidas no saldo e desta forma
percebemos a importancia da alimentacdo para o Candomblé. Nesse sentido o Ogan

Pegigan Robson nos alertou: “Abrir uma casa ndo ¢ facil, tem que ter dezessete Orixas



194

assentados, contando com Exu, que significa alimentar todos eles”. (OGAN PEGIGAN,
Robson. Diario de Campo: 09-07-2013).

Os Orixas sao contemplados com comidas de sua preferéncia, que sdo preparadas
pela Yabassé, contudo faz parte dos contelidos que abrangem a educagdo nos terreiros
saber identificar a comida relacionada a cada Orixa, como também saber preparar a comida

do seu Orixa e de Exu, que deve ser contemplado sempre em primeiro lugar. O Ogan

"9

Flavio nos alerta sobre isso: “Aprenda que Exu tem que ser saudado primeiro, viu

(OGAN ALABE, Flavio. Diario Campo: 16-07-2013).

Em relagdo as comidas que sdo oferecidas aos Orixas, muitas estdo inseridas nos
habitos alimentares dos brasileiros através da heranca religiosa africana dos terreiros.
Sobre a comida especifica de cada Orixa o Ogan Pegigan nos ensina:

Farofa de Exu ou Ipadé - Farinha de mandioca com dendé, com cachaca
e com mel. Comida de Ogum - Feijao preto cozido e refogado. Com
camarao frito, no azeite de dendé e cebola roxa. Axoxé de Ox6ssi - Milho
vermelho cozido, refogado com cebola, camardo, enfeitado com lascas de
coco. Comida de Ossée - Feijao preto refogado com camardo e azeite de
dendé. Ovo cru e fumo. Comida de Oxumare - Batata doce amassada
com mel. Tapioca de Nana. Pipoca de Omulu (Doburu). Amala de
Xang6 - Rabada ou musculo, quiabo, azeite de dendé camardo,
amendoim e castanha. Separa oito a doze (conta de Xang6) quiabos para
enfeitar coloca romd (fruta de Xangd). Acarajé de lansd - Bate no
liquidificador o feijdo macassar e depois pega a massa escorre num pano
e espreme. Faz os bolinhos e frita no azeite de dendé. Comida de Obéa-
Feijdo macassar cozido e pilado, refogado com camardo e mel, enfeitado
com ovos inteiros e cozidos. Omoloc6 de Oxum - Feijdo macassar
cozinhado e depois amassado no pildo e refogado com dendé, cebola
rocha e camardo, ovos cozido e gema. Manjar de lemanja - Maisena,
leite de coco. Osé de Oxalufa — Arroz branco cozido com clara de ovos;
Oxanguid - Inhame e macaxeira. Comida de Yewa - Lelé de Milho
(xérem -doce com leite de coco e agucar). Acaga - Comida que pode ser
ofertada a todos os Orixas, composta de milho branco cozido triturado e
feito bolinhos na palha da bananeira. Comida de Yewa - Milho vermelho,
feijdo macassar, amendoim, vinho branco e canela. (OGAN PEGIGAN,
ROBSON. Diario de Campo: 21-07-2013)

Alimentacdo e Candomblé caminham lado a lado, e por conta disso a pessoa
iniciada assume o compromisso de alimentar o Orixa. As comidas sdo oferecidas pelos
filhos de santo em todas as festas e rituais da religido. Alimentar os Orixas constitui-se de
um ensinamento basico para assumir qualquer funcdo ou cargo dentro do terreiro. Respeito
a hierarquia decorrente desses cargos é outro fator educativo que precisa ser respeitado.

Filhos e filhas de santo também devem ter o maior zelo em relagdo aos fundamentos de sua



195

religido, caso contrario, sdo punidos pelo Orix4, pois essa obediéncia deve ser constante e
estar acima de tudo.

O Jaltimo ritual por qual Vitéria passou foi o Babaxé que é o batismo no
Candomblé, momento em que o seu Orixa concedeu a sua digina, nome, através do Orixa
Xang0, incorporado no Babalorix4. Podemos afirmar que foi um momento de grande

emocao, seguido de aplausos de todos os presentes.

4.4.2 Processos de Aprendizagem

Os individuos candomblecistas que tém funcdo ou cargo iniciam-se por meio de
uma educacgdo rigida, porém com uma metodologia vinculada as experiéncias diarias,
acrescidas de conhecimentos que possibilitam a execucdo de suas tarefas dentro da

comunidade do terreiro.

O terreiro € um corpo que para trabalhar harmonicamente necessita que cada um de
seus Orgdos vitais esteja funcionando com equilibrio. No entanto cada parte do mesmo
fundido no todo devera integrar a sua alma que é o Orixd. Assim, 0s componentes do
terreiro necessitam estar apropriados dos conhecimentos necessarios a sua funcéo e assim

servir de uma melhor maneira ao Orixa, preservando o equilibrio e Axé do terreiro.

Com o objetivo de conhecer as aprendizagens relacionadas a cada funcdo do
terreiro, interrogamos os individuos sobre o que tiveram que aprender para exercerem as
mesmas. Em relacdo as atividades especificas, o nosso Babalorixa nos diz: “Tive que
aprender todos os conhecimentos relacionados aos fundamentos e segredos da religido,
além de todas as tarefas relacionadas a manutencdo do 116”. (BABALORIXA, IVAN.
Diario de Campo: 18-09-2013).

Em relacdo as aprendizagens para 0 exercicio de seu cargo a nossa Yakekeré nos
diz: “Eu tive que aprender a cozinhar bastante para todos os Orixas, eu aprendi cantar,
rezar, eu aprendi a zelar o Orixa”. (YAKEKERE, JANAINA, Diario de Campo: 19-09-
2013).

Nesse sentido 0 Ogan Pegigan Robson, nos fala sobre o que teve que aprender para

desenvolver as responsabilidades relacionadas ao seu cargo dentro do terreiro:



196

Tudo eu tive que aprender, porque € assim, como eu disse a vocé, a gente
que é suspenso para determinado cargo tem sete anos na frente dos outros
e nds ndo temos esses sete anos de aprendizado, quer dizer o seu interesse
e a cobranca é maior. Porque o lab ele nasce e passa sete anos no
Candomblé para chegar a um determinado cargo, um Ogan Alabé, se ele
ndo tem a vocagdo, que eu acho também que o Orixa escolhe a pessoa
certa, ele ndo iria me escolher para Alabé porque eu sou totalmente
desafinado e ndo sei dar duas batidas no Ilu. N&o é isso? Entdo na hora de
sua obrigacdo, na hora do jogo, que o Baba esta jogando para ver o seu
cargo, ai a intuicdo ndo é nem ele que responde é o Orixa. O Orixa é
quem vai dizer, para que vocé esta preparado. Ai um Ogan Alabé tem que
correr contra o tempo, porque tem que aprender. Eu cheguei ao
Candomblé, aqui na casa de pai, eu nao sabia fazer um padé, eu ndo sabia
nem o que era um padé. (OGAN PEGIGAN, ROBSON. Diario de
Campo: 18-09-2013).

O depoimento do Ogan Robson nos reporta novamente a questdo do tempo de
aprendizagem dos Ogans que estdo sete anos na frente dos lads, nos mostra com isso que o
tempo de sua preparacdo € pequeno para o recebimento do cargo em relagdo aos outros.
Traz também a importéncia do Orixa para escolher as pessoas que VAo exercer
determinados cargos, quando devido a falta desse tempo de aprendizagem, essa pessoa tem
que ter vocacao para 0 exercicio do mesmo. Podemos perceber a questdo da vocagdo nesse
depoimento do Ogan Pegigan quando questionado se ja tocava antes do cargo:

N&o, sé escutava quem tocava. Eu cobicava, olhava, desde pequenininho,
tinha aquela vontade. Dai o motivo dela me escolher. Dai eu acho o
motivo do Orixa lhe suspender porque ele ja sabe de sua vontade. Ai fui

suspenso pela Oxum (OGAN ALABE, FLAVIO. Diario de Campo: 18-
09-2013).

Tracando o paralelo entre as respostas dos dois Ogans podemos constatar a
importancia da vocacéo e entender o que o Ogan Robson nos disse sobre a escolha correta
dos Orixas quando suspendem os futuros componentes dos cargos. Entdo Oxum que é uma
mée conhecedora do coracdo e da alma dos filhos que lhes sdo confiados, escolheu com

muita sabedoria e sensibilidade esse filho de Oxala para ser Ogan Alabé da casa.

Tocar para o Orixd ndo significa bater aleatoriamente com o objetivo apenas de
animar a festa. O toque para o Orixa transcende vai até o Orum e o chama para a terra.
Desta forma a aprendizagem consiste em diferenciar cada ritmo e associa-lo a um Orixa
especifico, respeitando a sua danga. Sobre essa questdo o Ogan Alabé nos diz: “Cada aluja
tem a ver com um Orixa e quando passa 0 tempo é que a gente vai estudando € gque vai
percebendo... Até porque toda saida de um filho de santo tem um Alujé. Aluja é o ritmo.”
(OGAN ALABE, FLAVIO. Diario de Campo: 21-07-2013)



197

A aprendizagem de conhecimentos especificos para o exercicio de seus cargos
também nos é colocado por nossas Ekedes. Sobre a questdo, a Ekede Vitoria nos diz:
“Como ja disse a cantar, a dancar a conduzir os Orixas”. Chamar o Orixa através da musica
para que ele venha distribuir o seu Axé em terra ndo se constitui numa tarefa simples. A
musica no Candomblé que ndo tem a sua letra em portugués e sim em ioruba, além de
reviver a tradicdo africana, deve também ser contagiante, tem que ter uma energia que
envolva a todos e nesse clima favorecer o transe para que o Orixa venha em terra. Sem essa

chegada dos donos da festa ndo existe culto, ndo ha Axé!

A Ekede aprende a dangar para cada Orixa na medida em que vai convivendo com
0S Mesmos nos rituais que vao acontecendo no terreiro e assim vai aprendendo a conduzi-

los cumprindo com as fungdes de seu cargo.

A Ekede Yabassé, cujo cargo esta relacionado a cozinhar para os Orixas nos diz:
“Foi s¢ fazer as comidas” (EKEDE YABASSE, GERALDA. Diario de Campo: 17-09-
2013). Ja a Ekede Janine falando de suas aprendizagens e priorizando a sua experiéncia

nos fala:

Muita coisa! Tive que aprender a cozinhar para 0 meu santo, tive que
aprender a dancar para os Orixas, tive que aprender a cantar para 0s
Orixas, a pintar os la6s, a cuidar dos lads, tive que aprender varias coisas,
tive que aprender tudo! J& cuidei de 1ad de lansd, ja cuidei da Mée de
Santo também, quando ela estava eu ja era suspensa, quando foi receber o
cargo dela, ja cuidei do la6 de lemanja, cuidei do Ebami de Logum-edé,
cuidei do laé de Ogum, cuidei de varios. De varias pessoas eu cuidei, em
relacdo a pintar, a dar comida na hora certa, a de rezar na comida, a dar o
banho, na hora que ele for tomar o banho. (EKEDE Janine, Diario de
Campo: 12-09-2013)

A Ekede Janine nos mostra por meio de sua experiéncia a complexidade de seu
cargo, além das tarefas que executa no saldo também nos traz outras relacionadas a “mae
de cria”, que também ¢ outro cargo do Candomblé. As responsabilidades que assume
quando tém pessoas em fase de iniciacdo sdo inUmeras e tudo tem que sair de uma maneira

correta, pois caso contrario, compromete-se o equilibrio do terreiro.

Os lads trazem algo diferente sobre a educacdo nos terreiros, eles que estdo no
inicio de suas aprendizagens, contando menos de quatro anos de iniciacdo, nos dizem que
ndo precisam aprender nada para se tornar uma lao porque os Orixas 0s ensinam. Como

lab Josefa nos diz: “Para vocé ser uma lad, virar uma lab ndo precisa aprender nada. Até



198

porque o Orix4 ndo vem. Mas tem o mandante do Orixa. Mas... E... Até porque até certo
modo, 0 Orixa da um jeito de te mostrar alguma coisa” (IAQ, JOSEFA. Diério de Campo:
18-09-2013). E sobre a Influéncia do Orix& nesse processo educativo, o lab Claudio
complementa: “Até porque vocé estd na camarinha o Orixa vem em sonho e vai lhe

mostrando as coisas”.

Comparando os depoimentos de pessoas que possuem cargos como o Babalorixa,
Yakekeré, Ekedes e Ogans com os lads que ainda ndo possuem cargos, percebemos que 0
primeiro grupo tem seus conhecimentos relacionados as experiéncias cotidianas no ambito
da religiosidade. Enquanto que o segundo grupo, talvez por ainda estarem comegando o
seu processo de aprendizagem enquanto 1&0s colocam os seus conhecimentos no &mbito do

sagrado relacionados aos ensinamentos dos Orixas.

Neste contexto, ressaltamos a posicdo da Yakekeré Janaina que ja trilhou os
caminhos de aprendizagem dos lads, pois possui dez anos de iniciada e que atrela seus
conhecimentos a sua vivéncia. Sobre a sua aprendizagem dentro do Candomblé, ela nos
diz:

Com o passar dos anos. Vocé tem que ter paciéncia porque vocé nem
pense que se vocé for iniciada hoje, amanhd vocé ja sabe de metade,
porque ndo é assim. E nem pense que ninguém vai se sentar com vocé e
vai te passar tudo o que sabe, porque vai depender de vocé de aprender.
Vocé vai ter que buscar, observar, perguntar principalmente e se

interessar para fazer. Assim que se aprende no Candomblé.
(YAKEKERE, Janaina. Diario de Campo: 19-09-2013).

Desta forma, passemos ao depoimento das pessoas com as quais dialogamos sobre
0 processo de aprendizagem dentro dos terreiros tendo como base as seguintes questdes:
Como as pessoas aprendem no Candomblé? Quem ensina? Como se ensina? E o que

ensina?

O Babalorixa ao relembrar o seu processo de aprendizagem na época de la6, nos
diz que sua aprendizagem teve a presenca do mediador e foi construida através da préatica
cotidiana:

O preceito de camarinha, quando lad, revestido dos ensinamentos me foi
repassado por Jodo de Xangd Agod6. Os demais conhecimentos foram

adquiridos no decorrer dos sete anos, vendo e praticando durante esse
tempo (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-09-2013).



199

A resposta da Yakekeré aproxima com a do Babalorixd no sentido dos
conhecimentos que sdo adquiridos atraves da experiéncia, porém ela acrescenta a esse
corpo epistemoldgico a aprendizagem que ocorre através dos préprios erros quando nos
diz:

Observando, perguntando e fazendo mesmo que vocé faca errado. Se
vocé fizer errado hoje o teu Orixa recebe, porque sabe que vocé teve a
boa vontade de fazer. Ela fez errado hoje, mas amanha vai fazer certo!
Vai chegar alguém que vai dizer: - Olha vocé ndo coloca essa fruta desse
jeito ndo, coloca assim cortadinha. Ah é, t& bom, obrigado! E ai vocé vai

construindo em cima disso (YAKEKERE, JANAINA. Diario de campo:
19-09-2013).

Ela nos mostra que os Orixas tém paciéncia com quem esta iniciando e que
entendem os erros dos ne6fitos que podem ser corrigidos por uma pessoa mais experiente.
Isto traz a importancia da mediacdo, que tanto pode ser o Pai de Santo como também
alguém que tenha antiguidade no Candomble, aspecto observado ndo sé na resposta da
Yakekeré como também na do Babalorixa.

A Ekede Janine também nos traz o papel do mediador, contudo acrescenta a
importancia da observacdo para essa aprendizagem, Visto que as pessoas responsaveis em

transmitir esse conhecimento ndo tém tempo a perder.

Com meu Pai de Santo e com a minha mae que é a Yékekeré. Ela fazendo
e eu olhando. Ela dizia; “S6 vou ensinar, essa vez, viu! Aprenda,
observe!” S6 uma vez, porque meu pai ndo tem tempo, nao tem tempo.
Ai ele diz: “Olhe observe, vou fazer uma vez!” E para aprender daquela
vez, agora se esquecer e ele tiver, vai pergunta e ele Ihe ensina de novo,
mas tem que aprender naguele momento em que ele esta Ihe ensinando.
(EKEDE, JANINE. Diério de Campo: 12-09-2013)

A Ekede Yabassé também nos fala da importancia do papel do Pai de Santo na
transmissdo dos conhecimentos dentro do terreiro, contudo traz a questdo do tempo
limitado do mesmo para ficar repetindo o que ja ensinou e diz que ele sempre esta
apresentando 0s novos saberes. Analisa a quantidade de conhecimentos que existem nos
terreiros e que ainda precisam ser aprendidos, apresentando esta aprendizagem como um
processo dinamico e continuo.

Quem ensina pra gente é o Pai Ivan, quando ele tem tempo, ai ele ensina.
Ou entdo a gente vai aprendendo sozinho mesmo. Eu sei que ainda falta
muita coisa diferente que ainda ndo sei. Mas qualquer coisa diferente ele

ensina como é que faz. Mas ainda tem muito que aprender ainda tem.
Assim, a gente aprende olhando, ai a gente aprende. Quem tiver a cabeca



200

boa a primeira vez que vé a gente aprende (EKEDE YABASSE,
GERALDA. Diéario de Campo: 17-09-2013).

A Ekede Vitoria faz a mesma reflexdo que as demais Ekedes e ressalta a
importancia do Pai de Santo como mediador: “O Pai de Santo ensina. Ensina zuelas,
dancas. Fazendo. Aprende fazendo com o Pai de Santo, Mée de Santo e a mée pequena
também ensinam.” (EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 05-09-2013).

O Ogan Alabé Flavio, diz que os conhecimentos adquiridos para o exercicio de seu
cargo foram repassados por um Ogan mais experiente e também traz a importancia da
experiéncia dos pais de santo para 0 processo educativo nos terreiros. E seu depoimento
endossa a questdo das aprendizagens por meio da pratica como ja foi colocado pelos outros
sujeitos. Ele nos diz:

Quem me ensinou foi 0 Ogan Joel de Oxald Oxanguid, que por sinal é
meu padrinho, deu o ila de meu santo, a digina mesmo. A gente aprende
com 0 nosso pai com a nossa Mée de Santo. Olhando, perguntando,

praticando, corrigindo o que esta errado, fazendo (OGAN ALABE,
FLAVIO. Diario de Campo: 18-09-2013).

As respostas das labs também estdo de acordo com a dos demais sujeitos, traz o
papel do Pai de Santo como mediador dos conhecimentos, mas de forma ndo diretiva.
Ressalta que 0s conhecimentos sdo repassados dentro dos rituais do terreiro em todo

momento e que cabe a pessoa perceber isto. Nesse sentido a lad Josefa nos diz:

O qgue meu pai pode ensinar, ensina. Ele ndo senta para explicar,
entendeu? Ele e assim ndo senta para explicar. Mas ele da umas
explicacdes na hora, assim. Na hora mesmo, no saldo, na hora que esta
fazendo trabalho. E vocé tem que ser esperta para dizer: - Eita! Isso ai e
um aprendizado! Entendesse? Ele é assim. (IAO JOSEFA. Diario de
Campo: 18-09-2013)

lab Claudio complementa o pensamento da lad Josefa ao trazer a colocacdo do
Babalorixd no momento dos rituais, chamando atencdo para 0s conhecimentos que estdo
sendo repassados e nos mostra: “Pai diz assim: - Vocé tem que pegar as coisas, eu estou
fazendo vocés tem que aprender. Ta entendendo? E diz também: - Eu estou fazendo na
frente de vocés. Peguem para aprender como é!” (IAO CLAUDIO. Diério de Campo: 18-
09-2013).



201

O Ogan Pegigan Robson diferente dos outros sujeitos entrevistados nédo traz a
importancia do mediador do conhecimento, pois ele ressalta a importancia do interesse
particular em buscar as suas formas e fontes de aprendizagem. Traz a importéncia do
questionamento de tudo o que acontece no terreiro para que o individuo consiga aprender.
Trazendo a tona uma pedagogia que tem como base o dialogo por meio das perguntas.

Eu aprendi ndo porque pai chegou e disse: - Olhe venha fazer isso aqui,
porque isso aqui € assim, venha fazer isso aqui porque isso aqui € assado,
ndo! Eu aprendi, olhando pesquisando, por interesse meu! Porque se
dentro do Candomblé vocé ndo se interessar, ndo adianta! N&o vai
aprender! De jeito nenhum, ndo vai! VVocé tem que estar perguntando,
vocé tem que... Ah, como foi isso aqui? 1sso aqui levou o qué? Entendeu?
Porque apesar de estar com quatro anos dentro da casa de pai, tém
pessoas que estdo a dez a quinze anos que ndo sabem fazer ainda o que eu

sei, porque nao se interessaram em aprender (OGAN PEGIGAN, Robson.
Diario de Campo: 18-09-2013).

Em termos gerais 0s aspectos metodologicos que possibilitam a aprendizagem nos
terreiros como a observacdo participante, mediacdo, o didlogo, construcdo da
aprendizagem através do erro e o aprender fazendo foram ressaltados. Em suas falas
também reconhecem a importancia dos aspectos relacionados a cognicdo como a
percepcdo e a memorizacdo, visto que todos eles ressaltam que as situaces de
aprendizagens estardo presentes nas atividades relacionadas aos rituais e que precisam
estar atentos para percebé-las; isto sem desconsiderar o papel da memdria em registrar os
conhecimentos e incorpora-los ao seu aprendizado. E girando em torno de todos esses
aspectos esta 0 interesse para que possam buscar novas aprendizagens no convivio e

interacdo com o outro.

A educacdo nos terreiros possibilita as aprendizagens especificas para que cada
membro possa exercer a sua funcdo com responsabilidade, competéncia e amor. O
candomblé é um corpo harmonioso trabalhando para que a alma, na forma do Orixa possa
habita-lo.

Os Babalorixds e as Yalorixas sdo 0s responsaveis por todos os rituais, sendo
também os principais mediadores de aprendizagens, mas ao seu lado também pode contar
com as pessoas de outros cargos como a mde pequena, Yakekeré, Yabassé, Mdes de Cria,

Ekedes e Ogans.



202

Nesse conjunto de oOrgdos equilibrados cada pessoa adquire as aprendizagens
necessarias para cumprirem com a sua funcdo dentro do Axé. Ogans Alabés zoelam e
tocam para que os Orixas cheguem a terra. labs emprestam o seu corpo atraves do transe
para que os Orixas por meio de suas dancas levem todos os presentes ao tempo mitoldgico
e as Ekedes os acompanham em suas performances especificas, conduzindo-os pelo saldo.
E nos abids e nas criangas que em muitos casos ja possuem cargos sdo depositadas as
esperancas de continuidade da religido e da tradigcdo africana.

4.5 Educacéo Etnico-Racial.

O respeito as diferentes etnias estd relacionado a valorizagcdo das diferentes
culturas. A auséncia do mesmo acarreta intoleréncia, perseguicdo e exclusdo como foi visto
nos casos das Ekedes que foram relatados aqui. As religides de matrizes africanas séo
perseguidas socialmente e a maioria de seus adeptos em idade escolar sofre algum tipo de

perseguicdo nas escolas publicas.

O Movimento Negro em sua luta contra o racismo e por espaco social conquistou
no ambito educacional a sangcdo da Lei 10.639/03 para tratar do estudo da Historia e da
Cultura Africana, visando com isso 0 reconhecimento e a valorizacdo dos povos africanos

e de todo um conjunto de conhecimentos e tradi¢fes culturais que trouxeram consigo.

Em 2008 essa lei € modificada pela 11.645/08 que unifica o ensino da cultura
africana, associado a cultura indigena, fato que constitui-se numa perda de espaco que
ainda estava em vias de conquista. Tendo como pressuposto 0 ensino de base eurocéntrica
que temos nas escolas, ndo ter conseguido contemplar as especificidades culturais

africanas, abordando o assunto de maneira folclorizada.

Nesse contexto, 0os povos de terreiro clamam pelo direito de exercerem a sua
religido, livres da intolerancia e para isto depositam na escola a esperanca de uma
formacdo étnico-racial com respeito a cultura africana. Ndo estamos dizendo com isso que
a escola se transformaria num espaco de vivéncia da religido africana, ndo propomos isso e
nem tampouco 0s povos de terreiro. Entretanto queremos que a escola publica oportunize
um dialogo intercultural religioso, contemplando a hist6ria das variadas religiées e dentre
elas o Candomblé, pois acreditamos que o conhecimento supere a ignorancia, em

decorréncia o preconceito e fomente atitudes de respeito. Como nos propdem 0s sujeitos



203

com 0s quais dialogamos a partir da seguinte questdo: Que trabalho a escola publica

poderia fazer para diminuir o preconceito em relagdo ao Candomblé?

De acordo com o Babalorixa, a intolerdncia religiosa poderia diminuir se a escola
publica realizasse um trabalho que pudesse contemplar todos 0s conhecimentos religiosos,

como ele mesmo nos diz:

Muito boa a sua pergunta! Veja bem, tornar conhecido aquilo que ndo se
conhece, se a escola pudesse hoje de uma forma leve adentrar no
conhecimento religioso, qualquer uma que seja a religido. Trazendo o que
de bom existe em cada uma, essa intolerancia seria tendenciosa a
diminuir, ndo vou dizer que ndo existira, mas diminuiria bastante. Entdo
seria, fazer o qué? Fazer estudos ndo s6 do Candomblé, mas de outras que
n6s ndo conhecemos. Aqui ndo, porque 0 nosso conhecimento ndo seria
alargado em relacdo a outras religibes. Mas eu acredito que exista as
vezes até criancas ou adolescentes, que existem religiGes que s6 trata do
terrorismo. Ah, ndo! Aquilo ali s se fala em matar! Sé se fala em guerra!
(BABALORIXA, IVAN. Diério de Campo: 18-09-2013)

O Ogan Pegigan Robson tambem traz em sua fala a importancia do conhecimento,
que propicie nas escolas pubicas um didlogo intercultural religioso para que seja
minimizado o preconceito e a intolerancia, colocado pelo Babalorixa e nesse sentido ele

nos diz:

Eu ndo sei nem se hoje em dia existe aula de educacado religiosa que eu
tive a minha vida toda, dentro da sala de aula, existe? Entdo essa
educacdo religiosa podia ser uma coisa de religido afro também, podia
falar de todos os segmentos de religido. Todos os segmentos poderiam
falar, tanto falaria do evangélico, do cristdo, do mugulmano, mas ndo
fazem isso! Isso seria até interessante, porque até eu como aluno
adolescente ali na sala de aula como aluno, talvez eu fosse criar uma
curiosidade por aquela religido que o professor estd me mostrando e eu
ndo conheco, quem ndo sabe o que é candomblé diz logo: - Vixe, cruz
credo, coisa do deménio! A maioria das pessoas diz isso, ndo é? Mas
guando vocé parte para 0 Candomblé, vocé parte para religido de raizes
africanas, que vocé comeca a ver 0s mitos, comega a escutar as lendas,
ver aquelas baianas, as comidas que ja fazem parte do dia a dia da gente!
(OGAN PEGIGAN, ROBSON. Diéario de Campo: 18-09-2013)

A escola publica como um espaco que oportunize um conhecimento sobre todas as
religibes também é abordado pelas Ekedes que estdo passando pela experiéncia escolar.
Elas reivindicam que a escola publica fale sobre o Candomblé, ndo deixando essa religido
no patamar do esquecimento. Janine denuncia que a escola tem aula de religido, mas que

ndo abrem espaco para todas as religides. Ao nos dizer:



204

Falar mais de nossa religido, Porque aqui todo mundo conversa, todo
mundo fala de sua religido. E acho que na escola deveria ter isso, ja que
tem a matéria de religido, porque ndo falar da nossa do Candomblé. E
iSso é uma coisa que ndo fazem, que ndo tem! Tem a matéria de religido
que também falam na religido que é obrigado a eles falarem de todas as
religiGes, mas eles ndo cumprem. (EKEDE, JANINE. Diério de Campo:
12-09-2013)

Vitéria acredita que é um dever da escola publica ndo s6 ensinar a histéria do
Candomblé, demonstrando como ele é cultuado. Como também através desse
conhecimento efetuar um trabalho para que as pessoas desconstruam a imagem negativa
sobre essa religido e diz: “Deveria aprender na escola a histéria de como o Candomblé
chegou no Brasil e de como ¢é cultuado, que o povo fala que a gente cultua o diabo, ndo. A
gente cultua os Orixas, isso que deveria ser mostrado nos colégios. ( EKEDE, VITORIA.
Diario de Campo: 05-09-2013).

A Yakekeré, mde das Ekedes, reconhece a importancia do didlogo intercultural,
contudo enfatiza como prioridade a formacéo de todo corpo docente da escola publica. Ela
acredita que o respeito por outras religides deve comecar pelos professores para que esses
possam construi-lo em seus alunos através da exemplificacdo. Em relacdo a isso ela

propoe:

Educar primeiro os professores, educar professores e todo, como eu posso
te falar... Todas as pessoas que regem a escola, como supervisor, diretora
até a faxineira, cozinheira, teriam que ser funcionarios mais educados,
ndo pessoas que por que tem uma religido acham que tem que impor,
entendeu? Entdo para educar os alunos tem que educar primeiro os
professores (YAKEKERE, JANAINA. Diario de Campo: 19-09-2013).

O Ogan Alabé Flavio ressalta a importancia da realizacdo de pesquisas dentro da
tematica com terreiros na propria comunidade. E por outro lado ele nos traz a importancia

da experiéncia de educacdo nos terreiros, ao nos dizer:

Eu acho que pesquisas, o mais préximo possivel. Em primeiro lugar eu
acho que nds do Candomblé tinhamos que ter um espago, um museu, por
exemplo, falando dos nossos ancides, falando fulano foi assim, ciclano
foi assim para os alunos dos colégios poderem ver, vir estudar, saber o
que é 0 que ndo é e eles aprenderem e porque ndo dizer também
participarem de um Xxiré para saberem como é. Outro exemplo também é
o afoxé, pode estudar uma pessoa que nao seja do Candomblé, vai querer
ser de um afoxé porque acha bonito, mas eu acredito que essa pessoa
sendo crianga, ndo é? Eu acho que nos afoxés que pega todo mundo, seja
do Axé ndo seja do Axé, passasse para essa pessoa que td comegando a
vida agora, ensine aquela pessoa que nao existe essa coisa de preconceito
todo mundo é ser humano, todo mundo é filho de Deus, ninguém é



205

melhor do que ninguém. Eu acho que é por ai. Candomblé € uma escola
para gente! (OGAN ALABE, Flavio. Diario de Campo: 18-09-2013)

A contribuicdo dessa fala nos traz o entendimento de que seria importante a
aproximacdo da sociedade com o que se é produzido no terreiro tanto no patamar cultural
como em termos educacionais. A vivéncia dos terreiros baseada na cultura africana
desconstréi ndo sé associacao deturpada que fazem do Candomblé aos trabalhos de magia
com a finalidade de prejudicar os outros, como também propicia a aprendizagem de
valores culturais e éticos diferentes dos que foram padronizados pelo mundo ocidental.

Nesse sentido, encontramos no terreiro pesquisado, atitudes que nos reportam a
cultura africana, onde a divisdo social do trabalho e a ajuda matua fazem parte da dindmica
do lugar. Isto nos faz lembrar a sociedade que era dividida em cl&s e ao patriarca,
responsavel por sua familia, cabia a tarefa de promover equidade social entre os seus filhos

para que todos comungassem do mesmo grau de satisfagéo.

Sendo assim, as pessoas que estdo inseridas no terreiro de Candomblé formam uma
grande familia, esses lacos que sdo estabelecidos através da iniciagdo com o Orixa,
possibilitam a entrada dos nedfitos na familia do santo. Neste contexto estabelecem elos de
solidariedade que s&o incentivados pelo Babalorixa para que sejam preservados, onde um
possa ajudar o outro em suas dificuldades, principalmente nas responsabilidades assumidas

com o Orixa.

No processo de iniciacdo no Candomblé de Ketu, se gasta muito dinheiro e nem
todas as pessoas tem condicGes de arcar com as despesas sozinhas, pois grande parte da
populacdo que esta inserida no Candomblé possui um poder econémico muito baixo. Nesse
sentido a Yakekeré do terreiro nos diz: “Em nossa religido tudo é muito caro! S6 aquela
pena que é de um passaro nativo da Africa, a unidade custa dez reais. Nesse processo de
iniciacdo de Vitdria gastei muito dinheiro!” (YAKEKERE, JANAINA. Diario de Campo:
17-07-2013).

Desta forma, necessitam da ajuda de outras pessoas dentro do terreiro para que
possam concretizar 0 seu compromisso diante do Orixa, ndo s6 na iniciacdo como também
durante a renovacdo anual da alianca assumida. Nesse sentido, ao questionar a Yéakekeré se

no Candomblé as pessoas contam uma com ajuda das outras, ela diz:



206

Contamos. Um sempre ajuda o outro. Um pouco com trabalho, com
alguma coisa, mas sempre se ajuda. Feito eu ja lhe falei, Orixa é
humildade. N&o adianta eu chegar arrotando riquezas com uma mala de
dinheiro e meu Orixa ndo querer. Querer que eu peca esmolas e pe¢a aos
meus irmaos, me da uma vela! Me da um pano! Porque ja aconteceu isso.
Entdo o Orixd é humildade se é humildade, a gente tem que ter a
humildade de ajudar o irmdo, quer ele precise ou ndo, porque estamos
fazendo, ndo pela pessoa e sim pelo Orixa. A gente precisa da ajuda de
todo mundo porque se vocé trabalha durante o dia, mas durante a noite,
vocé vai, vocé conversa comigo e faz um cha, ja é uma ajuda. J& ndo me
sinto s6, nio é assim? (YAKEKERE, JANAINA. Diario de Campo: 17-
07-2013).

A ajuda que a familia do santo se proporciona também se estende as dificuldades
que seus membros estdo enfrentando fora do terreiro principalmente em relacdo aos
problemas familiares ou vicios de qualquer espécie, que podem acarretar em desajustes
sociais. Segundo o Babalorixa as pessoas de cargo do terreiro tem responsabilidade para
com os seus irmaos e devem aconselha-los quando estes estiverem precisando de apoio
emocional. Sobre isto ele nos diz: “Aqui no terreiro também realizamos reunides com as
pessoas de cargo para discutirmos sobre alguns comportamentos de alguns filhos de santo
que ndo estdo agindo de maneira adequada, como pessoas viciadas ou que tém desajustes
familiares.” (BABALORIXA, IVAN. Diério de Campo: 18-09-2013)

O Babalorixa reconhece a importéancia do trabalho social no terreiro e analisa que a
maneira como a educacdo € vivenciada dentro do mesmo poderia ajudar aos pais no
processo educacional de seus filhos, ocupando-os com as atividades da religido. Contudo
lamenta por nem sempre 0s pais estarem dispostos a trazer os seus filhos para o

Candomblé, desvalorizando desta forma a religido a que pertencem. Desta forma nos diz:

Se vocé anda no Candomblé, também deve ensinar esse caminho para ele.
E eu vejo o seguinte se muitos pais trouxessem os seus filhos para o
Candomblé, poderiam retirar eles da marginalidade. De que forma? Aqui
eles estariam ocupados, aqui eles estariam buscando um conhecimento
maior e uma energia ndo conhecida. Estariam o qué? Com suas mentes
ocupadas, quer seja numa limpeza, quer seja num trabalho, quer seja num
estudo, de diversas formas, estariam entrosados. Até pelo simples fato de
dizer: - Olha, eu preciso que vocé va ali e me traga essas ervas. Ele
poderia j& ter o conhecimento. - Que ervas sdo essas? Para gque servem?
Isto faria com que estivessem empenhados, engajados, ndo é, nessa nossa
luta. Entdo, isso consequentemente a meu ver livraria muito da
marginalidade. Ao tempo que eles estdo aqui, eles ndo estariam 14 fora
buscando caminhos tortuosos, porque meu pai ta4, minha mae ta, eu vou
estar também. Amanha ou depois teriam o livre arbitrio de escolher se
guerem continuar, ou se ndo guerem. Queria ter o conhecimento, eu nao
gostei, essa ndo é a minha identificacdo religiosa, eu vou buscar outra,



207

mas os pais fizeram a sua parte. Mas tem pais, que dizem assim: - Ah, eu
ndo vou levar meu filho para o Candomblé, ndo! Para a macumba, ndo!
Isso me entristece porque vem e deixam os filhos a deus dard e amanha
querem buscar solucdes e remédios dentro do Candomblé por uma
situagéo irreversivel (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-09-
2013).

O Babalorixa nos expde uma situacdo contraditéria onde alguns membros do
Candomblé ndo aprovam a sua opcao religiosa para os seus filhos. Essa atitude encontra a
sua explicacdo na descredibilizacdo que a religido vem passando no decorrer da historia e a
perseguicdo social que seus adeptos sofrem socialmente e isto € uma causa desse

afastamento.

Neste contexto, o Babalorixa analisa a contribuicdo que a religido ofereceria para
essas criancas e adolescentes caso tivesse espaco para isto, pois a ligagdo com o sagrado
possibilita alternativas pedagogicas necessarias para a formacao ética do ser que muitas

vezes a escola ndo oferece.

Essa relacdo exposta pelo Babalorixa que nos mostra as diferencas existentes entre

o trabalho no terreiro e na escola, também foi colocada pela Ekede Vitoria quando nos diz:

No Candomblé eu aprendi que a gente ndo deve esconder aquilo que ama,
que gosta, aquilo que quer. E na escola ndo, a gente é muito criticado se
falar que é do Candomblé, principalmente pelos professores e pelos
colegas (EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 05-09-2013).

Na educacdo dos terreiros a Ekede aprendeu a ser transparente a ndo esconder os
seus sentimentos e desejos, até porque tudo faz parte do ambito do sagrado e ninguém
esconde nada do Orixa que estad presente na propria pessoa. Em relacdo a experiéncia da
escola ela nos mostra uma situacdo oposta, onde tem que silenciar sobre a sua religido para

ndo receber criticas por parte dos professores e colegas.

Ao responder a mesma questdo a Ekede Janine encontrou semelhancas no processo

pedagdgico existente entre o terreiro e a escola quando diz:

A respeitar as pessoas que é uma coisa que na escola a gente aprende a ter
responsabilidade, que querendo ou ndo nas escolas eles ensinam. Porque
se a gente chegar na escola tem a responsabilidade de fazer o trabalho, de
fazer tarefa. E aqui a gente também é do mesmo jeito, tem a sua
responsabilidade. Porque eu tenho a minha responsabilidade de conduzir
0 Orix4, de dancar, de cuidar da iad, de fazer comida de meu santo. Na
escola eu tenho tudo isso também, eu acho que é igual (EKEDE,
JANINE. Diério de Campo: 12-09-2013).



208

O Ogan Flavio ao responder essa questdo nos mostra a diferenga entre a educacéao
dos terreiros e a educagdo nas escolas ressaltando que no Candomblé o processo de
aprendizagem é constante e que nele aprende ligdes de irmandade. Ao dizer:

Licdo de vida. Resumindo ligdo de vida. O Candomblé ¢ vida. E mais
uma escola em sua vida, uma escola que vocé ja esta crescido, adulto,
vocé vai morrer aprendendo, o que vocé ndo aprendeu na escola, voce vai
aprender aqui. E se respeitar, € a irmandade com quem ndo € o seu irmao

de sangue, para mim € essa coisa assim a gente levar tudo ao pezinho da
letra (OGAN ALABE, FLAVIO. Diério de Campo: 18-09-2013).

As responsabilidades existentes dentro do terreiro e a divisdo destas entre seus
membros gera um amadurecimento social em busca do equilibrio e do bem estar. O
trabalho educativo dentro do terreiro provoca a assunc¢do das responsabilidades individuais
por meio das tarefas relacionadas a religido que propicia o fortalecimento do Axé coletivo.
Os terreiros constituem-se em verdadeiros exemplos da efetivacdo da educagdo étnico
racial, permeando o exercicio constante da cidadania e dos respeito as diferencas. Ele esta
recheado de todas as cores e de pessoas de origem social e cultural das mais diversas. As
hierarquias se estabelecem ao nivel espiritual e isto independe de cor, sexo, idade ou

trajetdria escolar. O que importa é se preparar para servir ao Orixa.



209

5. ANALISE

5.1 O Candomblé.

O pensamento dos sujeitos com os quais dialogamos sobre a Historia do
Candomblé e sua formacdo no Brasil, descritas nesta pesquisa, trouxeram dados inerentes a
colonizacdo e elementos constituidos em seu bojo, como dominacgdo, imposicao religiosa e

sincretismo.
Desta forma nos repostamos ao pensamento de Verger (2002) quando nos diz:

As convicgdes religiosas dos escravos eram entretanto colocadas a duras
provas quando da chegada ao Novo Mundo, onde eram batizados
obrigatoriamente “para a salvagdo de sua alma” e deviam curvar-se as
doutrinas religiosas de seus mestres (VERGER, 2000, p. 23).

Podemos perceber tal afirmacdo na resposta da Yakekeré, quando ela nos diz: “J...]
quem trouxe para o Brasil foram os escravos e eles ndo podiam revelar o seu culto aos
Orixas e faziam tudo escondido. E depois muitos deles, tiveram que fingir que eram
catolicos”. (YAKEKERE, Janaina. Diario de Campo, 19-09-2013).

A resposta da Yakekeré traz a realidade estudada por Verger (2002), onde ambos
ressaltam a questdo da imposicdo da Igreja Catdlica e a desvalorizacdo do universo
religioso africano, bem como todo o seu legado cultural. Contudo, ambos apresentam em
seus pensamentos a questdo da resisténcia. Yakekeré Janaina ao utilizar a frase “fingir que
eram catolicos” e Verger quando diz: “a convicgao religiosa dos negros foi colocada a

duras penas”.

Sendo assim, o povo negro foi obrigado a recorrer ao sincretismo religioso como
forma de resisténcia a imposicdo do catolicismo. Entretanto, passando por todas as
dificuldades conseguiram fazer com que suas crencas passassem por todo o periodo
escravista até os dias atuais, mesmo que ainda permanecam sobre o julgo dos padrbes

eurocéntricos.

Todavia, a marca da resisténcia ndo é perceptivel na fala do Ogan Flavio que

reconhece a origem africana do Candomblé, apesar de perceber 0s negros como seres



210

passivos em relagdo a escravizagdo ao dizer: “O Candomblé chegou no Brasil através dos
negros africanos, coitados, sofredores” (OGAN ALABE, Flavio. Diario de Campo: 18-09-
2013). Os adjetivos utilizados “coitados” e “sofredores” sdo reflexos do discurso colonial,
presente na educacgéo escolar, que deturpa o papel dos povos africanos em sua luta contra a
escravizagéo.

Nesse sentido, nos deparamos com saberes cientificos, repassados pela escola, que
contam a histdria pelas lentes do colonizador com bases europeias e que silenciam os fatos
que envolvem a luta contra a dominacdo. Lage (2008, p.05) confirma isto ao dizer “A
cultura cientifica ¢ também uma cultura colonial”. A imagem de passividade que foi
repassada no decorrer da histéria e que ainda € reproduzida na educacdo atual tem a
propdésito de oprimir e anular acbes de enfrentamento. Sobre essa forma de dominacao
Fanon (1961) nos diz:

Ao colonialismo ndo basta encerrar o povo em suas malhas, esvaziar o
cérebro colonizado de toda forma e de todo contetido. Por uma espécie de

perversao da logica, ele se orienta para o passado do povo oprimido,
deforma-o, desfigura-o, aniquila-o (FANON, 1961, p.175).

A histdria contada pelo colonizador negou aos povos africanos a sua capacidade de
serem agentes de transformacéo, mesmo quando eles formavam quilombos, organizavam
revoltas e fugas em massa. Como discutiu Quijano (2005, p.110) reduziu as varias
identidades que integravam os povos africanos a categoria de negros e assim destruiu as
diferencas existentes entre uma grande quantidade de grupos €étnicos que vieram para o
Brasil e trouxeram as suas variadas crengas.

Reconhecendo as diferencas de etnias africanas na formacdo do Brasil, o lad
Claudio nos diz: “Eu sei e que foram os africanos que vieram para o Brasil. Apareceu
Ketu, Angola, essas coisas. Foi no tempo dos escravos por conta dele o Candomblé
apareceu no Brasil” (IAO, Claudio. Diario de Campo: 18-09-2013). Esse reconhecimento
da contribuicdo dos variados povos africanos para a formacdo do Candomblé no Brasil e
outras religides de matrizes africanas também se encontra presente no resultado das
pesquisas de Verger (2002) ao ressaltar: “[...] a presenca dos bantus, a chegada de
numerosos contingentes africanos de regiGes habitadas pelos daomeanos (geges) e pelos
iorubds (nagds)” (VERGER, 2000, p. 23).



211

5.1.1 Concepcéo sobre os Orixas.

Em relacdo a concepcdo sobre os Orixas, Verger (2000) os traz como ancestral
divinizado que exerce um poder sobrenatural em relacdo aos fenémenos da natureza, ao
dizer:

O orixa seria, em principio, um ancestral divinizado que, em vida
estabelecera vinculos que lhe garantiam um controle sobre certas forcas
da natureza, como o trovdo, o0 vento, as aguas doces ou salgadas, ou
entdo, assegurando-lhe a possibilidade de exercer certas atividades como
a caga, o trabalho com metais ou ainda, adquirindo o conhecimento das
propriedades das plantas e sua utilizacdo do poder, asé, do ancestral-orixa
teria, apds a sua morte, a faculdade de encarnar-se momentaneamente em
um de seus descendentes durante um fendmeno de possessdo provocada
(VERGER, 2002, p18).

Todavia 0s sujeitos com quais dialogamos ao apresentarem as suas concepcoes
sobre os Orixas, os trazem como forgas da natureza, ndo mencionando o seu papel de
ancestral divinizado, como foi ressaltado por Verger (2002). Desta forma, o Babalorixa
em sua definicdo sobre o Orixa nos diz:

Eles trazem em terra uma presenca muito forte da natureza, da forca da
natureza dentro de sua esséncia. Por exemplo, eu posso ter com lansd que
¢ a senhora dos ventos das tempestades, € um Orixa forte! Uma presenca
de lansd muito forte vocé pode sentir o vento, um energia diferente.
Entdo isso, o Orixa em si 0 Orix4 em terra é uma presenca muito forte
(BABALORIXA, Diario de Campo: 18-09-2013).

A resposta da Yakekeré Janaina traz 0 mesmo direcionamento que a do seu
Babalorixa ao mostrar a forca da natureza que se encontra presente no Orixa e sua relagdo
de proximidade com o mesmo ao dizer: “Tudo que gira em torno de mim ¢ o Orix4, ¢ a
natureza, ¢ a vida”. (Yakekeré, Janaina, Diario de Campo: 19-09-1970). Ekede Janine,
também nos diz: “Eu diria que ¢ a for¢a da natureza. A forca que cada Orixd tem! A sua
forga a sua energia!” (Ekede Janine, Diario de Campo: 12-09-2013).

As trés respostas, ressaltam a relacdo do Orixa com a natureza e ndo mencionam a
sua importancia como ancestral divinizado. Acreditamos que o fato de ndo apresentarem o
lado humano do Orixa atrelado a ancestralidade seja reflexo das concep¢des hegemdnicas
que se impuseram na sociedade refletindo na religido. Embora os candomblecistas utilizem
a historia oral ao contar a tradicdo em forma de mitos, apresentam limitacdo no
entendimento dos fatos histéricos que envolvem os Orixas. Isto caracteriza a influéncia da

escrita na cultura hegeménica, que descredibiliza a historia oral.



212

Desta forma, absorveram o universo simbdlico, intangivel, abstrato, ao tratarem dos
Orixas como forcas da natureza, e ndo como ancestrais personificados que tinham poderes
sobrenaturais ou se sobressaiam em algumas areas especificas, e que, portanto, receberam

do povo, ao qual pertenciam, um lugar no pantedo das divindades.

Cossard (2008) além de falar no Orixa relacionado com as forcas da natureza e nos
traz o lado humano do mesmo. Assim, nos fala sobre as virtudes e os defeitos que trazem
consigo, analisando que 0os mesmos estdo relacionados ao comportamento do filho a que
ele pertence. Nesse sentido o controle dessas tendéncias cabera aos seres humanos ao
dizer:

Essas forcas sdo concebidas como seres animados e agem segundo uma
personalidade bem determinada, como seu campo de acdo, suas
preferéncias e repugnancias. Com essas divindades ndo sdo em esséncia
nem bons, nem mas, é possivel que o homem possa concilia-las; mas s6
conseguird fazé-los se ja tiver adquirido o conhecimento e sabedoria
necessarios. Algumas vezes, ha uma interacdo ou, até mesmo, luta e

oposicdo entre elas, dai podendo resultar um conflito ao qual o0 homem
pode estar associado (COSSARD, 2008, p.36).

Nesse sentido o Ogan Pegigan Robson nos mostra as caracteristicas dos filhos e

filhas dos Orixas que trazem o lado humano de seus pais, ao dizer:

Se vocé perguntar a um homem militar, mesmo que ndo saiba qual é o
seu Orix4, ele diz logo, eu sou filho de Ogum, porque é muito homem! Se
for brigdo, eu sou de Exu, ele é dono de minha cabeca! Sempre faz essa
comparacdo, se é a delicadeza da mulher, o pessoal diz que é logo, de
Oxum. Ah, ele é muito delicado, esse ai é filho de Oxum. (OGAN
PEGIGAN Robson, Diario de Campo: 18-09-2013).

Ekede Vitdria falando dessa relacdo do filho com o Orixa também nos diz: “Se um
Orixa for brabo seus filhos sdo, se o seu Orixa for timido a pessoa também é. Depende dos
Orixas essa caracteristica da pessoa” (EKEDE VITORIA. Diario de Campo: 05-09-2013).

O Ogan Robson e a Ekede Vitoria nos falam dessa relacdo existente entre o Orixa e
seus filhos e filhas, neste sentido apresentam caracteristicas que os assemelham fazendo-os
ter comportamentos parecidos com os seus pais. Contudo em nenhuma das repostas eles
entraram na questdo do controle dos comportamentos humanos em fungdo desse arquétipo

nas atitudes cotidianas.

Em relacdo ao universo dos Orixas, ao contrario do que as concepcdes coloniais nos

fizeram crer existe a crenca num Deus Unico que controla os demais Orixas. Tal crenga



213

encontra-se presente em todas as religides de matrizes africanas que vieram para o Brasil,
mesmo diante das diferencas étnicas entre os varios povos escravizados que vieram para
ca. Em relagcdo ao monoteismo, Cossard (2008) nos diz:
Na verdade no meio dos africanos e seus descendentes ndo havia uma
religido Unica. As etnias representadas no Brasil tinham, cada uma, suas

caracteristicas, mas havia entre elas uma base comum: a crenca em um
ser supremo que domina o mundo (COSSARD, 2008, p.27).

O reconhecimento do Candomblé como uma religido monoteista que tem Olorum
como Deus supremo e regente do mundo, encontra-se presente na resposta do Ogan Alabé
Flavio ao falar sobre os Orixas nos diz:

Para mim e para todos eu acho que seja a nossa esséncia de vida, primeiro
Deus, que eu acredito na minha concepcdo que Deus no Candomblé seja
Olorum, o Deus maior, o supremo, Deus tem varios nomes. Ai o Orixa
para mim e acredito que para 0s outros seja nossa esséncia de vida,

ninguém existe sem o Orixa, até mesmo os leigos (OGAN ALABE,
Flavio. Diario de Campo: 18-09-2013).

5.1.2 As (in)certezas de se tornar um candomblecista.

Em relacdo as concepgdes que 0s sujeitos com os quais dialogamos tinham sobre o
Candomblé, encontramos negacdo a religido e distanciamento da mesma. Tais atitudes
foram encontradas nas respostas dadas pelo Babalorixa, pela Yakekeré e por duas Ekedes,
ao dizerem: “A minha histéria no Candomblé, aconteceu quase por um acaso, na verdade
eu ndo era nem simpatizante” (BABALORIXA, IVAN); “[...] Quando eu era pequena
minha méde frequentava e eu achava aquilo horrivel, terrivel e eu dizia que ela me
envergonhava” (YAKEKERE, JANAINA); “Nio gostava, criticava bastante a minha méie
quando ela vinha, nao gostava de nada, ndo gostava de vir, ficava dizendo coisa” (EKEDE
JANINE); “Antes eu ia assim sabe, mas ndo gostava, ia por causa de Claudio. Falava era

muito: vai procurar um tergo! Vai para Igreja rezar! Deixa de tua safadeza!” (EKEDE

YABASSE).

Essas quatro respostas foram registradas por trazerem a marca do sentimento de
colonialidade que esta presente na concepc¢do dessas pessoas em ndo querer aproximacao
com o Candomblé. A ndo simpatia, a vergonha, a critica, a descredibilizacdo presente em
todos os depoimentos e na fala da Yabassé quando ela manda o filho deixar de safadeza e

ir para a Igreja, rezar o terco, sdo aspectos que nos trazem a reflexdo sobre a imposicao



214

cristd que vem desde a colonizagdo e continua no sentimento de colonialidade que

permanece até 0s nossos dias.

O contetdo de suas respostas é explicado pelo pensamento de Mignolo (2003),
sobre o dominio do pensamento europeu no mundo colonizado quando diz: “[...] a tinica
perspectiva epistémica era o cristianismo que detinha o duplo privilégio de ser um dos
lugares de crenga e do conhecimento humano” (MIGNOLO, 2003, p. 676). Em Lander
(2005, p.14) iremos encontrar a razdo para esse dominio religioso, quando ele analisa a

negacdo de todas as expressdes culturais que nao sejam as padronizadas pela Europa.

Os sujeitos pesquisados, influenciados pela hegemonia da Europa, antes de
conhecer o Candomblé, negavam essa experiéncia cultural religiosa, no entanto ao
aproximarem-se da mesma, encontram no Orixa as forgas necessarias para a conducao de
suas vidas. Percebemos essa mudanca ao analisarmos as respostas dos referidos sujeitos
apos a sua trajetoria religiosa ao afirmarem: “O Candomblé na minha vida eu tenho esse
raciocinio bem formando. E o (nico prazer que eu tenho em viver que me absorve em
todos os sentidos” (BABALORIXA, IVAN): “Hoje é meu reflugio” (YAKEKERE
JANAINA); “Para mim é muita coisa, primeiro Deus, segundo eles” (EKEDE YABASSE).

O Candomblé mesmo que nédo tenha feito parte dos planos iniciais da vida dessas
pessoas por motivos inerentes a experiéncia existencial de cada um passou a ocupar o lugar
principal na vida das mesmas. Nessa relacdo de intimidade que estabelecem com o sagrado
retiram forcas para enfrentar as adversidades da vida e principalmente quando o obstéaculo

origina-se a partir de sua propria escolha religiosa.

O sentimento que permeia nas pessoas que cruzam as portas de um terreiro de
Candomblé, guardado pelo Orixad Exu, que tem o seu campo de atuacdo relacionado a
comunicacdo entre os homens do Aié e as divindades do Orum, € justamente o de regresso
a terra que foi arrancada de nossos ancestrais. Na ceriménia do Candomblé essa nostalgia é
vivificada pelo toque dos tambores no chamamento para que os Orixas venham trazer o seu
Axé aqui na terra. Esse som que € arrancado dos instrumentos pelas mdos dos Ogans,
invade os sentidos, embalam o corpo e alimentam a alma. Alma, que mesmo habitando em
corpos brancos, é negra, da negritude dos ancestrais, que se traduz em luta e resisténcia que

mesmo com a negacdo e perseguicdo de sua cultura, sua histéria e seu povo, resistiu a



215

todas as formas de intolerancia e continua viva ha memoria, tradicdo e no amor a religido

da natureza que se funde na prépria vida.

Outro aspecto muito importante que foi observado no Candomblé em relagdo a sua
estrutura e relacionamento existente entre as pessoas € a nocao de familia que se forma a
partir da iniciacdo. Os lacos de familia que foram esfacelados pela escravizagdo com a
unido das pessoas em torno do terreiro sdo recompostos pelo Orixa. Nesse sentido
Brekenbrock (1992) diz:

O terreiro funciona como uma grande familia, onde o parentesco se
compde por duas vertentes: por um lado o parentesco carnal e por outro -
0 que ndo o faz menos importante — um parentesco espiritual e ritual. O
parentesco no terreiro ndao é visto apenas na base de critérios bioldgicos,

mas também e principalmente em critérios religiosos (BERKENBROCK,
2007, p.207).

Essa relagdo familiar existente no Candomblé pode ser confirmada na fala do
Babalorixa lvan quando diz: “O terreiro também tem sua fungdo social € como ¢ pautado

nas relagdes familiares, os irmdos de santo devem prestar apoio aos que precisam”

(BABALORIXA IVAN, 18-09-2013).

O depoimento da Ekede Janine ao reconhecer a importancia do Orixa, quando
colocou a sua familia para residir dentro do terreiro nos diz, fornecendo-lhes amparo
social, nos diz: O Orixa para mim é tudo! Tudo de bom que aconteceu em minha vida, o
gue primeiramente amparou a minha mae, amparou a todos nés na casa dele. Tudo, para
mim é tudo! (EKEDE, JANINE. Diario de Campo: 12-09-2013).

O Ia6 Claudio expde a sua relagdo familiar com seu Orixa, ao dizer: “O Orixa para
mim ¢é a minha mée, a dona da minha cabeca e do meu destino! [...] lansd € minha mae
soberana. Minha mie que me protege ¢ que me livra do mal” (IAO CLAUDIO). Tal qual o
depoimento dos outros sujeitos acima, reafirma entdo, o pensamento de Berkenbrock
(2007) “O terreiro funciona como uma grande familia [...] um parentesco espiritual e
ritual”. Ao ressaltar a sua filiagdo com Iansa ele nos traz o seu parentesco espiritual e

ritual, confirmado na iniciacéo.

Foi na familia do santo que os candomblecistas no decorrer da histéria até os dias

atuais retiraram forcas para lutar contra a exclusdo social, ndo s6 em relacdo aos escravos



recém-libertos como também, em torno da preservacdo da tradicdo existente na familia

ancestral negra, que se encontra presente em cada um de nos.

5.1.3 Quadro 6 - Consolidagdo da Andlise sobre Candomblé.

CATEGORIAS TEORICO EMPIRICO RESULTADOS
CANDOMBLE | “[..] a convicgdo religiosa dos | “[...] fingir que eram | Subalternizago e
negros foi colocada a duras penas”. | catdlicos”  (Yakekeré, | resisténcia.

(VERGER, 2002)

Diario de Campo: 19-
09-2013)

“O colonialismo ndo basta encerrar
0 povo em suas malhas, esvaziar o
cérebro colonizado de toda forma e
de todo contetdo”

(FANON, 1961, p.175).

“O Candomblé chegou

no Brasil através dos
negros africanos,
coitados, sofredores”
(OGAN ALABE,
Flavio. Diario  de

Campo: 18-09-2013).

O colonialismo deturpa a
imagem do povo africano
colocando-o como um
povo submisso,
desprovido de qualquer
forma de luta. (Imagem
forjada de passividade e
conformismo, confrontada
com a realidade de luta)

“[...] a Unica perspectiva epistémica
era o cristianismo que detinha o
duplo privilégio de ser um dos
lugares de crenga e do
conhecimento humano”
(MIGNOLO, 2003, p. 676).

“Falava era muito: vai
procurar um terco! Vai
para Igreja rezar! Deixa
de tua  safadeza!”
(Ekede Yabassé)

As crengas africanas ndo
tem lugar numa sociedade
onde predominam  0s
valores coloniais cristéos.

“Na verdade no meio dos africanos
e seus descendentes ndo havia uma
religido  Unica. As  etnias
representadas no Brasil tinham,
cada uma, suas caracteristicas, mas
havia entre elas uma base comum:
a crenga em um ser supremo que
domina o mundo” (COSSARD,
2008, p.27).

“Para mim e para todos
eu acho que seja a nossa
esséncia  de  vida,
primeiro Deus, que eu
acredito na  minha
concepgdo que Deus no
Candomblé seja
Olorum, o Deus maior,
0 supremo, Deus tem
varios nomes” (OGAN
ALABE, Flavio. Diario
de Campo: 18-09-
2013).

As religides de matrizes
africanas partem de uma
base comum, a crenca em
um s6 Deus, Olorum,
criador do universo e dos
Orixas.

“O orixa seria, em principio, um
ancestral divinizado que, em vida
estabelecera vinculos que lhe
garantiam um controle sobre certas
forcas da natureza, como o trovdo,
0 vento, as aguas doces ou
salgadas, ou entdo, assegurando-lhe
a possibilidade de exercer certas
atividades como a caga, o trabalho
com metais ou ainda, adquirindo o
conhecimento das propriedades das
plantas e sua utilizacdo do poder,
asé” (VERGER, 2002, p18).

“Eles trazem em terra
uma presenga muito
forte da natureza, da
forca da natureza dentro
de sua esséncia. Por
exemplo, eu posso ter
com lansd que é a
senhora dos ventos das
tempestades, €& um
Orixa  forte! Uma
presenca de lansa muito
forte vocé pode sentir o
vento, um  energia
diferente”
(BABALORIXA,
Diario de Campo: 18-
09-2013).

O lado humano do
ancestral divinizado foi
esquecido, por influéncia
da cultura ocidental que
s6 valoriza a Historia
escrita, descredibilizando
a histéria oral. Assim,
predominou o Orixa
associado a forca da
natureza.

“Essas forgas sdo concebidas como
seres animados e agem segundo
uma personalidade bem

“Por exemplo, se um
Orixa for brabo seus
filhos sdo, se o seu

(@] Orixa possui
caracteristicas humanas
que sdo absorvidas pelos




determinada, como seu campo de
acdo, suas  preferéncias e
repugnancias. Com essas
divindades ndo sdo em esséncia
nem bons, nem mas, é possivel que
0 homem possa concilia-las; mas
sO conseguird fazé-los se ja tiver
adquirido o conhecimento e
sabedoria necessarios”

(COSSARD, 2008, p.36).

Orixa for timido a
pessoa  também  é.
Depende dos Orixas
essa caracteristica da
pessoa” (EKEDE
VITORIA. Diario de
Campo: 05-09-2013).

seus filhos, contudo cabe
a estes promover o
equilibrio entre 0s
sentimentos contraditérios
para haver a
harmonizacdo do ser.

“O terreiro funciona como uma
grande familia, onde o parentesco
se compde por duas vertentes: por
um lado o parentesco carnal e por
outro - o0 que ndo o faz menos
importante  — um  parentesco
espiritual e ritual”.
(BERKENBROCK, 2007, p.207).

O terreiro também tem
sua funcdo social e
como é pautado nas
relagBes familiares, os
irmdos de santo devem
prestar apoio aos que
precisam”
(BABALORIXA

A dissolucédo das familias
consanguineas na
escravizagdo foi
recomposta pelos vinculos
com o Orixa, formando a
familia de santo no
Candomblé.

217

IVAN, 18-09-2013).

5.2 Racismos e Intolerancias
5.2.1 Racismo

O racismo no Brasil girou em torno do ideal de brangueamento, que teve como
meta afastar a marca da negritude da sociedade. Para isto 0 modelo europeu deveria ser
seguido ndo s6 na arquitetura e medidas sanitaristas, afastando o negro dos centros
urbanos, como também reprimir os aspectos de sua cultura, entrando neste contexto a

religido. Nesse sentido Munanga (2010) nos diz:

No nosso entender, o0 modelo sincrético, ndo democratico, constituido
pela pressdo politica e psicoldgica exercida pela dirigente, foi
assimilacionista. Ele tentou assimilar as diversas identidades existentes na
identidade nacional em construcdo pensada numa Vvisdo eurocéntrica
(MUNANGA, 2010, p.446).

Essa visdo assimilacionista analisada por Munanga (2010) significava reunir as
identidades étnicas aqui presentes em torno de uma cultura nacional, onde predominavam
os valores brancos. Isto fez com que 0s negros e negras lutassem pela inclusdo social
buscando o apropriacdo do modelo cientifico europeu, enfrentando dentro deste proposito a
sociedade racista e as oportunidades desiguais, onde muitos foram obrigados a parar no

caminho.

Neste sentido, quando questionamos ao Babalorixa se ele percebia relacdo entre o

racismo e o preconceito religioso ao Candomblé, ele diz:



218

Pessoal eu mesmo nunca fui vitima. Vale salientar, talvez hoje, pelo povo
j& me ter como advogado entdo ndo demonstra certo tipo de preconceito.
[...] No geral, eu vejo o seguinte: Alguns acham que pelo Candomblé ser
recheado da cor negra, ndo é? Deve ser, digamos assim desclassificado.
Alguns pensam desta forma. Mas se analisarmos mais adiante um pouco,
vamos ver que hoje existe um percentual de brancos muito grande.
(BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-09-2013)

A resposta do Babalorixa ao ressaltar a sua condi¢do de advogado em detrimento de
sua cor reporta-nos ao pensamento de Quijano (2005) sobre a colonialidade do poder e do
saber ao dizer:

[...] como parte do novo padréo cultural a Europa também concentrou sob

sua hegemonia o controle da subjetividade, da cultura, e em especial do
conhecimento e da producgdo o conhecimento (QUIJANO, 2005, p. 110).

O Babalorixa, embora negro, conseguiu um lugar de destaque no mundo dos
brancos. O enquadramento aos padrdes culturais do colonizador tirou-lhe de uma situagéo
de subalternizacdo para uma zona de conforto, ja que o curso superior foi passaporte para o
mundo letrado dos padrdes cientificos, com uma posi¢do econdmica estavel na sociedade

capitalista.

A trajetdria social do Babalorixd é semelhante a de Frantz Fanon (2008) e de
muitos negros martinicanos que se engquadraram aos padrdes culturais coloniais. Como
refletiu o proprio Fanon (2008): “Por mais dolorosa que possa ser esta constatacdo, somos
obrigados a fazé-la: para o negro ha apenas um destino: Ele é branco!” (Fanon, 2008.
Péag.28).

Outro ponto presente na fala do Babalorixa é a presenca das pessoas brancas no
Candomblé, o que ja foi registrado por Bastide desde 1960. Contudo esse pesquisador
também registrou a migracdao dos negros do Candomblé para outras religiées. Explicando
que isto ocorria pela necessidade que 0 povo negro sentia em se enquadrar socialmente e
economicamente no mundo dos brancos e para isto distanciavam-se de suas origens
africanas. Ao dizer:

E por isso que, os que desejavam elevar-se socialmente, seja pela escola,
pelas boas relagdes, por um casamento com pessoas mais claras, ou pela
protecdo de um politico que lhes outorga um lugarzinho de funcionério,
repelem o candomblé e tudo quanto, em geral, possam relembrar aos
olhos dos outros (agueles que visam conquistar) a sua dependéncia
cultural da Africa (Hutchinson apud Bastide, 1960, p. 400).



219

Tal realidade reflete a colonialidade do ser que obriga o individuo colonizado a se
enquadrar aos padrdes estabelecidos pelo seu colonizador e que nesta atitude gerada pela

busca da sobrevivéncia perde-se de si mesmo.

Entdo o racismo brasileiro configurou-se no decorrer da historia pela negacdo aos
afrodescendentes da vivéncia de suas raizes e tradicbes como também a oportunidades de
ascensdo social equiparada aos brancos, confirmando-se assim o “mito da democracia
racial”, como nos diz Fernandes (2007) “Ora as investigagdes antropoldgicas, socioldgicas
e historicas, mostram em toda parte, que a miscigenacdo so produz tais efeitos quando nao
se combina a nenhuma estratificacdo social” (FERNANDES, 2007, p. 44).

Tendo absorvido o discurso de uma democracia racial que nunca existiu, 0 Ogan
Pegigan Robson, além de negar a existéncia do racismo em relagdo a etnia africana e a
religido, traz em sua fala elementos de uma ideologia de oportunidade igual para todos os
brasileiros, independente de suas racas. ApoOs algumas contradi¢cbes no inicio de seu
depoimento, onde ele reconhece a existéncia do racismo: “O racismo realmente existe,
existe em todo lugar”. Em seguida nega ao dizer: “Eu mesmo sou muito assim para essas
coisas de a gente ver esse preconceito grande, mas do meu lado eu nao vejo ndo. Nem com
religido nem com etnia” (PEGIGAN ROBSON, Diario de Campo: 19-09-2013).

Apos isto, ele esboca 0 seu pensamento sobre oportunidade de trabalho igual para
todos, sem levar em consideracdo as disparidades sociais e econdmicas existentes no
mundo capitalista e 0 contexto racista ao qual os negros(as) estdo inseridos. Desta forma,
ele afirma baseado nas experiéncias das pessoas as quais se relaciona: [...] negros sem
dinheiro, ou negros com dinheiro, tem uns que nao tem dinheiro porque nao quiseram ter,
porque ndo vdo trabalhar! Apoés isto, ainda traz em sua fala o exemplo nitido da
colonialidade do poder, relacionando o negro a fungdes subalternizadas, quando diz: “[...]
que seja para limpar um mato que seja para fazer qualquer coisa, entendeu! VVocé encontra!

Aium negro... Tudo bem tem pessoas que ndo tem condicGes de estudar a gente sabe”.

Nesse sentido, buscamos em Quijano e na divisdo racista do trabalho a justificativa
para essa afirmagdo, entendendo que o “limpar mato” ao qual o Ogan se refere nos dias
atuais, equivale as funcGes subalternizadas, mal pagas e outrora associadas ao trabalho do

povo escravizado.



220

A classificacdo racial da populagdo e a velha associacdo das novas
identidades raciais dos colonizados como formas de controle ndo pago,
ndo assalariado do trabalho, desenvolveu entre os europeus ou brancos a
especifica percepcdo de que trabalho pago era privilégio dos brancos
(QUIJANO, 2005, p.110).

Essa classificacdo racial de trabalho que inferiorizava os homens e as mulheres
negras, também é vista na fala do Ogan Alabé Flavio, embora em outro contexto. Ele
reconhece a relagdo entre racismo e religido quando diz: “Tem com certeza, tem! Analisa a
presenga da Igreja Catdlica e sua imposicdo religiosa”. Faz também uma analise da
situacdo racial do povo negro, classificados como inferiores ao dizer: “Tem haver com os
bardes que menosprezavam 0s negros e que virou a rotina do século, para eles 0s negros
eram nojentos, sempre foram os inferiores”. Essa resposta estd em comunica¢cdo com o
pensamento de Quijano (2005, p.110) “A classificacdo racial da populagdo [...]
desenvolveu entre os europeus e 0s brancos a especifica percep¢do de que trabalho pago

era privilégio dos homens brancos”.

Por fim, 0 Ogan Alabé nos traz a questdo do sincretismo religioso ao dizer: “[...]
Até por isso inventaram o sincretismo para que 0s negros pudessem abafar, cultuar, sem
que eles pudessem atrapalhar [...]”. Sua andlise estd em consonancia com o pensamento de

Bastide (1960) sobre sincretismo ao afirmar:

“[...] Os deuses, sejam Voduns ou Orixds, acham-se em estreita
correspondéncia com os santos catdlicos. A mascara colonial ficou
pregada no deus negro, mesmo onde ndo existe esta identificacdo entre
um e outro”. (BASTIDE, 1960, p. 361).

Os demais sujeitos com os quais dialogamos concordam que o preconceito racial e
religioso em relacdo ao Candomblé tem relagdo com a sua origem negra. Nesse sentido,
vamos analisar agora o lado mais forte desse preconceito quando ele se manifesta em
atitudes de intolerancia religiosa, que ndo fica restrita a negacdo e silenciamento da opgéo

religiosa do outro, ela assume o carater de hostilidade e perseguicdo a esses individuos.

Essa perseguicdo acarreta ndo sO prejuizos psicoldgicos em suas vitimas ao verem o
seu universo sagrado ser vilipendiado pelo outro. Ela estende-se ao patamar material ao
interferir nos ambientes de trabalho, afetando a vida dessas pessoas em termos econbémicos

€ em outros espacos e setores da mesma.



221

5.2.1 Intolerancia Religiosa

Os estudos pos-coloniais e os tedricos com 0s quais nos apoiamos para esta
discussdo apontam a relacdo existente entre racismo e Candomblé, associada a origem
negra da religido e o afastamento das marcas culturais desta etnia. Em relag&o a identidade
cultural do povo negro e a negacdo da mesma pela sociedade branca na formacdo do
Brasil, Munanga (2003) nos diz:

Durante geracOes, a sociedade branca tem feito deles uma imagem
depreciativa a qual alguns deles ndo tiveram forca para resistir, pois a

introjetaram e criaram uma auto-depreciacdo que hoje se tornou uma das
armas mais eficazes de sua propria opressao (MUNANGA, 2003, p. 05).

Nesse sentido, sdo ressaltados os valores do colonizador que trazem a marca da
cultura hegemdnica branca e que sdo absorvidos pela sociedade estabelecendo
comportamentos padronizados. Como nos diz Silva (2005, p.54) “Ao se importar o modelo
europeu de vida combatia-se a heranga africana em nossa cultura, vista como exemplo de

primitivismo e atraso [...] € principalmente a sua religidao”.

Desta forma, fugir a essa norma néo € tolerado, € desvalorizado, chegando até ao
patamar da perseguicdo. A sociedade comete, como nos traz Grosfoguel (2007) o racismo
epistémico, que ‘considera 0s conhecimentos ndo ocidentais como inferiores aos
conhecimentos ocidentais” (GROSFOGUEL, 2007, p.32).

Embora o Babalorixa ndo tenha encontrado relacdo entre racismo e Candomblé,
consegue perceber a presenca da intolerancia religiosa ao dizer: “[...] Eu vejo até um

quadro acentuado, o racismo nao!”.

Uma sociedade condicionada por fatores histéricos e sociais hegemdnicos que
segue como modelo espiritual Unico as religides de matriz crista tende a ndo se aproximar
do Candomblé e de outras religides afro-brasileiras, como também de seus adeptos. Julga
com severidade qualquer comportamento atipico e isolado de um de seus seguidores,
colocando sempre a culpa na religido, como nos diz o Babalorixa: “[...] vez por outra
escutamos, vemos, presenciamos noticias de comportamentos atipicos aos adeptos do
Candomblé. Isto gera o qué? Uma intolerancia!”. Fato que acontece em outras religides,
mas que ndo sdo vistos por este mesmo prisma como ele mesmo complementa: q...]

Temos hoje um grande numero de Igrejas Evangélicas, ndo sabemos quais sdo as corretas e



222

incorretas e a sociedade absorve todas de uma forma bonita [...] de uma forma
normalizada” (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo, 18-09-2013).

No mesmo sentido a Yakekeré traz o seu depoimento, onde perdeu a sua vaga em
um emprego por ser candomblecista e ao afirmar a sua religido perante o psicélogo ele
sentenciou: “[...] aqui s6 se admite pessoas evangélicas e catdlicas” (YAKEKERE,

Janaina. Diario de Campo; 19-09-2013).

A perseguicdo que a Yéakekeré Janaina sofre por ser candomblecista refletem as
marcas da colonizacdo que se fazem presente no decorrer da historia na forma de
colonialidade nos termos de Quijano (2005), até os dias atuais. Entretanto para Fatima
Silva (2009), “Esse pensamento ideoldgico tomava como suspeitas as formas organizativas
da comunidade que habitavam os mangues e frequentava as religides de matrizes africanas,
negra em sua maioria” (SILVA, 2009, p. 182).

Sobre essa perseguicdo que as pessoas do Candomblé vém sofrendo no decorrer da
historia, o Ogan Alabé Flavio analisa que ja foi pior ao dizer: “Intolerancia existe, mas
estamos lutando a cada ano e de passo em passo a gente conquista 0 nosso espaco”. Essa
luta que reflete as conquistas dos movimentos sociais gera espaco para que 0S
candomblecistas possam mostrar que a sua religido ndo esta relacionada a pratica do mal,

colocando em questionamento a imagem forjada pelo colonizador.

A luta pela transformacdo social em prol do reconhecimento, valorizacdo e inclusao
das religides de matrizes africanas no ambito social, reflete a discussdo de Fanon ao dizer:
Foi necessario que mais de um colonizado dissesse “isso ndo pode
continuar”, foi necessario que mais de uma tribo se rebelasse, foi
necessario mais de um levante sufocado, mais de uma manifestacdo

reprimida para que pudéssemos hoje erguer a cabega com esta confianca
na vitéria (FANON, 1979, p.172).

Nesse sentido, as comunidades tradicionais de terreiro a partir de suas necessidades
saem do estado de exclusdo para a visibilidade social, através da acdo coletiva estdo
empreendendo esfor¢os para a concretizacdo de uma vivéncia democréatica. Esta luta €

comum a todos 0s candomblecistas e so ela leva a libertacdo das amarras coloniais.



223

5.2.2. Intoleréncia Religiosa nas Escolas Publicas.

A interculturalidade critica deveria ser a base do trabalho pedagdgico das escolas
para que se trabalhasse o conhecimento que possibilitasse as trocas culturais entre pessoas
oriundas de diversos grupos, como nos diz Walsh (2008):

De manera aun mas amplia, proponho la interculturalidade critica como
herramenta pedagdgica que pone em cuestionamento continuo la
racializacion, subalternizacion, inferiorizacion, y sus patrones de poder,
visibiliza maneras distintas de ser, vivir y saber, y busca el desarrollo y
creacion de comnprensiones y condiciones que no sélo articulan y hacen
dialogar las diferencias en un marco de legitimidade, dignidade,
igualdad, equidade y respeto, sino que también a la vez alimentan la

creacion de modos “outros” de pensar, de ser, de aprender, ensenar,
sonhar, vivir que cruzan fronteras (WALSH, 2008, p. 139).

Contudo ao nos depararmos com a realidade através dos depoimentos apresentados
pelas Ekedes, em relacdo as suas vivéncias escolares no periodo de suas iniciacoes,
observamos que essa pratica esta bem longe de ser alcancada. Esse fosso que separa a
escola das vivéncias interculturais esta presente na fala da Ekede Janine quando diz: “[...]
Teve tempo, teve semana que eu fui para a escola que tinham professores que ficavam
mandando eu sair dessa religido, que era coisa do diabo, que era para eu me converter”.
Nesse sentido, nos reportamos a Cunha Jr (2005) quando analisa que o espaco pedagogico
virou um palco de imposicdo religiosa, onde as religides e matrizes africanas sao
perseguidas por atitudes de racismo e intolerancia, ao dizer: “Combatem todos os
elementos de expressdo que marquem a existéncia de uma identidade do candomblé.
Reduzem os elementos da cultura religiosa a coisa do diabo” (CUNHA JR., 2005, p. 256).

Fazendo uma ponte entre a realidade vivida pela Ekede expressa nesse depoimento
e 0 que seria de fato uma escola democratica, percebemos que a escola funciona contraria a
pedagogia freireana e fechando-se as experiéncias dos educandos e educandas que tém
opinides e culturas diferentes. Como nos diz Freire: “Nas minhas concep¢des com 0s
outros, que ndo fizeram necessariamente as mesmas opcdes que fiz, no nivel da politica, da

ética, da estética, da pedagogia, ndo posso querer “conquista-los” (FREIRE, 1996, p.135).

O espaco escolar que deveria ser democratico, onde se oportunizasse a vivéncia
das trocas culturais, tem funcionado como um espaco de conversao e 0s educandos que ndo

pertencem as religiGes hegemonicas sdo constrangidos e desrespeitados em sua fé. Esta



224

realidade que os educandos candomblecistas vém sofrendo desde sempre se exacerba com
0 crescimento das religides neopentecostais, como nos diz Barbosa (2012):
O crescente numero de adeptos desses segmentos neopentecostais,
principalmente nos locais onde se concentram as populagdes negras e

pobres do pais, vem determinando o surgimento de uma verdadeira

“guerra” contra a expressdo e do exercicio de convivéncia com a
diversidade (BARBOSA, 2012, p. 85).

Essa guerra que Barbosa nos fala atingiu a Ekede Janine dentro da escola no
periodo em que estava de preceito religioso, sobre esta fase nos relata: “E teve um pastor
que botava a md@ na minha cabeca, eu de quelé, de contra-egun e ndo pode!” Tal
desrespeito, a opgdo religiosa diferente da cristd dentro do espacgo escolar publico, também
foi retratado por Caputo (2012, p.97) ao dizer: “Uma professora passava 6leo ungido na
testa dos alunos para que todos ficassem tranquilos e para tirar o Diabo de quem fosse do

Candomblé”.

Fato como esse que acontece com frequéncia dentro das igrejas evangelicas,
encontrou na escola pablica um local de propagacdo por meio de seus agentes, presentes
muitas vezes no corpo docente e na gestdo. A opressao presente na cultura hegeménica na
atualidade se consolida por meio da escola e funciona na contramdo do pensamento de
Walsh (2008), quando favorece a racializagdo, a subalternizacdo e a inferiorizacdo das

pessoas que divergem do padréo cultural imposto.

Num segundo momento da fala da Ekede Janine ela relata que foi vitima dessa
inferiorizacdo por parte de uma professora ao dizer: “ nao sentaram mais perto de mim,
porque a professora ficava falando que era coisa do deménio e que ninguém ficasse perto.
Que cu ia trazer o pessoal para ca” (EKEDE JANINE).

A escola que temos, esta longe da proposta de uma educacdo intercultural e também
dialégica, proposta por Wash (2008) e por Freire (2011), respectivamente. Os professores
que deveriam estar funcionando como mediadores entre o dialogo que necessitaria ser
travado entre os sujeitos das diferentes culturas, infelizmente estdo agindo com preconceito
com bases em experiéncias etnocéntricas. Ao invés disso precisariam ensinar atitudes
positivas frente a essas diferencas e ndo fazer como a professora da Ekede que incentivou a

sua exclusdo perante a turma, rotulando-a como uma pessoa que servia ao deménio.



225

A experiéncia vivenciada pela Ekede Vitoria na época de sua iniciacdo também foi
negativa, na medida em que ela se deparou com a hostilidade do grupo que utilizou
palavras do contexto religioso afro-brasileiro, como forma de apelidos visando a sua
subalternizagcdo. Como ela nos diz: “Mae de Santo, macumbeira.” E também “cigana” por

ela apresentar-se usando um pano na cabeca.

Os apelidos que sdo mencionados por Vitoria na realidade sdéo marcas oriundas de
culturas que sdo marginalizadas no contexto social. “Mae de Santo”, o maior cargo dentro
do terreiro e a quem se deve 0 maior respeito, € colocado como xingamento pelos meninos

e meninas de sua escola. Nesse momento o cargo € deturpado e associado a algo maléfico.

O educando ou educanda candomblecista ao se deparar com esse tipo de agresséo
psicoldgica se vé diante de um conflito. O cargo que personifica a figura da mée, quando
ocupado por uma mulher, ou do pai, quando ocupado por um homem € descaracterizado e
pronunciado em forma de zombaria. A pessoa a quem se deve obediéncia, que cumpriu
todas as etapas e preceitos necessarios para servir ao sagrado e ascender a uma nova
hierarquia, na escola por preconceito e despreparo dos docentes é diminuido pelos (as)
colegas. O apelido de “macumbeira”, por sua vez ¢ utilizado para diminuir a opg¢ao
religiosa dos(as) candomblecistas. Esse termo vem recheado de maldade ao associa-lo a

pessoa que pratica feiticos para prejudicar 0s outros.

O termo “cigana”, utilizado contra Vitéria como xingamento pelo fato de estar
usando um pano na cabeca, nos diz do desrespeito que a comunidade escolar tem com esta
cultura, que é milenar tal como as tradicGes africanas, as quais sdo culturas contra-

hegemonicas, hostilizadas pela sociedade, que defende os valores da cultura eurocéntrica.

Os gestos ofensivos que os(as) colegas faziam contra a Ekede como: “cruzes com
os dedos” e “se benziam”, traduz a intolerancia religiosa e a diabolizagdo da religido: o que
representa a negacdo das religibes nao cristds. A imposicéo religiosa cristd do colonizador
aos colonizados foi discutida por Quijano (2010) ao dizer: “[...] forcaram - também em
medidas varidveis em cada caso - 0s colonizados a aprender parcialmente a cultura dos
dominadores [...] especialmente religiosa. E este o caso da religiosidade judaico-crista”
(QUIJANO, 2005, p.111).

A educacdo escolar pablica e seus agentes tém colaborado para a perpetuacdo da

colonialidade, da mesma forma que aconteceu com as Ekedes dessa pesquisa, registrou



226

Caputo (2012, p. 197) em relacdo aos candomblecistas de seu estudo: “Isto acontece em

diversos espacos e de acordo com os depoimentos a escola é “o pior deles”.

As Ekedes foram obrigadas a enfrentar o preconceito aberto e sem intervengdo por
parte dos agentes da educagdo que pudesse reverter essa situacdo em aprendizagem. Ainda
sobre esta situacdo a Ekede Vitdria também nos diz que: “Os professores ndo falavam
nada, ficavam olhando!”. (EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 05-08-2013). De fato,
houve graves erros quando o professor deixa o preconceito ser exacerbado.

Em tudo isso, encontramos uma escola publica que ndo respeita o principio da
laicidade e nem tdo pouco o direito de pertencimento a diferentes credos religiosos, que
fazem parte da diversidade cultural brasileira. Em face dessa experiéncia podemos afirmar
que a educacéo escolar publica caminha em lado oposto a proposta pedagogica freireana de
educacéo, pois subjulga as pessoas e ndo respeita 0s saberes e experiéncias de vida que 0s
educandos trazem de seu meio. Isto produz um sentimento de “ndo existéncia” nos termos
de Fanon (2008), ao verem a sua religido sendo descredibilizada ou quando s&o

pressionadas a deixarem a mesma, que faz parte de sua vida e de sua experiéncia cultural.

O sentimento de “ndo existéncia”, proveniente desse tipo de colonialidade, opera-se
a cada instante em educandos candomblecistas que sdo obrigados, no espaco escolar
publico, a silenciar a sua fé ou a converter-se no mundo do outro, que é branco e cristao.
Entdo sO existem duas alternativas para os educandos ndo cristdos. Uma € a de esquecer
toda uma tradicdo educacional que trazem do grupo ao qual pertencem e assimilar a cultura
padronizada da escola, a outra é se organizar e lutar pela credibilizacdo das religides afro-

brasileiras, no caso o Candomblé.

O depoimento da mée das Ekedes sobre a intolerancia na escola publica confirma a
falta de abertura dos professores para trabalhar de modo a contemplar um didlogo
intercultural e a respeitar a opgdo religiosa dos educandos e educandas ao dizer: “Eu acho
que a escola publica, entre aspas, ndo é tdo puablica porque ndo aceita a diversidade
religiosa”. Esta reflexdo feita pela Yékekeré mostra que a pratica pedagogica das escolas
nega o pensamento de Freire (1996) em relacdo ao respeito a diversidade cultural e contra
0 preconceito e a discriminacéo ao dizer:

Faz parte igualmente do pensar certo a rejeicdo mais decida a qualquer
forma de discriminacdo. A prética preconceituosa de raga, de classe, de



género ofende a substantividade do ser humano e nega radicalmente a

democracia (FREIRE, 1996, p.36).

5.2.3 Quadro 7 - Consolidagdo da Andlise sobre Racismo e Intolerancia Religiosa

CATEGORIA

TEORICO

EMPIRICO

RESULTADOS

EDUCACAO ETNICO-
RACIAL

“[...] como parte do novo
padrdo cultural a Europa
também concentrou sob
sua hegemonia o controle
da  subjetividade, da
cultura, e em especial do
conhecimento e da
produgdo o conhecimento”
(QUIJANO, 2005, p. 110).

“Pessoal eu mesmo nunca
fui vitima [...] pelo povo ja
me ter como advogado”
(BABALORIXA, Diério
de Campo:18-09-2013)

O racismo € atenuado
quando os homens e as

mulheres negras
conseguem  enquadrar-se
nos padrdes de

conhecimento ocidental.

“A classificag@o racial da
populacdo [...]
desenvolveu entre  0s
europeus ou brancos a
especifica percepcdo de
que trabalho pago era
privilégio dos brancos”
(QUIJANO, 2005, p.110).

Tem haver com os barfes
gque menosprezavam 0S
negros e que virou a rotina
do século, para eles os
negros eram nojentos e
sempre inferiores.

(OGAN ALABE, Diario
de Campo, 18-09-2013)

Colonialidade e
inferiorizagdo do negro e
de sua forc¢a de trabalho.

“Esse pensamento
ideoldgico tomava como

suspeitas as  formas
organizativas da
comunidade que

habitavam os mangues e
frequentava as religies de
matrizes africanas, negra
em sua maioria” (SILVA,

“Aqui  s6 se admite
pessoas evanggélicas”
(Yékekeré, Diario de
Campo: 19-09-2013)

No Brasil o racismo se
exacerba na intolerancia
religiosa.

2009, p. 182).

“Combatem todos os | “[...] Teve tempo, teve | Diabolizacdo da religido e
elementos de expressdo | semana que eu fui para a | desrespeito ao educando
gue marquem a existéncia | escola que tinham | candomblecista.

de uma identidade do
candomblé. Reduzem o0s
elementos da  cultura
religiosa a coisa do diabo”
(CUNHA JR, p.256)

professores que ficavam
mandando eu sair dessa
religido, que era coisa do
diabo, que era para eu me
converter”. (EKEDE
Janine, Diério de Campo:
12-09-2013)

“Uma professora passava
6leo ungido na testa dos
alunos para que todos
ficassem tranquilos e para
tirar o Diabo de quem
fosse do Candomblé”.
(CAPUTO, 2012, p.97)

“E teve um pastor que
botava a m&o na minha
cabeca, eu de quelé de
contra-egun e nao pode”
(EKEDE JANINE,
DIARIO DE Campo: 12-
09-2013).

Algumas escolas publicas
vém se transformando em
espago de  conversdo
religiosa, desrespeitando o
principio da laicidade.

“Faz parte igualmente do
pensar certo a rejeigdo
mais decida a qualquer
forma de discriminacdo. A
préatica preconceituosa de
raca, de classe, de género
ofende a substantividade
do ser humano e nega

radicalmente a
democracia”  (FREIRE,
1996, p.36).

“Eu acho que a escola
publica, entre aspas, ndo é
tdo publica porque ndo
aceita a  diversidade
religiosa”. (YAKEKERE
Janaina, Diério de Campo:
19-09-2013)

A escola publica quando

ndo respeita a opgao
religiosa de seus
educandos, configura-se
de maneira

antidemocrética
impossibilitando o “ser
mais”.

“Foi necessario que mais
de um colonizado dissesse

“Intolerancia existe, mas
estamos lutando a cada

SO através da unido e
organizagdo  que  0S




228

“isso ndo pode continuar”,
foi necesséario que mais de
uma tribo se rebelasse, foi

ano e de passo em passo a
gente conquista 0 NOSSO
espago”.

candomblecistas
encontrardo espaco social.

necessario mais de um
levante sufocado, mais de
uma manifestacdo
reprimida para que
pudéssemos hoje erguer a
cabega com esta confianga
na vitoria (FANON, 1979,
p.172).

5.3 Educagéo nos Terreiros.

Vaérios elementos integram a educacdo nos terreiros de Candomblé e todos fazem
parte de uma heranca, deixada pelos nossos ancestrais africanos, que encontraram na
religido um espaco seguro para que essa tradicdo ndo morresse em face da imposicédo
colonial. Desta forma, as novas geragdes que ddo continuidade a religido do Candomble,
asseguram por meio dos rituais religiosos o reencontro com a Africa que Ihes foi roubada

pelo maior sequestro da historia da humanidade.

Desta forma, um dos elementos mais importantes na educacdo nos terreiros, que
possibilita esse reencontro com Africa de nossos ancestrais é o Mito. Este retorno é
explicado por Eliade (1992, p. 38) ao dizer: “O tempo sagrado ¢ por sua natureza
reversivel [...] um tempo mitico primordial tornado presente [...]”. Essa volta ha um tempo
que no mundo profano nao € linear e sim ciclico, traz explicacdes de alguns fundamentos
da religido presente nos rituais no que foi vivido no tempo dos Orixas. Como se apresenta
na complementacdo do pensamento de Eliade (1992, p.38) “Toda festa religiosa, todo
tempo litdrgico, representa a reatualizacdo de um evento sagrado que teve lugar num

passado mitico, “nos primordios”.

Nesse sentido, procuramos o entendimento dos sujeitos com os quais dialogamos
sobre a importancia dos Mitos no Candomblé e encontramos nas respostas dos mesmos e
afirmacdo dessa questdo. Vale ressaltar que a constatacdo do significado do mito foi
percebido ndo somente na resposta das pessoas, como também na evocacao constante por
parte do Babalorixa, sobre as historias que envolvem os Orixas dentro dos rituais

assistidos.

Em sua explicacdo sobre os Mitos, esse Babalorixd diz: “[...] eu acho que ¢ dito

como o melhor seria conhecer o mito, conhecer aquela, digamos assim ramificagéo, aquela



229

coisa desde o nascimento, a esséncia maior do Orixa” (BABALORIXA IVAN). Sua
resposta esta atrelada a importancia que d& em relacdo ao conhecimento sobre a histéria
dos Orixas para o entendimento da esséncia dos mesmos, que é a sua relacdo com a

natureza.

No momento em que o Babalorixa traz & tona o Mito do Ekodidé, onde Oxala
rende-se ao usar a pena vermelha em homenagem a Oxum e a fertilidade que ela
representa. O Babalorixa busca a explicacdo desse fundamento do ritual de iniciagdo como
simbolo do renascimento de uma vida profana para uma vida sagrada. Desta forma, oferece
aos seus filhos uma volta & esséncia dos Orixas através do mito revivendo as historias
ancestrais através do ritual. Essa atitude que é pedagogica estd em consonancia com o
pensamento de Petrovich e Machado ao dizerem: “Os repetidos acontecimentos
mitoldgicos, vivenciados ritualisticamente nos terreiros, propiciam o engajamento atuante
de sujeitos com a sua identidade preservada nos diversos coletivos originantes da
comunidade” (PETROVICH & MACHADO, 2004, p.21).

O lab Claudio e a lad Josefa nos contaram juntos o Mito de lansa quando virou
bafalo apds ter o seu segredo revelado por Ogum bébado a suas outras mulheres. Desta
forma, esse mito ultrapassa a questdo religiosa e nos serve de contetdo pedagdgico ao
demonstrar a importancia da cumplicidade, trabalhando também as fraquezas humanas

como o cilime, a inveja, a traicdo, a ira e 0s perigos da bebida.

Nessa direcao, a Ekede Janine quando diz: “Eu acho que o mito [...] se baseia na
convivéncia do que acha que os Orixas fizeram naquele tempo” (EKEDE JANINE), traz
uma compreensdo do valor historico dos mitos para o reencontro com a ancestralidade
africana. Sua concepc¢do esté intrinsecamente relacionada com o pensamento de Beniste
(2006, p.18) ao dizer: “Sao as necessidades de um povo de tradicdo oral que mantém

registrados seus fatos historicos”.

Todas as repostas que reconhecem o valor do Mito para entender a ancestralidade
africana, trazem saberes que foram marginalizados pela cultura ocidentalizada. Esses
saberes foram negados por pertencer ao universo cultural do povo negro, que na
racializacdo e racionalizacdo, foram considerados inferiores, ao termo de Quijano (2005) e,

portanto, atrasados em relacdo aos valores estabelecidos pela cultura eurocéntrica.



230

Tal realidade é fundamentada em Lander (2005, p.14) ao dizer: “Os diferentes
recursos historicos (evangelizagdo, civilizagdo, o fardo do homem branco, modernizacéo,
desenvolvimento, globalizacdo) tém todos como sustento a concepcdo de que ha um
padrdo civilizatério que é simultaneamente superior e normal”. Entdo essa normalidade
presente nos valores do homem branco, leva a anormalidade tudo o que ndo se enquadra

neste contexto.

Desta forma, o mito que € uma mistura de histérias orais registradas na memoria do
povo e elementos que constituem o universo sagrado religioso ndo é reconhecido como
saberes validos para a cultura ocidental. Nos terreiros eles sdo fontes educacionais, pois
reencontrando a ancestralidade o povo negro forma a sua identidade cultural.

Outro fator de grande importancia para a organizagdo do terreiro e do seu processo
educativo é a hierarquia. “A hierarquia ¢ tudo principio, meio e fim. Sem ela o caos, trevas,

desinteligéncia, falta de comando, anarquia”. (SANTOS, 2010, p.57).

Em sua vivéncia de candomblecista o Pegigan Robson confirma essa importancia
quando diz: “Na hierarquia do Candomblé vocé tem o Babalorixa, a Yalorixa [...]” que
segundo Yalorixa Stella Santos: “E quem une o homem ao Orisa pelo processo de
iniciacdo e quem distribui o Ase s6 ela tem direito de iniciar e completar o ciclo de
Inicia¢do” (SANTOS, 2010, p. 68). Essa autora em relagdo a funcdo da mae pequena nos
diz que:

[...] a Yakekeré, pessoa que, “Relne todos os atributos de mestra e
fiscalizadora dos ensinamentos ancestrais e determinagdes da lyalorixa.

Divide com a Mae de Santo, ombro a ombro, as responsabilidades civis e
religiosas” (SANTOS, 2010, p.70).

Ainda falando da hierarquia e cargos do terreiro, Pegigan Robson complementa:
“[...] e tem os Pegigans e eles trazem esses segredos” (PEGIGAN ROBSON). Segundo
Berkenbrock (2007, p. 211), “Pegigan (senhor do Pegi)”, responsavel pelos Pegis, 0s
altares dos Orixas. Em continua¢do nos traz mais dois tipos de Ogans: “[...] ai tem tambem
um outro Ogan” (PEGIGAN ROBSON), que também serd definido por Berkenbrock

(Ibidem) como “Alabe (responsavel pela masica durante o culto)”.

Por fim o Pegigan Robson nos traz: “[...] e as Ekedes” (PEGIGAN ROBSON).

Segundo Berkenbrock: “Ekede (ajudante daqueles que entram em transe). O autor



231

complementa sua definicdo ao dizer: Abasse ou labassé (responsaveis pela preparacdo de
comidas sagradas)”, (BERKENBROCK, 2007, p. 211).

Na hierarquia que o Pegigan apresenta estdo os cargos e eles sdo importantes, pois
delegam responsabilidades especificas as pessoas do terreiro. Sendo assim, cada pessoa
que ocupa um desses cargos, a partir do que vivenciam colaboram com a educagdo dos
récem-iniciados. Como nos diz Yalorixa Stella Santos “Todos os cargos sdo vitalicios, pois
todos sdo dados por ordem do Orisa. O que é sagrado merece respeito. O dono do oyé tem
obrigacdo moral e espiritual de se impor” (SANTOS, 2010, p. 67).

Essas pessoas por mediarem o conhecimento dentro do terreiro com 0s saberes que
aprenderam no decorrer de sua vida religiosa servem de espelho para os recém-iniciados.
Nesse sentido, devem buscar o que diz Freire: “Ensinar exige a corporeificagdo da palavra
através do exemplo” (FREIRE, 2007, p. 34). Sua importancia pedagogica extrapola o
patamar da transmissdo do conhecimento e pede que trilhem sua vida dentro dos principios
éticos para uma melhor aproximacao ao Orixa. Assim, a educacdo nos terreiros tem como
objetivo geral oferecer conhecimentos necessarios para que 0s recém-iniciados pautem as
suas atitudes de modo a contemplar uma melhor relacdo com o sagrado para fortalecimento

do Axé. Como nos diz Beniste:

Os principios da educacdo sdo baseados sobre a concepcdo Omoluwabi,
ou seja, um bom carater em todos os sentidos da vida, e que inclui o
respeito aos mais velhos, lealdade para os pais e a tradicdo local,
honestidade, assisténcia aos necessitados e um desejo irresistivel ao
trabalho. E um processo de vida longa, onde a sociedade inteira € a escola
(BENISTE, 2012, p.35).

Outro ponto a ser considerado é que o tempo de iniciacdo € quem vai determinar a
hierarquia no Candomblé, podendo uma pessoa ainda jovem ser velha no Axé. Isto implica
respeito da comunidade a sua experiéncia enquanto candomblecista, independente da idade
cronoldgica, tendo esta pessoa responsabilidade com a educacdo dos neofitos e com a
organizacdo do Ilé. Como nos diz Yalorixa Stella Santos (2010): “Todos nos Iniciados
somos Adosu e nossa idade é contada pelo tempo de Orisa.” (SANTOS, 2010, p.53). Nesse
sentido, encontramos tal realidade na fala do Pegigan ao nos dizer:

Se vocé foi feito na frente de sua Yékekeré, a sua hierarquia vocé é o
Pegigan e ela é a Mée Pequena da casa [...], entdo o tempo que se conta,

voceé sé é reconhecido pelo Orixa quando vocé deita para o Orixa e ele te
aceita. (PEGIGAN ROBSON, Diério de Campo0:18-09-2013).



232

Ao convergir o pensamento de Yalorixa Stella Santos (2010) com o do Ogan
Pegigan, encontramos a explicacdo da existéncia no Candomblé de criancas que possuem
cargos de confianga e que funcionam como mestras dos adultos, pois sua vivéncia religiosa

Ihe ofereceu condicGes para isto.
5.3.1 Iniciacéo

O processo de iniciagdo elo definitivo entre 0 homem e o Orixa envolve rituais e
elementos de fundamentos religiosos, que marcam o come¢o de uma nova vida. Segundo
Lody (1987, p. 28) a “iniciagdo € um caminho sem volta”, ele acontece ap0ds a confirmacao
do Orixa pelo jogo de bizios e o ritual de lavagem de contas. Nesse sentido, nos diz:

Esse momento consiste no oferecimento de comida a sua cabega, em
cerimbnia chamada bori. Tudo € preparado rigorosamente dentro do

cardapio do Orixa, estando presentes alimentos, cozidos, fritos e crus
(LODY, 1987, p.28).

Entre os rituais de iniciacdo, segundo Ekede Vitoria temos: “sacudimento que ¢ a
limpeza, depois vem a sassanha que € um banho com ervas, depois o Bori que é o
momento em que se apresenta comida para os Orixas” (EKEDE, VITORIA. Diario de
Campo: 09-07-2013).

Lody (1987) e Ekede Vitoria ressaltam a importancia do Bori e sua relacdo com a
alimentacdo em busca de agradar aos Orixas. Dentro deste contexto Lody (1987) nos diz
que: “Candomblé sem alimento ndo pode funcionar” (LODY, 1987, p.24). A importancia
da alimentacao da religido também foi ressaltada pelo Ogan Pegigan ao dizer: “Abrir uma
casa ndo é facil, tem que ter dezessete Orixas assentados, contando com Exu, que significa
alimentar todos eles”. (OGAN PEGIGAN, ROBSON. Diario de Campo: 09-07-2013).

Entdo nas repostas apresentadas por Lody (1987), pela Ekede Vitéria e pelo Ogan
Pegigan, observamos que se faz necessario que os adeptos do Candomblé adquiram
conhecimentos necessarios em relacdo a alimentacdo dos Orixas para que possa fortalecer

0s elos com 0 mesmo.

Em relacdo aos elementos de fundamentos colocados na Ekede Vitoria no dia de
seu recolhimento, discutiremos aqui o uso do ecodidé e do quelé. Sobre o uso do ecodidé,

Lody (1987, p.31) nos diz: “pena vermelha, simbolo do sangue menstrual e da fertilidade”.



233

E sobre 0 quelé o mesmo autor o define como “[...] simbolo publico de sujeicdo” (LODY,
1987, p.31).

Sobre isso o Babalorixa nos diz que:

Vitoria passaré pela iniciacdo com as ervas, colocaré o ecodidé uma pena
vermelha, pertencente a uma espécie de passaro nativo da Africa
amarrada no centro da cabeca e também o quelé que é um fundamento da
obrigacdo que controla o pensamento do iniciado (BABALORIXA,
IVAN. Diério de Campo: 16-07-2013)

No sentido de explicar a importancia do uso do ecodidé, o Babalorixa nos diz: “O
ecodidé esta associado ao Orixd Oxum, que estad ligado a fertilidade e ao nascimento”,
desta forma sua defini¢do estd em consonancia com Lody (1987, p. 30).

Associando a resposta de ambos, percebemos que o sangue menstrual e a fertilidade
estdo interligados ao Orixd Oxum, que domina o poder de reproducdo e gestacdo,
pertencente a condicdo feminina, que gera uma nova vida. No ambito religioso o uso do
ecodidé esta relacionado ao nascimento para o Orixa, isto significa também que um mundo
de novos conhecimentos se descortina para 0 neofito, que necessitard passar por um

processo de aquisi¢do de aprendizagens.

O outro elemento de fundamento da obrigacdo ao qual se refere o Babalorixa é o
quelé e ele nos diz que serve para controle do pensamento do iniciado. Lody (1987, p.31)
referindo-se ao mesmo traz a questdo da submissdo de quem o usa aos preceitos que regem

aquela obrigacao.

Associando o “controle” colocado pelo Babalorixa e a “sujeicdo” por Lody,
observamos que na realidade o quelé é um elemento avaliativo, que traz consigo dois
aspectos de avaliagcdo. O “controle” nos reporta a uma avaliagdo reguladora, onde o
individuo é levado a controlar as suas atitudes diante da sua utilizacdo. A sujeicdo, 0
carater tradicional de obrigatoriedade, inerente a todo processo avaliativo, onde 0s
individuos se submetem ao seu uso, alguns por terem consciéncia de sua necessidade,

outros por almejarem ultrapassar obstaculos para poderem conquistar novas etapas.

Mesmo trazendo estas duas finalidades, o quelé elemento avaliativo intrinseco ao
processo de iniciacdo no Candomblé, ajuda ao nedfito trabalhar as suas imperfeicdes
inerentes a condi¢cdo humana, buscando uma melhor harmonizacdo com o seu Orixa.

Podemos ainda dizer que o uso do quelé é um processo de auto-avaliagdo do sujeito que o



234

porta, pois esse recebe os sinais no aperto da gargantilha quando ndo se comporta de uma
maneira adequada. Nesse sentido buscamos o conceito de auto-avaliagdo na perspectiva
freireana: “Paulo Freire esta chamando ateng¢do para auto-avaliagdo, como exercicio
educativo- dialético que possibilita aos alunos e as alunas compreenderem o seu préprio
processo de aprendizagem” (ALBUQUERQUE E SILVA, 2001, p.183).

Como percebemos na concepcao freireana de auto-avalaicdo 0s sujeitos que estdo
em formacéo tém possibilidades de compreender as suas limitacdes dentro do processo de
aprendizagem. Os nedfitos candomblecistas ao utilizarem o quelé tém condigdes de refletir
sobre 0 que agrada ou ndo ao Orixa, diante dos sinais oferecidos por esse elemento de
fundamento. Desta forma elaboram a sua conscientizacéo sobre o seu papel nessa relagéo e

da necessidade de sua transformacao para sua nova vida.
5.3.2 Processos de aprendizagem

Os processos de aprendizagem dentro do Terreiro de Candomblé envolve tempo
que permeara um conhecimento baseado na experiéncia, onde os lads necessitardo de um
periodo inicial de sete anos para a sua formacao, enquanto que no caso de Ogans e Ekedes
esse tempo diminui. Todavia mesmo sendo menor se torna indispensavel como nos diz
Santos (2010):

No nosso Ase ndo costumamos permitir a confirmacio imediata de Oga.
“suspende hoje, confirma amanha”. Em geral, no minimo ha um intervalo
de um ano entre os dois anos, tempo necessario para reflexGes das
imensas responsabilidades para o nedfito [...]. Precisa-se viver o dia-a-dia
do Terreiro para aprender a importancia do Oye adquirido, sob pena de
ser um eterno desinformado (SANTOS, 2010, p.81).

O Ogan Robson ao trazer o seu depoimento em relacdo a vivéncia de suas
aprendizagens para o exercicio de sua funcdo, confirma o pensamento de Santos ao dizer:

Tudo eu tive que aprender [...] a gente que é suspenso para determinado

cargo tem sete anos na frente dos outros e nds ndo temos esses sete anos

de aprendizado [...] Porque o la6 ele nasce e passa sete anos nho

Candomblé para chegar a um determinado cargo (OGAN PEGIGAN,
Robson. Diario de Campo: 18-09-2013).

Devido esse tempo de aprendizagem para Ogans e Ekedes ser menor do que para 0s
ldos, o primeiro grupo necessita acelerar esse processo de aprendizagem, comecando
imediatamente apds a suspensdo, momento em que foram escolhidos pelos Orixas para o

cargo, consequentemente antes da iniciacdo, onde ocorre a confirmagdo. Em relacdo a isso



235

0 Ogan Alabé Flavio nos diz: “Comegou antes quando fui suspenso [...]. Eu peguei o
atabaque, comecei a tocar e fiquei. Fui meti a cara e fiz! Foi assim, ai, fui desenvolvendo,
desenvolvendo”. A experiéncia da Ekede Yabassé converge com a do Ogan ao dizer:
“Antes de fazer a obrigagdo eu ja estava cozinhando”. Retomando Yalorixa Stella Santos

“Precisa-se viver 0 dia-a-dia do terreiro [...] sob pena de ser um eterno desinformado”.

J& 0 segundo grupo tem um tempo maior de preparacdo, pois na trajetdria dos la6s,
conforme o tempo e o compromisso assumido dentro da religido podem chegar a
Babalorixas e Yalorixas, enquanto que Ogans e Ekedes, mesmo sendo considerados pais e
maes, ndo chegam a posicao de dirigentes de culto. Como nos diz Yalorix4 Stella Santos
(2010):

Deve participar, na medida do possivel, de diferentes “Obrigagdes”, para
que aprenda o maximo possivel sobre coisas que lhes sdo necessarias na
sua vida de Sacerdote da religido dos Orisa.Tem que aprender a dancar, a

cantar, responder os canticos, comportar-se com dignidade, consideracdo
e simpatia. Hoje é filho, amanhd, quem sabe?... (SANTOS, 2010, p.41).

Sobre essa diferenca de tempo em relagdo ao processo de aprendizagem de lads
para Ogans e Ekedes o Babalorixd nos diz: O processo educativo dos lads é muito
demorado passam no minimo sete anos para receber os seus direitos e isto ndo significa
que estejam prontos, pois ha sempre o que aprender”. O depoimento do 1aé Claudio vai na
mesma direcdo ao dizer. “A gente vai renascendo que nem crianga. Vai crescendo e

aprendendo coisas [...] Sao sete anos”.

A diferenca do tempo existente na formacdo de Ogans, Ekedes e lads foi analisada
tanto no pensamento de Yalorixa Stella Santos (2010), como na experiéncia dos sujeitos
com os quais dialogamos. Isto implica na aquisicdo de aprendizagens, conforme o
exercicio de funcdes distintas dentro do Candomblé. Sendo assim, todos 0s sujeitos com 0s
quais dialogamos ressaltaram a importancia de conhecimentos especificos para cada uma

das atividades que desenvolvem.

Desta maneira, os labs precisam aprofundar os seus conhecimentos como nos disse
0 Babalorixa em relagdo ao seu tempo de aprendizado: “Tive que aprender todos os
conhecimentos, relacionados aos fundamentos e segredos da religido, além de todas as
tarefas relacionadas a manutencio do I118” (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-
09-2013).



236

No que se diz respeito aos conhecimentos especificos de Ogans e Ekedes, trazemos
para cd o depoimento de representantes dos dois grupos. O Ogan Alabé Flavio ao falar do
seu processo de aprendizagem para que pudesse tocar para o Orixa e nos diz: “Cada aluja
tem a ver com um Orixa e quando passa 0 tempo é que a gente vai estudando é que vai
percebendo” (OGAN ALABE, Flavio. Diario de Campo: 21-07-2013). Em sua reflexdo,
observamos a importancia do tempo para a aprendizagem e do estudo que se da na pratica.
Seu depoimento estd em harmonia com o pensamento de Lody (1987, p.61) ao refletir
sobre a relevancia da musica no Candomblé quando diz: “Funciona enquanto verdadeira
sustentagdo do culto”. De fato, o conhecimento sobre o aluja relacionado a cada orixa

observado pelo Ogan permeia a sustentacdo do culto afirmada por Lody.

Em relagdo aos conhecimentos especificos, atribuidos a funcdo das Ekedes de

saldo, buscamos na contribuicdo da Ekede Vitéria quando diz: “Como ja disse a cantar, a

dangar, a conduzir os Orixas” (EKEDE VITORIA, Diario de Campo: 05-09-2013).

A danga da qual a Ekede Vitoria nos fala também é um elemento ritualistico de
grande relevancia, pois em conjunto com a musica possibilitam a chegada do Orixa no
terreiro. Dancar para o Orixa significa cadenciar movimentos especificos relacionados a
cada um deles. Segundo Lody (1987) “A danca no candomblé nunca podera ser
interpretada como uma coreografia simples”. Isto significa que, a danga de um nao ¢ igual
a do outro, elas trazem a subjetividade de cada Orixa e, sua relagdo com a natureza. Lody
acrescenta que “E uma linguagem das mais eficazes para travar didlogos entre os deuses,
os adeptos e a natureza”. A danca que a Ekede teve que aprender para conduzir os Orixas
esta relacionada também, com as narrativas que retornam ao seu passado mitolégico, pois
como afirma Lody, “Abrindo-se, inclusive, um espaco para a ancestralidade” (LODY,
1987, p.63).

Quando Lody (1987) nos fala das “narrativas que retornam ao seu passado”,
podemos associar esse aspecto ao de resisténcia e reafirmacdo cultural, pois a danca e a
musica no candomblé sdo elementos que possibilitam o reencontro com a cultura africana.
Esse encontro acontece na convivéncia com o sagrado, permeada pela religido, onde os
tracos culturais pertencentes aos nossos ancestrais conseguem se manter preservados em

suas tradicdes através dos séculos.



237

A Ekede Yabassé nos diz que teve apenas que aprender a cozinhar para 0s Orixas.
“Foi s6 fazer as comidas” (EKEDE YABASSE, GERALDA. Diario de Campo: 17-09-
2013). Mesmo sabendo de seu valor a Ekede Yabassé ndo refletiu sobre a importancia do
seu cargo e as complexidades de sua aprendizagem. Sobre o papel da Yabassé no terreiro,
Lody (1987) nos diz: “Os deuses necessitam das comidas nos pejis, 0s assentamentos tém
fome de seus cardapios especiais”. O que significa dizer que, a Ekede Yabassé precisa
saber o gosto dos Orixas, isto é perceptivel quando Lody (1987, p.24) diz: “Estar na
cozinha ndo é saber manipular apenas os ingredientes, mas as quantidades, 0s momentos

indicados, criando uma linguagem pictoérica, olfativa e gustativa”.

Desta forma além de fazer a comida, precisa adquirir conhecimentos sobre a
mitologia, pois € na aproximacdo dos enredos que envolvem os Orixas, que cada um
revelara suas preferéncias. Nesse sentido, Lody nos diz: “que faz com que cada prato
oferecido no peji seja uma mensagem que o deus tutelar ira decodificar e entender, ficando
feliz” (LODY, 1987, p.24).

Em relagao aos lads, a a6 Josefa nos disse; “Para vocé ser um lad ndo precisa
aprender nada [...] Até porque de certo modo o Orixa da um jeito de te mostrar alguma
coisa” (IAO JOSEFA, Diario de Campo: 18-09-2013). Acreditamos que quando a lad
afirma ndo precisar aprender nada para exercer a sua fungdo estd fazendo uma reflexdo
sobre o seu papel diante do transe. O corpo do lad é o que possibilita a passagem do Orixa
em terra, seu papel medidnico ndo é algo apreendido ele ja existe. Se a dominacdo do
Orixa corre em nivel inconsciente o espirito € quem tomara o corpo e marcara através do
mesmo a sua presenca em terra. Seu depoimento pode ser entendido atraves da
contribuicdo de Ribeiro (1996) sobre o transe ao dizer: “[...] o estado de consciéncia
alterado na situacédo de transe e incorporacdo dos entes sobrenaturais, oportunidade em que
a consciéncia é mais chamada para o tempo e dimensdo do sagrado” (RIBEIRO, 1996,
p.30).

Consideramos como possibilidade que a resposta dada pela 1ad, levou muito mais
em consideracdo o seu papel diante da passagem do Orixa em terra através do transe, do
que as funcdes civicas da religido. Por outro lado, devido ao tempo de iniciacdo que é
recente, ainda nao teve oportunidades de lidar com conhecimentos mais aprofundados em

relacéo aos fundamentos se segredos da religido.



238

Em relacdo a anélise sobre o processo de aprendizagem dentro dos terreiros tivemos
como base as seguintes questdes: Como as pessoas apreendem no Candomblé? Quem

ensina? E como em ensina?

Ao nos reportarmos para Yalorixa Stella Santos (2010) e a experiéncia do 11&é Asé

Op6 Afonja percebemos que na educacdo dos terreiros sempre tem uma pessoa mais

experiente que ira repassar 0s ensinamentos da religido para os recém-iniciados. Como nos
diz essa autora:

lya Oba Biyi era muito zelosa com as coisas da hierarquia e awo. Tinha

um grupo de filhas de santo mais velhas, e umas tantas senhoras idosas as

Agba - responsaveis pela educacdo direta das Filhas de Santo. Depois da

iniciagdo, M&e Aninha as deixavam aos cuidados das velhas senhoras
(SANTOS, 2010, p. 21).

Desta forma percebemos que no terreiro pesquisado ndo existe um grupo especifico
de pessoas para esta tarefa, mas todas as pessoas experientes do terreiro repassam para 0S
recém-iniciados estes conhecimentos. Desta forma, os sujeitos com os quais dialogamos
falam da mediacdo de uma pessoa mais experiente para passarem o0s conhecimentos, alem
da importancia da observacdo, do aprender fazendo e das aprendizagens que sao

construidas por meio da experiéncia cotidiana.

O Babalorixa ao dizer: “O preceito de camarinha, quando Iad, revestido dos
conhecimentos me foi repassado por Joao de Xangd Agodo6”, traz a importancia do
mediador em seu processo de aquisicdo dos saberes referente aos preceitos religiosos. A
partir desta realidade buscamos mais uma vez a reflexdo de Yalorixa Stella Santos ao
dizer: “Ensina quem pode e aprende quem for inteligente, humilde, sabio, e tiver boa
vontade. Os velhos sdo arquivos vivos testemunhas de fatos emocionantes” (SANTOS,
2010, p.102). Vemos aqui a necessidade da pessoa mais experiente que ja vivenciou o
processo para poder repassa-lo. Na continuacdo da resposta do Babalorixa, complementa:
“Os demais conhecimentos foram adquiridos no decorrer dos sete anos, vendo e praticando
durante esse tempo” (BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-09-2013). A
aprendizagem através da pratica abordada pelo Babalorixa é confirmada por Lody (1987)
ao dizer: “A transmissdo do conhecimento ¢ oral e acompanhada da pratica, vivenciamos

todas as etapas de cada atividade” (LODY, 1987.p 24).

A Yékekeré na sua resposta traz a importancia do mediador, contudo ela nos

apresenta um diferencial ao dizer:



239

Observando, perguntando e fazendo mesmo que vocé faca errado. Se
vocé fizer errado hoje o teu Orixa recebe, porque sabe que vocé teve boa
vontade de fazer. Vai chegar alguém que vai dizer: - Nao coloca a fruta
desse jeito ndo, coloca assim cortadinha. E vocé vai construindo em cima
disso. (YAKEKERE, Janaina. Diario de Campo: 19-09-2013).

Em sua fala ela traz uma concepcdo freireana de educacdo na pratica
problematizadora, ao dar a liberdade do individuo refletir através de seus erros e construir
0s seus acertos. O mediador que chega para o outro e através do didlogo ensina a fazer o

correto, esta construindo uma educacao dialdgica e uma pratica reflexiva.

Como nos diz Freire (2011, p.108) “Nao € no siléncio que os homens se fazem, mas
na palavra, no trabalho, na acao e reflexdo”. A Yakekeré nos traz o exemplo da mudanga
de atitude de alguém que ndo sabia fazer algo e que através do didlogo com o outro,

conseguiu refletir e passar a fazer certo.

O comego da resposta da Yakekeré ao tocar na questdo da “observac¢do” também
foi ressaltado pela Ekede Janine ao dizer que teve a presenca do mediador, mas tinha que
ficar atenta aos ensinamentos ao dizer: “Com meu Pai de Santo e com minha mée, que é a
Yakekeré. Ela fazendo e eu olhando. Ela dizia: - S6 vou ensinar, essa vez, viu! Aprenda e
observe! (EKEDE Janine, Diario de Campo: 12-09-2013). Ekede Janine nos traz a sua
experiéncia que comunga com o pensamento de Barbara (2002) em relacdo aprendizagem
no Candomblé quando diz: “Entdo a escuta atenta ¢ silenciosa acompanhada de virtudes
como a paciéncia, a humildade e o respeito com os mais velhos que sdo detentoras do
saber, sao qualidades extremamente apreciadas”. (BARBARA, 2002, p.103).

A resposta do lad Claddio e da lad Josefa, além de trazerem a questdo do mediador,
comum a todos os sujeitos, ressaltam tal qual a Ekede Janine a importancia da atencao,
discutida por Béarbara (2002). laé Claudio, repassa 0s ensinamentos do Babalorixa ao dizer
“Pai diz assim: - VOCE tem que pegar as coisas, eu estou fazendo vocés tém que aprender”.
Iad Josefa também diz: “[...] Vocé tem que ser esperta e dizer - Eital Isso é um

aprendizado!”.

A resposta do Pegigan Robson, além de ressaltar o interesse particular na busca do
aprendizado, analisa que é importante perguntar dentro do Candomblé para aprender, ao
dizer “[...] Vocé tem que estar perguntando” (OGAN PEGIGAN, Robson. Diario de
Campo: 18-09-2013). Com essa resposta mais uma vez encontramos a concepcao freireana

de educacdo com a pratica dialogica dentro da educacdo nos terreiros. Traz a constante



presenca do mediador que por meio das intervengfes que acontecem na conversagdo

colaboram para a construcdo dos conhecimentos dos sujeitos candomblecistas.

5.3.3 Quadro 8 - Consolidagdo da Andlise sobre Educacéo nos Terreiros

CATEGORIA TEORICO EMPIRICO RESULTADOS
EDUCACAO | “O tempo sagrado ¢ por sua | “[..] eu acho que é dito | Mergulho na tradicdo e
natureza reversivel [..] um | como o melhor seria | no conhecimento
NOS tempo mitico primordial tornado | conhecer o mito, conhecer | ancestral através do
presente  [..] Toda festa | aquela, digamos assim | Mito.
TERREIROS | religiosa, todo Tempo litargico, | ramificagdo, aquela coisa
representa a reatualizacdo de um | desde o nascimento, a
evento sagrado que teve lugar | esséncia maior do Orixa
num passado mitico, “nos | [...]” (BABALORIXA,
primordios” (Eliade, 1992, p. | Diario de Campo: 18-09-
38). 2013).
No nosso Ase ndo costumamos | Tudo eu tive que aprender | O processo de

permitir a confirmagdo imediata
de Ogd “suspende hoje,
confirma amanhd. Em geral, no
minimo ha um intervalo entre os
dois anos, tempo necessario para
as reflexdes imensas das
responsabilidades do nedfito [...]
Precisa-se viver o dia a dia do
terreiro sob pena de ser um
eterno desinformado. (SANTOS,
2010, p.81).

[.] a que é
suspenso para
determinado cargo tem
sete anos na frente dos
outros e noés ndo temos

gente

esses sete anos de
aprendizado (OGAN
PEGIGAN ROBSON,

Diario de Campo: 18-09-
2013).

aprendizagem de Ogans
e Ekedes acontece num
tempo inferior ao dos
l4os, por isso precisam

estar mais atentos e
disponiveis as
aprendizagens
cotidianas.

“Deve participar, na medida do
possivel, de diferentes
“Obrigacdes”, para que aprenda
0 maximo possivel sobre coisas
que Ihe serdo necessarias na sua
vida de Sacerdote da religido dos
Orisa. [...] Hoje é filho, amanha,
guem sabe?...” (SANTOS, 2010,
p.41).

“O processo educativos
dos lads €é muito
demorado  passam  no
minimo sete anos para
receber os seus direitos e
isto ndo significa que
estejam prontos, pois ha
sempre o que aprender”
(BABALORIXA, Diario
de Campo: 18-09-2013)

Vivéncia constante das
aprendizagens presentes
na religido através da
pratica cotidiana para

que de lad passe a
sacerdote no
Candomblé.

“[...] simbolo publico de
sujei¢do” (LODY, 1987, p.24)

Vitéria  passara  pela
iniciagdo com as ervas,
colocard [...] o quelé que é
um  fundamento  da
obrigacdo que controla o
pensamento do iniciado
(BABALORIXA, IVAN.
Diario de Campo: 16-07-
2013).

Quelé é um fundamento
religioso ao qual o
iniciado é obrigado a
colocar e que tem por
finalidade avaliar as
atitudes do sujeito que o
porta.

“Entdo a escuta atenta e
silenciosa  acompanhada  de
virtudes como a paciéncia, a
humildade e o respeito com os
mais velhos que sdo detentoras
do saber, sdo qualidades
extremamente apreciadas”.
(BARBARA, 2002, p.103).

“Pai diz assim: - \Vocé
tem que pegar as coisas,
eu estou fazendo vocés
tém que aprender” (IAO
CLAUDIO. Diario de
Campo: 18-09-2013).

Observagdo, atencdo e
respeito aos saberes dos
mais experientes sdo
necessarias para se
aprender nos terreiros.

“Nao ¢ no siléncio que os
homens se fazem, mas na
palavra, no trabalho, na acdo e
reflexdo”  (FREIRE, (2011,
p.108)

“Observando,

perguntando e fazendo
mesmo que vocé faga
errado. Se wvocé fizer
errado hoje o teu Orixa
recebe, porque sabe que

Na prética se aprende
no Candomblé, onde o
erro ndo é condenado e
sim revisto pela
orientacdo do outro em
busca do acerto.




241

vocé teve boa vontade de
fazer. Vai chegar alguém

que vai dizer: - Néo
coloca a fruta desse jeito
ndo, coloca assim

cortadinha. E vocé vai
construindo em cima
disso” (YAKEKERE,
Janaina. Diario de Campo:
19-09-2013).

5.4 Educacéo Etnico-Racial

Um trabalho nas escolas voltado para a educacdo étnico-racial deve contemplar os
conhecimentos que estdo relacionados a diversidade étnica brasileira e suas respectivas
culturas, promovendo um espago de trocas culturais para que haja reconhecimento e
valorizagéo da cultura do outro. Nesse sentido, Walsh (2008):

De manera aun mas amplia, proponho la interculturalidade critica como
herramenta pedagdgica[...] hacen dialogar las diferencias en un marco
de legitimidade, dignidade, igualdad, equidade y respeto, sino que
también a la vez alimentan ld creacion de modos “outros” de pensar, de

ser, de aprender, ensefiar, sonhar, vivir que cruzan fronteras (WALSH,
2008, p. 139).

Dentro desta perspectiva, 0s sujeitos com os quais dialogamos gostariam que a
escola abrisse espaco para um dialogo intercultural que permeasse a discussdo sobre o
Candomblé e outras religibes. Eles acreditam que seja um caminho para que houvesse

respeito as diferencas étnico-raciais e consequentemente religiosas.

No sentido de aprofundar essa discussdo fizemos a seguinte questdo: Que trabalho
a escola pablica poderia fazer para diminuir o preconceito em relacdo ao Candomblé?
Logo, esses sujeitos nos oferecem sugestdes para um trabalho que aponta para o que pede a
Lei. 10.639/03, mesmo ndo sabendo sobre a sua existéncia, pois a maioria deles esta
afastada do contexto escolar. Sendo assim, sdo movidos pelo desejo que a histéria de sua
religido, bem como as tradigdes que a envolve sejam reconhecidas dentro da sociedade por

meio da educacdo escolar, como forma de minimizar o preconceito e a discriminacao.

A resposta do Babalorixa aponta para um trabalho escolar, que oportunize o
conhecimento sobre varias culturas e as diferencas religiosas ao dizer:
[...] tornar conhecido aquilo que ndo se conhece, se a escola pudesse hoje

de uma forma leve adentrar no conhecimento religioso, qualquer uma que
seja a religido. Trazendo o que de bom existiria em cada uma, essa



242

intolerancia seria tendenciosa a diminuir, ndo vou dizer que ndo existiria,
mas diminuiria bastante. Entdo seria fazer o qué? Fazer estudos ndo sé
sobre o Candomblé, mas de outras que ndés ndo conhecemos
(BABALORIXA, IVAN. Diario de Campo: 18-09-2013).

Estabelecendo uma ponte entre o pensamento do Babalorixa e de Catarine Walsh
(2005), constatamos uma comunicagao entre ambos, pois a sugestdo do Babalorixa volta-se
para um trabalho na escola que contemple um dialogo intercultural entre as religides.
Quando esse lider religioso reflete que “Trazendo o que de bom existiria em cada uma, essa
mtolerancia seria tendenciosa a diminuir”, esta falando no mesmo sentido de Walsh ao
dizer que as diferencas deveriam dialogar num marco de legitimidade, dignidade, equidade
e respeito.

Como alternativa para um trabalho na escola que contemple a tradicdo ancestral
africana como forma de valorizacdo e afirmacdo da identidade negra, Botelho (2005) nos
traz a experiéncia dos Candomblés. O trabalho com a historia do Candomblé mostrara aos
educandos e educandas de todas as etnias a importancia dessa religido como ponto de

resisténcia. Nesse sentido, Botelho (2005) nos diz:

Lembremos que os candomblés - espacgo, por exceléncia, dos orixas-
serviram e servem para a preservacao da heranca cultural e religiosa
africana, sempre atuantes na luta do povo negro, resistindo a opressao, a
dominacdo e a exclusdo buscando um espaco de valorizacdo da
particularidade negra no patriménio cultural brasileiro (BOTELHO,
2005, p. 45).

O Ogan Pegigan Robson da mesma forma que o Babalorixa também propde um
didlogo intercultural na escola publica, especificamente na aula de educacdo religiosa ao
dizer: “Entdo essa educagao religiosa podia ser uma coisa de religido afro também, podia
falar de todos os segmentos da religido” (OGAN PEGIGAN ROBSON). Contudo, ele
caminha na mesma direcdo que o pensamento de Botelho quando sugere que a educagdo
escolar deveria contemplar o Candomblé, na medida em que essa religido aborda a questao
das raizes africanas presentes na mesma. Ao dizer:

Mas quando vocé parte para o Candomblé, vocé parte para religido de
raizes africanas, quando vocé comeca a ver 0s mitos, comeca a escutar as

lendas, ver aquelas baianas, as comidas que ja fazem parte do dia a dia da
gente! (OGAN PEGIGAN, Robson. Diario de Campo: 18-09-2013)

O Ogan Robson ao falar sobre os mitos, indumentarias e comidas que estad na

religido, estd nos alertando para a tradigdo africana que se faz presente no Candomblé, nos



243

oferecendo uma alternativa de trabalho com a Histdria e Cultura Africana nas escolas.
Nesse sentido, mais uma vez, seu pensamento é respaldado pelo de Botelho (2005, p.48) ao
dizer: “Avalio ser importante inaugurar saberes sobre a cultura afro-brasileira a partir do

desvelar e do desvendar das culturas presentes nos candomblés™.

Principalmente quando a autora ressalta o esquecimento da cultura africana pela
imposicao da cultura ocidental que faz com que a escola ndo valorize a tradicdo ancestral
que esta presente nessa religido ao dizer: “desprezadas e¢ desvalorizadas, quando ndo
simplesmente desconhecidas pela educagdo formal e por seus professores, mas de grande
importancia para uma pedagogia multirracial que permita uma real inclusdo educacional”
(BOTELHO, 2005, p.48).

O pensamento de Botelho (2005) também é contemplado pelo depoimento da
Ekede Janine quando diz: “Falar mais de nossa religido. E isso ¢ coisa que ndo fazem que
nao tem!” (EKEDE, JANINE). Nessa afirmacgédo da Ekede estd o pedido para que a escola
publica trabalhe com todas as religides, contemplando uma “pedagogia multirracial” como
diz Botelho. A Ekede complementa a sua afirma¢do dizendo: “Tem a matéria de religido
que também falam na religido que € obrigado a ele falar de todas as religides, mas eles ndo
cumprem” (EKEDE, JANINE. Diario de Campo: 12-09-2013). Seu pensamento agora
denuncia os professores que ndo cumprem com um contetido que abranja conhecimentos
referentes a todas as religides e que saiam da visdo ocidentalizada, que insiste em

“desprezar” e “desvalorizar” as religides de matrizes africanas como afirmou Botelho.

Esse desprezo e desvalorizacdo da religido africana sdo herancas coloniais, que
levam a um patamar de discussdo de maior complexidade que a demonizacéo da religido e
sua perseguicdo dentro da escola publica. Desta forma, s6 o didlogo permeado por uma
educacdo multirracial (BOTELHO, 2005) e intercultural (WALSH, 2005), seria uma

alternativa possivel para a minimizacdo do preconceito e da descriminacao.

A diabolizacdo da religido do Candomblé incomoda a populacdo candomblecista
que estd inserida nas escolas publicas, pois se encontram cindidas entre culturas
antagbnicas, uma que caracteriza a opressao e a violéncia epistémica (MIGNOLO) e a
outra a subalternidade e resisténcia. Analisando esta realidade, Barbosa (2012) nos diz:

Essa situacdo de exclusdo e invisibilidade se revela em todas as formas de
violéncia a que meninas e meninos das escolas publicas sdo submetidos,



244

por exemplo, quando tem as suas referéncias étnico-cultural-religiosas
cotidianamente reduzidas a categoria de folclore, ignoradas ou, ainda
associadas, com base num conceito cristio eurocéntrico, a “coisa do
diabo” (BARBOSA, 2012, p.84).

A Ekede Vitoria traz essa realidade e aponta para a importancia do conhecimento
sobre o Candomblé nas escolas publicas ao dizer: “Deveria aprender na escola a histéria de
como o Candomblé chegou ao Brasil e de como € cultuado, que o povo fala que a gente

cultua o Diabo. Nao! A gente cultua os Orixas, isso que deveria ser mostrado nos colégios”
(EKEDE, VITORIA. Diario de Campo: 05-09-2013).

Barbosa (2012) ao refletir sobre o eurocentrismo e a visdo distorcida da religido,
contempla o desabafo da Ekede quando diz que “o povo fala que a gente cultua o diabo”,
“o povo” que ela se refere ¢ o da escola, onde ja foi vitima de exclusdo. Nesse sentido,
analisamos que diabolizar uma religido é desrespeito a cultura do outro, a cultura africana
aqui foi invadida e em seu lugar foi imposta a cultura eurocéntrica. Havendo desta forma
uma “invasao cultural”, ponto que foi discutido por Freire (2011) ao dizer:

Desrespeitando as potencialidades do ser a que se condiciona, a invasao
cultural é a penetracdo que fazem os invasores no contexto cultural dos

invadidos, impondo a estes sua visdo de mundo, enquanto que Ihes freiam
a criatividade, ao exibirem a sua expansdo (FREIRE, 2011, p.205).

A Ekede Vitdria ao denunciar a distor¢do da imagem de sua religido, que integrante
de sua cultura, estd nos falando sobre a “invasdo cultural”, discutida por Freire. Assim,
aponta que gostaria que a escola publica abordasse nos conteudos relativos ao ensino de

Historia Africana e Afro-brasileira, a Historia do Candomblé.

Desta forma, demonstra acreditar que o conhecimento sobre a histéria da religido,
modificaria essa situacdo de opressdo, pois espera que a abordagem dos aspectos
relacionados a cultura africana que esta presente dentro do Candomblé consiga reverter a
imagem negativa construida pelo colonizador. O trabalho que reivindica sobre a histéria do
Candomblé, mostraria a religido ndo apenas como espaco religioso, mas sua contribuicao
para a educacdo étnico-racial ao propiciar a afirmacéo da cultura negra, na medida em que

se constitui como um lugar de resisténcia durante toda uma histéria de opressao colonial.

Percebemos a importancia de um trabalho que oportunize o conhecimento e a
valorizacdo da cultura africana que foi invisibilizada pela imposicdo cultural hegeménica

ocidental. Contudo, para que haja espaco na escola publica que abarque essas discussdes se



245

faz necessario trabalhar a questdo do preconceito e da discriminacdo, primeiro com 0s
professores através da formagdo. De fato os professores que foram educados numa base
colonial tém dificuldades de trabalhar com outros conhecimentos e valores que ndo sejam
0S que estdo presentes na cultura ocidental. Nesse sentido, nos apoiamos em Munanga
quando diz:
No entanto, alguns professores, por falta de preparo ou por preconceitos
neles introjetados, ndo sabem langar mdo das situagdes flagrantes de
discriminacdo no espaco escolar e na sala como momentos pedagdgico
privilegiado para discutir a diversidade e conscientizar seus alunos sobre

a importancia e a riqueza que ela traz a nossa cultura e a nossa identidade
nacional (MUNANGA, 2005,p.15).

A necessidade da formacdo dos professores também foi um ponto contemplado na
fala da Yéakekeré Janaina, ao analisar o desrespeito que existe nos professores e professoras
em relacdo ao Candomblé, a partir da realidade que suas filhas enfrentaram na escola
publica, quando foram confirmadas Ekedes. Nesse sentido nos diz:

Educar primeiro os professores, educar professores e todo, como eu posso
te falar... Todas as pessoas que regem a escola, como supervisor, diretora
até a faxineira, cozinheira, teriam que ser funcionarios mais educados,
ndo pessoas que por que tem uma religido acham que tem que impor,

entendeu? Entdo para educar os alunos tem que educar primeiro os
professores (YAKEKERE, JANAINA. Diario de Campo: 19-09-2013).

Munanga (2005, p.15) ao analisar a formagdo do professor como “falta de preparo
ou por preconceitos neles introjetados”, contempla a reflexdo que a Yakekeré faz sobre
educar toda a equipe da Escola Pablica. Mais adiante quando ela diz que “teriam que ser
funcionarios mais educados, ndo pessoas que porque tem uma religido acham que tem que
impor”, pede que as atitudes de discriminacdo sejam banidas da escola publica para que se
possa haver um trabalho de respeito a todas as culturas. Esse ponto é contemplado por
Munanga, no trecho de seu pensamento em que ele reflete sobre os momentos pedagogicos
que sao desprezados, ao dizer: “[...] ndo sabem lancar méao das situacdes flagrantes de
discrimina¢do”, isto esta relacionado a falta de preparo dos professores como diz a
Yakekeré. “Os preconceitos neles introjetados” (MUNANGA, 2005, p.15), leva-0s a ndo
perceber as situacdes que ocorrem no espaco escolar [...] como momentos pedagdgico
privilegiado para discutir a diversidade e conscientizar seus alunos sobre a importancia e a
riqgueza que ela traz a nossa cultura e a nossa identidade nacional (MUNANGA, 2005,
p.15).



246

Como forma de contribuir com o trabalho dos professores em sala de aula Petrovich
e Machado (2004) nos trazem a importancia do Candomblé como um espago que tem uma
filosofia de vida relacionada aos saberes ancestrais, nesse sentido diz: “Significa dar
atencdo especial a educa¢do de um “povo” que mantém todo um saber filoso6fico milenar,
ligando sempre ao passado pela memoria coletiva ancestral” (PETROVICH E
MACHADO, 2004, p.14).

Nesse sentido, o Ogan Alabé Flavio nos diz “Em primeiro lugar eu acho que nos
do Candomblé tinhamos que ter um espago, um museu, por exemplo, falando de nossos
ancides [...]”. Seu pensamento traz a questdo dos saberes ancestrais discutidos por
Petrovich e Machado (2004), da importancia de revivé-los na memoria coletiva, ndo sé dos
candomblecistas, como também de todos os que fazem parte da sociedade. Desta forma,
tanto o Ogan como os autores analisam a importancia do conhecimento ancestral que se
mantém na tradicdo da religido através das pessoas mais velhas, que o repassam para as
novas geragdes. O Ogan traz no complemento de sua fala a importancia do Candomblé
como um espaco de producdo de conhecimento para os educandos e educandas presentes
nas escolas publicas ao dizer: “[...] para os alunos dos colégios poderem ver, vir estudar,
saber o0 que &, 0 que ndo é e eles aprenderem e porque nao dizer, também participarem de

um xiré para saberem como €.

A vivéncia que o Candomblé traz é bem diferente da ocidental e pela fala do Ogan
percebemos o valor que se da aos idosos e seus saberes. Nas respostas que se seguem
encontramos a importancia que déo as relacdes de solidariedade que se encontram perdidas
na cultura hegeménica, onde o capitalismo impera. Como nos diz Berkenbrock (2007,
p.208): “A economia de um terreiro ndo segue o principio de acumula¢do do mundo
capitalista [...] se sustenta na base da economia da solidariedade entre pessoas que

geralmente ndo possuem muito”.

Nesse sentido, as pessoas no Candomblé com o objetivo de manter os vinculos com
0 Orixa se ajudam mutuamente quando necessitam de um apoio financeiro para resolver
questdes relacionadas as obrigacdes para com os Orixas. Como diz a Yakekeré Janaina:
“Um sempre ajuda o outro. Um pouco com trabalho, com alguma coisa, mas sempre
ajuda”. Ela nos fala de uma logica diferente do mundo capitalista baseada no

enriquecimento pessoal como nos apresentou Berkenbrock (2007), a Yéakekeré traz uma



247

organizacdo de vida que se baseia em principios de solidariedade, onde todos buscam o

bem comum.

Desta forma, vdo se ajudando em pequeninas coisas, porque na realidade, essa
economia solidaria de ajuda mdatua nos terreiros tem o sentido de agradar o Orixa.
Petrovich e Machado (2004) trazem a questdo da vida coletiva para a busca espiritual ao
dizerem: “Memodria coletiva que atualiza a existéncia da comunidade, fazendo erigir um
sujeito com sua individualidade preservada e magnificada pela filiagdo espiritual”.
(PETROVICH & MACHADO, 2004, p.14) Sobre isso a Yakekeré diz “[...] porque
estamos fazendo ndo pela pessoa e sim pelo Orixa” (YAKEKERE, JANAINA). Entdo esse
elo espiritual, transforma a vida da pessoa, revivendo valores ancestrais, que foram

relegados ao patamar do esquecimento no mundo ocidental.

Essa filiagdo espiritual que interfere de uma forma positiva na formagdo da
personalidade do candomblecista como abordam Petrovich e Machado (2004), faz com que
0 amor aos Orixas, constitua-se num elo, onde o filho vivera para agradar aos pais pode
transformar a vida das pessoas. Também foi abordada pelo Babalorixa, que acredita no
Candomblé como um meio para retirar as pessoas do caminho da marginalizacdo. Ele nos
diz: “Eu vejo o seguinte, se muitos pais trouxessem os filhos para o Candomblé, poderiam
retirar-lhes da marginalidade”. O Babalorixa complementa o seu pensamento mostrando
exatamente esse vinculo com o Orixa, que os leva a ser uma pessoa melhor “aqui eles
estariam ocupados, aqui eles estariam buscando um conhecimento maior e uma energia
nao conhecida”. Além da influencia da questao sagrada na vida da criangca candomblecista,
ele traz a importancia das atividades que sdo exercidas no terreiro e que colaboram para
assuncao de responsabilidades. “Com suas mentes ocupadas, quer seja numa limpeza, quer

seja num trabalho, quer seja num estudo, de diversas formas estariam entrosados”.

Nesse sentido, podemos dizer também que no terreiro, através das atividades que
exercem e 0s conhecimentos adquiridos, as criangas se sentem valorizadas, com papeis
definidos e uteis ndo s6 em relacdo ao contexto religioso como também nas atividades
relacionadas a vida civil. Em relagdo a isso Caputo (2012) nos diz: “Nos terreiros as
criancas e os adolescentes sentem orgulho de sua fé, sdo tratados com respeito, recebem
cargos de hierarquia do culto e aprendem dentre outras coisas, um vocabulario imenso em
yoruba”. (CAPUTO, 2012, p. 186).



248

Estabelecendo uma comparagdo entre a educagdo nas escolas e a educacdo nos
terreiros, observamos que neste lugar o conhecimento é vivido e transforma a vida das
pessoas, pois se trabalha as atitudes. Na escola o conhecimento fica limitado a transmisséo
de contedos, muitas vezes sem conexdao com a vida. Desta maneira, reporto-me a critica
que Freire faz a educacdo bancéaria presente na maioria das escolas que ndo oferece

condigdes para o “‘ser mais”.

A Ekede Vitéria ressalta um ponto importante na educacdo dos terreiros onde ela
diz que aprende a ser verdadeira: “No Candomblé eu aprendi que a gente ndo deve
esconder aquilo que ama, que gosta, aquilo que quer”. Este trecho da fala da Ekede nos
reporta a Freire (2007) ao trazer a importancia da “corporificacdo da palavra através do
exemplo”, nesta busca da constituicdo de um ser ético, que se encontra presente na fala da
mesma. Na continuacdo de sua comparacdo entre os dois modelos educativos ela traz a
critica a escola publica ao dizer “Na escola ndo, a gente ¢ muito criticado se falar no
Candomblé, principalmente pelos professores e colegas”. Implicitamente a Ekede diz que a
escola ndo oferece espaco para ser verdadeiro, pois precisa utilizar mascaras sociais em sua
defesa. Essa situacdo foi analisada por Caputo (2012, p.18), ao fazer uma comparacéo
entre a educacao nos terreiros e a postura da defesa que as criangas desenvolvem na escola
ao dizer: “Ja na escola, eles escondem a fé e inventam formas de invisibilidades para nao

serem discriminados”.

O Ogan Flavio ao ressaltar o papel educacional dos terreiros discute a sua
importancia para vida ao dizer: “Licao de vida. Resumindo li¢ao de vida”. Essa fala traz a
importancia de uma educacdo que prepare para vida, pois denuncia a falta dessa
aproximacio entre “educagdio e vida” no contexto escolar. Ele continua a dizer: “E mais
uma escola em sua vida, uma escola que vocé esta crescido, adulto, vocé vai morrer
apreendendo, o que vocé ndo aprendeu na escola, vocé vai aprender aqui”. Esse Ogan fala
sobre um dos aspectos da pedagogia freireana presente no Candomblé, que € a consciéncia
do ser inacabado, da educacdo permanente. Finaliza trazendo a importancia do respeito ao
outro e do espirito de comunhéo ao dizer: “E se respeitar, é a irmandade com quem néo ¢é o
seu irméo de sangue, para mim € essa coisa assim, a gente levar tudo ao pezinho da letra”.
(OGAN, Flavio. Diario de Campo: 18-09-2013).

A analise realizada do depoimento dos sujeitos entre as diferencas existentes na

educacdo dos terreiros e nas escolas publicas, aponta para varios elementos que se encontra



249

presente na religido que poderia ser aproveitado na educagdo étnico-racial. No terreiro estd
a tradicdo africana que resistiu através dos tempos e que reforcam a identidade negra que é
apagada pela escola, enquanto, espaco ideoldgico de preservacao da cultura branca. Como
nos diz Fanon (1979): Nas sociedades do tipo capitalista, o ensino religioso ou leigo, [...]
criam em torno do explorado uma atmosfera de submisséo e inibicdo que torna

consideravelmente mais leve a tarefa da forga da ordem (FANON, 1979, p. 28).

5.4.1 Quadro 9 - Consolidagdo da Analise da Educacio Etnico-Racial.

CATEGORIA

TEORICO

EMPIRICO

RESULTADOS

EDUCACAO
ETNICO-RACIAL

[..] hacen

dialogar

las

diferencias en un marco de

[...] se a escola pudesse
hoje de uma forma leve

Propiciar um diélogo
intercultural entre as

legitimidade, dignidade, | adentrar no | mais diversas formas de
igualdad, equidade y respeto” | conhecimento religioso, | religido, ajudaria a
(WALSH, 2008, p. 139). qualquer uma que seja a | diminuir a intolerancia e
religido. Trazendo o que | promoveria uma
de bom existiria em cada | €ducacdo para a

uma, essa intolerancia

seria  tendenciosa a
diminuir”
BABALORIXA, IVAN.

Diario de Campo: 18-09-
2013).

igualdade racial.

“Avalio ser

importante

“Mas quando vocé parte

O Candomblé contribui

inaugurar saberes sobre a | para o Candomblé, vocé | para que os saberes que
cultura afro-brasileira a partir | parte para religido de | integram a tradi¢éo
do desvelar e do desvendar das | raizes africanas, quando | cultural africana se

culturas presentes nos | vocé comegca a ver 0s | conserve através dos
candomblés” (BOTELHO, | mitos, comeca a escutar | tempos. Ou seja,
2005, p.48). as lendas, ver aquelas | conhecer o candomblé é
baianas, as comidas que ja | uma escola sobre a
fazem parte do dia a dia | cultura africana.
da  gente!” (OGAN
PEGIGAN, Robson.
Diario de Campo: 18-09-
2013)
“[..] desprezadas e | “Falar mais de nossa | Enquanto o Candomble
desvalorizadas, quando néo religido. E isso é coisa | © outras religibes néo

simplesmente

desconhecidas

pela educacdo formal e por

seus

professores, mas

de

grande importancia para uma

pedagogia multirracial
permita uma real
educacional”
2005, p.48).

que

inclusdo
(BOTELHO,

que ndo fazem que ndo
tem!” (EKEDE, Janine.
Diario de Campo: 12-09-
2013)

cristds ndo existirem
para escola publica, ndo
haverd espago para a
vivéncia multirracial.

“Essa situagdo de exclusdo e

“Deveria aprender na

Uma educagdo para a

invisibilidade se revela em | escola a historia de como | igualdade racial deve
todas as formas de violénciaa | o Candomblé chegou ao | comprometer-se em
que meninas e meninos das | Brasii e de como € | promover

escolas publicas sdo | cultuado, que o povo fala | conhecimentos que
submetidos, por exemplo, | que a gente cultua o | desmistifiquem a
quando tem as suas | Diabo. N&o! A gente | diabolizagdo existente

referéncias
religiosas
reduzidas

étnico-cultural-
cotidianamente
a categoria de

folclore, ignoradas ou, ainda

cultua os Orixas, isso que
deveria ser mostrado nos
colégios” (EKEDE,
Vitdria. Diério de Campo:

em relacdo as religides
afro-brasileiras.




250

associadas, com base num | 05-09-2013).

conceito cristdo eurocéntrico,

a “coisa do diabo”

(BARBOSA, 2013, p.84).

No entanto, alguns | “Educar  primeiro os | A formacéo dos
professores, por falta de | professores [...]. Todas as | professores com base

preparo Ou por preconceitos
neles introjetados, ndo sabem
langar méo das situacOes
flagrantes de discriminagdo no
espaco escolar e na sala como
momentos pedagdgicos”
(MUNANGA, 2005, p.15).

pessoas que regem a
escola [...] ndo pessoas
que por que tem uma
religido acham que tem
que impor” (Yéakekerg,
Janaina. Diario de
Campo: 19-09-2013).

eurocéntrica ndo
contribui  para uma
visdo intercultural, livre
do etnocentrismo e do
preconceito.

““Significa dar atengéo especial
a educacdo de um “povo” que
mantém todo um  saber
filos6fico milenar, ligando
sempre ao passado pela
memoria coletiva ancestral”
(PETROVICH &
MACHADO, 2004, p.14)

“Nés do Candomblé
tinhamos que ter um
espaco, um museu, por
exemplo, falando de
nossos ancifespara 0S
alunos dos  colégios

poderem ver, vir estudar,
saber o que é, 0 que ndo é
e eles aprenderem e
porque nao dizer, também
participarem de um Xxiré
para saberem como €”
(OGAN ALABE, Flavio.
Diario de Campo: 18-09-
2013)

O Candomblé deveria
ter espago social para
colaborar com a
educacdo de uma
sociedade que valorize
0s saberes ancestrais e 0
respeito a tradigdo
africana.

“Memoria coletiva que
atualiza a existéncia da
comunidade, fazendo erigir um
sujeito com sua
individualidade preservada e
magnificada pela filiacdo
espiritual”. (PETROVICH &
MACHADO, 2004, p.14).

“[...] Um sempre ajuda o
outro. Um pouco com
trabalho, com alguma
coisa, mas sempre ajuda,
porque estamos fazendo
ndo pela pessoa e sim
pelo Orixa”.
(YAKEKERE, Janaina.
Diario de Campo: 19-09-
2013).

Candomblé é vivéncia
solidaria tendo como
base o0 respeito ao
sagrado.




5.5. Quadro 10 — Consolidagdo da Analise do Resultado Geral.

CATEGORIAS RESULTADOS

Subalternizagao e resisténcia.
O colonialismo deturpa a imagem do povo africano colocando-0 como um povo
submisso, desprovido de qualquer forma de luta.

CANDOMBLE Numa sociedade onde predominam os valores coloniais cristdos, o lugar das
religiosidades de matrizes africanas é o da subalternidade.
O lado humano do ancestral divinizado foi esquecido, por influéncia da cultura
ocidental que s6 valoriza a Historia escrita, descredibilizando a histéria oral.
Assim, predominou o Orixa associado a forga da natureza.
As religides de matrizes africanas partem de uma base comum, a crenga em um
s6 Deus, Olorum, criador do universo e dos Orixas.
O Orixa possui caracteristicas humanas que sdo absorvidas pelos seus filhos,
contudo cabe a estes promover o equilibrio entre os sentimentos contraditérios
para haver a harmonizagao do ser.
A dissolucéo das familias consanguineas na escravizagéo foi recomposta pelos
vinculos com o Orixa, formando a Familia de Santo no Candomblé
O racismo é atenuado quando os homens e as mulheres negras conseguem
enquadrar-se nos padrdes de conhecimento ocidental.
Colonialidade e inferiorizagdo do negro e de sua forca de trabalho.
O racismo se exacerba na intolerancia religiosa.

RACISMO E

INTOLERANCIA

Diaboliza¢do das religides de matrizes africanas e desrespeito ao educando
candomblecista.

Algumas escolas publicas vém se transformando em espago de converséo
religiosa, desrespeitando o principio da laicidade.

A escola publica quando ndo respeita a opgdo religiosa de seus educandos,
configura-se de maneira antidemocratica, impossibilitando o “ser mais”.

S6 através da organizacéo politica que os candomblecistas conquistardo respeito
e reconhecimento social.

EDUCACAO
TERREIROS

NOS

Mergulho na tradi¢do e no conhecimento ancestral através do Mito.

O processo de aprendizagem de Ogans e Ekedes acontece num tempo
maisreduzido do que dos laos, porém é mais intenso, 0 que exige mais
disponibilidade as aprendizagens cotidianas.

Vivéncia constante das aprendizagens presentes na religido, através da préatica
cotidiana para que de lab passe a sacerdote no Candomblé.

Quelé é um fundamento religioso ao qual o iniciado é obrigado a colocar e que
tem por finalidade avaliar as atitudes do sujeito que o porta.

Observagdo, aten¢do e reconhecimento de que os saberes dos mais experientes
séo habilidades necesséarias para se aprender nos terreiros.

No Candomblé se aprende na pratica, onde o erro ndo é condenado e sim revisto
pela orientagéo do outro em busca do acerto.

No Candomblé as pessoas mais velhas sdo mediadoras do conhecimento.

251



EDUCAGAO
ETNICO-RACIAL

Propiciar um diélogo intercultural entre as mais diversas formas de religido,
ajudaria a diminuir a intolerdncia e promoveria uma educacéo para a igualdade
racial.

O Candomblé contribui para que os saberes que integram a tradi¢do cultural
africana se conserve através dos tempos. Ou seja, conhecer o candomblé é uma
escola sobre a cultura africana.

Enquanto o Candomblé e outras religiGes ndo cristds ndo existirem para escola
publica, ndo havera espago para a vivéncia multirracial.

Uma educagdo para a igualdade racial deve comprometer-se em promover
conhecimentos que desmistifiquem a diabolizacdo existente em relacdo as
religides afro-brasileiras.

A formacdo dos professores com base eurocéntrica ndo contribui para uma
visao intercultural, livre do etnocentrismo e do preconceito.

O Candomblé deveria ter espago social para colaborar com a educagdo de uma
sociedade que valorize os saberes ancestrais e o respeito a tradicédo africana.

Candomblé é vivéncia solidaria tendo como base o respeito ao sagrado.

252



253
6. CONSIDERACOES FINAIS

Retomando a questéo inicial desta investigacdo, onde procuramos estudar como 0s
sujeitos candomblecistas percebem a escola publica diante de suas experiéncias de
educacédo nos terreiros, chegamos a partir do trabalho de analise entre a teoria estudada e a
experiéncia empirica dos sujeitos com os quais dialogamos as conclusdes seguintes.

O Candomblé é uma religido que vem desde os primeiros tempos do periodo de
escravizagdo no Brasil, passando por um processo de subalternizacdo com a imposicdo da
fé catllica e perseguicdo as praticas religiosas africanas. Contudo, no Brasil, 0s nossos
ancestrais africanos e seus descendentes vem travando uma luta centendria para que esta
tradicdo religiosa ndo desapareca, pois 0 Candomblé constitui-se ndo s6 em um espaco
sagrado para a louvacdo dos Orixds, como também num local por exceléncia de
manutencdo da cultura africana.

Nesse sentido, nos terreiros de Candomblé a memdria ancestral africana é evocada
em todos os seus aspectos, através da linguagem tanto oral como corporal, nos habitos
culinarios, na danca, na muasica, no codigo de ética que inclui o respeito a natureza e aos
mais velhos e as novas geracdes, permeados pelo convivio harmdnico com os Orixas.
Entdo, lutar pela religido também significou desenvolver estratégias de resisténcia como o
sincretismo religioso, que contribuiu para a reafirmacdo de uma cultura e sua permanéncia
até os dias atuais.

O povo africano sempre encontrou por meio de sua religido a imagem da bravura e
da coragem no exemplo dos Orixas, que através de suas histérias de habilidades em guerra,
como a de Xangd, Ogum, lansd, que lhes serviu de estimulo para atitudes de resisténcia e
inconformismos durante a escravizacdo, levando-os a fugas e formacdes de quilombos
onde podiam viver em liberdade. Todavia, essa historia de bravura ndo foi contada pelo
colonizador, que deturpou a imagem dos negros como um povo sofredor, passivo,
submisso e desprovido de uma organizacdo que buscasse romper com as amarras da
opresséo.

Desta forma, a imagem forjada na época da colonizacdo acompanhou esse povo no
decorrer da historia na forma de colonialidade, suas crencas, seus valores e suas estratégias
de luta foram silenciados e esquecidos pela Historia Oficial que estdo contidas no

programa dos curriculos escolares. Essa historia ndo concede voz e vez aos atores negros



254

como narradores das lutas acontecidas nos quilombos e nos movimentos negros que tanto
pressionaram e pressionam por equidade social e reconhecimento desse povo na sua
participacdo ativa na construcdo da sociedade brasileira.

Nesse sentido, constatamos que a religido do Candomblé é um forte fator de
agregacao cultural ao evocar as tradicbes guerreiras africanas, concedendo forgcas e
resisténcia a0 homem e a mulher negra para suportar as amarras e desventuras da
escravizagdo. Essa religido foi negada, pois diante de um mundo organizado pelos padrdes
brancos era pertinente desestabilizar a agregacdo de pessoas, que por meio das crencas
comuns reafirmavam a identidade negra que era a negacdo de todo um mundo branco,
imposto no quadro social colonial. Portanto, na sociedade branca o lugar historicamente
concedido para as crencgas africanas foi o da subalternizacdo, pois mesmo que ndo se
configure mais como uma religido de negros, ainda encontra-se no patamar da exclusdo
social por ndo fazer parte das religides hegemonicas.

Foram diversos os povos africanos que vieram para o Brasil e da mesma forma as
suas matrizes religiosas, contudo elas partem de uma base comum que € a crenga em um so
Deus, Olorum criador do universo e de todos os Orixas. A esse Deus que € universal ndo se
da nenhum tipo de oferenda, apenas reconhecimento ao seu poder e amor.

Ja os Orixas possuem 0s seus dominios em relacdo aos fenémenos da natureza e
também se personificam em herois mitificados, contudo o seu lado humano nem sempre é
lembrado pelos candomblecistas. Por isto, possuem caracteristicas humanas, tanto positivas
como negativas, que também estdo presentes em seus filhos, o que no Candomblé
denomina-se de arquétipo. No entanto, cabe ao filho do Orixa dosar essas caracteristicas
em busca de uma melhor harmonizacéo.

A religido do Candomblé possibilitou ao povo africano refazer os lagcos de familia
que foram esfacelados pela escravizacdo, neste sentido os candomblecistas por meio da
filiacdo com os Orixas e com a familia de santo, formaram uma nova configuracdo de
parentesco.

Desta forma, podemos descrever que os principais aspectos do Candomblé sdo a
subalternizacdo da religidao pelo pensamento hegeménico e 0s mecanismos de resisténcia
enfrentados pelos candomblecistas para continuar a cultuar os Orixas; imagem forjada de
passividade e conformismo em confronto com uma realidade de luta tendo como exemplo
a forca dos Orixas; crenca monoteista, onde Olorum é o criador de todo universo, inclusive

dos Orixas; os Orixas séo reconhecidos pelos candomblecistas como forgas da natureza e



255

seu lado de herdi mitificado ndo é ressaltado, pela auséncia do registro escrito na sociedade
iorubana; os Orixas e os seus filhos formam uma s6 personalidade, cabendo aos segundos
o controle das emocdes e por fim no Candomblé os filhos de santo formam uma s6 familia.

Em relacdo ao racismo e intoleréncia, percebemos que a perseguicdo existente em
relacdo ao Candomblé é fruto do racismo que é exacerbado no Brasil, por meio da
intolerancia religiosa. Esse racismo, herancga colonial da crenca imposta na inferioridade do
poOVo negro, visava 0 embranguecimento da sociedade, que gerou intolerancia em relagéo
as religiosidades africanas e todo um modo de vida que ndo esteja relacionado aos padrdes
ndo hegemanicos.

Tal racismo foi responsavel pela opressao social do povo negro, fazendo com que
0s mesmos se distanciassem de suas origens religiosas e buscassem as religiGes cristas
como meio de inclusdo social. Esse racismo também fez com que homens e mulheres
negras ocupassem posicgdes inferiores na pirdmide social, Ihes colocando numa situagéo de
servidao em relacdo ao opressor branco. Tal situacdo s6 modifica-se quando os homens e
as mulheres negras conseguem superar 0s obstaculos da exclusdo e apropriam-se do
conhecimento cientifico em busca da valorizacdo e do reconhecimento social. Assim, ha
uma atenuacdo desse racismo quando o homem e a mulher negra vao distanciando-se de
sua identidade étnica e enquadram-se aos modelos culturais brancos. Sem essa inverséo de
valores culturais ndo conseguem inclusao social no mundo dos brancos.

Outro resultado encontrado em relacdo ao racismo e intolerancia relaciona-se a
deturpacdo da imagem dos cultos de matrizes africanas, associando-os a ideia/imagem do
diabo pela cultura hegemdnica. Desta forma, os candomblecistas sdo perseguidos
socialmente, onde sdo diminuidos em sua fé e vitimizados muitas vezes por situacdes de
exclus&o social.

Esta imagem negativa relacionada as manifestacdes culturais africanas, dentre elas
a religido, é repassada através das geracGes por meio das instituicbes sociais, se
exacerbando na intolerancia religiosa, principalmente na escola como reprodutora dos
valores sociais vigentes. Esse espaco que deveria ser laico ressalta os valores cristdos e por
problemas na formacdo dos professores ndo oportuniza um dialogo intercultural.

Na atualidade, o crescimento dos setores neopentecostais tem agravado a questdo
da intolerancia religiosa. Eles estdo dentro das escolas publicas - professores, equipe
pedagdgica e até direcdo -, transformando as mesmas em espaco de conversdo religiosa,

que ocasionam situacgdes de discriminagéo e exclusdo dos estudantes candomblecistas.



256

O quadro crescente de intolerancia forcou uma maior organizacdo por meio dos
seguidores das religibes afro-brasileiras a buscar na luta politica uma alternativa de
combate contra a opressao social. Desta forma, por meio dos movimentos sociais de povos
de terreiro encontraram um espaco educativo voltado a divulgacdo de informaces e a
construcdo de uma nova consciéncia sobre a religido dos Orixas.

Neste sentido, identificamos como formas de racismo, a partir das experiéncias dos
candomblecistas e seus relatos, a inferiorizacdo do negro e de sua forca de trabalho e sua
exclusdo do espaco social; a homogeneizacdo dos padrdes de saberes hegemonicos,
descredibilizando os conhecimentos africanos. Como também, a exacerbacdo desse
racismo na intolerancia religiosa com a diabolizagédo das religides afro-brasileiras. Dentro
desta realidade encontramos, a escola publica funcionando como um espago de conversao
religiosa, numa atitude anti-democratica, devido a formacgéo inadequada dos professores.
Contudo, isto pode ser atenuado com a luta de todos os que pertencem as religides afro-
brasileiras através dos movimentos sociais e suas dimensdes educativas.

Na educagéo dos terreiros encontramos em todo momento um espago onde a cultura
africana é valorizada, como também vivenciada. Neste contexto os Orixas, que sdo
revividos através de seus mitos, servem de fio condutor para as vivéncias pedagogicas dos
terreiros. Desta forma, o mito possibilita o reencontro com a identidade africana, ao reunir
a histéria dos Orixas, proporcionando um encontro com as raizes ancestrais que servem
para fortalecer a identidade negra. Nesse sentido, sdo ressaltados valores éticos, como
também estéticos desta sociedade, contribuindo para ao aumento da auto-estima da crianca
afrodescendente, e o orgulho de suas caracteristicas fisicas que tem como base a beleza dos
Orixas, num padrao divergente do esteredtipo hegemonico.

O Candomblé segue uma estrutura hierarquizada bem definida com papeis preé-
determinados pelos Orixas. Assim, os lads sdo pessoas/funcdes que serdo preparadas por
meio de um longo processo de aprendizagem com possibilidades de se tornarem Yalorixas
ou Babalorixas. Sendo assim, irdo adquirir, através da vivéncia cotidiana, a experiéncia
necessaria para se tornarem no futuro, um chefe de terreiro.

Toda pessoa que se inicia no Candomblé, sendo lads, Ekedes ou Ogans portam
objetos de fundamentos religiosos, dentre eles estad o quelé. Na educacdo dos terreiros ele
tem a funcdo de avaliar o comportamento do iniciado dando uma sensacdo de aperto,
quando o mesmo ndo esta de acordo com os preceitos religiosos. Desta forma, o quelé

funciona como um instrumento de avaliacdo reguladora, mostrando através de seus sinais o



257

que esta certo ou errado no comportamento de quem o traz; como também se constitui
numa forma de auto-avaliacdo, pois no momento em que aperta esta indicando para a
pessoa que tem algo a ser repensado e modificado em busca de uma melhor harmonizagao
com o seu Orixa.

O processo de aprendizagem no Candomblé exige o desenvolvimento de
habilidades como atencéo, paciéncia e humildade de que é necessario ouvir os mais velhos
e aprender com eles. Em todos os rituais observados foram passados ensinamentos; se a
pessoa estiver atenta os assimila e ocorre a aprendizagem. Contudo ela sé sera efetivada
quando a pessoa souber colocar em prética, através da vivéncia cotidiana. Entretanto, se a
pessoa que ainda ndo tem experiéncia ndo conseguir o éxito em sua tarefa, seu erro ndo
sera condenado pelos Orixas nem pela comunidade. Havera sempre alguém que ira orienta-

la em busca do acerto.

Neste sentido, a transmissdo do conhecimento ndo fica restrita ao papel do
Babalorixd, os ensinamentos sdo repassados pelas pessoas mais experientes, que
funcionam como mediadoras no processo de aprendizagem, aos neofitos. Entdo nos

processos educativos do Candomblé sempre teremos a presenca do mediador.

Em sintese, podemos dizer que nos terreiros temos o reencontro com a tradi¢éo
cultural africana e seus valores; rigidez com respeito a hierarquia, onde se percebe uma
pedagogia que valoriza os saberes tradicionais e em contrapartida também percebemos
uma metodologia que nos reporta a uma educacao, relacionada a vivéncia pratica, onde a
observacdo participante e a repeticdo se constituem na chave para esse aprendizado. Em
todo contexto € imprescindivel a presenca do mediador, pessoas mais experientes, que tem

o0 papel fundamental de repassar os conhecimentos, recontextualizandos.

No que se diz respeito a educacdo étnico racial ela deve ter como base o didlogo
intercultural, onde a escola deve promover trocas entre 0s conhecimentos existentes em
diversas religides através da historia das religibes. Assim, o preconceito seria diminuido
em relacdo as religides ndo hegemdnicas, promovendo uma educacdo voltada para a

igualdade racial.

Desta forma, enquanto o Candomblé e outras religides ndo cristds continuarem

invisiveis para escola publica ndo havera espaco para uma vivéncia multirracial. Entdo



258

uma educacédo para a igualdade racial deve comprometer-se em promover conhecimentos

que desmistifiqguem a diabolizagdo existente em relacéo as religides afro-brasileiras.

Contudo para que a escola possa abrir-se para essa vivéncia intercultural e
multirracial com reconhecimento, respeito e, sobretudo valorizacdo das diferencas é
imprescindivel que se faga um investimento na formacdo dos professores, visto que a
formacdo de base eurocéntrica limita a visdo dos mesmos levando-0s ao etnocentrismo e

preconceito.

A educacdo nos terreiros é um campo fértil para que seja explorada a Histéria e a
Cultura Africana, pois esta religido contribuiu para que o conhecimento baseado na
tradicdo ancestral africana se mantivesse presente até a atualidade, resistindo ao processo
de repressdo cultural hegemdnico. Entdo se os professores rompessem com as barreiras o
preconceito por meio de uma formacao ndo eurocéntrica, possibilitariam a aprendizagem
de contetdos inerentes a cultura africana, presentes nos Candomblés, que foram sufocados

pela cultura ocidental.

Entre estes contetdos que se encontram na educacao dos terreiros e que poderiam
ser trabalhados para o conhecimento da cultura africana e a promoc¢éo da educacgéo étnico
racial na escola estdo: o idioma ioruba presente na musica e em todos 0s rituais; 0s mitos
que trazem os fatos que envolveram os Orixas e trazem em sua esséncia a filosofia de vida
africana, como também os fatos historicos vivenciados pelos antepassados, mas que foram
rejeitados pela cultura hegemdnica por terem sido narrados pela histéria oral; valorizacao
dos padrdes estéticos africanos; respeito a hierarquia e também as pessoas mais velhas
como detentoras de sabedoria; amor incondicional a natureza, onde se encontra presente o

dominio dos Orixas, preservando a harmoniza¢do com 0s mesmos.

A educacéo nos terreiros de Candomblé como promotora de uma educacgéo étnico-
racial tem como base um codigo de ética diferenciado do ocidental, prioriza-se a vivéncia
solidaria, onde os membros da religido ajudam uns aos outros nos problemas que
enfrentam no dia a dia, como também nas situacdes financeiras que estdo passando. Eles
partem do principio que formam uma sé familia tendo como fator agregador o Orixa, assim

no Candomblé predomina a vivéncia solidaria tendo como base o respeito ao sagrado.

A contribuicdo dos sujeitos candomblecistas para a educacdo publica, na

perspectiva da educacdo étnico-racial, é a de que o Candomblé se distancia dos valores



259

hegemdnicos e reafirma através de seus processos educacionais a tradi¢cdo da sociedade

africana. No momento em que os professores das escolas publicas, por meio de uma

formacdo ndo hegemonica, trabalharem pedagogicamente os conhecimentos dessa cultura

milenar presente na religido estardo exercendo uma docéncia intercultural de caréater

multirracial e promotora de uma educag&o étnico-racial.

Numa perspectiva mais ampla das incidéncias estruturais do caso estudado,

conforme define 0 Método do Caso Alargado, o nosso estudo aponta que a questao central

da nossa investigagéo, que trata da percepgédo que os educandos candomblecistas tém sobre

a escola publica a partir da educacdo nos terreiros, agora de modo mais amplo, 0 nosso

estudo concluiu que tem as seguintes implicacdes:

O Candomblé desde sua formacdo no Brasil até os dias atuais traz a heranca dos
processos de colonizacdo que subalternizou as crengas africanas, colocando esta
religido num patamar de primitivismo e inferioridade. Em contrapartida o Candomblé
ao longo de sua historicidade do Brasil, sobreviveu por conta de suas estratégias de
resisténcia, através dos tempos, com o objetivo de manter o seu Cosmos religioso, que
tem como base a crenca nos Orixas que dominam a natureza e exercem influéncia no
comportamento humano. Os adeptos do Candomblé formam no terreiro uma so
unidade que tem como elo a filiacdo as divindades africanas, onde a iniciacdo marca a
entrada do neofito para uma vida de dedicacdo ao Orixa que regera a sua cabeca e aos

seus deveres perante a religido.

O racismo/intolerancia se constituem em reflexos da colonialidade: do poder ao impor
a associacdo da imagem e a crenca do homem e da mulher negra aos patamares
inferiores da piramide social; do saber ao subalternizar os conhecimentos milenares da
cultura africana em detrimento aos valores da sociedade branca e sua epistemologia;
do ser ao fazer com que os homens e as mulheres negras se submetam aos padrdes
hegemoénicos, distanciando-se dos africanos em busca da inclusédo social subordinada e
da natureza ao considerar primitivas as religiées de matrizes africanas, associando-as a

imagem demoniaca, inferiorizando-as e desrespeitando a fé de seus adeptos.

A educacdo nos terreiros tem como base a vivéncia da tradicdo cultural africana,
permeada pela manutencdo com os elos sagrados na busca da aproximagdo com 0s

Orixas. Os valores culturais africanos sdo revividos nos mitos, na culinaria, no idioma



260

através das musicas, das oracoes e nas saudacfes ndo sé ao dirigirem-se as divindades
como também entre os adeptos, além da exaltacdo da expressdo corporal, através da
danca que revive o antepassado mitico, suas historias e a beleza negra. Tudo isto num
cédigo de ética que orienta o comportamento dos seus adeptos em valores

comunitarios, ecolégicos, de solidariedade e do bem comum.

e As Escolas Publicas, enquanto laicas, deveriam ser pautadas na educacgdo das relaces
étnico-raciais, onde a educacdo intercultural e multirracial seria o eixo de uma
pedagogia democratica, onde os educandos(as) pudessem dialogar sobre os diversos
conhecimentos historicos presentes nas religibes que orientam o povo brasileiro.
Numa experiéncia onde o respeito e a valorizagdo da vivéncia do universo cultural do
outro se constituiriam numa base de aprendizagem democratica. Assim, 0s saberes
milenares presentes nas religides de matrizes africanas tornar-se-iam uma fonte de
pesquisa para o trabalho com a Histéria e a Cultura Africana e afro-brasileira.
Entretanto, a vivéncia desta possibilidade de educacdo democratica, implica na

formacdo dos professores numa base multicultural e ndo eurocéntrica.

A partir destas implicacfes, consideramos que esta pesquisa ndo esgota o estudo
relacionado a educagéo nos terreiros e nem de seus educandos(as) na escola publica. Tendo
em vista que o quadro das religides de matrizes africanas ndo se resume ao Ketu,
apontamos a necessidade de ampliar a investigacdo em outros terreiros de Candomblés em
Pernambuco que pertencem a outras tradicdes religiosas, no intuito de abrir varias
possibilidades de estudos, como os comparativos, a partir da educagdo existente nos

terreiros de diferentes tradicGes africanas.

Neste sentido, ampliar as possibilidades de vivéncias interculturais entre saberes
existentes em diferentes tradicdes de Candomblé em Pernambuco, cria uma perspectiva
para 0 encontro com 0s conhecimentos ancestrais africanos, peculiares a cada um. Isto
porque, Candomblé, Tradicdo e Educacdo caminham lado a lado para que a historia do
povo nao se perca nas paginas dos livros de historia contados somente na perspectiva
eurocéntrica. Oxala, que as religibes afro-brasileiras de matrizes africanas possam ampliar
seus ensinamentos mostrando que os Terreiros sdo lugares de educacdo. Como nos diz o

Ogan Flavio: “O Candomblé ¢ uma escola para nos!”.



261

REFERENCIAS

ALBUQUERQUE, Targélia Souza. SILVA, Rubem Eduardo. Avaliacdo da Aprendizagem
numa Perspectiva Freireana: Realidade, Rupturas e Alternativas. In: LIMA, Nayde dos
Santos. ROSAS (Orgs), Argentina. Quando as Ideias e os Afetos se Cruzam. Recife: Ed.
Universitaria UFPE/ Prefeitura da Cidade do Recife, 2001.

ALCANTARA, Vitéria. Cem anos de soliddo. In: Revista da Imprensa Oficial
Graciliano Ramos. Maceio- Ano V — Marco/ Abril 2012, p.18-33.

ALMEIDA, Jorge. Ensino e aprendizagem dos alabés: uma experiéncia nos terreiros
16 Axé Oxumaré e Zoogodo Bogum Malé Rundo6. Tese de Doutorado em Mdsica,
Salvador: UFBA, 2009.

BARBARA. Rosamaria. A danca das Aiabéas. Danca, corpo e cotidiano das mulheres
de candomblé. Tese de Doutorado em Sociologia. Universidade de Séo Paulo, 2002.

BARBOSA. Lindinalva. Dimensdes Religiosas Negra e Indigena: a Sagrada Resisténcia.
In: LIMA, Maria Nazaré, (org.). Escola Plural: A diversidade esta na sala. Formacéao de
Professores/as em Historia e Cultura Afro-brasileira e Africana. 3ed. Sdo Paulo:
Cortez, 2012, p. 77-87.

BASTIDE, Roger. As religides africanas no Brasil: contribuicdo a uma sociologia das

interpenetracdes de civilizac6es. 2. ed. Sdo Paulo: Pioneira, 1985.

BENISTE, José. Orum Aiyé: o encontro entre dois mundos. 9. ed. Rio de Janeiro:
Bertrand Brasil. 2012.

. Mitos Yorubéas: O outro lado do conhecimento. Rio de Janeiro:
Bertrand Brasil. 2006.

. Aguas de Oxala: Awon Omi Osal4. 8. ed. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil.

2012.

BERKENBROCK, Volney J. A experiéncia dos Orixds — Um estudo sobre a

experiéncia religiosa do Candomblé. 3.ed. Petropolis: Vozes, 2007.

BOTELHO. Denise Maria. Educacéo e Orixas: Processos educativos no 1€ Axé lya Mi

Agba. Tese de Doutorado em Educagéo. Universidade de S&o Paulo, 2005.



262

BOTELHO, D. M.; NASCIMENTO, W. F. Educacéo e religiosidades afro-brasileiras: a
experiéncia dos candomblés, 2012. Disponivel em http://hdl.handle.net/10482/11854.
Acesso em 25-02-2014.

. Religiosidade Afro-brasileira e meio ambiente. In: MELLO, Soraia

Silva. TRAJBER, Rachel.Vamos Cuidar do Brasil (coord): Conceitos e praticas de
educacao ambiental na escola. Ministério do Meio Ambiente, Departamento de Educagéo
Ambiental: UNESCO, 2007.

BRANCO, Tiago. A cultura afro-brasileira: Praticas pedagdgicas observadas na
comunidade afro-brasileira de Cruz Alta- RS. Mestrado em Educacgédo, Universidade
Regional do Noroeste do Estado do Rio Grande do Sul, 2002.

BRANDAO, Maria do Carmo. RIOS, Luiz. O catimb6 - Jurema do Recife. In. BRASIL.
Congresso Nacional. Constituicdo da Republica Federativa do Brasil. Brasilia Senado
Federal, Centro Grafico. 1988.

BRASIL (1996). Lei n° 9.394 de 20 de dezembro de 1996. Lei de Diretrizes e Bases da

Educacdo Nacional. Brasilia: Ministério da Educacao.

CAPUTO. Stela. G. Educacdo nos terreiros e como a escola se relaciona com as

criancas do candomblé. 1led. Rio de Janeiro: Pallas, 2012.

CARDOSO, Lourengo. O Movimento Negro no Brasil: A luta pela igualdade com o
reconhecimento da diferenca. In: SABERES. Revista do Observatorio dos Movimentos
Sociais Ano I, n° 01, Jul/ Ago./Set./Out. (2008)  Caruaru (Pernambuco):
OBSERVATORIO DOS MOVIMENTOS SOCIAIS. Centro Académico do Agreste.

Universidade Federal de Pernambuco. 2008.

CARVALHO, Marcus J. M. Liberdade: Rotinas e Rupturas do Escravismo, Recife,
1822-1850. Recife: Editora da UFPE, 1998.

CESAIRE, Aimé. Discurso sobre a negritude. Moore, Carlos (org.). Belo Horizonte:
Nandyala, 2010.

COELHO. Maria Efigénia. Educacédo e religido como elementos culturais para a
superacdo da intolerancia religiosa: integracdo e relacdo na compreensdo do ensino
religioso. Dissertacdo de Mestrado Profissional, Sdo Leopoldo: Escola Superior de
Teologia, 2009.


http://hdl.handle.net/10482/11854.%20Acesso%20em%2025-02-2014
http://hdl.handle.net/10482/11854.%20Acesso%20em%2025-02-2014

263

COSSARD. Gisele. Aw6: O mistério dos Orixas. 2%d. Rio de Janeiro: Pallas, 2008.

COSTA NETO. Antonio Gomes. Ensino religioso e religides de matrizes africanas no
Distrito Federal. Dissertacdo de Mestrado em Educacdo, Brasilia: UNB, 2010.

COSTA. Valéria. E do Dendé! Histria e memorias urbanas da Nagdo Xambé no Recife
(1950-1992). S&o Paulo: Annablume, 20009.

CUNHA. Henrique da Cunha. Candomblés como abordar essa cultura na escola. Revista
Espaco Académico, n° 102, wvol. 9, 2009. Disponivel em http: /lwww.
periodicos.uem.br/ojs/index.phd/EspacoAcademico/article/view/773. Ultimo acesso em
14-03-2014.

DEMO. Pedro. Metodologia do Conhecimento Cientifico. Sdo Paulo: Atlas, 2000.

Diretrizes curriculares nacionais para a educacdo das relacGes étnico-raciais e para o ensino
de Historia e Cultura Afro-Brasileira e Africana (2005). Brasilia: Secretaria Especial de
Politicas de Promocdo da lgualdade Racial/ Secretaria de Educacdo Continuada/

Alfabetizacdo e Diversidade, jun.

DUSSEL, Enrique. Transmodernidad e interculturalidade (Interpretacion desde la filosofia
da liberacion). In LANDER, Edgardo (org) La colonialidade do Saber: eurocentrismo e
ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas. P: 45-71. Buenos Aires: CLASCO Y
UNESCO, 2011.

FANON, Frantz. Pele negra, mascaras brancas. Salvador: EDUFBA, 2008.

. Os condenados da terra. 2ed. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira.

1979.

FERNANDES, Florestan. O negro no mundo dos brancos. 2 ed. Sdo Paulo: Global,
2007.

FRANCO. Maria Laura P. B. Analise do Contetido. 3ed. Brasilia: Liber Livro Editora,
2008.

FREIRE, Délio Roberto. Escultura de carne e sangue uma experiéncia estético-
religiosa de sacrificio no 11é Asé Azeri Oya. Dissertacdo de Mestrado em Antropologia.
Recife: UFPE, 2010.

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 17. ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2011.



264

. Pedagogia da Autonomia: saberes necessarios a pratica educativa. So
Paulo: Paz e Terra, 1996.

GAMA, Luciana Barros. Korim Orixa, Korim Alafia: Voz e fala nos terreiros.
Dissertacdo de Mestrado em Antropologia. Recife: UFPE, 2007.

GAMA, Ligia Barros. Kosi ejé, Kosi Orixa: Simbolismo e representacfes de sangue no

Candomblé. Dissertacdo de Mestrado em Antropologia. Recife: UFPE, 20009.

GHIGGI, Gomercindo. KAVAY A, Marinho. Frantz Fanon ¢ a “Pedagogia de Colaboragdo
Muscular”. IN. STRECK. Danilo (org.). Fontes da Pedagogia Latino Americana uma
Antologia. Belo Horizonte: Auténtica Editora, 2010.

GIL. Antdnio Carlos. Como elaborar Projetos de pesquisa. 4. ed. Sdo Paulo: Atlas, 2009.

. Métodos e Técnicas de Pesquisa Social. 6.ed. Sdo Paulo: Atlas,

2008.

GONCALVES, Petronilha. Aprendizagem e Ensino das Africanidades Brasileiras. In:
MUNANGA, Kabengele. Superando o racismo na escola. 2. ed. Brasilia: MEC,
Secretaria de Educacdo Continuada, Alfabetizacdo e Diversidade, 2005, p. 155-172.

GOMES. Nilma. A questdo racial na escola: desafios colocados pela implementacdo da
Lei.10.639/03. In: Multiculturalismo: Diferencas Culturais e Praticas Pedagogicas. 4.
ed. Petropolis: Vozes, 2010, p. 67-89.

. Educacdo e Relagdes Raciais: Refletindo sobre Algumas Estratégias de

Atuacdo. In. MUNANGA, Kabengele. Superando o racismo na escola. 2. ed. Brasilia:
MEC, Secretaria de Educacdo Continuada, Alfabetizacdo e Diversidade, 2005, p. 143-154.

GROSFOGUEL, Ramon. Dilemas dos estudos étnicos  norte-americanos:
multiculturalismo identitario, colonizacdo disciplinar e epistemologias descoloniais. In:

Revista Ciéncias Culturais, v.59, n. 02. S&o Paulo: abril/junho, 2007.

GUEDES. Maristela. Livros didaticos catolicos: O ensino religioso e a discriminacdo de
religibes afrodescendentes. In: Anais da 312 ANPED- Constituicdo Brasileira, Direitos
Humanos e Educac¢do. GT-Curriculo, p. 01-17. Caxambu: ANPED, 2008.

. Tecer o0 opéa sagrado, a temporéaria casa da morte: saber que o pai

ensina o filho nos terreiros de egun. In: Anais da 332 ANPED- Educacgdo no Brasil o
balan¢o de uma década. GT-Curriculo, p. 01-15. Caxambu: ANPED, 2010.



265

GUERRA, Denise. Cabecas (bem -) feitas: ciéncia e o ensinar-aprender ciéncias
naturais num contexto pedagdgico de afirmacao cultural. Dissertagdo de Mestrado em
Educacéo, Salvador: UFBA, 2004.

GUERRA, Maria Helena Barbosa. Xangd rezado baixo. Xambé tocado alto: a reproducgéo
da tradicdo religiosa através da masica. Dissertacdo de Mestrado em Antropologia. Recife:
UFPE, 2010.

GUIMARAES, Antonio Sérgio Alfredo. Preconceito racial: modos, temas e tempos. Sdo
Paulo: Cortez, 2008.

GUIMARAES. Elias Lins. A acfo educativa do 11é Aiyé: Reafirmacdo de compromissos,
restabelecimento de principios. In: Anais da 242 Reunido da ANPED. GT- Movimentos
Culturais e Educagéo, p.01-15. Caxambu: ANPED, 2001.

GUIMARAES. Sandro. Religifio, espaco e transitividade: Jurema na Mata Norte de
PE e Litoral Sul da PB. Tese de Doutorado em Antropologia. Recife- UFPE, 2010.

JUNIOR, Henrique C. Candomblés: Como abordar essa cultura na escola. Revista
Brasileira de Educacéo, 97-103, n° 102, nov. 2009.

. Nés, afrodescendentes: Histéria africana e afrodescendentes na cultura

brasileira. In: ROMAO, Jeruse (Org.). Histdria da Educacdo do Negro e outras histdrias.
Secretaria de Educacdo Continuada, Alfabetizacdo e Diversidade. — Brasilia:Ministério da
Educacdo, Secretaria de Educacdo Continuada, Alfabetizacdo e Diversidade. 2005.

KERN. Gustavo da Silva. Racialismo, Eugénia e Educacdo nas primeiras décadas do
Século XX. In: Anais da 36 ANPED- Sistema Nacional de Educacéo e Participagdo
Popular: Desafios para as politicas educacionais. GT- Educacdo e Relaces Etnico-
raciais. Caxambu: ANPED, 2013.

LANDER, Edgardo. Ciéncias Sociais: Saberes coloniais e eurocéntricos. In: LANDER,
Edgardo (org). La colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas
latino-americanas. P: 21-54. Buenos Aires: CLASCO Y UNESCO, 2005.

LAGE, A. C. Da subversdo dos lugares convencionais de producdo do conhecimento a
epistemologia de fronteira: Que metodologias podemos construir com 0s movimentos
sociais? E-cadernos CES (Online), v. 2, p. 1-19, 2008.



266

. Orientacdes epistemologicas para pesquisa qualitativa em educacdo e

movimentos sociais. In: Anais do IV Coloquio Internacional de Politicas e Praticas

Curriculares: Diferencgas nas Politicas de Curriculo. Jodo Pessoa: UFPB, 20009.

. Lutas por Inclusdo nas Margens do Atlantico: um estudo

comparado entre as experiéncias dos Movimentos dos Sem Terra/ Brasil e da
Associacao In Loco/ Portugal. Volume Il — Diarios do Trabalho Empirico. Coimbra:

Universidade de Coimbra. Faculdade de Economia, 2005.
LIBANEO, José Carlos. Didatica. Sdo Paulo: Cortez, 2008.
LODY, Raul. Candomblé: Religido e Resisténcia Cultural. Sdo Paulo: Atica, 1987.

. O povo do santo: Religido, historia e cultura dos Orixas, voduns,

inquices e caboclos. 2%d. Sdo Paulo: WMF Martins Fontes, 2006.

. Palavras de Axé: Memorias e Pertencimento do Nagb do Recife. Recife:
Centro de Cultura Afro Pai Adao, 2008.

LOUZADA. Natalia do Carmo. Candomblé e Umbanda na Cidade de Goiania em
perspectiva Pos-Colonial. Revista de Estudos da Religido- REVER. Ano- 09, Marco,
2009, 56-76. Disponivel em http: //www.pucsp.br/rever/rvl 2009/t Louzada.htm.

LUCA, Taisa Tavernard. Revisitando o tambor das flores: A federagdo Espirita e
Umbandista dos cultos afro-brasileiros do Estado do Para como guardido de uma

tradicéo. Tese de Doutorado em Antropologia. Recife: UFPE. 2003.

MACHADO, Vanda. Vivéncia e Invencdo pedagogica - As criancas do Afonja. 2. ed.
Salvador: EDUFBA, 2002.

MALDONADO-TORRES, Nelson. Sobre la colonialidad del ser: contribuciones al
desarrollode un concepto. In: CASTRO-GOMEZ, S.; GROSFOGUEL, R. (Orgs.) El giro
decolonial. Reflexiones para una diversidad epistémica mas alla del capitalismo
global. Bogota: Universidad Javeriana-Instituto Pensar, Universidad Central-IESCO, Siglo
del Hombre Editores, 2007. p. 127-167

MARTINS, Cleo. Nana: a senhora dos primordios. Rio de Janeiro: Pallas, 2011.

MIGNOLO, Walter D. Os esplendores e as misérias da “ciéncia”: colonialidade,

geopolitica do conhecimento e pluri-versalidade epistémica. In. SANTOS, Boaventura de



267

Sousa (Org) (2003). Conhecimento prudente para a vida decente: “Um discurso sobre

as ciéncias” revisitado. Porto: Edi¢cbes Afrontamento, 2003.

. Desobediéncia epistémica: a opcdo descolonial e o significado de

identidade em politica. In. Cadernos de Letras da UFF — Dossié: Literatura, lingua e
identidade, n°® 34, p. 287-324, 2008.

. La idea de América Latina: la herida colonial e la opcion

decolonial. Barcelona: Gedisa, 2007.

MOLINA, Thiago dos Santos. Mini Comunidade Oba Biyi: Escolarizacdo e Educacao
aliadas a afirmacdo identitaria afro-brasileira. In: Anais da 35 ANPED- Educagdo,
Cultura, Pesquisa e Projetos de Desenvolvimento: o Brasil do Século XXI. GT-
Educacdo e Relagbes Etnico-raciais, p- 01-13. Porto de Galinhas: ANPED, 2012.

. A dupla didatica consciéncia e ensino de historia e cultura afro-

brasileira e africana. In: Anais da 36® ANPED- Sistema Nacional de Educacdo e
Participacdo Popular: Desafios para as politicas educacionais. GT- Educacédo e
Relacdes Etnico-raciais. Caxambu: ANPED, 2013.

MOTTA, Roberto. Transe, Possessdo e Extase nos Cultos Afro-Brasileiros. Cadernos
PUC (Séo Paulo). Séo Paulo, v. 33, p. 109-120, 1988.

MUNANGA, Kabengele. Superando o racismo na escola. 2. ed. Brasilia: MEC,
Secretaria de Educacdo Continuada, Alfabetizacdo e Diversidade, 2005, p.15-20.

. Mesticagem como simbolo da identidade brasileira. In: SANTOS,
Boaventura. MENESES. Maria Paula. Epistemologias do Sul. S&o Paulo: Cortez, 2010.

Diversidade, etnicidade, identidade e cidadania, 2003.

Disponivel:http://www.npms.ufsc.br/programas/Munanga%2005diversidade.pdf.  Acesso
em 02/05/2013.

MIRCEIA, Eliade. O sagrado e o profano. Sao Paulo: Martins Fontes, 1992.
NINA RODRIGUES, Raymundo. Os africanos no Brasil. Sdo Paulo: Ed. Nacional, 1932.

OLIVEIRA, Luiz Fernandes. RODRIGUES, Marcelino Euzébio. A cruz, o Ogd e o
Oxeé.In: Anais da 362 ANPED- Sistema Nacional de Educacéo e Participacdo Popular:
Desafios para as politicas educacionais. GT- Educacdo e Relacdes Etnico-raciais.
Caxambu: ANPED, 2013.


http://www.npms.ufsc.br/programas/Munanga%2005diversidade.pdf

268

OLIVEIRA, Kiusam Regina de. Candomblé de Ketu e educacdo: estratégias para o
empoderamento da mulher negra. Tese de Doutorado em Educagdo. S&o Paulo:
Faculdade de Educacgdo da Universidade de S&o Paulo, 2008.

ORTIZ. Renato. A morte branca do feiticeiro negro: umbanda e sociedade brasileira.
Sé&o Paulo: Brasiliense, 1999.

PETROVICH, Carlos. MACHADO, Vanda. Ire Ay6. Mitos afro-brasileiros. Salvador:
EDUFBA, 2004.

PRANDI, Reginaldo. O Brasil com axé: candomblé e umbanda no mercado religioso.
Estudos Avancados. Vol.18 n°. 52. Sdo Paulo: Set./Dez. 2004.

. O candomblé e o tempo. Concepcdes de tempo, saber e autoridade da

Africa para as religides afro-brasileiras. Revista Brasileira de Ciéncias Sociais. VVol.16, n°
47. 2001.

. Mitologia dos Orixas. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2001.

. Contos e Lendas Afro-brasileiros: A criacdo do mundo. Sao Paulo:

Companhia das Letras, 2007.

. Pombagira e as faces inconfessas do Brasil. IN: PRANDI, Reginaldo.
Herdeiras do Axé. Sdo Paulo: Hucitec, 1996, p. 139-164.

Raca e Religido. In: Revista Novos Estudos, n® 42. 1995,

Disponivel:http://xa.yimg.com/kg/groups/25854876/1125626441/name/raca_e_religiao+de
+Reginaldo+PRandi.pdf. Acesso em 16/05/2013.

QUEIROZ, Marta. Inclusdo da Histéria e Cultura Afro-brasileira e Africana nas Escolas
Pablicas de Salvador: Relato de uma Experiéncia. In: LIMA, Maria Nazaré, (org.). Escola
Plural: A diversidade esta na sala. Formacéo de Professores/as em Histdria e Cultura
Afro-brasileira e Africana. 3. ed. Sdo Paulo: Cortez, 2012, p. 89-104.

QUIJANO, A. Colonialidade do Poder, Eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, E.
(Org.). A Colonialidade do Saber: eurocentrismo e Ciéncias Sociais. 3. ed. Buenos
Aires: CLACSO, 2005, p. 227-278.

. Colonialidade do Poder e classificacdo social. In: SANTOS, Boaventura.
MENESES. Maria Paula. Epistemologias do Sul. Sdo Paulo: Cortez, 2010.


http://xa.yimg.com/kq/groups/25854876/1125626441/name/raca_e_religiao+de+Reginaldo+PRandi.pdf
http://xa.yimg.com/kq/groups/25854876/1125626441/name/raca_e_religiao+de+Reginaldo+PRandi.pdf

269

QUINTANA, Eduardo. A relacédo escola e terreiro na perspectiva dos candomblecistas. In:
Anais da 36® ANPED- Sistema Nacional de Educagdo e Participagdo Popular:
Desafios para as politicas educacionais. GT- Educacio e Relagdes Etnico-raciais.
Caxambu: ANPED, 2013.

RAMOS, Rafaela Meneses. Construindo uma tradigdo: Vivéncia religiosa e liderancga
no Terreiro 11é Asé Dajé Oba Ogodo- Natal-RN: Um estudo de caso. Dissertacdo de
Mestrado em Antropologia. Recife- UFPE, 2006.

RIBEIRO, René. Cultos afro-brasileiros do Recife: Um estudo de ajustamento social.
Recife: Gréfica Editora, 1952.

RIBEIRO, Ronilda. Alma Africana no Brasil: Os lorubas. Sdo Paulo: Editora Oduduwa.
1996.

ROGERIO, Janicléia Pereira. Se ndo héa sacrificio, ndo héa religido. Se ndo ha sangue,
ndo ha Xangd: Um estudo do sacrificio no Palacio de lemanja. Dissertacdo de Mestardo
em Antropologia. Recife: UFPE, 2008.

SANTANA, Marise. O legado ancestral africano na diaspora e o trabalho docente:
desafricanizando para cristianizar. Tese de Doutorado em Ciéncias Sociais, S&do Paulo:
PUCSP, 2004.

SALLES, Sandro. A sombra da Jurema encantada: mestres juremeiros ha Umbanda
de Alhandra. Recife: Ed. Universitaria, 2010.

SANTOS, Boaventura de Souza. Os Conflitos Urbanos no Recife: O Caso do “Skylab”.
In: Revista Critica, n° 11, maio, p. 9-59. Coimbra: CES, 1983.

. Descobrimentos e Encobrimentos. In: Revista Critica de Ciéncias
Sociais, n° 38, dezembro, p. 5-10. Coimbra: CES, 1993.

SANTOS. Erisvaldo P. dos. A educacdo e as religides de matriz africana: motivos de
intolerdncia. In: Anais da 28% Reunido da ANPED. GT Afro-Brasileiros e Educacdo, p.
01-17. Caxambu: ANPED, 2005.

SANTOS, Maria Consuelo. A dimensdo pedagdgica do mito: um estudo no 1lé Axé
Igexa. Mestrado em Educacéo, Salvador: UFBA, 1998.

SANTOS, Stella Azevedo. Meu tempo é agora. Salvador: Ed. Mae Stella de Oxossi.
2010.



270

SESC-SP. Campanha em defesa da Liberdade de Crenca e contra a Intoleréncia Religiosa,
2004. Disponivel em: http: I

www.sescsp.org.br/sesc/revistas_sesc/sesc/religiao_folder.pdf. Acesso em 02/05/2013.

SEVERINO, Ant6nio Joaquim. Metodologia do trabalho cientifico. 23. ed. Séo Paulo:
Cortez, 2007.

SCHWARCZ, Lilia Moritz. O Espetaculo das Ragas — cientistas, instituicdes e questdo
racial no Brasil 1870-1930. S&o Paulo: Companhia das Letras, 1993.

SKIDMORE, Thomas E. Preto no branco: Raca e nacionalidade no pensamento
brasileiro (1870-1930). 1%d. S&o Paulo: Companhia das Letras, 2012.

SILVEIRA, Marialda. A educacéo pelo siléncio: o feitico da linguagem no Candomblé.
Mestrado em Educacéo, Salvador: UFBA, 1998.

SILVA, Maria Edi. Diversidade religiosa na Escola Publica Publica: Um olhar a partir
das manifestacbes populares dos ciclos festivos. Dissertagdo de Mestrado em
Antropologia. Recife: UFPE, 2011.

SILVA, Eliana Moura da. Religido, Diversidade e Valores Culturais: Conceitos teoricos e
educacdo para cidadania. Revista de Estudos da Religido- REVER. N° 02, 2004, p.01-14.
Disponivel em http: www.pucsp.br/rever/rv2 2004/ p silva.pdf.

SILVA, Eliane Anselmo. Da mesa ao terreiro: Origem, Formacdo e Estrutura do
Campo Religioso Afro-brasileiro da Cidade de Areia Branca. Dissertacdo de Mestrado
em Antropologia. Recife: UFPE, 2005.

. Cultos domeésticos, Terreiros e Federacdo: Legitimidade e

Praticas Religiosas no campo afro-brasileiro das cidades do Rio Grande do Norte. Tese de
Doutorado em Antropologia. Recife: UFPE, 2011.

SILVA, Fatima Aparecida. A Frente Negra Pernambucana e sua continuidade como centro
de cultura afro-brasileira na ética de um de seus fundadores: José Vicente Rodrigues Lima
(1937). In: PEREIRA, Amauri Mendes e SILVA, Joselina da (orgs). O Movimento Negro
Brasileiro: escritos sobre os sentidos de democracia e justica social no Brasil. Belo
Horizonte: Nandyala, 2009, 164-183.


http://www.pucsp.br/rever/rv2%202004/

271

SILVA, Maria da Concei¢do. Conhecimento cientifico e o saber popular sobre os
moluscos nos terreiros de Candomblé de Recife e Olinda, Estado de Pernambuco.
Dissertacdo de Mestrado em Educacdo, Jodo Pessoa: UFPB, 2006.

SILVA. Suziene David. A Quimbanda de Mae Ieda: religiao “afro-gaucha” de “exus”
e “pomba-gira”. Dissertacdo de Mestrado em Antropologia, Recife: UFPE, 2003.

SILVA, Vagner. Candomblé e Umbanda - caminhos da devocédo brasileira. 2. ed. Sdo

Paulo: Selo Negro - Grupo Summus, 2005.

SOARES, Cecilia Conceicdo Moreira. Encontros, desencontros e reencontros da
identidade religiosa de Matriz Africana: A Histdria de Cecilia de Bonocé Oné Sabagi.
Tese de Doutorado em Antropologia. Recife: UFPE, 20009.

SOUSA, Kassia. Entre a escola e a religido: desafios para as criancas de candombleé
em Juazeiro do Norte. Dissertacdo de Mestrado em Educacéo. Fortaleza: UFC, 2010.

SOUZA, Ester Monteiro. Ekodide: relacdes de Género do contexto dos afoxés de culto

Nag6 em Recife. Dissertacdo de Mestrado em Antropologia. Recife: UFPE, 2010.

TUBINO, Fidel. Del interculturalismo funcional al interculturalismo critico.
http://fongdcam.org/wpcontent/uploads/2012/01/delinterculturalismoTubino.pdf.  Acesso
em 19/01/2013.

. La Praxis de la Interculturalidad em los estados nacionales latino-

americanos. In: Cuadernos Interculturales, n® 5 julio-diciembre, 2005.

TRIVINOS, Augusto Nibaldo da Silva. Introduc&o a pesquisa em Ciéncias Sociais. S30
Paulo: Editora Atlas, 1987.

VASCONCELOS, Maria Odete. Curas atraves do Orum: rituais terapéuticos no Ilé

Yemanja Saba Bassami. Tese de Doutorado em Antropologia. Recife: UFPE, 2006.
VERGER, Pierre Fatumbi. Orixas. Salvador: Corrupio, 2002.

VIANA, Heraldo Marelin. Pesquisa em educacao: a observacéo. Brasilia: Plano Editora,
2003.

WALSH, C. Interculturalidad, Plurinacionalidad y Decolonialidad: Las Insurgencias
Politico-Epistémicas de Refundar el Estado. In. Revista Tabula Rasa. Bogota - Colombia,
n. 9: 131-152, julio-diciembre 2008.


http://fongdcam.org/wpcontent/uploads/2012/01/delinterculturalismoTubino.pdf

272

WALLERSTEIN, Immanuel. Encontros: 1492 e Depois; Descobertas; 1992 e Antes. In.
SANTOS Boaventura (Org.). Revista Critica de Ciéncias Sociais, n° 38, dezembro, p. 41-
55. Coimbra: CES, 1993.



273

ANEXOS



e
e
ne-

g

Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo Contemporanea

Mestrado em Educagéo

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Autorizo que a pesquisa da estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o
processo educativo nos terreiros de candomblé pelo Programa Pds-Graduagdo em
Educagdo da UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage, seja desenvolvida no
Terreiro de Xango Aira.

Declaro que estou ciente que nesta investigagdo a referida pesquisadora necessitara
fazer observagdes sistematicas, realizar entrevistas semi-estruturadas com os membros
do terreiro e levantar a histéria da casa com o Babalorixa.

Confirmo estar ciente que esses procedimentos, serdo acompanhados da grava¢do em
suporte eletrénico, para a constitui¢do de midia de dudio, das entrevistas e/ou conversas
realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcri¢des
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagdo de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questdo, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter a identidade pessoal dos membros do meu terreiro
em absoluto anonimato e de ndo té-la mencionada em nenhuma apresentagdo oral
ou escrita que a referida estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

(x)Desde que seja da vontade de cada pessoa pesquisada, concordo com a divulgagdo
de identidade pessoal dos membros do meu terreiro e ndo me oponho que a mesma
venha a ser mencio em qualquer apresentag@o oral ou escrita que o referida
estudante venha a re de sua dissertag@o.

Local, data.

274



[
e
ne-

=

TV
Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo Contemporénea

Mestrado em Educagdo
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no ambito do Programa de Pos-Graduagdo em Educagdo da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagdo em suporte eletrdnico, para a constituigio de midia de 4udio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcrigSes
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagdo de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questéo, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de ndo té-la mencionada em nenhuma apresentagdo oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

(X)) Autorizo a divulgagdo de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
venha a ser mencionada em qualquer apresentagfio oral ou escrita que o referida
estudante venha a realizar Yle sua dissertagdo.

70

1stado/9/‘—\

Ariene Qo/mes de Oliveira

quisadora
13 b flmbro 2073

Local, data.”

275



276

e
ne-
ne>-

&

v
Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo Contemporénea

Mestrado em Educagéo
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no 4mbito do Programa de Pés-Graduagdo em Educagio da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagio em suporte eletronico, para a constituigdo de midia de dudio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcrigdes
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagdio de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questio, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de néo té-la mencionada em nenhuma apresentagdo oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

Autorizo a divulga¢io de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
venha a ser mencionada em qualquer apresentag@o oral ou escrita que o referida
estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

i /Astenizado per i Pl

' — P 5
Afiené Gomes de Ofliveira
Pesquisadora

S -02-20/3

Local, data.



1[4
1 [~%
[ [~=3

%

L
Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo Contemporanea

Mestrado em Educagéo
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no Ambito do Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagdo em suporte eletronico, para a constituigdo de midia de 4udio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcrigdes
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagdo de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questdo, de acordo com uma das especificages a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de ndo té-la mencionada em nenhuma apresentagdo oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

(X) Autorizo a divulgagdo de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
venha a ser mencionada em qualquer apresentagéo oral ou escrita que o referida
estudante venha a realizar de sua dissertag@o.

Wlfa  ipha o dv Wanam

Eyédo/a . '
v CPNe me O// i
Ariene Gomes dg/Oliveira

Pesquisadora

/@u/m,a/ /709 20/

Tocal, data.

277



/)tﬂ?ne Gomes de yrfveira
[ Pesquisadora

e
) [~
[ [ =2

%

=

Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo Contemporénea

Mestrado em Educagdo
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no 4mbito do Programa de Pés-Graduagio em Educagdo da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagdo em suporte eletronico, para a constituigdo de midia de 4udio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcrigdes
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagdo de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questdo, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de ndo té-la mencionada em nenhuma apresentagdo oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

) Autorizo a divulgagio de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
venha a ser mencionada em qualquer apresentagdo oral ou escrita que o referida
estudante venha a realizar de sua dissertagéo.

(tianu 19/ 07 /0/3

Local, data.

278



279

e
0 [~2
[ [~=2

3

Y

Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo Contemporénea

Mestrado em Educagéo,
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no 4mbito do Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagdo em suporte eletronico, para a constituigio de midia de dudio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcrigdes
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagio de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questdo, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de ndo té-la mencionada em nenhuma apresentagdo oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertag@o.

(5<) Autorizo a divulgagio de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
venha.a ser mencionada em qualquer apresentagdo oral ou escrita que o referida

iene Gemes de/Oliveira
Pesquisadora

9-09-20)3

Local, data.




280

e
[ [~2
[ [ =2

&

vy
Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de P6s-Graduagéo em Educagdo Contempordnea

Mestrado em Educagio

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no dmbito do Programa de Pos-Graduagdo em Educagdo da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagdo em suporte eletronico, para a constituigdo de midia de dudio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcrigdes
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagdo de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questio, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de ndo té-la mencionada em nenhuma apresentagdo oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertag@o.

() Autorizo a divulgagdo de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
venha a ser mencionada em qualquer apresentagdo oral ou escrita que o referida
estudante venha a realizar de sua dissertagéo.

Ariene Gomes

Pesquisadora
Z;m/w/ 1207 2073

Local, data.




| [
) [~2
[ [~

%

Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de P6s-Graduag@o em Educagdo Contemporénea

Mestrado em Educagao,
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no ambito do Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagdo em suporte eletrdnico, para a constituigdo de midia de dudio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcrigdes
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagdo de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questdo, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de nfo té-la mencionada em nenhuma apresentagfo oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertagéo.

>d Autorizo a divulgagdo de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
venha a ser mencionada em qualquer apresentagdo oral ou escrita que o referida
estudante venha a realizar de sua dissertagao.

Ariene Gomes de
Pesguisadora

281



e
e~
[[[~=3

%

by

]

Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo Contemporénea

Mestrado em Educagédo
Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no ambito do Programa de Pés-Graduagdo em Educagéo da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagio em suporte eletronico, para a constitui¢do de midia de 4udio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcrigdes
editadas dessas gravagdes inseridas na dissertagdo de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questéo, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de nfo té-la mencionada em nenhuma apresentag@o oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

}() Autorizo a divulgagio de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
“venha a ser mencionada em qualquer apresentagdo oral ou escrita que o referida
estudante venha a realizar de sua dissertagéo.

T b prrsa kA

Entrevistado/a ZZ/\

L P78
Ariene G:gés de Oliveira

esquisa e
/S? e sznﬁéiu 2ol 3

Local, d)lé

282



283

e
[ [~2
[} [~2

)

| I A
Universidade Federal de Pernambuco
Centro Académico do Agreste
Programa de P6s-Graduagdo em Educagdo Contemporanea

Mestrado em Educagéo

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido

Declaro estar ciente de que participo, como informante, do projeto de pesquisa realizado
pela estudante/pesquisadora Ariene Gomes de Oliveira sobre o processo educativo nos
terreiros de candomblé no d4mbito do Programa de Pés-Graduagdo em Educagdo da
UFPE-CAA, orientado pela Prof* Dr* Allene Lage.

Autorizo a gravagdo em suporte eletrdnico, para a constituigio de midia de 4udio, das
entrevistas e/ou conversas realizadas com esta mesma estudante/pesquisadora.

Declaro que estou de acordo com a publicagdo parcial e/ou total das transcri¢des
editadas dessas gravagbes inseridas na dissertagdo de mestrado de autoria da
estudante/pesquisadora em questdo, de acordo com uma das especificagdes a seguir:

() Reservo-me o direito de manter minha identidade pessoal em absoluto anonimato e
de nio té-la mencionada em nenhuma apresentagio oral ou escrita que a referida
estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

(>{Auton'zo a divulgagdo de minha identidade pessoal e ndo me oponho que a mesma
venha a ser mencionada em qualquer apresentagdo oral ou escrita que o referida
estudante venha a realizar de sua dissertagdo.

W ]8-0F =201 3.
' Tocal, data.



