
 

 

PRISCILA MEDEIROS VARJAL DE MELO 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RETÁBULO DE SANTA JOANA CAROLINA, DE OSMAN LINS: 
UM DISCURSO DE SAGRAÇÃO DO HUMANO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
RECIFE 

2012 
 



 

 

PRISCILA MEDEIROS VARJAL DE MELO 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
RETÁBULO DE SANTA JOANA CAROLINA, DE OSMAN LINS: 

UM DISCURSO DE SAGRAÇÃO DO HUMANO 

 
 

Dissertação apresentada, como requisito à 
conclusão do Curso de Mestrado em Teoria 
da Literatura, ao Programa de Pós-
Graduação da Universidade Federal de 
Pernambuco-UFPE, vinculada à Linha de 
Pesquisa: Literatura e Estudos Culturais. 
                                                                
Orientadora: Profª. Drª. Ermelinda  Araújo 
Ferreira 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RECIFE 
2012 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Gláucia Cândida da Silva, CRB4-1662 

 
 
 
M491r         Melo, Priscila Medeiros Varjal de. 
                           Retábulo de Santa Joana Carolina, de Osman Lins: um discurso de 

sagração  do  humano   /   Priscila Medeiros Varjal de Melo.  –  Recife:  O  
autor, 2012. 

                       116 f. : il. 
 
                           Orientador: Ermelinda Araújo Ferreira. 
                           Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
                   CAC. Letras, 2012. 
                           Inclui bibliografia. 
 

          1. Literatura. 2. Hagiografia cristã. 3. Natureza Aspectos religiosos. 4.    
Humanidade. 5.  Sagrado  Coração de Maria, Devoção ao.  6.  Perseguição 

                  religiosa. I. Ferreira, Ermelinda Araújo. (Orientador). II. Titulo. 
 
 

                             809 CDD (22.ed.)                               UFPE (CAC2012-69) 
 

 
 

 
 
 

 
 
 



 

 

PRISCILA MEDEIROS VARJAL DE MELO 
 
 
 
 
 
 

RETÁBULO DE SANTA JOANA CAROLINA, DE OSMAN LINS: 
UM DISCURSO DE SAGRAÇÃO DO HUMANO 

 
 
 
 
 

Dissertação submetida à Coordenação do 
Curso de Mestrado em Teoria da Literatura, 
da Universidade Federal de Pernambuco, 
como requisito à obtenção do título de 
Mestre em Teoria da Literatura. 

 
 
 
Aprovada em ___/___/______ 
 
 
 
 
 

BANCA EXAMINADORA 
 
 
 

_____________________________________________ 
Profª. Drª. Ermelinda Araújo Ferreira  

Universidade Federal de Pernambuco 
 
 
 

_____________________________________________ 
Prof. Dr. Fábio Andrade 

Universidade Federal Rural de Pernambuco 
 
 
 

_______________________________________________ 
Prof. Dr. Sébastien Joachim 

Universidade Federal de Pernambuco 
 
 
 



 

 

AGRADECIMENTO 
 
 
 
 
 
 

A Deus 

Aos meus pais 

A minha Orientadora Ermelinda Ferreira 

A Fábio Andrade 

A Ivanilde Morais de Gusmão 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

Proclamação de Santidade do Papado:  
 

Decernimus  et definimus N. sanctum esse et 
sanctorum catalogo adscribendum ipsumque 
catalogo hujusmodi adscribimus statuentes ut ab 
universali ecclesia... festum ipsius et officium devote 
et solenniter celebretur. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 



 

 

RESUMO 
 

 
Esta pesquisa tem como objetivo investigar a maneira como o escritor pernambucano 
Osman Lins se utiliza de um discurso alegórico para refletir sobre a dessacralização 
da vida humana operada pela sociedade atual. Isto no que diz respeito, sobretudo, à 
quebra do vínculo religioso que existia entre o Humano e a Natureza na narrativa 
Retábulo de Santa Joana Carolina, do livro Nove, Novena. Este estudo tem início com 
a análise da atualização do gênero escolhido pelo autor para a construção do 
Retábulo – a Hagiografia –, modelo textual comumente utilizado para narrar a vida dos 
santos católicos, com interesse na causa da Canonização. Entretanto, a Hagiografia 
não é o único elemento extraído do Cristianismo focado nesta pesquisa. Analisamos 
também, no imaginário religioso utilizado pelo autor, tanto a figuração presente no 
título da obra que abarca a narrativa (Nove, ‘Novena’ = conjunto de orações 
destinadas a alcançar uma graça por intermédio de um santo de devoção de quem 
reza), quanto a da própria narrativa: ‘Retábulo’ de Santa Joana Carolina, que aparece 
com a plasticidade das construções em madeira responsáveis por ornamentar os 
altares das Igrejas Católicas. O processo de sagração iniciado por Osman, no entanto, 
não se dá em uma perspectiva religiosa tradicional, uma vez que seu movimento de 
comunhão é telúrico, pois a santa Joana é sacralizada com um ritual de “retorno” à 
Terra-Mãe, não faz um deslocamento ascensional, como o dos cristãos. Tal enlace, 
que resgata aspectos dos rituais religiosos panteístas, move esta investigação para 
um modo que confere destaque à Natureza antes da Cultura, e para um discurso que 
propõe com sua figuração uma espécie de pacto pós-cristão. É como se o autor 
louvasse a dimensão sagrada e misteriosa do mundo, perdida com a sociedade pós-
industrial, mas dentro de uma visão liberta da ingenuidade determinista de outrora.   

  
PALAVRAS-CHAVE: Hagiografia; Natureza; Humano; Sagração; Pacto Pós-Cristão. 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

RESUMEN 
 
Este estudio tiene como objetivo investigar cómo el escritor Pernambucano Osman 
Lins hace uso de un discurso alegórico a reflexionar sobre la profanación de la vida 
humana provocada por la sociedad actual; especialmente en lo que respecta a la 
ruptura del vínculo religioso que existía entre los humanos y la naturaleza – en la 
narrativa Retablo de Santa Juana Carolina – del libro Nueve, Novena. Este estudio 
comienza con un análisis de la actualización del género elegido por el autor para la 
construcción del retablo – la hagiografía – modelo textual utilizado para narrar la vida 
de los santos católicos con interés en la causa de canonización. Sin embargo, la 
hagiografía no es el único elemento tomado del imaginário cristiano en esta 
investigación, que considera otras imágenes religiosas utilizadas por el autor. Así, 
tanto la imagen presente en el título del libro (Nueve 'Novena' = conjunto de oraciones 
que logra una gracia por una santa de devoción de los que rezan) cuánto la presente 
en el título de la narración: "Retablo" de Santa Juana Carolina, que aparece con la 
plasticidad de las construcciones de madera que adornan los altares de las iglesias 
católicas. El proceso iniciado por la consagración de Osman, sin embargo, no sucede 
en una perspectiva religiosa tradicional, ya que su movimiento de comunión es 
terrestre, puesto que Joana es santificada con un ritual sagrado de "retorno" a la 
Tierra, no hace un movimiento ascendente, como lo que se encuentra en el misticismo 
cristiano. Este enlace, que rescata los aspectos de los rituales religiosos panteístas, 
mueve esta investigación a un modo que da importancia a la Naturaleza antes de la 
Cultura, y a un discurso que propone la figuración, con una especie de pacto post-
cristiano, como si el autor volvese al mundo sagrado y misterioso, perdido con la 
sociedad post-industrial, pero con una visión liberta del determinismo y de la 
ingenuidad de antes. 

 

PALABRAS CLAVE: Hagiografía; Naturaleza; Humano; Consagración; Pacto Post-

Cristiano. 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

SUMÁRIO 
 
 

 
INTRODUÇÃO............................................................................................................9 
 
 
 
1. A METÁFORA-REAL OSMANIANA  
 
1.1 O martírio cristológico..........................................................................................15 

1.2 O que é um santo?..............................................................................................18  

1.3 A repetição de “ações primordiais”......................................................................22 

 
 
2. A LINGUAGEM CIFRADA E SIMBÓLICA DO RETÁBULO.........................30   
 
 
3. DA MONUMENTALIDADE DO RETÁBULO À SIMPLICIDADE DO ROSÁRIO..46 
 
 
3.1  A Leitura como Oração 
 
3.1.1 Mistérios Gozosos (Natividade)..........................................................................52 
 
3.1.2 Mistérios Dolorosos (Perseguição, Epifania)......................................................63 
 
3.1.3 Mistérios Gloriosos (Comunhão Telúrica)...........................................................89 
 
 
4. UMA POÉTICA DO SENTIDO OU UM DISCURSO DE LIBERDADE....................96 
 
 
5. EVOLUÇÕES DO FENÔMENO RELIGIOSO: um processo apócrifo ou 
considerações finais.................................................................................................103 
 

 
REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS..........................................................................111 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

8

INTRODUÇÃO  
 
 

Pode-se dizer que o Retábulo de Santa Joana Carolina é um texto mágico, no 

qual o escritor Osman Lins elabora um ritual de sacralização do humano representado 

na literatura, e de sacralização da palavra poética como veículo dessa representação. 

No entanto, é preciso esclarecer que utilizamos Magia (sem confundir com “mágica” 

ou “truque”) no sentido empregado antigamente pelos magos, o de Grande Ciência 

Sagrada, como bem define o livro Processos oraculares III - o Tarô e a Magia (s/d, 

p.3). De acordo com a definição apresentada neste livro, a magia constitui uma ciência 

oculta que estuda os segredos da Natureza e a sua relação com o Homem, criando 

assim um conjunto de teorias e práticas que visam ao desenvolvimento integral das 

faculdades internas espirituais do Homem, até que este tenha o domínio total sobre si 

mesmo e sobre a Natureza. A magia tem características ritualísticas e cerimoniais que 

visam a entrar em contato com os aspectos ocultos do Universo e da Divindade. A 

etimologia da palavra magia provém da língua persa, magus ou magi, que significa 

sábio. Da palavra magi também surgiram outras, tais como magister, magista, 

magistério, magistral, magno, etc.  

Quanto a sua origem, há registros de práticas mágicas em diversas épocas e 

civilizações. Supõe-se que o caçador primitivo desenhava a presa na parede da 

caverna antevendo o sucesso da caça. Posteriormente adquiriu o ritual de enterrar os 

mortos e nomeou as forças da natureza que desconhecia, dando origem à primeira 

tentativa de compreensão da realidade, o que chamamos de mito. Segundo o Novo 

Testamento bíblico, por exemplo, são três magos os primeiros a dar as boas-vindas a 

Jesus recém-nascido. No Velho Testamento, há a disputa mágica entre Moisés e os 

magos egípcios. Nos Vedas, no Bhagavad Gita, no Alcorão, nos diversos textos 

sagrados existem relatos similares. Praticamente todas as religiões preservaram suas 

atividades mágicas ritualísticas, que se confundem com a própria prática religiosa – a 



 

 

9

celebração da Comunhão pelos católicos, a incorporação de entidades pelos médiuns 

espíritas, a prece diária do muçulmano voltado para Meca ou ainda o sigilo (símbolo) 

do caboclo riscado no chão pelo umbandista. Os antigos acreditavam no poder dos 

homens e que, através de magia, eles poderiam comandar os deuses. Assim, os 

deuses são, na verdade, os poderes ocultos e latentes na Natureza. Durante o período 

da Inquisição, os magos foram perseguidos, julgados e queimados vivos pela Igreja 

Católica, pois esta acreditava que a magia estava relacionada com o diabo e suas 

manifestações. A magia, segundo seus adeptos, é muitas vezes descrita como uma 

ciência que estuda todos os aspectos latentes do ser humano e das manifestações da 

Natureza. Trata-se assim de uma forma de encarar a vida sob um aspecto mais 

elevado e espiritual. Os magos, utilizando-se de atividades místicas e de 

autoconhecimento, buscam a sabedoria sagrada e a elevação de potencialidades do 

ser-humano. A magia é também a ciência de simpatia e similaridade mútua, como a 

ciência da comunicação direta com as forças sobrenaturais, um conhecimento prático 

dos mistérios ocultos na Natureza, intimamente relacionada às disciplinas ditas 

ocultas, como o hermetismo do antigo Egito, como a Alquimia, a Gnose, a Astrologia. 

Para Aleister Crowley, é “a arte de provocar mudanças a partir da vontade”. No final do 

séc. XIX ressurgiu, principalmente após a publicação do livro A doutrina secreta, de 

Helena Petrovna Blavatsky e pela atuação da Ordem hermética do amanhecer 

dourado (Hermetic order of the golden dawn), na Inglaterra, que reviveu a magia 

ritualística e cerimonial.  

Seguindo essa inspiração “mágica”, Osman Lins constrói a sua narrativa como 

um cerimonial simbólico e ritualístico muito pessoal, que associa elementos da cultura 

judaico-cristã a diversas outras referências, com o intuito de elaborar uma 

peculiaríssima biografia “hagiográfica”, na qual se acompanha um processo de 

beatificação profana e panteísta do humano, particularmente do feminino, através da 

homenagem real a avó do escritor; e na qual se elabora um intrincado tratado de 



 

 

10

confronto mágico, tanto com a doutrina católica quanto com a ideologia capitalista da 

sociedade moderna. 

Antes de mais, se faz necessário esclarecer o sentido no qual empregamos 

aqui a expressão “homem a-religioso”, caracterizado como o indivíduo que já não vê 

“mistério” nos fenômenos humanos nem resguarda o sentido ritual das ações 

convencionadas pelos séculos de cultura religiosa, como bem caracteriza Eliade:  

Assim como a “Natureza” é o produto de uma secularização progressiva do 
Cosmos, obra de Deus, também o homem profano é o resultado de uma 
dessacralização da existência humana. Isto significa que o homem a-religioso se 
constitui por oposição a seu predecessor, esforçando-se por se “esvaziar” de toda 
religiosidade e de todo significado trans-humano. Ele reconhece a si próprio na 
medida em que se “liberta” e se “purifica” das “superstições” de seus antepassados 
(ELIADE, 2008, p.166).  
 
 
É em meio a esse “novo homem” que vem se operando uma 

dessacralização nos níveis mais elementares da vida humana. Ao contrário do que 

outrora se valorizava nas sociedades religiosas primitivas, hoje já não se veneram 

mais os exemplos de virtude, nem a vida ascética, tampouco a educação para a 

santidade.  

Utilizando-se de muitas das referências ornamentais e simbólicas dos 

cerimoniais católicos, Osman propõe uma celebração do Humano em um movimento 

inverso ao ascensional proposto pela Igreja, buscando em elementos místicos, 

naturais e não-cristãos uma espécie de autorização não-canônica para a sagração. É 

assim que se constroem os doze “quadros” ou “mistérios” da narrativa, através dos 

quais a vida de Joana é contada do nascimento à morte, com referências extraídas da 

tradição cristã – a exemplo do “retábulo”: obra em alto-relevo que ornamenta os 

altares das Igrejas Católicas –, que aparecem ressignificadas por meio de referências 

cósmicas, buscadas junto aos estudos astrológicos com os quais o autor elabora, ao 

lado da descrição cronológica da vida da mulher Joana Carolina, a temporalidade a-

histórica da sua “canonização”, destinada a eternizá-la como a Santa Joana Carolina.  

Assim, o que poderia ser uma biografia convencional, ou no máximo uma 

biografia ficcionalizada em homenagem à sua avó, Joana Carolina, converte-se nas 



 

 

11

mãos de Osman Lins em uma Hagiografia, na qual os doze meses do ano enfatizados 

pelas constantes alusões aos doze signos do Zodíaco penetram nos quadros do 

retábulo pelas “margens”, ornamentando o discurso “oficial” sobre a vida da 

personagem. Sabe-se que a Hagiografia é um tipo de biografia, dentro do Hagiológio, 

que se utiliza da descrição da vida de algum santo, beato e servo de Deus proclamado 

por algumas igrejas cristãs, sobretudo pela Igreja Católica, pela sua vida e pela prática 

de virtudes heróicas. A Hagiografia é considerada pela Igreja Católica como um ramo 

da História da Igreja. É possível observar também em religiões como o Budismo e o 

Islamismo estudos que focalizam homens e mulheres cujas biografias interessam 

especialmente ao culto ou à crença religiosa. O termo Hagiografia possui raízes 

gregas (hagios = santo; grafia = escrita) e é utilizado, desde o século XVII, momento 

em que se iniciou o estudo sistemático e crítico sobre os santos, sua história e culto, 

para designar tanto este novo ramo do conhecimento como o conjunto de textos que 

tratam de santos com objetivos religiosos (DELEHAYE, 1973, p. 24). A Hagiografia 

não trata de textos necessariamente históricos, como a descrição dos martírios, vida 

religiosa e revelações, lendas, devoção, etc; embora volte sua atenção principalmente 

aos milagres e ao processo canônico de beatificação e santificação. Os escritos 

hagiográficos iniciaram ainda com a igreja primitiva, com os escritos sobre os mártires, 

mas só ganhou impulso durante a Idade Média, em consequência da expansão da 

Igreja Católica Romana. É Atanásio de Alexandria o seu primeiro escritor conhecido. 

É, portanto, com a estratégia de um autêntico “Advogado do Diabo”, que o 

narrador osmaniano descreve, nos doze quadros do Retábulo de Santa Joana 

Carolina, as epifanias e os milagres absolutamente comuns da personagem, 

constituindo um estranho processo de “canonização literária”, ou, por assim dizer, um 

processo “apócrifo”. Este termo vem do grego Apokryphos e significa oculto ou não 

autêntico, e é usado, principalmente, para designar os documentos do início da era 

Cristã, que também abordam a vida e os ensinamentos de Jesus, mas que não foram 

inclusos na Bíblia Sagrada por serem considerados ilegítimos.   



 

 

12

A canonização é utilizada pela Igreja Católica na intenção de atribuir o estatuto 

de “santo” a alguém que já era beato. A Constituição Apostólica Divinus Perfectionis 

Magister, de João Paulo II (1983, Cân. 1187, p. 81), estabelece as normas para a 

instrução das causas de canonização e para o trabalho da Sagrada Congregação para 

as Causas dos Santos. Nela é afirmado: “Só é lícito venerar, mediante culto público, 

aos servos de Deus que foram inscritos pela autoridade da Igreja no catálogo dos 

Santos ou dos Beatos.” A Sé Apostólica propõe homens e mulheres que se 

sobressaem pelo fulgor da caridade e de outras virtudes evangélicas para que sejam 

venerados e invocados, declarando-os Santos e Santas em ato solene de 

canonização, depois de ter realizado as oportunas investigações. 

Reinterpretando os desígnios da Igreja Católica, Osman Lins convoca 

testemunhos para a construção de uma Hagiografia que visa a tornar “santa” sua 

personagem Joana Carolina. Valendo-se de uma complexa intertextualidade com as 

Hagiografias cristãs, o autor elabora em seu Retábulo um processo apócrifo de 

canonização literária (estética) do Humano, na busca de uma moral e uma ética 

presentes tanto no cristianismo como nas doutrinas panteístas de culto à Natureza. 

Desse modo, o Panteísmo, sendo uma doutrina que identifica o Universo (em grego: 

pan = tudo) com Deus (em grego: theos), é resgatado e reformulado junto ao 

cristianismo para uma relação renovada com o divino.  A ligação que o autor 

estabelece não consiste num retorno aos cultos pré-cristãos, mas na proposição do 

vínculo necessário desse homem “moderno” com o mundo natural, o que tem valor 

quase sacramental para algumas perspectivas contemporâneas da Teoria Literária, a 

exemplo da Ecocrítica, uma vez que guarda a promessa de uma relação autêntica e 

renovada da humanidade com a Terra, num pacto pós-cristão encontrado em um 

espaço de pureza e calcado em uma atitude de reverência e humildade (GARRARD, 

2006, p. 88). Essa corrente que atualmente atende pelo nome de “Ecocrítica” faz parte 

de uma longa tradição da crítica literária voltada para a reflexão sobre as 

representações da Natureza na literatura. Modernamente, essa visada tornou-se uma 



 

 

13

modalidade de análise confessadamente política, decorrente das influências de 

movimentos críticos anteriores, de orientação ambientalista na filosofia e na teoria, 

como as correntes marxistas e feministas. Do ponto de vista do mundo acadêmico, é 

dominada pela Associação para o Estudo de Literatura e do Meio Ambiente (ASLE), 

uma entidade profissional surgida nos Estados Unidos, com importantes filiais no 

Reino Unido e no Japão.    

A Ecocrítica aparece nesta análise como ferramenta que visa a construção de 

uma nova espiritualidade, pois fundamenta a necessidade de resgatar a dimensão 

sagrada do homem na literatura, a que chamamos “sacralização do Humano”, no 

Retábulo de Santa Joana Carolina. Pois, no Retábulo, o mundo orgânico natural, como 

parte do ornamento, celebra um Humano em processo de extinção. Isto porque o 

Humano perde o contato com o meio ambiente e com suas origens e passa a ser 

definido pelos imperativos de uma sociedade artificial, devotada à tecnologia e ao 

simulacro. Tendo como foco a possível busca de uma transcendência telúrica, 

fundamentada nos princípios de uma religiosidade pós-cristã, em consonância com o 

Universo e com o Todo, Osman Lins elabora um diálogo rico com a tradição antiga e 

medieval, convocando textos bíblicos e afins para redigir um texto poético, por assim 

dizer, “sagrado”.  O autor elabora o Retábulo buscando sacralizar a pessoa de uma 

simples professora primária do interior do Nordeste – em meio a uma estrutura que 

mostra a quebra do vínculo entre Homem e Natureza – com a separação entre as 

“Narrações” (lugar dos testemunhos) e os “Ornamentos” (lugar das Revelações), 

ruptura que sinaliza para o desgaste da condição religiosa do homem.  

Esta pesquisa procura, através de uma abordagem teórica da estrutura desta 

narrativa osmaniana composta de um conjunto de imagens de base poética, analisar a 

relação de ressignificação estabelecida a partir do imaginário da literatura religiosa 

cristã, valendo-se de um escopo teórico retirado tanto da História das Religiões quanto 

da recente Ecocrítica. Pois, aos moldes da Hagiografia cristã, a osmaniana se volta 

também para uma verdade ou revelação mística, ao construir a imagem de uma 



 

 

14

“santa” em um contexto marcado pela dessacralização nos níveis mais elementares da 

vida humana, como nas experiências vitais: alimentação, sexualidade e habitação, na 

ordem do literário.  



 

 

15

1. A METÁFORA-REAL OSMANIANA  

1.1 O martírio cristológico 

 

 

De tempos em tempos a imaginação popular precisa de um modelo de 

virtude extraído de seu meio, como para testificar que ainda há esperança no Homem, 

e mais, para que haja um exemplo a seguir e não se volte ao Caos. Assim, os mitos se 

refletem na vida real de tal forma que não se pode distinguir muitas vezes o que há de 

verdade nas ações santificadas, nem o que foi criado pela imaginação popular e 

transformado em literatura. Isto porque a comprovação é geralmente negligenciada 

por uma força maior: a necessidade de santificar e crer novamente no Humano.  

Do ponto de vista da crítica literária, esse reflexo parece existir como a 

tendência geral da literatura de reverter categorias pré-literárias como o ritual, o mito e 

o conto popular, na estruturação de narrativas em distintas épocas da História; o que 

não quer dizer, de forma alguma, que a relação entre estas categorias e a literatura 

seja puramente de descendência (FRYE, 2000, p.19). Pois,  de acordo com Frye 

(2000, p. 20-22), a recriação da forma arquetípica é um fenômeno recorrente na 

História da literatura e, “consequentemente, o mito é o arquétipo, embora fosse 

conveniente dizer mito somente quando nos referimos à narrativa e arquétipo quando 

falamos em significação” (FRYE, 2000, p. 22). No entanto, os mitos também 

constituem um padrão de história abstrato, mas estão geralmente em uma “categoria 

especial de seriedade: crê-se que eles ‘realmente aconteceram’ ou que têm alguma 

significação excepcional na explicação de alguns aspectos da vida, tal como o ritual” 

(FRYE, 2000, p. 38-39). 

É por meio de uma “mitologização indireta” – à qual Frye (2000, p.44) 

chama de “deslocamento”, e que consiste nas técnicas que um autor lança mão “para 

tornar sua história verossímil, logicamente motivada ou moralmente aceitável” –, no 

plano da significação, que Osman recria o martírio cristológico, ou seja, a “metáfora-



 

 

16

real” cristã, estabelecendo, primeiramente, a separação entre os quadros que 

emolduram a Santa Joana e os discursos que santificam sua imagem, tal como fazia o 

homem religioso das sociedades antigas. Este, segundo Eliade (2008, p.38), na 

construção de seu mundo, separava uma região cósmica (Céu) da outra (Terra), pois 

não concebia o espaço como homogêneo, e sim com cisões, entre as quais se 

estabelecia uma comunicação sagrada.  

O termo metáfora-real é utilizado aqui no sentido empregado por Northrop 

Frye (2004, p. 128), em seu livro O Código dos Códigos: a bíblia e a literatura, que 

parte do princípio de sermos todos membros de um mesmo corpo, se expressando em 

termos de unidade e integridade, como um corpo social, no qual o indivíduo se vê 

absorvido. Esta é uma metáfora reivindicada pela Igreja Católica, na intenção de 

tornar-se a continuidade do corpo de Cristo na história. E, no campo da literatura, 

pode-se dizer que com o Retábulo Osman Lins atualiza o martírio cristão e o 

ressignifica no contexto da sociedade atual, pois  

 

A memória pessoal não entra em jogo: o que conta é rememorar o acontecimento, 
o único digno de interesse, porque é o único criador. É ao mito primordial que cabe 
conservar a verdadeira história, a história da condição humana: é nele que é 
preciso procurar e reencontrar os princípios e paradigmas de toda conduta 
(ELIADE, 2008, p. 90).  
 
 
É com a demonstração plástica do martírio de Cristo que a Igreja Católica 

começa a cultivar a arte de expor iconograficamente a vida dos santos, com a 

repetição do sofrimento e das penas do mártir cristão, tencionando cativar os fiéis para 

sua instrução, ao mostrar-lhes a existência de uma realidade superior, com fins de 

edificação e de propaganda. Serviam a essa inserção na dimensão divina operada 

pelo Clero tanto os afrescos quanto os cantos litúrgicos, os pórticos, a estatuária, os 

retábulos e toda espécie de elementos que designassem a ordem religiosa cristã. 

Se partirmos do “retábulo” – unidade de expressão poética que dá nome à 

narrativa em foco – e formos do símbolo às cadeias verbais que compõem seu 



 

 

17

significado místico, na tradição cristã, veremos que traz já em sua estrutura uma 

função plástico-religiosa, que é a de contar e mostrar as ações virtuosas ou 

maravilhosas extraídas da vida dos santos. Quanto a esta arquitetônica, explica 

Vauchez (1995, p. 166) que a Igreja tentava, na Idade Média, elevar um povo ainda 

rude e mal instruído além dos requisitos puramente materiais, fazendo-o pressentir a 

existência de uma realidade superior; e, para isso, não hesitou em utilizar os recursos 

da arte. 

Os retábulos, construções comumente talhadas em madeira, que encimam 

os altares dos santos, exibem painéis com pinturas que representam algum (ou vários) 

evento (s) da vida do beato, com o objetivo tanto de ornar quanto de transmitir alguma 

mensagem edificante. O Retábulo de Santa Joana Carolina pode ser considerado um 

grande painel com 12 quadros que compõem a vida da personagem Joana, onde as 

alegorias não se concentram nas palavras, mas  vivem e penetram na estrutura 

sagrada que perfaz a trajetória de sua “santidade”. Um dos discursos que sustenta 

essa imagem é marcadamente alegórico, de base teológica, uma vez que se dá por 

construções ocultas, mistérios e revelações.  É sabido que “temos alegoria quando 

uma obra literária é ligada a outra, ou a um mito, por meio de certa interpretação de 

significado e não por meio da estrutura” (FRYE, 2000, p.45). 

O gênero hagiográfico é, como se sabe, muito usado para narrar a vida dos 

santos ou servos de Deus que se destacaram por seus atos heróicos, sanção dada 

pela Santa Sé depois de iniciada uma investigação e passado por todo o processo de 

comprovação da conduta ilibada do beato. Mas, embora trabalhe com um discurso que 

se pretende verdadeiro, por consistir em testemunhos extraídos de pessoas 

geralmente comprometidas com a causa da Canonização, o gênero não está 

compromissado com a história. A Legenda Áurea é a mais conhecida coletânea de 

textos hagiográficos, formulada por volta de 1260, pelo dominicano Jacopo de 

Varazze, destaca a humildade e, principalmente, o medo do Juízo Final. Esse tipo de 



 

 

18

biografia serve vastamente, com seu caráter pedagógico, às causas de conversão na 

Idade Média.   

O ciclo crístico que se forma para compor a hagiografia da vida de Joana 

começa com a Natividade, depois da qual vem uma série de provas, na Perseguição 

com que se defronta a personagem e, em seguida, passa por momentos de Epifania, 

acabando com uma Comunhão Telúrica que revive os rituais pagãos de “retorno”.  

 

 

1.2 O que é um santo? 

 

Os santos são “pessoas dotadas de existência própria e independente, mas 

eles também formam uma comunidade baseada na solidariedade recíproca e no fato 

de o conjunto deles representar o ano litúrgico” (JOLLES, s/d, p.32). Com sua conduta 

peculiar, seu modo de vida e a qualidade de sua virtude, chama a atenção da 

comunidade que o cerca. A virtude do santo diverge, qualitativamente, da das outras 

pessoas, tem uma “virtude ativa”, ou seja, para benefício do povo. No entanto, não 

cabe somente ao povo decidir se a virtude do santo é mesmo divina, resta a opinião 

das autoridades eclesiásticas também. No caso de Joana, já no segundo mistério, 

suas ações são submetidas aos olhos do Segundo Tesoureiro, por levar lacraus à 

Irmandade das Almas, na intenção de colocá-los na caixa das almas, “metendo-os 

pela fenda, como se fossem dinheiro” (LINS, 2004, p.75). Diante dessa atitude, vendo 

os membros da Irmandade que Joana fechava os bichos na palma da mão 

suavemente, “o  lacrau subindo no seu pulso, ferrão no ar, dobrado, cor de fogo”, 

começaram logo as comparações: “Ficamos discutindo, acreditando em partes com o 

demônio, pois o aceitamos bem mais facilmente que aos anjos” (LINS, 2004, p.76). 

Para tornar-se santo é necessário tanto o pedido do povo que deseja ver o 

beato elevado aos altares, por estar convencido de sua santidade, como a 

proclamação pela instituição que proclama a santidade. É um longo caminho, similar a 



 

 

19

um processo jurídico, como explica Jolles, de acordo com o procedimento de 

canonização adotado desde Urbano VIII:  

Esse procedimento depende da Congregação dos Ritos, na qual tem assento certo 
número de cardeais e outros dignatários eclesiásticos; em geral, o processo é 
aberto por indicação do clero local, a pedido da gente que deseja ver elevada aos 
altares uma pessoa de cuja santidade está convencida. O uso prevê um prazo 
substancial  (50 anos) entre a morte do canonizável e a abertura do processo. Tal 
processo corre várias instâncias. Primeiramente, deve ser provado – e por 
testemunhas – que o “candidato”, designado desde o início do processo como 
servo de Deus (servus Dei), praticou virtudes heróicas, operou milagres. O 
inquérito é inicialmente conduzido pelo bispo da localidade onde viveu o “servo de 
Deus”; depois, é examinado pela Congregação dos Ritos. Se esse exame for 
satisfatório, passa-se então à “beatificação” (JOLLES, s/d, p.32-33). 
 

Depois de feita a beatificação, o processo é encaminhado a uma instância 

superior, mas sob condição: novos milagres devem ocorrer. De acordo com a análise 

desses novos fatos, chamam-se novamente as testemunhas e são opostos também 

argumentos contraditórios pelo “advogado do Diabo”, que compõe a promotoria de 

justiça que representa a Congregação dos Ritos, embora este não seja oficial. Se 

houver comprovação satisfatória decorrido todo o processo, o Papa proclama a 

santidade do beato: “Decernimus  et definimus N. sanctum esse et sanctorum catalogo 

adscribendum ipsumque catalogo hujusmodi adscribimus statuentes ut ab universali 

ecclesia... festum ipsius et officium devote et solenniter celebretur” (JOLLES, s/d, 

p.33).  

Esse processo se apresenta em primeiro plano, no Retábulo, com a 

exposição da biografia de Joana, as virtudes e milagres, que vão aparecendo aos 

poucos, na trajetória de uma vida humilde e marcada com perseguições. Desde o 

início os testemunhos tendem a mostrar que a personagem passa por diversas 

provações, sempre guiada pela mão divina e envolta pelos doze signos do Zodíaco. O 

hagiógrafo apresenta nos capítulos “um itinerário” que reproduz a trajetória de Joana, 

com referências colhidas dos ciclos naturais, tendo, portanto, uma medida temporal 

cósmica:  

(Joana) Chegou pela Semana Santa. A idade não sei bem. Estava no seu março, 
no fim do seu verão. (LINS, 2004, p.86) 
 



 

 

20

(Voz de Joana) Alguns dizem: O tempo da infância é um abril. O meu foi um agosto 
ventoso e atormentado... (LINS, 2004, p.93) 
 
Joana Carolina, àquele tempo entrando em seu Inverno (LINS, 2004, p.103). 
 
No entanto, a medição da temporalidade se dá também pelo calendário 

cristão, como se o tempo cósmico e o histórico se unissem magicamente para a 

construção de uma nova marcação temporal, o que pode ser visto por meio de 

referências a momentos cronologicamente demarcados no desenvolvimento 

sociocultural e na transformação da vida humana como um todo, a exemplo da 

“criação da casa” (realizada no mistério segundo, p.74), da “instituição da praça e do 

templo” (operada no mistério terceiro, p.76), da “mudança de relação entre o homem e 

o animal (a caça), que passa da necessidade para a simples demonstração de 

superioridade” (presente no sexto mistério, p.84) e da “criação da escrita” 

(apresentada no nono mistério, p.98).  

Assim é que, no caso de Joana, não nos é deixada sua personalidade 

própria, como em uma biografia tradicional, pois sua biografia é de tal natureza que a 

personagem histórica deixa de formar um todo perfeitamente delimitado e acabado, 

reconstruindo o indivíduo com traços que nos incitam a entrar nele. E isso acaba por 

trasformar essa biografia em legenda, em um processo já explicado por Jolles (s/d, 

p.43), no qual o “eu-geral” e eterno suplanta o “eu-individual” e histórico.  

Os santos surgem em esparsos momentos históricos e têm em si algo que 

os leva a trilhar uma vida de acordo com a moral e a ética cristãs, são guiados por 

preceitos do bem e da virtude elegidos de tempos em tempos de acordo com o 

momento histórico. As batalhas travadas por Joana fazem que seu sofrimento seja 

dotado de sentido de acordo com os sentimentos coletivos. Pois, no momento histórico 

pelo qual passamos, estando as sociedades saturadas das regras de conduta cristãs, 

um santo mais se destaca se abdicar às riquezas e aos bens de consumo, que fazem 

de todos dependentes, mostrando desprendimento material, bondade desinteressada, 

sacrifício e virtudes de caráter. Esse é o modelo seguido por Joana Carolina, que não 



 

 

21

se apresenta conscientemente como exemplo àqueles que a cercam. É possível, 

ainda, observar que Joana não pratica todas as virtudes morais estabelecidas pelo 

cristianismo (justiça, prudência, estoicismo e temperança). A castidade é uma virtude 

que não lhe interessa absolutamente, a personagem não queria ter morrido virgem, 

como podemos verificar em sua fala no leito de morte: “senti orgulho de ser mãe dos 

mortos e viúva, de não morrer virgem, de ter parido vocês” (Lins, 2004, p.116).  

Os discursos a respeito de Joana, todos com a devoção de quem está a 

favor da causa para a santificação, acabam por testificar: a perseguição, a injusta 

morte do marido, a necessidade de se submeter ao patrão que a perseguia, a vida 

racionada, a luta para criar os filhos, as epifanias, os milagres, a abdicação em relação 

aos bens materiais: “Nunca me pediu um grão de milho, uma folha de capim. Como 

podia viver? Multiplicava os pães, os peixes? Absurda mulher. Nunca entendi suas 

contas, ela possuía o dom da multiplicação” (LINS, 2004, p.86-87). Este é o 

testemunho de seu patrão e algoz que, por fim, reconhece na personagem as 

características próprias à santidade, confessando-se: “Acabei achando que Joana 

Carolina foi minha transcendência, meu quinhão de espanto numa vida tão pobre de 

mistério” (LINS, 2004, p.88).  

Na legenda osmaniana, a santa Carolina também é perseguida 

simbolicamente pelo Diabo, personagem descrito com todas as características do 

imaginário cristão, e anunciado com a esconjuração latina “Vade retro”, que significa 

“Para trás, Satanás”. A admoestação que Joana sofre é explicitamente provocada por 

um personagem identificado com o tridente da besta (ψ), não se passa de maneira 

velada como na Bíblia, que sua representante é a serpente. No conto de Osman, a 

própria testemunha, em primeira pessoa, delega sua posição no martírio, denuncia-se: 

“Pareço-me bem mais com o diabo, do que com gente. Vade retro” (LINS, 2004, p.85).  

A santa osmaniana, depois de suas penas, perde com sua morte a 

individualidade, passa a ser personagem histórica, é isolada, enquadrada em um 

retábulo, santificada e tomada como exemplo de vida. Nesse ínterim, adquire aos 



 

 

22

olhos do povo um caráter irreal e incompatível com as demais pessoas, aparecem 

testemunhos de seus milagres, até ser elevada à categoria de santa, mesmo que para 

tal fim os recursos sejam estéticos e literários. Na história dos santos, mesmo o seu 

nascimento é marcado por algum sinal divino, os animais o obedecem e a Natureza é 

parte integrante de sua essência.  

Para os hagiógrafos, o direcionamento de seu foco deve estar em algum 

aspecto que lhes pareça mais relevante frente à sociedade em que vivem. No séc. 

XIII, o modelo de santidade voltou-se mais para as ações exemplares do beato que 

para os milagres pós-mortem, momento em que a corrupção do clero católico 

provocou a necessidade de documentar a trajetória daqueles que se destacassem 

pela imitação da vida humilde de Cristo. Mais tarde, depois do aparecimento da 

Legenda Áurea, de Jacopo de Varazze, muitos dos relatos hagiográficos começaram a 

utilizar largamente o maravilhoso, que impressionava sobremaneira aos leigos.  

Na hagiografia osmaniana, no plano do sentido, é germinado um Humano 

que não se contamina com a desalmação operada pelo sistema capitalista, ponto que 

constitui o cerne do discurso utilizado por Joana no nono mistério, para convencer o 

pai da “noiva fugitiva”: “De que serve a um homem ter gados e plantações, se não é 

capaz de tirar, do próprio coração, alguma grandeza?” (LINS, 2004, p.104). Há, 

portanto, neste conto, uma teologia do mundo natural (humano, animal, vegetal e 

mineral), que resgata o sagrado que existe nos seres, em um movimento contrário ao 

do mundo mecanizado. De acordo com Garrard (2006, p.161), a “justiça” e a 

“caridade” exigidas dos cristãos são virtudes práticas, não meramente abstratas, e não 

podem restringir-se unicamente ao homem, com base nas Sagradas Escrituras. O 

domínio divinamente ordenado do homem não é uma simples dispensação de poder, 

mas uma exigência de Deus de que assumamos a responsabilidade pelo mundo 

natural. 

 

 



 

 

23

1.3 A repetição de “ações primordiais” 

 

É necessário ao homem “repetir” as ações primordiais para retomar o 

vínculo com o sagrado. Por isso, Osman devolve no Retábulo, antes de tudo, à 

Natureza e aos Artefatos Humanos (habitação, praça, modo e material de produção, 

palavra, etc.) sua sacralidade. Pois, o sentido sacramental de experiências como a 

alimentação, a sexualidade e a habitação é perdido cada vez mais diante da vida que 

se leva nas sociedades atuais. A isso contribui, no plano da cultura, o enfraquecimento 

da noção de que tais experiências constituíam verdadeiros rituais para as sociedades 

religiosas antigas, pois segundo Frye (2000, p.21) “na vida humana, o ritual parece ser 

certo esforço voluntário (daí o elemento mágico nele) de recapturar uma comunicação 

perdida com o ciclo natural.”  

Nele podemos encontrar a origem da narrativa, sendo o ritual uma sequência 
temporal de atos na qual o significado ou a significação consciente está latente: 
pode ser visto por um observador, mas é em grande parte ocultado dos próprios 
participantes. O impulso do ritual é em direção à narrativa pura que, se pudesse  
haver tal coisa, seria repetição automática e inconsciente (FRYE, 2000, p.21). 
 
 
A ordem osmaniana é fazer que mundo humano reconheça-se novamente 

como parte do mundo natural (ou seja, animal, vegetal e mineral). Por isso, o tom do 

conto é de ensinamento, com uma personagem que supera a ordem da sociedade 

atual, provando, um tanto fora dos limites estabelecidos pela religião católica, mas 

valendo-se às vezes de sua ética, que conserva as virtudes exigidas a uma conduta 

ilibada; necessária aos que se tornam exemplos públicos. Nessa ordem, ao 

focalizarmos no conto, especialmente, dois planos de sua linguagem – o cifrado e o 

simbólico –, percebemos que, no primeiro, as imagens naturais e sociais fazem parte 

verdadeiramente de uma novena rezada pelos comuns, em direção ao discurso Oficial 

para Canonização Literária de Joana.  

E no segundo, sinaliza-se para o re-despertar da Fé, por meio de uma 

verdade que está na Natureza e no Homem, que atualmente se encontram subjugados 



 

 

24

pelos caminhos que tomou a sociedade “moderna”. Esses dois planos são 

responsáveis por fornecer a base da construção do “eu público” da personagem Joana 

Carolina. Pois, sabe-se que está na essência mesmo do gênero hagiográfico sua 

intenção pedagógica, ou seja, a procura por convencer o homem, por meio da 

construção de um “eu-geral”, que as virtudes morais devem ser perseguidas para uma 

boa vida na Terra. As palavras, com isso, conduzem (no Retábulo), por meio de um 

modelo de verdade, a uma prática a ser alcançada. Isto porque, na religião católica, a 

ênfase da “busca” recai sobre a salvação da alma, colocada como objetivo a ser 

alcançado pelo homem na Terra; tanto que servir a Deus consiste em uma arte que as 

santas estudam durante toda a vida – a forma de vida ascética é buscada como 

maneira de alcançar a Deus – na intenção de exercitar suas boas ações, fortalecendo 

a Fé e a caridade, para servirem de modelo aos demais homens.  

Semelhantemente à divisão clássica operada entre o sagrado (espaço da 

atualização constante do mito por intermédio do ritual) e o profano (espaço das ações 

cotidianas da vida) é que se dá no Retábulo uma rotura entre ornamentos e 

testemunhos. Essa disposição separa, no caminho que conduz Homem, Natureza e 

Deus, a vida sagrada da vida profana. Esta se encontra em meio aos testemunhos, 

enquanto aquela está representada nos quadros que trazem a imagem cósmica e 

misteriosa do contato com o divino, bem como a revalorização da construção social 

humana.  

De uma perspectiva cristã, poderia ser dito que a não-religião corresponde 

a uma nova “queda” do homem. O homem a-religioso, que perdeu a capacidade de 

viver conscientemente a religião e, portanto, de compreendê-la e assumi-la, guarda, 

no mais profundo do seu ser, a recordação dela, da mesma maneira que, depois da 

primeira “queda”, e embora espiritualmente cego, seu antepassado, o Homem 

primordial, conservou inteligência suficiente para lhe permitir reencontrar os traços de 

Deus visíveis no Mundo (ELIADE, 2008, p.173). 



 

 

25

Essa quebra estética reforça a dimensão misteriosa da narrativa, com a 

criação de um fosso entre a ordem sagrada e a humana, instituindo uma unidade 

partida, um espaço de manifestação divina. O que provoca, no plano estrutural, a 

seguinte implicação: o rompimento da unidade temporal entre ornamento e narração, 

mantendo o primeiro na ordem da atemporalidade e a segunda na ordem da 

historicidade; dissolvido, nesta segunda ordem, o “eu” de Joana, que se reconstitui 

somente à medida que se unem os vários testemunhos direcionados às suas virtudes 

excepcionais. O resgate deste “eu”, perdido durante uma vida superficial e antinatural, 

é, portanto, feito com o propósito de servir de exemplo à posteridade, tornando-se 

também, por sua vez, atemporal e mítico. 

Nessa hagiografia, os testemunhos não se voltam à experiência de Joana 

com o Senhor, mas à vivência mesma das virtudes da personagem. Não caberia 

nesse tipo de relato a descrição nem a assunção dos pecados de Joana, mas sim a 

descrição de suas ações exemplares e de suas penas, para que não seja esquecido o 

duro caminho que leva a uma vida santa.  

Assim é que a parte testemunhal do Retábulo produz uma alegoria, tal qual 

os textos religiosos tradicionais, recurso vastamente utilizado na Idade Média. 

Segundo esclarece Edgar de Bruyne (1959, p.317), os exegetas medievais 

consideravam a relação das metáforas com a forma e o conteúdo dos textos 

(principalmente bíblicos) como uma técnica teológica para desvendar as mensagens 

subentendidas no sentido imediato das Escrituras. Explica também que as fábulas e 

os mitos apresentam “formas naturais sob formas plásticas” sempre transmitindo 

mensagens para se viver melhor.  

Valendo-se desse recurso estilístico, Osman Lins elabora a estrutura de 

seu conto com as codificações do mistério bíblico, inserindo-lhe elementos que têm 

significados simbólicos de acordo com o contexto no qual são empregados, como é o 

caso do retábulo, com o qual é ornamentado o altar de Joana. Os símbolos religiosos 

geralmente trazem atrás de si um mito. E, considerando que este transmite aos 



 

 

26

objetos que lhe representam toda a sua carga significativa, tem-se, com o retábulo, o 

exemplo plástico de representação da metáfora-real osmaniana. Isto porque, com o 

propósito de repetir o martírio de Cristo, focalizando a trajetória da mártir que 

percorreu um caminho de sofrimentos e perseguições, o retábulo enquadra a vida de 

uma mulher que veio para prover de esperança a sociedade atual.  

O modelo hagiográfico, que se fortaleceu na Idade Média, procurava 

organizar os discursos acerca do santo com fins doutrinários, enquadrando-os então 

em uma forma literária que abarcasse essencialmente o esperado de um beato, sem, 

portanto, exceder aquilo que habilitava alguém à santidade. Por isso, a escolha da 

linguagem não se fazia aleatoriamente, mas sim com base em textos religiosos 

canônicos, como era o caso dos escritos de Santo Agostinho.  

Sabe-se que o gênero hagiográfico abarca pelo menos três tipos de 

discurso: o religioso, o literário e o histórico. Entretanto, o estilo cifrado e alegórico do 

Retábulo, mesmo que na ordem do literário, compromete-se profundamente com a 

escritura bíblica, onde as “verdades” se dão por figuras de linguagem, profecias e 

revelações. O modelo hagiográfico do Retábulo é utilizado com a estrutura religiosa 

tradicional, própria à documentação de uma verdade “oficializada” pela Santa Sé; que 

condiz com os testemunhos de uma trajetória santa, servindo de modelo ao povo, 

através, muitas vezes, das exemplares virtudes morais (prudência, justiça, estoicismo 

e temperança) do beato. Na hagiografia de Osman, as virtudes figuram na trajetória de 

Joana Carolina como prática de quem busca viver simplesmente os ensinamentos que 

ainda lhe chegaram pela educação familiar, afastando-se da prática do homem a-

religioso1 da sociedade atual, que desenvolve uma ética própria, advinda do desgaste 

do Cristianismo, individualista e despreocupada com a coletividade.   

                                                 
1 Termo utilizado pelo estudioso das religiões Mircea Eliade, em sua obra “O Sagrado e o 
Profano: a essência das religiões’’, para referir-se à condição de desapego e desvalorização 
cultural do homem das sociedades tecnológicas modernas, quanto à vivência e crença 
religiosa.  



 

 

27

No Retábulo, vários de seus recursos discursivos e narrativos são tomados 

dos textos sagrados, como a seleção e preparação dos testemunhos, os episódios da 

perseguição, a prática das virtudes, as epifanias e os milagres da personagem. 

Segundo Delehaye (1973, p.2), as hagiografias podem revestir todas as formas 

literárias próprias a glorificar os santos, desde a relação oficial adaptada ao uso dos 

fiéis até a composição poética mais exuberante e a mais separada da realidade. É 

nesse contexto que a iconografia religiosa cristã, tanto quanto os elementos da 

natureza e a síntese do processo de organização social humana surgem na 

composição formal desse conto, com a função de sinalizar para as consequências do 

desapego experimentado pelo homem a-religioso quanto à dimensão misteriosa de 

sua existência.  

Estes recursos discursivos que a forma hagiográfica organiza incitam à 

reconstituição do elo, já por demais gasto, da dimensão religiosa humana no texto. O 

teórico das religiões Mircea Eliade (2008, p.145-146) afirma que o cristianismo das 

sociedades industriais perdeu faz tempo os valores cósmicos que possuía na Idade 

Média. O que não significa dizer que esteja “degradado” ou que seja “inferior”, mas 

que a sensibilidade religiosa das populações urbanas encontra-se gravemente 

empobrecida. A liturgia cósmica e o mistério da participação da Natureza no drama 

cristológico tornaram-se inacessíveis aos cristãos que vivem em uma cidade moderna.  

É considerando que os relatos hagiográficos têm como princípio a valoração 

da experiência divina vivida pelos santos e, por isso, selecionam-se os episódios mais 

representativos ao tipo de hagiografia (de milagres, de prodígios, de batalhas, 

biográficas, etc.) escolhido para o relato, que não se pode negar certa transfiguração 

da verdade por parte do hagiógrafo, posto que não se ocupa apenas da seleção dos 

testemunhos, mas de olhar especialmente para as cenas que comporão “o caráter” que 

deve ter a hagiografia segundo a tipologia que estabelece.                                                                         

Afora o sentido religioso, os textos hagiográficos têm invariavelmente um 

caráter literário, não são simples descrições com o objetivo de documentar a vida dos 



 

 

28

beatos, mas com função doutrinal, de persuadir o povo a seguir-lhes como exemplo. 

Guy Phillipart (1977, p.11-39) propõe um novo conceito para o entendimento das 

transformações na hagiografia, denominando-o de “hagiografia historiográfica”, por 

abarcar a dimensão literária que envolve o herói ou o santo e também a sua pretensão 

de verdade. 

Em meio às características distintas que podem assumir esse gênero, vê-

se que sua forma no Retábulo traz o panteísmo pagão, investindo em uma 

composição natural que ora afasta-se da temporalidade cristã, aproximando-se da 

atemporalidade cósmica (com a criação do universo e os quatro elementos da 

natureza), ora retorna à historicidade (com a síntese do processo de organização 

social humana). Na progressão temporal seguida nos mistérios, desde a criação do 

cosmos, até o infinito, vislumbrado com a morte da personagem e com sua volta ao 

universo, pode ser percebida a desubstancialização gradativa da Natureza, na 

sociedade, como sintoma da transformação dos valores Humanos. De acordo com 

Northrop Frye (2004, p.139-40), o mito da “queda” introduz a metáfora jurídica que 

persistirá durante toda a Bíblia, que põe a vida humana em julgamento, com o 

defensor-maior (Deus) e o acusador-chefe (Diabo). Este é o processo do qual decorre 

a alienação total do homem em relação à Natureza.  

Destarte, o tempo de alguns mistérios do Retábulo foge ao temporizar 

cristão, pois a narrativa começa e termina com uma temporalidade cosmológica 

(primeiro e décimo segundo mistérios), e não cronológica, uma vez que estão ligados, 

começo e fim, aos ciclos naturais, ao passar das “estações” da vida, e não dos anos, 

como no calendário cristão. O nascimento de Joana corresponde à criação do 

Cosmos; a sua morte, à comunhão com a Terra-mãe e, portanto, à sua volta ao 

universo.  

Esse tempo cíclico, próprio às crenças pagãs anteriores à época cristã, é 

passível de ser reatualizado pelos rituais (como no ritual da morte de Joana), porque 

não pressupõe que exista um começo ou um fim como no judaísmo. De acordo com 



 

 

29

Eliade (2008, p. 97), Jeová não se manifesta no tempo cósmico, mas em um tempo 

histórico. Cada vez que Jeová aparece na história não é redutível a uma manifestação 

anterior, por isso a noção de irreversibilidade e não de eterno retorno como na maioria 

das religiões.  

É por meio da constante repetição da experiência divina daqueles que mais 

se aproximaram da figura misteriosa de Deus – os santos – combatentes do mal e 

possuidores das virtudes teologais: fé, esperança e caridade (referentes à relação do 

homem com Deus) e morais: prudência, justiça, estoicismo e temperança (que 

norteiam a conduta do homem na Terra) que o homem pode esperar a vitória do bem 

sem perplexidade sobre o mal, depois da “queda” bíblica. Por isso o cristianismo dá 

tanta importância aos testemunhos nas causas de canonização, por vivificarem a 

relação entre Deus e o homem pelo “dom” (dado pelo Senhor) e a “busca” (iniciada 

com uma vida ascética).  

É sabido que o pecado mantém um vínculo de causalidade com o pecador, 

não caberia então questionar sua arbitrariedade, uma vez que depois da “queda” 

bíblica o homem nasce “no nível inferior, e o seu dever essencial na vida é o de tentar 

elevar-se ao superior. A moralidade, a lei, a virtude, os sacramentos da Igreja, tudo 

isso o ajuda a se elevar como de resto perfaz tudo aquilo que é educativo” (FRYE, 

2004, p.143).  

Vauchez (1995, p.58) explica que havia a santidade oficial, controlada pelo 

Papa e reconhecida após a investigação inquisitorial sobre a verdade dos milagres 

atribuídos a um indivíduo, e a popular, que, mesmo não reconhecida pelo papado, não 

deixou de existir. O autor esclarece, ainda, que era designado um procurador com o 

objetivo de evitar a perda de tempo e de informações inúteis sobre a vida do beato, 

unindo elementos de uma biografia sumária, que evidenciavam os aspectos originais 

da “personalidade” do santo, o que incluía, portanto, uma lista das suas virtudes.  

De acordo com Vauchez (1995, p.64), após 1250, diminui o número de 

ordens para refazer os inquéritos. Primeiramente, porque os clérigos assimilaram a 



 

 

30

forma. Segundo, pelo aumento do interesse nas virtudes em detrimento do interesse 

pelos milagres. De um lado, os depoimentos são mediados pelas perguntas do 

inquisidor, que procura pela verdade; de outro, os depoentes em favor da canonização 

querem falar tanto daquilo em que acreditam quanto do excelente caráter do beato em 

questão. 

Assim como o mediador cristão, que recorta os relatos para que estejam 

adequados ao interesse da hagiografia proposta, também o narrador do Retábulo edita 

os dados recolhidos, pois estes se destinam a perpetuar um novo pacto, com o 

propósito de restituir os valores morais e éticos dissolvidos na vastidão do mundo 

capitalista e industrial, na reaproximação de mundos como o humano, o animal, o 

vegetal e o mineral. Por isso, muitos dos elementos estruturadores da narrativa são 

extraídos do cristianismo, embora haja um avanço em direção a modos de vida 

capazes de favorecer cada vez mais a humanização do homem.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

31

2. A LINGUAGEM CIFRADA E SIMBÓLICA DO RETÁBULO 

 

O Simbolismo transforma os fenômenos visíveis 
em uma ideia, e a ideia em imagem, mas de tal 
forma que a ideia continua a agir na imagem, e 
permanece, contudo, inacessível; e mesmo se for 
expressa em todas as línguas, ela permanece 
inexprimível. Já a Alegoria, transforma os 
fenômenos visíveis em conceito, o conceito em 
imagem, mas de tal maneira, que esse conceito 
continua sempre limitado pela imagem, capaz de 
ser inteiramente apreendido e possuído por ela, e 
inteiramente exprimido por essa imagem. 

 
 [Goethe, in O Conto da Serpente Verde, 1932] 

 

 

É sabido que as palavras têm poder de atualização e consagração. E que a 

organização das palavras é capaz não somente de dar o tom da linguagem que se 

deseja criar, mas também de estabelecer as cadeias simbólicas com as quais se quer 

construir o sentido do que se enuncia, daquilo que se pretende invocar, como sugere o 

“nono mistério” do Retábulo de Santa Joana Carolina: 

Evocadora a ponto de um lugar, um reino, jamais desaparecer de todo, enquanto 
subsistir o nome que os designou (Byblos, Carthago, Suméria), a palavra, sendo o 
espírito do que – ainda que só imaginariamente – existe, permanece ainda, por 
incorruptível, como o esplendor do que foi, podendo, mesmo transmigrada, mesmo 
esquecida, ser reintegrada em sua original clareza. Distingue, fixa, ordena e recria: 
ei-la (LINS, 2004, p.98). 
 

O autor acentua nesse ornamento o efeito do tempo em relação às 

palavras, que “podem ser transmigradas, mesmo esquecidas, e ainda assim 

reintegradas em sua original clareza” pelo seu nome, trazendo como exemplo 

“Byblos”, nome de uma cidade do médio oriente onde surgiu o primeiro alfabeto 

conhecido, hoje já fora de uso, mas certamente o ancestral de quase todos os 

alfabetos, estando na origem de línguas semíticas e da maior parte das línguas indo-



 

 

32

europeias – o Fenício2. A origem do alfabeto Fenício remonta aos séculos XIII  e XI 

a.C. Com seus 22 símbolos, formava uma língua que devia ser lida da direita para a 

esquerda, pois era uma “língua mãe”, ou seja, mais espiritualizada que as “línguas 

filhas”, que são mais humanas, e escrevem-se da esquerda para direita. Uma língua 

pode ser escrita também de cima para baixo, em um gesto evocativo de forças 

superiores.  

Osman (2004, p.98) alude também nesse ornamento às funções da 

palavra, desde sua pronunciação, quando é o próprio “espírito” daquilo que se 

anuncia, até a criação simbólica do alfabeto e a formação da escrita, mostrando sua 

evolução à esquerda do quadro deste nono mistério, com a criação de um código feito 

ao modo de palavras cruzadas, no qual se lê em maiúsculas a seguinte ordem: 

palavra, capitular, palimpsesto, caligrafia, hieróglifo, pluma, códice, livro, pergaminho, 

alfabeto, papel, pedra, estilete, iluminura, escrita.  

Entre os povos antigos era comum a crença de que os símbolos dos 

alfabetos representavam os planetas e as constelações, tendo, cada um deles, um 

significado místico. Com isso, ainda hoje vemos a forte relação entre alguns desses 

“símbolos primeiros” e a Astrologia. Já no alfabeto Fenício podemos observar vários 

dos traços simbólicos  que designam os personagens osmanianos, a exemplo da 

“cruz”, do “círculo com a cruz dentro”, do “tridente”, do “esquadro”, do “triângulo”. 

 

 

 

 

 

 
                                                 
2 Os três alfabetos reproduzidos neste capítulo (Fenício, Fuþark Antigo e Rosa-Cruz) e as 
informações históricas sobre sua existência e utilização têm como fonte de referência o artigo 
Alfabetos Místicos (2011).  



 

 

33

ALFABETO FENÍCIO 

 

Personagens do Retábulo:  

 (Parteira),  □(Segundo Tesoureiro), ♂(Jerônimo José), √(Álvaro), 

(Totônia),  Ψ(Filho do Senhor do Engenho Serra Grande),         (Laura),  

∆(Cristina) ○(Miguel),    (Os noivos), 1, 2, 3, 4 (Personagens inominados),  

†(Padre), ∞(Comunidade).  

 

A linguagem simbólica remonta à Pré-História, e consta como a mais antiga 

do mundo, composta de uma cadeia de símbolos através dos quais se dava a 

instrução do povo. A simbologia é, portanto, a “ciência” por meio da qual se tem 

acesso hoje à sabedoria,  à religião, à cultura e ao folclore dos povos antigos.  

Nas artes mágicas eram utilizados sistemas alfabéticos místicos 

principalmente para as inscrições, rituais e invocações, tendo cada “letra” um 



 

 

34

significado sagrado. Esses sistemas místicos, no entanto, não eram iguais aos 

alfabetos utilizados na escrita comum, embora fossem uma variação destes.  

De acordo com Certeau (2010, p. 82), com o intuito de criar uma linguagem 

vinculada à ordem que se deseja estabelecer na narrativa é que o erudito se orienta, 

desde o final do século XVI, para a invenção metódica de novos sistemas de signos, 

graças a procedimentos analíticos (decomposição, recomposição). Ele está possuído 

pelo sonho de uma taxonomia totalizante e pela vontade de criar instrumentos 

universais adequados a esta paixão pelo exaustivo. Por intermédio da cifra, central na 

“arte do deciframento” dos mistérios do Retábulo, é possível observar que existem 

homologias entre a erudição e as matemáticas. Desde as séries de “raridades” até as 

linguagens artificiais ou universais, se os limiares e os desvios são numerosos, as 

cifras inscrevem-se, entretanto, na linha do desenvolvimento que instaura a 

construção de uma linguagem e, portanto, a produção de técnicas e de objetos 

próprios. 

Um dos elementos constitutivos do processo de construção da linguagem 

cifrada, e talvez o mais utilizado no imaginário cristão, é a metáfora. Pois, do modo 

como os ocidentais pensam nas palavras, concordando com Frye (2004, p.30), 

somente por meio das metáforas se pode expressar, na linguagem, 

o sentido de uma energia comum a sujeito e objeto. Já que a expressão central 
da metáfora é o ‘deus’, o ser que, como deus-sol, deus-da-guerra, deus-do-mar, 
ou deus-seja-o-que-for, faz identificar uma forma de personalidade com um 
aspecto da natureza.  

 

Com isso, é possível observar, então, que as narrativas do Retábulo fazem 

uso desse processo, pois são de base alegórica e simbólica. E podem ser 

compreendidas, enquanto alegoria, quando observamos que os doze signos zodiacais 

se fazem presentes somente enquanto fenômenos sensíveis à leitura, pois não estão 

demarcados expressamente (como demarcamos no capítulo 3, colocando seus 

símbolos correspondentes sob os ornamentos para melhor analisá-los). Para 

encontrá-los na narrativa temos primeiro de entender o momento pelo qual está 



 

 

35

passando a personagem enquanto os signos respectivos a seu tempo estão 

compondo sua trajetória, entendendo-os enquanto “explicação da ideia” contida nas 

cenas em que atuam.  

Abaixo, fizemos a correspondência, em primeiro lugar, entre os mistérios, a 

construção das imagens dos signos zodiacais e a função explicativa que adquirem 

essas imagens com relação à ideia contida em cada narrativa: 

 

a) 

1. Primeiro mistério – Lemos no testemunho da parteira a indicação simbólica do signo 

de Libra (de 23 de setembro a 22 de outubro): “tudo medido pela invisível balança” 

(LINS, 2004, p.72). Mas só temos a sinalização do mês em que se dá o episódio do 

nascimento de Joana no começo do segundo mistério: “É em novembro, quando 

mudava – e ainda mude talvez – a diretoria da Irmandade das Almas. Joana, que 

completou onze anos no mês anterior...” (LINS, 2004, p.72). É assim que tomamos 

conhecimento de que o mês do nascimento de Joana é “outubro”. Com isso, o símbolo 

da “balança” auxilia na construção da ideia de que através deste instrumento são 

medidos o caráter e as virtudes de Joana, tanto pela parteira, que empresta dinheiro à 

personagem, quanto pelo comerciante que lhe vende tecido a crédito. Desse modo, 

vemos que ao ler o testemunho percebemos a ideia da narrativa, depois identificamos 

o signo que a compõe (com a alusão do autor), para com isso notarmos que a imagem 

desse signo zodiacal serve também de explicação à ideia a que conduz.   

2. Segundo mistério (Escorpião - 23 de outubro a 21 de novembro) – A indicação do 

signo do zodíaco é feita pelo Segundo Tesoureiro: “à esquerda do grupo, o filho pela 

mão, dona Totônia, entre humilde e colérica, tem o pé erguido sobre os escorpiões 

que achei entre as moedas” (LINS, 2004, p.74). E a referência ao mês também é feita 

por esse personagem: “É em novembro, quando mudava – e ainda mude talvez – a 

diretoria da Irmandade das Almas”. Nesse mistério podemos notar que a relação de 

Joana com o “escorpião” mostra seu domínio diante deste animal comumente ligado 



 

 

36

ao mundo inferior pela sociedade ocidental, fazendo que cause espanto e temor à sua 

comunidade desde a infância.   

 

3. Terceiro mistério (Sagitário - 22 de novembro a 21 de dezembro) – A indicação do 

signo é feita por Jerônimo José: “Por cima dos ombros, encobrindo-lhe braços, mãos e 

tão comprida que quase chega ao solo, estenderam uma toalha de crochê, com 

figuras de centauros”. Do mesmo modo, o mês é apontado: “A noite de dezembro não 

caiu de todo” (LINS, 2004, p.76). O “centauro” representa a figura que lança “flechas” à 

personagem, sinalizadora da luta que será travada em sua trajetória.   

 

4. Quarto mistério (Capricórnio - 22 de dezembro a 20 de janeiro) – A indicação do 

signo é feita por Álvaro: “Nosso pai gostava de animais. Ensinou um galo-de-campina 

a montar no dorso de uma cabra chamada Gedáblia”. O mês também aparece: “Fazia 

calor, esse calor de janeiro" (LINS, 2004, p.78). A “cabra” serve à narrativa com duas 

acepções: de um lado, domesticada e cuidada junto aos filhos de Joana, torna-se 

quase um membro da “família”; do outro lado, sinaliza para o mal que recai sobre a 

casa de Joana, quando começa a trabalhar no Engenho Serra Grande: “meus sonhos 

são povoados de ameaçadoras cabras que me pisam” (LINS, 2004, p.79).  

 

5. Quinto mistério (Aquário - 21 de janeiro a 19 de fevereiro) – A indicação do signo é 

feita no ornamento: “A lenta rotação da água, em torno de sua vária natureza. Sua 

oscilação entre a paz dos corpos e as inundações”. E o mês é revelado por Totônia: 

“(Joana) Não quer apagar o sol, que entra pela janela; nem silenciar os tambores, os 

bombos, os violões, as flautas e os ganzás que andam pelas ruas, neste domingo de 

carnaval” (LINS, 2004, p.79-82). A imagem do “aquário” aponta no conto para o dilúvio 

bíblico, no qual se faz valer a vontade divina, com a entrega do mártir nas mãos de 

seu algoz.  

 



 

 

37

6. Sexto mistério (Peixes - 20 de fevereiro a 20 de março) – A indicação do signo é 

feita pelo Senhor do Engenho Serra Grande: “Tinha um anzol na língua, fiquei mudo, 

um peixe”. E o mês também: “(Joana) Estava no seu março, no fim de seu verão” 

(LINS, 2004, p.86-87). O “peixe” simboliza a personagem, caça indefesa frente ao 

afiado arcabuz do seu algoz, caçador frio e impiedoso que procura encurralar Joana 

durante longo tempo.  

 

7. Sétimo mistério (Áries - 21 de março a 20 de abril) – A indicação do signo é feita por 

Laura: “Íamos os cinco, os meninos a pé, eu no carneiro...” E a do mês também: “o 

tempo da infância é um abril” (LINS, 2004, p.92-93). O “carneiro” sinaliza para o que 

permanece firme como a memória. Isto porque sua lã é descrita como matéria especial 

ao trabalho da fiandeira que ornamenta este mistério, buscando a organização de uma 

vida “menos rebelde” e “mais perdurável” para a palavra osmaniana.  

 

8. Oitavo mistério (Touro - 21 de abril a 20 de maio) – A indicação do signo é feita pela 

parteira: “A cabeça do Touro, com suas aspas recurvas, ocupa quase todo o quadrado 

da janela”. Como faz também com o mês: “o dia claro de maio” (LINS, 2004, p.95). O 

“touro” aponta para a virilidade e braveza do animal perseguidor, combativo e feroz 

que ataca Joana justo em seu ponto mais sensível: em suas virtudes.  

 

9. Nono mistério (Gêmeos - 21 de maio a 20 de junho) – A indicação do signo é feita 

no ornamento: “Porque nenhum gêmeo é igual a outro; só o nome gêmeo é realmente 

idêntico ao nome gêmeo”. E o mês é expresso por Cristina: “no dia 12 de junho reunia 

amigos e parentes” (LINS, 2004, p.98-99). O “gêmeo” está representando a união 

espiritual do casal Cristina e Miguel, que aparecem juntos inclusive na voz deste 

mistério, que coaduna o símbolo de ambos: o triângulo dentro do círculo.  

 



 

 

38

10. Décimo mistério (Câncer - 21 de junho a 22 de julho) – A indicação do signo é feita 

por um personagem inominado, representado pelo numeral 4: “A velhice é feito um 

caranguejo... Ela vai estendendo dentro de nós suas patas”. E o mês é indicado pelo 

“advogado” para a causa da Canonização literária de Joana: “Foi no mês de sant’Ana 

e chovia bastante naquela tarde” (LINS, 2004, p.106-107). O “caranguejo” surge como 

metáfora do tempo, que destrói aos poucos ou de vez, dependendo de por onde inicie 

seu processo de destruição.  

 

11. Décimo primeiro mistério (Leão - 23 de julho a 22 de agosto) – A indicação do 

signo é feita no ornamento: “O que é, o que é? Leão de invisíveis dentes...” E o mês é 

revelado pelo Padre: “Os ventos de agosto” (LINS, 2004, p.109-110). O “leão” aparece 

formando uma espécie de “adivinha” para representar o fogo, elemento igualado ao 

animal em sua ferocidade e poder.  

 

12. Mistério final (Virgem - 23 de agosto a 22 de setembro) – A indicação do signo é 

feita por Joana: “senti orgulho de ser mãe dos mortos e viúva, de não morrer virgem, 

de ter parido vocês”. E o mês também é a personagem que indica: “Estamos em 

setembro?” “Sim” (LINS, 2004, p.116). A “virgem” representa o estado de pureza no 

qual se encontra a personagem em seus momentos finais, quando volta à juventude.   

 

 

b) 

Em segundo lugar, fazemos a correspondência entre o simbolismo que 

transforma a ideia em imagem (tanto nas inscrições quanto nos mistérios) e as 

inscrições representativas dos personagens, como expomos abaixo: 

 

 

 



 

 

39

1. A criação  

2. A busca incessante do homem por Deus □  

3. A força e a coragem humana ♂  

4. A justeza e o equilíbrio nas ações√ 

5. A manifestação divina ou o princípio criador  

6. O poder das forças do mal Ψ  

7. A fertilidade 

8. A Terra  

9. A natureza tríplice de Deus - criação, conservação e destruição ∆, a totalidade ○ e 

a evocação de Deus. 

 

10. 1, 2, 3, 4 (vozes da comunidade) 

11.  Os quatro elementos da Natureza † 

12. O infinito ∞ 

                  Em conformidade com a Cabala, as 22 letras do alfabeto hebraico 

associadas às 10 sephirots foram a matéria-prima que Deus usou para criar o 

Universo. É conhecido que cada uma destas 22 letras tem um significado específico e 

a cada uma delas é atribuído um valor numérico, porque quando elas se unem nas 

suas várias combinações é o mesmo que montar uma equação numérica. Dessa 

equação numérica de significados nasceram os conceitos, as ideias, a própria História 

(ALFABETOS MÍSTICOS, 2011).  



 

 

40

                 Os mistérios também se constituem sob uma organização metafórica e 

cifrada, a exemplo da formação das imagens dos quatro elementos da Natureza que 

ornamentam os testemunhos: “voz dos moinhos” (ar) (LINS, 2004, p.77); “Invisível. 

Visível. Trespassável. Dura. Inimiga. Amiga.” (água) (LINS, 2004, p.80); “O que 

repousa, invisível, sob nossos passos: colunas, deuses esquecidos, pórticos, tíbias 

ancestrais, minérios, fósseis, impérios em silêncio.” (terra) (LINS, 2004, p.105); “O que 

é, o que é? Leão de invisíveis dentes, de dente é feito e morde pela juba, pela cauda, 

pelo corpo inteiro.” (fogo) (LINS, 2004, p.109). No entanto, estas e as demais imagens 

criadas nos quadros não se unem para compor simplesmente uma “descrição” poética 

do elemento que representam, e sim uma codificação que se dá por “revelação”, 

durante a narrativa, tanto do que significam os mistérios, quanto do que representam 

estes para o episódio que encabeçam.  

Dessa maneira, vemos que à cifra, código destinado a construir uma 

“ordem”, se opõe, então, o símbolo. Isso porque este é ligado a um texto recebido que 

remete a um sentido oculto na imagem (alegoria, brasão, emblema, etc.), implica a 

necessidade de um comentário autorizado da parte de quem é suficientemente “sábio” 

ou profundo para reconhecer este sentido (CERTEAU, 2010, p. 82).           

                 Um dos mais antigos alfabetos místicos do mundo, e muito utilizado como 

oráculo pelos povos nórdicos ainda hoje, é o Fuþark. Este é um alfabeto antigo que 

servia para escrever o proto-nórdico (urnordisk, urnordiska), contendo 24 runas, 

comumente colocadas em três linhas ou colunas de oito. Os alfabetos rúnicos são 

muito usados desde o século II d.C. até o XV d.C. para escrever as línguas 

germânicas. O mais antigo desses conjuntos de runas foi encontrado na Pedra Kylver, 

em Gotland. O Fuþark  é de origem escandinava e germânica.  

                  A palavra “runa” significa secreto, e é empregada para indicar uma doutrina 

oculta ou um escrito hermético. Ru é de raiz indo-europeia to rown, roon ou round, e 



 

 

41

tem como significado “cochichar”, “segredo”, “mistério”. As runas eram palavras 

usadas entre os anglo-saxões no começo da Idade Média. Já a palavra "run", 

provavelmente veio do alemão antigo, que significa “aquele que sussurra”. Alguns 

etimologistas explicam que o termo "runa" serve para designar não só um sussurrador 

de segredos, mas uma "pessoa que sabe", "um sábio" que pratica as artes secretas da 

magia. Mais ou menos no ano 1000 de nossa era, os vikings criaram a escrita rúnica, 

na qual escondem-se significados mágicos. Esta escrita assume, assim, uma função 

ritual, transformando-se em oráculo. 

 

Ao modo desse tipo de inscrição oracular é que funcionam as inscrições do 

Retábulo, com a função de “antecipar” pelo símbolo (inscrição) “a verdade dos 

acontecimentos”, e isso faz parte da condução mesma do espiral dos mistérios 

osmanianos. Estes, enquanto ornamentos, são lidos primeiramente como epígrafes. E 

só no início dos testemunhos é que as inscrições simbólicas aparecem para substituir 



 

 

42

os personagens, “revelando” por sua vez o que será dito. A esse instrumental 

simbólico próprio dos alquimistas o autor alude no sétimo mistério, que representa o 

“trabalho”:    “Então, é como se por uma espécie de alquimia, de álgebra, de mágica, 

algodoais e carneiros, casulos, campos de linho novamente surgissem, com uma vida 

menos rebelde, porém mais perdurável” (LINS, 2004, p.89).  Assim, o intrincado jogo 

de inscrição parece conter a seguinte escala: parte-se da forma mais rudimentar de 

comunicação (a simbólica), por seu caráter “velado”, para chegar à alegoria 

(materialização da metáfora pela razão) no testemunho, e ultrapassá-la com uma 

dialética (conflito que se dá com a contradição entre dois princípios teóricos, busca da 

verdade por meio do diálogo) que arrisca conciliar dois mundos inteiramente 

separados pela história: o místico e o cristão.  

A materialização da metáfora é feita quando se forma uma grande alegoria 

do homem “moderno”, sincrético e propenso a vários tipos de experiências sejam 

espirituais ou mesmo culturais. A alegoria consiste,  enquanto forma de linguagem que 

contém maior complexidade que a metafórica, pois esconde um fio conceitual por trás 

de sua composição, em “uma forma especial de analogia, uma técnica de por em 

paralelo a linguagem metafórica e a conceitual de tal modo que esta tenha a última 

palavra” (FRYE, 2004, p. 32). Tal processo se dá, portanto, com a passagem da 

linguagem metafórica, ligada inteiramente à natureza e aos deuses, para a linguagem 

conceitual, que se encontra liberta da tirania da natureza e propensa à razão.  

Esse processo discursivo adotado por Osman, que visa construir uma 

linguagem espiritual (mística), conceitual (alegórica) e material (dialética) ao mesmo 

tempo, com toda uma semântica misteriosa, tenciona também expor algo que ainda 

foge à racionalidade humana. Isto porque, com todos esses recursos expressivos de 

que falamos aqui, a linguagem do Retábulo acaba por conduzir a um jogo hermético 

de “decifração” e “iluminação” pela palavra. É conhecido que o discurso religioso deixa 

oculta a ideia de que seja em si mesmo a revelação de uma experiência pessoal com 



 

 

43

Deus, por isso a necessidade de se recorrer a metáforas e comparações, muitas 

vezes impenetráveis ao entendimento comum.  

Esta relação está colocada de modo objetivo no Livro da Vida, de Santa 

Teresa D’Ávila, no qual a religiosa explica que os recursos textuais não são suficientes 

para falar de sua relação com o divino, valendo-se, portanto, de uma série de 

comparações para relatar sua experiência:  

Terei de me aproveitar de alguma comparação, embora as quisesse escusar por 
ser mulher e escrever simplesmente o que me mandam; mas esta linguagem de 
espírito é tão má de declarar aos que não têm letras, como eu, que terei de buscar 
algum meio e poderá ser que as mais vezes não acerte com a comparação; servirá 
para dar recreação a V. Mercê ver tanta ignorância (JESUS, s/d, p. 63-64). 
 
 
É patente, portanto, que a relação estabelecida no Livro da Vida e a do 

Rosário osmaniano é de um mesmo gênero, tanto pelo relato misterioso como pela 

função de revelar uma vivência sagrada em prol da “paz de espírito”. De um modo 

geral, a dimensão misteriosa que constitui o discurso cristão tem a ver com uma 

espécie de entendimento que não faz parte propriamente da razão, o entendimento do 

homem religioso é suspendido pelo Senhor, para que se “espante” e se ocupe com o 

espaço de um credo. Essa relação é inscrita no Rosário de Osman em forma de 

mistérios.  

A vivência de um credo pode ser percebida tanto no trajeto de Joana 

quanto em sua lealdade, a exemplo do posicionamento que assume frente a sua mãe, 

quando o marido recebe uma boa proposta de trabalho em outro estado. A 

personagem recusa-se a acompanhá-lo, para não deixar que Totônia fique 

desprotegida: “Podia dizer-me que se tivesse ido, quando o marido chamou-a, para 

Belém do Pará, ele estaria vivo” (LINS, 2004, p.82). Com a morte do marido e da mãe, 

sua lealdade a ambos persiste com a memória, pois não se deixa convencer a casar, 

mesmo que com homem digno de si (o pai da noiva fugitiva), valendo-se de um 

discurso de eternidade:  

Na verdade, havendo-me consagrado a meu esposo pela vida inteira, a ele 
permaneço fiel. Assim, muito me honra a sua proposta, amável e generosa. Ela 



 

 

44

significa, se eu a aceitasse, amparo e estabilidade pelo resto dos meus dias. Mas, 
então, o que seria de minha alma? (LINS, 2004, p.105).  
 
 
De acordo com Frye (2004, p. 128-129), a lealdade é um elemento 

essencial da experiência, mas não tem base racional, também não seria uma emoção 

e sim o resultado do homem voltar suas ações para a realização de uma das formas 

da metáfora-real. Desse modo, a sabedoria cultivada pela personagem de Osman é a 

maneira mais elevada, do ponto de vista cristão, de viver em sociedade, com seu 

caráter de repetição e prudência, quanto ao que já foi vivido por Cristo no passado. 

Seguir esse modelo significa a própria individualização da lei de Deus. No entanto, 

como explica Certeau (2010, p. 82-83), esse “estabelecimento das fontes solicita, 

também, hoje, um gesto fundador, representado, como ontem, pela combinação de um 

lugar, de um aparelho e de técnicas.”. Um indício desse deslocamento é que não há 

trabalho que não tenha que usar de outra maneira os recursos conhecidos e, por 

exemplo, mudar o funcionamento de arquivos definidos, até agora, por um uso 

religioso ou “familiar”. Do mesmo modo, “a título de novas pertinências, constitui como 

documentos utensílios, composições culinárias, cantos, imagens populares, uma 

disposição dos terrenos, uma topografia urbana, etc.” Não se trata, dessa maneira,                            

“de fazer falar estes ‘imensos setores adormecidos da documentação’ e dar voz a um 

silêncio, ou efetividade a um possível. Significa transformar alguma coisa, que tinha 

sua posição e seu papel, em alguma outra coisa que funciona diferentemente” 

(CERTEAU, 2010, p.82-83).  

                  Mais recentemente, no século XVII, o alfabeto “Rosa-Cruz” começou a ser 

vastamente utilizado pela ordem iniciática maçônica. Sua cifra de substituição mono-

alfabética é conhecida como cifra pig pen, na qual cada letra (porco) é colocada em 

uma casa (chiqueiro). Esse código foi criado pelo místico e alquimista alemão Agrippa 

de Nettsesheim, nascido no século XV. Em 1506, Agrippa fundou uma sociedade 

secreta em Paris devotada à astrologia, magia e cabala. 



 

 

45

                 O alfabeto criado por Agrippa traz uma cadeia geométrica de desenhos que 

se distinguem aparentemente no ângulo traçado pelo compasso. Nessa ordem, a 

abertura indica o nível do conhecimento humano, sendo esta limitada ao máximo de 

90º, isto é ¼ do conhecimento. O Compasso é considerado um Símbolo da 

espiritualidade e do conhecimento humano. E, como Símbolo da espiritualidade, sua 

posição sobre o Livro da Lei tende a variar conforme o Grau. No Grau de Aprendiz, ele 

se posiciona abaixo do esquadro, indicando que ainda predomina a matéria sobre o 

espírito. O quadrado fechado com um ponto dentro expressa, então, a completa 

circunferência, ou seja, o Todo Poderoso. 

ALFABETO ROSA-CRUZ 

 

Esse símbolo que expressa Deus sugere que o desenho está completo, 

considerando que todas as letras parecem ser parte deste desenho, que representa a 

letra L (um esquadro aberto), na versão alemã. O símbolo do quadrado completo com 



 

 

46

um ponto dentro aparece no segundo mistério do Retábulo, substituindo o 

personagem “Segundo Tesoureiro”, membro que representa a “Irmandade das Almas”, 

e que acaba por “medir”, junto ao Presidente da Irmandade, a inclinação divina de 

Joana ao ofertar escorpiões à Caixa das Almas: “Ficamos discutindo, acreditando em 

partes com o demônio, pois o aceitamos bem mais facilmente que aos anjos” (LINS, 

2004, p.76).  

Desse modo, parece coerente afirmar que vários desses sistemas 

alfabéticos simbólicos eram do conhecimento de Osman Lins, que toma como 

manancial criador essas formas “místicas” de escrita, e ainda as sofistica para 

constituição de seu jogo cifrado. O autor sinaliza também para a ideia de que cada 

letra (símbolo) tem um valor astrológico, fazendo que o signo regente do “mistério” ao 

qual corresponde a inscrição atue em combinação com o desenlace da metáfora-real 

cristã. Na Astrologia é conhecida essa linguagem simbólica que relaciona a posição de 

corpos celestes e as características deste posicionamento em um local específico na 

Terra. É o processo por meio do qual se dá a conhecer o tipo de energia mais atuante 

em um fato humano, desde um nascimento até uma ocorrência social ou mesmo uma 

morte.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

47

3. DA MONUMENTALIDADE DO RETÁBULO À SIMPLICIDADE DO 

ROSÁRIO3 

Joana, com seu melhor vestido (...) os sapatos 
antigos mas ainda novos (andaram tão pouco), 
as meias frouxas nas pernas, o rosário com que 
rezou a vida inteira pelos que amou e pelos que 
a perseguiram... (LINS, p.113-114). 

 

As imagens naturais da Bíblia estão entre os elementos que lhe definem a 

feição poética de base, e já falamos algo da estrutura geral que subjaz a elas. No 

entanto, vale salientar que há dois níveis de natureza: o inferior, expresso no contrato 

de Deus com Noé, pressupõe uma natureza a ser dominada e explorada pelo homem; 

o superior, expresso no contrato anterior, com Adão, ainda no Paraíso, é a natureza a 

que o homem pertence essencialmente. A estória do Éden prefigura a redenção que 

levará o homem de volta ao nível superior. No caminho entre um e outro nível 

deparamos com as imagens do mundo do trabalho, do pastoral, do agrário e do 

urbano. Essas imagens sugerem uma natureza transformada em uma forma 

humanamente inteligível. A estrutura de imagens da bíblia contém, então, dentre 

outras coisas, os conjuntos do cordeiro e da pastagem, da colheita e da vindima, das 

cidades e dos templos; todas estas estão contidas e são animadas pelo conjunto do 

oásis, onde árvores e a fonte sugerem um modo de vida de todo superior.  

Essas imagens são parte do que se chama de mundo apocalíptico, ou seja, 

o mundo ideal (focalizando-o a partir do ponto de vista assumido aqui) a que a 

imaginação humana criativa aspira e que a energia humana tenta realizar. Esse 

mundo a Bíblia apresenta-o também como uma forma de “revelação”: a visão, o 

modelo, o decalque que dá sentido e objetivo às energias do homem (FRYE, 2004, p. 

172). 

Certamente, pela dificuldade de mensurar a relação entre o homem e o 

divino – no caso específico do cristianismo o caminho parece ser o da prece – pode-se 

                                                 
3 Parte deste capítulo foi publicada nos Anais do II Colóquio da Pós-Graduação em Letras da 
UNESP.  



 

 

48

considerar que Osman Lins busca o ciclo de orações da “novena”, na intenção de 

representar essa relação que repete a metáfora-real: O martírio de Cristo. O autor 

traça a jornada de penas e sofrimentos de Joana, no plano terreno, considerando que 

o homem é “incapaz de pensar o abstrato e, muitas vezes, de concebê-lo” (VAUCHEZ, 

1995, p.160). Por este motivo, a vivência religiosa cristã se dá muitas vezes no nível 

dos gestos e dos ritos, responsáveis por colocar o homem em contato com o mundo 

sobrenatural. 

Não se trata de uma história, mas de uma “legenda”, o que é “preciso ler” 
(legendum) este dia. Desde os primeiros “calendários” até as “Vidas de santos para 
todos os dias do ano” (de J. Caillet, entre centenas de outros) e os “catálogos dos 
santos segundo a ordem dos meses”, um quadro litúrgico estabelece lugar para a 
hagiografia dentro de uma circularidade, o tempo outro, sem duração, já 
escatológico da festa. A “ordem” de um calendário se impõe ao relato (dois 
calendários estão na origem das versões grega e latina da Vida de Melânia). As 
obras dos santos são classificadas segundo os calendários em uso nas 
comunidades onde se lê sua lenda. É a ordem do cosmos (CERTEAU, 2010, p. 
276). 
 
É recapturando o caráter de “legenda” das hagiografias que se constrói o 

ciclo de orações no Retábulo de Joana Carolina, no qual se conformam dois 

calendários: um  histórico (cristão) e um místico (temporizado pelos ciclos naturais). 

Ora, sabemos que parece ser uma necessidade simbólica de todas as mitologias o 

pensar a natureza, sobretudo a vegetal, como uma fêmea, uma mãe cuja fertilidade 

traz à luz todo o conjunto da vida. Vem daí a quantidade de mitos entre os antigos 

sobre uma deusa-mãe servida por uma figura masculina subordinada, que é seu filho, 

amante, ou vítima sacrificial, dependendo de onde recai a ênfase neste ciclo de vida e 

morte. Entre os alvos de ataque do Cristianismo está a magia justamente porque tenta 

azeitar a roda do ciclo da fertilidade recapturando uma comunicação perdida com o 

ciclo natural. Este tipo de magia se fundamenta no princípio da imitação, sendo a 

expressão deliberada de um desejo de sincronizar energias humanas e naturais, como 

por exemplo no momento que se produz canções, sacrifícios e mesmo os costumes 

populares da colheita (JOLLES, s/d, p.21). Os profetas denunciaram esse tipo de 

prática em um esforço de “desidolatrar” a natureza, de negar a presença numinosa ou 



 

 

49

qualquer personalidade na natureza que responda a tais gestos, alegando ser algo 

traiçoeiro e maligno.  

Conhecemos bem as principais características dos cultos dedicados à 

deusa-mãe e de louvação à natureza. O nascimento, o casamento e a morte sacrificial 

da figura masculina representa e está contida no ciclo do crescimento e coleta dos 

cereais e da uva. Um coro de mulheres lamenta sua morte; este coro representa a 

contínua porém latente fertilidade da Terra, adormecida, mas resguardada, durante a 

estação morta que se segue à colheita e à vindima (FRYE, 2004, p. 186-187). 

Inicialmente, para os católicos romanos, a liturgia é que era a responsável 

por atualizar a entrega de Cristo, que se sacrifica de uma vez por todas, na Cruz, para 

a salvação dos homens. A liturgia era o próprio memorial de Cristo e da salvação, que 

torna presente, por meio da celebração, o acontecimento definitivo do Mistério Pascal. 

É com a celebração litúrgica que o cristão é inserido nas realidades da salvação. 

Ademais, em sua essência, a liturgia deve prestar um "serviço para o povo", 

experiência que advém de uma vivência fraterna, representação simbólica – sem ser 

pura encenação, pois o mistério deve ser contemplado em "espírito e verdade" – da 

vida cotidiana do cristão em comunhão com sua comunidade. Entretanto, esta forma 

de culto a Deus, ao longo da Alta Idade Média, esteve associada aos padres e não 

aos leigos, dados os moldes eruditos que começaram a lhe cobrir a forma.    

 
Quanto aos leigos, deixam de desempenhar um papel activo no culto a partir do 
momento em que este passa a ser apanágio dos especialistas. Com efeito, o canto 
litúrgico ocupa nos ofícios um lugar cada vez mais relevante: pela sua dificuldade, 
só pode ser executado por chantres formados nas escolas catedrais ou nos 
mosteiros. A adopção do canto gregoriano – ou romano – sob a influência de 
Carlos Magno, introduzindo em numerosas regiões modos de expressão estranhos 
à liturgia local, tornou ainda mais difícil a participação dos fiéis nas celebrações 
litúrgicas. Além disso, a ulterior evolução do canto religioso devia fazer-se no 
sentido de uma crescente dificuldade, com o aparecimento da polifonia (primeiro a 
duas vozes) no século X, especialmente nas abadias de Saint-Gall e Saint-Amand. 
A organização interna do espaço das igrejas só podia favorecer a passividade dos 
fiéis: com efeito, eles permanecem de pé na nave, separados do santuário pelo 
cancelo, e do altar pelos coros dos clérigos que salmodiam na schola cantorum 
(VAUCHEZ, 1995, p. 20-21). 
 



 

 

50

Os leigos não podiam participar da liturgia, já que o sagrado era apanágio 

dos clérigos e monges, únicos que podiam se entregar à oração, pois sabe-se que as 

massas “não tinham acesso a tais textos e contentavam-se com algumas práticas 

religiosas integradas numa vida que não o era: a abstinência de relações conjugais 

nos períodos prescritos, o jejum quaresmal, a assistência à missa dominical, o 

pagamento do dízimo” (VAUCHEZ, 1995, p. 28). 

Em face de um Deus longínquo e onipresente, como explica Vauchez 

(1995, p.30), os fiéis sentiam-se desprotegidos, buscando, então, alguma entidade 

mais próxima; papel desempenhado inicialmente pelos anjos e santos, posto terem um 

importante lugar na vida religiosa da época. “Com efeito, os servidores de Deus 

interessavam menos os leigos pelas suas virtudes, sobre as quais incidia 

particularmente a literatura hagiográfica de origem exclusivamente clerical, do que 

pelos seus poderes” (VAUCHEZ, 1995, p. 31), que se materializavam através da 

prece, do ritual em louvor a sua santidade.  

 Esta mudança já substancia o direcionamento que toma a liturgia, de um modo 

geral, desfocada que é, pelo povo, da entidade Superior e inacessível – Deus – para 

os homens que conseguem cumprir uma vida de boas ações na Terra: os beatos e 

santos. Estes estão mais próximos do leigo, tanto de sua vivência quanto de sua 

compreensão. Portanto, o mistério já não pode mais ser o foco do ritual litúrgico, mas 

sim a parte do processo cristológico mais próxima ao homem: a morte e crucifixão de 

Cristo.  

A introdução de sequências dialogadas e de interjeições alternadas orienta a 
atenção para a narrativa histórica, apresentada sob seu aspecto pitoresco, mais do 
que para a meditação sobre o mistério pascal. Aliás, o modo de celebrar este 
último evolui significativamente: as cerimónias que decorrem entre Quinta-Feira 
Santa e a manhã de Páscoa deixam de estar centradas na celebração triunfal da 
ressurreição do Salvador para o passarem a estar na sua crucificação e colocação 
no túmulo. “Sobrecarregado de especulações confusas, o símbolo apaga-se. 
Desliza-se para a alegoria e para a humanização do divino. Do mistério outrora 
acolhido pelas vias secretas da transposição simbólica, passa-se à representação 
histórica e, passado pouco tempo, teatral” (C. Heitz) (VAUCHEZ, 1995, p. 33-34).  
 



 

 

51

De acordo com Vauchez (1995, p. 44-45), na espiritualidade monástica da 

época feudal, a oração litúrgica não era unicamente um ato de louvor, mas de 

intercessão e súplica. Daí vem a crescente importância do culto aos santos, uma vez 

que era comum recitarem-se  os ofícios de todos os santos nas missas e, nos dias da 

festa correspondente aos santos, lia-se a Paixão em sua totalidade – se se tratava de 

um mártir – ou a sua vida, se fosse um confessor.  

As imagens urbanas da Bíblia são mais fáceis de explicar, desde que 

consideremos em primeiro lugar a própria categoria do Humano. Já sugerimos que as 

vidas pastoral, agrícola e urbana representam a transformação idealizada ou 

apocalíptica dos mundos, respectivamente, Animal, Vegetal e Mineral, em meio a 

ambientes com forma e significado Humanos.  

Qual seria, então, a imagem idealizada ou apocalíptica para a própria vida 

humana? Logo que perguntamos por isso, somos levados de volta à metáfora-real. É 

impossível pensar em uma vida humana ideal sem considerar a alternância entre a 

vida individual e a social, equitativamente equilibradas como um espaço de pertença e 

de saída. Entretanto as imagens humanas, como os substantivos gregos, têm um 

número dual, tanto quanto o singular e o plural, uma forma sexual, tanto quanto uma 

forma individual e uma social: aquela forma propicia a reconciliação das duas outras. 

O membro individual da metáfora-real está relacionado com o membro social, como 

um noivo o está com uma noiva. A união sexual de homem e mulher que, 

simbolicamente, é a identificação de dois corpos como uma só carne, se transforma na 

imagem da relação metafórica plena entre Deus e o homem (FRYE, 2004, p. 188-189). 

É por meio dessa metáfora que entramos em contato com a permanente 

imitação humana das formas divinas, com a teatralização do calvário de Cristo, para 

repetição do milagre da ressurreição e purificação do humano. Entretanto, como a 

Liturgia vivificava a metáfora cristológica mas restringia o entendimento do processo 

de louvor aos religiosos mais eruditos, logo se fez necessária uma prática simples que 

colocasse o povo, de um modo geral, em união com Deus, assim surge o Rosário, 



 

 

52

iniciado com os frades mendicantes. De acordo com J. C. Neves (2011, p.3), em seu 

artigo “Uma breve história do Rosário da Virgem Maria”, não há tantas dúvidas de que 

o Rosário tenha nascido para resolver um problema importante dos novos frades 

mendicantes; pois os franciscanos e dominicanos introduziam um novo tipo de ordem 

religiosa no século XII, em alternativa à dos antigos monges, sobretudo Beneditinos e 

Agostinhos. É sabido que estes, nos seus mosteiros, rezavam todos os dias os 150 

salmos do Saltério, mas os mendicantes não podiam rezá-los, não apenas por causa 

de sua pobreza e estilo de vida, mas porque em grande parte eram analfabetos. Assim 

é que o Rosário, o “saltério de Nossa Senhora”, passa a ser a “Bíblia dos pobres”, com 

150 Ave-Marias. 

É em consonância com os três Mistérios do Terço antigo (Gozosos, 

Dolorosos e Gloriosos, sem a adoção dos Luminosos, acrescentados posteriormente 

pelo Papa João Paulo II, em sua carta apostólica Rosarium Virginis Mariae, de 16 de 

outubro de 2002), que Osman organiza seu Rosário.  

 

3.1 A Leitura como Oração 

A vós outros é dado conhecer os mistérios do 
reino de Deus; aos demais, fala-se em 
parábolas, para que, vendo, não vejam; e, 
ouvindo, não entendam (Lc 8, 4-15). 

 

 

      Os doze mistérios do Rosário osmaniano certamente foram constituídos 

para ser lidos de acordo com a influência dos doze signos zodiacais aos quais aludem, 

e sob a regência dos Planetas que conduzem o plano psicológico respectivo a cada 

um deles. Assim, o leitor é “iniciado” nesta arte do deciframento, a desbravar os 

sentidos, a entender as “revelações”, adentrando nos mistérios e testemunhos, 

decifrando os símbolos, as cifras... para chegar, especialmente, à “iluminação” pela 

palavra osmaniana.   



 

 

53

No meio gnóstico, hermético e neo-platonista do Egipto, existia a crença de que 
cada estrela era a casa celestial de uma inteligência espiritual, um ser superior que 
podia interagir com a humanidade, providenciando as orações corretas, oferendas 
e devoções. Quando as almas dos humanos fossem perfeitas, adquirissem o 
estado de perfeição, elas ascendiam para tomar o seu lugar de direito nos céus e 
tornavam-se elas próprias estrelas, transmitindo uma virtude oculta ao lugar que 
ocupassem(ALFABETOS MÍSTICOS, 2011). 

 

3.1.1  Mistérios Gozosos (Natividade) 

 

O primeiro mistério do Rosário osmaniano inicia com a fundação do 

Universo pela palavra de Osman. O Caos é substituído pela organização que se dá no 

Retábulo, com a ordenação dos elementos constitutivos do Universo (constelações, 

planetas, rios, sol, lua) e do Tempo (distância, peso e números) medido então pela 

“invisível balança”, ambos equilibrados na primeira de todas as cosmogonias: a 

criação do Cosmos. 

PRIMEIRO MISTÉRIO 
 

As estrelas cadentes e as que permanecem, bólidos, cometas que atravessam o 
espaço como répteis, grandes nebulosas, rios de fogo e magnitude, as ordenadas 
aglomerações, o espaço desdobrado, as amplidões refletidas nos espelhos do 
Tempo, o Sol e os planetas, nossa Lua e suas quatro fases, tudo medido pela 
invisível balança, com o pólen num prato, no outro as constelações, e que regula, 
com a mesma certeza, a distância, a vertigem, o peso e os números (LINS, 2004, 
p. 72). 

{Libra4 - 23 de setembro a 22 de outubro} A regente do signo de 

Libra é a deusa Pallas, representante da virtude e do equilíbrio, associada à imagem 

da sabedoria aliada à prática da vida. Na mitologia, Pallas é a deusa da “guerra justa”, 

luta da qual não se pode esquivar, para que se conserve o que há de mais puro dentro 

                                                 
4 As informações acerca dos signos zodiacais presentes nessas “epígrafes”, sobre os Planetas 
que regem cada um dos signos, bem como as próprias figuras que os representam são 
parafraseados de artigo desenvolvido pela astróloga profissional Cacah Travassos, membro da 
diretoria do Sindicato dos Astrólogos do Estado de Pernambuco (SINASPE).   



 

 

54

de si mesmo. Essa simbologia alude à luta a que Joana já nasce pré-destinada a 

travar, para conservar suas virtudes mais nobres.  

* 
 

É em meio à instituição do Cosmos que ocorre o nascimento de Joana 

Carolina, pois desde o início há uma determinação divina a guiar o seu futuro.  

 
A utilização da origem nobre (conhecida ou oculta) não é senão um sintoma da lei 
que organiza a vida de santo. Enquanto que a biografia visa colocar uma evolução 
e, portanto, as diferenças, a hagiografia postula que tudo é dado na origem com 
uma “vocação”, com uma eleição ou como nas vidas da Antiguidade, com um 
ethos inicial (CERTEAU, 2010, p. 273). 

 

No primeiro dos testemunhos, Joana é “anunciada” pela voz da ama, que 

fez o parto de todos os filhos de sua mãe – o símbolo que representa a parteira, o 

“círculo com a cruz dentro”, significa5 o momento da criação, quando o princípio 

masculino impregna o feminino – Totônia: “  Acompanhei, durante muitos anos, 

Joana Carolina e os seus. Lá estou, negra e moça, sopesando-a (tão leve!), sob o 

olhar grande de Totônia, que me pergunta: ‘É gente ou é homem?’ “ (LINS, 2004, p. 

72). É com a negra singela e fiel que se anuncia a chegada de Joana Carolina, como a 

vinda de Jesus, na “Anunciação do anjo Gabriel a Nossa Senhora”, no início do 

Rosário cristão: “Não temas; porque achaste graça diante de Deus. Eis que 

conceberás e darás à luz um filho, a quem chamarás pelo nome de Jesus” (Lc 2, 26-

38).  

Sabemos que a necessidade humana de criação de um universo simbólico, 

do qual faz parte a linguagem, as artes, a religião, o mito, etc., vem desde o início da 

organização do homem em sociedade. É diante dessa capacidade criativa que 

tomamos conhecimento neste mistério de como entrará Joana, antes de tudo, em 

contato com os pecados capitais representados por seus próprios irmãos, pela voz da 

                                                 
5 Os significados dos símbolos tiveram como fonte tanto os dicionários de símbolos como os 
artigos de conteúdo místico tomados neste trabalho como referência.  



 

 

55

ama: “Aquelas quatro crianças que nos olham, perfiladas do outro lado da cama, 

guardando nos punhos fechados sobre o peito seus destinos sem brilho [...]” (LINS, 

2004, p.72-73).  

Suzana - mulher de homem bruto e mais jovem do que ela, chegará à velhice 
mordida de ciúmes, vendo em cada mulher olhos de cobiça no marido, um bicho, 
capaz de se agarrar no mato, aos urros, até com padres e imagens de santo, com 
tudo que lembre mulher ou roupas de mulher, com o demônio se lhe aparecer de 
saias, mesmo com chifre, e rabo, e pés de cabra; 
  
Filomena - mulher de jogador, cultivará todas as formas de avareza, incapaz de 
oferecer a alguém um copo dágua; 
 
João - homem de não engolir um desaforo, viverá sem ganho certo, mudando 
sempre de emprego e de cidade, entortando pernas, braços, dedos, em 
punhaladas e tiros; 
 
Lucina - ficará inimiga de Totônia, lhe negará a mão e a palavra (LINS, 2004, p. 
73). 
 

A apresentação dos irmãos de Joana, enquadrados na narrativa como figuras 

representativas dos pecados capitais – luxúria, avareza, ira – com os quais lidou a 

personagem desde a infância, chama a atenção, especialmente, pela caracterização 

da luxúria. Esta, identificada com a figura do “demônio”, faz surgir a descrição de um 

animal simbólico nos bestiários medievais: a cabra.  

Nos bestiários medievais, os animais assumem determinadas 

características que perfazem sua significação simbólico-alegórica de exempla – como 

vemos no Retábulo osmaniano, pois sua representação dos animais contempla desde 

a pastoral até a imagem apocalíptica que surge, constantemente, como na 

composição do discurso bíblico –, a exemplo da simbologia própria ao animal que 

caracteriza a imagem da irmã de Joana: a cabra (caper ou capra), representante do 

vício da luxúria nos bestiários latinos, igualmente ao bode (hyrcus) e ao cabrito 

(haedi). Assim é que desponta a descrição característica deste animal quando é 

apresentada a atitude desenfreada de Suzana, vista como “animalizada” ao deixar-se 

dominar por uma ferocidade irracional. Diante deste discurso, disseminado 

amplamente em nossa sociedade, a ecocrítica libertária denuncia a “retórica da 

regulação moral e social” do comportamento humano, que faz uso de expressões 



 

 

56

como bestial e animalesco; pois diversas são as estratégias negativas do 

antropomorfismo, usado “mais para policiar do que para confundir a linha divisória 

entre os seres humanos e a natureza” (GARRARD, 2006, p.199-201). 

A substituição, feita pela semelhança, de um ser por aquilo que lhe 

corresponde, é algo a que já estamos familiarizados, como explica Garrard (2006, 

p.197), pois, no nível mais simples do sentido, as símiles com animais, do tipo 

“teimoso como uma mula”, faz parte da cultura Ocidental; ou seja, a interação da 

semelhança e da diferença na relação entre seres Humanos e animais, de modo geral, 

pode ser analisada em termos da distinção entre metonímia e metáfora. Essa 

incorporação do aspecto físico de determinados animais em pessoas é conhecida, de 

acordo com Garrard (2006, p.199), como teriomorfismo; que constitui o inverso do 

antropomorfismo e, muitas vezes, é usado no contexto dos estereótipos nacionais ou 

raciais, como quando os nazistas retrataram os judeus como ratos. Ou também com a 

função de adaptar suas características para composição de uma identidade, como 

fazem as nações ao elegerem certos animais, de acordo com sua simbologia, para 

representá-las, invariavelmente. 

        Desse modo, considerando que a cultura molda nossa interpretação dos 

animais, investe-se na símile entre eles e o Humano, especialmente quanto às 

atitudes que se praticam em ambos os lados sem racionalidade, pois o uso da razão é 

que distingue essencialmente as duas espécies, como explica Baker (GARRARD, 

2006, p.199). Diante do uso desse tipo de identificação metafórica, no caso do animal, 

bem como da identificação entre os pecados capitais e os irmãos da personagem, se 

forma o repertório de “combates” que travará em seu caminho, apontando a própria 

família já como parte do embate empreendido por Joana Carolina em seu martírio, por 

meio da qual começamos a ter acesso a algumas das virtudes morais cristãs (justiça, 

prudência, estoicismo e temperança) que cultiva a personagem durante toda a vida; e 

às virtudes teologais (fé, esperança e caridade) que também estão presentes durante 

sua trajetória.  



 

 

57

Vimos que o início do Rosário osmaniano se dá com a repetição do ato 

primordial dos deuses: a recriação do Cosmos, tal como nos rituais religiosos mais 

antigos, por meio dos quais o homem reforçava seu elo com o divino. Era assim que 

se iniciava um diálogo com a Natureza, no qual o mundo se nominava e passava a 

existir em suas fases a partir da presença dos elementos que compunham a 

diversidade do Universo, e do estabelecimento da harmonia e da ordem.  

 As estações do ano atuam, também, como marcadores da trajetória de 

vida de Joana, correspondendo, do ponto de vista religioso, à demarcação do tempo 

cíclico. Isto porque o tempo sagrado é por sua própria natureza reversível, no sentido 

em que é, propriamente falando, um tempo mítico primordial tornado presente 

(ELIADE, 2008, p.63-64). O tempo circular, reintegrado periodicamente pela linguagem 

dos ritos, segue, portanto, a mesma formação do tempo sagrado, que pode ser 

equiparado à Eternidade. Ademais, essa personagem não terá, de modo algum, 

destino igual ao dos homens, pois nasce e segue protegida pelos doze signos 

zodiacais além dos quatro elementos da Natureza.  

Sabe-se que para o homem religioso a harmonia entre os espaços se dá 

em direção ao estabelecimento de um Centro, do qual se projetam quatro horizontes, 

correspondentes às quatro direções cardeais. Essas direções são representadas no 

Retábulo pelos quatro elementos naturais, que atuam em “fortificação” à Santa Joana 

Carolina. Tais elementos, além de demarcarem seu espaço, servem ainda para evitar 

o avanço do inimigo que representa a força contrária à ação divina em prol da volta ao 

Caos. Essa demarcação estabelece uma profunda identificação entre Homem, 

Universo e Deus, atrelada que está à retomada de um tipo de crença que serve de 

motivação ao homem a-religioso, o que não significa uma regressão às crenças 

religiosas a-históricas, embora traga o tempo circular e repetível da mística pagã, pois 

motiva a atualização do próprio tempo histórico cristão, como se este houvesse 

perdido algo essencial à marcação da vida humana, ou seja, sua dimensão misteriosa.  



 

 

58

É sabido que o Cristianismo por si só já inova a experiência e o conceito de 

tempo litúrgico, com sua afirmação da pessoa de Cristo, o que faz que a liturgia cristã 

se desenvolva em um tempo histórico santificado pela encarnação do filho de Deus 

(ELIADE, 2008, p.66). Mas, outrora, restabelecer o Tempo sagrado da origem 

equivalia a tornarmo-nos contemporâneos dos deuses, portanto a viver na presença 

deles – embora esta presença fosse “misteriosa”, no sentido de que não se podia vê-la 

(ELIADE, 2008, p.81). No cristianismo, o restabelecimento do tempo sagrado se dá 

ainda com a preparação dos cristãos, sobretudo com a obediência aos mandamentos 

divinos e a eucaristia, para quando chegar o dia em que Cristo voltará à Terra.   

Nesse sentido, enquanto o homem religioso se guiava pela Natureza, para 

restabelecimento desse tempo, sendo conduzido essencialmente por ela em seus 

caminhos na Terra, o homem dessacralizado negligencia a Natureza, submetendo-a. 

Os elementos naturais tornam-se para suas vidas simples “recursos” direcionados aos 

processos produtivos humanos. A Terra, utilizada outrora para a agricultura, é espaço, 

principalmente, da instalação de edifícios, fábricas, estradas, etc; a água, o ar e o fogo 

tornaram-se recursos naturais concretamente convertidos em energia renovável.  

Assim é que, do ponto de vista religioso, o mito consiste em um exemplo a 

ser imitado pelo homem na Terra para que se façam valer os poderes divinos. Assim é 

que o mito revela um mistério ao contar uma história sagrada, algo que se passou ab 

initio (ELIADE, 2008, p.84). Pois, “ ‘Dizer’ um mito é proclamar o que se passou ab 

origine. Uma vez ‘dito’, quer dizer, revelado, o mito torna-se verdade apodítica: funda a 

verdade absoluta” (ELIADE, 2008, p.84).   

*** 
No segundo mistério, depois da fundação do Cosmos, a organização social 

começa a surgir com a instituição da casa, da habitação do homem, responsável por 

protegê-lo da vastidão do Universo.  

 

 



 

 

59

SEGUNDO MISTÉRIO  
 
A casa. Com a árvore e o sol, o primeiro e o mais frequente desenho das crianças. 
É onde ficam a mesa, a cama e o fogão.  As paredes externas e o teto nos 
resguardam, para que não nos dissolvamos na vastidão da terra; e as paredes 
internas, ao que facultam o isolamento, estabelecem ritos, definidas relações entre 
lugar e ato, demarcando a sala de refeições e evitando que engendremos os filhos 
sobre a toalha do almoço. Através das portas, temos acesso ao resto do universo e 
dele regressamos; através das janelas, o contemplamos. Um bando de homens faz 
uma horda, um exército, um acampamento ou uma expedição, sempre alguma 
coisa nostálgica e errante; um agrupamento de casas faz uma cidade, um marco, 
um ponto fixo, um aqui, de onde partem caminhos, para onde convergem estradas 
e ambições, que estaciona ou cresce segundo as próprias forças, e será talvez 
destruída, soterrada, e mesmo assim poderá esplender de sob a terra, em silêncio, 
das trevas, por vias do seu nome (LINS, 2004, p.74). 

 

 {Escorpião - 23 de outubro a 21 de novembro} O regente do 

signo de Escorpião é Plutão. Este é o deus do mundo invisível, na mitologia, o que 

significa que se deve aqui descer aos infernos para conhecer as limitações e os 

medos que se tem e superá-los. É o primeiro infrentamento da morte, no plano da 

narrativa, quando Joana supera o mundo “inferior” mostrando seu domínio sobre os 

lacraus que leva ao Templo para ofertar. 

* 

É importante observar que a “casa”, símbolo deste mistério, embora não 

signifique mais para a sociedade atual uma fundação sagrada, e sim um lugar 

transitório, de passagem, teve uma conotação religiosa muito forte para os homens 

antigos, pois “a habitação não era um objeto, uma máquina para habitar; era o 

Universo que o homem construiu para si imitando a Criação exemplar dos deuses, a 

cosmogonia” (ELIADE, 2008, p.54). Dessa maneira, o homem deveria habitar a Terra 

em meio a uma relação de dever e responsabilidade, pois habitar “não é um estado 

transitório; ao contrário, implica a imbricação, em longo prazo, dos seres Humanos em 

uma paisagem de memória, ancestralidade e morte, de ritual, de vida e trabalho” 

(GARRARD, 2006, p.155). 



 

 

60

O discurso deste mistério refaz o episódio da “Apresentação do Menino 

Jesus no Templo”, pois, conforme está escrito na Lei do Senhor: “Todo primogênito ao 

senhor será consagrado; e para oferecer um sacrifício, segundo o que está escrito na 

Lei: Um par de rolas ou dois pombinhos” (Lc 2, 22-40). É sem saber que cumpre com 

a determinação divina que Joana vai à Casa do Senhor com Totônia, já com onze 

anos de idade. De acordo com o testemunho do Segundo Tesoureiro, a menina chega 

à Irmandade carregando lacraus que não lhe causam mal algum, como se tivesse o 

dom de se fazer entender por aqueles animais. Tendo-os em tão alto valor, os julga 

ricos para serem sacrificados à Irmandade das Almas; por este motivo os enfia pela 

Caixa das Almas, sendo surpreendida pelo Segundo Tesoureiro – representado pelo 

símbolo do “quadrado com um ponto dentro”, que significa Deus Todo Poderoso, 

aquele a quem se deve buscar alcançar durante a vida inteira, por meio de ações 

justas e equilibradas – que dá seu testemunho: “(Joana) □ olha para mim com as 

mãos espalmadas, nada sabendo explicar sobre o porquê do seu ato e espantada com 

as nossas opas verdes” (LINS, 2004, p.74).  

O espanto da cena se concentra mais na relação entre a personagem e o 

“animal” doado que pela oferta inusitada. É conhecida na cultura ocidental a 

caracterização negativa dos lacraus, quase sempre associados ao mal pelo 

Cristianismo. Esta questão se adensa quando o narrador informa que Joana cultiva um 

ninho desses animais no fundo do quintal, e que, “pondo-os numa lata, brinca com 

eles” (LINS, 2004, p. 75). De acordo com Certeau (2010, p.275-276), é sabido que 

existe uma forte ligação entre a vida dos santos e a do Humano ligando, no milagre, o 

poder divino e o Animal que é a vítima ou o beneficiário dele. Tais evanescências do 

homem no milagre compõem uma demonstração mais forte de uma junção dos 

extremos, mas também os retornos do fantástico do desejo. Estão, portanto, 

associados, os poderes do Animal e a ação milagrosa que motiva seu surgimento na 

narrativa.  



 

 

61

É com essa “demonstração de poder” que começa o espanto em torno da 

santa Joana Carolina.  

O mau julgamento desta cena pelos membros da Irmandade, por sua vez, 

contraria a “Visita de Nossa Senhora à sua prima Santa Isabel”, com a manifestação 

do Espírito Santo na família desta, que demonstrou crer na determinação divina: 

“Bem-aventurada a que creu, porque serão cumpridas as palavras que lhe foram ditas 

da parte do Senhor”  (Lc 1, 39-56). Mas, contrária ao episódio bíblico, a atitude tomada 

pelos membros da Igreja frente à “manifestação do Espírito Santo” é a de 

questionamento e descrença quanto às virtudes de Joana – se é divina ou maligna sua 

inclinação – uma vez que a expressão do sobrenatural (geralmente na infância) 

sempre desperta espanto e temor, antes de conformar-se em santidade ou heresia. 

Portanto, é colocada em dúvida a experiência pessoal de Joana com o divino, sob a 

provocação do presidente da Irmandade: “Se a menina faz isso, com os poderes de 

Deus eu também faço” (LINS, 2004, p.76). E, ao quedarem-se sozinhos, o Segundo 

Tesoureiro e o presidente da Irmandade começam a discutir sobre a relação da 

menina com aqueles animais peçonhentos, acreditando mais facilmente ter ela parte 

com o demônio que com Deus.  

Existe inicialmente a vocação do santo que o exila da cidade para conduzi-lo ao 
deserto, campos ou terras longínquas, – tempo de ascese que contém a sua 
iluminação. Depois vem o itinerário que o leva outra vez à cidade ou que conduz a 
ele a multidão das cidades, – tempos de epifania, de milagres e conversões. Este 
esquema permite introduzir os leitores no movimento do texto, produz uma leitura 
itinerante, se encarrega na sua primeira parte do mundo “mau” para conduzir, 
sobre as pegadas do santo, ao lugar enunciado. É o lado “edificante” da 
hagiografia, seja sob uma forma parenética, seja à maneira de um julgamento 
pronunciado contra o “mundo” (a primeira parte é o lugar privilegiado dos combates 
com o demônio) (CERTEAU, 2010, p. 277-278). 

 

A “casa”, nessa ordem, expressará ainda um dos símbolos do martírio da 

personagem. Assim é que mais tarde o herdeiro do engenho, insatisfeito por não 

receber os favores sexuais que espera de Joana, tenta desestabilizá-la com a troca 

constante de casa, procurando destituir-lhe de identidade com o lugar: “Decidi 



 

 

62

transferi-la para uma casa maior, onde suas escoras talvez ficassem mais frouxas” 

(LINS, 2004, p.87). 

A casa para onde mudei Joana, com a  escola e os filhos, era uma babilônia. Fora 
dividida: parte era uma destilaria. Mesmo assim, um grito solto na sala chegava 
apagado à cozinha. Paredes úmidas, telhado alto, quartos descomunais, onde 
caberiam seis camas de casal e algumas cômodas, e onde em certas noites era 
preciso acender um fogareiro, para não morrer de frio. Aí, duma só vez, adoeceram 
seus filhos, todos, a pequena morreu. Sua mãe, que de tempos em tempos vinha 
lhe fazer uma visita, morreu também aí. Nada abalou a mulher (LINS, 2004, p.87). 
 

Isto porque nas sociedades mais antigas, a casa tinha uma dimensão 

sagrada, de um espaço específico para guardar o homem, demarcar seu lugar no 

Universo.  

*** 

 
É no terceiro mistério que surge a “praça”, o espaço social, lugar dos debates 

políticos que aconteciam nas cidades. E também um ponto de encontro, onde havia a 

Igreja e as famílias conversavam acerca dos assuntos da semana. Era o espaço 

expandido da casa. 

 
TERCEIRO MISTÉRIO 
  
A praça, o templo. Lugar de encontro. Os homens reunidos para a discussão, para 
o divertimento, para as rezas. Perguntas e perguntas, respostas, diálogos com 
Deus, passeatas, sermões, discursos, procissões, bandas de música, circos, 
mafuás, andores carregados, mastros e bandeiras, carrosséis, barracas, badalar 
de sinos, girândolas e fogos de artifício lançados para o alto, ampliando, na direção 
das torres, o espaço horizontal da praça (LINS, 2004, p. 76). 

 

 {Sagitário - 22 de novembro a 21 de dezembro} O regente do 

signo de Sagitário é Júpiter, “pai dos deuses e dos homens”. Conhecido como o 

planeta da sorte, é o maior de todos os deuses. Tem como qualidades supremas o 

otimismo e a sabedoria de fazer que se imponha sua autoridade sem o uso da força, 

enfrentando inúmeras batalhas na busca pela harmonia das esferas. Estas são 



 

 

63

especialmente as qualidades e o modo de atuação do narrador deste mistério, o 

marido de Joana, Jerônimo José. 

* 

É neste mistério que se constitui a identidade de Joana, no episódio que 

simboliza o “Nascimento de Jesus em Jesus”: “É que hoje vos nasceu, na cidade de 

Davi, o Salvador, que é Cristo, o Senhor” (Lc 2,1-21). Joana é enlevada por uma fila 

de mulheres cantando em altas vozes, com velas acesas, depois de quase sucumbir a 

uma enfermidade, sob o testemunho de Jerônimo José – representado pelo símbolo 

de Marte, que significa “força e coragem” – que observa a personagem: “♂Joana, 

descalça, vestida de branco, os cabelos ouro esvoaçando, traz sobre o peito a imagem 

emoldurada de São Sebastião. Por cima dos ombros [...] tão comprida que quase 

chega ao solo, estenderam uma toalha de crochê, com figuras de centauros” (LINS, 

2004, p. 76). É aí que Joana parece surgir como “guerreira de Cristo”, à imagem da 

simbologia própria ao ex-soldado romano São Sebastião, mártir e santo que teve seu 

culto na Baixa Idade Média e que “envolve” o corpo da personagem em sua 

recuperação depois da promessa de Totônia: “Meio cega, ausente das coisas, febril, 

as pernas mortas. A mãe fez promessa, caso ela se curasse: procissão com velas, 

andando pelas ruas” (LINS, 2004, p. 77). São Sebastião é conhecido por ser 

trespassado por agudas setas, tal como no Rosário cristão diz-se de Jesus: “(também 

uma espada traspassará a tua própria alma), para que se manifestem os pensamentos 

de muitos corações” (Lc 2, 35). 

Eis que se anuncia o caminho de sabedoria que seguirá a personagem, 

depois da doença que lhe tomou o corpo, encontrando a cura, “arrancada à 

imobilidade e à cegueira por obra de um milagre” (LINS, 2004, p. 77). Esta informação 

é dada no testemunho de Jerônimo José, marido de Joana:  

Tenho, ignorante que sou, uma sensação de agraciado, certo de que nessa jovem 
triplamente iluminada – pelo sol da tarde, pelas chamas das velas, pelo meu 
êxtase – e em quem a enfermidade, mais do que uma pena, foi um desígnio para 
resguardá-la até que emergisse, das entranhas do tempo, este minuto, residem as 



 

 

64

venturas da vida e que, ligando-me a ela, aposso-me de grandezas que não 
entenderei e que nem sequer adivinho (LINS, 2004, p. 77).  

 

Este personagem vê a futura esposa já como uma santa. Pois, mesmo 

adolescente, carregava em si uma luz estranha e a marca do sofrimento que tomaria 

dos que a acompanhavam em seu percurso. Diante da palavra “êxtase”, que utiliza 

para expressar o que sente, mostra reconhecer a santidade na figura de Joana 

Carolina. Este é um termo vastamente usado na doutrina cristã para tratar de uma 

experiência divina. Do ponto de vista cristão, significa o contato espiritual com a 

“verdadeira verdade”. O êxtase leva a alma a um estado independente do corpo, em 

que os olhos do espírito são os que veem. Nesta passagem, os pensamentos 

mundanos desaparecem, dando lugar à contemplação sublime. Enquanto Jerônimo 

passa pelo êxtase que lhe proporciona comungar da visão maravilhosa que 

experimenta, não deixa de testemunhar aquilo que seus olhos presenciam, a luz 

“tripla” que emoldura a personagem, antes que comecem o sofrimento e as 

depredações que vivencia em seu martírio.  

Este “reconhecimento de santidade” perfaz o do “Encontro de Jesus no 

Templo entre os doutores da lei”, que consiste  no momento em que começa a 

separar-se de seus pais terrenos para cumprir sua verdadeira missão no mundo: “E 

crescia Jesus em sabedoria, estatura e graça, diante de Deus e dos homens” (Lc 2,41-

52). 

*** 
 
 
 
3.1.2 Mistérios Dolorosos (Perseguição) 
 
 
 

É no quarto mistério que surge o segundo elemento da Natureza presente 

na narrativa: o ar. Este “Atiçador de incêndios” provocará a expulsão dos filhos de 

Joana, que sairão de casa depois de serem encontrados pegando frutos do laranjal do 

Senhor do Engenho Serra Grande para saciar a fome: “O senhor do engenho nos 



 

 

65

surpreenderá dentro do seu pomar. Nos pássaros implumes em nossas mãos verá 

laranjas, irá queixa-se irado à nossa mãe. Então ela nos mandará embora (...)” (LINS, 

2004, p. 79). É assim que inicia a diáspora de Álvaro e Nô. A fúria desse elemento 

natural – que traz intempestivamente doenças à casa, espalhando pelo mundo os 

filhos da personagem – é um aviso.  

QUARTO MISTÉRIO 
 
Verdor das folhagens, sol das artérias,  manto invisível da terra. Atiçador de 
incêndios, voz dos moinhos, remo de veleiros algumas vezes quebrados pelas 
calmarias, caminho sem princípio nem margem de todos os bichos voantes – 
morcegos, mariposas, aves de pequena ou grande envergadura. Revolvedor de 
oceanos, cólera de redemunhos, dos furacões, dos vendavais, dos tornados. Zagal 
de mastodontes, de dinossauros, de renas  gigantes, guiados em bandos sobre 
pastagens azuis e cujos ossos, cujo couro e chifres se convertem em chuva, em 
arco-íris (LINS, 2004, p. 77). 
 

 {Capricórnio - 22 de dezembro a 20 de janeiro} O regente do 

signo de Capricórnio é Saturno, que simboliza o tempo. Nesta  regência, aparece um 

ponto de restrição que precisa ser superado, fazendo que a responsabilidade seja 

lembrada. É quando surge a indicação da “cruz” que se terá de carregar durante a 

vida, o que não deve ser visto como um castigo e sim como um ensinamento 

necessário ao crescimento espiritual. É nesse momento que têm início as penas que 

sofrerá Joana Carolina, sob o comando do filho do Senhor do Engenho Serra 

Grande.   

* 

 
Este mistério revive o episódio que Jesus parte para cumprir sua missão, com 

a “Agonia mortal no horto das Oliveiras”, depois da anunciação do Senhor: “Ferirei o 

pastor, e as ovelhas do rebanho ficarão dispersas” (Mt 26, 36-56). Jesus vigiava e 

orava, em meio a seus discípulos, enquanto esperava a chegada de Judas, para 

começo do suplício. No conto, também Joana vigiava, angustiada, o ataque das 



 

 

66

bexigas aos seus filhos, o que saberemos pela boca de Álvaro – representado pelo 

símbolo do “esquadro”, que significa a retidão nas ações – ao explicar a situação na 

qual se encontra a mãe: “√Faz uma semana que não dorme, velando noite e dia à 

nossa cabeceira e sem ter onde pedir socorro” (LINS, 2004, p.79). É depois da vigília 

que os discípulos deixam o filho de Cristo sozinho, pois assim determinavam as 

Escrituras Sagradas. Do mesmo modo, ao fim da doença, deixam a casa os filhos de 

Joana. 

O testemunho é de seu filho Álvaro, que relata os ensinamentos do pai, 

Jerônimo, na instrução dos pequenos junto aos animais da casa, afeito que era à 

Natureza: “Nosso pai gostava de animais. Ensinou um galo-de-campina a montar no 

dorso de uma cabra chamada Gedáblia, esporeando-a com silvos breves” (LINS, 

2004, p. 78). O personagem humaniza os animais, dando nome próprio à cabra e 

consciência do poder de seu canto ao pássaro.  

Essa relação evidencia que, de acordo com Oliveira (2008, p.1), na tradição 

do Ocidente, os animais têm sido associados à natureza e o homem à cultura por 

tempos. Os primeiros integrados àquela, e o segundo como um exilado nesta. No livro 

de Gênesis, a dor de ter perdido a inocência, "própria" ao animal, é responsável por 

levar o homem à amarga demarcação e culpa em relação à criação de uma fronteira 

entre si e os demais ocupantes da paisagem, ora de forma saudosista, ora de modo 

arrogante. A autora explica que a relação homem-natureza é amplamente tematizada 

na literatura, adquirindo, de início, um sentido primitivo religioso como na Ilíada onde 

"las oraciones y los juramentos invocan, no solo a los dioses, sino también, al cielo, a 

los rios“ (CURTIUS, 1989. p. 139). No entanto, com Sófocles, a invocação deixa a 

forma de oração, pois as forças e as coisas da natureza perdem o caráter de 

divindade, uma vez que se tornam seres humanizados, participantes dos sentimentos 

dos homens.  



 

 

67

É assim que a Natureza começa a ser tema poético no Romantismo, sendo 

invocada fora do contexto religioso pagão, com uma idade de ouro perdida, a que o 

poeta clama por reviver. Entrementes, ainda segundo Oliveira (2008, p.1-2), Schiller 

(1991, p. 44) coloca, no século XVIII, que amamos nos elementos da natureza a 

eterna unidade consigo mesmos, pois são o que nós fomos, o que devemos vir a ser 

de novo. Esta dualidade ainda é praticada na arte que procura abrandar o fosso entre 

o ser e o mundo representados na obra. O animal, portanto, é mais um elemento na 

paisagem, adornando ou problematizando a criação poética. Diante desse processo, 

atualmente, “O estudo das relações entre animais e seres humanos, nas ciências 

humanas, divide-se entre considerações filosóficas sobre os direitos dos animais e a 

análise cultural da representação deles” (GARRARD, 2006, p. 192).  

Diante da simbologia de certos animais, e sua posição no Retábulo, 

podemos observar que a configuração osmaniana, no que diz respeito à relação entre 

eles e o homem, ora retira seu simbolismo da religião, ora atualiza esse simbolismo na 

ordem da narrativa. Isso pode ser visto na representação da “cabra”, que adquire 

conotação negativa em sua associação com a luxúria, mas assume uma forma 

positiva quando domesticada por Jerônimo.  

Este personagem educava seus filhos e os animais da casa ao modo como 

Jesus instruía seus seguidores ao sentar com eles no Templo, criando, por sua vez, os 

seus próprios “discípulos”: “Na tristeza daqueles dias futuros, onde a comida será 

ainda menos abundante do que hoje, quando já não muita, minha alegria e a de Nô vai 

ser como a de nosso pai: caçar passarinhos novos, criá-los junto do fogo, amestrá-los” 

(LINS, 2004, p.79).  

Esse é um modo de resgatar o ecocentrismo, pondo em xeque a eficácia 

da forma de organização cultural antropocêntrica, como meio de equilíbrio para as 

energias do mundo, responsáveis pela conservação da biodiversidade na Terra; 

considerando que Humano e Natureza estarão sempre em consonância, em um 



 

 

68

processo de interdependência que vem sendo negado, sobretudo, pelo sistema 

capitalista.   

*** 

O retorno ao mito aparece então como resistência ao estilo de vida que as 

sociedades modernas adotam atualmente. Com isso, o mito vem em socorro à 

construção da Hagiografia osmaniana, como se pode ver na chegada do próximo 

elemento: a água. É com a água que a Natureza surge com a força de um dilúvio, para 

estar presente no despontar do Calvário de Joana.  

 

QUINTO MISTÉRIO  

A lenta rotação da água, em torno de sua vária natureza. Sua oscilação entre a paz 
dos copos e as inundações. Talvez seja um mineral; ou um ser mitológico; ou uma 
planta, um liame, enredando continentes, ilhas. Pode ser bicho, peixe imenso, que 
tragou escuridões e abismos, com todas as conchas anêmonas, delfins, baleias e 
tesouros naufragados. Desejaria ter, talvez, a definição das pedras; e nunca se 
define. Invisível. Visível. Trespassável. Dura. Inimiga. Amiga. Existem os ciclones, 
as trombas marinhas. Golpes de barbatanas? E também as nuvens, frutos que, 
maduros, tombam em chuvas. O peixe as absorve e cresce. Então este peixe, 
verde e ramal, de prata e sal, dele próprio se nutre? Bebe a sua própria sede? 
Come sua fome? Nada em si mesmo? Não saberemos jamais sobre esse ente 
fugidio, lustral, obscuro, claro e avassalador. Tenho-o nos meus olhos, dentro das 
pupilas. Não sei se o vejo; se é ele que se vê (LINS, 2004, p. 79-80). 

 {Aquário - 21 de janeiro a 19 de fevereiro} O regente do signo de 

aquário é Urano, sendo na mitologia o próprio Céu, imutável, agora e sempre, para 

que não se perca de vista a possibilidade e a necessidade de que se imite, na 

linearidade da vida, a verticalidade do Princípio divino. É o momento no qual se repete 

o “dilúvio” bíblico, pelo qual Joana passa sem desesperar-se, com a resignação de um 

mártir.  

* 

É nesse ponto que se refaz o mito da “queda” de Adão e Eva, extraído da 

Gênese bíblica, pois o homem do paraíso cristão convivia em igualdade com os 



 

 

69

animais e a Natureza até que a serpente lhe abriu os olhos para o bem e o mal. E, 

com a vinda de seus descendentes, entendeu o Criador que a corrupção do gênero 

Humano era generalizada: “Viu o Senhor que a maldade do homem se havia 

multiplicado na Terra e que era continuamente mau todo desígnio do seu coração; 

então, se arrependeu o Senhor de ter feito o homem na Terra, e isso lhe pesou no 

coração” (Gn 6, 5-6). Decidiu-se, portanto, mandar à Terra um dilúvio que destruísse o 

homem e os animais, na intenção de acabar com o mal, tomando a água como fonte 

de destruição e purificação. 

Explica Eliade (2008, p. 88) que a repetição dos modelos divinos tem um 

resultado duplo, já que o homem, de um lado, ao imitar os deuses, mantém-se no 

sagrado e, consequentemente, na realidade; e do outro, reatualizando 

ininterruptamente os gestos divinos exemplares, o mundo é santificado. O 

comportamento religioso do homem serve para manter a santidade do mundo. 

O testemunho é da mãe de Joana, e mais se assemelha a uma confissão, 

pois conta com a interrupção intrigante de uma espécie de “confessor”, possivelmente 

com altos poderes, que parece julgar o discurso da personagem prontamente ao 

tomar-lhe a palavra. O alvo do relato de Totônia – representada pelo símbolo do 

“círculo com um ponto dentro”, que significa “o olho aberto de Deus”, e ainda a 

primeira manifestação divina ou o princípio criador – é o questionamento quanto à 

sorte da filha Joana e sua possível culpa nesse martírio. É assim que busca entender 

o porquê dos filhos viverem “tão nos sombrios”: “ Suzana envenenada de luxúria... 

Filomena aduncando o nariz e as unhas na avareza... Lucina irada com todos, até 

contra mim. João Sebastião, errante mas sem calço nas ações” (LINS, 2004, p.81). A 

personagem levanta a possibilidade da causa estar em seu comportamento impulsivo 

e condescendente com o pai deles, pois confessa vivamente:                           

“eu cedia sempre à sua ordem, me abria igual ao mar Vermelho diante de Moisés – 

sabendo que em nove meses teria mais um filho com boca e intestinos, e nenhum 



 

 

70

níquel a mais – e ele me atravessava com as suas hostes de fogo e de alegria” (LINS, 

2004, p.81). No entanto, a resposta do confessor acusa soberba na fala de Totônia, e 

pede que tenha humildade para reconhecer suas faltas:  

Mas por que pões, Totônia, em origens tão vagas, as deficiências de teus filhos? 
Por que hão de nascer numa tendência de carne, sobre a qual no fim de contas 
ninguém tem governo, e não no teu modo habitual de agir, na tua falta de pulso, 
aqueles erros tão graves? Ainda que te enganes, que sejas severa contigo, deves 
crer que os erros de teus filhos são filhos de teus erros, mas sem que isso 
confranja tua alma, pois é humilde, Totônia, crer-se capaz de erros – e soberbo ter 
que os enganos e falhas sempre são para os outros (LINS, 2004, p. 81-82). 
 
 

Mas essa confissão se dá com um propósito específico: lamentar mais uma 

das penas de Joana, a morte do marido Jerônimo. Esta morte se faz emblemática, 

convertida logo em “mágica” com a aparição do cavalo no conto osmaniano, com seu 

simbolismo extraído da mística greco-latina, pois surge com os poderes de Pégaso, no 

percurso quase impossível trilhado por Jerônimo José, ao sofrer uma emboscada no 

caminho para casa; diz o testemunho de Totônia: “O cavalo é a prova do que foi a 

viagem deste meu genro. [...] Os cascos do cavalo caíram aos cacos” (LINS, 2004, p. 

83). Ademais, mesmo sabendo que para os povos europeus o cavalo é associado às 

trevas do mundo subterrâneo, conhecemos a qualidade divina de Pégaso, que 

conhece melhor que ninguém os caminhos da água, por ser o condutor do carro de 

Neptuno, seu pai.  

A resposta de Joana a essa determinação da vida não se dá com queixa nem 

tampouco com lamentos, suas atitudes são firmes ao reviver a “Ceia do Senhor”: 

“Enquanto comiam, tomou Jesus um pão, e, abençoando-o, o partiu, e deu aos seus 

discípulos, dizendo: Tomai, comei; isto é o meu corpo” (Mt 26, 26-30). A Santa Ceia do 

Rosário osmaniano ocorre ao mesmo tempo em que Jerônimo é velado, resgatado 

pelo questionamento de Totônia:  

 

Não é, da parte de Joana, para desesperar? Em vez disso, corta o pão da 
merenda para os cinco filhos, dois à sua esquerda, os outros à direita. Pela 
janela, mascarados contemplam o morto no caixão, uma das máscaras com o 
banjo sobre o peito; o cavalo repousa, é todo veias, tem olhos roxos, patas 



 

 

71

sangrentas; dois visitantes de cada lado, dois anjos, dois castiçais, estou com um 
braço pendido, outro estendido, a mão pousada na fronte de Jerônimo; sobrevoa-
nos um dos pássaros que ele domesticou e que, havendo fugido, voltará pela 
janela e pousará em silêncio sobre as chinelas de Joana (LINS, 2004, p.84). 

 

É depois deste episódio que se inicia a via crucis da personagem.   

*** 
 
 

O sexto mistério inicia apontando para a condição de caçador do homem 

que será o algoz de Joana, de construtor astuto de materiais que lhe servem para 

matar os animais e prover sua alimentação. E, diante disso, vê-se que a distinção 

entre homem e animal está na capacidade de raciocínio e não na força; é aquela que 

lhe permite efetivar sua condição de predador e algoz.  

SEXTO MISTÉRIO 
 
– Que faz o homem, em sua necessidade?  
– Vara e dilacera. Mata as onças na água, os gaviões na mata, as baleias no ar. 
– Que inventa e usa, em tais impossíveis?  
– Artimanha e olho, braço e baraço, trompas e cavalos, gavião, silêncio, aço, 
cautela, matilha e explosão.  
– Não tem compaixão?  
– Não. Tem majestade.  
– Com necessidade?  
– É sua condição.  
– Acha sempre a caça? a pesca? com sua rede escura, sua flecha clara, seu anzol 
de fogo, seu duro arcabuz, descobre sempre o animal no voo, na sombra, no 
abismo?  
– Não todas as vezes. E no fim lhe sucede ser executado.  
– Por qual maior algoz?  
– A morte, que devora, com seu frio dente, pesca e pescadores, caça e caçadores 
(LINS, 2004, p.84). 

 
 

 
 
{Peixes - 20 de fevereiro a 20 de março} O regente do signo de 

Peixes é Netuno, que tem a propriedade de uma fé inabalável, bem como a de um 

grande êxtase. No entanto, quando não se toma o direcionamento correto na 

regência de Netuno em Peixes, facilmente é interferida a ligação deste signo com o 

Sagrado. O resultado é o distanciamento entre o ser deste signo e si mesmo, a 



 

 

72

confusão, a ilusão e o vício em qualquer coisa (sexo, dinheiro, etc.), porque não 

consegue visualizar aquilo com que possa preencher realmente sua existência. Esse 

desvio de comportamento é percebido no narrador deste sexto mistério, algoz da 

Santa osmaniana, que se mostra enfurecido e dominado pela soberba.  

 

* 

Neste mistério, o testemunho é do herdeiro do Engenho Serra Grande – 

representado pelo símbolo do “tridente”, que tem várias significações, ligado neste 

conto ao instrumento de luta utilizado como auxílio às forças do mal –, homem 

marcado por um comportamento libidinoso desenfreado, identificado por si mesmo 

com o mal: “Ψ Pareço-me bem mais com o diabo, do que com gente. [...] Barba 

pontuda, abas do chapéu levantadas de um lado e de outro da cabeça, a modo de 

chifres. Aterrador, um mau. [...] barbas de bode, cascos, cheiro de enxofre” (LINS, 

2004, p. 85). Essa descrição parece justificar a aparição, no ornamento deste 

testemunho, de “predadores” terrestres, aéreos e aquáticos, como a onça, o gavião e 

a baleia, em demarcação ao “cerco” feito à personagem Joana, por três territórios 

distintos, perseguida por um animal que traz o poder e a crueldade simbólicas do 

diabo bíblico:    

O bode (hyrcus) é um animal lascivo, impudico, sempre ansioso por copular; 
devido a esta sensualidade, seu olhar é oblíquo, pois, segundo Suetonio, hirqui é o 
nome da angulação dos olhos, e daí recebe sua denominação. Seu membro fálico 
é tão ardente que só o seu sangue é capaz de dissolver o diamante, que nem o 
fogo nem o ferro podem trabalhá-lo6 (SEVILHA, 1994, p. 14-16). 
 

De acordo com Angélica Varandas (2006), o bode sempre encarnou as 

características associadas a uma poderosa libido. Era um animal adorado, na 

Antiguidade, como símbolo da procriação, participando, muitas vezes, de rituais 

                                                 
6 El chivo (hyrcus) es un animal lascivo, impúdico, ansioso siempre de copular; debido a esta 
sensualidad, sus ojos miran aviesamente, pues, según Suetonio, hirqui es el nombre del ángulo 
de los ojos, y de ahí recibe su denominación. Su miembro fálico es tan ardiente, que su sola 
sangre es capaz de disolver el diamante, que ni el fuego ni el hierro puden trabajarlo.  
 



 

 

73

religiosos nos quais eram sacrificadas vítimas humanas que corporizavam os pecados 

e as culpas da população de onde eram escolhidas em sacrifício, com vistas à 

purificação social. Sempre esteve também nas celebrações de culto a Dionísio [ou 

Baco], nas quais eram sacrificados em honra ao deus, ao som das tragodiai ou 

“canções caprinas”.  

As referências grego-latinas ao bode não se prendem apenas à 

licenciosidade sexual relacionada a esse animal, mas sim à aparência, como se 

verifica no próprio deus Pã e nos Sátiros, que têm pés de cabra e cascos, para além 

da predisposição constante destes de copular, tal qual o bode.  A caracterização do 

Sátiro – barbas pontudas, caudas compridas e chifres – nos bestiários medievais, leva 

o homem a refletir sua atitude sexual, sob o pretexto de como poderá se familiarizar 

com esse ser meio-animal meio-homem, caso ceda às irrefletidas inclinações carnais. 

Dessa maneira, o que desperta o interesse do personagem em Joana parece ser a 

identificação nela de um excessivo controle e de princípios morais que faltam a si 

mesmo, por isso será seu antagonista; assim, conta como a professora apareceu para 

dar aula no Engenho: “Chegou pela Semana Santa. A idade, não sei bem. Estava no 

seu março, no fim de seu verão (...) Vinha, de dentro dela, uma serenidade como a 

que descobrimos nas imagens de santo, as mais grosseiras” (LINS, 2004, p.86). 

As características identificas pelo Senhor de Engenho em Joana não são, d 

emodo algum,  estanques. Os modelos de santidade vêm mudando desde o começo 

da Idade Média, se aproximando dos homens e de seus conflitos pessoais e sociais, 

deixando de ser “distantes”, para se aproximarem cada vez mais do homem moderno. 

Já no século XII, aparece o modelo de santo “próximo”, que permite a identificação 

com o burguês, que então se constitui enquanto classe socioeconômica. O santo 

começa a levar uma vida bem similar à do resto da cristandade, pode trabalhar como 

mercador, casar-se, ser frade mendicante, etc., ou seja, encaixa-se em um modelo 

mais suscetível de ser imitado pela sociedade, de acordo com C.C. Fortes (SILVA, 

2008, p. 82). 



 

 

74

De acordo com Vauchez (1995, p.172), antes do séc. XII, os santos 

pareciam misteriosamente predestinados para a santidade, concentrando-se em 

manifestar sua eleição para com Deus. Porém, houve uma mudança nas décadas 

seguintes, quando os hagiógrafos tentam demonstrar que o poder dos santos está 

subordinado a uma existência ascética e à prática da caridade, não depende apenas 

do “dom” dado por Deus, é possível também pelo caminho da “busca”. Mais tarde, os 

hagiógrafos começaram a ser instruídos para “certificar” a vida santa, de acordo com 

as normas de discernimento exigidas pelo papado, ou seja, com as devidas 

investigações, por causa da grande demanda. Entretanto, a troca do “dom” pela 

“busca” assemelha-se à operada entre a Fé e a Ciência, uma vez que ambos os 

paradigmas partem do plano místico para o racional.  

Era comum às santas, então, submeterem-se a sofrimentos carnais e a 

perseguições, embora isso fosse uma constante apenas na vida das santas e não dos 

santos. A carne feminina era macerada com insistente violência por seus algozes, 

além de sofrerem torturas, práticas ascéticas rigorosas e até o travestismo, uma vez 

que eram incitadas por seus antagonistas a abdicarem de suas virtudes morais, 

segundo explica C.C. Fortes (SILVA, 2008, p.86).   

O antagonismo alimentado pelo opositor de Joana assemelha-se 

verdadeiramente ao dos opositores de Cristo, que tiveram como principais ações o 

“ataque”, a “mofa” e o “aprisionamento” do Senhor. Essa sequência cria um efeito real, 

constrói um simulacro do episódio da coroação:   “Despojando-o das vestes, cobriram-

no com um manto escarlate; tecendo uma coroa de espinhos, puseram-na na cabeça 

[...] e, ajoelhando-se diante dele, o escarneciam, dizendo: Salve, rei dos judeus!” (Mt 

27, 27-31). Da mesma forma que os soldados judeus faz tempo são representados de 

modo animalesco pelo sofrimento infligido a Cristo, também o é o algoz de Joana, por 

ser o causador das penas físicas sofridas pela personagem. E, ainda, à semelhança 

dos judeus, também o Senhor de Engenho gozava de tolerância e condescendência, 



 

 

75

tolerado por seu poder econômico. E, por isso mesmo, dominava os que queria 

submeter à sua força e vontade.  

Dessa maneira, também Joana passa pelos três momentos do “escárnio”, 

com seu “aprisionamento” – tempo que trabalha na casa de seu algoz –, “ataque” e 

“mofa”: “Decidi agarrá-la duma vez, queria ver em que ficava sua altaneria [...] 

Assediei-a só para humilhá-la, para destruir seu orgulho, nada consegui [...] 

Reclamava, fazia-lhe censuras, insultava-a, insistia nos males da soberba” (LINS, 

2004, p.88). Na posição inversa aos “soldados” está o mártir, humilde, passivo e 

resignado, suportando cada ofensa que lhe é destinada, o que representa sua 

condição superior, pois no “escárnio” maltrata-se o maior símbolo da lealdade e da 

justiça das civilizações cristãs.  

(1) Primeiro milagre: Depois do “ataque”, no qual o antagonista de Joana 

tenta submetê-la à força a sua vontade, temos a intervenção divina: “Decidi agarrá-la 

duma vez, queria ver em que ficava sua altaneria. Dei por mim andando no canavial 

como se um ente invisível me houvesse arrebatado” (LINS, 2004, p.88). Com isso, 

podemos evidenciar que  o ciclo de perseguições que imita a vida de Cristo – 

arquétipo perpetuado pelo cristianismo desde a Idade Média – ao mostrar o conflito 

entre as forças do bem e do mal, serve de instrumento de persuasão em favor de uma 

vida de bondade e exercício das virtudes cristãs. A reatualização do ciclo reproduz um 

quadro realista-cotidiano em um movimento que parte do martírio de Cristo à sua 

reinterpretação em direção à realidade social contemporânea.  

De acordo com Auerbach (s/d, p. 153), as cenas nas quais aparece a vida 

contemporânea estão engastadas em uma moldura bíblica e histórico-universal, e o 

espírito desta moldura é o espírito da interpretação figural dos acontecimentos. Isto 

significa que cada acontecimento em toda sua realidade cotidiana é membro de um 

contexto histórico-universal anterior. Dessa maneira, a metáfora-real bíblica estaria 

exposta em uma moldura universalizante, refeita no Retábulo em um plano estético no 

qual Joana Carolina “figura” como modelo de santidade.  



 

 

76

É sabido que depois da aparição do Senhor, sua encarnação e paixão, os 

santos procuraram assumir esse modelo de vida em meio à sociedade; ainda de 

acordo com o autor alemão (s/d, p.143-144), a aparição pública do santo traz sempre 

algo de muito impressivo, evidente e cênico. Esta forma de vida e expressão beata 

criou uma atmosfera peculiar, tornando-se incrivelmente popular. Daí surge a função 

de enquadrar o santo em um retábulo, que encima os altares, para que tal exemplo 

sirva aos fiéis em sua expressão de sentido mais abrangente. Esse símbolo religioso 

tem um objetivo plástico-didático, contendo geralmente o acusador e o defensor, 

conforme a polaridade estabelecida entre o bem e o mal na doutrina cristã.   

*** 

É no sétimo mistério que temos acesso à relação do homem com a criação 

– através da matéria-prima – de objetos que servem às suas necessidades, 

construindo o mundo em que vive com seu trabalho. É por meio deste que o Humano 

se põe na sociedade. Dominando os elementos naturais, constrói sua casa, a praça, o 

templo, suas ferramentas e as próprias armas para sua defesa e para a caça; aprende 

a maneira de utilizar os componentes da Natureza em bens-de-consumo, a unir 

materiais aparentemente “rebeldes”, a dar-lhes uma ordem.  

 
 
SÉTIMO MISTÉRIO 
 
Os que fiam-se unem e ordenam materiais dispersos que, de outro modo, seriam 
vãos ou quase. Pertencem à mesma FIANDEIRA CARNEIRO FUSO LÃ linhagem 
dos geômetras, estabelecem leis e pontos de união para o desuno. Antes do fuso, 
da roca, do tear, das LÃ LINHO CASULO ALGODÃO LÃ  invenções destinadas a 
estender os fios e cruzá-los, o algodão, TECEDEIRA URDIDURA TEAR LÃ a seda, 
era como se ainda estivessem imersos no limbo, nas trevas do informe. É o apelo 
à ordem que os traz à claridade,  transforma-os em obras, portanto em objetos LÃ 
TRAMA CROCHÊ DESENHO LÃ humanos, iluminados pelo espírito do homem. 
Não é por ser-nos úteis que o burel ou linho representam uma vitória TAPECEIRA 
BASTIDOR ROCA LÃ do nosso engenho; sim por serem tecidos, por cantar neles 
a ordem, o sereno, o firme e rigoroso enlace da LÃ COSER AGULHA CAPUCHO 
LÃ urdidura, das linhas enredadas. Assim é que suas expressões FIANDEIRA 
CARNEIRO FUSO LÃ mais nobres são aquelas em que, com ainda maior 
disciplina, floresce o ornamento: no crochê, no tapete, no brocado. LÃ TRAMA 
CASULO CAPUCHO LÃ. Então, é como se por uma espécie e alquimia, de 
álgebra, de mágica, algodoais e carneiros, casulos, campos de linho novamente 
surgissem, com uma vida menos rebelde, porém mais perdurável (LINS, 2004, p. 
88-89). 
 



 

 

77

 

 

 {Áries - 21 de março a 20 de abril} O regente do signo de Áries é 

Marte, o deus da guerra. Este, embora não saia vencedor em todas as situações, 

procura mostrar sempre seu heroísmo nas horas mais importantes. E, ao usar da 

melhor forma essa capacidade de lutar, desperta sua verdadeira força, bem como a 

energia e a vontade mais qualificada para a conquista das mais importantes batalhas. 

Sob essa regência é que Joana se mostra atravessando valentemente o infortúnio, o 

que acaba por despertar a guerreira que tem dentro de si.   

* 

No entanto, embora o homem tenha o poder de modificar e dar forma aos 

materiais encontrados na Natureza, estes já não estão à sua inteira disposição, pois 

se tornaram produtos de consumo, adquiridos apenas por meio do comércio 

monetário. Diante disso, Laura, uma das filhas de Joana – representada pelo símbolo 

de um “hieróglifo” egípcio, representado em alfabetos posteriores como uma “figura 

geométrica” que representa, nas runas, a fertilidade – é a testemunha da falta que 

ainda norteia a vida de muitas pessoas, a necessidade absoluta, a privação material 

por que sempre passou sua família: “        (Álvaro) Gostava de laranjas, queria chupar 

uma inteira, mamãe não deixava: saía muito caro. Tudo era pela metade. Meia laranja, 

meio pão, meia banana, meio copo de leite, meio ovo, um sapato no pé e outro 

guardado” (LINS, 2004, p. 89).  

Esse relato mostra a fragilidade do “eu-individual” de Joana e, ao mesmo 

tempo, convoca-lhe as virtudes que vivificam seu “eu-geral”. Explica o teórico Juan 

Arana (2003, p. 76) “que há uma dialética que une o ‘eu’ eterno ao ‘eu’ temporal, em 

que este fundamenta e aquele justifica”. O eu-geral de Joana constrói-se a partir dos 

diversos testemunhos a favor de sua “Canonização Literária”. O hagiógrafo torna a 



 

 

78

personagem o “centro” para o qual convergem as várias vozes responsáveis pela 

reconstrução de sua imagem depois da morte. Assim, a composição de seu eu-geral 

caridoso e desprendido materialmente tem um propósito explícito: circunscrever sua 

santidade na sociedade capitalista, pois a hagiografia não mantém correspondência 

com o eu-particular, fictício, artificial e passageiro do santo; o eu-público é que se 

eterniza, ganha a imortalidade, faz parte do mistério do mundo e está nas cifras 

secretas, nos símbolos, inacessível à razão humana, à simples compreensão.  

O eu-geral é que servirá de exemplo à população. Este “eu”, no caso da 

santa osmaniana, recebe desde o início de sua existência os dons de Deus, não é 

construído por uma vivência ascética, a personagem não busca a santidade, como 

tantas vezes ocorre no processo de santificação; seu bem maior está no exercício de 

suas virtudes em meio à sociedade consumista vigente. 

Ao modo que Jesus percorreu sofridamente o caminho até o Calvário 

(colina que na época ficava fora da cidade de Jerusalém), carregando sozinho sua 

cruz para ser crucificado – “Tomaram eles, pois, a Jesus; e ele próprio, carregando a 

sua cruz, saiu para o lugar chamado Calvário” (Jo 19,17-24) –, também percorria 

Joana durante sete anos, sete meses e sete dias a extensão de “três léguas para ir e 

três para voltar”7 do Engenho Serra Grande até a Cidade, com o propósito de buscar o 

parco ordenado de professora primária: “Muitas ladeiras, trechos desertos; pedaços 

onde não se escutava nem mesmo um latido de cão; estiradas de areia, que fatigavam 

mais do que as ladeiras [...]” (LINS, 2004, p.90). Esse é o tempo do “aprisionamento” 

da personagem, que percorreu a pé tais estradas com seus filhos “cento e oitenta 

vezes”. É neste ponto da narrativa que Joana e a família conseguem se mudar para o 

Engenho Queimadas, onde não precisarão mais sair da Cidade para buscar o 

pagamento das aulas.  
                                                 

7 Uma légua equivale, no sistema imperial de medidas, a quase 5 quilômetros. O caminho do 
Engenho até a Cidade media, portanto, cerca de 15 quilômetros.  

 



 

 

79

Isto se dá porque, com o propósito de serem exemplas, os santos surgem, 

comumente, de espaços que enfrentam depressões socioeconômicas, em regiões 

desfavorecidas pelo progresso e marginalizadas ou arruinadas pela guerra. De acordo 

com Certeau (1993, p.34), esse empobrecimento espacial é responsável por 

desenvolver a memória de um passado perdido, conservando os modelos, embora 

privados de efetividade e disponíveis para o “outro mundo”.  

*** 

(Epifania) 

Eis que começam as iluminações da personagem; seus momentos de 

maior comunhão com o divino. É sabido que o relato da vida do santo é sempre 

dramático, pois não há devir que não venha da manifestação. Seus lugares sucessivos 

se repartem essencialmente entre um tempo de provações (combates solitários) e um 

tempo de glorificações (milagres públicos): passagem do privado ao público. Como na 

tragédia grega, conhece-se o resultado desde o início, com a diferença de que lá onde 

a lei do destino grego supunha a queda do herói, a glorificação de Deus pede o triunfo 

do santo (CERTEAU, 2010, p. 273). 

É quando, em resposta às injustiças sociais, o sagrado se manifesta na 

vida de Joana. Mas já no mistério oitavo o “modo de produção” capitalista aparece, e, 

com ele, também as relações de dominação e escravização que decorrem dessa 

forma trabalhista se mostram em sua plenitude.  

 
OITAVO MISTÉRIO 
 
O massapê, a cana, a caiana, a roxa, a demerara, a fita, o engenho, a bica, o mel, 
a taxa, o alambique, a aguardente, o açúcar, o eito, o cassaco, o feitor, o cabo, o 
senhor, a soca, a ressoca, a planta, a replanta, o ancinho, o arado, o boi, o cavalo, 
o carro, o carreiro, a charrua, o sulco, o enxerto, o buraco, o inverno, o verão, a 
enchente, a seca, o estrume, o bagaço, o fogo, a capinação, a foice, o corte, o 
machado, o facão, a moagem, a moenda, a conta, o barracão, a cerca, o açude, a 
enxada, o rifle, a ajuda, o cambão, o cabra, o padrinho, o mandado, o mandão 
(LINS, 2004, p. 94). 
 



 

 

80

 {Touro - 21 de abril a 20 de maio} O regente do signo de Touro é 

Vênus, ligada, na mitologia, à deusa do Amor, Afrodite, que nasceu das espumas do 

mar com o sêmen de Ouranus (o Céu), ao ser castrado por Saturno. Vênus representa 

a sensibilidade, o afeto. É o que podemos observar no tratamento da parteira, 

narradora deste mistério, com Joana Carolina e os seus.   

* 

Aqui se alude à relação que mantinham os senhores de Engenho com seus 

empregados, sobretudo a troca de favores sexuais por bens-de-consumo. São 

apresentados também os materiais necessários tanto ao cultivo da Terra, enquanto 

instrumentos utilizados para o serviço, até os trabalhadores que o executam e os 

patrões que regem toda a relação de mando.  

O testemunho é da negra que criou todos os irmãos de Joana, por meio de 

quem temos conhecimento do episódio da morte de Totônia: 

No meio do cercado, eu e ela sem árvores por perto, o Touro, inesperado, 
pulou do chão com seus chifres. Deitamo-nos, caras no solo estercado, protegendo 
as nucas, o Touro jogou longe sua bolsa, ficou tentando aspeá-la nas costelas, 
queria levantar-me, gritar, espavori-lo, não tinha voz, nem ânimo, nem pernas, 
apareceu o homem no cavalo, com chapéu e suíças, afugentou o boi, desceu, 
falou, sorriu e nos levou as duas pelo braço. Até o outro lado da cerca. Pensar que 
quase lhe beijei as unhas, sem saber que ele trazia dentro do gibão as bestas da 
maldade, com seus cascos ferrados, seus chifres pontudos! (LINS, 2004, p. 95). 
 
 
Já vimos que o repertório animal do Retábulo comporta regiões de relevo 

distintas, umas mais estereotipadas, simbólicas e “atrasadas” (nas quais aparecem o 

touro, o gavião e o escorpião), outras mais realistas como as da natureza cultivada, 

com os animais domésticos, como o galo-de-campina e a cabra Gedáblia, criados pelo 

marido de Joana, Jerônimo José. De um modo geral, as narrativas do mundo natural 

exibem uma distinção hierárquica e marcada pelo gênero entre animais selvagens e 

domésticos, na qual os primeiros são ligados à liberdade e, muitas vezes, à predação 



 

 

81

masculinas, enquanto estes últimos são denegridos como servos femininos da 

depredação humana, como explica Garrard (2006, p. 211).  

No entanto, um mesmo animal, ademais, adquire nesta narrativa 

simbolismos distintos, dependendo de sua função na cena. Isto pode ser observado 

com a simbologia referente ao Touro, macho viril, combativo e corpulento, que se 

presta às lutas nas touradas. Atua, no trecho acima, com ferocidade ao atacar a mãe 

de Joana, levando-a à morte. É expressa sua autoridade na maiúscula que o 

acompanha, e desfeita sua valentia quando se deixa afugentar por seu dono, o algoz 

da santa, passando a ser nominado de “boi”, ou seja, classificação dada ao Touro 

depois de castrado, quando serve apenas aos serviços agrícolas e ao abate: 

“apareceu o homem no cavalo, com chapéu e suíças, afugentou o boi, desceu, falou, 

sorriu e nos levou as duas pelo braço” (LINS, 2004, p.95). 

Ademais, o “animal” que o afugenta é de porte maior: a besta bíblica, “com 

seus cascos ferrados, seus chifres pontudos” (LINS, 2004, p. 95). O boi mostra, em 

um segundo momento, quando as mulheres se salvam do ataque, sua mansidão. E 

logo depois se reveste do sentido que lhe é próprio, o de quem lavra a Terra para a 

deposição das sementes; uma vez que surgem quatro bois puxando a carroça que 

leva Totônia de volta à Terra onde nascera, o que representa, alegoricamente, a tarefa 

do padre, “cujas homilias preparam os corações humanos para a recepção das 

sementes divinas” (CAMPOS & LANGER, 2006, p.101):  

 
No carro, levando-a morta e escutando o ranger das rodas de madeira nos eixos, 
penso diferente, tenho a impressão de ir, com ela, a caminho de Deus, numa 
carruagem puxada por bois com grandes asas, metade anjos, metade bois, bois-
anjos, e que no mundo, vida e gente, e talvez até Deus, são bois-anjos, e que, de 
tudo, temos de comer, com os mesmos dentes fracos, a parte de chifre, a parte de 
asa (LINS, 2004, p. 98). 
 
 
No entanto, ao chegarem (a negra e Totônia) ao Engenho Serra Grande, 

antes de acontecer o acidente, de acordo com a ama: “Sua proposta, que contrariei, 

era aguardar aparecesse um vaqueiro, ou pelo menos um jovem, para escoltar nós 

duas” (LINS, 2004, p. 96). O Touro apareceu quando estavam já no meio do cercado, 



 

 

82

à caminho da casa de Joana. Assim é que chegará Totônia já debilitada à casa, para 

morrer poucos dias depois. O episódio emblemático ao martírio se dá em resposta a 

esse acontecimento. É quando Joana pede emprestado ou alugado, ao dono do 

Engenho Serra Grande, um carro-de-bois para levar o corpo da mãe falecida à casa 

na qual morou a vida inteira: “Foi na capela, pegada à casa-grande, que se fechou, 

batendo a porta com ostentação” (LINS, 2004, p. 96). A negra conta ter presenciado 

tudo: “Eu afiava as ouças para o que se passava na capela” (LINS, 2004, p. 96). E, 

com pavor – “Pensar que quase lhe beijei as unhas, sem saber que ele trazia no gibão 

as bestas da maldade, com seus cascos ferrados, seus chifres pontudos!” (LINS, 

2004, p. 95) –, relata o que ouviu: “As palavras do homem, o preço sem medida. Como 

podia ter coragem de fazer tão brutal exigência na frente dos santos? De Joana, 

aguardei os protestos, os gritos de cólera” (LINS, 2004, p. 96).  

(2) Segundo milagre: Esse é o momento emblemático da perseguição, que 

não deixa evidente se a personagem cedeu ou não ao seu algoz, estando a cena 

permeada de não-ditos, a  solução fica em suspenso: sujeitou-se ou tivemos outra 

intervenção divina? 

No lugar da resposta à contrapartida do patrão, narra a negra: “Veio uma 

pancada, pontapé no soalho ou murro numa porta, e toda voz cessou [...] É dizer não 

ou sim. E agora! Joana ia responder. Eu talvez devesse ter ficado...” (LINS, 2004, 

p.97). Na sequência, só o silêncio e, em seguida, a resolução: “Joana apareceu. Não 

lhe perguntei se o carro ia [...] duas horas, três, até um rumor penetrante, gemedor, vir, 

aproximar-se. Vi o toldo, a vara do carreiro, com o pano preto em cima” (LINS, 2004, 

p.97). O discurso que existe por trás das elipses, nessa conversa, no que diz respeito 

à misteriosa resolução do conflito, testifica que os valores éticos estão a serviço da 

necessidade humana. E que a prática de favorecimento sexual entre empregado e 

patrão encontra-se tão difundida na sociedade em geral que ora se apresenta desta 

forma de certo para mostrar com que naturalidade tais ações eram ou são praticadas.  



 

 

83

Não há confirmação, portanto, se Joana aceitou “a condição sem medida” 

imposta pelo dono da fazenda, mas a certeza de que conseguira honrar um percurso 

fundamental para o homem religioso, o de retorno a um espaço sagrado: a Terra de 

nascimento, pois, ao modo do homem religioso das sociedades antigas:           

“Totônia abominava a ideia de entregar a chão estranho os despojos, era preciso levar 

seu cadáver para casa e enterrá-la em meio a inscrições com nomes conhecidos, que 

ela em vida poderia ter escutado com  desgosto, mas faziam parte de seu mundo” 

(LINS, 2004, p.96).  

É ritual entre os povos que têm ligação sacramental com a Terra enterrar 

seus mortos no lugar de origem deles, para que reconheçam suas raízes e se 

fortaleça sua identidade, tendo uma partida tranquila. Esse ato pode não dizer 

absolutamente nada para o homem do séc. XXI, mas teve um valor ancestral 

fortíssimo para as sociedades antigas, que criam na “habitação” como lugar sagrado 

tanto na vida quanto na morte. Um dos sintomas da superação da condição humana, e 

do nível de dessacralização em que se encontra a sociedade atual, traduz-se, de uma 

maneira figurada, pelo aniquilamento da “casa”, ou seja, do Cosmos pessoal que se 

escolheu habitar. Uma vez que toda “morada estável”, onde o homem se “instalou”, 

equivalia, no plano filosófico, a uma situação existencial que houvera assumido 

(ELIADE, 2008, p.145). 

*** 

 

Já no início desta hagiografia, quando revivemos a transformação do Caos 

em Cosmos, entendemos a predestinação da personagem repetidora que é do ato 

primordial dos deuses. Mas o mundo é criado duas vezes: com a cosmogonia e com a 

palavra. É assim que, no nono mistério, Osman cria o mundo pela segunda vez, 

quando o objeto se faz linguagem, por intermédio da palavra, que tem o poder de dar 

vida ao nomear uma coisa, ordenando novamente o Caos. 

 



 

 

84

NONO MISTÉRIO 
 
P A  L  A V         Duas vezes foi criado o mundo: quando passou do     nada  
R A C  A  P         para o existente; e quando, alçado a um plano mais   sutil,  
I   T   U   L   A             fez-se palavra. O caos, portanto, não cessou    com o  
R P A L  I           aparecimento do universo; mas quando a    consciência do 
M P  S  E S          homem, nomeando o criado, recriando-o   portanto, sepa- 
T   O   C   A  L  rou, ordenou, uniu. A palavra, porém, não é   o   símbolo ou 
I G R  A               reflexo do que significa, função servil, e sim o   seu espíri- 
I A H I   E           to, o sopro da argila. Uma coisa não existe   realmente en- 
R Ó G  L   I          quanto não nomeada: então, investe-se da  palavra que a  
F L O  P  U         ilumina e, logrando identidade, adquire,    igualmente esta- 
M   A   C   Ó  D        bilidade. Porque nenhum gêmeo é igual    a outro; só o  
I C E L I            nome gêmeo é realmente idêntico ao nome  gêmeo. Assim, 
V R O   P E         gêmea inumerável de si mesma, a palavra é o que perma- 
R G A M I        nece, é o centro, é a invariante, não se   contagiando da  flu- 
N H O  A L        tuação que a circunda e salvando o  expresso das transfor-  
F A B E T         mações que acabariam por negá-lo.   Evocadora a ponto de  
O P  A  P E         um lugar, um reino, jamais desaparecer  de todo, enquan- 
L    P  E  D  R        to subsistir o nome que os designou   (Byblos, Carthago,  
AE S T I R       e Suméria), a palavra, sendo  o espírito do   que – ainda que 
L   E   T  E  I           só imaginariamente – existe, permanece    ainda, por in- 
L U M    I N        corruptível, como o esplendor do que foi,     podendo, mes- 
U   R  A E S         mo transmigrada, mesmo esquecida, ser   reintegrada em 
C R I T A          sua original clareza. Distingue, fixa, ordena e recria:     ei-la. 
(LINS, 2004, p. 98). 

 {Gêmeos - 21 de maio a 20 de junho} O regente do signo de 

Gêmeos é Mercúrio, o deus da comunicação e da eloquência. Na mitologia é o 

mensageiro principal de Zeus com os mortais. Sua inteligência é o seu melhor veículo 

para compreender o mundo: ela pode unir e separar. É na regência de Mercúrio que 

Joana utiliza todo seu poder de convencimento pela palavra, obtendo a “graça” de 

salvar o casal Miguel e Cristina.  

* 

(3) Terceiro milagre: Joana livra da morte ○Miguel – representado pelo 

símbolo do “círculo”, que significa a “totalidade”, o “infinito” – e ∆Cristina – 

representada pelo símbolo do “triângulo equilátero”, que significa a “natureza tríplice 

de Deus” (criação, conservação e destruição) – amantes que testemunham neste 

mistério, fazendo que o grande Senhor de Engenho não os mate, e que a população 



 

 

85

creia na predestinação de Joana. Os noivos em fuga vão buscar a proteção de Joana. 

Neste ponto, a intervenção de Joana é social, política até, pois modifica a situação dos 

noivos com o seu discurso, trazendo à superfície os bons sentimentos do proprietário 

de terras, fazendo que se sobressaiam ao valor dado ao dinheiro na sociedade atual. 

O discurso utilizado para convencer os soldados que vão buscar os noivos em sua 

casa para entregá-los ao pai da noiva, poderoso Senhor de Engenho, é uma lição de 

sabedoria. Joana começa por falar no sentimento que move os noivos, justifica o valor 

do desprendimento material da moça, que larga tudo que tem pelo amante e questiona 

o pai dela quanto ao que sente – se amor pela filha ou ganância: “Isso é pai? Bem sei 

que o dinheiro tem valor. Porém maior é a misericórdia. De que serve a um homem ter 

gado e plantações se não consegue tirar do coração alguma grandeza?” (LINS, 2004, 

p.104). Tanto consegue desenlaçar favoravelmente esta questão, que o grande 

Antônio Dias, viúvo, dono de três Engenhos, lhe manda, através de vários portadores, 

um pedido formal de casamento, sem nem mesmo a conhecer, por ter se 

impressionado grandemente com suas virtudes, de certa forma, extintas na sociedade 

atual. Eis a resposta da santa osmaniana:  

 

Na verdade, havendo-me consagrado ao meu esposo pela vida inteira, a ele 
permaneço fiel. Assim, muito me honra a sua proposta, amável e generosa. Ela 
significa, se eu a aceitasse, amparo e estabilidade para o resto dos meus dias. 
Mas, então, o que seria de minha alma? (LINS, 2004, p. 105). 

 

A preocupação moral no discurso que empreende testifica sua forte ligação 

doutrinal com o cristianismo, que se utiliza deste preceito como regra norteadora da 

conduta cristã recomendável. A Santa Joana abdica sempre dos  benefícios que o 

dinheiro pode lhe trazer, mesmo que a estes se associe uma causa honesta, como o 

pedido de casamento que ora recebe, resultado de sua intervenção desinteressada. 

Esse mistério mostra o poder das palavras de Joana que chegam aos 

ouvidos do Senhor de Engenho por meio do casal de noivos – representado pelo 

“ternário divino”, ou “evocação da ideia de Deus”: “      Os que haviam sido nossos 



 

 

86

perseguidores, eram agora amigos, nossos guardiões, e repetiam entre si, com um 

espanto que a madrugada engrandecia, as palavras de Joana” (LINS, 2004, p. 104). 

Há, nesta cena do Retábulo, a substituição da “presença” pela “palavra”, uma 

expressão metonímica da linguagem, segundo Frye (2004, p. 30), quando as palavras 

“estão no lugar” de pensamentos, e são a expressão exterior de uma realidade interior. 

[...] Pensamentos indicam a existência de uma ordem transcendental que se situa 

“acima”; apenas o pensamento pode se comunicar com essa ordem e apenas as 

palavras conseguem expressá-la. 

*** 

É no décimo mistério que surge o terceiro dos elementos naturais: a Terra. 

Este elemento encontra-se atrelado, na mística pagã, a um mito antigo de que a 

mulher é o instrumento repetidor do ato primeiro – o parto dos deuses – feito pela 

Terra-Mãe. Segundo Eliade (2008, p.160), não deve existir separação entre geração, 

morte e renascimento, uma vez que foram compreendidos pelo homem arcaico como 

os três momentos de um mesmo mistério, e entre estes três momentos não podia 

haver cortes; isto porque a Terra significa, nesse contexto, tudo o que rodeia o 

homem, todo o lugar, com as suas montanhas, as suas águas e a sua vegetação. O 

pai Humano nada mais faz do que legitimar tais filhos por um ritual que possui todas 

as características da adoção.  

 
 
DÉCIMO MISTÉRIO  
 
As calotas polares, as áreas temperadas e o aro equatorial, exalando ainda o bafo 
das bigornas. Continente e ilhas, acerados picos, planícies, cordilheiras, vales, 
dunas, falésias, promontórios. O que repousa, invisível, sob nossos passos: 
colunas, deuses esquecidos, pórticos, tíbias ancestrais, minérios, fósseis, impérios 
em silêncio. Terremotos, vulcões. O lodo, a relva, as flores, os arbustos, as árvores 
segrais, madeiras e frutos, a sombra das ramagens. Os bichos do chão. O rolar 
das estações, dentro de uma estação mais ampla, civilizações inteiras florescendo 
e morrendo em um só outono gigantesco, em um só inverno de milênios (LINS, 
2004, p. 105). 



 

 

87

 {Câncer - 21 de junho a 22 de julho} A regente do signo de 

Câncer é a Lua. Na Astrologia, encontra-se associada ao sonho, à imaginação ou a 

algo que primeiro fica incubado para surgir noutro momento, como a gestação, que 

é feita na escuridão. E, na mitologia, se associa a Artemis ou Diana, a caçadora 

virgem dos bosques. É justamente sob a regência da Lua que Joana tem uma 

“iluminação” milagrosa. Com isso, toda sua expressão divina se faz visível à 

comunidade, que aparece para comentar o milagre da santa osmaniana.   

* 

De acordo com a visão de Eliade, o homem pertence antes ao microcosmo 

que à mãe que o gestou, uma vez que para o homem religioso “primitivo” voltar à 

Terra não significa uma passagem para o “além”, mas um ritual de retorno ao ventre 

materno, à proteção primeira, aos braços da mãe. Esse processo todo faz parte do 

ciclo da vida, embora o homem a-religioso tenha dessacralizado experiências vitais 

como a morte, a sexualidade, a alimentação, o trabalho, etc., o que quer dizer que 

todos os atos fisiológicos também foram desprovidos de significado espiritual, 

desprovidos portanto da dimensão verdadeiramente humana (ELIADE, 2008, p.138). 

Esse elemento sugere, portanto, que iniciará o ritual de retorno da personagem à 

Terra, com sua morte e renascimento.  

Sabemos que aos santos é dado, geralmente, o “dom” das experiências 

epifânicas. E, com isso, não se deve desprezar que para “o homem religioso, o 

‘sobrenatural’ está indissoluvelmente ligado ao ‘natural’; a Natureza sempre exprime 

algo que a transcende” (ELIADE, 2008, p.100). Por isso, neste mistério ocorre a 

dissolução, tendo a Terra como emblema, do “eu-particular” de Joana, por meio da 

crença dos membros de sua comunidade em sua determinação divina. É quando 



 

 

88

acontece a última epifania da personagem, termo entendido aqui como uma súbita 

sensação de iluminação de natureza divina, quase sobrenatural. Esse momento de 

“claridade” ocorre quando Joana vai à casa de Euripes, cerrar as pernas do banco do 

menino Jonas: “(Joana, serrote na mão, corta as pernas do banco onde o menino 

dorme, tendo sobre o peito um barco de papel azul. Sentado, agradece, com o rosto 

na sombra, oferecendo o barco a Joana.)” (LINS, 2004, p.105).  

O testemunho, desta vez, é da comunidade que se une para comentar se 

fora realmente um “milagre” o fato de Joana ter salvado a criança da morte. As 

informações são controversas, mas logo se ajustam com o “advogado” responsável 

por organizar a versão Oficial do discurso produzido sobre Joana, com parênteses 

explicativos que simulam a verdade pela precisão dos detalhes: “(Foram quatro tiros, 

distando mais ou menos um palmo entre si, exatamente na altura em que estaria o 

menino, se não fosse a interferência de Joana.)” (LINS, 2004, p. 109). 

O hagiógrafo dá forma ao modelo de vida assumido por Joana se 

encarregando de reunir testemunhos em conformidade com a fama da personagem, 

sem deixar de cumprir sua função investigativa na procura por contradições nos 

relatos. Assim, traz a voz da comunidade para discutir a epifania da personagem:   

 
1. “Como se chamava o menino?” 2. “Parece que Maximino. Ou Raimundo. Mas há 

quem fale em Glaura, ou Glória, quem há de saber?” [...]  “Era uma criança e 
não andava, tinha um defeito nas pernas” 3. “Esse aleijado não podia ter nada de 
mais para merecer que alguém tivesse uma visão e fosse lá salvá-lo. Não era um 
santo, nem pai de família. Um inútil”. [...] 4. “Talvez não fosse ele que Deus fez 
Joana salvar, e sim o criminoso, impedindo-o de assassinar um inocente” (LINS, 
2004, p. 106).  
 
 
Em meio a este diálogo, travado entre a parteira e outras quatro 

personagens representadas pelos numerais 1, 2, 3 e 4 – que designam as vozes da 

comunidade –, o advogado fala, entre parênteses, da expressão humilde de  Joana 

Carolina ao ser informada do resultado de sua intervenção: “(...Ciente do que 

acontecera a Jonas, ficou alegre e não deu sinal de crer em iluminação, em aviso...)” 

(LINS, 2004, p.106).  



 

 

89

E, logo em seguida, a voz de Joana aparece explicando a ação que livrou 

Jonas da morte, confirmando sua iniciativa: “Cortei as pernas do banco porque tive 

medo. Jonas, caindo, podia ferir-se. O banco é estreito demais para servir de cama a 

um doente” (LINS, 2004, p.106). Todavia, o “advogado” expressa suas dúvidas quanto 

ao “acaso” da iluminação: “(Era mês de santa’Ana e chovia bastante naquela tarde. 

Assim, parece realmente estranho que Joana Carolina, embora não morasse longe, 

tenha ido à casa de Floripes [...] )” (LINS, 2004, p.106).  

É já próximo à morte que Joana tem essa última iluminação. O ciclo de vida 

da personagem vai se fechando, prestes que está de se despedir da vida terrena, em 

direção ao seio materno, ao ventre da mãe que lhe acalenta para a despedida do 

mundo físico. Pois, “4. A velhice é feito um caranguejo, não envelhecemos por igual. 

Ela vai estendendo, dentro de nós, suas patas” (LINS, 2004, p.106): 

(Em Joana, esse caranguejo estendeu de uma vez as suas patas. Atacou-lhe os 
rins e o rosto, as articulações, os dentes e a memória, a digestão, a audição, o 
sono, arrancou-lhe quase todas as poucas amizades, levou Nô e Álvaro, mortos 
antes da mãe, arrebatou Suzana, Filomena, Lucina, atingiu-a de quase todos os 
modos possíveis) (LINS, 2004, p.107). 
  

Mas, só na passagem da Terra para o último dos elementos, o Fogo, é que 

Joana passa ao “final de seu inverno”. Pronta para uma espécie de ritual de iniciação 

“ao conhecimento absoluto, à Fé (no judaísmo-cristianismo), que equivale a uma 

passagem de um modo de ser a outro e opera uma verdadeira mutação ontológica” 

(ELIADE, 2008, p. 148).  

*** 

 

3.1.3 Mistérios Gloriosos (Comunhão Telúrica) 

 

O Fogo – convocado para santificar o altar erguido à personagem – é o 

último dos elementos naturais que compõem a rede simbólica formada com os 

mistérios.  



 

 

90

DÉCIMO PRIMEIRO MISTÉRIO  
 
O que é, o que é? Leão de invisíveis dentes, de dente é feito e morde pela juba, 
pela cauda, pelo corpo inteiro. Não faz sombra no chão; e as sombras fogem se 
ele está presente, embora sejam, de tudo que existe, a só coisa que poupam sua 
ira e sua fome. A pele, mais quente que a dos ursos e camelos, e mesmo que a 
dos outros leões, aquece-nos de longe. Ao contrário dos outros animais, pode 
nascer sem pai, sem mãe: é filho, às vezes, de dois pedernais. Ainda que devore 
tudo, nada recusando a seus molares, caninos e incisivos, simboliza a vida. 
Domesticável se aprisionado, é irresistível quando solto e em bandos. Nada o 
enfurece mais que o vento (LINS, 2004, p. 109-110). 
 

 {Leão - 23 de julho a 22 de agosto} O regente do signo de Leão 

é o Sol. Este, na mitologia, simboliza Apolo: o deus da Luz e dos oráculos, que tudo 

vê e tudo mostra, indicando o caminho da verdade e da honestidade, que deve ser 

seguido para que tudo se esclareça. Indica a consciência, a personalidade, o 

projetor, a revelação. Assim é que o representante deste mistério é o Padre, 

confessor devoto de Joana, testemunha da vida santa e do “renascimento” da 

personagem.  

* 
Unificada pelos testemunhos que compuseram sua imagem de santa – com 

a formação do retábulo no qual é reconstituída sua vida, pois é sabido que o fogo se 

faz presente no ritual de consagração, em homenagem a uma entidade que se deseje 

adorar –, Joana se despede. Sabe-se que para reforçar a santidade do mundo é que 

se construíam altares de fogo, para a santificação do tempo cósmico. Daí se conservar 

os santuários, que guardam em si as sementes da renovação, trazendo a imagem da 

purificação divina. 

Este mistério simboliza o elemento responsável precisamente pela 

santificação de um território, o que equivale também a uma cosmogonia (ELIADE, 

2008, p.34). A ereção de um altar para a Santa Joana Carolina significa uma 

consagração, sacralizada pelo fogo, ou melhor, uma cosmização do espaço que 



 

 

91

ocupará a partir de então. O testemunho deste ritual, como deve ser, é o de uma 

autoridade eclesiástica, um  Padre – representado pela “cruz cristã”, que significa o 

“quaternário espiritual e neutro”, os “quatro elementos da Natureza”:  

†Na velha cama de ferro, a chama de seus anos prestes a extinguir-se, à mão 
direita um punhado de penas e à esquerda um galho seco de árvore, confessa-me 
seus pecados. Dois anjos velam, um sério, outro sorrindo. Sobre o telhado, 
galopam cavalos. Os ventos de agosto. Cavalos galopam sobre as telhas. Ao meu 
lado, o óleo, o crucifixo, um limão aberto, um prato com seis flocos de algodão em 
rama (LINS, 2004, p.110). 
 
 
O núcleo do discurso do “advogado” consiste na apresentação das virtudes 

morais da santa no contexto das mortificações que atravessou, das privações e do seu 

despojamento final no leito de morte, quando busca redimir-se de pecados que não 

tem. A palavra agora é dada à personagem, momento em que procura encontrar suas 

faltas, para ter então com que se desculpar com o religioso: “Estou lembrando quando 

o senhor veio aqui pela última vez. Foi quase na hora da ceia. Estava pondo água no 

fogo, ia fazer café” (LINS, 2004, p.110).  

 
Jamais haveria uma tarde semelhante, o Anjo da Morte estendia a mão a Joana. 
“Padre: tentei, minha vida inteira, viver na justiça. Terei conseguido?” “Sem 
dúvida.” “Quem muito fala, muito erra. A gente pode se impedir de falar; mas não 
de viver. Vivi oitenta e seis anos. Devo ter cometido tantas faltas!” “Isso faz parte 
da nossa condição.” “Sei.” No prolongado silêncio, durante o qual sua mão 
continuava tensa no meu braço, repassava seus atos, todos de que se lembrava. 
Queria descobrir, dentre os que esboçara ou houvera consumado em sua longa 
vida, uma nódoa, um engano essencial, para confessar-me e assim não parecer 
soberba. “Padre, muitas vezes desejei matar”. Dava a impressão de engrandecer-
se, como se dependesse disto, dessa mentira expressa com esforço e timidez, 
sua absolvição. “Também devo ter feito injustiças. Devo ter feito. Já não me 
lembro quase nada. Nem do mal que fiz, nem do que sofri. Tudo agora é quase 
de uma cor” (LINS, 2004, p. 111). 
 
 

A confissão é um aspecto de especial relevância no discurso pedagógico 

das hagiografias, que têm a intenção de causar o arrependimento do cristão e a 

remissão dos pecados com a penitência ou a mortificação da carne, com isso vemos 

que a edificação de Joana passa pelo sentimento de dever cumprido. Geralmente, 

uma espécie de controle social era buscado pelos relatos hagiográficos na Idade 

Média, e um dos modos de assegurar esse controle social era a prática da confissão 



 

 

92

do santo, que servia às causas de mortificação e penitência, provocando no pecador o 

arrependimento. Portanto, a figura do confessor era comum nos relatos para as 

causas dos santos, pois os religiosos procuravam se inteirar completamente da 

experiência com o divino, controlá-la, investigando, no caso das santas, suas mais 

íntimas sensações, cobrando-lhes seus relatos, primeiramente orais e, em seguida, 

escritos. Estes documentos serviam depois de exemplo às demais religiosas que 

levavam uma vida ascética. 

Entretanto, Joana parece não ter cometido nenhum pecado, diferentemente 

das santas católicas, que confessam suas faltas, se arrependem e edificam, para 

ascender aos Céus. O modelo de santidade criado por Osman Lins se constitui em um 

momento histórico sedento de exemplos de virtudes universais e em um espaço 

fortemente marcado pelas relações sociais capitalistas. Dessa maneira é que  são 

“singelas” e não “maravilhosas” as ações relatadas na legenda desta santa nordestina. 

No modelo criado por Osman, o aspecto misterioso e, ao mesmo tempo, simbólico que 

assume a Natureza – em uma época na qual se encontra destituída da sua função 

divina – é que constitui a “verdadeira majestade” da hagiografia, alertando para os 

estragos da desumanização do homem frente ao mundo.  

 Do modo como Maria espanta-se e não reconhece o Jesus ressuscitado – 

“Maria, entretanto, permanecia junto à entrada do túmulo, chorando [...] e viu dois 

anjos vestidos de branco [...] voltou-se para trás e viu Jesus em pé, mas não 

reconheceu que era Jesus” (Jo 20, 11-14) – também o Padre mostra seu espanto ao 

presenciar “a ressurreição fugaz” de Joana: 

Vendo-a (ou deveria dizer vendo-as, de tal modo eu tinha ante meus olhos dois 
seres diferentes, ambos reais e unificados só em meu espanto?), vendo-a 
embebida no clarão interior da imagem sobrevinda, mistério do espírito ou da 
carne, de um passado que ninguém ousaria imaginar tangível, pensei que ela 
guardara para mim, sem o saber, outra espécie de herança, o privilégio de ser a 
testemunha, em seu leito mortuário, daquela ressurreição fugaz, mais perturbadora 
que a dos mortos, volta de uma face a face que transformou, de uma juventude 
tragada pelo tempo e mesmo assim trespassando-o, livre, por um segundo, de 
suas entranhas soturnas. Quando a ungi com o santo óleo, já essa face pretérita 
esvaíra-se, subsistindo apenas seus resíduos, seu pó [...] Dentro de mim, enquanto 
me afastava de cabeça alta, Joana era uma chama (LINS, 2004, p.113). 

 



 

 

93

Nesta cena, o ritual e a simbologia unem-se para presentificar o sagrado, 

celebrando o acontecimento cósmico, pois a morte é revelada como uma mudança 

provisória na maneira de ser; o inverno nunca é definitivo, porque a ele se segue uma 

regeneração total da natureza, uma manifestação de formas novas e infinitas da vida; 

nada morre realmente, tudo se reintegra na matéria primordial (ELIADE, 1978, p. 268). 

Para os povos antigos, as estações do ano marcam um tempo cíclico e sagrado de 

morte e regeneração. É em conformidade com as cerimônias cristãs que o discurso 

tradicional de comiseração e perdão do Retábulo também se fecha em latim: “Populus, 

qui ambulabat in tenebris, vidit lucem magmam” (LINS, 2004, p.113).  

*** 

É sob o “Lemniscate”, ou “oito deitado”, símbolo do infinito, neste mistério final,  

que vemos se fechar o ciclo ritualístico de eternidade e potencial divino da Santa 

Joana Carolina. Já não há demarcação entre ornamento e narração, tudo se funde no 

ritual de retorno à Terra, empreendido pela personagem, que toma parte junto ao 

Universo. 

MISTÉRIO FINAL 

∞O casario, as cruzes, aves e árvores, vacas e cavalos, a estrada, os cata-
ventos, nós levando Joana para o cemitério. Nós, Montes-Arcos, Agostinhos, 
Ambrósios, Lucas, Atanásios, Ciprianos, Mateuses, Jerônimos, Joões Crisóstomos, 
Joões Orestes, nós. Chapéus na mão, rostos duros, mãos ásperas, roupas de 
brim, alpercatas de couro, nós, hortelões, feireiros, marchantes, carpinteiros, 
intermediários do negócio de gado, seleiros, vendedores de frutas e de pássaros, 
homens de meio de vida incerto e sem futuro, vamos conduzindo Joana para o 
cemitério, nós, os ninguéns da cidade, que sempre a ignoraram os outros, gente do 
dinheiro e do poder [...] (LINS, 2004, p. 113).  

 {Virgem - 23 de agosto a 22 de setembro} O regente do signo de 

Virgem é Ceres, que representa a Natureza cultivada. E também a ordem, o método, 

a análise e a saúde. Essa grande mãe que acolhe, cuida e cura, era na mitologia a 



 

 

94

deusa da fertilidade. Nessa regência é que Ceres surge para buscar Joana e levá-la 

embora consigo para o mundo orgânico e natural gerador de todos os deuses.  

* 
A estranheza desse “processo de retorno” está no movimento inverso da 

personagem, na comunhão com a Terra, pois Joana Carolina é saudada solenemente 

em sua partida pela Natureza. De acordo com Eliade (1978, p.262), o que importa não 

é a manifestação da força vegetativa, mas o tempo em que esta manifestação se 

realiza. Não é só um acontecimento que tem lugar no espaço mas também no tempo. 

Uma nova etapa começa: repete-se o ato inicial, mítico, da regeneração. 

Alvos muros, ciprestes, lousas sombrias. Sob a terra, sob o gesso, sob as 
lagartixas, sob o mato, perfilam-se os convivas sem palavras. Cedros e Carvalhos, 
Nogueiras e Oliveiras, Jacarandás e Loureiros. Puseram-lhes – por que inútil 
generosidade? – o terno festivo, o mais fino vestido, a melhor gravata, os sapatos 
mais novos. Reunião estranha: todos de lábios cerrados, mãos cruzadas, cabeças 
descobertas, todos rígidos, pálpebras descidas e voltados na mesma direção, 
como expectantes, todos sozinhos, frente a um grande pórtico através do qual 
alguém estivesse para vir (LINS, 2004, p.117).  
 
A Natureza em si já é discurso no Retábulo. E, de acordo com Certeau 

(1993, p. 152), “no princípio está o discurso, já que o mundo físico e corporal, que é 

em si mesmo discursivo, se representa nos enunciados como nas imagens.” É assim 

que esse ritual de retorno coaduna uma simbologia pagã à da via crucis cristã, que 

funciona, de acordo com Jolles (s/d, p.45), na união de expressões como as 

perseguições, os encarceramentos e os suplícios, sob um mesmo denominador 

comum “uma roda armada de lâminas afiadas”. É à luz da ideia impressa nessa 

expressão que vemos o arsenal de “volta” de Joana à Terra: “Quantas vezes dar um 

passo à frente, viver mais um ano, um dia, um instante, foi como avançar sobre 

afiadas lâminas de faca?” (LINS, 2004, p.115). Ainda de acordo com o autor, se 

houver bravura e enfrentamento do cristão quanto aos empecilhos que lhe surgem no 

caminho aparece como resposta emergente uma fórmula já cristalizada: “uma voz 

celeste o chama ou, ainda, uma aparição celeste, vestida de branco, estende-lhe a 

mão...” (JOLLES, s/d, p.45). É este o resultado alcançado também por Joana:  



 

 

95

Contou que duas moças muito semelhantes, vestidas de branco, descalças, 
suspensas no ar, ambas com o pé direito estendido, haviam-na chamado. Do pé, 
nascia longo caule vertical, com um lírio na ponta, enorme, boiando à altura de 
seus rostos. Entregaram-lhe um ramo de oliveira e um grande anzol de chumbo. 
“Vem, seremos três.” Puseram um manto de arminho nos seus ombros. Rasgou o 
manto, plantou o ramo, ignorava o que fizera do anzol. Saíram as três correndo, 
através de túneis pedregosos. As moças eram leves, Joana mais pesada (LINS, 
2004, p.115). 

 

É possível observarmos que essa forma arquetípica, cristalizada desde a vitória 

do Cristianismo sobre as religiões de Estado romanas, que começaram a desaparecer 

gradativamente, se renova com símbolos naturais que lhe acrescentam sentido. Ora, 

dos pés da criatura celeste pende “um longo caule vertical com um lírio na ponta”, a 

Natureza fala nessa imagem tanto para mostrar a ligação da personagem  com a 

Terra, o movimento telúrico e não ascensional, quanto para inserir na multiplicidade e 

diversidade desse evento, uma nova configuração.   

Todo o arsenal retirado da Natureza atua para elevação da santa osmaniana, 

no qual a beleza estética impressiona, especialmente o modo como são recriados os 

quatro elementos da Natureza: ar, água, terra e fogo. Estes elementos, lidos no 

contexto em que Osman os coloca (sobretudo quando encabeçam os testemunhos 

para a causa de Canonização Literária), sinalizam para a comunhão entre aquilo que 

significam no mundo natural (sua concepção religiosa pagã) e a narração que 

corresponde à inserção deles na vida do homem “a-religioso”.  

Dessa forma, é pela voz dos “ninguéns da cidade” que é anunciado, por 

meio da comunhão de Joana com o profano, um mito novo do Dilúvio, em despedida à 

personagem: “[...] nunca tivemos a impressão tão viva e tão perturbadora de que esta 

é a arca do Próximo Dilúvio, que as novas águas vingativas tombarão sobre nós 

quarenta dias e quarenta noites, afogando até as cobras e as traíras, e que somente 

Joana sobreviverá” (LINS, 2004, p. 114).  

Humildemente, em silêncio, Joana Carolina toma seu lugar, as mãos unidas entre 
Prados, Pumas e Figueiras, entre Açucenas, Pereiras e Jacintos, entre Cordeiros, 
Gamboas e Amarílis, entre Rosas, Leões e Margaridas, entre Junqueiras, Gallos e 
Verônicas, entre Martas, Hortências, Artemísias, Valerianas, Veigas, Violetas, 
Cajazeiras, Gamas, Gencianas, entre Bezerras, e Peixes, e Narcisos, entre 



 

 

96

Salgueiros, e Falcões, e Campos, no vestido que era o das tardes de domingo e 
penetrada do silêncio com que ficava sozinha   (LINS, 2004, p. 114).  

 
 

Entretanto, essa “arquitetura sacra” não faz outra coisa senão retomar e 

desenvolver o simbolismo cosmológico já presente na estrutura sagrada das 

habitações primitivas, como explica Eliade (2008, p.55), já que atualiza a 

correspondência com o “lugar santo.” Isto porque o espaço sagrado é onde o real se 

revela. É ele que dá sustentação a um Centro no Caos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

97

4. UMA POÉTICA DO SENTIDO OU UM DISCURSO DE LIBERDADE 

 

 

É sabido que depois da separação entre Fé e Ciência, a história da Fé 

muda gradualmente e as ciências ganham autoridade. O racionalismo surge então 

junto a um ceticismo que tomará conta do Ocidente. No séc. XVI, com a Contra-

Reforma aparece também a Santa Inquisição, que busca investigar as experiências 

heréticas de “supostos” cristãos. Partindo desses rituais de investigação é que os 

“preceptores” preparam as santas para contar suas experiências com Deus, como 

mais uma forma de controle, tanto social quanto da manifestação divina, nos que 

buscam uma vivência religiosa.  

No final da Idade Média, a legenda perde sua vitalidade universal, pois os 

santos são incluídos, por Lutero, aos “abusos anticristãos”: 

A virtude ativa, para Lutero, não se objetiva da mesma maneira por que se 
acreditava antes; deixou de ser corroborada por milagres e não se reconhece mais 
o poder individual de entidades celestes. A opinião de Lutero engloba todo o meio 
a que ele representa: a mediação reservada ao Cristo e a certeza da salvação pela 
fé exclusiva em Jesus Cristo significam o fim de um universo em que os santos, os 
milagres e as relíquias tinham seu lugar certo (JOLLES, s/d, p.55). 
 
 
Para Certeau (2010, p. 271), a forma hagiográfica constitui uma poética do 

sentido, não sendo redutível à exatidão dos fatos ou da doutrina sem destruir o próprio 

gênero que enuncia. Assim, sob as aparências de uma exceção e de um desvio (quer 

dizer, pela metáfora de um caso particular), seu discurso cria uma liberdade com 

relação ao tempo cotidiano, coletivo ou individual, ocupando, desse modo, um não-

lugar.  

Ela se situa do lado do descanso e do lazer. Correspondente a um “tempo livre”, 
lugar posto à parte, abertura “espiritual” e contemplativa. Não se encontra do lado 
da instrução, da norma pedagógica, do dogma. Ela “diverte”. Diferentemente dos 
textos nos quais é necessário acreditar ou praticar, ela oscila entre o crível e o 
incrível, propõe o que é lícito pensar ou fazer. Sob esses dois aspectos cria, fora 
do tempo e da regra, um espaço de “vacância” e de possibilidades novas  
(CERTEAU, 2010, p. 270). 

 



 

 

98

Este gênero se ramifica para atender a diversos interesses depois da 

separação dada entre Fé e Ciência. Enquanto esta cisão, por sua vez, fortalece, na 

cultura Ocidental, a superioridade do homem em relação à Natureza. Originam-se daí 

duas realidades que não mais se relacionam e nada parecem ter de incomum. A razão 

torna-se o meio para chegar ao domínio total da Natureza, já então concebida como 

um imenso mecanismo sem alma, que funciona de acordo com leis naturais 

cognoscíveis (GARRARD, 2006, p. 92).  

Porém, considerando a simbologia convocada por Osman Lins em seu 

Retábulo, onde a Natureza faz parte do discurso emblemático para a sagração de sua 

personagem, seria precário afirmar que a experiência com a dessacralização atinge a 

sociedade como um todo. Talvez esteja voltada, ou esteja voltada principalmente, a 

“uma minoria das sociedades modernas, sobretudo aos homens de ciência. Para o 

resto das pessoas, a Natureza apresenta ainda um “encanto”, um “mistério”, uma 

“majestade”, onde se podem decifrar os traços dos antigos valores religiosos” 

(ELIADE, 2008, p.126). Ora, sabe-se que as águas, o sol, o céu, o fogo são a matéria-

prima mais geral do pensamento mítico; e que são as hierofanias cósmicas tomadas 

em auxílio à composição da camada mais profunda do discurso proposto pelo 

Retábulo. Assim é que toda essa morfologia do sagrado traduz, simbolicamente, uma 

dialética da qual a natureza é simplesmente o suporte.  

No entanto, sabe-se que desde as primeiras décadas do séc. XII começa a 

ser elaborado um método de compreensão do mistério divino, em consideração à 

imprecisão e subjetividade presentes nos textos bíblicos. Estes logo seriam material 

de estudo nas escolas urbanas que iam surgindo gradativamente, constituindo uma 

disciplina autônoma, que recorre ao raciocínio lógico e à dialética. De acordo com 

Vauchez (1995, p. 172), o objeto de conhecimento era Deus, mas o caminho para 

chegar até sua dimensão sagrada era calcado em razões naturais, o coração não era 

mais o guia.   



 

 

99

Essa verdade sagrada começa a ser “rebaixada” ao nível das verdades 

humanas, talvez o primeiro passo para a dessacralização hoje estabelecida no meio 

intelectual. Mas, segundo Vauchez (1995, p.172), a divisão teológica se opera em dois 

ramos, de um lado a teologia escolástica (especulação racional sobre o dado 

revelado) e do outro, a mística (centrada na meditação das Escrituras). Destarte, no 

século XIII a teologia já parecia sobrepor-se à espiritualidade, relegando-a a um plano 

secundário. O autor observa que entre ambas há objetivos claramente distintos, pois à 

teologia cabe tentar “desvendar” os mistérios de Deus enquanto à mística cabe fazer 

que o indivíduo experimente a presença divina. O movimento da escolástica parte da 

dialética para a reflexão especulativa já o da mística segue da meditação para a 

contemplação: 

A vida espiritual não é uma aquisição, mas uma demolição. Ela consiste em deixar-
se cair como uma pedra no próprio ser de Deus. Eckhart precisa que, para ser 
capaz de "tocar ou apreender Deus" pelo conhecimento natural, a alma deve 
previamente chegar a "nobreza". Esta constitui o ponto de chegada de um 
processo de despojamento e de "abandono", que consiste em uma desapropriação 
de si, indo até a renúncia à vontade de obter a salvação. É apenas por esse preço 
que o homem poderá chegar a beatitude, que consiste, em última análise, em 
descer até esse "Fundo" da alma ("Grund "), onde se encontra a fonte da qual o 
filho recebeu o seu ser e onde Deus gera sem cessar o seu filho adotivo, o 
"homem nobre", isto é o ser humano divinizado (VAUCHEZ, 1995, p.178). 

 

Tomando a ideia de Trindade de Guillaume de Saint-Thierry, Vauchez 

(1995, p.175) explica que a “queda” original do homem não destruiu a semelhança que 

tem entre a alma humana e a Trindade Criadora. Mas, para restabelecer o ritmo, o 

homem deve elevar-se do estado animal ao racional e, em seguida, ao espiritual, para 

que as faculdades da alma se coloquem em sua verdadeira função; pois a memória 

leva ao Pai, a razão ao Cristo e a vontade ao Espírito Santo – o que resulta no 

conhecimento íntimo com Deus. 

Essa intimidade com Deus, no caso dos santos, pode ser dimensionada 

pelo uso que fazem de seu próprio corpo, lugar específico do sagrado, uma vez que é 

o lócus principal da santidade, o espaço do sacrifício e dos milagres, segundo explica 

Vauchez (1995, p. 175); pois o santo é permanentemente habitado pela “graça divina”. 



 

 

100

Ainda segundo este autor, o santo é o intercessor junto a Deus, colocado a serviço da 

coletividade, que restabelece pelo milagre, ao menos temporariamente, a ordem do 

mundo.  

É com a manifestação do sagrado que se funda o mundo. E, crendo nisso, 

Osman elabora então sua Hagiografia com dois sistemas religiosos diversos – o do 

cristianismo e o do panteísmo – estabelecendo uma zona sagrada na qual se 

constituem respectivamente dois grupos simbólicos: um no qual o Homem e sua 

cultura ocupam o mundo, e outro no qual as forças do mundo Natural agem em 

consonância com as suas mais variadas e distintas espécies. A razão de pacificar 

essa divergência não se encontra simplesmente na ideia de que o Homem está hoje 

para a cultura assim como os animais, vegetais e minerais estão para a paisagem em 

que habita o Homem; mas porque essa demarcação, à medida que coloca sob o 

domínio da sociedade o mundo natural, busca minorar o conflito entre os seres que 

convivem nesses dois espaços, pois a distância entre Homem e Natureza se adensa a 

cada dia, ameaçando a biodiversidade na Terra. 

Na era medieval, a hagiografia era um gênero literário muito cultivado por 

privilegiar os atores do sagrado, visando a edificação. Esse gênero constitui um léxico, 

no qual “a combinação dos atos, dos lugares e dos temas indica uma estrutura própria 

que se refere não essencialmente ‘àquilo que se passou’, como faz a história, mas 

‘àquilo que é exemplar’ ” (CERTEAU, 2010, p. 266-267). No entanto, a exemplaridade 

do santo se responde com a Canonização e, consequentemente, com o Céu e seu 

culto pelo povo, depois de inscrito seu nome na Acta Santorum, quando se deve 

prestar a Ele devoção e solenidade. Mas é patente que uma espécie de 

exemplaridade também é convocada por Osman, combinando ações apoiadas em 

uma ética cristã que não prima pelo modelo de salvação ascensional e convocando à 

Canonização Literária de sua santa, respectivamente, os signos zodiacais: Libra, 

Escorpião, Sagitário, Capricórnio, Aquário, Peixes, Áries, Touro, Gêmeos, Câncer, 

Leão e Virgem. Com isso, prolonga infinitamente essa grande Oração, que já não se 



 

 

101

repete apenas durante uma semana, mas continuamente porque o tempo dos 

“mistérios” osmanianos, enquanto mistérios de seu Rosário, é esotérico e cíclico.      

O ciclo crístico vivido pela personagem Joana – exposta a julgamentos 

constantes, provas e castigos – trilha em direção à reconquista da dimensão sagrada 

do homem, à reconciliação com Deus, após a desobediência e “queda” do paraíso. A 

repetição do martírio por meio do ritual vivido por essa personagem provoca a 

manifestação do sagrado. No entanto, a atualização do ciclo crístico depende de um 

processo de reorientação mental que parte do mito em direção ao logos, pois o 

homem busca uma resposta para aqueles “fenômenos múltiplos e constantes que 

parecem ter uma existência autônoma, independente da existência humana”, como 

explica André Jolles (s/d, p.110). A especulação sobre “uma verdade” da origem dos 

fenômenos múltiplos, ligados à ação dos elementos naturais (ar, água, terra e fogo) – 

componentes essenciais da criação do Cosmos, que fazem parte da construção das 

hierofanias presentes nos mistérios do Retábulo –, já é responsável por outra 

“fundação do mundo”, com explicações científicas e não mais místicas. Sendo assim, 

com a reconstrução de toda essa trajetória cristológica, percebe-se a nostalgia da 

perda de algo que o homem jamais voltará a ter, ou seja, o “Outro” que lhe falta.  

Dessa maneira, sendo o hagiógrafo uma espécie de “historiador místico”, 

está sob sua responsabilidade refazer o caminho trilhado por este “Outro” que, do 

ponto de vista católico, é Cristo, na intenção de representar a grande ausência cristã. 

É por isso que [...] o historiador “acalma” os mortos e luta contra a violência ao 

produzir uma razão das coisas (uma explicação) que supera sua desordem e certifica 

permanências; o místico luta ao fundar a existência sobre a relação mesma com 

aquele que lhe escapa. O primeiro se interessa pela diferença como instrumento de 

distinção em seu material; o segundo como uma ruptura que estabelece a questão do 

sujeito (CERTEAU, 1993, p. 21). 

É sabido que a criação do mundo se dá com uma rotura entre duas 

dimensões, o Céu e a Terra, de onde surge a primeira hierofania cósmica. Esta 



 

 

102

hierofania, por sua vez, marca profundamente os discursos místicos, que tratam da 

ruptura entre um Ser maior e o homem, “caído” na Terra, entregue à sua própria sorte. 

O homem religioso do Ocidente alimenta essa falta mística por toda a vida, na busca 

por uma unidade que acredita ter perdido com a “queda” bíblica. Tal mística está 

fundada em um começo que deve ocorrer sempre no presente, que precisa ser 

constantemente atualizado, para fundar um campo de manifestação específico, um 

espaço sagrado, de onde surge um conjunto de mensagens ou de mistérios que 

marcam sua identificação com a dimensão religiosa humana. Explica Certeau (1993, 

p. 25) que “a reinterpretação da tradição tem como característica um conjunto de 

processos que permitem tratar de outra maneira a linguagem; maneiras de atuar que 

vão organizando a invenção de um corpo místico”8 (grifos nossos). 

Espelhando esse corpo místico é que se dá o caminho da construção do 

“Eu-geral” da Santa osmaniana, que tem a Natureza como emblema de seu processo 

de Canonização Literária, com os mistérios e as alegorias que escondem atrás de si 

toda uma formulação religiosa que não volta atrás no tempo apenas para exaltar 

crenças pagãs, nem tampouco se deixa dominar pelo Cristianismo como portador da 

verdade absoluta, mas avança por trilhos que levarão a um novo pacto para a 

verdadeira Humanização do homem, para além desse mundo ao qual chamamos de 

Humano. Há, nesse contexto, portanto, uma desapropriação ou deslocamento das 

paisagens contaminadas da sociedade atual e da inquietude existencial na qual se 

encontra o mundo contemporâneo e uma substituição da conformação dos povos, em 

direção a esse estado degradante das coisas, pela valoração das forças naturais que 

alimentam as energias Humanas e as equilibram desde as épocas mais remotas.  

 

 

 

                                                 
8 Tradução nossa. 
 



 

 

103

 

5. EVOLUÇÃO DO FENÔMENO RELIGIOSO: UM PROCESSO APÓCRIFO 

OU CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 

Na medida em que se considera as religiões apenas como parte da 

evolução cultural de um povo – entendendo os momentos pelos quais passou a cultura 

Ocidental até que se chegasse à fase a-religiosa atual –, tangencia-se sua função de 

despertar bons sentimentos e de responder questões que vêm perturbando o homem 

no decorrer dos tempos. Isto porque seu caráter ético-social é quase sempre posto à 

frente nas discussões, atreladas que estão ao exercício da moral, com seu papel 

regulador. Porém, tomando-as por outro ângulo, e abrindo um pouco a perspectiva, 

acreditamos que as religiões vêm atuando, em suas práticas, como fio condutor entre 

o Homem e sua Humanização.  

É verdade que com a agricultura e a pecuária se deu o primeiro passo no 

caminho da dessacralização do mundo, estado que só faz evoluir com a revolução 

urbana. Com o aparecimento de grandes obras hidráulicas, como as barragens, os 

canais de drenagem e a irrigação, ocorre uma ruptura na concepção sacralizada de 

outrora. Era mesmo necessária a regressão do sagrado, no intuito de que as primeiras 

civilizações tivessem como justificar suas intervenções mais profundas na Natureza. 

Isso acaba por condicionar um recuo do sagrado diante do profano, estabelecendo 

uma dicotomia angustiante.  

Sabemos que as religiões de culto Panteísta podem ser consideradas uma 

das mais antigas manifestações religiosas do mundo, nas quais se acredita (em 

algumas de suas versões) na subordinação da Natureza à causalidade, nas quais se 

estabelece uma harmonia entre o mundo natural e o espiritual. De acordo com Juan 



 

 

104

Arana (2003, p. 23), “o panteísta não espera nenhum sinal nem revelação do alto, mas 

tira do mais fundo de si a mensagem que anuncia. Por isso sua fé tem florescido em 

épocas de crises, quando a humanidade se sente abandonada por Deus.”9  

De acordo com M. Valério, em “Psicogênese da Religião” (2003), é 

justificável que as crenças antropomórficas cambiem de sentido à medida que as 

sociedades vão se complexizando e, com isso, saiam do campo da imanência para o 

da representação física e psicológica de Deus; como se dá com a passagem do 

Panteísmo para o Politeísmo. Neste, a necessidade de explicação dos fenômenos 

enseja uma figuratividade que descreve distintos deuses por intermédio de mitos que 

se formam, com a oralidade, no imaginário popular; ao passo que no Panteísmo “as 

gêneses” geralmente estiveram ausentes. Entretanto, só com o desenvolvimento da 

escrita que apareceram os “livros sagrados”, instituindo autoridade às religiões 

Monoteístas que surgiam, em detrimento às demais, que, no máximo, reuniam alguns 

textos esparsos. Estes livros não traziam apenas a história do Deus a ser cultuado, 

mas a gênese do mundo, e mais, as formas de comportamento desejáveis para se 

alcançar um bom relacionamento com Deus e uma vida ditosa na Terra. São essas 

religiões as responsáveis pela criação de “uma única verdade”: a que professam.  

Com o desgaste dessa “verdade absoluta” instituída pelas religiões 

monoteístas vem a necessidade de reaproximação com a Natureza, que passou a ser 

descredenciada com o domínio do Cristianismo, e mais ainda com o surgimento da 

Ciência. Essa questão passa, necessariamente, pela ética adotada nas sociedades 

cristãs. Isso quer dizer que uma parcela da sociedade, insatisfeita com o 

fundamentalismo advindo, sobretudo, do cristianismo, bifurca-se pelo menos em duas 

vertentes, uma no campo do ateísmo e outra no da reconfiguração de novas práticas 

panteístas; pois, como explica Arana (2003, p.24), muitas conexões históricas podem 

ser feitas entre o panteísmo moderno e o livre pensamento que surge fortemente em 
                                                 
9 São nossas as traduções desse autor.  



 

 

105

toda a Europa no começo do século XVII. “A assimilação se deve em parte a que 

ambas as correntes se batem com a ortodoxia dominante, e também que, em parte, 

empregam as mesmas armas e argumentos.”  Entrementes, essa questão pode ser 

vista como uma negação do sistema de exploração social no qual se transformou o 

cristianismo em muitos de seus aspectos, desde o começo de sua decadência, no final 

da Idade Média. No entanto, ainda segundo Juan Arana (2003, p. 25-33), o panteísmo 

contemporâneo, que recuperou suas raízes e bebe nas fontes espirituais e éticas do 

panteísmo oriental, não consegue atingir a adesão das massas porque consiste em 

um estado intermediário entre o teísmo e o ateísmo, que pode dar sentido a uma vida, 

mas não ser transmitido de geração em geração, ensinado de pais para filhos. 

Todavia, quanto à relação dos povos com essa entidade misteriosa, explica Arana 

(2003, p. 31), de acordo com o panteísmo dialético, que a identidade entre Deus e o 

mundo não está dada desde o começo, pois é de caráter dinâmico, se produz como 

resultado de um processo, e a evolução do universo, como a história humana, forma 

parte dele.  

No Cristianismo, segundo explica Arana (2003, p.32-33), um deus roto 

insiste, ainda, em ser o princípio supremo de unidade, buscando, contraditoriamente, 

remediar sua íntima quebra. Oposto, portanto, ao deus confessado e exaltado pelos 

panteístas de todos os tempos, que, com sua fé, negavam esse mundo desmembrado 

para retornar à afirmação indivisa do ser em toda sua plenitude.  

No entanto, vê-se que o discurso hagiográfico e o panteísta são, ao mesmo 

tempo em que conflitantes quanto ao credo a que servem, ultrapassados em uma 

cultura que não se presta mais como antes à valorização da Fé nem à admiração aos 

exemplos de Caridade. Assim, por que uni-los? E, mais, trazê-los para o século XX, 

uma vez que de ambos já se destituiu seu estatuto de discurso verdadeiro? 

Certamente, para Osman, o discurso hagiográfico-panteísta estetiza um elo 

entre o Humano e Deus. Com isso, é de se considerar que, se Osman optasse por 

uma Biografia Científica, gênero mais de acordo com os interesses da sociedade 



 

 

106

atual, um de seus sujeitos sairia essencialmente de cena: Deus. O autor volta ao 

domínio da mística não só para buscar o sentimento de aproximação com Deus que 

anima o povo a crer nos bons atos praticados pelos beatos nas exemplas, pois cria 

uma forma – tal como se criou o Rosário – na qual a leitura é a verdadeira oração. E 

nesse modelo, lê-se e ora-se a majestade e a ordem perfeita entre a Natureza e o 

Humano. Desse modo, se para a Ciência só existe o homem, controlador e 

mantenedor de sua própria vida, se o resto não passa de mistificações e de folclore, 

também o discurso religioso pode encontrar espaço e identidade nos domínios da 

ficção, como se fez com outros discursos Oficiais, a exemplo do histórico.   

De acordo com Certeau (2010, p. 83), deve-se encarar como a história trata 

os elementos naturais, transformando-os em um ambiente cultural, como faz aceder à 

simbolização literária as transformações que se efetuam na relação de uma sociedade 

com a sua natureza. Assim, participa do trabalho que transforma a natureza em 

ambiente, modificando a natureza do homem. Explica ainda o autor que,     

“colocando-se ao nível desta prática, não mais se encontra a dicotomia que opõe o 

natural ao social, mas a conexão entre uma socialização da natureza e uma 

‘naturalização’ (ou materialização) das relações sociais“ (CERTEAU, 2010, p. 79). 

É fato que não há lugar para Deus na Ciência. Do mesmo modo como não 

há lugar para as explicações racionais e comprobatórias na Fé. Os discursos 

religiosos não podem ser desvendados por um conjunto de provas, porque são 

entendidos por meio da revelação, do êxtase místico, da metáfora, ou seja, sempre 

sob o domínio de elementos da subjetividade e da crença, distanciados da 

objetividade e da razão, características imprescindíveis ao conceito de “verdade” 

professado na sociedade tecnológica de hoje.  

No século XVII o gênero hagiográfico já havia assumido uma forma mais 

histórica, pois os eruditos impuseram uma definição nova do que era “verdadeiro” ou 

“autêntico”. Ao passo que, no século XIX, esse gênero tende mais para o campo da 

moral, com o gosto pelo extraordinário, opondo uma ordem ligada ao mérito do 



 

 

107

trabalho, à utilidade dos valores liberais, a uma classificação de acordo com virtudes 

familiares. Dedica-se também à assunção de uma normalidade psicológica, uma vez 

que, em um meio patológico, o santo deve se distinguir por seu “equilíbrio”, que o 

compromete de forma exemplar no código estabelecido por novos clérigos letrados 

(CERTEAU, 2010, p. 272). 

 
Pelo fato de a seleção erudita reter dos documentos apenas o que eles têm de 
“sincero” ou de “verdadeiro”, a hagiografia não-crítica (que permanece a mais 
importante) se isola. Opera-se uma divisão. Por um lado, “a austeridade” que, em 
matéria litúrgica, os padres e os teólogos sempre opuseram à folclorização 
popular, transforma-se em “exatidão” histórica, forma nova do culto através da qual 
os clérigos prendem o povo à verdade. Por outro lado, da retórica dos sermões 
sobre os santos passa-se para uma literatura “devota”, que cultiva o afetivo e o 
extraordinário. O fosso entre as “Biografias” eruditas e as “Vidas” edificantes se 
amplia. As primeiras são críticas, menos numerosas, e tratam de santos mais 
antigos, quer dizer, são ao mesmo tempo relativas a uma pureza primitiva do 
verdadeiro e a um privilégio elitista do saber. As segundas, como milhares de 
“Flores dos santos” populares, são muito difundidas e consagradas a 
contemporâneos mortos “em odor de santidade” (CERTEAU, 2010, p. 268). 

 

Essas mudanças por que passou o gênero hagiográfico estão refletidas no 

Retábulo, que se utiliza de um arcabouço místico e alegórico, sem apoio na verdade 

canônica bíblica – conjunto dos textos considerados "inspirados" –, voltando-se para a 

verdade dos textos não-oficiais, os apócrifos. De um modo geral, as narrativas 

osmanianas “aproximam-se do mito, modo de ficção próprio das sociedades primitivas, 

nas quais o homem se apresenta como parte integrante de uma obra perfeita, 

harmoniosa e divina”, como explica Sandra Nitrini (1987, p. 255); com isso, a autora 

sinaliza, ainda, para outra questão, a de que “muitos heróis das narrativas osmanianas 

diferenciam-se do comum dos mortais, graças à sua relação solidária com a natureza, 

uma das facetas da busca da reinserção do homem no mundo”. Nesse sentido, o 

Retábulo incorpora em sua composição poético-religiosa um louvor ao estado de 

reintegração – em um momento histórico que perpetua a dessacralização – dos níveis 

mais elementares da vida humana. Por isso, o próprio Osman inicia a grande oração 

para o resgate desse Humano “em fase de extinção”, com o seu Rosário. Esta reza é 

uma prática antiga entre os cristãos, que contribui para o exercício da Fé e da 



 

 

108

perseverança. O objetivo da oração está na mudança de vida, pois deve provocar em 

quem reza uma reflexão sobre as próprias atitudes, tendo implícita uma promessa de 

melhoramento. Assim é que Osman Lins articula, no Retábulo, uma reza em favor do 

Humano; pois, com seu Rosário, composto de doze mistérios, busca rezar por um 

homem destituído de vínculos afetivos e religiosos, com quem demonstra preocupação 

no livro Evangelho na Taba: problemas inculturais brasileiros II: 

O homem não está apenas perdendo a sensibilidade: embora avance nas ciências 
e conquiste o espaço interplanetário, vai ficando cada vez mais cego para o 
mundo, e seus liames com o universo afrouxam. As relações homem/mundo, 
relações cuja complexidade, não sei por que, tende-se a subestimar, exigem certo 
preparo intelectual, certa predisposição e também certo empenho. Há mesmo 
afinidades entre o aprofundamento dessas relações e a atividade poética (LINS, 
1979, p. 17).    
 

A mudança operada na relação Homem-Natureza no Ocidente, reflexo da 

saturação de um período de domínio ideológico por parte da Igreja Católica, se 

equilibra atualmente na ótica do ceticismo científico. Isto mostra que os seres 

Humanos deixaram de ser  produtos da natureza ou de forças sobrenaturais, ao se 

relacionarem não com alguma “existência diferente” mas individualmente com os 

outros seres Humanos. Desse modo, é inegável que tal mudança de perspectiva tenha 

contribuído ao desenvolvimento Humano em sociedade, uma vez que o homem 

reconhece que os benefícios provindos de recursos encontrados na Natureza podem 

ser úteis ao progresso das forças humanas, perdendo, ao mesmo tempo, “o temor” na 

ação dos deuses sobre os elementos da Natureza.  

 

Toda a discussão do Outro na filosofia se sustenta na distinção a priori entre 
homem e natureza, baseando-se na pressuposição de que o mundo teria sido feito 
para o homem, como vem conjecturado no Gênesis e em inúmeras mitologias 
cosmogônicas. Na natureza, da qual ele teria saído, estaria tudo que lhe é 
dessemelhante - o reino vegetal e animal - sobre o qual ele exerce poder em razão 
da sua suposta transcendência e racionalidade. O Outro, seu igual, é sempre 
aquele que lhe assemelha, mesmo que em casta inferior, não o que lhe é desigual; 
o Outro é sempre o espelho do Eu, jamais um objeto, uma planta ou um animal, a 
não ser de forma alegórica ou metafórica. Assim o Eu é aquilo que é definido pelo 
cogito cartesiano e o Outro é o seu duplo, seu reflexo, sua exterioridade especular, 
um outro corpo diante de si que com o Eu tem semelhanças. No entanto, este 
Outro a nós semelhante se apresenta a nossa frente do mesmo modo que objetos 
ou animais, segundo Swymikowick. Como então separar objetos e sujeitos? 



 

 

109

Sujeitos e animais? Para Descartes, que em certo sentido ficou fora de moda, é a 
alma e a consciência que os separa (OLIVEIRA, 2008, p. 3). 

 Em conjunção com esse esforço do homem por “se diferenciar” dos seres que 

o cercam, explica Arana (2003, p. 55-56), está o esforço da Ciência, embora este 

caminhe em direção ao conhecimento da Razão do Universo, esforço este 

apresentado por Einstein como consequência necessária da vivência religiosa do 

mistério. Diante desta afirmação, distinguem-se, ao menos, duas éticas possíveis. A 

primeira tem valor meramente antropológico, orientada que está ao bem-estar da 

espécie Humana, embasada em certos sentimentos inatos e gratuitos do indivíduo, 

graças aos quais captam o “para que” de suas decisões e promovem valores de 

justiça, liberdade, tolerância e solidariedade. Esta só tem sentido se aceitamos os 

fenômenos da vida Humana tal como se dão, sem inquirir pela realidade profunda que 

há por trás deles. A segunda provém da emoção religiosa e do imperativo categórico 

de abarcar com a inteligência a razão última do Cosmos, à qual Einstein denomina 

“Deus”. O fim desta é incrementar o conhecimento das coisas mesmas, impedindo que 

as aparências suplantem a verdade. É verdade que, explica ainda o autor, “a primeira 

ética é irmã do fenomênico e não resolve o errôneo egoísmo do indivíduo, já que só o 

sublima através da noção de comunidade. A segunda ética, ao contrário, consegue 

reconciliar definitivamente o bem com a verdade e a beleza” (ARANA, 2003, p. 56). 

Assim é que o Panteísmo desconsidera o “tu” e o “eu”, colocando ambos no 

plano das mesquinharias humanas, uma vez que propõe a superação do indivíduo, 

com a integração máxima entre tudo o que se encontra no Universo, na medida em 

que Deus é o Todo. Haja vista essa ideia, a proposta de um ser infinito se acentua 

dentre os panteístas, ao passo em que para o Cristianismo ocorre o contrário, pois seu 

Deus tem lugar em um tempo demarcado, histórico. Com isso, para o panteísmo, as 

ações simples do cotidiano não chegam a ter a importância da morte, momento no 

qual se dá a integração física do Homem com o Cosmos. Para os Panteístas, a 

Natureza é dominada por um grande mistério, que não cabe ao indivíduo desvendar. 

No entanto, para o Cristianismo a vida Humana é independente do Cosmos, com o 



 

 

110

que apresenta um Universo progressivamente reificado. Assim é que constitui, por sua 

vez, uma concepção mecanicista da Natureza, pois para o cristianismo a ideia de 

criação constitui por si só a dessacralização total do Cosmos. O mundo, em sua visão, 

não é naturalmente sagrado, uma vez que não participa da natureza divina.   

Contudo, para vislumbrarmos a relação profunda entre o indivíduo e outras 

formas de existência, nada mais apropriado que o campo da ficção, já que a realidade 

se põe ali através de metáforas que trazem, geralmente, na lucidez do discurso que as 

movimenta, o espírito de verdade de toda uma geração.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

111

 

REFERÊNCIAS 

 

ARANA, Juan. El Dios sin rostro: presencia del panteísmo en el pensamiento del siglo 

XX. Madrid: Biblioteca Nueva, 2003. 

 

AUERBACH, Erich. Mimesis. Editora da Universidade de São Paulo: São Paulo, s.d. 

 

BENTUÉ, António. Introducción a la Historia de las Religiones. Chile: Proyecto 

Fondedoc, 2002. 

 

BRUYNE, Edgar de. Estudios de Estetica Medieval. Vol. III. Trad. Fr. Armando Suárez, 

O.P. Madrid: Gredos, 1959. 

 

CAMPOS, Luciana de e LANGER, Johnni (Orgs). Brathair 6 (2). Dossiê: mitologia 

germânica e celta. 2006, pp. 95-116.  

 

CAÑEDO-ARGÜELLES, Arana Juan. El dios sin rostro: presencia del panteísmo en el 

pensamiento del siglo XX. Madrid: Biblioteca Nueva, 2003.  

 

______________. La Razón e lo Sagrado. Thémata. Revista de Filosofia. Número 13, 

1995, p. 231-247. 

 

CERTEAU, Michel de. La Fabula Mística: siglos XVI-XVII. Trad. Jorge L. Moctezuma. 

México: Editora Universidad Iberoamericana, 1993.  

 



 

 

112

___________________. A Escrita da História. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 

2010. 

 

CHEVALIER, J. e GHEERBRANT, A. Dicionário de Símbolos (mitos, sonhos, 

costumes, gestos, formas, figuras, cores, números). 12. ed., Rio de Janeiro: José 

Olympio, 1998. 

 

CURTIUS, Ernst Robert. Literatura Europea y edad media latina, vol. 1, México/ 

Madrid/ Buenos Aires: Fondo de cultura economica, 1989. 

 

DELEHAYE, Hippolyte. Les legendes hagiografiques. Bruxelas: societé des 

Bollandistes, 1973.  

 

DERRIDA, Jacques. O animal que logo sou. São Paulo: Editora UNESP, 1999. 

 

ELIADE, Mircea. História das crenças e das idéias religiosas. Rio de Janeiro: Zahar 

Editores, 1978.  

 

______________. O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: Martins 

Fontes, 2008.  

 

______________. Tratado de história das religiões. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 

2002.  

 

FERREIRA, Ermelinda Maria Araújo. Cabeças compostas. A personagem feminina na 

narrativa de Osman Lins. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2005.  

 



 

 

113

___________ (Org.). Vitral ao sol. Ensaios sobre a obra de Osman Lins. Recife: 

Editora da Universidade Federal de Pernambuco, 2004.  

 

FRITOLI, Luiz Ernani. Do ideal e da obra: visualidade e conformação do espaço 

literario em “Retábulo de Santa Joana Carolina”, de Osman Lins. São Paulo, 2004. 

 

FRYE, Northrop. Fábulas de Identidade: estudos de mitologia poética. São Paulo: 

Nova Alexandria, 2000. 

 

______________. O Código dos Códigos: a bíblia e a literatura. São Paulo: Boitempo, 

2004. 

 

GARRARD, Greg. Ecocrítica. Tradução de Vera Ribeiro. Brasília: Editora Universidade 

de Brasília, 2006. 

 

GOETHE, Johann Wolfgang von. O Conto da Serpente Verde In: Obras Escolhidas de 

Goethe. Vol I. Universidade de Coimbra: Instituto Alemão, 1932.  

 

GOTLIB, Nádia Batella. De Engenho em Engenho. Revista de Letras. CE-Fortaleza, 

p.145-160, 1992.   

 

JOLLES, André. Formas Simples: legenda, saga, mito, adivinha, ditado, caso, 

memorável, conto, chiste. Trad. Álvaro Cabral. São Paulo: Cultrix, s/d. 

 

JESUS, Santa Teresa de. Livro da Vida. Index. (disponível em 

http://www.microbookstudio.com) 

 

LINS, Osman. Nove, novena. São Paulo: Companhia das Letras, 2004.  



 

 

114

___________. Evangelho na Taba: Problemas Inculturais Brasileiros II. São Paulo: 

Summus, 1979. 

MONTFORT, São Luís Maria Grignion de. Tratado da Verdadeira Devoção à 

Santíssima Virgem. 19ª edição, Petrópolis: Vozes , 1992. 

 

NITRINI, Sandra. Poéticas em Confronto: Nove novena e o novo romance. São Paulo: 

Hucitec; Brasília: INL, Fundação Nacional Pró-Memória, 1987. 

 

OLIVEIRA, Maria Lúcia Wiltshire. O animal que somos: interações identitárias na prosa 

contemporânea de língua portuguesa. XI Congresso Internacional da ABRALIC - 

Tessituras, Interações, Convergências. São Paulo: USP, 2008. 

 

PHILIPPART, G. Les légendiers latins et autres manuscrits hagiografiques. Turnhout: 

Brepols, 1977. 

 

ROSSET, Clément. A Anti-Natureza: Elementos para uma Filosofia Trágica. Rio de 

Janeiro: Espaço e Tempo, 1989. 

 

SILVA, Andréia Cristina Lopes da. (Org). Hagiografia e História: reflexões sobre o 

fenômeno da santidade na Idade Média Central. Rio de Janeiro: HP Comunicação, 

2008. 

 

SCHILLER, Friedrich. Poesia ingênua e sentimental, São Paulo: Iluminuras, 1991. 

 

SEVILHA, Santo Isidoro de. Etimologias, vol. II. Edicion bilingue preparada por José 

Oroz Reta y Manuel-A. Marcos Casquero, 2 Edição. Madrid: Biblioteca de Autores 

Cristianos, 1994. 



 

 

115

 

TERRA, J. E. M. A Bíblia e a Natureza. São Paulo: Loyola, 1986. 

 

VARANDAS, Angélica. Medievalista on line. Ano 2. n.2. a Idade Média e o Bestiário. 

Instituto de Estudos Medievais. Universidade Nova de Lisboa: 2006, p.1-53. 

 

VAUCHEZ, A. A Espiritualidade na Idade Média Ocidental (séculos VIII a XIII). Trad. 

Lucy Magalhães. Rio de Janeiro: José Zahar Editor, 1995.  

 

 

REFERÊNCIAS EXTRAÍDAS DA INTERNET: 

 

 

ALFABETOS MÍSTICOS. A&E. 20.06.2011. Disponível em:  

http://www.astrologosastrologia.com.pt/alfabetos%20magicos_bruxas&enoch&magos&

maconaria&cabalah.htm. Acessado em: 23.01.2012. 

 

FIGUEIREDO, Beraldo Lopes (Org.). TRAVASSOS, Cacah. Espiritualismo. Disponível 

em: http://www.espiritualismo.hostmach.com.br/astrologia.htm. Acessado em 

24.01.2012.  

 

NEVES, João César das. Uma breve história do Rosário da Virgem Maria. s/d. 

Disponível em: http://www.catequisar.com.br/texto/materia/especial/rosario/08.htm. 

Acessado em 16.06.2011.  

 

PROCESSOS ORACULARES III - o Tarô e a Magia. Nível avançado. Módulo V. 81p. 

Disponível em: http://pt.scribd.com/doc/68782167/39442592-Curso-de-Taro-Modulo-5-

Magia. Acessado em: 04. 01. 2012. 



 

 

116

VALÉRIO, Marcus. Reflexões e Hipóteses sobre a Psicogênese da Religião. Instituto 

de Psicologia. Universidade de Brasília, Maio-Julho de 2003.  

 

 
 


