
        Lugares, Tradições e Rostos:
Máscaras no Carnaval de Pernambuco

Objetos que Falam sem Calar Sujeitos

Maria das Graças Vanderlei da Costa

Recife 2013

vvvvvvv

annemichel1957@hotmail.com

vvvvvvvvvvvvvv
vvvvvvvvv

vvvvvvv
vvvvvvvvvv

vvvvvvvvv

vvvvvvv
vvvvvvvvvvvvvv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
v

vvvvvvvvv

vv
vv

vv
vv

v

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
v

vv
vv

vv
vv

vv
v

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
v

vv
vv

vv
vv

v
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vvvvvvvv vvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvv vvvvvvv

vvvvvvvvv
vvvvvvvvv

vvvvvvv

vvvvvvvvv

vvvvvv vvvvvvv
vvvvvvvvvvvvvv

vv
vv

vv
vv

vv

vv
vv

vv
v

vv
vv

vv
vv

v

vvvvvvvvvvvvvvvv vvvvvvv
vvvvvvv

vvvvvvv

vvvvvvvvvvvvvvvv

vvvvvvv

vvvvvvv
vvvvvvvvv

vv
vv

vv
v

vvvvvvvvvvvvvvvv vvvvvvvvvvvvvv vv
vv

vv
vv

vvvvvvvvvv
vvvvvvvvv

vvvvvvv

vv
vv

vv
vv

v
Volume I



 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

CURSO DE DOUTORADO 

 

 

Lugares, Tradições e Rostos: 

Máscaras no Carnaval de Pernambuco 

Objetos que Falam sem Calar Sujeitos 
Volume I  

 

 

Maria das Graças Vanderlei da Costa 

 

 

Orientadora: Profa. Dra. Maria Aparecida Lopes Nogueira 

Co-orientadora: Profa. Dra. Fátima Teresa Braga Branquinho 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
da Universidade Federal de Pernambuco  

como requisito parcial para obtenção do título  
de Doutor em Antropologia 

 
 

 

Recife 

2013 



 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Divonete Tenório Ferraz Gominho, CRB4 -985 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

V838l      Costa, Maria das Graças Vanderlei da. 
      Lugares, tradições e rostos: máscaras no carnaval de Pernambuco 
objetos que falam sem calar sujeitos / Maria das Graças Vanderlei da 
Costa.  Recife : .O autor, 2013. 

2.v :  il. ; 30 cm. 
 

                     Orientadora: Prof.ª. Dr.ª Maria Aparecida Lopes Nogueira. 
Coorientadora: Prof.ª Dr.ª Fátima Teresa Braga Branquinho. 

 
      Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia, 2013.  

                Inclui referência, apêndices e anexos. 
 

1. Antropologia. 2. Carnaval  Pernambuco. 3. Máscaras. 4. Estética. 
5. Memória coletiva. 6. Identidade social. I. (Orientador). II. Título. 
 
 
390 CDD (22.ed.)                          UFPE (BCFCH2013-59) 
       



 

 

 

Maria das Graças Vanderlei da Costa 

 

 

 

 

Lugares, Tradições e Rostos: 

Máscaras no Carnaval de Pernambuco 

Objetos que Falam sem Calar Sujeitos 

 

 

 

Volume I  

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
da Universidade Federal de Pernambuco 

como requisito parcial para obtenção do título 
de Doutor em Antropologia 

 
 

 

Orientadora: Profa. Dra. Maria Aparecida Lopes Nogueira 

Co-orientadora: Profa. Dra. Fátima Teresa Braga Branquinho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

Dezembro de 2013 





 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Para meus pais, Guilherme e Marlene: terra fértil 
Para meus filhos, Pedro e Fernando: sementes plantadas 
Para meus filhos, Pedro Jorge e Lucas: frutos recebidos 

Para meus netos, Guillaume e Pedrinho: brotos florescendo 
   Para meu esposo, Jorge: água, sal, luz... amor.



 

AGRADECIMENTOS 

Trago dentro do meu coração, 
Como num cofre que se não pode fechar de cheio, 

Todos os lugares onde estive, 
Todos os portos a que cheguei, 

Todas as paisagens que vi através de janelas ou vigias, 
Ou de tombadilhos, sonhando, 

E tudo isso, que é tanto, é pouco para o que eu quero. 
 

Álvaro de Campos (Fernando Pessoa) 
 

 
 

De que forma poderia expressar minha gratidão a tantas pessoas que participaram da elaboração 

desse trabalho, como agulhas encantadas que me ajudaram a conduzir os fios da pesquisa, das 

reflexões, da produção textual... da construção do conhecimento?  

 

Como agradecer aos pequenos e grandes atos, repletos de boa vontade, precisão, disponibilidade, 

dedicação, atenção, conteúdo e que, nos momentos precisos, foram o suporte para a tessitura de 

uma produção, cuja autoria é assinalada como individual?  

 

Proponho que a própria Tese será uma maneira concreta de dizer obrigada, pois, embora seja esta 

uma elaboração autoral, revela-se como um trabalho construído coletivamente: tear de muitos 

fios definindo a manta do saber. 

 

A quem agradecer?  

 

Aos que durante essa caminhada estiveram muito próximos, e acompanharam, no dia a dia, um 

fazer regado de incertezas e descobertas. Pessoas queridas que tiveram as almas tatuadas pelas 

marcas impressas por tantas horas de ansiedade, dedicação, dúvidas, prazeres e revelações.  

Também àqueles que temporariamente ou fortuitamente compartilharam comigo a tarefa dessa 

construção e que, de várias maneiras, deram suas contribuições pela presença esporádica, mas 

contundente. 

 

Aos anônimos, participantes desse teatro mágico que é o Carnaval, que, através de encontros fugidios, 

foram capturados pelas câmeras fotográficas ou tiveram suas palavras, ou seu silêncio, registrados 

no diário de campo. Mascarados ou não, eles não puderam ser nomeados, pois no tempo festivo 

eram como partículas significativas dentro da multidão desconhecida: estrelas brilhantes no cosmo 

infinito da pândega carnavalesca.  

 



 

Agradeço a todos e em especial... 

 

À Jorge, meu esposo, companheiro de vidas: ajuda, carinho, paciência, correções, reflexões, 
companhia, e cumplicidade... sempre! 
 
À Cida Nogueira e Jarbas Araújo, mestres e amigos eternos: orientações e confiança. 
 
À Fátima Branquinho, co-orientadora e amiga: acompanhamento e ensinamentos. 
 
À Danielle Vilela e Daniele Silva (IFPE/NASEB): trabalhos de design e participação contundente 
na pesquisa.  
 
À Rejane, irmã e amiga de todas as horas: presença e ajuda constante. 
 
Ao meu pai Guilherme e minha mãe Marlene: exemplo e apoio. 
 
À Pedro (Doca), Lucas, Fernando (Nando), Pedro Jorge, Maité, Guillaume, Maya, Aninha, Marcia, Pedrinho, 
Carolina (Carol), Guilherme (Guila), Ana, Gabriela (Gaby), Amanda, Ene e Morena: filhos; irmão, noras, 
netos, cunhada e sobrinhas, prima, tia: torcida organizada! 
 
À Edinaldo (Dáda), meu cumpadre: precioso acervo e conhecimentos. 
 
À Anne Michel e Jean Smets, irmãos belgas: descobertas no além-mar. 
 
Aos professores Antônio Motta, Vânia Fialho, Vitória Amaral, Judith Hoffnagel, Mónica Gutiérrez, 
Socorro Figueiredo: ensinamentos e incentivo nas bancas de Ensaio e Qualificação, Pré-banca e 
Banca de defesa de Tese. 
 
Aos mestres e funcionários do PPGA, IFPE e CNPQ: apoio didático, administrativo e financeiro. 
Agradeço especialmente à Adimilda (Miúda) e Carla Neres: disponibilidade e ajuda. 
 
Aos colegas do IFPE, em especial Patrícia, Elizete e Eduardo: paciência e apoio. 
 
À Marcelo, Nonato, Abel, Flavinha, Sandrinha, Socorro, Normando, Luciano, George, Fátima (Pipoquinha) 
João, Léo, Sávio, Paulinha, Thácio, Eduardo Sarmento, Marjones, Eduardo Romero e demais colegas, 
amigos, companheiros de caminhada: troca de sentimentos e aprendizagens.  
 
À Carlos André (NASEB), Patrícia Lima (NASEB): participação na pesquisa. 
  
À Murilo Albuquerque, Robeval Lima, Fabiano Galindo, Ana Maria, Renato, Josy, Celso Brandão, 
Claudenize Santos, Joelma Silva, Zé Pedro, Marília Gabriela, mestre Beijamim Almeida, Luzinete, Júlio 
Pontes, Fred Braga, Jussara, Josival Vicente, Fernando Pires, Alberto Virgílio, Gastão Cerquinha, Josinaldo 
Barbosa, Lúcia Nogueira, Jõao Bosco, mestre Lula Vassoureiro, Zé Pedro, Aluísio Almeida e tantos outros 
brincantes, moradores, turistas e gestores: depoimentos, fotos, revelações, informações, 
conhecimento e disponibilidade.  
 
Às máscaras e mascarados: emoção e encantamento. 
 
À Deus e mentores espirituais: força, presença e esperança. 
 



i 
 

 

 
RESUMO 

 

Dentre as diversas brincadeiras que compõem o Carnaval pernambucano, os folguedos dos 

mascarados destacam-se pela riqueza imagética: uma tradição viva que envolve brincantes, 

moradores e visitantes. Um perene processo de formação, transformação e ampliação de grupos 

insere os participantes em uma lógica de identificação com o movimento da Cultura da Tradição. O 

universo simbólico e a estética que cercam os folguedos marcam a memória dos indivíduos e dos 

lugares, acionando construções identitárias em função da visibilidade dos mascarados, que se tornam 

representantes das cidades. A máscara é elemento primordial para a formação de uma teia de 

entendimentos sobre as relações que constroem a dinâmica das brincadeiras. Seguindo uma 

opção teórico-metodológica pautada nos direcionamentos da teoria ator-rede, no âmbito da 

Antropologia das Ciências e das Técnicas, reconheci a máscara como objeto-sujeito e visualizei a 

existência de uma rede sociotécnica que a envolvia. As máscaras narraram histórias sobre mudanças e 

permanências, amenidades e controvérsias, sob a égide de uma tradição compartilhada. 

Formatando a Cartografia das máscaras nos 185 municípios de Pernambuco, escolhi como 

referencial empírico, para um maior aprofundamento da pesquisa, as centenárias brincadeiras dos 

Papangus de Bezerros e dos Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira. Bezerros, conhecida como a 

Terra dos Papangus, vivencia um grandioso Carnaval: um espetáculo de proliferação de imagens, 

propagado pela indústria cultural e de turismo. Os Tabaqueiros têm uma visibilidade ainda restrita 

ao âmbito local, porém ampliada a cada ano, num processo de reconhecimento da importância da 

brincadeira. O estalido dos chicotes, o silêncio enigmático dos brincantes, a beleza e criatividade 

das fantasias, o som dos chocalhos e a força das máscaras despertam sentimentos e provocam 

emoções. Partindo das peculiaridades dos lugares onde se desenvolvem os folguedos, segui uma 

trajetória construída sobre os alicerces das recorrências temáticas que afloraram do intenso 

trabalho etnográfico e auxiliaram o direcionamento de meu olhar. O segredo, o medo, a vaidade e o 

prazer foram como fios que desenharam uma manta de conhecimento e entendimento, bordando 

a vida e a história dos brincantes, dos lugares e das máscaras. 

 

 

 

Palavras-chave: Carnaval. Imaginário. Estética. Tradição. Máscara. Memória. Identidade. 

Identificação. Ator-Rede. 



ii 
 

 

ABSTRACT 

 
 

Among the many amusements which compose the Carnival festivals in Pernambuco, the folklore 

rests of masked players stand out for their imagery wealth: a very alive tradition that involves 

gamers, residents and visitors. A perennial process of formation, transformation and enlargement 

of groups takes the participants into a logic of identification with the movement of the Culture of 

Tradition. The symbolic universe, and the aesthetics surrounding the rests, mark the memory of 

people and places, and triggers the identity constructions in function of the visibility of the masked 

ones, who come to be representative of the villages. The mask is the primal element for the 

webbing of understandings about the relations that build the dynamics of games. By following a 

theoretical-methodological option based on Actor-Network Theory (ANT) guidelines, in the context 

of the Anthropology of Sciences and Techniques, I have recognised the mask as object-subject, and 

I have visualised the existence of a socio-technical network that has it intertwined. The masks storytell 

us on changes and continuities, amenities and controversies under the aegis of a shared tradition. 

After drawing down a Mask Mapping of 185 municipal districts of Pernambuco, I choosed as an 

empirical reference for further development of research, the old games of Papangus, from 

Bezerros, and Tabaqueiros, from Afogados de Ingazeira. Bezerros, known as the Land of Papangus, 

experiences a grandiose Carnival: a spectacle of proliferation of images propagated by the cultural 

and touristic industry. The Tabaqueiros restricted, but expanding each year, 

as a process of recognition of the importance of the folk game. The crack of whips, the enigmatic 

silence of revelers, the beauty and creativity of the costumes, the sound of rattles and the strength 

of the masks evoke feelings and provoke emotions. Starting from the peculiarities of the places 

where they develop the festivities, I followed a path built on the foundations of thematic 

recurrences that have surfaced from the intense ethnographic work and helped me to give my 

view the right direction. Secret, fear, vanity and pleasure were like threads of a blanket of knowledge 

and understanding, embroidering the life and history of the revelers, the places and the masks. 

 

 

 

 

Key words: Carnival. Imaginary. Aesthetics. Tradition. Mask. Memory. Identity. Identification. 

Actor-Network. 



iii 
 

 

RÉSUMÉ 
 

 

Parmi les nombreux jeux composant le Carnaval de Pernambuco il y a les folguedos avec les 

fêtards masqués qui outre leur richesse imagée ont donné naissance à une tradition vivante qui 

implique fêtards, résidents et visiteurs.Un processus perpétuel de formation, transformation et 

identification aux mouvements de 

la Culture de la Tradition. e autour des festivités marquent la 

mémoire des personnes et des lieux, déclenchant des constructions identitaires et la visibilité des 

personnes masquées qui deviennent représentants de leurs villes. Le masque est un élément majeur 

dans la formation d'une série d'accords sur les relations qui renforcent la dynamique des 

jeux.Suivant une orientation théorico-méthodologique de classement de la théorie de l'acteur - 

réseau  

comme objet-sujet réseau sociotechnique 

racontent des histoires sur les changements et les continuités, sur les courtoisies et les 

controverses, le tout sous l'égide d'une tradition partagée. Cartographiant les masques dans les 

185 municipalités de Pernambuco, je choisis comme référence empirique, pour un 

approfondissement de la recherche, les jeux centenaires de Papangus de Bezerros et de Tabaqueiros 

de Afogados da Ingazeira.Bezerros, connue comme la Terre des Papangus connait un Carnaval 

grandiose: un spectacle de prolifération imagée propagée par l'industrie culturelle et touristique. 

Les Tabaqueiros 

par un processus de reconnaissance de l'importance du jeu. Le claquement des fouets, le silence 

énigmatique de fêtards, la beauté et la créativité des costumes, le son des hochets et la force des 

masques évoquent des sentiments et provoquent des émotions.Débutant par les particularités des 

orienté. Le secret, la peur, la vanité et le plaisir 

connaissance et de compréhension, brodant la vie et l'histoire des fêtards, des lieux et des 

masques. 

  

Mots-clés: Carnaval. Imaginaire. Esthétique. Tradition. Masques. Mémoire. Identité. 
Identification. Acteur-réseau. 

 



iv 
 

 

LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 
 
 
 
AAB   Associação dos Artesãos de Bezerros 

ACAI   Aeroclube de Afogados da Ingazeira 

AEDAI  Autarquia Educacional de Afogados da Ingazeira 

ANT    Actor -Network- Theory 

ASA    Associação Sivonaldo Araújo 

CECOSNE  Centro de Educação Comunitária e Social do Nordeste 

CPF   Cadastro de Pessoa Física 

FAFOPAI   Faculdade de Formação de Professores de Afogados da Ingazeira 

FERSAN  Festival Regional de Sanfona 

FENEARTE  Feira Nacional de Negócios do Artesanato 

FUNCULTURA Fundo de Incentivo à Cultura  

FUNDARPE  Fundação do Patrimônio Histórico e Artístico de Pernambuco 

IBGE   Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística 

IFPE   Instituto Federal de Educação, Ciência e Tecnologia e Pernambuco 

NASEB  Núcleo Ariano Suassuna de Estudos Brasileiros 

PRC   People's Republic of China 

PNMT   Programa Nacional de Municipalização do Turismo 

PPGA   Programa de Pós-Graduação em Antropologia 

RD   Região de Desenvolvimento 

RMR   Região Metropolitana do Recife 

SNC   Sistema Nacional de Cultura 

UFPE   Universidade Federal e Pernambuco 

 

 

 



v 
 

 

 

SUMÁRIO  

  

COMEÇANDO TECER... 14 

Como um Trabalho Artesanal 16 

Desenhando a Trama 17 

A Escolha dos Fios 21 

Construindo a Teia 23 

Configurando a Manta 33 

  

PARTE 01: Lua Nova 39 

1. LUGARES E TRADIÇÕES 41 

1.1 As Cidades: Construídas e Reveladas 43 

     1.1.1 Bezerros: Proximidade da Capital 49 

     1.1.2 Seguindo para o Sertão: Afogados da Ingazeira 55 

1.2 Festas: a Tradição que Reencanta 64 

     1.2.1 Carnaval: a Festa das Emoções 69 

     1.2.2 Bezerros: o Carnaval que se Amplia 75 

     1.2.3 Afogados da Ingazeira: Carnaval em Movimento 79 

1.3 Ser e Estar: Identidades Plurais 87 

     1.3.1 O Lugar do Sujeito: Diversidade de Papéis 90 

     1.3.2 Os Sujeitos e os Lugares: Sentidos de Pertencimento 93 

     1.3.3 Identidades Construídas: Cidades dos Mascarados 95 

     1.3.4 Bezerros: Terra dos Papangus; Afogados da Ingazeira: Terra dos Tabaqueiros 99 

  

2.ROSTOS E MÁSCARAS 106 

2.1 Memória: Lembranças e Esquecimentos 108 

     2.1.1 Os Mitos de Origem: Verdades Revividas 111 

     2.1.2 A Origem dos Folguedos: as Histórias Encantam a História 115 

     2.1.3 Dos Papa-Angus aos Tabaqueiros: Papangus de Todos os Tempos 120 

2.2 Máscaras: Magia e Mistério 126 

     2.2.1 Objeto: Quase-sujeito 130 

     2.2.2 Vida nos Ateliês: Construindo Saberes e Fazeres 136 

     2.2.3 A Arte das Máscaras: Conhecimento, Técnica e Trabalho 148 



vi 
 

 

  

PARTE 02: Lua Crescente 160 

3. CARTOGRAFIA DOS MASCARADOS 162 

3.1 Seguindo as Linhas: Construindo Teias 164 

     3.1.1 Apresentando os Mascarados: Brincadeiras de Ontem e Hoje 168 

     3.1.2 A Revelação dos Mapas: a Dinâmica dos Objetos 182 

  

4. O SEGREDO: JOGO DO MASCARAMENTO 209 

4.1 O Campo do Segredo 211 

     4.1.1 A Máscara: Vivendo o Anonimato 212 

     4.1.2 Os Segredos de Cada Carnaval 214 

4.2 Máscara: Possibilidade de Ser  227 

     4.2.1 O que Revela e o que Esconde: Quebrando Grilhões 229 

  

PARTE 03: Lua Cheia 238 

5.O MEDO: FEIO OU PERTURBADOR? 240 

5.1 O Universo do Medo 242 

     5.1.1. Ordem e Desordem: Duas Faces da Moeda 245 

     5.1.2 Carnaval: Liberdade Tolerada na Brincadeira Coletiva 249 

5.2 Da Commedia dell'arte aos Folguedos dos Mascarados 255 

     5.2.1 A Beleza do Feio: Dos Primórdios das Brincadeiras à Dinâmica Atual 261 

  

6. A VAIDADE: FAZER-SE VER 270 

6.1 Os Labirintos da Vaidade 272 

     6.1.1 Sedução: A Linguagem das Brincadeiras 274 

     6.1.2 Espelho, Espelho Meu: A Beleza do Belo 285 

6.2 Espetacularização: Sob os Flashs e Holofotes 291 

     6.2.1 Concurso: o Desfile da Vaidade 296 

     6.2.2 Papangus: de Bezerros para o Mundo 301 

     6.2.3 Brincadeira de Homem: Toque de Mulher 303 

  

PARTE 04: Lua Minguante 309 

7.O PRAZER: PODER DA IDENTIFICAÇÃO 311 

7.1 Os Caminhos do Prazer 312 



vii 
 

 

     7.1.1 Identificação e Sentido: Satisfação Coletiva 316 

     7.1.2 Ciclo da Dádiva: Alimentando a Alma 323 

     7.1.3 Último Carnaval: o Prazer de mais uma Folia 329 

  

8. MOVIMENTO DA TRADIÇÃO 338 

8.1 Objetos que Falam sem Calar Sujeitos 340 

     8.1.1 Burburinho da Tradição 348 

     8.1.2 Filamentos que Tecem: Rede Sociotécnica 354 

8.2 Categorização das Máscaras: Imaginário a Olhos Vistos 369 

     8.2.1 Do Local ao Universal: Campo no Além-mar 390 

  

CONTINUANDO A TECER... 402 

Seguindo o Fio 404 

Percorrendo o Labirinto 409 

Visualizando a Saída 414 

  

BIBLIOGRAFIA 422 

Referências Bibliográficas 423 

Bibliografia Consultada 435 

  

APÊNDICES 439 

APÊNDICE A - Mapa das Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco 440 

APÊNDICE B - Informantes 453 

APÊNDICE C - Itinerário para Bezerros e Afogados da Ingazeira 458 

APÊNDICE D - Limites dos Municípios de Bezerros e Afogados da Ingazeira 459 

APÊNDICE E - Ficha 01: Pesquisa Máscaras e Mascarados de PE -NASEB 460 

APÊNDICE F  Ficha 02: Pesquisa Máscaras e Mascarados de PE-NASEB 461 

APÊNDICE G - Prazeres do Campo 462 

APÊNDICE H - Artesãos-Artistas/ Ateliês  Bezerros 463 

  

ANEXOS. 466 

ANEXO A - Propaganda Institucional 467 

ANEXO B - Folders Loja de Máscaras - Veneza 468 

 



14 
 

Começando a Tecer... 

 

COMEÇANDO A TECER... 

 
 

       
 

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

O conhecimento avança à medida que o seu objecto se 
amplia, ampliação que, como a da árvore, procede pela 
diferenciação e pelo alastramento das raízes em busca de 
novas e mais variadas interfaces. (SOUSA SANTOS, 
1988, p.17). 
 
 
A natureza gira, de fato, mas não ao redor do sujeito-
sociedade. Ela gira em torno do coletivo produtor de 
coisas e seres. O sujeito gira, de fato, mas não em torno 
da natureza. Ele é obtido a partir do coletivo, produtor 
de homens e coisas. O Império do Centro se encontra, 
enfím, representado. As naturezas e sociedades são seus 
satélites. (LATOUR, 2009, p.78). 



15 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A mitologia grega nos conta que o rei Minos, da ilha de Creta, após a 

misteriosa morte de seu filho único na cidade de Atenas decidiu, como 

castigo, oferecer anualmente sete rapazes e sete moças atenienses em 

sacrifício ao monstro Minotauro. Este, meio homem, meio touro, 

morava num labirinto, construído por Minos na ilha de Creta. Teseu, 

filho de Egeu, rei de Atenas, resolveu corajosamente enfrentar o 

Minotauro, dedicando essa vitória ao seu pai. Como obra do destino, 

Ariadne, filha de Minos, apaixonou-se por Teseu e tentou persuadi-lo a 

desistir da batalha contra o monstro. Temia que ele se perdesse no 

labirinto, como outros que tentaram enfrentar o Minotauro. Não 

conseguindo fazer seu amado desistir da empreitada, lhe entregou um 

novelo de fio para que o desenrolasse no circuito percorrido dentro do 

labirinto, encontrando o caminho de volta, após derrotar o monstro. 

Seguindo as orientações de Ariadne, Teseu estendeu o fio durante o seu 

percurso. Alcançando seu objetivo, matou o Minotauro, retirando-lhe 

um punhado de cabelos, como prova de sua conquista. Assim, 

seguindo o fio, conseguiu facilmente encontrar o caminho de volta. 

Ao receber os cabelos do monstro das mãos de Teseu, Minos perdoou 

Atenas e entregou Ariadne ao jovem herói ateniense. (GRIMAL, 2009; 

AQUINO, 2007). 



16 
 

Começando a Tecer... 

Como um Trabalho 
Artesanal... 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

Os fios que teceram esse trabalho possuíam várias espessuras, 

muitas cores, diversas texturas, infinitas formas, amplas atuações. 

Possibilitaram, verdadeiramente, a existência de tramas, teias, redes, 

tecidos, suportes que envolveram ou embasaram um tempo de 

aprendizagens, conquistas e descobertas.  

Como os fios de Ariadne, muitos elementos indicaram 

caminhos, quando algumas vezes eu percorria labirintos 

desconhecidos, que pareciam impenetráveis ou sem saída.  

Como os tênues filamentos de uma teia, cada informação 

construiu ao mesmo tempo, morada e armadilha, dando-me proteção 

e conteúdo, para que eu pudesse dar continuidade à pesquisa com 

segurança e propriedade. 

Como os resistentes nylons com os quais os pescadores criam 

suas redes, os transparentes fios das relações formatavam meu 

instrumento de trabalho, a base para que eu pescasse o alimento, os 

dados que nutriram minha fome de saber.  

Como as linhas que costuram as fantasias e que bordam com 

lantejoulas e miçangas reluzentes as indumentárias dos brincantes, as 

lembranças dos informantes formaram um tecido cheio de brilho e 

cor, iluminando meu percurso.  

Como as fibras que produzem os papéis e que constroem uma 

massa espessa para a criação das máscaras, os temas recorrentes foram 

como cimento juntando peças de um quebra-cabeça.  

Como as ligações imperceptíveis que formam as redes 

presenciais e virtuais, cada pensamento de autores e estudiosos 

formatou os elos necessários à criação do trabalho.  

Como as fibras dos teares e os fios usados pelas bordadeiras e 

tecelãs, os mitos, a poesia e a prosa tornaram-se operadores 

cognitivos, fermento para a criação.  

Como as veias que permitem a circulação nos corpos em 

movimento, cada cidade visitada, cada novo encontro, cada amizade 

construída, constituíram a seiva para o desenvolvimento da pesquisa.  

Como as ramas da vegetação que se entrelaçam tecendo 

mantas verdejantes, as palavras ouvidas, ditas, gravadas, repetidas e 



17 
 

Começando a Tecer... 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Desenhando a  
Trama 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[1] Uso a expressão 
Cultura da Tradição 
afastando-me do conceito 
de Cultura popular, 
compreendida como 
oposição à Cultura erudita 

de massas incultas, 
espontâneas, que criam 
saberes descartáveis  

 
(CARVALHO, 2008, 
p.21). A Cultura da 
Tradição é fruto de 
saberes e fazeres pautados 
em permanências  
e mudanças passadas 
entre gerações. 
 
[2] O Mestrado foi 
desenvolvido de 2005 a 
2007, no PPGA-UFPE. 

escritas desenharam a teia do texto etnográfico.  

Assim, como em um trabalho artesanal, utilizei 

incansavelmente os fios dados e conquistados e com eles construí 

tramas, teias, redes, tecidos e suportes. Certamente eu própria 

participei dessa construção-reconstrução, pois hoje reconheço as 

marcas deixadas em mim, nesse processo transformador: bordados na 

pele e na alma.  

 

O Nordeste Brasileiro possui um importante manancial de 

riquezas culturais marcado pela diversidade de sua geografia e pelas 

peculiaridades de seu povo. Em Pernambuco, fazendo uma trajetória 

do litoral ao sertão, pode-se presenciar um admirável conjunto 

representativo dessas manifestações: poesias retratadas no repente e 

no cordel; brincadeiras de rua que unem as crianças; cantigas que 

falam da vida nos lugares; folguedos que encantam pela riqueza de 

formas e cores. 

No agreste e sertão pernambucano a dureza do clima 

apresenta-se refletida no solo pedregoso, na vegetação retorcida, nas 

altas temperaturas dos verões causticantes que imprimem um 

cotidiano difícil a seus habitantes. Em contrapartida, essas pessoas 

vivenciam intensamente as festas, como forma de superação das 

adversidades, de manutenção dos laços de parentesco e vizinhança, de 

afirmação do convívio e hospitalidade.  

Nesse contexto, as festas populares transformam as ruas em 

palcos e os inúmeros folguedos existentes em cada município 

formatam um universo da cultura tradicional, marcada pela 

diversidade de cores, formas, ritmos, motivos, movimentos e 

estruturas específicas. Os brincantes tornam-se representantes da 

Cultura da Tradição1, cultura esta que se mantém e se renova em um 

constante dinamismo.  

Atraída por esse fascinante universo tive oportunidade de 

ampliar meu interesse pelo estudo das brincadeiras nordestinas, 

percorrendo o itinerário acadêmico em Antropologia. Desenvolvendo 

durante o Mestrado na UFPE2 uma pesquisa sobre o folguedo dos 



18 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] Título da dissertação 
de Mestrado por mim 
defendida em 2007 e 
publicada em 2009. 
 
 
[4] O universo simbólico 
é denominado nos 
estudos de Gilbert 
Durand (2002) de 

refere-se ao conjunto de 
símbolos, imagens e mitos 
fundadores de uma 
comunidade. 
 
 
[5] Michel Maffesoli 

 

substituiria a lógica da 
identidade que prevaleceu 
durante toda a 
modernidade. Enquanto 
esta última repousava 
sobre a existência de 
indivíduos autônomos  
e senhores de suas ações, 
a lógica da identificação 
põe  
de máscaras mais variáveis 

 
  
 
[6] A expressã

Maffesoli (1996) para 
indicar um conjunto 
 

o homem convive, e em 
torno dos quais ele se 
reúne e constrói o seu 
cotidiano.  
 

Caretas de Triunfo, pude compreender que esta cidade sertaneja é um 

exemplo do movimento festivo compartilhado coletivamente. O 

Carnaval tem uma importância diferenciada dentre as festividades do 

ano e durante a festa de Momo, há quase um século, os Caretas, 

mascarados com seus chicotes em punho, percorrem as ladeiras da 

referida cidade, despertando a curiosidade dos visitantes. Num 

fecundo processo de troca, a brincadeira representa uma tradição 

transmitida de pai para filho, saberes compartilhados entre os amigos e 

parentes, aprendizes e mestres (COSTA, 2009a). 

Percebi que os elementos presentes nos rituais dos folguedos 

ressaltam a importância de viver conjuntamente a brincadeira imersa 

em suas imagens e numa estética própria de cada manifestação. 

Observo aqui, que esta estética, inserida no campo da Filosofia do 

Belo e da Arte e pertinente à Ciência do Estético (SUASSUNA, 2005), 

apresenta-se significativamente enquanto expressão da emoção, da 

sensação, do sentimento e da atração.  
Deve-se entender, neste caso, estética no seu sentido 
mais simples: vibrar em comum, sentir em uníssono, 
experimentar coletivamente, tudo o que permite a cada 
um, movido pelo ideal comunitário, de sentir-se daqui e 
em casa neste mundo (MAFFESOLI, 2005, p. 08).  
 
 

Em Os Caretas de Triunfo: a força da brincadeira3 lancei um olhar 

sobre a riqueza imagética deste folguedo, a sua estética, o seu universo 

simbólico4, percebendo a importância desses elementos no processo 

de identificação5 entre os indivíduos e na dinâmica de inclusão da 

brincadeira na construção da identidade triunfense (COSTA, 2009). A 

pesquisa indicou que o mundo imaginal 6 amplia a força da brincadeira, 

dá-lhe sustentação e embasa sua existência. Essa força leva à 

importância, ao destaque, à visibilidade e à possibilidade do ritual 

tornar-se símbolo identitário do lugar.  

O trabalho referente aos mascarados triunfenses suscitou 

relevantes questões sobre o dinamismo da Cultura da Tradição, que 

pode ser compreendida a partir da memória individual e coletiva do 

lugar. Como os seus habitantes, os lugares passam por múltiplas 

mudanças, variações, conversões e até revoluções que vão criando a 



19 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

história de construções identitárias. Neste universo, marcado pela 

plasticidade (BAUMAN, 2005), observei a importância dos folguedos 

como elementos que contribuem para a dinâmica do encontro entre 

pessoas que se relacionam, que compartilham o prazer de estarem 

juntos, de unirem-se através da estética, de participarem dos 

momentos coletivos nos quais se desenvolve a lógica da identificação.  

Na busca de elementos que representem os indivíduos e os 

lugares, numa construção de suas identidades, os folguedos e seus 

personagens, tornam-se emblemas, pela sua força e resistência. As 

brincadeiras não passam a ser fortes por tornarem-se símbolo 

identitário, mas, em um sentido mais amplo, passam a ser 

emblemáticas por trazerem consigo toda essa força grupal, criando 

comunidade. Os legados das manifestações dos mascarados, com sua 

memória e características, tornam-se elementos específicos e próprios 

das cidades, singularizando-as. Assim, por sua força imagética, os 

mascarados firmam-se como símbolo e marca local e regional. As 

brincadeiras, e com elas a identificação que suscitam, fortalecem os 

grupos, o lugar e, conseqüentemente, os próprios folguedos, num 

imenso movimento de trocas (COSTA, 2009a). 

As máscaras, por sua vez, tornam-se um precioso instrumento 

de significação do imaginário do homem, suscitando sentimentos e 

pulsões individuais e coletivas. Transformando-se em entidades da 

natureza, personagens mitológicos, animais multiformes, seres 

antropomórficos, figuras caricaturais, as máscaras são capazes de 

traduzir a própria condição humana, expressando sentimentos como 

medo, poder, satisfação, sensibilidade, alegria, vaidade, curiosidade, 

prazer: ajudando-nos no enfrentamento dos elementos concretos de 

nossa existência. Neste sentido, conhecer e caracterizar de uma forma 

geral as máscaras usadas nas manifestações populares torna-se uma 

possibilidade de aprofundar o conhecimento sobre os habitantes dos 

lugares e as relações que permeiam as brincadeiras.  

A partir desses elementos destacados, tão caros à Cultura da 

Tradição, objetivei prosseguir meus estudos. Ao estabelecer uma 

continuidade temática com o trabalho desenvolvido no Mestrado 



20 
 

Começando a Tecer... 

 
 
[7] Na Cartografia, o 
mapeamento dos 
municípios de 
Pernambuco, destacando 
o conjunto de 
brincadeiras /brincantes 
cuja importância estaria 
atrelada à utilização da 
máscara. Vide Capítulo 
03. 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

pretendi estender minha pesquisa sobre os brincantes pernambucanos 

a partir de uma Cartografia7 que possibilitasse a categorização dos 

mascarados carnavalescos, observando a sua possível existência dentre 

os 185 municípios do Estado. Esse estudo me indicou um interessante 

ponto de partida para o reconhecimento deste rico patrimônio 

imaterial, ampliando as possibilidades de futuras investigações 

científicas, apoios institucionais e formulação de políticas públicas 

voltados para a cultura. As máscaras, por sua vez, seriam um elemento 

de destaque, ajudando-me a construir a teia de entendimentos sobre a 

história e dinâmica das brincadeiras.  

Dentro deste universo, como referencial empírico para um 

estudo mais aprofundado sobre os folguedos, decidi investigar as 

brincadeiras dos Papangus (Bezerros) e dos Tabaqueiros (Afogados da 

Ingazeira), dialogando efetivamente com o campo e com diversos 

autores que embasaram minha aprendizagem. 

Sendo uma brincadeira centenária, os Papangus percorrem as 

ruas com suas fantasias multicores e máscaras multiformes, ajudando-

lhes a manter o anonimato. O angu, prato típico da região, faz parte 

do ritual dos brincantes que se deliciam com a iguaria durante os dias 

de festa, conferindo-lhes, assim, o nome. Bezerros, localizada no 

agreste pernambucano, a 105 quilômetros do Recife, é hoje conhecida 

nacionalmente como a Terra do Papangu, revelando a importância dos 

mascarados para a construção da identidade local. 

A cidade sertaneja de Afogados da Ingazeira, localizada no 

sertão do Pajeú, a 378 quilômetros da Capital, também é tomada pelos 

mascarados nos dias de Carnaval. Conhecidos como Tabaqueiros, estes 

brincantes circulam na cidade, com chicotes em punho e dezenas de 

chocalhos amarrados na cintura, representando a continuidade de uma 

tradição centenária. 

Os Papangus e os Tabaqueiros foram como preciosos fios 

escolhidos dentre muitos filamentos, ajudando-me a construir a manta 

do conhecimento. 

 

 



21 
 

Começando a Tecer... 

A Escolha dos Fios 

 
[8] As 12 regiões de 
desenvolvimento foram 
distribuídas pelo Governo 
do Estado da seguinte 
forma: RMR  Núcleo 
Oeste Sul (05 municípios), 
RMR  Núcleo Centro 
(04), RMR  Núcleo 
Norte (06), Zona da Mata 
Norte (19), Zona da Mata 
Sul (24), Agreste 
Setentrional (19), Agreste 
Central (26), Agreste 
Meridional (26), Sertão do 
Pajeú (17), Sertão do 
Moxotó (07), Sertão de 
Itaparica (07), Sertão 
Central (08), Sertão do 
 Araripe (10), Sertão do 
São Francisco (07).  
As políticas culturais do 
governo de Pernambuco 
estão embasadas no 
Projeto de Lei de Cultura 
para o Estado e no plano 
de gestão Pernambuco 
Nação Cultural, adotado 
pela FUNDARPE (2006). 
O plano tem como 
objetivo desenvolver 
ações de preservação, 
fomento, formação, 
difusão e gestão na área 
de política cultural para as 
12 regiões que compõem 
o Estado de Pernambuco.  
 
 
[9] O conceito de 
liminaridade é trabalhado 
por Victor Turner (1974). 
Segundo ele as pessoas ou 
entidades liminares não 
estão situadas nesta ou 
naquela posição na 
estrutura social, estando 

atribuídas e ordenadas por 
leis, costumes, 
convenções e cerimonial. 
É um momento dentro e 
fora do tempo e da 
estrutura social. 
 
 
[10] Esse conceito será 
explicitado no Capítulo. 
02. 
 

Os municípios do Estado de Pernambuco formam um 

conjunto de cidades que guardam um tesouro de manifestações 

culturais, cada uma com características próprias. Apresentam-se hoje 

compondo um quadro de 12 regiões de desenvolvimento, organizado 

pelo Governo do Estado para direcionar os projetos governamentais8 

(APÊNDICE A). Nesses municípios os laços entre os indivíduos são 

estabelecidos de forma emblemática na preparação e execução de suas 

festas, rituais e folguedos.  

Nos diversos ciclos que permeiam o ano, as brincadeiras da 

tradição pernambucana, algumas centenárias, estão comumente 

imersas em um mundo imagético marcado pelo vigor estético. Qual 

cimento exercendo o seu papel aglutinador o universo simbólico 

envolve as brincadeiras, embasa sua preparação, interfere na execução 

das indumentárias, permitindo a formação e manutenção de grupos e 

ampliando relações que suscitam novos sentidos para a existência. 

Dentre as manifestações populares, o Carnaval destaca-se 

como um importante momento para o estabelecimento de relações 

entre brincantes, moradores e visitantes: tempo de transição, de 

liminaridade9, que antecede o período da Quaresma. Estes são dias 

regidos por leis mais próximas à liberdade, num estado de fuga 

provisória dos moldes da vida ordinária, das restrições oficiais. Situado 

na fronteira entre a arte e a vida, a festa carnavalesca possibilita 

vivenciar uma outra vida, por meio da representação, da rebeldia, da 

teatralização (BAKHTIN, 2002). A máscara torna-se elemento de 

suma importância para a vivência da pândega carnavalesca, trazendo a 

possibilidade do anonimato e de uma vida temporária regada de 

simbolismo. Este adorno, primeira face, diz muito do homem por ela 

encoberto, segunda face, e das relações que o cercam, daí seu valor em 

estudos antropológicos (LÉVI-STRAUSS, 1979). Muito mais que um 

adorno a máscara pode ser percebida como um quase-sujeito10 

(LATOUR, 2009, BRANQUINHO, 2007). 

Destaco que muitas dessas riquezas culturais são pouco 

conhecidas fora dos municípios onde se desenvolvem. Algumas 

localidades, ao vivenciarem seus contínuos processos de construção 



22 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[11] Faço referência ao 
artista ou artesão partindo 
da perspectiva de que 
todo artesão é artista e 
que todo artista é um 
artesão. Sei, porém que 
isso não esconde as 
controvérsias que 
aparecem no campo em 
relação à problemática 
que envolve esses termos. 
Retomarei essa questão 
no Capítulo 02. 

identitária, têm no universo imagético existente em suas brincadeiras 

um elemento de visibilidade, alvo do assédio da cultura de massa e da 

propaganda midiática. Como exemplos dessa dinâmica encontram-se 

os Papangus de Bezerros e os Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira, 

ambos reconhecidos como representantes da cultura da cidade pelos 

moradores e gestores locais, porém envolvidos de forma diferenciada 

pela propaganda midiática.  

A partir de um levantamento preliminar nas cidades, 

pretendendo ter um conhecimento básico sobre os folguedos, 

observei que os Tabaqueiros guardavam alguns elementos encontrados 

na brincadeira dos Caretas de Triunfo: os chicotes, os chocalhos, o 

duelo entre brincantes. A diversidade de máscaras e fantasias marcava 

a folia dos Papangus, na atualidade. Constatei que no caso dos Papangus 

já existia um interesse pela divulgação da brincadeira, pois ela integrava 

as agendas culturais do governo do estado, referentes às 

comemorações carnavalescas. Nesse contexto, a indústria cultural, 

respaldada pelo poder institucional e pela dinâmica do turismo, 

transformava os mascarados em marca, marketing, propaganda para a 

festa no âmbito estadual. Existia, então, todo um assédio da mídia 

televisiva e impressa que introduzia o espetáculo na cultura de massa.  

Em relação à brincadeira dos Tabaqueiros havia um alcance 

mais restrito, sendo conhecida apenas no âmbito do município. Em 

ambas as cidades, porém, os brincantes apresentavam-se em 

Concursos Municipais que faziam parte da programação carnavalesca. 

Tanto na cidade do agreste quanto na sertaneja, o Carnaval amplia-se, 

a cada ano, como um espetáculo de proliferação de imagens. Esse 

universo imagético torna-se elemento de visibilidade e a estética é uma 

marca contundente das referidas manifestações.  

As duas brincadeiras mostravam-me questões similares e 

diferenciadas, a partir do contexto de cada lugar, da dimensão de cada 

folguedo e da história de cada manifestação: a distância da Capital, a 

dinâmica do turismo, a propaganda institucional, o envolvimento dos 

moradores e visitantes, o trabalho dos artesãos-artistas11, o 

desenvolvimento do comércio e as políticas públicas. Todas essas 



23 
 

Começando a Tecer... 

. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Construindo a Teia 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

questões foram pertinentes para que pudesse escolher, dentre tantas 

manifestações, os Papangus de Bezerros e os Tabaqueiros de Afogados 

da Ingazeira como referenciais empíricos para a pesquisa. 

Gostaria de registrar que ao iniciar os estudos de 

doutoramento existiam em relação ao folguedo dos Papangus alguns 

trabalhos acadêmicos direcionados, principalmente, para a dinâmica 

do turismo (RAMOS; MACIEL, 2009; ANDRADE, 2004), história e 

geografia (BRAYNER, 2003; 1999). Em relação aos Tabaqueiros não 

encontrei registros de pesquisas defendidas ou publicadas. O fato de 

ser esse um trabalho inédito sobre a referida brincadeira despertou 

ainda mais o meu desejo de desenvolver a pesquisa, aumentando, 

também, minha responsabilidade frente a esse desafio. Destaco que 

existia, em ambos os casos, uma carência de estudos acadêmicos que 

revelassem a importância dos itinerários antropológicos, os quais 

ajudariam a apreender as questões e tensões que envolvem as relações 

existentes nas referidas cidades. Assim iniciei o trabalho 

compartilhando com a ideia de que: 
as escolhas que movem a pesquisa, os métodos que a 
tornam possível e as modalidades de expressão dos 
resultados se tornam inseparáveis do processo de 
produção de uma definição particular da realidade. 
(COLOMBO, 2005, p. 268).  
 

 
 

Delimitei como objetivo geral da pesquisa aprofundar os 

conhecimentos sobre as representações da Cultura da Tradição 

pernambucana, investigando de que forma a riqueza imagética das 

manifestações dos mascarados carnavalescos, a sua estética, o seu 

universo simbólico, interferiam no processo de identificação dos 

indivíduos e na dinâmica de inclusão das brincadeiras na construção 

da identidade local e regional, tomando como referencial empírico os 

folguedos carnavalescos dos Papangus de Bezerros e dos Tabaqueiros de 

Afogados da Ingazeira. A máscara, por sua vez, significou um 

elemento crucial para o entendimento dessas questões: um objeto que 

fala, sem calar sujeitos. Daí a importância revelada já no subtítulo da Tese 

e aprofundada pelo diálogo constante com os labirintos da teoria ator-

rede (LATOUR, 2012) em todo o restante do texto12. 



24 
 

Começando a Tecer... 

[12] Ainda nessa 
introdução destaco a 
importância desta teoria 
para o trabalho. 
 
 
 
[13] Cartografia é um 
vocábulo presente na 
teoria ator-rede. Os mapas 
possibilitam visualizar a 
dinâmica do objeto 
fotografado em 
determinado tempo-
espaço. Vide Capítulo 03. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[14] Vide Capítulo 08. 
 
 
 
[15] O método científico 
não deve reduzir-se ao 
que é quantificável, 
ignorando a riqueza das 
qualidades percebidas a 
partir de um olhar que 
atenta à complexidade do 
mundo, dos indivíduos, 
nas relações estabelecidas 
coletivamente. Neste 
sentido, visei desenvolver 
uma abordagem 
qualitativa, com o 
objetivo de elaborar um 
conhecimento 
intersubjetivo, 
compreensível e 
descritivo. Acredito que o 
pesquisador deve 
observar um campo, no 
qual se encontra incluído 
e perceber também que 
esse campo interage com 
ele (MELLUCI, 2005).  
 
 
 

Como objetivos específicos, compor uma Cartografia13 dos 

folguedos pernambucanos que possuíssem mascarados em suas 

brincadeiras carnavalescas, desenvolvendo a categorização das 

máscaras pela análise dos elementos estéticos e significados 

simbólicos; analisar os movimentos de preservação e mudança nos 

folguedos Papangus de Bezerros e dos Tabaqueiros de Afogados da 

Ingazeira, a partir das questões pertinentes a relação memória, identidade 

e identificação; perceber de que forma essas brincadeiras carnavalescas 

intervinham na afirmação de antigos laços de parentesco e vizinhança 

e na construção de novas relações de sociabilidade; compreender 

como os moradores e brincantes articulavam memória e 

esquecimento, num processo de seleção de fatos vividos e 

ensinamentos, construindo assim a memória individual e coletiva dos 

lugares; analisar de que maneira e em que dimensão as brincadeiras 

dos Papangus e Tabaqueiros estavam imbuídas num processo de 

construções identitárias das cidades e inseridas nas políticas culturais e 

de turismo local e regional; discutir sobre a possível existência de uma 

rede sociotécnica14 envolvendo as máscaras presentes nas brincadeiras dos 

municípios pernambucanos; dialogar com o campo da arte, 

visualizando a produção das máscaras dos artistas considerados 

eruditos e populares. 

Visando assegurar o cumprimento dos objetivos propostos e 

ampliar o leque das questões problematizadas durante a pesquisa, 

tracei um itinerário metodológico que assegurasse um olhar atento aos 

atores, cenários, práticas e relações, os quais delineavam o universo a 

ser pesquisado15. Nesse caminhar as incertezas, as controvérsias, as 

tensões existiram e foram fundamentais para que questões e reflexões 

fossem suscitadas. Acreditei que para que pudesse me aproximar mais 

do objeto estudado deveria seguir as linhas que contavam uma 

história, inseridas em um tempo e espaço, trabalhando na perspectiva 

do encontro: o campo pulsante, as revelações da memória, os objetos que 

falavam, os registros materiais e virtuais que comunicavam, as categorias 

determinadas pelo campo. Tudo isso me ajudou a percorrer os 

labirintos das relações existentes na Cultura da Tradição. Todos esses 



25 
 

Começando a Tecer... 

[16] ANT- Actor- Network- 
Theory. Em destaque os 
trabalhos de Bruno 
Latour e Fátima 
Branquinho. 
O termo ator é tomado de 
empréstimo do campo do 
teatro. Na ANT a ação é 
que é valorizada. O ator 
tem um papel, que nem é 
fixo, nem determinado, 
mas que tem uma ação, 
sendo sujeito ou objeto. 
Há a preocupação de 
capturar a ação, 
construída por humanos 
ou não humanos. E isso 
se processa através de 
redes: associações que 
envolvem os atores. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[17] No decorrer do texto 
esses conceitos serão 
retomados. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

elementos foram percebidos e destacados a partir da reflexão sobre os 

direcionamentos trazidos pela teoria ator-rede (ANT), difundida no 

âmbito da Antropologia das Ciências e as Técnicas16.  

Mais do que um encaminhamento que norteou a pesquisa o 

diálogo com a Antropologia das Ciências e das Técnicas representou 

uma opção teórico-metodológica, que exigiu o trilhar de caminhos 

antes desconhecidos. Sendo uma teoria muito nova, Bruno Latour 

(2012) reconhece que as pessoas podem optar por usá-la, distorcê-la 

ou abandoná-la. Em nenhum momento objetivei dominar os 

itinerários epistemológicos traçados por esse campo de estudos. Seria 

muito pretensiosa de minha parte, visto que os próprios estudiosos, 

proponentes e seguidores da teoria, se colocam ainda como aprendizes 

e desbravadores de novos territórios. Objetivei, no entanto, chegar 

mais próximo das nuances da teoria e, paralelamente, dialogar com 

outros autores, cuja conformidade de idéias ou discordância de pontos 

de vista ampliaria o leque de conjecturas e questionamentos.  

Importou-se, nesse sentido, visualizar o movimento existente 

na realidade investigada, construindo o conhecimento científico a 

partir dos atores de um coletivo múltiplo, formado por humanos e 

não-humanos17. Assim, adentrar nos labirintos da teoria ator-rede 

formada por uma teia de elementos com valores que se equiparam - 

jóias com semelhantes quilates, estrelas de similar magnitude. 

-

sim o alvo móvel de um amplo conjunto de entidades que enxameiam 

 (LATOUR, 2012, p. 75). Nesta perspectiva artesãos-

artistas, mestres, brincantes, turistas, moradores, comerciantes, 

gestores, indústria cultural, propaganda midiática, todos e cada um 

formataram um conjunto multifacetado: faces e máscaras refletidas 

num imenso espelho da festa carnavalesca. Buscando os ensinamentos 

dos estudiosos desse campo procurei compreender as máscaras como 

híbridos de natureza e cultura.  

Mesmo podendo ser pensados como excludentes, dicotômicos, 

antagônicos, muitos elementos passaram a dialogar formando uma 

espessa argamassa que foi moldando os conceitos nos diversos 



26 
 

Começando a Tecer... 

[18] As controvérsias 
proporcionam ao 
pesquisador os recursos 
necessários para rastrear 
as conexões sociais.  
As controvérsias não são 
aborrecimentos que 
devem ser evitados, mas 
um adubo para a 
compreensão do mundo e 
das coisas. (LATOUR, 
2012). 
 
 
[19] No trabalho de 
campo etnográfico, a 
observação participante, 
tão cara desde os 
primórdios da disciplina, 
continua sendo uma 
valiosa estratégica 
metodológica para que se 
alcance uma maior 
intimidade com o objeto 
de estudo e, a partir daí, 
um conhecimento 
embasado e respaldado 
empiricamente. Busca-se 
através dessa estratégia 
básica, diminuir a 
distância entre o 
pesquisador e os sujeitos, 
objetivando uma 
participação mais intensa 
em seu mundo, 
modo a assumir a 
linguagem, compreender a 
simbologia, reconhecer as 
suas formas prevalecentes 
de expressão e 

2005, p.54).  
 
 
[20] Maffesoli em 
Conhecimento do Quotidiano 
[S.I.] alerta para a 
importância da riqueza de 
elementos presentes na 
trama cotidiana. Ela é 
construída a partir do 
entrecruzamento dos 
objetos e das ações que 
constituem o essencial das 
atitudes minúsculas, 
fundamentais para a vida 
de todos os dias. A partir 
do cotidiano pode se 
compreender melhor a 

-em-

o outro. 

momentos em que as máscaras e mascarados construíram o tempo da 

festa, os folguedos e os lugares. Arte ou artesanato? Criação popular 

ou elaboração erudita? Abrangência local ou global? Estética do Belo 

ou do Feio? Conhecimento sistematizado ou saber empírico? 

Visualização de fatos ou valores? Exemplares de natureza ou cultura? 

Controvérsias18? Essas e tantas outras indagações permearam o texto, 

instigando a reflexão. Muitas dessas questões são problemas científicos 

e éticos que justificam o uso da teoria ator-rede. Tais questões podem 

servir de modelo para novas investigações à luz dessa teoria.  

Assim, em um diálogo com o campo pulsante19 busquei, de forma 

mais abrangente possível, dentro das limitações temporais e espaciais 

da pesquisa, visualizar as trajetórias e as experiências vivenciadas pelos 

atores, no contexto estudado: seguir os atores, prestando atenção ao 

modo como eles próprios respondiam as questões (LATOUR, 2012). 

O pensamento de autores de diversas áreas do conhecimento trouxe 

um entrecruzamento necessário para a formulação de um 

encaminhamento reflexivo e uma melhor compreensão do universo 

estudado, pois é imprescindível a ligação entre a teoria e o aprendizado 

empírico (PEIRANO, 1995). 

Embasado pelo pleno exercício da contextualização e do 

diálogo, o trabalho seguiu a partir de uma intensa observação direta 

das áreas escolhidas como referencial empírico. O campo esteve 

presente de forma emblemática no meu percurso e a partir de uma 

participação efetiva no cotidiano20 das cidades de Bezerros e Afogados 

da Ingazeira e nos momentos de festa pude avaliar as diretrizes 

traçadas, perceber as peculiaridades dos lugares e compreender os 

laços sociais construídos.  

No desenvolvimento da pesquisa senti necessidade de me 

aproximar mais dos lugares que marcaram de forma contundente a 

história da Arte das máscaras. Decidi experienciar o campo no além-

mar, visitando algumas cidades da Itália, de suma importância para a 

criação e vida dos quase-sujeitos. Veneza, Burano, Siena, Florença, 

Montereggioni, San Gimignano, Roma, foram alguns lugares que 

desenharam um percurso traçado pelas linhas da descoberta e do 



27 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

desvelamento sobre as máscaras. Aproveitando a oportunidade, visitei 

o Musée Barbier Mueller, em Genebra, que comemorava seu trigésimo 

quinto aniversário com a exposição Masques à dèmasquer - uma mostra 

de 100 máscaras, dos cinco continentes. Essa caminhada significou um 

diferencial na pesquisa: forma de ampliar minha reflexão sobre o 

contexto local e universal da vida das máscaras. 

No processo de desenvolvimento da pesquisa as etapas se 

mesclaram, ou seja, embora eu tenha indicado um caminho 

cronológico para atingir os objetivos do projeto tive a preocupação de 

não ser este um itinerário linear, construído por etapas independentes, 

mas que houvesse uma interação entre elas, num processo de avaliação 

constante. Assim, tracei uma metodologia de caráter global, que, 

segundo Edgar Morin (2002b), representa o conjunto das diversas 

partes ligadas ao contexto de modo inter-retroativo ou organizacional.   

Acredito que devemos ficar atentos para a importância do 

conhecimento dito ordinário ou vulgar, das aprendizagens individuais 

coletivas que são tão caras para nossas vidas pelo sentido e razão que 

dão à nossa existência e que a ciência muitas vezes teima em 

considerar irrelevante (SOUZA SANTOS, 1988). Reitero que isso foi 

conseguido pelo contato direto e intenso com os moradores, 

brincantes e visitantes, no período de festa e fora dele. Nas cidades 

escolhidas detectei as pulsações do campo, marcadas pelas relações 

existentes entre atores, tentando sempre problematizar esse rico 

conjunto, constituído pelos discursos e interações pessoais e coletivas.  

Assim compactuei com a ideia de que o campo pulsante não se apresenta 

como uma entidade natural, dada. Ele não é algo objetivo e neutro, 

mas uma realidade dinâmica, polissêmica, viva (MALIGHETTI, 

2004). O ator social, por sua vez, não tem uma função neutra de 

repassar informações colocadas à disposição do pesquisador, mas 

desenvolve um papel ativo que condiciona o processo cognoscitivo 

(RANCI, 2005). Longe de serem meros informantes, os atores são 

reflexivos e estão sempre a frente do pesquisador que os estuda. Eles 

permeiam um vasto campo de ação, diversidade de mundos no qual 

podem mover-se (LATOUR, 2012). 



28 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[21] Utilizo os termos 
vestígios imateriais para 
designar um conjunto de 
sentimentos, sensações, 
recordações, emoções, 
que marcam as 
lembranças dos 
entrevistados (COSTA, 
2009a); (APÊNDICE B). 
 
 
[22] Pode-se dizer que 
toda entrevista contém, de 
certa forma, uma 
dimensão biográfica, pois 
leva em conta as 
descrições subjetivas do 
indivíduo sobre a ação e 
atiça a memória, foco 
principal da auto-reflexão 
do sujeito. Nas histórias 
de vida, porém, a 
organização do campo 
cognitivo e a relação com 
a memória do indivíduo 
transformam-se em ponto 
crucial para a obtenção de 
dados (MELUCCI, 2005).  
 
 
[23] Desenvolvi histórias 
de vida com dois (02) 
mestres, Lula Vassoureiro, 
em Bezerros e Beijamim 
Almeida, em Afogados a 
Ingazeira. 
Em relação às entrevistas 
semi-estruturadas, em 
princípio me propus à 

Importou-me, nesse sentido, não apenas as explicações 

racionais, objetivas, fornecidas por esses sujeitos no contexto da 

pesquisa, mas os aspectos particulares, fruto de diferenciadas visões de 

mundo, subjetivos, que afloram da relação de confiança que pretendi 

estabelecer com eles.  

Foram diversos os sujeitos implicados nesse jogo relacional 

desenvolvido durante o trabalhode campo: moradores, brincantes, 

representantes de instituições públicas, proprietários de 

estabelecimentos comerciais e visitantes. Estes indivíduos 

posicionaram-se enquanto participantes, testemunhas, observadores e 

intérpretes da realidade observada e foram figuras fundamentais para a 

construção do conhecimento empírico e científico sobre as questões 

investigadas. As revelações da memória constituíram elementos 

primordiais acionados constantemente, numa relação estabelecida com 

esses indivíduos.  
O efeito das narrativas deve fazer-se sentir, primeiro de 
tudo, no próprio etnógrafo: ele deve deixar-se impactar 
por um discurso que se apresenta como estranho, 
distante, inacabado, inadequado... porém, desenraizado, 
pária, desimpedido, aberto à alteridade, com uma 
vocação irredutivelmente universalizante. (CARVALHO, 
2001). 
 
 

Neste contexto, apreendi os vestígios imateriais21 presentes na 

memória dos moradores e brincantes, os quais guardavam medos, 

ansiedades, alegrias e prazeres a partir de lembranças e esquecimentos, 

expressos através de suas narrativas. Para acionar a memória e trazer à 

tona esses vestígios realizei entrevistas semi-estruturadas e utilizei 

também o método de histórias de vida (BAUER; GASKELL, 2002)22.  

A pesquisa com os Caretas de Triunfo me revelou a 

importância das histórias de vida como recurso metodológico, uma 

vez que a vida de alguns moradores se confundia com a história do 

próprio folguedo. Sendo um método que demanda muito tempo, pela 

riqueza de detalhes que exigem idas e vindas no processo de narrativa 

e escuta, trabalharei apenas com as histórias de vida dos mestres das 

brincadeiras em Bezerros e Afogados da Ingazeira23, pois estes atores 

ocupavam uma posição central em relação aos folguedos. 



29 
 

Começando a Tecer... 

realização de quinze (15) 
entrevistas em cada 
cidade, envolvendo 
moradores e brincantes. 
Deixando que o campo 
me mostrasse a 
necessidade, ou não, de 
ampliar o número de 
interlocuções, cheguei a 
realização de quarenta e 
duas (42) entrevistas. 
Realizei também 
entrevistas semi-
estruturadas com os 
representantes do poder 
público local e estadual, 
perfazendo um total de 
quinze (15) entrevistas 
presenciais e mais de uma 
centena de contatos via 
telefone e e-mail. Os 
hotéis, pousadas e bares 
fizeram parte de meu 
universo de pesquisa, 
sendo selecionados três 
(03) estabelecimentos para 
cada cidade. Apliquei 
questionários sócio-
econômico-culturais nos 
hotéis e pousadas, para 
perceber a dinâmica do 
turismo local, número de 
visitantes, origem dos 
turistas, motivo das 
visitações. Paralelamente 
fiz dez (10) entrevistas 
semi-estruturadas com os 
visitantes de cada cidade, 
apreendendo suas 
impressões em relação aos 
folguedos.  
 
[24] Utilizo o termo 
vestígios materiais para 
designar um conjunto de 
objetos que têm relação 
com os folguedos e que 
são guardados pelos 
moradores e brincantes, 
servindo-lhes de 
recordação (COSTA, 
2009a). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tanto no Carnaval, quanto em outras apresentações durante o 

ano estive presente para uma observação mais intensa dos brincantes, 

espectadores, moradores e visitantes. Nos Carnavais de 2010 a 2013 

acompanhei os folguedos nas ruas de Bezerros e Afogados da 

Ingazeira, viajando de uma cidade à outra para que presenciasse, de 

perto, o desenrolar das brincadeiras. Durante o ano, as visitas a esses 

municípios possibilitaram o aprofundamento sobre questões valiosas 

para ao trabalho de pesquisa. Estes foram, certamente, momentos de 

extrema importância para que eu pudesse conhecer melhor as 

especificidades das manifestações dos Papangus e Tabaqueiros.  

Gostaria de destacar que o registro desses depoimentos foi 

feito a partir da própria dinâmica da festa, marcada pela música, 

irreverência e tumulto. Procurei respeitar, contudo, o silêncio e o 

anonimato dos mascarados durante o ritual carnavalesco e ocasiões de 

apresentação. Utilizei os momentos fora do tempo de festa para 

realizar as entrevistas com os brincantes e assim complementei e 

ampliei a pesquisa, registrando falas e detalhes no diário de campo. 

Em cada um desses encontros tive uma maior percepção de que 

procuramos aprender como contar novas histórias, histórias estas que 

não mais estão contidas ou confinadas dentro dos contos do passado. 

 

Ressalto também a importância dos vestígios materiais24 

pertencentes a moradores, brincantes e estudiosos das cidades. Estes 

foram fontes de informação valorosas para que eu compreendesse as 

questões percebidas na história, bem como as tensões envolvidas no 

processo de mudanças e permanências das brincadeiras. Assim, 

direcionando a pesquisa através de um diálogo com o campo da 

Antropologia das Ciências e das Técnicas, passei a reconhecer a 

máscara não como um objeto inerte, afastado do contexto sócio-

cultural no qual estava inserido, mas como quase-sujeito, atuante, vivo 

e possível de ser investigado através do processo etnográfico.  

Para Bruno Latour e Steve Woolgar (1997) sujeito e objeto são 

indissociáveis e uma parte de nossa humanidade é feita da 



30 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[25] Enquanto objeto 
híbrido as máscaras 
revelaram-se inseridas 
nessa rede, agenciando 
atores e produzindo 
conhecimento sobre a 
realidade a partir delas e 
das relações que 
suscitavam. Passei a ver 
esses objetos e as 
associações enquanto 
locais e globais, 
particulares e universais. 
Vide Capítulo 08. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

inumanidade desses objetos que nos cercam. Seguindo essa concepção 

busquei diminuir o abismo existente entre os homens e as coisas. 

Tentando combater as hierarquias, assimetrias e desigualdades entre 

humanos e não humanos visualizei a rede de interações entre eles: as 

associações. Foi nesse sentido que entendi o valor dos vestígios 

materiais, em destaque as máscaras usadas nas brincadeiras.  

Os objetos falam e como o próprio subtítulo destaca, as máscaras 

falaram, sem calar os sujeitos que estavam envolvidos em uma teia 

com elas estabelecida. Observei a existência de uma rede sociotécnica 

na qual humanos e não-humanos estabeleciam uma relação simétrica, 

não hierárquica, não excludente, distinta do etnocentrismo25. Os 

inventados para forçá-los a falar, ou seja, apresentar descrições de si 

mesmos, produzir roteiros daquilo que induzem outros-humanos e não 

humanos- a fazer. p. 119) 

Observando o universo de produção das máscaras, procurei 

trazer a tona uma cara discussão entre a Arte erudita e popular; o 

conhecimento adquirido pelos caminhos ortodoxos da academia e os 

saberes e fazeres desenvolvido pela passagem que se faz no convívio 

familiar, nas rodas de amigos: mantas tecidas nos ateliês e oficinas que 

viabilizam o movimento da tradição. O que é Arte? Esse 

questionamento revelou-se como um problema tanto ético quanto 

científico: uma controvérsia cara para uma investigação através das 

lentes da teoria ator-rede.  

A partir dos ensinamentos do campo, do contato com grupo 

de artesãos-artistas presentes nas cidades pesquisadas, compreendi que 

podemos pensar o mundo como uma trama cuja essência é a relação 

entre o cognitivo e o sensível. A Arte das máscaras, corporificada na 

prática presente em Bezerros e Afogados da Ingazeira, formava uma 

rede trançada por saberes milenares que atrelam conhecimento e 

sensibilidade. Havia outra lógica, respaldada em uma vivência prática, 

diária, empírica, tradicional, que não estava edificada sobre os pilares 

da Arte erudita e sim sobre os alicerces do saber popular. Nesse 

tecido, natureza e cultura, tradição e modernidade, erudito e popular, 



31 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[26] Compartilho com a 

imagem, com ou sem 
acompanhamento de som, 
oferece um registro mais 
poderoso das ações 
temporais e dos 
acontecimentos reais-

(BAUER; GASKELL, 
2002, p. 137).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

científico e não-científico, sujeito e objeto, ética e estética, eram como 

filamentos que se entrelaçavam traçando desenhos multiformes nas 

mantas de entendimentos e questionamentos. A reflexão foi sendo 

exercitada ao longo da pesquisa e tomou forma na produção textual, 

enaltecendo a ideia de que devemos ficar atentos a importância das 

diversas visões de mundo, de trabalho, de elaboração artística, 

reconhecendo o valor da Arte popular no campo disciplinar da Arte 

(BRANQUINHO et al., 2011). 

Atenta a essas questões e seguindo o caminho metodológico, 

realizei pesquisa bibliográfica e documental, em jornais, revistas, 

internet, material de propaganda institucional e de turismo, relatórios 

oficiais e produção da imprensa. Os registros escritos, materiais ou 

virtuais, ajudaram numa efetiva construção do conhecimento da 

problemática estudada. Os acervos fotográficos foram usados como 

possibilidade de ampliar a percepção da dinâmica das brincadeiras26.  

A Cartografia dos mascarados pernambucanos, por sua vez, foi 

elaborada durante todo o desenvolvimento da pesquisa, em visitas aos 

municípios e a partir de pesquisa bibliográfica e documental sobre os 

folguedos, contatos telefônicos com diversas instituições municipais e 

telefones particulares dos gestores, troca de e-mails com moradores e 

funcionários das Prefeituras, bem como pesquisa em sites institucionais 

e blogs sobre as cidades. Como resultado deste trabalho, construí um 

acervo constituído pelas cartas geográficas ilustradas que 

possibilitaram a catalogação dos mascarados carnavalescos 

mapa, como veremos, vale mais que uma floresta inteira. (LATOUR, 

2001). Acredito que todo esse material poderá fornecer subsídios às 

instituições voltadas ao turismo e cultura, sendo indicativo também 

para trabalhos de estudiosos e pesquisadores que desejem ampliar o 

conhecimento sobre os folguedos dos mascarados e desenvolver 

novos projetos de investigação.  

Quanto à determinação das categorias para análise das 

máscaras tentei buscá-las não a partir de modos lógicos ou imutáveis 

de classificação, mas captá-las dentro de uma dinâmica de 



32 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[27] O trabalho 
antropológico deve 
vincular sempre a 
pesquisa de campo ao 
embasamento teórico: 
diálogo entre o campo e 
os diversos autores que 
estarão juntos ao 
pesquisador, respaldando 
suas abordagens e 
questionamentos. 
Repensar a teoria clássica, 
dialogar com pensadores 
contemporâneos, formar 
uma teia a partir de 
opções epistemológicas, 
tudo isso indicará um 
curso teórico-
metodológico, abrindo os 
horizontes e fronteiras 
através de um diálogo 
interdisciplinar 
(PEIRANO, 1995). 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mutabilidade, de elaboração constante, de movimento. Compartilho 

com o pensamento de que é essencial compreender as categorias 

empíricas, que podem servir de ferramentas conceituais e que ajudam 

o pensamento a pensar bem (LÉVI-STRAUSS, 1989). A partir dessas 

considerações, fixei o meu olhar sobre a realidade atual, trazida pelo 

campo. A categorização das máscaras teve como destaque os 

elementos estéticos e significados simbólicos. 

Durante todo um processo de reflexão o diálogo com 

pensadores27 possibilitou um percurso repleto de dúvidas e certezas, 

questionamentos e descobertas: um bordado de cores e formas 

diversas. Nessa caminhada, ajudaram-me a tecer esse trabalho Edgar 

Morin, com os caminhos da cultura; Gilbert Durant e Gaston 

Bachelard, com os labirintos do imaginário; Mircea Eliade e Lévi-

Strauss com as revelações do mito; Aparecida Nogueira, com a 

vitalidade da tradição; Michel Maffesoli com o valor da identificação; 

Peter Berger e Thomas Luckmann com a crise de sentido; Zygmunt 

Bauman, Marc Augé, Stuart Hall com a dinâmica das identidades; 

Georges Balandier com a riqueza da desordem; Georg Simmel com os 

labirintos do segredo; Ariano Suassuna, Humberto Eco e Celso 

Favaretto com a grandeza da estética; Mikhail Bakhtin, Câmara 

Cascudo e Katarina Real com o movimento do Carnaval; Marcell 

Mauss com a permanência da dádiva; Maurice Halbwachs e Ecléa Bosi 

com os percursos da memória. Em destaque Bruno Latour e Fátima 

Branquinho com a magnitude dos objetos e as reflexões sobre a teoria 

ator-rede.  

Ítalo Calvino, Friedrich Nietzsche; Ortega y Gasset, Jean-Paul 

Sartre, Guilles Deleuse, Félix Guattari trouxeram um diálogo 

constante com os ensinamentos da Filosofia. Pierre Grimal, Mário 

Kury e Carolina Aquino revelaram as narrativas mitológicas, 

importantes acionadores cognitivos. Numa linguagem universal e sem 

fronteiras a poesia e a prosa Juraildes da Cruz, Fernando Pessoa, 

Onildo Almeida, Luiz Gonzaga, Maria Cacilda Santos, Zé Marcolino, 

Menotti del Picchia, Raul Moraes, J. Borges, Daniel Bueno, Diomedes 

Mariano, João Santiago acionaram a magia, o encanto, a luz, a paixão, 



33 
 

Começando a Tecer... 

 

 

 

 

 

 

Configurando a 

Manta 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 

tão necessários para a reflexão sobre os sentimentos e coisas do 

mundo. Outros tantos pesquisadores, estudiosos, pensadores, 

filósofos, poetas, formaram um conjunto de companheiros de trabalho, 

bordando, ao meu lado, os tecidos da aprendizagem. 

 

O tempo é um amigo e um inimigo do pesquisador e essa 

relatividade depende da forma como lidamos com ele. De uma coisa 

tenho certeza: ele não espera por nada: segue seu caminho, focando a 

meta da irreversibilidade. Tentando tê-lo como aliado, comecei o 

trabalho de pesquisa desde o momento que iniciei o doutorado, 

usando todos os instantes para organizar, articular, planejar, 

implementar, definir, questionar, discutir, ouvir, escrever, avaliar, ver, 

rever, enfim, me envolver com o estudo de forma contundente. Ao 

longo do trabalho percebi a magnitude de meu objeto de estudo. Por 

um lado, a Cartografia exigia uma pesquisa muito ampla, para que 

chegasse ao mapeamento das brincadeiras dos mascarados. 

Paralelamente, deveria mergulhar no campo para absorver os 

ensinamentos mais específicos sobre os folguedos dos Papangus de 

Bezerros e dos Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira.  

Segui e persegui meus objetivos a partir de um trabalho 

contínuo e diário. Nesse percurso compreendi que, nos quatro anos 

do doutoramento os dados obtidos estariam em movimento, tal qual a 

própria tradição que embasava os folguedos. Essa certeza, entretanto, 

me serviu para reiterar meu pensamento de que a pesquisa não é uma 

verdade imutável, engessada em uma capa dura, com títulos escritos 

em letras douradas. Longe disso, o trabalho revelava uma visão de um 

momento com a dimensão de um piscar de olhos, que teve a duração 

desses quatro anos: um tempo muito restrito, frente à dinâmica do 

universo pesquisado. Passado, presente e futuro se entremearam, 

formando uma trança de aprendizagens e revelações. Nesse sentido 

encaminhei o traçado de todos os fios, na perspectiva de tecer uma 

Antropologia Complexa, que acredita que  

 

 
o conhecimento pertinente deve enfrentar a 



34 
 

Começando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

complexidade. Complexus significa o que foi tecido junto; 
de fato, há complexidade quando elementos diferentes 
são inseparáveis constitutivos do todo (como o 
econômico, o político, o sociológico, o psicológico, o 
afetivo, o mitológico), e há um tecido interdependente 
interativo e inter-retroativo entre o objeto do 
conhecimento e seu contexto, as partes e o todo, o todo 
e as partes, as partes entre si. (MORIN, 2002b, p. 38).  
 

 
Como uma manta criada cuidadosamente a estrutura deste 

trabalho revela uma configuração delineada em dois volumes. As 

fotografias ilustram o texto (Fig.) e outras foram apresentadas na 

forma digital (Dig.) em um CD que acompanha o conjunto impresso. 

O corpo textual está divido em quatro partes, seguindo o ciclo 

lunar. Lua Nova; Lua Crescente; Lua Cheia; Lua Minguante. Por que a Lua 

tem esse peso e importância? Em muitas antigas civilizações as festas 

aconteciam levando-se em conta o tempo cíclico, regido pelo 

movimento lunar. Os períodos das colheitas direcionavam os rituais 

em homenagem à natureza e à fertilidade. Incorporado ao calendário 

da Igreja católica, a partir do século VI d.C. o deslocamento do 

Carnaval dependeu da marcação do domingo de Páscoa, comemorado 

na primeira Lua Cheia da primavera, no hemisfério norte, ou do 

outono, no hemisfério sul. O provérbi

Lua N

lunar, que, segundo a explicação popular, era necessário para que os 

exageros da orgia da pândega dos homens não fossem vistos pelos 

deuses do Olimpo. Assim, a Lua, Selene na mitologia grega, sempre 

regeu e influenciou o tempo da festa carnavalesca, datada a partir de 

seu ciclo. Em relação à Arte das máscaras, muitos artesãos-artistas 

respeitam o ciclo lunar para execução de seu trabalho. Os balineses, 

por exemplo, produzem as máscaras em madeira a serem usadas no 

teatro e rituais sagrados, apenas nos dias bons: tempo de Lua Nova e 

Lua Cheia (BALI, 1990).  

Assim, percebendo sua importância usei as fases da lua como 

divisor textual, no qual estão inseridos oito capítulos. Essas quatro 

divisões trouxeram em destaque elementos que embasam a teoria ator-

rede e que nortearam a pesquisa. Assim, a Lua e alguns 

direcionamentos da teoria apresentaram as partes do todo: natureza e 



35 
 

Começando a Tecer... 

cultura atrelando-se na costura da Tese.  

Reconheço que a mitologia é exemplo. Com sua forma e 

linguagem própria, suas histórias fabulosas acerca dos deuses, 

semideuses, heróis e suas relações com os homens, ela aciona 

elementos que nos ajudam a construir e desconstruir significados 

mitologia desempenha então plenamente o seu papel essencial, que 

consiste em ser um sistema de pensamento, destinado a explicar o que 

, p.12). E com isso nos faz pensar, 

sentir, compreender, imaginar, crescer, viver. 
A mitologia, muitas vezes, explica a gênese de muitos 
paradigmas sociais; embora sejam arquétipos do 
inconsciente coletivo em épocas passadas, guardadas as 
proporções, podem ser transpostas para a atualidade. 
(SÁ; CONTIJO, 2010, p.29). 
 
 

Utilizei a mitologia grega como porta de entrada para os 

subtítulos de cada capítulo: um operador cognitivo que significou um 

convite para se pensar sobre a temática desenvolvida em cada texto.  

Lugares, Tradições e Rostos: Máscaras no Carnaval de Pernambuco. 

Objetos que Falam sem Calar Sujeitos. Este título serviu como fio 

condutor, me ajudando na tessitura dos capítulos que configuram o 

trabalho. 

O segredo, o medo, a vaidade e o prazer foram temas recorrentes 

que me auxiliaram na formação da manta do conhecimento. Presentes 

na vida dos folguedos esses elementos não apareceram de forma linear 

nas falas de brincantes, moradores e visitantes. Como linhas que se 

entremeiam eles formaram uma trança, desenhando um tempo 

histórico e cíclico. 

 

 

 

 

 

 

 



36 
 

Começando a Tecer... 

PARTE 01: Lua Nova  

A Lua Nova tem sua face brilhante encoberta e, como um brincante, 

mascara-se. Nos mais diversos cantos e recantos, rostos e máscaras 

envolvidos na magia do mascaramento. Identidades formatadas. 

Memória revigorada. Atores, humanos e não-humanos, narram 

histórias. 

 

Em Lugares e Tradições (Capítulo 01) parti das Cidades: 

Construídas e Reveladas percorri as Festas: Tradição que Reencanta e cheguei 

à problemática que envolve o Ser e Estar: Identidades Plurais. Cada lugar 

guarda encantos, sons, cores, paisagens, gostos, cheiros, pessoas 

repletas de desejos e sonhos, expectativas e realizações. Objetos e 

indivíduos povoam as cidades, constroem sua história, preservam e 

transformam suas tradições. Nesse itinerário as identidades são 

formatadas tendo nos folguedos mais uma possibilidade de 

construções identitárias. Bezerros: Terra dos Papangus e Afogados da 

Ingazeira: Terra dos Tabaqueiros são exemplos dessa dinâmica vivida 

em torno da pândega carnavalesca. A máscara contou histórias 

centenárias. 

Em Rostos e Máscaras (Capítulo 02) observei faces de 

moradores e brincantes, que revelaram a Memória: Lembranças e 

Esquecimentos e enalteceram a importância das Mascaras: Magia e 

Realidade. Os mitos de origem foram como verdades revividas em cada 

história contada. Nos ateliês, saberes e fazeres edificados pela 

passagem dos ensinamentos, relação entre mestres e aprendizes que 

criam uma Arte pautada a partir do vivido. A máscara gerou 

conhecimento. 

 

PARTE 02: Lua Crescente 

Na face lunar, luz e sombra dividem a superfície onde habita São Jorge 

e o dragão, em constante luta. No satélite e nas terras dos mascarados 

imaginário e realidade caminham juntos, formando um conjunto de 

brincadeiras e máscaras. Revelação e ocultação; alegria e curiosidade. 

O que importa é brincar e se ocultar. Os mapas anunciam a riqueza 



37 
 

Começando a Tecer... 

dos folguedos. O segredo dita as regras. Os rastros são seguidos: 

multiplicidades, emaranhados, complexidade. 

 

No mapeamento das máscaras presentes nos municípios de 

Pernambuco a Cartografia dos Mascarados (Capítulo 03), revelou 

características marcantes em diversos folguedos, ajudando a construir 

as teias das máscaras. Estes objetos falaram sem calar sujeitos, 

mostrando a dimensão da criatividade individual e coletiva. A máscara 

ligou, como fios de uma teia infinita. 

O Segredo: o Jogo do Mascaramento (Capítulo 04) indicou 

a força do sigilo e do anonimato presentes nas brincadeiras dos 

mascarados. O Campo do Segredo mostrou-se pela existência da Máscara: 

A máscara revelou e escondeu, num jogo 

de encantamento. 

 

PARTE 03: Lua Cheia 

A Lua apresenta-se plena: luz, força, brilho. Exibe-se vaidosa. Provoca 

admiração e temor. Na festa os brincantes se mostram e se amostram, 

como a Lua Cheia. Com tamanha intensidade os folguedos envolvem 

mascarados, moradores e turistas. O medo assusta e satisfaz. A 

vaidade marca presença. Ordens estabelecidas. Desordens desenhadas. 

Conexão entre natureza e cultura. Os atores produzem suas teorias. 

 

O Medo: Feio ou Perturbador? (Capítulo 05). Esta questão 

marcou os folguedos dos mascarados desde os mitos de origem até os 

dias atuais. Apresentando-se na dinâmica da festa o jogo entre ordem 

e desordem foi revelado. Marcando o imaginário dos participantes das 

brincadeiras a Beleza do Feio destacou-se como tatuagem, que feriu a 

pele e deixou lembranças. A Beleza do Belo também trouxe 

perturbações. A máscara assustou, provocando sensações. 

Nos espelhos encontrados nas cidades de Bezerros e Afogados 

da Ingazeira e em tantas outras, nas lentes das máquinas fotográficas e 

de filmagem de turistas e repórteres, a Beleza se refletiu, desvelando A 

Vaidade: Fazer-se Ver. (Capítulo 06). Sedução, brilho, encantamento 



38 
 

Começando a Tecer... 

enalteceram os folguedos, inseridos no mundo da espetacularização. A 

máscara chamou a atenção, despertando a curiosidade. 

 

PARTE 04: Lua Minguante 
  
Num constante movimento os claros e escuros desenham a extensão 

da Lua. Mudanças e permanências que envolvem a existência astral. 

Numa mesma dinâmica os folguedos dos mascarados nascem e 

morrem; renascem e ampliam-se; renovam-se e se mantêm. E a 

tradição forma um perene movimento. Um prazer individual e 

coletivo envolve esse processo de mutações. A dinâmica aparece e tem 

voz: trans-formações.  

 

O Prazer: o Poder da Identificação (Capítulo 07) envolveu 

todo o universo trabalhado indicando a satisfação dos atores, expressa 

nos preparativos da festa, na elaboração das máscaras, na escolha dos 

temas para as fantasias, no ciclo da dádiva que embasou as relações e 

fez brotar sentimentos. A máscara uniu, provocando emoção. 

O Movimento da Tradição (Capítulo 08) indicou a 

importância das buscas, das lutas, das estratégias para a renovação e 

manutenção dos folguedos. Como filamentos que bordaram uma 

manta multiforme os indivíduos e os quase-sujeitos construíram redes: 

desenhos percebidos no âmbito local e universal. A Categorização das 

máscaras revelada pelo campo destacou a diversidade do imaginário e 

da estética dos mascarados. A máscara estava presente, mantendo e 

renovando a tradição. 

Em Continuando a Tecer alguns questionamentos sobre os 

fios que indicaram as possibilidades de continuidades da pesquisa. 

Longe de ser um capítulo conclusivo, segui nos labirintos da Cultura 

da Tradição, percebendo a riqueza do universo das máscaras, onde 

Dionísio e Apolo se encontraram. A máscara continuou viva, construindo 

caminhos de reflexão. 

 
  

 



PARTE 01: LUA NOVA



40 

PARTE 01: Lua Nova 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Selene, a deusa Lua, era filha dos Titãs Hipérion e Téia. Percorria o céu 

em um carro prateado, puxado por dois cavalos brancos. Irmã de 

Hélios, o deus Sol e Eos, a deusa Aurora, foi criada por Nix, deusa das 

trevas, personificação da noite. Em função de sua beleza sempre foi 

assediada pelos deuses, ficando conhecida como divindade da 

fertilidade, pelo grande número de filhos. Selene não vivia no Olimpo e 

sim no céu. Antes de fazer sua diária e contínua jornada celeste 

banhava-se nas águas do mar (KURY, 2008). 

A Lua Nova caminha durante o dia. Nasce às seis horas da manhã e se 

põe às seis horas da noite. Como um brincante que se mascara 

esconde sua face sombria, pois, em seu movimento diurno não reflete 

a luz de seu irmão Sol à noite. Pela ausência do brilho lunar, o céu 

parece mais estrelado, assemelhando-se a uma multidão de brincantes 

em festa.  

Na pândega carnavalesca rostos e máscaras compartilham a alegria de 

brincarem juntos e vivenciarem, sob a escuridão da Lua Nova, os 

excessos da festa. Para entender esta dinâmica festiva e o movimento 

dos folguedos torna-se necessário dar voz aos atores, sejam eles humanos ou 

não humanos; permitir que se expressem, que falem, pois cada um e todos são 

insubstituíveis e fazem a diferença. (LATOUR, 2012). 
  

 



41 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

1. LUGARES E TRADIÇÕES 

 

 

                  
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

      
Qual é a amarra mais firme? Quais as cordas que são 
quase impossíveis de romper? Entre os homens de uma 
qualidade elevada e seleta serão os deveres: esse respeito, 
como convém à juventude, essa timidez e delicadeza 
diante de tudo o que é venerado há muito e digno, o 
reconhecimento pelo solo em que cresceu, pela mão que 
o guiou, pelo santuário em que aprendeu a orar - serão 
mesmo seus momentos mais elevados que o ligará mais 
firmemente, que o obrigará mais duradouramente. 
(NIETZSCHE, 2006, p.22). 
 
É nesse caldeirão de experiências que os viajantes 
redescobrem sua própria cidade, o que é seu diante do 
estranho-familiar, do presente-passado, da metrópole-
província. (BRANQUINHO, 2007, p.22). 



42 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 

 

 
 
 

 

 

 
 

 

O Olimpo era a morada dos deuses do panteão grego. Não existe um 

acordo sobre sua localização, sendo geralmente estabelecida uma 

relação com o monte Olimpo, ponto mais alto da península grega. 

Situado em um lugar misterioso, acima das mais altas montanhas da 

Terra, possuía penhascos que olhavam para picos de diversas alturas, 

formando um cenário repleto de encanto e beleza. Há narrativas que 

retratam o lugar cercado por muros e ligado ao exterior por inúmeras 

portas cuja entrada principal apresentava-se em destaque, geralmente 

protegida por um septo de nuvens, guardada pelas Horas, divindades 

das estações e porteiras desse sagrado lugar. 

Pode-se pensar no Olimpo como uma cidade, um conjunto de palácios 

de cristal que abrigava as residências dos deuses, iluminava-se com as 

festividades e encantava-se com as assembléias dirigidas por Zeus, o 

deus maior, chefe absoluto de todos. Além dos deuses superiores 

havia ali divindades menores e semideuses, concebidos da união com 

os humanos.  

Lá não existiam estações e nem o tempo mudava: jamais chovia, nunca 

ventava e o sol iluminava sempre aquele reino brilhante. Os deuses 

olímpicos moravam nesse lugar celestial, que estava também 

conectado à terra. Alimentavam-se com ambrosia, manjar divino, e 

bebiam néctar, ao som da lira de Apolo, fascinados pelos cânticos e 

danças das Cárites e das Musas. Não envelheciam, desfrutando da 

juventude eterna. 

No Olimpo cada divindade encontrava-se provida por atributos e 

habilidades, desempenhavam as mais diversas funções e desígnios e 

olhavam para os pobres humanos mortais e suas cidades construídas 

abaixo das espessas nuvens, sobre o solo terrestre (KURY, 2008; 

AQUINO, 2007). 



43 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.1 As Cidades: Construídas e Reveladas 

O imaginário das cidades nasce desta substituição 
constante, desta mobilidade permanente entre os signos 
que compõem a cidade real pelos que construíram a 
cidade imaginária. Sendo imaginar mais simples que 
construir, mais econômico, mais expedito, a imaginação 
surge como o artifício que nos medeia o real. (DIAS; 
FERNANDES, 1989, p. 358). 
 
 

Inicio esta viagem pensando em tantas cidades grandes e 

pequenas que existem no mundo, lugares com suas diversas 

dimensões, culturas, complexidades, paisagens, velocidades, cheiros, 

sons e cores. Cidades que abraçam habitantes e visitantes que vivem 

cotidianos repletos de buscas e realizaçõe

(MORIN, 2007, p.25). Tanto os indivíduos, quanto as cidades se 

constituem desses múltiplos contatos, encontros fugidios e 

duradouros, relações esporádicas e constantes, partilhar de espaços e 

cenários nos quais ser e estar são verbos conjugados continuamente.  

Do litoral ao sertão de Pernambuco muitas foram as cidades 

percorridas em minha trajetória de pesquisa. Ao caminhar pelas ruas 

do Recife, capital do Estado, percebia os transeuntes que passavam 

apressadamente por mim. Eram corpos multiformes, rostos com 

semblantes diversos, peles de tons variados, vidas carregadas de 

significados. Pouco ou nada sabia sobre o cotidiano daquelas pessoas, 

mas podia imaginar que corriam assim, apressadas, em busca da 

sobrevivência e realização. 

O conjunto de indivíduos transformava-se em multidão. O 

entrelaçado das ruas formatava o tecido urbano e os altos edifícios 

desenhavam uma muralha de vidraças brilhantes, ao longo das 

avenidas. As buzinas irritadas formavam uma sonoridade intensa e 

marcante. Assim a cidade se povoava dessa diversidade de humanos e 

objetos, fazendo-se cenário de um cotidiano característico das grandes 

metrópoles.  

Em outro contexto, ao percorrer as ruas estreitas de alguma 

conhecida cidade interiorana, cruzando praças, caminhando pela feira 



44 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

próxima à matriz, tinha o meu percurso interrompido por encontros 

casuais com amigos, parentes, conhecidos, que calorosamente falavam 

comigo. Rostos que reconheci durante o desenvolvimento do trabalho 

de campo, alguns com peles marcadas pelo tempo, corpos com 

estaturas variadas, vidas repletas de sentido e aspirações. As paisagens 

nas pequeninas cidades visitadas eram pintadas, ora pelo verde 

presente na vegetação viva, ora pelos marrons-acinzentados que 

denunciavam a escassez das chuvas. Geralmente apresentavam-se 

serenas, trazendo uma sonoridade de bichos e gente que vivenciavam 

as relações cotidianas. 

Entre a grande metrópole e os pequeninos lugarejos observei 

cidades em crescimento, manchas populacionais que aumentavam a 

cada ano. Os 185 municípios que formavam o estado de Pernambuco 

podiam representar nitidamente essas diversas escalas que traziam 

consigo a dinâmica e complexidade contemporânea. Essas viagens e 

encontros marcaram de forma contundente a minha memória. 
Ao chegar a uma nova cidade, o viajante reencontra um 
passado que não lembrava existir; a surpresa daquilo que 
você deixou de ser ou deixou de possuir revela-se nos 
lugares estranhos, não nos conhecidos. (CALVINO, 
2006, p. 28). 
 
 

Assim as viagens trouxeram o encantamento de novas 

descobertas e antigas recordações. Como um viajante atento aos 

detalhes de cada lugar e como um curioso observador, com sede de 

conhecimento, iniciei e conclui os itinerários que me levaram a 

percorrer os municípios pernambucanos: dos menores lugarejos com 

pequeninos centros cercados pelos sítios circunvizinhos até os 

aglomerados urbanos inseridos na problemática do desenvolvimento 

existente nas grandes metrópoles. Nessa caminhada compactuei cada 

vez mais com a ide to que se deixa 

EIRA, 1998, p.117). 

Algumas cidades estavam tão próximas que era quase 

impossível perceber os limites que as separavam, a não ser pela 

sinalização rodoviária. Outras guardavam enormes distâncias que 



45 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] Michel Maffesoli 
utiliza o conceito de 
tempo-lugar no qual se 
desenvolvem as relações 
cotidianas. 

estar atentos ao 
componente relacional da 
vida. O homem em 
relação. Não apenas a 
relação interindividual, 
mas também a que me 
liga a um território, a uma 
cidade, a um meio 
ambiente natural que 
compartilho com os 
outros. Estas são 
pequenas histórias do dia-
a-dia: tempo que se cristaliza 
em espaço.  (1987, p.169). 
O tempo- lugar faz o elo, 
marca a vida das pessoas 
(MAFFESOLI, 2004). 
 
 

pareciam infinitas. Dependendo da região, pude contemplar o mar que 

banhava a Capital e as cidades litorâneas; perder de vista os 

verdejantes canaviais e pastos para o gado, que parecia pinceladas 

brancas em um quadro impressionista; admirar as paisagens marcadas 

pelo cinza e marrons, repletas de vegetação retorcida do agreste e das 

cactáceas do sertão. E nessa caminhada pude realmente comprovar 

. 

Construídas e reveladas cada cidade é uma cidade. Cidades 

visíveis, que podem ser percebidas pelas características de sua 

arquitetura, pela multiplicidade de suas paisagens, pelos detalhes de 

seu clima e peculiaridade de seus indivíduos. Cidades invisíveis, 

erguidas pelas lembranças de seus moradores e construídas sob 

embebe como uma esponja dessa onda que reflui das recordações e se 

des imaginadas em nossas 

mentes, a partir de identidades propagadas pela mídia, chavões que 

identificam os lugares, slogans que, de uma forma simples e rápida 

vendem uma imagem que as caracterizam. E tanto o viajante, quanto o 

morador, vivem na tensão entre a cidade real, a cidade utópica e a 

rvalo entre a cidade e o sonho da 

 

Nas cidades percorridas observei sempre que proximidade e 

afastamento entre os indivíduos e entre estes e os lugares são 

elementos que atuam diferentemente no tempo-lugar1, conforme a 

dimensão e complexidade de cada canto. O contato com diversas 

comunidades só serviu para reiterar a percepção de que nas pequenas 

cidades interioranas de Pernambuco as dimensões geográficas e 

habitacionais são bem mais reduzidas: elas guardam escalas espaciais 

menores e convívio ampliado pela proximidade. Os moradores se 

conhecem pelo nome e sobrenome. Relações de parentesco e 

vizinhança se mantêm nesses lugares onde é possível conjugar o verbo 

encontrar: a cidade é relacional formada por seus pequenos e simples 



46 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

locais onde se podem usufruir prazeres do compartilhar. A escala 

ajuda nessas relações de proximidade e o tempo parece passar de 

forma mais amena, diminuindo a velocidade dos atos e aumentando a 

força de se vivenciar um presente pleno. Nos pequenos vilarejos os 

habitantes não param de se observar mutuamente. A memória registra 

acontecimentos e gestos que repercutem na pequena sociedade, 

contribuindo para modificá-la (HALBWACHS, 1990). 

Nas grandes metrópoles, diferentemente, a velocidade e a 

dinâmica da vida urbana formata um convívio mais fluido: cotidiano 

construído sob a base do anonimato. 

constitui um turbilhão permanente ordem/ desordem/organização 

através de miríades de interações e retroações. (MORIN, 2007, p. 

192).   

Nas ruas e avenidas transeuntes formam uma multidão de 

pessoas sem nome, que segue apressadamente em diversas direções e 

com objetivos individuais. Nos centros comerciais compradores e 

vendedores trocam apenas as palavras necessárias à concretização dos 

negócios. No trânsito, motoristas solitários ou usuários de coletivos 

fazem silenciosos percursos em meio a infindáveis engarrafamentos. A 

mobilidade geográfica, a disposição arquitetônica, o contínuo 

migratório, influenciam no sentimento em relação aos espaços da 

cidade grande. 
Algumas cidades se caracterizam por terem fronteiras 
que desaparecem: são cidades cujas descrições se 
confundem; são problemas sociais e econômicos que se 
repetem; são ações militares que ocorrem em espaços 
reais, sobrepostos por ações eletrônicas, guerras 
cibernéticas que desafiam as regras tradicionais de 
distância, tempo e velocidade. (BRANQUINHO, 
2007) 
 
 

Qualquer que seja a dimensão das cidades, conhecê-las e 

identificá-las significa atiçar todos os nossos sentidos. Visão, audição, 

paladar, tato, olfato e porque não incluir um sexto elemento, atrelado a 

nossa imaginação: formam um conjunto que ajuda na identificação 

dos lugares, marcando a lembrança de moradores e visitantes. Isso 

revela que o conhecimento não é um espelho das coisas ou do mundo 



47 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

exterior. As percepções são traduções e reconstruções cerebrais 

baseadas nos estímulos ou sinais captados e codificados pelos sentidos 

(MORIN, 2002a).  

Penso que essa teia de sentidos e sensações é de suma 

importância para que consigamos captar melhor as cidades em que 

vivemos ou visitamos. A reunião de elementos da natureza que nos 

cerca; as tantas produções fruto da interferência humana; os 

indivíduos com seus detalhes singulares que caracterizam cada povo e 

sua miscigenação: tudo desperta o sentido da visão e ajuda a desenhar 

a identidade citadina. As melodias, os sotaques, o silêncio, o barulho, 

formam uma musicalidade que permite a audição dos sons próprios de 

cada comunidade.  

A culinária também aciona lembranças inesquecíveis dos 

lugares por onde passamos. A cozinha é uma linguagem por meio do 

qual falamos de nós mesmos e sobre os lugares do mundo 

(WOODWARD, 2009). Como servimos os alimentos, organizamos os 

pratos, misturamos ingredientes e temperos, elaboramos rituais 

associados à prática de ingerir os alimentos, cultuamos as proibições 

de consumo em função de restrições religiosas, crenças, costumes 

tradicionais: é um conjunto complexo e revelador. A comida é boa 

para se pensar sobre o homem e suas relações; é repleta de 

significados simbólicos, sendo um exemplo da transformação de 

natureza em cultura (LÉVI-STRAUSS, 2004). É tão importante 

quanto a língua, sendo uma forma de comunicação. Como o paladar, o 

olfato absorve cheiros que traduzem a cultura de cada povo, de sua 

culinária, da natureza presente, do desenvolvimento humano. 

Perfumes deliciosos e odores marcantes são como cicatrizes, trazendo 

recordações. O sentido tátil, por sua vez, revela a maciez e aspereza de 

superfícies, texturas, peles, tecidos, singularidades de materiais e 

objetos existentes nos lugares, a partir do contato com nossos corpos. 

Ampliando essas sensações, destaco a sensibilidade, o inteligível, a 

imaginação, que tudo cria, tudo liga, tudo lembra, tudo esquece, tudo 

permite: verdadeira condição de sabedoria e conhecimento. A partir de 



48 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[2] Esse conceito será 
retomado no Capítulo 03 
 
 
 
 
 
 

todos esses elementos que dialogam incessantemente, as cidades são 

registradas em nossas mentes e em nossas almas, são identificadas, e 

podemos, através das enraizadas lembranças causadas por essas 

sensações, nos transportar até elas. Assim as cidades revelam 

identidades próprias e construídas e ao percorrê-las percebemos que: 
É impossível apreender em sua totalidade esse universo 
infinito de símbolos que envolvem a cidade, pois cada 
um de nós estabelece relações próprias com o lugar, 
descreve com ele uma trajetória sempre singular. 
(NOGUEIRA, 1998, p.117). 
 
 

Acionando esse conjunto de sentidos desejei captar as cidades, 

observando, dentro da possibilidade espacial-temporal da pesquisa, 

grandes e pequeninos labirintos nelas revelados pelas paisagens e 

cenários e, principalmente, pelas histórias registradas e contadas por 

seu povo e dos rastros deixados por de seus objetos: buscando as 

associações de humanos e não-humanos, atribuindo-lhes o devido 

valor de atores (LATOUR, 2012).  

Ao andar pelas ruas tanto de Bezerros quanto de Afogados da 

Ingazeira, contemplei as casas coloridas repletas de vida que 

emolduravam, com suas janelas, os moradores (Fig. 01 e 02). Estes 

traziam nos rostos as marcas profundas do tempo vivido. Nesse 

aprendizado constante observei que tanto as casas, quanto a cidade, 

[...] não são verdadeiros objetos, já que fazem parte de nós mesmos 

e se ambas parecem que sempre estiveram ali [...] é porque foram 

assimiladas inconscientemente, como naturais, pelo processo de 

identificação, antes que nos déssemos conta disso  (ROUANET, 

2007, p. 16).  

Tentei perceber não o que se apresentava visível, mas o que 

estava envolto em certa invisibilidade, embasado nas relações, nas 

conexões, na política, no plasma2, que é como um pano de fundo 

repleto de dinamismo. É ele [o plasma] que nos possibilita mensurar a 

extensão de nossas ignorâncias a respeito das cidades. (LATOUR, 

2010). Assim, o construído e o revelado, os registros e as lembranças, 



49 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

formaram uma espessa camada: argila fértil da qual pude sorver os 

ensinamentos sobre os lugares que precisava melhor conhecer.  

 

1.1.1 Bezerros: Proximidade da Capital 

 [...] Os mitos, ou lendas, se propagam nas mais diversas 
dimensões, com o natural embaralhamento de fatos ou 
de episódios [...]. (SOUTO MAIOR, 2005, p. 45). 
 
 

Partindo do litoral até Bezerros, pela BR 232, parece que todas 

as cidades estão agregadas à Capital. Recife, Jaboatão dos Guararapes, 

Moreno, Vitória de Santo Antão, Pombos, Gravatá e Bezerros 

formam uma linha que liga as cidades cortadas pela BR, caminho que 

oferece uma viagem tranqüila, possibilitando sentir a diminuição da 

temperatura e a mudança na paisagem (APÊNDICE C). Em alguns 

momentos, principalmente no início das manhãs, quando o sol ainda 

não mostrou toda a sua força, muitos moradores usavam o 

acostamento para exercitar-se em longas caminhadas. Os andarilhos, 

levando consigo sua casa e seus sonhos seguiam também ao longo da 

via, chamando a atenção dos motoristas por seus desgrenhados 

cabelos, roupas sujas e sonora conversa com o vento. Ao encontrá-los 

no percurso, eu ficava sempre pensando naqueles encontros fugidios, 

que provavelmente, nunca mais tornariam a acontecer. 

A distância entre os municípios era minimizada pelas lindas 

paisagens, formadas por folhagens de cor e cheiro, pelas flores de 

cheiro e cor, pelos frutos de cor e sabor e por pessoas e bichos de cor 

e som, fechando assim um ciclo de encontros entre tantos seres 

animados. As plantações de verduras, as feiras coloridas, as casas que 

se debruçavam sobre a cinza estrada de asfalto, o relevo do Planalto da 

Borborema cujo cenário atingia sua magnitude na visão dos penhascos 

da Serra das Russas, tudo isso fazia com que o trajeto de Recife até 

Bezerros se tornasse um pulo.  

Iniciei, assim, minha aprendizagem sobre Bezerros e seu povo. 

Ronaldo Souto Maior, historiador Bezerrense, afirma que o maior 

patrimônio que um povo pode ter é sua história, suas tradições, sua 

identidade. Essa história muitas vezes não tem os registros escritos, 



50 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

tempo foi sacralizado como forma de aquisição de extensas terras, e 

não com a consciência de fazer história, mesmo porque sua cultura era 

econômica, e não int  (SOUTO MAIOR, 2005, p. 45). Daí a 

necessidade e importância de montarmos um quadro a partir dos 

poucos registros escritos e da tradição oral, passada através das 

gerações. 

A história de Bezerros pode começar a ser formatada a partir 

do nome da cidade e a origem do município. Segundo a tradição oral e 

alguns dados históricos, os Torres foram os primeiros ocupantes 

daquela área, pois em torno de 1683, Manuel Torres recebeu vinte 

léguas de terras agrestinas, resultado do processo de doação de 

sesmarias, característico do período de colonização. Ali foi formada a 

fazenda dos Currais, que posteriormente seria vendida a um morador 

de Recife, da família Brayner.  

Nos registros do consagrado historiador Pereira da Costa 

(apud SOUTO MAIOR, 2005), havia no local onde hoje se encontra a 

cidade sede de Bezerros uma fazenda de criação de gado, pertencente 

a um membro da família Brayner, nas primeiras décadas do século 

XVII. Esse, por sua vez, deu guarida aos irmãos José e Francisco 

Bezerra. Sendo devotos de São José, os irmãos ergueram uma 

capelinha de taipa na fazenda, passando a ser chamada pelos 

moradores da região de capelinha de São José dos Bezerros. Como 

observa Mircea Eliade  um território senão 

-  de novo, quer dizer: consagrando-o  (1992, p. 45). Esse 

comportamento religioso de marcar os territórios com cruzes, erguer 

santuários, edificar igrejas, foi herdado dos conquistadores 

portugueses e espanhóis. 

Transformando-se depois em abastados fazendeiros, os 

Bezerras foram os responsáveis pela formação da comunidade em 

torno da Capela, hoje Matriz do município (Dig. 01). A partir de 1768 

a povoação, inicialmente chamada dos Bezerras ou dos Bezerros, 

finalmente teve o nome Bezerros, denominação que perdura até hoje. 



51 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] O Agreste Central é 
composto por 26 
municípios, conforme 
mapa (APÊNDICE A). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Como afirma o historiador, ão se pode negar, pois, que o nome 

BEZERROS está fortemente ligado, não somente ao nome dos 

proprietários, bem como na atividade ali desenvolvida, uma fazenda de 

  

Existem, contudo outros mitos de origem sobre o nome do 

município. Segundo a tradição oral, o local onde se ergueu a cidade era 

uma queimada de bezerros. Outra versão é que um dos filhos da 

família Bezerra havia se perdido e houve uma promessa a São José 

para encontrá-lo com vida, sendo erguida a capela em sua 

homenagem. 

O povoado de São José dos Bezerros foi elevado a Curato em 

1768, e posteriormente, em 1805 à categoria de Freguesia, 

desmembrada da paróquia da freguesia de Santo Antão. Em 1870 

passou a ser reconhecida como Vila. O desenvolvimento ampliou-se e 

com ele mais fazendas foram surgindo e novos engenhos instalados, 

ocasionando a derrubada de matas para a construção de moradias e 

estradas. A força humana e escrava trabalharam lado a lado para o 

enriquecimento dos senhores proprietários de terra. Já no período 

republicano, muitos engenhos de açúcar e rapadura passaram a 

dedicar-se à produção de café, ficando o município em destaque no 

cenário cafeeiro de Pernambuco. Logo Bezerros revelou sua 

importância social, econômica e religiosa (SOUTO MAIOR, 2005). 

Situado na Região de Desenvolvimento do Estado de 

Pernambuco denominada Agreste Central3, Bezerros limita-se ao 

Norte com os municípios de Cumaru e Passira, ao Sul com Sairé, 

Camocim de São Felix e São Joaquim do Monte, à Oeste e Noroeste 

com Caruaru e Riacho das Almas e à Leste e Sudeste com Gravatá e 

Sairé (APÊNDICE D). A sede do município está distante 105 

quilômetros da Capital, numa altitude de 471 metros do nível do mar. 

O município encontra-se na porção oriental do Maciço da Borborema, 

uma superfície aplainada com cerca e 400 metros de altitude, mas 

contando com elevações que oscilam entre 600 a 800 metros. Em seu 

entorno, as serras formam uma linda paisagem marcada pelos claro-



52 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

[4] Dentre as Serras 
destacam-se Serra Negra, 
Serra Nova, 
Alto da Vertente, Serra do 
Retiro, Mirante do Monte 
Guaribas, Serra de 
Camaratuba. 
(GOVERNO DE 
PERNAMBUCO, 1982). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

escuros dos cinzas do relevo4 (Dig.02). Serra Negra, à cerca de 900 

metros de altitude, é um importante ponto turístico, sendo visitada 

durante todo o ano em função da amenidade de seu clima e da 

presença marcante de belos cenários (GOVERNO DE 

PERNAMBUCO, 1982). 

A vegetação da região em torno do município caracteriza-se 

pela predominância de cactáceas e bromélias, típicas do agreste. Uma 

vegetação mais densa de mata serrana pode ser encontrada nas áreas 

mais elevadas. De vital importância para a origem e desenvolvimento 

da região, as bacias hidrográficas dos rios Capibaribe e Ipojuca 

formam a rede de drenagem que corta o município. Pequenos 

afluentes do Capibaribe, com regime fluvial intermitente passam na 

região e o próprio rio Ipojuca, perene, cruza a cidade de Bezerros, 

sendo uma referência para sua história. Hoje esse rio sofre com a 

poluição gerada pelos aglomerados urbanos constituídos ao longo de 

todo o seu curso. 

O distrito sede e os distritos de Sapucarana e Boas Novas 

constituem o município, onde encontramos os povoados principais de 

Serra Negra, Sítio dos Remédios, Cajazeiras e Areias. A população 

registrada no ano de 2010 era de aproximadamente 58.700 habitantes. 

No distrito de Boas Novas existe uma comunidade quilombola de 

Guaribas de Baixo, com cerca de 100 famílias, marcando os 

remanescentes de um passado tatuado pela escravidão do período 

colonizador. (IBGE, 2010; PREFEITURA MUNICIPAL DE 

BEZERROS, 2011).  

Distante 23 quilômetros do centro de Gravatá e 31 

quilômetros do centro de Caruaru - dois pólos de grande importância 

comercial e turística - Bezerros também se mostra como uma cidade 

em crescimento. Percorrendo suas ruas ladeirosas, marcadas por casas 

com fachadas coloridas e bem cuidadas, a cidade agrupa no centro, 

próximo à Matriz de São José, um comércio varejista bastante 

diversificado (Dig. 03). Na área industrial abrange a fabricação de 

doces, gêneros alimentícios, bebidas, bem como a produção de 



53 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

  
 
[5] Capa do cordel  
O Carnaval do Papangu, de 
autoria de J Borges. 
 
[6] Parte de uma 
entrevista transcrita do 
folder de exposição A 
Arte de J. Borges: do Cordel à 
Xilogravura, organizada 
pela CAIXA Cultural, Rio 
de Janeiro, 2009.  
 
 
 
 

cerâmicas, pré-moldados, serrarias e plástico. A agricultura temporária 

de hortaliças e culturas de subsistência de grãos, ao lado da pecuária de 

bovinos, suínos, ovinos e caprinos, e criação de aves são importantes 

atividades econômicas da região (IBGE 2010; PREFEITURA 

MUNICIPAL DE BEZERROS, 2011). 

A cidade destaca-se pelas ações que envolvem a cultura e o 

turismo. A amenidade do clima e a culinária típica da região são 

elementos que servem de atrativo para a visitação. Podem-se 

presenciar temperaturas que variam nos meses mais frios de maio a 

agosto, entre 15ºC a 18ºC. Ali são encontrados inúmeros pratos da 

gastronomia nordestina, como o bode, a galinha de capoeira, e os 

bolos e doces para sobremesa. No distrito de Serra Negra os visitantes 

têm uma privilegiada visão: mirantes com cerca de 900 metros de 

altitude e sob uma temperatura que pode chegar a 8ºC. O Parque 

Ecológico de Serra Negra exibe cenários exuberantes com vegetação, 

açudes e fontes naturais, o que chama a atenção dos amantes do 

turismo ecológico e dos esportes radicais (Dig. 04). 

Entre os mais expressivos exemplos do artesanato bezerrense 

encontra-se a confecção de bumbas e máscaras em papel machê, os 

brinquedos em madeira, as frutas em cerâmica e os trabalhos de 

xilogravura, com destaque para a produção do artista J. Borges. 

Nascido em Bezerros em 1935. José Francisco Borges é reconhecido 

como mestre em sua Arte5. Embora tenha cursado apenas 10 meses na 

escola, desenvolveu uma aprendizagem através dos folhetos de cordel, 

tornando-se escritor desta arte popular. Passou, então a atrelar a arte 

do cordel à da xilogravura.  
E ainda hoje faço cordel, já tenho além de 200 títulos 
publicados e espalhados pelo mundo. Melhor ainda foi 
porque a necessidade de ilustrar o cordel me levou a 
ilustrar sem nunca ter visto como era. Desde essa data eu 
virei artista, pela necessidade de ilustrar virei xilógrafo
gravador popular. (J. Borges6) 
 
 

O mestre mantém um permanente acervo em seu ateliê, 

desenvolvendo com o auxílio dos familiares, folhetos de cordel, 

quadros e inúmeros objetos decorativos e de utilidade, sobre os quais 



54 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[7] No Centro de 
Artesanato de 
Pernambuco estão 
expostas peças de 29 
municípios, representados 
por 220 artesãos- artistas: 
esculturas em madeira, 
peças em barro, 
xilogravuras, bordados, 
brinquedos, rendas e 
máscaras, entre outros.  
As peças são também 
comercializadas em uma 
loja anexa ao pavilhão de 
exposição. 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

imprime sua arte, conhecida no âmbito nacional e internacional (Dig. 

05). J. Borges, Severino Paulo, José Paulo, Dalvino Xavier, Valeciano 

Celestino, Manoel Luiz formam o respeitado grupo de poetas 

populares e repentistas, uma elite da Cultura tradicional da região. 

Como se já não fosse suficiente poder visitar o ateliê de J. 

Borges e atiçar o sentido visual pela beleza de suas peças, a cidade foi 

escolhida para sediar o Centro de Artesanato de Pernambuco, onde 

visualizamos a melhor representação do artesanato do Estado, 

retratado no conjunto de trabalhos de mestres de diversos municípios. 

Ali, a madeira, a cerâmica, o tecido, o papel, as fibras, os 

pigmentos e tantos outros materiais usados pelos artesãos- artistas em 

sua labuta diária resultam em peças de rara beleza, pelo trabalho 

elaborado de artistas que esculpem, tramam, pintam, moldam, 

transformando a natureza em arte. Além de uma permanente 

exposição das obras produzidas no Estado, o Centro promove 

exposições temporárias, oficinas, palestras, cursos, divulgando e 

ampliando nossa cultura7 (Dig.06). 

Destaco também como núcleos de grande importância para a 

cidade e região, o Instituto de Estudos Históricos, Artes e Folclores de 

Bezerros, criado com o objetivo de fomentar a pesquisa e divulgação 

da História, Arte e Folclore do município; o Centro Lítero Rui 

Barbosa e o Centro Cívico Cel. Salviano Machado. Na antiga Estação 

Ferroviária de Bezerros funciona hoje a Estação da Cultura, com o 

Museu do Papangu e uma Biblioteca (Dig. 07 e 08). 

Durante todo o ano a cidade recebe os turistas que chegam 

para conhecer a cultura da região e se divertir com as festas populares. 

Dentre elas o São João e o Carnaval são as mais representativas 

manifestações da Cultura da Tradição local. As festas juninas têm 

como foco as brincadeiras e apresentações na Serra Negra. Durante 

todo o mês de junho o povoado transforma-se em pólo, recebendo 

turistas de muitas regiões do Estado. 

O Carnaval tem o principal papel de catalisador do fluxo de 

visitantes, divulgando o município e maximizando a economia. A 



55 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
[8] Turista, brincante, 
professor, 55 anos. 
Hoje se reconhece como 
Papangu. Depois que 
começou na folia nunca 
mais deixou de participar 
como mascarado. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

história de comemorações do reinado momesco é marcada pela 

irreverência dos Papangus que invadem a cidade e o coração de quem 

os vê e nunca esquece (Fig. 03). 
Nasci em Recife, mas fui criado em Olinda, e o Carnaval 
está no meu sangue. Naquela época, quando criança, eu, 
meus irmãos e amigos saíamos fantasiados de palhaço ou 
alma. Deixei de brincar Carnaval e me fantasiar por 
muitos anos, mas nos últimos dez anos voltei à 
brincadeira. Assim conheci o Carnaval de Bezerros. Eu 
era um Papangu, e não sabia. (Frederico Braga8). 
 
 

1.1.2 Seguindo para o Sertão: Afogados da Ingazeira  

Os signos flutuam; a cidade real aproxima-se da 
imaginada  a cidade imagina-se e alimenta-se do real, 
realizando e construindo imaginário. (DIAS; 
FERNANDES, 1989, p. 359). 
 
 

Continuando minha caminhada pela BR 232 a partir de 

Bezerros observava sempre a predominância das cactáceas e a 

diminuição do fluxo de carros. Bezerros, Caruaru, São Caetano, 

Tacaimbó, Belo Jardim, Sanharó, Pesqueira, Arcoverde. Virando à 

direita em Cruzeiro do Nordeste (Placas), seguindo até Sertânia, 

depois Iguaraci e chegando, finalmente, à Afogados da Ingazeira. A 

decisão do percurso nas inúmeras viagens que fiz àquela região 

dependia sempre das condições da estrada estadual, que muitas vezes 

apresentava-se precária em função das chuvas intensas e falta de 

manutenção. Em algumas viagens segui pela BR 232 e, após Custódia, 

tomei a direção de Flores percorrendo parte da Trans-Pajeú (PE 320) 

até o meu destino (APÊNDICE C). 

Lembro-me das primeiras conversas que tive com os 

moradores de Afogados da Ingazeira, em 2008. Estava conhecendo o 

lugar e colhendo as informações iniciais sobre a brincadeira dos 

Tabaqueiros. Durante contatos informais, me reportava à cidade como 

Ingazeira e logo fui impelida a mudar a forma como me referia ao 

se um morador 

de forma contundente. Naquele momento as duas denominações 

significavam para mim a mesma coisa, mas uma pesquisa mais 

aprofundada sobre a história do município conduziu-me ao 



56 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[9] Os registros 
arqueológicos podem ser 
encontrados no distrito de 
Queimada Grande, na 
Serra do Opa, a nove 
quilômetros da sede do 
município de Afogados da 
Ingazeira; nas encostas da 
Serra do Leitão da 
Carapuça, a 22 
quilômetros da sede; no 
Poço dos Escritos, no 
município de Tabira; e no 
Sítio Buqueirão, na Serra 
da Matinha, situado no 
município de Carnaíba. 
(PREFEITURA 
MUNICIPAL DE 
AFOGADOS DA 
INGAZEIRA, 1997). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

entendimento da diferença entre elas. Para uma maior compreensão 

sobre a origem de Afogados da Ingazeira, tive que retornar ao início 

das ocupações das férteis terras banhadas pelo rio Pajeú, até chegar à 

realidade do município no contexto atual. 

Os rios e as cavernas sempre foram locais privilegiadas para o 

estabelecimento de grupos humanos. Na região do Alto Pajeú os 

abrigos rochosos situados nas encostas de diversas serras9 compõem 

um significativo conjunto arqueológico: sítios que comprovam a 

presença do homem pré-histórico na área. (PREFEITURA 

MUNICIPAL DE AFOGADOS DA INGAZEIRA, 1997).  

Em meados do século XVII inicia-se a evangelização dos 

índios pelos missionários capuchinhos, vindos do Recife (PIRES, 

2004). Assinalando o período da colonização, o Jesuíta Fernão Cardin 

registra em 1584, no Tratado dos Índios no Brasil, a presença dos 

índios cariris, como os primeiros habitantes daquelas regiões elevadas e 

frias do Planalto da Borborema. Reconhecidos como primorosos 

guerreiros eram temidos pelos tupis do litoral, sendo por eles 

denominados de tapuias - inimigo invencível.  

A freguesia das Flores foi a primeira a prosperar naquela 

região. Alguns terrenos à margem do rio Pajeú, apropriadas à 

agricultura e pecuária, serviram de local para o desenvolvimento da 

fazenda Ingazeira, de propriedade de Agostinho Nogueira de 

Carvalho, que iniciou em 1820 a construção de uma Capela em suas 

terras. Ali foi fundada a Vila de Ingazeira, transformada em freguesia 

de São José da Ingazeira, através de decreto expedido pela Assembléia 

Legislativa Provincial de Pernambuco. Em 1836 foi fundado o distrito 

de Ingazeira, subordinada ao município de Flores (PIRES, 2004). 

Os povoamentos naquelas áreas foram originários da 

introdução da pecuária no sertão, principalmente de criadores de gado 

e boiadeiros que se deslocavam de Olinda e Salvador, estabelecendo-se 

em terras de boas pastagens, condicionados à existência de águas 

fluviais. Os currais originaram núcleos populacionais maiores. O 

município de Afogados da Ingazeira teve sua origem a partir da 



57 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

construção de uma casa de oração de taipa, erguida por um capelão e 

que, posteriormente, foi substituída por uma construção em alvenaria, 

em 1836, pela iniciativa de Cel. Manoel Francisco da Silva. Este, 

descendente de portugueses, era proprietário da fazenda Barra de 

Passagem, também chamada de fazenda da Misericórdia. Ali foi 

colocada a imagem de Senhor Bom Jesus dos Remédios, ainda hoje 

padroeiro da cidade (PREFEITURA MUNICIPAL DE AFOGADOS 

DA INGAZEIRA, 2006; PIRES, 2004).  
O que mais concorreu para a instalação do Sr. Manoel 
Francisco nessa região, além de sua atração natural pela 
criação de animais, foi o rio Pajeú. Admirador 
profundo de suas águas, quer no inverno, quando as 
nossas margens eram inundadas e frondosos ingazeiros 
sombreavam suas margens, quer no verão, quando seu 
leito de areia branca formava vários poços de águas 
paradas que permaneciam até as novas enxurradas. 
(FONSECA, p.28, 2003). 
 
 

A história oral revela ensinamentos sobre a denominação do 

município. O mito de origem sobre o nome do lugarejo que ali seria 

formado destaca que em um passado remoto, por volta de 1930 e 

1940, um casal de viajantes, ao tentar atravessar o rio Pajeú em tempo 

de enchente, foi arrebatado pela correnteza. Seus corpos foram 

encontrados sob uma Ingazeira, na ribanceira do rio. Daí o nome 

Passagem dos Afogados, ou simplesmente Afogados (PIRES, 2004). 

Inicialmente o vilarejo de Afogados foi subordinado ao distrito 

de Ingazeira. Em 1860 inicia-se o desenvolvimento das terras férteis 

próximas as Serras da Colônia, da Conceição e da Carapuça. Nas 

fazendas e engenhos eram cultivados produtos agrícolas e com o 

passar do tempo ampliou-se o comércio de algodão, utilizando-se mão 

de obra escrava. Em 1879, em pleno desenvolvimento, a freguesia de 

Ingazeira foi transferida para Afogados. Em 1909 Ingazeira passou a 

ser distrito de Afogados, que se tornou sede do município. Como em 

Recife, capital do Estado, já existia a freguesia dos Afogados, a cidade 

de Afogados do Pajeú ficou sendo denominada de Afogados da 

Ingazeira (PREFEITURA MUNICIPAL DE AFOGADOS DA 

INGAZEIRA, 1997).  



58 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[10] O Sertão do Pajeú  
é formado por 17 
municípios (APÊNDICE 
A). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[11] Existe hoje a 
Autarquia Educacional de 
Afogados da Ingazeira- 
Faculdade de Formação 
de Professores de 
Afogados da Ingazeira - 
AEDAI  FAFOPAI. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Hoje a cidade de Ingazeira é conhecida como Cidade Mãe 

aquela que originou o município de Afogados da Ingazeira, identidade 

esta que muito orgulha seus habitantes. Contudo, os moradores de 

Afogados da Ingazeira são enfáticos ao revelarem o orgulho de serem 

filhos de Afogados da Ingazeira, que não deve ser confundida com a 

cidade de Ingazeira (Dig.09). 

Pertencente à Região de Desenvolvimento do Estado de 

Pernambuco denominada de Sertão do Pajeú10, Afogados da Ingazeira 

localiza-se a 372 quilômetros distante da Capital, Recife. Estando a 

uma altitude de 515 metros do nível do mar, o município limita-se ao 

Norte com Solidão e Tabira, ao Sul com Iguaracy e Carnaíba, a leste 

com Tabira e Iguaracy e à Oeste com Carnaíba (APÊNDICE D). 

Com uma população de aproximadamente 35.000 habitantes, registros 

de 2010, o município destaca-se pelo comércio, por ser sede de 

diversos órgãos públicos e por possuir instituição de ensino superior11 

Os povoados de Carapuça, Queimada Grande, Alto Vermelho, 

Pintada e Varzinha, fazem parte do município. As principais vias de 

acesso são, partindo de Recife, BR 232, BR 110, PE 280, PE 275, PE 

292, (PREFEITURA MUNICIPAL DE AFOGADOS DA 

INGAZEIRA, 2008; 2006; IBGE 2010); (APÊNDICE C). 

O clima da região é semi-árido quente, com maiores 

incidências de chuva entre novembro e abril e sujeito à secas nos 

períodos de estiagem. As temperaturas variam entre 20ºC e 36ºC, com 

média de 27ºC, podendo chegar próxima aos 18ºC nos meses mais 

frios. A vegetação predominante é formada por arbustos e cactáceas 

característicos da caatinga, existindo áreas com vegetação de arbustos 

e árvores de pequeno porte adaptadas à 

umbuzeiro, a barriguda, o marmeleiro e o angico (PREFEITURA 

MUNICIPAL DE AFOGADOS DA INGAZEIRA, 2006). 

Atualmente as principais atividades do município são no setor 

agropecuário e de indústria de móveis. A região está situada em uma 

área de extensa beleza natural, com cavernas, sítios históricos, fontes 

naturais, serras e reservas florestais, que pode ser potencializada para a 



59 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

[12] Dentre esses atrativos 
turísticos podemos 
destacar: os registros 
rupestres presentes na 
Serra do Giz e na Casa da 
Rocha, ambos localizados 
no Povoado da Carapaça; 
a Cachoeira Mina da 
Carapaça; a Furna do 
Pinga, com sua nascente 
intermitente e os 
Caldeirões do Zé Artur, 
formações rochosas que 
se transformam, no 
período chuvoso, em 
piscinas naturais; o 
Mirante da Serra da 
Queimada Grande e a 
Barragem de Brotas 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

exploração turística12. (PREFEITURA MUNICIPAL DE 

AFOGADOS DA INGAZEIRA, 1997; 2008). 

É importante registrar a existência das comunidades 

quilombolas do Leitão da Carapuça e Jiquiri, descendentes de escravos 

vindos das regiões de Carnaíba das Flores e Ribeira e região do 

Moxotó. Esses grupos guardam ainda hoje marcas de sua cultura. 

O rio Pajeú revela uma importância real e simbólica para os 

afogadenses que se enchem de orgulho por fazerem parte de uma 

comunidade erguida às suas margens. O rio não é o mesmo e a 

insatisfação pelas mudanças é cantada nos versos dos sertanejos. 
Meu Rio Pajeú 
(Daniel Bueno) 

 
Quem te viu quem te vê meu Pajeú 

Rio sagrado dos índios cariris 
No teu leito hoje só tem mandacaru 

Lavadeiras, urubus e juritis 
 

No inverno era um dom tua beleza 
Pajeú era um rio tão selvagem 
Quem vivia na tua redondeza 

Se juntava pra ver tua passagem 
 

E na fúria da tua correnteza 
Toras, troncos, raízes e ramagens 

Cada enchente era um show da natureza 
Que eu corria pra ver em tuas margens 

 
Teu cenário hoje modificou tanto 

Que o meu canto ficou triste e sombrio 
O prazer do poeta virou pranto 

Pajeú... já não é o mesmo rio 
 

Não se vê mais largura e profundeza 
Te prenderam em represas, mil barragens 

Sertanejos aclamam tuas proezas 
Teus baixios, vazantes e paisagens... 

Pajeú, não é mais o mesmo rio... 
 
 

Natureza e cultura criam a teia na existência dos indivíduos e 

dos lugares. Como o rio, as festas e folguedos marcam a vida dos 

moradores e a história de Afogados da Ingazeira. Desde a década de 

1920 há registros das cavalhadas e da dança do pastoril. Na década de 

1940 formou-se a maior banda de música do sertão de Pernambuco, 

que se apresentava no coreto da Praça da Matriz, Praça Domingos 

Teotônio, sob a regência do oficial militar Guinga. O coreto, 



60 
 

 
Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

importante ponto de encontro e eventos, foi demolido em 1970, 

sendo construída a nova Praça Monsenhor Alfredo de Arruda Câmara. 

(Dig 10). Os espaços e suas edificações ressaltam o pensamento de 

s edifícios comportam uma dupla forma de recepção: pelo uso e 

pela percepção. Em outras palavras: por 

(BENJAMIN, 1994, p.193) 

A história revela que as praças tornam-se geralmente locais de 

reunião comunal. Em Afogados da Ingazeira esses espaços são abrigo 

das festas religiosas e do comércio informal de barraquinhas de 

brincadeiras e alimentos. Atualmente além da Praça Monsenhor 

Alfredo de Arruda Câmara, que abrange a Catedral do Bom Jesus dos 

Remédios e a Prefeitura de Afogados da Ingazeira, os afogadenses 

contam com a Praça da Alimentação, também no centro da cidade. 

Nela, existem quiosques para comercialização de bebidas e alimentos 

(Dig. 11). Na gastronomia, a presença de pratos típicos da culinária 

sertaneja, como o arroz mexido com caldo de galinha ou bode, a carne 

de bode, a buchada, a pamonha com galinha de capoeira e o famoso 

tijolo, doce feito da batata do umbu-raiz da árvore, açúcar e frutas.  

As bandas de pífano, os cocos de roda, os bacamarteiros e as 

vaquejadas são importantes representações da cultura local. Destacam-

se também os sanfoneiros, que promovem o famoso Festival Regional 

da Sanfona, FERSAN, geralmente na última semana do mês de maio. 

Dentre as festividades sazonais o Carnaval sempre foi bastante 

comemorado. Há muitas décadas a presença dos mascarados nas ruas 

da cidade possibilita o ambiente festivo que envolve a todos. Assim os 

Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira vão a cada ano fortalecendo uma 

cultura passada através de gerações (Fig 04). 

No contato com as cidades, sua gente, seus objetos, eu 

bordava o tecido da aprendizagem. Na vida cotidiana -no trabalho 

diário, nas festas e folguedos, os grupos iam se formando, as 

associações de humanos e não- humanos desenhavam múltiplos 

campos de ação: diversidade de mundos nos quais podiam mover-se 

(Dig. 12). 

 



61 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.01] Casario 
de Bezerros.  
(Acervo Graça 
Costa).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.02] A cidade 
de Afogados da 
Ingazeira. 
(Acervo Graça 
Costa). 

 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 



62 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.03] Folia dos 
Papangus: quem 
conhece não 
esquece. 
(Acervo Graça 
Costa). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.04] Carnaval 
dos Tabaqueiros. 
(Acervo Beijamim 
Almeida). 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 



63 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 

 
 

 
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dionísio, filho de Zeus, foi o último a chegar ao Olimpo. Era o deus 

universal, da vida, do renascer das plantas, animais e homens, e deus 

também, dos mortos. Conhecido como deus do bem e do mal, do 

frenesi e da demência; maníaco e ébrio. Fez muitas viagens, seguido 

sempre por cortejos de demônios da fecundidade, seus companheiros 

de percurso. Estes, Silenos, Bacantes e Satíricos, eram seres que ficavam a 

meio caminho entre a divindade e a bestialidade. Por onde passou 

Dionísio introduziu a desordem festiva, a bebedeira, manifestando seu 

poder através da loucura que propagava a todos, os quais lhe 

prestavam cultos orgiásticos, com formas violentas e extáticas. Figura 

emblemática até os nossos dias, tido como o barulhento, arraigado, 

apegado ao que é vivido plenamente. Pela sua ambiguidade foi 

reconhecido como o mais feminino dos deuses masculinos. Sendo 

deus da animação e da agitação, o culto dionisíaco era enaltecido pelos 

cantos, danças e embriaguez: era o culto do Carnaval. (GRIMAL, 

2009, MAFFESOLI, 2003; 1985; ORTEGA Y GASSET, 1991). 



64 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.2 Festas: a Tradição que Reencanta 

Partimos da premissa de que os saberes da tradição não 
se encontram aprisionados no passado. Eles existem 
hoje, nos atravessam. E, aqui, é necessário compreender 
cultura como um sistema aberto, integrado por 
elementos que se relacionam de forma tensional dentro e 
fora do sistema; ou seja, interna e externamente. 
(AMORIM; NOGUEIRA; COSTA, 2010).  
 
 

Desde os primórdios da existência humana a vida em grupo foi 

uma forma de superação das dificuldades, de ampliação de laços 

sociais: uma maneira prazerosa e necessária de ultrapassagem das 

barreiras cotidianas, uma construção de caminhos de diversas 

naturezas que se apresentam nas corriqueiras e complexas ações 

humanas. Na família, nas comunidades de vizinhança, nas associações 

de trabalho, nos grupos rurais ou citadinos, há cooperação, luta, 

disputa, ajuda, superação, enfrentamento, para que metas individuais e 

coletivas sejam possíveis de serem alcançadas. Dentre as ações 

humanas a organização e realização das festas podem ser destacadas 

como importantes momentos em que o homem desenvolve 

individualmente e coletivamente esforços para conseguir objetivos, 

ultrapassar barreiras, realizar sonhos, viver plenamente o espaço-

tempo. 

Festejar faz parte da natureza humana. A partir das 

festividades celebramos a vida, valorizamos conquistas, registramos 

ciclos, louvamos entidades, abençoamos instantes, mantemos e 

renovamos tradições, marcamos datas e desafiamos a flecha do tempo, 

-se sempre 

(AMARAL, 1998, p.39), pois o mais importante é a celebração e cada 

contexto no qual está inserida. 

A festa é um prazer: sentimento coletivo vivido com 

intensidade que penetra na entranhas do imaginário social: uma paixão 

comunal. É um pretexto para a liberação e o descomedidamento, 

ajudando-nos a lutar contra a angústia do tempo que passa 

(MAFFESOLI, 2003). 

Festa é arte, é ação, é organização e desordem, é criação. Está 



65 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

presente na maioria das culturas, desenvolve-se em diversos espaços, 

envolve abrangentes relações de gênero e sexualidade, perdura por 

diferentes períodos, materializa-se das mais amplas formas, estende-se 

às mais variadas crenças. Por tudo isso e muito mais, tantos são os 

pensadores e estudiosos que vêem nela uma oportunidade de 

conhecimento e aprendizagem sobre a essência humana. Por ser um 

fenômeno transcultural permite uma ampla abordagem em diversas 

áreas de estudo. 

Apesar de inteiramente integrada à sociedade, o tempo festivo 

é um período peculiar no qual a vida coletiva é extremamente intensa. 

Sendo uma forma marcante e primordial da civilização humana, não 

há necessidade de explicá-las como produto de finalidades práticas, ou 

justificá-las a partir de necessidades biológicas (DUVIGNAUD, 1983; 

BAKHTIN, 2002). Nesses momentos o homem afasta-se da 

racionalidade e da técnica e entrega-se às danças, transes, magias, ritos, 

que possibilitam o rebrotar nas almas emoções profundas.  As festas, 

bem como os jogos, não representam apenas pausas antes de retomar 

a vida prática ou o trabalho, eles são necessários para a existência do 

homem enquanto sapiens sapiens demens. Como um parênteses colocado 

no interior do cotidiano, a festa viabiliza a transgressão da ordem 

estabelecida, a esbórnia manifestada pela efervescência grupal 

(ORTEGA Y GASSET, 1991; BALANDIER, 1997; MORIN, 2002b). 

A meu ver, a festa é como uma deusa de muitas faces e com 

um fantástico corpo multiforme; rostos cobertos por máscaras, corpo 

com vestes brilhantes, movida pela emoção e pelo prazer. De forma 

caleidoscópica, esse ser mutante transforma-se a cada comemoração, 

dentro dos ciclos do calendário. As festividades que compõem essa 

divindade transmutante oportunizam a celebração: grandiosidade 

festiva. Nela podem se desenvolver rituais de identidade étnica, 

reuniões solidárias, competições entre os brincantes e assistentes, 

numa perspectiva sempre relacional. A festa tem caráter polissêmico e 

polimorfo. 

Quem já presenciou os preparativos para uma festividade 

sempre terá em mente o conjunto de sensações que envolvem esses 



66 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

momentos, seja qual for o motivo da comemoração e o ciclo no qual 

se desenvolva. Nos pequeninos lugarejos, os terreiros são varridos, as 

casas são caiadas, as árvores são podadas e enfeitadas. Esses singelos 

atos feitos de forma doméstica, demonstram, com simplicidade, o 

cuidado dos moradores, que revelam a importância desses momentos 

especiais, mobilizando-se, conjuntamente, com um mesmo objetivo 

em torno de um único projeto.  

Da mesma forma, as cidades se vestem para abraçar 

moradores e visitantes, com o apoio municipal ou estadual, ou até 

nacional, dependendo da repercussão do evento. Nos mais diversos 

lugares as luzes fazem-se presente por lâmpadas, lampiões, fogueiras e 

pelo brilho das roupas e dos olhos dos participantes. Cores dominam 

os ambientes através de bandeiras, flores, estandartes, vestimentas, 

adereços, fantasias, maquiagem e máscaras. Os cheiros dos alimentos e 

das bebidas impregnam cada recanto, aguçando o paladar.  

Os relógios, nos dias de festa, são constantemente observados, 

pois o tempo é um precioso amigo que não deve ser esquecido, para 

que cada segundo possa ser vivido intensamente. E a cidade ganha um 

ritmo novo, tempo-mágico que marca a memória dos participantes. 

Nas grandes cidades as escalas são ampliadas de acordo com 

dimensão dos eventos. Outdoors e redes de comunicação espalham 

cronogramas com os horários e locais das atrações. Holofotes, caixas 

de som, palcos, arquibancadas, decoração, tudo gira em torno do 

sucesso e realização dos festejos. O trânsito de veículos e o fluxo de 

indivíduos formam multidões de seres e objetos que seguem para os 

pólos de animação, onde se presencia um desfile de signos e um 

retrato da diversidade 

Embora possa se pensar que na festa a religião do trabalho dá 

lugar ao ócio e à preguiça, acredito que, independente da dimensão do 

evento, a labuta é um companheiro presente, desde os meses de 

preparativos até o tempo de concretização da pândega. Planejar, 

esboçar, discutir, idealizar, executar, propagar, convidar, elaborar, 

organizar, ensaiar, apresentar, vender são alguns dos muitos verbos 

que poderiam aqui elencar uma seqüência de ações necessárias a 



67 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

realização da fantástica e trabalhosa dramatização. Tudo isso exige um 

esforço individual e coletivo, pois a festa é algo desejado, e nos faz 

pensar que 

ambicionado, imitado, multiplicado e cresce em virtude de valor do 

esforço e do zelo que cada um nele aplica, fazendo com que o valor da 

 2006, p. 92).                              

Assim, em qualquer contexto ou dimensão, nas residências, 

nos quintais, nas ruas, nos pátios, nas praças, nos ginásios, nos 

estádios, as festas viabilizam o encontro entre as pessoas, fora de suas 

condições cotidianas e do papel que desempenham em uma 

constituem os suportes de uma experiência que acentua intensamente 

as relações emocionais e os contatos afetivos, que multiplica ao 

toda parte a emoção se faz eternamente presente, enquanto dure a 

festa ou perdure a lembrança dela. 

A passagem de cada ano é pontuada por uma gama 

heterogênea de celebrações que dialogam, cada qual a sua maneira, 

com valores sagrados e profanos, locais e cosmopolitas, afetivos e 

mercantis. Nelas as desigualdades não são resolvidas, mas há uma 

participação conjunta de diferentes grupos étnicos e sociais em 

ambientes que encantam e intrigam participantes e admiradores 

(CAVALCANTI, 2004). 

É nesse universo que a Cultura da Tradição, nos ciclos do ano, 

se insere, se mantém e se renova. Segundo Morin a cultura é um 

sistema que deve assegurar a troca permanente entre três instâncias: 

indivíduo-sociedade-espécie. Para o autor é primordial a importância desse 

circuito que se estabelece na vida do homem, nos mais diversos 

momentos. 
Cada um desses termos é ao mesmo tempo meio e fim; é 
a cultura e a sociedade que garantem a realização dos 
indivíduos, e são as interações entre os indivíduos que 
permitem a perpetuação da cultura e a auto-organização 
da sociedade. (MORIN, 2002b, p. 54). 
 
 
 
 



68 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Há, nesse sentido, através das celebrações da Cultura da 

Tradição, o encantamento e o reencantamento dos grupos e dos 

sujeitos, numa relação compartilhada de troca. Para Claudia Leitão 

(1997) a festa é um tempo em que os indivíduos unem-se, momento 

de fortalecer as relações sociais, de parentesco, de vizinhança, de 

aliança. Tempo de partilhar imagens ou  

desenvolvendo socialidades.  

Compreendo que a emoção é essencial para o entendimento da 

magia festiva e, nesse contexto, interessa-me perquirir sobre essa seiva 

que dá vida à festa, possibilitando que uma outra maneira de ser e de 

existir ganhe consistência, acentuando o caráter ativo das experiências 

dos indivíduos e dos grupos. 

Para Jean-Paul Sartre a emoção é uma transformação do 

mundo. Quando não encontramos mais caminhos, ou quando os 

ntamos 

mudar o mundo, isto é, vivê-lo como se as relações das coisas com 

suas potencialidades não estivessem reguladas por processos 

d SARTRE, 2010, p.63). A partir desta 

magia trazida pela emoção passamos a apreender um objeto novo, ou 

apreender um velho e conhecido objeto de uma maneira nova. Aí 

partimos para captar o mundo de outro modo, sob outro aspecto. 

suas relações com o mundo para que eu e o mundo mude suas 

qualidades. Se a emoção é um jogo, é 

(SARTRE, 2010, p.65).  

Para Sartre existem duas formas de emoção: quando somos 

nós que construímos a magia do mundo, ou quando o próprio mundo 

se revela bruscamente mágico, ao nosso redor. Muitas vezes essas duas 

formas se misturam. Percebo que dentre as diversas festas existentes 

durante os vários ciclos sazonais do ano, o Carnaval destaca-se pela 

explosão de emoção, vivenciada individualmente e coletivamente. 

Nesse espaço-tempo as amplas formas de emoção tomam vida e 

viabilizam uma nova vida que se estabelece.  

 
 



69 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.2.1 Carnaval: a Festa das Emoções 
 
Segundo as aparências, a festa atinge aquilo que constitui 
a finalidade última das comunidades, isto é, um mundo 
reconciliado, uma entidade fraternal. (DUVIGNAUD, 
1983, p.69). 
 
 

Jean Duvignaud chama a atenção para a desordem promovida 

pela festa, colocando o homem em face de um mundo sem estrutura e 

sem código, onde prevalecem as forças individuais do eu, os estímulos 

de subversão e afetivida

DUVIGNAUD, 1983, p. 69), período que antecede o jejum 

da quaresma. 

Há indícios de que a palavra Carnaval possa estar associada à 

locução latina Carrus Navalis, fazendo referência à carroça em forma de 

barco usada nas festividades populares de Roma. Mais contundentes 

são as indicações de que o vocábulo tem sua origem do latim clássico 

Carnem Leváre, significando abstenção de carne, período que marca a 

jejum da carne no período da quaresma. Do milanês Carnelevale (século 

XII), passa ao italiano no século XIV como Carnevale e para o francês 

Carneval, já no século XIV (LIMA, 2001). 

A origem da festa carnavalesca liga-se à mitologia de vários 

povos antigos e seus cultos em homenagem à natureza, aos ciclos das 

colheitas e à fertilidade. As celebrações dos deuses egípcios Isis e Osíris 

e da deusa romana Ceres, Deméter para os gregos, assinalam elementos 

do ritual carnavalesco, apontando para os cultos relacionados com a 

germinação das sementes, e a fartura das colheitas. Eram dias de 

prazer, nos quais havia uma apologia ao corpo, a modificação das 

regras cotidianas e exaltação sexual.  
Na Grécia e na Roma Antiga as festas deixavam 
transparecer o culto aos prazeres e, uma permitida 
alteração da ordem marcava a mudança da rotina, No 
mesmo sentido de obediência às transformações das 
fases do ano, ciclicamente as festividades eram ajeitadas 
no calendário. (LIMA, 2001, p.07).  
 
 

As celebrações dionisíacas homenageavam o deus grego 

Dionísio, representante da esbórnia. Já na Roma antiga, as festas aos 

deuses Baco, Pã e Saturno marcavam as pândegas dos bacanais, lupercais e 



70 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

saturnais. Nas três manifestações há uma nova ordem estabelecida, uma 

mudança dos hábitos cotidianos, regado pelo exagero e libertinagem.  

A orgia põe em ação a desordem das paixões, marca os momentos de 

existência, aciona o desregramento dos sentidos. (MAFFESOLI, 

1985). Na idade Média e Renascimento os ritos e espetáculos 

desenhavam uma espécie de segundo mundo, com relações 

diferenciadas das comemorações impostas pela Igreja e pelo Estado 

(BAKHTIN, 2002). 

Hoje o Carnaval continua a sofrer deslocamento no calendário 

oficial, sempre se relacionando com a marcação das festas religiosas da 

Igreja católica.  
O homem religioso conhece duas sortes de tempo: 
profano e sagrado. Uma duração evanescente- e uma 

, recuperáveis periodicamente 
durante as festas que constituem o calendário sagrado. O 
Tempo litúrgico do calendário desenrola-se em círculo 
fechado; é o Tempo cósmico do Ano, santificado pelas 

. (ELIADE, 1992, p.116). 
 
 

Assim o Carnaval desloca-se no calendário, dependendo da 

data do domingo de Páscoa. Este é sempre comemorado na primeira 

Lua Cheia da primavera do hemisfério norte, outono para nós. São 

contados 40 dias para trás, a partir do sábado anterior ao domingo de 

Ramos para que se tenha a quarta-feira de Cinzas. Localiza-se, então, 

entre as festas da tradição religiosa do nascimento de Cristo, o Natal, e 

sua paixão, morte e ressurreição, a Semana Santa. calendário sacro 

repete anualmente as mesmas festas, quer dizer, a comemoração dos 

  

Embora esteja atrelado ao calendário sagrado religioso, o 

Carnaval configura-se como um período de quebra da ordem, período 

de transição, repleto de irreverências e inversões, marcando a flecha 

do tempo. Esse tempo festivo se destaca no calendário das 

comemorações anuais pelo dinamismo e variedade de formas, intenso 

intercâmbio cultural que envolve influências mútuas como ajuda, 

rivalidade, afinidades e adaptações (CAVALCANTI, 2004). É, 

sobretudo, a festa da alma: do corpo que se espiritualiza e do espírito 

que encarna, sendo vivida de forma inconfundível, eterna, renovada, 



71 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

nhecimento 

 

A pândega carnavalesca possibilita a liberdade do corpo, as 

danças, o mascaramento. 

GNAUD, 1983, p. 90). 

Para mim o Carnaval é possibilidade múltipla; é encruzilhada com 

muitas vias; é caleidoscópio de estéticas diversas; é transcendente e 

sinestésica, semiótica e multicultural.  

O Carnaval é uma festa dos excessos. A Lua Nova do período 

carnavalesco possibilita a escuridão do céu noturno, que, segundo a 

sabedoria popular, propicia o encobrimento dos exageros da festa, aos 

olhos dos deuses. Como assinala Maffesoli, o excesso é uma forma de 

gozo e dêntico às bolhas do champanhe, o gozo é o indício mais 

seguro deste borbulhar, 

88). Acredito que a festa possa ser comparada a uma semente 

fecundada sob o húmus do plural e do diferente, participando de uma 

porção mágica da vida, transformada em eternidade.  

O Carnaval não se incomoda com os riscos do inesperado: os 

abusos e imprevistos fazem parte de sua linguagem. Nele há um 

diálogo constante com a desordem e com o ilógico, tão necessários à 

natureza humana. Como destaca Nietzsche: 
somente seres por demais ingênuos podem acreditar que 
a natureza humana poderia ser transformada numa 
natureza lógica; mas se houvesse graus de aproximação 
para esse objetivo, quantas perdas não se sofreria por 
esse caminho! Até o homem mais racional necessita, de 
vez em quando, retornar à natureza, isto é, à sua relação 
fundamental ilógica com todas as coisas. (NIETZSCHE, 
2006, p. 55). 

 
 

O Carnaval é viscoso. Uma apologia à proximidade, ao contato 

corporal; um rompimento de condutas assépticas e domesticadas; a 

aproximação do erótico pelo culto ao corpo; uma teatralidade e 

espetacularização conjunta; o hedonismo pela liberdade; uma 

acentuação dos sentidos e do imaginário; uma explosão de vida numa 

gestação de poucos dias; um jogo coletivo, sexual e orgiástico. Nesse 

tempo, curto e intenso, os afetos, os sentimentos e as emoções tudo 

permitem, numa exibição total e irremediável. Aí, o imaginário 



72 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

humano cria força e asas: movimento que toma vôo. (Fig. 01) 

O Carnaval é orgia. É momento em que não há pudor em se 

desnudar a alma e dar chance ao espírito de viver o devaneio dos 

sonhos. É celebração de paixões do hedonismo e do mistério. Daí a 

importância primordial das máscaras, que viabilizam a transmutação de 

antigas faces. A festa carnavalesca liga cada um dos participantes à 

alteridade em geral: ser diferente é como um elo que envolve (Dig.01). 

O Brasil é o país do Carnaval. Aqui a festa é comemorada com 

intensidade e sua introdução se deu a partir da dominação luzitana, já 

no século XVI. O Entrudo, presente nos primeiros anos da colonização 

era uma comemoração vivida nas ruas, que ocorria com a participação 

coletiva, marcado pela presença de negros e mestiços, escravos e, 

população menos abastada, aglutinando indivíduos de diversos níveis 

sociais.  - introitus -, o entrudo consistia em três 

dias de festas que antecediam ao período litúrgico da quaresma, com 

início da quarta-feira de Cinzas, conhecido documentadamente na 

Península Ibérica desde o Século XIII  

Na festa de rua, o mela-mela se expandia pelos logradouros e 

praças públicas usando-se água, farinha, goma, perfumes e até outros 

materiais não recomendáveis, como lama e urina, para o 

descontentamento de muitos. Nos espaços privados, a influência 

francesa era percebida nos bailes de máscaras, onde a classe nobre e 

burguesa exibia suas requintadas fantasias (GASPAR, 2011). Entre os 

Estados brasileiros, Pernambuco sempre teve uma tradição de belos 

Carnavais. A festa pernambucana é o que é porque teve sua força e 

importância em tempos remotos: uma tradição perene e mutável. 

A tradição tem a similaridade de uma larva incandescente, que 

se movimenta traçando marcas profundas pelos caminhos que 

percorre. Construída por pequenos filetes de água que trazem em sua 

trajetória as possibilidades de adaptações e apropriações, a tradição é 

um instrumento transformador, e  
suas expressões devem ser contextualizadas política, 
social e esteticamente, dando a ver a existência de uma 
narrativa na qual estão imersos obras, modos de ser e 
fazer, de forma a superar o abismo que separa a 
representação dos grupos da tradição e sua realidade. 
(AMORIM; NOGUEIRA; COSTA, 2010, p. 132).  



73 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] Os lança-perfumes 
eram bisnagas de metal ou 
vidro que continham éter 
perfumado; as limas eram 
feitas de cera e guardavam 
água de cheiro; os jetons, 
caramelos embrulhados 
por papéis coloridos; os 
filhoses, bolinhos fritos de 
farinha de trigo, 
adocicados com calda de 
açúcar.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[2] Baco, deus do vinho e 
da embriagues. 
Relativo a Dionísio na 
mitologia grega. 
 
 

 
 

A tradição é um tecido vivo, cuja existência só é possível 

através dos acontecimentos, ações, interações, retroações, 

determinações e acasos (MORIN, 2007). Os saberes e fazeres da 

tradição, longe de serem como um lago de superfície tranquila, cuja 

geografia é formatada a partir de um traçado rígido são, como singelas 

correntes, dinâmicas, humanizadas, circunstancializadas, fruto da razão 

histórica (DURAND, 2001).  

A tradição revela os primórdios da brincadeira de rua na 

capital pernambucana 

primeiras tentativas da substituição do entrudo pelo Carnaval, bem à 

moda de Veneza e Nice, com o aparecimento dos bailes de máscaras . 

marc ncia,  

 

Os registros escritos e a memória dos que hoje ainda recordam 

os Carnavais antigos desenham a beleza dos Pierrôs, dos Arlequins, dos 

Palhaços, das Colombinas, que percorriam as ruelas do bairro do Recife, 

de Santo Antônio, São José e Boa Vista. Folia de Reis e Rainhas, de 

carros alegóricos, de bailes coloridos por confetes e serpentinas, 

perfumados por lanças-perfume e limas de cheiro e adocicados por 

jetons e filhoses1: armas encantadas usadas nessa batalha de alegria. 

Carnaval irreverente do corso, do mela-mela, da brincadeira libertária 

de rua, tendo uma sonoridade diversa como fundo musical: sons de 

frevos rasgados, arrasta-povo que levava multidões pelas avenidas que 

entrecortavam a cidade. Troças multicores chamando o povo às ruas. 

Maracatus nação com a força da herança negra. Ursos libertinos 

assustando a meninada. Caboclinhos coreografando melodias indígenas. 

Agremiações e Blocos que cantavam o amor e a saudade com todo o 

lirismo. Escolas de Samba desfilando em frente às comissões julgadoras 

dos Concursos, cercados pela multiplicidade de olhares curiosos dos 

assistentes.  

Katarina Real (1990) fala do Carnaval do Recife, que, segundo 

ela, era uma festa que faria inveja ao próprio deus Baco2. E assim as 

dicotomias público/privado, pobre/rico, sujo/limpo, dia/noite, 



74 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] Com o 
reconhecimento desse 
coletivo a lista dos não-
humanos que tomam 
parte das ações se amplia. 

ão ameaçam 
os sujeitos. A construção 
social não enfraquece 

 
(LATOUR, 2004, p.149). 
As máscaras podem ser 
um bom exemplo dessa 
dinâmica em que não- 
humanos formam o 
coletivo com os humanos: 
todos são atores em ação 
na preparação e execução 
dos folguedos. 
 
 

refletiam-

acontecimentos festivos desenvolviam-se em dois espaços da cidade, 

física e socialmente distintos entre si [...]  (ARAÚJO, 1996, p.230). 

As décadas caminharam seguindo a linha tortuosa do tempo e 

as manifestações presentes no tempo-espaço do Carnaval 

multiplicaram-se e ampliaram sua abrangência. Do litoral ao sertão a 

diversidade de brincadeiras foi fruto do cruzamento fértil entre as 

culturas negra, indígena e ibérica: miscigenação que é essência do povo 

brasileiro.  

Maracatus rurais, de baque solto, repleto de personagens, com 

seus Caboclos de lança percorrendo canaviais barrentos, com suas golas 

bordadas e seus barulhentos chocalhos. Afoxés, Bois, Cambindas, 

Cavalos-marinhos, Bonecos gigantes, arrastando grupos de foliões. Na festa 

profana os participantes de muitas agremiações culturais têm uma 

ligação com as práticas religiosas afrodescendentes em especial o 

Candomblé, a Umbanda e a Jurema que evocam a proteção de 

divindades e entidades, antes de sairem nas ruas.  

E o Carnaval continua tomando corpo e forma. Em todos os 

cantos e recantos do Estado pode-se hoje presenciar e participar da 

brincadeira espontânea ou assistir às apresentações nos palcos 

erguidos em locais estratégicos para o desfile das diversas 

manifestações culturais: é a espetacularização da festa. Fantasias, 

alegorias, adereços, estandartes e máscaras. Máscaras que marcam 

presença. Máscaras feias que assustam. Máscaras belas que chamam à 

atenção. Palhaços, Ursos, Papangus, Caretas, Tabaqueiros, Mateus, Catirinas, 

Caiporas, Zé Pereiras e tantos outros a percorrerem ladeiras, ruas, praças, 

palcos, espalhando medo, alegria: emoção mascarada.  

A festa carnavalesca oportuniza a convivência, o 

fortalecimento dos laços de parentesco, de vizinhança, de alianças: as 

associações. Para compreender a dinâmica do Carnaval foi essencial 

reconhecer que humanos e não-humanos contavam suas histórias: 

admitir que todos e cada um deles era importante, indispensável e 

insubstituível para a formação de um coletivo3 (LATOUR, 2012).  

Observei, assim, que o conjunto festivo acionava os sentidos e 



75 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[4] Jornal A Época, edição 
no 20 (apud SOUTO 
MAIOR, 2010, p.38). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[5] Mestre na Arte das 
máscaras em Bezerros, 
Lula Vassoureiro tem 
com o reconhecimento de 
seu trabalho na 
construção e preservação 
da cultura local. 
 

possibilitava a construção de um cortejo simbólico, extravagante, 

revigorante, regado pela criatividade e improviso, embebido em uma 

tradição perene e mutável, marcada por um sentido coletivo e 

partilhado.  

 

1.2.2 Bezerros: o Carnaval que se Amplia 

 

Quem chega hoje à Bezerros em um domingo de Carnaval, em 

pleno desfile dos Papangus, não consegue imaginar que nos tempos de 

outrora, início do século XX, a população local brincava nas ruas da 

cidade dentro de uma dimensão doméstica: envolvimento apenas de 

moradores e amigos mais próximos. O jornal A Época, em 1928, já 

trazia uma convocação para os foliões bezerrenses, destacando o uso 

do lança-perfume 

foliões bezerrenses! Sahi dessa apathia, desta modorna, e vinde à rua, 

sob a embriaguez do Ether e... ler as nossas 

prerrogativas do povo alegre e risonho que se não deixa entibiar 4. 

Os Blocos de rua, como o Cana-Verde e o Cana Velha que 

disputavam a preferência dos foliões, juntavam-se às Cambindas, aos 

Bois de Zé Preá e Manuel Xuxu, à Boneca Gregória e aos Maracatus. No 

corso, o desfile de automóveis pelas principais ruas da cidade, formando 

um animado conjunto, acompanhado pelo jogo de cor e cheiro do 

confete, serpentina e lança perfume. Dentre os Clubes tradicionais 

destacavam-se o Club Sportivo Vassourinha, o Clube Carnavalesco 

Democrático e o Centro Literário Rui Barbosa, existente até hoje 

(SOUTO MAIOR, 2010).  

O mestre Lula Vassoureiro recorda os antigos Carnavais e o 

trabalho de seu pai na cultura local. 
Meu pai idealizou os Caboclinhos. Depois idealizou o 
jacaré. Que era Troça, não era Bloco. Tudo era Troça. O 
Bola de Ouro, o Cana Verde. Meu pai fazia tudo. Meu pai 
fazia uma coisa e jogava prá outro. Quando ele não tinha 
mais o que fazer, inventou o Bumba-meu-boi. Era tão rico 
que não era com ele só, era com três. Depois ele 
idealizou a briga dos Bois. Depois a briga dos Bois, a briga 
das Burrinhas, a briga das Catirina, a briga dos Mateus. Os 
mascarados toda a vida saiu. (mestre Lula Vassoureiro5). 
 
 



76 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
[6] Brincante, 
carnavalesco, artesão-
artista e diretor de turismo 
e educação de Bezerros. 
Incentivador da cultura 
bezerrense. 
 
 
[7] Vide Capítulo 02 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Por volta de 1905, nos sítios nas redondezas do centro da 

cidade, figuras maltrapilhas, enfeitadas com folhas de bananeira, 

circulavam com suas máscaras feitas de papel de embrulhar charque, 

assustando a meninada. Os Papangus antigamente saíam dos bairros, 

de todo bairro saía Papangu, todo mundo saía e eles terminavam 

entrando nesses blocos e faziam a festa  (Robeval Lima6). 

Desde então esses personagens ganharam força e 

representatividade, passando por diversas mudanças estéticas e 

simbólicas ao longo de cada Carnaval. Os antigos Papa-angus de 

outrora começaram a ser reconhecidos como Papangus7, representantes 

da Cultura de Bezerros. 

Hoje a dimensão da festa carnavalesca no município ultrapassa 

qualquer poder de imaginação. No domingo que antecede o Carnaval, 

o Acorda Bezerros sai às ruas, despertando o povo para o período de 

folia.  
O Carnaval do Papangu 

J. Borges 
 

No Domingo  
oito dias antes do Zé Pereira 

sai o Acorda Bezerros  
a vibração faz poeira 

arrasta o povo da cama 
pra pular na bagaceira. 

 
 

O domingo após o sábado de Zé Pereira é o dia marcado pelo 

cronograma oficial para o desfile e Concurso do Papangu. Quem nunca 

viu deve ver e quem já viu nunca esquecerá. Foi esse o sentimento que 

tive e que me acompanha até hoje: a lembrança do primeiro Carnaval 

em Bezerros.  

Lembro-me de cada detalhe daquele domingo, em 2010. Às 

09h30min da manhã, sob a energia de um forte sol, iniciei meu 

percurso pelas as ruas da cidade, observando os mascarados que 

naquele horário já circulavam alegremente. Sozinhos, em duplas, em 

bando, acenavam para as pessoas e carros que passavam. Notei que 

alguns moradores faziam tentativas para descobrir a identidade dos 

brincantes. Com máscaras em diversos materiais e fantasias de brilhos 



77 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[8] Vide Capítulo 05. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

e cores marcantes, percorriam as ladeiras, em direção à Praça São 

Sebastião. Segui na mesma direção, nas ruas enladeiradas da cidade, 

em busca da concentração dos mascarados.  

Próximo à Igreja de São Sebastião, o som da multidão indicava 

que ali sairia o Bloco dos Papangus. Uma grande estrutura mostrava a 

preocupação institucional com a dimensão da festa: policiamento 

ostensivo, banheiros-químicos para apoio aos brincantes; grandes 

palanques montados em locais estratégicos.  

Os turistas que freneticamente cercavam os mascarados 

registravam, com máquinas fotográficas e filmadoras, a magia daquele 

momento. Os brincantes se mostravam e se amostravam 

incessantemente: exibiam-se, pavoneavam-se, pousavam 

incansavelmente para as fotos e filmagens. Vestidos com fantasias 

idênticas grupos de mascarados se aproximavam das emissoras de 

televisão e entoavam cantigas ensaiadas. Individualmente e silenciosos 

alguns mascarados faziam suas performances. Era um verdadeiro desfile 

de criatividade e exuberância. Havia ali uma encantadora diversidade 

de personagens.  

Individualmente ou em grupo, as máscaras indicavam uma 

temática própria que as caracterizasse e que chamasse a atenção dos 

moradores e visitantes. Muitas delas lembravam a estética da Commedia 

dell'arte8, do Carnaval italiano: alguns tinham um acabamento perfeito, 

com detalhes em dourado, formando um belo conjunto com as 

fantasias acetinadas e detalhados adereços de mão. Logo percebi que 

estava cercada por exemplos de criatividade e diversidade. Ao meu 

lado seguia São Jorge segurando a cabeça do dragão. À minha volta um 

grupo de Estrelas cadentes com roupas de cetim amarelo ouro. Mais 

adiante, um conjunto de Fadas coloridas com longos chapéus de ponta. 

E assim a magia ia ditando o tom da festa (Dig.02 a 04). 

O tempo passava e o sol esquentava. Ampliando essa energia, 

a multidão de mascarados e observadores crescia rapidamente. Muitas 

crianças vestiam kaftas de chitão florido e máscaras emborrachadas. 

Grupos de Mexicanos com violas à mão. Fantasias feitas de material 

reciclado. A diversidade daquele conjunto de mascarados indicava que 



78 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[9] Bezerrense, renomado 
artista plástico, brincante 
atuante, sempre lutou pela 
divulgação e incentivo da 
cultura local; falecido em 
outubro de 2009. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

não havia ali um padrão a ser seguido. Tudo era possível dentro do 

contexto da festa carnavalesca. Pude observar que em alguns exemplos 

o gênero era percebido e até acentuado na elaboração da indumentária. 

Outros grupos de brincantes pareciam ter por objetivo uma 

similaridade extrema, anônima e assexuada (Dig. 05). 

Acredito que o que ditava o caminho para a confecção das 

máscaras e fantasias eram a disponibilidade e os interesses múltiplos: 

alguns se cobriam com roupas de chita, muito simples e máscaras 

coloridas, artesanais ou industrializadas; outros desfilavam com 

fantasias exuberantes, marcadas pela riqueza de detalhes e que 

certamente exigiram um grande investimento monetário e temporal; 

muitos demonstravam a irreverência e criatividade na escolha da 

temática exibida.  

O Bloco dos Papangus iniciou o desfile, acompanhado pela 

orquestra que entoava conhecidas músicas carnavalescas. Naquele ano 

o homenageado pela Secretaria de Turismo e Cultura foi Sivonaldo 

Araújo9. O Bloco trazia uma comissão de frente que usava máscaras 

semelhantes às confeccionadas pelo artista e exibia esculturas dos 

Papangus que faziam alusão às elaboradas por ele (Dig.06).  

Ao longo das ladeirosas ruas, residências e bares com suas 

varandas decoradas viraram camarotes para os moradores e visitantes 

que também se enfeitaram para a festa: exalavam cor, alegria e brilho. 

Os edifícios compactuavam com aquele movimento festivo, 

comprovando que 

passivo que assiste ao desenrolar das nossas vidas e o enquadra, mas é 

co-autora de todas as possíveis experiências vividas ou narráveis  

(AMORIM, 2007, p. 89). Toda a magnitude da dimensão da festa 

mostra-se naquele conjunto alegórico de múltiplas faces e assim, de 

forma plena, sujeitos e objetos viviam a magia do Carnaval de 

Bezerros.   
  

O Carnaval do Papangu 
J. Borges 

 
Vou falar no Carnaval 

que tem em minha cidade  
cada ano que se passa 
 aumenta a festividade 



79 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

porque a fama se espalha 
em toda localidade 

 
Vem gente de toda parte 
de São Paulo e Caxambú 

vem do Rio de Janeiro 
de Recife e Cumaru 
pra ver e se divertir 

no Carnaval do Papangu. 
 
 

Uma parte daqueles brincantes seguia alegremente nas ruas 

para participar do Concurso institucional, que naquele dia premiaria os 

mais belos e criativos Papangus: exibiam um pequeno adesivo com um 

número de inscrição e o título de sua fantasia. Outros já tinham como 

recompensa a participação na pândega carnavalesca.  

Com o passar das horas as ruas ficaram pequenas para 

centenas de foliões que lotavam caminhos e calçadas. Os palanques 

armados pela Prefeitura em pontos estratégicos ficaram 

completamente preenchidos por uma massa colorida de assistentes 

que aplaudiam o desfile dos mascarados (Fig.02). 

Confesso que fui tomada pela surpresa ao presenciar a 

dimensão da tão propagada Folia dos Papangus, pois não podia imaginar 

que tantos brincantes, turistas, profissionais das emissoras de televisão 

e de empresas de mídia impressa, policiais e comerciantes se 

agrupassem formando tão grande e alegre multidão barulhenta. 

Presenciei ali a riqueza do universo das máscaras, vivas: novos-sujeitos 

que brincavam nas ruas e praças.  

Quem participa de um evento com as dimensões do Carnaval 

de Bezerros não consegue se livrar das marcas de sua grandiosidade, 

tatuagens ornadas pelas imagens da festa dionisíaca. Aquele primeiro 

contato foi imprescindível para atiçar a minha curiosidade e o meu 

desejo de conhecer mais e mais sobre a história da brincadeira dos 

Papangus de Bezerros e, de forma específica, a vida das máscaras da 

cidade do agreste pernambucano. 

 

1.2.3 Afogados da Ingazeira: Carnaval em Movimento 
 

O Carnaval é uma festa que marca a memória e deixa 

saudades. Ao caminhar pelas ruas de Afogados da Ingazeira e 



80 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
[10] O Sr. Gastão é 
comerciante e escritor, 
autor de livros que 
contam a história de 
Afogados da Ingazeira e 
sua gente. Com 90 anos 
causava inveja pela sua 
memória e lucidez.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[11] Jaime Bezerra 
Santana, 76 anos, 
morador, conhecido 
como Jaime de Hortêncio, 
seu pai, ou Jaime de 
Rosilda, sua esposa. Essa 
é uma forma tradicional 
nas cidades do interior de 
se fazer referência ao 
parentesco. 
 
 
 
 
 
 
[12] Já nos anos 90 o 
ACAI transformou-se em 
um edifício abandonado, 
abrigo para drogrados e 
ponto e prostituição. Em 
função da construção do 
anel viário o Clube foi 
demolido em outubro de 
2008 (PIRES, 2004). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

conversar sobre os Carnavais do passado com moradores mais velhos, 

pude registrar o quanto as lembranças da festa vivida há décadas 

estavam ainda pulsantes e submer

Carnaval, quando eu era criança, era melhor do que o de hoje. Durante 

o dia brincava todo mundo, havia uma melação de massa branca e à 

noite todo mundo tomava banho e ia dançar. Havia dança quase toda 

a semana 10). 

Os moradores recordam-se do mela-mela que ocorria livremente 

nas ruas da cidade nas primeiras décadas do século passado. Crianças e 

adultos entravam na brincadeira, alegrando-se com a pândega 

irreverente.  
O Carnaval era uma loucura. O Carnaval não é uma 
festa, é uma doidice... Aí eu era novinho e caía dentro. 
Quando eu era moço tinha namorada à vontade. Aí, 
quando era de dia ficava solto aí na cidade, no tal do 
mela-mela. Quando era noite ia pro Clube. Então eu ia 
pro Clube, dançava, bebia, pulava a noite inteira, até 
quando chegava quatro horas da manhã que se acabava a 
festa, né? Vinha prá casa dormir um restinho de sono 
que tinha, quando era mais tarde tava na rua de novo. No 
mela-mela... é, bebendo cachaça e... tinha os colegas. Eu 
tinha 20 anos, tinha 18. (Jaime de Hortêncio11). 

 

No domingo pela manhã o corso formava-se pelo centro da 

cidade, com carros lotados pelas famílias e instrumentos musicais que 

animavam o cortejo. Muitas vezes o desfile seguia até as cidades 

vizinhas de Carnaíba e Tabira, voltando com um número maior de 

moradores desses municípios, em seus automóveis, em marcha lenta. 

Na terça-feira, como despedida do Carnaval, o desfile se repetia, 

animando toda a região (PIRES, 2004). 

Com a inauguração do ACAI, Aeroclube de Afogados da 

Ingazeira12, nos anos 50, os bailes noturnos congregavam as famílias 

afogadenses nas quatro noites carnavalescas, ao som da Orquestra de 

Frevo Pajeú. 

Embora o Carnaval possa ser percebido como uma festa 

popular, um tempo em que as hieraquias sociais são minimizadas, 

pude notar, a partir de alguns depoimentos, a marca das diferenças 

presentes na festa carnavalesca do passado afogadense.  
Então havia outros blocos da pessoa mais pobre que era 
muito mais animado. Eles saíam de bandeira na rua e 



81 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[13] Essa questão será 
melhor explicitada no 
Capítulo 02. 
 
 
[14] O relho, chamada no 
interior de reio, é o chicote 
utilizado pelos brincantes, 
originário dos chicotes 
usados pelos tangedores 
de burro (LOPES, 2003).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

naquele passeio que eles faziam pela rua, nos três dias, 
saíam com a bandeira quando voltava, voltava cheia de 
dinheiro. Todo mundo dava dinheiro a eles. A classe 
mais pobre, entendeu? O pessoal dava o dinheiro e eles 
botavam com alfinete, uma coisa lá agarrada, quando 
vinha, vinha cheio de dinheiro. Voltava prá casa, ou 
voltava prá sede, cheia de dinheiro. Era bloco de gente 
pobre. E tinha também o bloco de uma pessoa mais 
elevada. Havia um blocozinho também. Mas era mais 
brincadeira, durante a manhã. [...] Eu tinha idade de 12 
anos. (Gastão Cerquinha). 
 
 

Como presenciamos ainda hoje em todos nos Carnavais de 

variados recantos do país, cada um brincava à sua maneira, dentro da 

suas possibilidades financeiras e espaciais, usando a liberdade e a 

criatividade próprias do tempo carnavalesco: o importante era festejar. 

Nesse sentido, já havia a presença dos mascarados nas estradas dos 

sítios circunvizinhos e no centro da cidade. Hoje conhecidos como 

Tabaqueiros, eram chamados, no início da brincadeira centenária, de 

Papangus13. Escondiam sua verdadeira identidade e andavam com os 

reios14 em punho, independente de classe social, cor, credo, ideologia, 

sexo, idade: com as máscaras, eram apenas os Papangus de Afogados da 

Ingazeira.   

O tempo passou e com ele vieram as mudanças, as adaptações, 

o movimento que atingiu no Carnaval afogadense: os brincantes, a 

cidade, as máscaras. 

2009, p. 74). 

Para o autor, é justamente a ligação entre esses seres, indivíduos e 

objetos, que o constituem.  

Durante a pesquisa de campo, percorrendo as ruas de 

Afogados da Ingazeira nos Carnavais de 2010 a 2013, presenciei a 

formação de numerosos grupos vestidos com as coloridas camisas dos 

blocos que dominavam a cidade, acompanhados pelos trios elétricos 

que arrastavam centenas de foliões. Nesse período o comércio agitava-

se e, ao longo de ruas e praças, proporcionava animados encontros 

regados pela culinária local e profusão de bebidas etílicas. Tive, 

naqueles preciosos momentos de observação da festa, o prazer de 

estar ao lado dos Tabaqueiros que corriam pela cidade em grupos, com 

seus barulhentos chocalhos anunciando sua marcante presença. 



82 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

No Carnaval de 2010 acompanhei, pela primeira vez, os 

brincantes nas ruas, naquela manhã ensolarada de segunda-feira. 

Seguindo logo cedo para o centro da cidade, registrei a presença de 

crianças brincando nas ruas, estalando os chicotes: um treino para o 

duelo com os reios, que fazia parte da brincadeira (Dig. 07). Na Praça 

da Matriz, os pequeninos e jovens mascarados brilhavam com suas 

roupas de cetim, seguindo para todos os lados do centro. Naquele 

espaço arborizado um Lobo mau se aproximou com sua máscara 

emborrachada e logo pedi para fotografá-lo. Outros Tabaqueiros 

chegavam ao local e pude notar que um maior número de máscaras 

era industrializado, predominando as emborrachadas (Fig. 03). 

Os Tabaqueiros apressadamente cruzavam as ruas, entravam nas 

lojas, interrompiam os transeuntes para pedir, com uma voz em 

falsete,  Aquele era um disfarce 

proposital, para manter o anonimato.  

Estalavam os relhos, exibiam os cintos repletos de chocalhos e 

corriam muito, espalhando uma sonoridade ritmada pelos caminhos 

que seguiam (Dig. 08). Fiquei impressionada com a quantidade de 

chocalhos dependurados nos cintos, cujo conjunto formava uma grave 

e estridente musicalidade, que invadia a cidade. Aquele era realmente 

um elemento de destaque na indumentária dos Tabaqueiros. Embora os 

chocalhos fossem usados em outros folguedos pernambucanos, como 

nos Caretas de Triunfo e nos Caboclos de Lança do Maracatu rural, 

nenhum desses apresentava a abundância das rústicas sinetas, como os 

mascarados afogadenses (Fig.04). 

Os Tabaqueiros dominaram minha atenção e eu, provavelmente, 

também despertei a curiosidade dos brincantes, com minha máquina 

fotográfica, caderno de campo e ar de quem está fazendo uma 

reportagem. Por que não dizer que ali havia um estranhamento mútuo, 

no qual pesquisador e brincantes tentavam se conhecer e desvendar os 

mistérios do outro? Diferentemente de Bezerros, não havia assédio de 

turistas nem das emissoras de televisão: apenas os moradores que 

chegavam às janelas e portas para ver os barulhentos mascarados, já 

conhecidos.  



83 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

Com o passar das horas a temperatura aumentou e com ela o 

número de brincantes na sertaneja cidade. Ampliava-se também a minha 

ansiedade em saber mais sobre a tradicional brincadeira. Naquela 

manhã conversei com moradores e cheguei a entrevistar alguns 

mascarados que, cansados do corre-corre pelas ruas, sentavam nas 

calçadas para retomar as forças (Dig.09 e 10). 

A partir dali, tanto os registros escritos, quanto o campo 

vivenciado nos anos de pesquisa, me indicaram que passado e presente 

estavam unidos naquele lugar, revelando uma história vivida, 

revitalizada, esquecida, recriada incessantemente a cada Carnaval. De 

forma emblemática, a união entre esses dois pólos, ontem e hoje, 

apresentava-se nitidamente na figura dos Tabaqueiros que percorriam as 

ruas de Afogados da Ingazeira, sob um sol forte e um céu 

imensamente azul, ou, à noite, sob o céu escuro, repleto de estrelas 

curiosas, como eu.  

 

 

 

 



84 
 

Capítulo 01- Lugares e Tradições 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 01] No 
Carnaval, o 
imaginário toma 
vôo. 
(Acervo Graça Costa). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
[Fig. 02] Folia dos 
Papangus: uma festa 
inesquecível. 
 (Acervo Júlio Pontes). 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 



85 
 

Capítulo 01- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
[Fig. 03] Lobo mau 
Tabaqueiro. 
 (Acervo Graça Costa). 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
[Fig. 04] Os 
Chocalhos são um 
diferencial dos 
mascarados 
afogadenses. 
(Acervo Graça Costa). 
 
 

 

 

 

 

 

 
 

 



86 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nas narrativas míticas cada divindade tem características próprias e 

marcantes: desempenham papéis, têm funções determinadas, possuem 

características particulares, desfrutam de atributos. Da mesma forma, 

cada lugar descrito nos mitos revela-se, ao ser percorrido, ocupado, 

vivido.  

Observa-se que em alguns momentos esses seres e lugares imaginários 

são possuidores de elementos que ressaltam sua imortalidade e 

grandeza; em outros, apresentam-se com atributos tão humanos e 

terrenos que ao falar deles parece que estamos descrevendo a nós 

mesmos, pobres mortais que vivenciamos o cotidiano terreno, em 

qualquer lugar do planeta. Nas narrativas mitológicas os deuses 

nascem, lutam, sofrem, amam e até morrem.  

Zeus era reconhecido por sua força divina. Com a ajuda de armas 

potentes, o trovão, o raio e o relâmpago, apresentava-se como o deus 

do céu tempestuoso. Poseidon, seu irmão mais velho, podia abalar os 

oceanos com seu tridente mágico, causando maremotos e terremotos. 

Hades, outro irmão do deus supremo, possuía o poder dos mundos 

invisíveis, dominando as almas dos mortos nas profundezas da terra. 

A bela deusa Afrodite destacava-se por representar o amor, 

despertando o desejo no coração dos deuses. Apolo, um dos tantos 

filhos de Zeus, era reconhecido como o deus da luz, das artes, da 

medicina e da música. Ártemis, filha de Apolo, desempenhava a função 

de protetora das parturientes, percorrendo os bosques em companhia 

de feras e Ninfas. Hefesto, o deus coxo, dominava a arte do fogo e do 

trabalho com os metais. Esses e tantos outros deuses, com seus 

codinomes, reinavam em lugares com características únicas: 

identidades construídas no universo mitológico. (AQUINO 2007, 

GRIMAL, 2009). 



87 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

1.3 Ser e Estar: Identidades Plurais 
 

Ela permanece sempre incomple
. (HALL, 2006, 

p.38). 
 
 

O termo identidade é usado em muitos campos de 

conhecimento sendo um valoroso conceito para os estudos voltados à 

Filosofia, Psicologia, Sociologia e Antropologia, dentre outros. 

Embora o uso desta palavra seja tão comum e corriqueiro, não se trata 

de um termo com significado estrito, que comporte uma simples e 

única definição: o amplo emprego do termo dificulta sua precisão 

conceitual. Assim, sua compreensão exige questionamentos, 

comparações e relações com outras noções, indispensáveis ao 

entendimento do universo que a envolve. Pensar em identidade 

remete as questões acerca da natureza dos homens e das coisas e das 

diferenças e semelhanças deles em relação a outros elementos.  

Corriqueiramente a identidade pessoal é compreendida como 

algo inerente a cada indivíduo, elemento que o torna único. Nesta 

perspectiva, as pessoas se diferem por traços sociodemográficos 

distintivos, como idade, sexo, naturalidade e filiação. Esses fatores 

podem servir para acionar características que trazem similitudes em 

relação a outros indivíduos, agrupando-os pela semelhança de classe, 

profissão, religião ou etnia (HOFFNAGEL, 2010). A identidade 

particular remete ao entendimento sobre quem somos, nossas 

características fundamentais, nossa auto-percepção, escolhas e formas 

-se antes de tudo, em referência 

aos ancestrais e aos pais; [...] Mais amplamente, definimo-nos em 

referência à nossa cidade, nosso estado, nossa naç

(MORIN, 2007, p. 86).  

A identidade pode envolver reivindicações ditas essencialistas, 

sobre quem pertence ou não a determinado grupo, cujas identidades 

são percebidas como fixas e imutáveis. São reivindicações baseadas na 

natureza, como exemplos de identidades étnicas, de raça, de relações 

de parentesco, ou versões baseadas em uma história ou um passado 



88 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

essencial que distinguiria um grupo de outro. Por outro, a identidade é 

vista como o produto de uma intersecção de diferentes componentes, 

(WOODWARD, 2009, p. 38).  

o ponto de referência pessoal do senti

(BERGER; LUCKMANN, 2004, p. 77). Essa identidade começa a ser 

formada quando o indivíduo, ainda criança, observa o reflexo de seu 

comportamento na ação das pessoas próximas. O processo de 

edificação da identidade é algo que se desenvolve a partir da relação 

com o outro: uma identidade socialmente desenhada. Nas múltiplas 

sucessões do agir social se constrói a identidade pessoal do indivíduo: 

primeiro por uma socialização primária que se amplia pela socialização 

secundária, a qual introduz o indivíduo nos papéis de uma realidade 

social mais abrangente. 

Compreendo que os sujeitos ocupam distintas posições dentro 

do contexto social, que os ajudam a construir e formatar esse 

profundo e discutido conceito que é identidade. Esta, envolve uma 

busca de condições sociais sob as quais os humanos podem alcançar 

uma atitude positiva em relação a si próprios, pela autoconfiança, 

autorespeito e autoestima e, consequentemente, obter formas de 

reconhecimento no âmbito comunal (HONNETH, 2003).  

O homem está envolvido em diversas ações cotidianas, nas 

quais mantém relações com os companheiros de escola, colegas de 

trabalho, parceiros de lazer, parentes do ciclo familiar e pessoas 

estranhas, que em fugidios momentos, compartilham com ele espaços 

coletivos. Nessa diversidade de contatos e lugares de encontro, as 

identidades são formatadas, as relações são desenhadas e as 

comunicações são estabelecidas por meio de múltiplas formas de 

linguagem. A linguagem, seja oral, escrita ou gestual, aproxima ou 

afasta as pessoas e com isso cria ou rompe fronteiras; tem a função de 

identificação dos indivíduos com os grupos e favorece a construção 

identitária individual ou coletiva, transmitindo sentimentos e emoções. 

m e dos 



89 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] A marcação simbólica 
é o meio pelo qual damos 
sentido a práticas e a 
relações sociais, 
definindo, por exemplo, 
quem é excluído e quem é 
incluído. É por meio da 
diferenciação social que 
essas classificações são 

2009, p. 14). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

(WOODWARD, 2009, p.08). Os traços linguísticos podem indexar 

significados sociais e, consequentemente, constituir significados de 

identidades (HOFFNAGEL, 2010).  

É importante destacar que a identidade é relacional e a 

diferença é estabelecida por uma marcação simbólica1 relativamente a 

outras identidades; é também social e material. Ambos os aspectos, 

social e simbólico, são necessários à construção e a manutenção das 

identidades (WOODWARD, 2009). 

A cultura, de uma forma geral, encontra-se envolta na 

problemática das questões identitárias. A imbricação da identidade na 

cultura não tira o poder analítico de cada um desses conceitos de 

maneira a podermos recorrer a cada um deles (CARDOSO DE 

OLIVEIRA, 2006). Concentrando um duplo universo, a cultura 

abrange um capital cognitivo e técnico, envolvendo práticas, saberes, 

regras, savoir-faire e um capital mitológico e ritual, abrangendo crenças, 

valores, interdições e normas. Todo esse patrimônio de memória e 

organização é transmitido entre indivíduos e gerações, num processo 

de troca e adaptações. Nesse movimento, a identidade cultural de cada 

povo, de cada comunidade, de cada grupo, de cada lugar, é ao mesmo 

tempo fechada e aberta, preservando determinados valores e 

renovando-

ser humano; as culturas alimentam as identidades individuais e sociais 

 

No circuito da cultura o foco se desloca dos chamados 

sistemas de representação 

representação inclui as práticas de significação e os sistemas 

simbólicos por meio dos quais os significados são produzidos, 

posicionando- . 17). A 

representação, como um processo cultural, estabelece identidades 

individuais e coletivas e os sistemas simbólicos nos quais ela se baseia 

ajudam-nos a responder quem somos, quem poderíamos ou quem 

gostaríamos de ser. A cultura nos oferece um leque de possíveis 

identidades que podem ser edificadas a partir das representações 



90 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

[2] Nestes termos lugar 
refere-se aos espaços com 
diversas dimensões: 
continente, país, região, 
cidade. 
 
 
 

 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
[3] Refiro-me aqui ao 
lugar do sujeito como as 
diversas posições 
ocupadas pelo indivíduo: 
na Família, no Trabalho, 
na Igreja. 
 
 
[4] Acredito que Stuart 
Hall compartilha com a 
concepção de pós-
modernidade enunciada 
por Jean-François Lyotard 
(apud AUGÉ, 1997), 
momento em que há uma 
espécie de dissolução de 
determinados laços sociais 
e a passagem das 
coletividades sociais a um 
estado de uma massa, 
composta de átomos 
individuais que se 
movimentam. O sujeito, 
não isolado, está preso a 
uma textura de relações 
mais complexas e de 
grande mobilidade. 

simbólicas e das relações sociais que nos cercam. As identidades 

culturais envolvem aspectos que surgem de nosso pertencimento a 

culturas étnicas, raciais, nacionais, linguísticos e religiosos (HALL, 

2006). 

Destaco que todas essas questões que abrangem o universo 

identitário não estão restritas ao indivíduo e aos grupos. Os lugares 

também são um rico campo investigatório para este estudo, agregando 

a ele importantes elementos. Neste sentido, pertencimento, alteridade, 

reconhecimento, inclusão e exclusão social, similitude e diferença, 

embasam a dinâmica identitária, tanto em relação aos sujeitos quando 

aos lugares2 onde desenvolvem suas vidas, num processo individual e 

comunal. As cidades além de ser reconhecidamente o locus para o 

encadeamento ou o reforço dos processos identitários estão também 

envoltas em suas próprias construções de identidade.   

Interessa-me pensar tanto na questão do indivíduo-brincante, 

que dentre os diversos papéis desempenhados na dinâmica de sua vida 

tem, como mascarado, mais uma possibilidade de ser, como também na 

importância desses personagens para a construção identitária dos 

lugares. 

 

1.3.1 O Lugar3 do Sujeito: Diversidade de Papéis.  

Um rosto é um teatro onde atuam múltiplos atores. Uma 
vida também. Cada um enfrenta descontinuidades 
pessoais na sua caminhada contínua. [...] Cada um 
contém a multiplicidade e inúmeras potencialidades 
mesmo permanecendo um indivíduo sujeito único. 
(MORIN, 2007, p. 95). 
 
 

Muitos são os pensadores que apontam para a necessidade de 

nos aprofundarmos sobre o entendimento da identidade e de 

compreendermos o cosmo das construções identitárias na 

contemporaneidade. Nesse sentido, Stuart Hall (2006) afirma que o 

conceito de identidade é complexo, pouco desenvolvido e 

compreendido na ciência social contemporânea: não é algo definitivo. 

Na realidade atual, dentro do que este autor reconhece como uma 

concepção pós-moderna4, o sujeito não tem uma identidade fixa, 

essencial, permanente e assim pode vivenciar identidades múltiplas, 



91 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

algumas vezes até contraditórias e mal resolvidas.  

homogênea, definitiva, acabada, idêntica, transcendental. [...] É uma 

construção, um efeito, um processo de produção, uma relação, um ato 

 Nessa mesma perspectiva, 

Zigmunt Bauman argumenta que nos variados campos de atividade da 

vida atual existe um constante movimento identitário: papéis 

negociáveis e renováveis que dependem das necessidades individuais e 

coletivas. Sugere que:  
 só nos é revelada como algo a ser 

inventado, e não descoberto; como alvo de um esforço, 
; como uma coisa que ainda se precisa 

construir a partir de zero ou escolher entre alternativas e 
então lutar por ela e protegê-la [...]. (BAUMAN, 2005, p. 
21). 
 
 

Segundo Manuel Castells, existe hoje a força de uma revolução 

da tecnologia da informação e a reestruturação do capitalismo que 

introduz uma sociedade organizada em redes, dentro de uma 

globalidade que penetra em todos os níveis da sociedade. 

Paralelamente, presenciamos um avanço de expressões de identidade 

coletiva que tentam desafiar a globalização e o cosmopolitismo, indo à 

busca da singularidade cultural e do controle do indivíduo sobre suas 

sendo moldados pelas tendências conflitantes da globalização e da 

STELLS, 1999, p.17). 

recompõem a cada instante, Marc Augé revela sua visão da 

contemporaneidade e também o seu entendimento sobre a dinâmica 

 

(alteridades-identidades instituídas e simbolizadas) cujos cruzamentos, 

(1997, p. 143). Para o autor, cada pessoa está no entrecruzamento de 

vários mundos e diversas vidas, no âmbito familiar, profissional e no 

contexto das realizações pessoais. Argumenta que identidade trabalha 

categorias de exclusão, inclusão ou acumulação, nas quais o indivíduo 



92 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

pode ser ao mesmo tempo pai, esposo, vizinho, médico e tantas outras 

formas de identificar-se.  

A modernidade trouxe ampliação de opções no campo social e 

intelectual, no qual o homem tende a afastar-se de determinações 

sua formação e educação, confissão religiosa, estilos de vida, hábitos 

sexuais e preferências partidárias. Tudo isso ajuda a desenhar a sua 

auto-imagem e identidade. O etos da democracia e as pressões impostas 

pela economia de mercado ampliam e estimulam cada um a fazer 

opções, tendo possibilidade de exercitar a escolha, como um direito 

que lhe é reservado (BERGER; LUCKMANN, 2004). Os elementos 

originais da identidade servem de suporte à construção identitária 

individualizada, mas há possibilidade de escolhas, dentro dos 

repertórios existentes. Com a ampliação dessa fluidez nota-se o 

aumento da distância entre os papéis tidos como obrigatórios e os 

papéis apropriados, dando certa sensação de liberdade aos atores 

sociais (SINGLY, 2006). 

Bruno Latour questiona algumas categorias usadas nas ciências 

sociais, dentre elas ao conceito de identidade. Quando caracterizamos 

um grupo estudado e o colocamos dentro de limites seguros e 

definidos, corremos o risco de enquadrá-lo, perdendo a riqueza de seu 

tomados como coisa certa e não mais produzirão traços, nem fagulhas, 

ANT os atores não 

têm um papel fixo ou determinado. A ação dos atores é que deve ser 

valorizada, sendo eles humanos ou não-humanos.  

Compartilho com a ideia de que identidade e pertencimento 

não podem ser entendidos, na circunstância atual, como algo 

homogêneo, estático, definitivo. Seja em relação a um único indivíduo, 

seja em relação aos lugares, o processo identitário é como um rio que 

se forma através de muitos movimentos, cursos de águas, dinâmica de 

correntezas, ação de marés, influências de relevo e caminhos 

percorridos. Percebo que os indivíduos, como os lugares, passam por 

múltiplas mudanças que podem ser traduzidas como variações, 



93 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

modificações, conversões e até mesmo revoluções que vão moldando 

essa matéria caracterizada pela plasticidade. Como os seus habitantes, 

os lugares são marcados por uma história de construções identitárias, 

que se renovam e se mantêm e com isso incorporam novos elementos 

ou preservam características emblemáticas (COSTA, 2009). 

 

1.3.2 Os Sujeitos e os Lugares: Sentidos de Pertencimento 

O homem orgulha-se por ter nascido em um 
determinado lugar, pertencer a uma família, vivenciar na 
comunidade o trabalho, sentir a natureza que o cerca, 
participar das festas e comemorações locais, possuir uma 
língua nativa e testemunhar as mudanças e permanências 
existentes na cultura de sua terra. (COSTA, 2009, p.137). 

 
 

Os lugares - planetas, continentes, países, regiões, estados, 

cidades, bairros, ruas, instituições, residências - espaços com quaisquer 

dimensões e complexidade, podem ser imaginados, percebidos, 

referenciados, identificados. Isso é possível porque a eles são 

atribuídas características peculiares. São rótulos que lhes constituem 

um caráter distintivo e lhes indicam particularidades. São propriedades 

ao mesmo tempo repletas de concretude e simbolismo, que lhes 

conferem atributos de semelhança ou diferença com outros lugares. 

São elementos que despertam o sentimento de pertencimento. 

Dentro deste conjunto, as cidades me parecem particularmente 

interessantes para pensar sobre a questão identitária. Elas são fruto das 

interações que se estabelecem entre as pessoas, numa dinâmica 

relacional de ação comunal. Ao mesmo tempo em que as cidades vão 

formatando identidades próprias, os fios tecidos nesse processo 

envolvem os filhos da terra, os habitantes e os visitantes e esses 

mesmos indivíduos interferem nessa construção, numa dinâmica de 

troca. Nesse movimento, quanto mais a vida cotidiana se reconstitui 

em termos de interação dialética entre o local e o global, mais os 

indivíduos vêem-se forçados a negociar opções em relação aos estilos 

de vida possíveis (GIDDENS, 2002). Aí, identidades pessoais, grupais 

e citadinas vão sendo constituídas, negociadas e transformadas.   

O que pode identificar uma cidade? Cidades santas, cidades 

prósperas, cidades frias, cidades de amor, cidades de personagens, 



94 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
[5] As comunidades de 
vida caracterizam-se por 
um agir que se repete de 
forma regular e 
diretamente recíproca em 
relações sociais duráveis. 
A forma básica e universal 
que desencadeia esse 
sentimento de pertença 
são as comunidades de 
vida em que se nasce 
(BERGER; 
LUCKMANN, 2004). 
 
 
[6] O sentido é uma 
forma complexa de 
consciência; não existe em 
si, mas possui um objeto 
de referência; é a 
consciência de que existe 
uma relação entre as 
experiências. O indivíduo 
busca sentido nas coisas, 
nos atos, na vida, como 
forma de solucionar seus 
problemas em relação ao 
seu ambiente natural e 
social, em qualquer tempo 
e lugar (BERGER; 
LUCKMANN, 2004). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

cidades sempre acompanhadas por termos que lhes dão um sentido 

particular. Essas identidades ajudam a acionar sentimentos nos 

moradores e turistas que se orgulham dos lugares onde nasceram, 

onde residem ou que visitam de forma passageira. A pertença a este ou 

aquele lugar implica fazer parte de um espaço percebido 

geograficamente e socialmente, que é reconhecido geralmente, como 

comunidades de vida5 que pressupõem um mínimo de uma comunhão 

de sentido6 (BERGER; LUCKMANN, 2004). É importante destacar 

também que o sentimento em relação à terra natal é algo que aciona 

sentem-se gente do lugar, e eis aí um sentimento de estrutura cósmica 

 

(ELIADE, 1992, p. 150). 

A cidade acolhe, agrupa, envolve e essas sensações são 

importantes para o homem. Existe uma resistência por parte das 

pessoas ao processo de individualização e atomização e uma tendência 

a agrupar-se em organizações comunitárias que geram, ao longo do 

tempo, um sentimento de pertença e, em muitos casos, uma 

identidade comunal (CASTELLS, 1999). Reafirmo que o sentimento 

de pertença a uma determinada comunidade é reversível, flexível, e 

neste processo de buscas, conquistas, descobertas, os indivíduos não 

estão presos, engessados, petrificados numa identidade única. Grupos 

de pertencimento vão sendo inventados, escolhidos, construídos ao 

longo da existência de cada um, em locais muitas vezes diferentes dos 

países de origem, podendo ser concebidos nas cidades-natal ou 

mesmo em regiões com culturas distintas, em outra parte diversa do 

mundo (Fig. 01; Dig. 01). 

Levando-se em conta uma abordagem de identidade dentro de 

uma dimensão relacional existente na contemporaneidade, vê-se a 

importância de percebê-la a partir do olhar externo, da percepção do 

outro, dos vários olhares que se cruzam nos múltiplos lugares de 

encontro espalhados pelas cidades.  

Desse ponto de vista, os meios urbanos podem ser 
fatores de encadeamento ou reforço dos processos 
identitários. A cidade multiplica os encontros de 



95 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

indivíduos que trazem consigo seus pertencimentos 
étnicos, suas origens regionais ou suas redes de relações 
familiares ou extrafamiliares. Na cidade, mais que em 
outra parte, desenvolvem-se, na prática, os 
relacionamentos entre identidades, e na teoria, a 
dimensão relacional da identidade. (AGIER, 2001, p.09). 
 
 

As cidades acionam sentimentos de pertencimento, acolhimento, 

proteção: são locus para o movimento identitário dos indivíduos e 

grupos, estando cingidas completamente nas suas próprias 

composições de identidade. 

1.3.3 Identidades Construídas: Cidades dos Mascarados 
 
O indivíduo tem a possibilidade de lançar a âncora, bem 
como levantá-la, ao longo do seu percurso biográfico. 
Estabilidade e movimento sucedem-se. (SINGLY, 2003). 
 
 

A sucessão alucinante de eventos atuais permite que falemos 

não apenas de mudanças, mas de vertigens. O sujeito no passado 

estava submetido a uma convivência longa e repetitiva com os 

de uma história própria, da sociedade local e do lugar, onde cada um 

era at  262). A mobilidade hoje é uma regra. 

Os homens - trabalhadores, imigrantes ou turistas - os produtos, as 

mercadorias, as imagens, as ideias, as informações, as identidades, tudo 

se movimenta de forma constante e veloz. E essa dinâmica é 

importante tanto para os filhos da terra, quanto para os visitantes.  

Eric Hobsbawm (2009) chama a atenção para as mudanças 

profundas que a globalização provocou na vida das pessoas. Não 

apenas em relação às inovações tecnológicas, mas também a coisas 

mais simples, como a mobilidade humana. Hoje um maior número de 

indivíduos dispõe de suficientes recursos e instrumentos para fazer o 

que antes estava ao alcance apenas dos mais ricos, como circular pelo 

mundo. Tanto em rápidas visitações como em relações mais 

duradouras, o fluxo de pessoas aumentou consideravelmente. 

Atualmente muda-se de domicílio e país com muito mais facilidade e 

os intercâmbios culturais são permanentes e contínuos. Durante essas 

o homem 



96 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

busca reaprender o que nunca lhe foi ensinado, e pouco a pouco vai 

substituindo a sua ignorância do entorno por um conhecimento, ainda 

 

Os lugares propagam de uma forma simples e direta 

características que atiçam a curiosidade dos visitantes, sendo 

catalisadores do turismo: ligar-se rapidamente a um lugar, apoderar-se 

dele através de todos os sentidos, sorver-lhe as particularidades, 

identificá-lo. O turismo traz olhares atentos para o que é típico, que 

segundo Nestor Canclini (1983), é resultado da abolição das 

diferenças, subordinando a um tipo comum os traços específicos de 

cada comunidade. Para ele, o turista necessita desta simplificação do 

real, pois não viaja como um investigador da realidade e sim como 

mero espectador (Fig.02). As cidades crescem, dialogam cada vez mais 

com outras culturas, recebendo visitantes de diversas regiões do país e 

de outras partes do mundo, ávidos por encontrar um conjunto de 

símbolos que as identifiquem mais facilmente. Isso pode ampliar 

sentimentos de proteção, acolhimento, reconhecimento, minimizando 

ou ampliando questões referentes à alteridade.  

e a cidade é feita em parte pela presença desse visitante, que circula 

pelos recantos, conhece lugares e pessoas, usa a infraestrutura, aciona 

(LATOUR, 2010). 

No processo de buscas entre o enraizamento seguro e a 

procura por novos lugares para visitar, os indivíduos alternam 

segurança e liberdade e procuram conhecer diferentes culturas, novos 

territórios, outras línguas: domínios de pedaços do mundo que lhes 

deixem marcas e que sejam também marcados por esses fugidios e 

durad

produz identidades que são moldadas e localizadas em diferentes 

 

Nas cidades visitadas, aspectos inerentes a cultura local são 

encenados, reinventados e nesse processo há uma recuperação da 

própria identidade dos lugares. Essa dinâmica, que envolve a tradição 



97 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

adaptada para o consumo turístico, penetra no tecido social e muitas 

vezes transforma-se em movimento cultural do presente, com 

valorização e conhecimento do passado dos grupos.  
A identidade turística dos lugares é uma construção 
social feita de tradições e construções culturais 
inventadas e reinventadas, que atendem aos mais 
diversos interesses. O contato entre turistas e residentes, 
entre culturas diversas, desencadeia um processo 
tensional, repleto de questionamentos e contradições, 
mas provoca também o fortalecimento da identidade e 
da cultura dos indivíduos e da sociedade receptora, bem 
como do visitante, que na alteridade, se redescobre. 
(BANDUCCI JR.; BARRETTO, 2001, p.1). 
 
 

Existe no mundo contemporâneo um excesso de 

acontecimentos, que afetam a linguagem da identidade (AUGÉ, 1997). 

A mídia coloca as pessoas em relação ao mundo inteiro e neste 

movimento, elas são postas sob a luz dos holofotes, juntamente com 

as cidades que as abraçam, pelo conjunto de meios de publicidade 

massiva. Esses meios de comunicação, tanto na atividade editorial, 

quanto televisiva, selecionam, organizam, transformam, manipulam e 

difundem as informações (Dig. 02). Com graus de penetração 

diversos, através de jornais, cartazes, painéis, aparatos de 

telecomunicações, enfim, suportes de todos os tipos, as imagens 

infinito, uma imagem extremamente simplificada e rasa do mundo 

tende a substituir a experiência pessoal e social das realidades dos 

cultural nos lugares, cuja construção identitária liga o local ao global.  

Pensando em todo esse movimento, será que essas múltiplas 

identidades vivenciadas pelo homem e construídas em relação aos 

lugares podem ser entendidas como processos serenos, amenos, fáceis 

de serem edificados e vividos? A construção de identidades e suas 

afirmações mediante marcas e práticas não é algo dado, nem fruto de 

liberdade ampla e total. É resultado de buscas, lutas, acordos, decisões, 

possibilidades, reivindicações, renovações, descobertas, voltas, 

reconhecimentos e mutações. 
A construção de identidades vale-se da matéria-prima 
fornecida pela história, geografia, biologia, instituições 
produtivas e reprodutivas, pela memória coletiva e por 



98 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

fantasias pessoais, pelos aparatos de poder e revelações 
de cunho religioso. Porém todos esses materiais são 
processados pelos indivíduos, grupos sociais e 
sociedades, que organizam seu significado em função de 
tendências sociais e projetos culturais enraizados em sua 
estrutura social, bem como em sua visão de 
tempo/espaço. (CASTELLS, 1999, p.23). 
 
 

Certamente, forma-se aí um labirinto de possibilidades, um 

caleidoscópio multiforme e multicor e paga-se um preço pela liberdade 

de escolha, pela diversidade, pelo pluralismo que marcam o mundo 

contemporâneo. Nesse processo de individualização e socialização 

existem tanto fissuras insignificantes, quanto rupturas significativas. A 

partir daí, uns se sentem dentro de uma perspectiva libertária e outros 

inseguros por se depararem com um mundo confuso e cheio de 

opções de interpretação, caminhos possíveis de serem trilhados, 

cercados por disputas e interesses. 

Acredito que, consciente ou não, o homem busca novos 

itinerários para remediar essas dificuldades, procurando a realização 

individual e coletiva. Nessa corrida incessante para construir o ser, o 

dever ser, o lugar para reconhecer-se, as pessoas, grupos e instituições vão 

montando formas de alcançar o bem estar, o aconchego, o amparo, o 

conforto, o sucesso, o apoio, o sentido de uma existência pessoal e 

grupal. É um movimento que se forma como proteção aos danos 

causados por uma existência plural, marcada pela fluidez, abrangência 

e velocidade. São maneiras de renovar a confiança, de gerar 

expectativas, de alicerçar de forma significativa a identidade, por mais 

fluida que esta possa parecer. 

Em nossas variadas identificações, as identidades vão 

ampliando as possibilidades de nos relacionarmos, de construirmos 

discursos apropriados a cada situação, tempo e lugar. Nossas 

identificações estão sendo continuamente deslocadas, pois dentro de 

nós há identidades contraditórias, empurrando-nos em diferentes 

direções (HALL, 2006). Nesse sentido, as variações entre pertença e 

não-pertença oscilam entre a imitação e a invenção, entre o hábito e a 

espontaneidade, entre a segurança e a liberdade (SINGLY, 2003). A 

partir daí, penso que esta é uma viagem contínua, duradoura, repleta 



99 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

de tensões, controvérsias e que 

social da identidade sempre ocorre em um contexto marcado por 

 

Dentro desse processo caleidoscópico que é a construção 

identitária, ser brincante é mais uma possibilidade dentre tantas 

vivenciados pelos moradores das cidades. Os brincantes mascarados 

identificam-se nos folguedos da Cultura da Tradição que também 

passam a formatar a identidade dos lugares (Fig. 03). Ser mascarado é 

mais uma faceta de profissionais liberais, políticos, funcionários 

públicos, donos de hotéis, comerciantes, donas de casa, estudantes. 

Esses moradores circulam pelos cargos, pelas funções, pelas 

atividades, pelos grupos que constituem a comunidade de cada lugar e 

também pelos grupos de brincantes. O mundo imaginal que envolve 

os folguedos, que acentua a força de permanência e mudança das 

brincadeiras embasa sua existência. A força dos mascarados e das 

brincadeiras por eles vivenciadas amplia sua visibilidade e importância, 

possibilitando que eles tornem-se símbolo identitário dos lugares 

(COSTA, 2009a). É nesse sentido que devemos pensar na história e 

vida dos Papangus de Bezerros e nos Tabaqueiros de Afogados da 

Ingazeira: cidades dos mascarados. 

 
1.3.4 Bezerros: Terra dos Papangus; Afogados da Ingazeira: 

Terra dos Tabaqueiros. 
 
 

Observamos que hoje tanto os indivíduos, quanto as cidades 

estão envoltos no processo de globalização, que atinge fatores ligados 

à economia, à comunicação, à cultura, interferindo na produção e 

consumo de produtos, bens, serviços, ideias, nos estilos de vida e, 

consequentemente, na formatação de novas e amplas identidades.  
A globalização, entretanto, produz diferentes resultados 
em termos de identidade. A homogeneidade cultural 
promovida pelo mercado global pode levar ao 
distanciamento da identidade relativamente à 
comunidade e à cultura local. De forma alternativa, pode 
levar a uma resistência que pode fortalecer e reafirmar 
algumas identidades nacionais e locais ou levar ao 
surgimento de novas posições de identidades. 
(WOODWARD, 2009, p. 21). 
 
 



100 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[7] Situada a 403 
quilômetros da Capital do 
Estado, Triunfo encontra-
se a cerca de 1000 metros 
acima do nível do mar, 
formando uma paisagem 
diferente no semi-árido, 
na Caatinga, denominada 
de brejo de altitude. 
 
 
 
 
 
      
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

Nessa busca entre o global e o local os lugares vão sendo 

identificados, preservando antigas características e ampliando novos 

elementos que resumem suas identidades e ajudam na representação 

dos que neles nasceram. Municípios que têm nomes e que dão nomes 

aos seus filhos: Robertinho do Recife, Tonino de Arco-Verde, Canhoto da 

Paraíba. Cidades que a partir de suas manifestações culturais 

transformam-se na terra dessas representações e personagens. Recife: 

Terra do Frevo; Caruaru: Terra do Forró; Bezerros: Terra do Papangu; Afogados 

da Ingazeira: Terra do Tabaqueiro.  

. 

Como os seus habitantes, as cidades, com suas diversas 

dimensões, podem passar por inúmeras mudanças em sua história e 

desenvolvimento e ter, em cada etapa, significativas marcas em sua 

formação identitária, a partir do interesse peculiar de cada momento e 

circunstância. Esse movimento não é excludente. Várias identidades 

podem conviver paralelamente, sendo acionadas conforme a 

necessidade e importância em cada contexto histórico. Como exemplo 

poderia citar a cidade de Triunfo7, no sertão de Pernambuco. Na 

história do município diversas adjetivações ajudam na compreensão de 

sua importância regional e delineiam as especificidades de seu 

percurso na contínua e mutante construção de identidades.  

Triunfo é conhecida desde o início de sua formação como 

Celeiro do Sertão, Suíça Pernambucana, Canaã Pernambucana, Esmeralda do 

Sertão, Terra da Promissão, Oásis do Sertão, emblemas que exaltam a 

fartura da terra e a amenidade de seu clima, muito frio nos meses 

chuvosos. Foi reconhecida como a Corte do Sertão, por ser, entre as 

décadas de 40, um pólo cultural, comercial, industrial e educacional. 

Com o passar dos anos o plantio de cana de açúcar e a produção de 

rapadura dos engenhos locais lhe rendeu o título de Reino da Rapadura. 

Pela importância da centenária brincadeira carnavalesca dos 

mascarados é hoje conhecida como Terra do Careta, pois o folguedo 

conforma uma identidade cultural que legitima e representa, 

simbolicamente, aquele espaço (COSTA, 2009a) (Dig.03). 

As empresas de comunicação e propaganda midiática, as 



101 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

instituições governamentais, as organizações de turismo e comércio, 

os próprios moradores e visitantes, incumbem-se de acionar essas 

múltipas identidades em função das necessidades e interesses de cada 

instância. Construídas na história dessa cidade, continuam a 

representá-la nos dias atuais, como lembrança de um passado 

marcante ou exemplo de novas interferências presentes no contexto 

atual.  

Observo que algumas localidades, como Triunfo, ainda 

guardam características bucólicas da cidade interiorana, mas também 

estão inseridas no processo de circulação de bens econômicos e 

simbólicos provocado pela globalização. É cada vez maior o número 

de moradores que utilizam os avanços tecnológicos, armazenamento e 

transmissão de informações propiciadas pelas emissoras televisivas e 

pela rede mundial de computadores, a internet, conectando-se com 

outros lugares espalhados no mundo (COSTA, 2009a).  

Esse diálogo com discursos e imagens distintos tem gerado 

mais paradoxal da globalização tem sido justamente o de frustrar 

JR., 1997, p. 09). Para o autor, o fenômeno da globalização não inibe a 

preservação de uma identidade local, mas estimula o resgate de mitos, 

símbolos, técnicas e imagens da própria comunidade, num processo de 

recriação que pressupõe diálogo, influências e negociações com outras 

culturas. Isso serve para pensarmos que o pertencimento e a 

identidade não têm a solidez de uma rocha e, conseqüentemente, não 

podem ser garantidos por toda a vida (BAUMAN, 2005). A velocidade 

das mudanças, adaptações e resgates identitários atinge de uma forma 

mais amena as pequenas localidades e numa perspectiva mais ampla os 

grandes aglomerados urbanos. 

É interessante destacar que tanto Bezerros quanto Afogados 

da Ingazeira tiveram em sua origem um rio que serviu de pólo de 

assentamento e desenvolvimento.  

 

 
 



102 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

Bezerros 
Maria Cacilda Santos 

 
Como um presépio gracioso e leve 

O casario em filas, curioso,  
Subindo a rampa pelos céus além 

Mira o rosto no espelho do Ipojuca 
Ou contempla saudoso, lá de cima 

A fumaça de adeus que deixa o trem. 
 

A Canceição de guarda: a ponte férrea; 
 

Por onde em festa se derrama a feira 
A barragem do rio, a Prefeitura, 

O Matadouro novo. E a Matriz grande 
Abençoando o alto da ladeira 

 
São José de Bezerros: dizem todos 

Que quando a gente vai a vez primeira 
A um templo, ali com fé e confiança 

Se pede alguma coisa ao Padroeiro 
A prece sobe aos céus e certamente 

O que se pede é graça se alcança 
 

Pois Saõ José, a ti que és milagroso,  
Peço: Guarda esta terra hospitaleira 
Sempre cheia de fé casta e inocente 

E que o mal nem por sombra, aqui perdure 
O compasso feliz e harmonioso  

Dos corações de ouro desta gente. 
 
  

Afogados da Ingazeira é conhecida desde muito tempo como 

Princesa do Pajeú ou Princesa do Vale, referenciando a beleza da região, às 

margens do importante rio. Os poetas cantam as características da 

terra-natal. 
Afogados da Ingazeira 

Diomedes Mariano 
 

Berço esplêndido, cidade encantadora 
Orgulhosos de ti, teus filhos são 
Teu carinho de mãe acolhedora 

Vive dentro de cada coração. 
 

Primavera é a tua fase loura 
No outono és somente empolgação 

No inverno és adubo onde a lavoura 
Se prepara para as tardes de verão 

 
De princesa do vale és batizada 

Dando tudo que tens sem sobrar nada 
De quem mora em teu seio ou te visita 

 
A barragem de Brotas ou a igreja 
Dão-te o título de musa sertaneja 

Mais saudável, mais calma e mais bonita. 
 
 



103 
 

Capítulo 1- Lugares e Tradições 

A formação de currais para o pastoreio de gado e o cultivo de 

agricultura de sobrevivência foram, nos dois municípios, elementos 

importantes de ocupação. Também nas duas cidades a população era 

devota de São José, marcando a religiosidade dos moradores e sendo 

essa, ainda hoje, uma referência para a ação comunal. Em ambos os 

municípios a história revela a importância dos mascarados 

carnavalescos para a construção de uma identidade em movimento.  

Observando toda essa problemática como podemos pensar 

nas questões que cercam a formatação da identidade nas cidades de 

Bezerros e Afogados da Ingazeira e a relação destas com a história dos 

Papangus e Tabaqueiros? (Fig.04; Dig.04.). Acredito que se faz necessário 

conhecer mais e mais sobre a própria vida dos folguedos, seus mitos 

de origem e a importância da máscara no universo das brincadeiras. 

Rastrear as conexões que existem entre os atores, humanos e não- 

humanos, formadores dos coletivos. Para isso, torna-se fundamental 

acionar a memória individual e grupal dos moradores, buscando 

elementos que marcaram lembranças e esquecimentos: rostos e máscaras 

que têm muito a dizer, tecendo as narrativas com fios de emoção. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
  
 



104 
 

Capítulo 01- Lugares e Tradições 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 01] A cidade 
e seus habitantes: 
sentimento e 
pertença na 
antiga Bezerros. 
(Acervo Renato 
Bezerra da Silva). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 02] O turista 
quer levar 
consigo as 
imagens do lugar. 
(Acervo Graça 
Costa). 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 
 

 

 



105 
 

Capítulo 01- Lugares e Tradições 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 03] Os 
mascarados  
acionam a 
construção 
identitária dos 
lugares. 
(Acervo Graça 
Costa). 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 04] Bezerros 
dos Papangus. 
(Acervo Graça 
Costa). 

 

 

 
 

 
 



106 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

2. ROSTOS E MÁSCARAS  

 

 
 

  
 

 

 

 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
A Máscara remete à existência de uma dimensão 
constituída de sentidos secretos; ela abre as portas do 
mistério. Ao atestar a presença do sobrenatural, do 
encantamento, a Máscara suspende o cotidiano e exibe 
um universo habitado pelos mitos. (NOGUEIRA, 2009, 
p.15). 
 
Como se uma poderosa maldição houvesse sido lançada 
sobre as coisas, elas permanecem adormecidas como 
servos de um castelo encantado. No entanto, uma vez 
libertas do feitiço, começam a espreguiçar-se, a estirar-se, 
a balbuciar. (LATOUR, 2012, p. 11). 
 



107 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Mnemísine, Titânide da primeira geração das divindades gregas, era 

conhecida como deusa da memória. Ao deitar-se com Zeus durante 

nove vezes, gerou nove filhas, as Musas, inspiradoras e protetoras das 

artes e das ciências. Reconhecida pela sua importância, Mnemísine 

lutava para que a memória fosse desenvolvida e preservada, atingindo-

se, então a aprendizagem, o conhecimento e a sabedoria. Em 

contrapartida, em Hades, nos subterrâneos da Terra onde viviam as 

almas dos mortos e dominava o deus de mesmo nome conhecido 

como a divindade do mundo inferior, existia um importante rio: o 

Lethe. Adentrar em suas correntezas e beber de suas águas significava 

experimentar o esquecimento. Entretanto este ato era importante e 

necessário para os espíritos que iriam reencarnar, voltando à superfície 

da Terra. As águas do esquecimento possibilitavam romper em 

definitivo com as lembranças de vidas passadas. Memória e 

esquecimento, elementos retratados no universo mitológico sinalizam 

funcionalidades reconhecidamente válidas para que possamos 

compreender, de forma mais ampla, a condição humana (AQUINO, 

2007). 



108 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2.1 Memória: Lembranças e Esquecimentos 

[...] Não há verdade absoluta, intangível, mas muitas 
verdades em situação, determinadas pelo que é vivido, 
aqui e agora, por pessoas inseridas em uma determinada 
comunidade. (MAFFESOLI, 2003, p.114). 
 
 

Rostos diversos, múltiplas histórias ditas por sujeitos que não 

calam. Cada uma das pessoas por mim entrevistadas ofereceu-me, 

como um presente, um tesouro de expressões, palavras, gestos, risos, 

lágrimas, vozes e silêncios. Os sentimentos e as emoções foram 

revelados quando, através de meus questionamentos, revolvi a 

memória individual e coletiva, como quem mexe em gavetas há muito 

fechadas ou em baús esquecidos num canto escuro de um aposento. 

Entretanto, diversas vezes detectei que aqueles pensamentos não 

estavam apenas como páginas de livros adormecidos em prateleiras 

empoeiradas, mas como o sangue em movimento, pulsante e 

renovado. E assim enfrentei o desafio de ter o 
[...] compromisso em estudar a experiência humana 
partindo do nível elementar em direção ao mais 
avançado, do ponto dos indivíduos em interação, os 
quais juntos ou sozinhos fazem e vivem as histórias 
legadas dos espectros do passado. (DENZIN; 
LINCOLN, 2006 p. 405). 
 
 

Nesse bordado de muitos fios compreendi que a memória é 

irmã gêmea da tradição, embora essa formação não seja univitelina. As 

duas envolvem sentimentos que conduzem à emoção escondida na 

serração dos mares da alma. Ambas ajudam o indivíduo e os grupos a 

tecerem a manta da vida, a construírem uma história particular e 

grupal, única e plural. Elas deixam marcas, tatuam nosso espírito com 

um ácido mágico repleto de prazer e dor. Numa relação fraternal 

caminham juntas, lado a lado, e a vitalidade de uma é a possibilidade 

de existência da outra, acionando as lembranças. Lembrar é uma tarefa, 

um esforço, uma labuta, um trabalho. Os mais velhos têm prazer em 

acionar suas lembranças e transmiti-las através das narrativas.  
Ao lembrar do passado ele [o idoso] não está 
descansando, por um instante, das lidas cotidianas, não 
está se entregando fugitivamente às delícias do sonho: ele 
está se ocupando consciente e atentamente do próprio 
passado, a substância mesma de sua vida. (BOSI, 1994, 
p.60). 



109 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tanto a memória quanto a tradição não têm a rigidez dos 

minerais, mas a maleabilidade de um néctar adoçado por outro 

importante elemento: o esquecimento. Este possui uma função letal de 

exterminar alguns pensamentos indesejáveis ou mesmo 

inquestionáveis, como detalhes sem importância, impressões 

desprezíveis ou elementos de difícil compreensão. O esquecimento 

pode também ser pensado como uma permissão à vida e à 

sobrevivência dos pensamentos que são mais caros e mais 

significativos. Ampliando essa reflexão, Paul Zumthor observa que as 

culturas se lembram também esquecendo, e com isso rejeitam parte do 

que acumularam no dia a dia de sua existência. A memória coletiva 

preserva e recupera o que, do vivido, pode e deve permanecer 

funcional. Assim o esquecimento está sob a égide da funcionalidade. 

É dinâmico; rejeita, mas em vista de. Ele não anula, ele pole, apaga, e, 

por isto, clarifica o que deixa à lembrança . 

Penso que, com a ajuda da lembrança e do esquecimento, a 

memória e a tradição seguem numa imponderável missão de 

existência. Como sugere Zumthor, eles são um fermento para a vida 

da memória e flexibilidade da tradição.  

É importante notar que muitos são os adjetivos que podem ser 

atribuídos à memória, caracterizando-a e explicitando sua diversidade 

e dimensão. Ela é arteira: prega-nos peças: falha ou falta na hora em 

que mais precisamos de sua eficiência. É fugidia, não linear, nebulosa. 

Não trabalha dentro dos limiares de causa e efeito. Tem a ver com 

questões biológicas e funcionais do nosso corpo, sendo fruto de nossa 

natureza. Intrinsecamente, é cultura: uma construção ao mesmo 

tempo individual e social. Esse entendimento nos ajuda a pensar na 

totalidade humana e entender que 

constituído por duas camadas sobrepostas, uma bionatural e outra 

psicossocial MORIN, 2000, p.05). 

A memória é cravada por todos os elementos humanos e não 

humanos que nos rodeiam. Rostos, vultos, corpos: personagens que 

acionam nossas lembranças. Casas, ruas, campos, fauna e flora: 

cenários refletidos no espelho de nossa alma. Cores, formas, cheiros, 



110 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] Latour destaca o valor 
de visualizarmos 
elementos de tempos 
diversos, uma 
justaposição que formata 
o conceito de politemporal. 
Tomando de empréstimo 
o termo latouriano, 
Raymond Boisvert 
qualifica o filósofo John 
Dewey dentro do 
universo da 
politemporalidade, pelo uso 
de sua teoria em 
propostas educacionais 
pós-modernas ou mesmo 
de campos do 
conhecimento diversos, 
inclusive na Arte-
Educação, na qual teve 
contundente influência 
(DEWEY, apud 
BARBOSA, 2001). Vide 
também CAMPELLO, 
2001. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

gostos, texturas: tudo isso aguça os sentidos ligando-nos ao passado 

próximo e distante. Objetos: esses parceiros de todas as horas que 

fazem parte de nossas vidas e de nós mesmos. 

A memória não pode ser entendida como uma representação 

no presente eterno  (AUGÉ, 1997, p.48). Ela cria hábitos, exercita 

nossa paciência, necessita de energia e tempo para ser acionada. E, 

nesse processo de buscas e apreensões as lembranças e os 

esquecimentos formatam o tecido da memória, como filamentos que 

se entrelaçam e constroem as imagens em nossas mentes. A memória 

é um filtro seletivo e na vasta gama dos eventos e das experiências, 

repescamos alguma coisa e enviamos um feixe de luz na direção do 

passado (MELUCCI, 2005). 

A memória é marcada pelo tempo. Este, desenhado no 

calendário do homem, pontua os acontecimentos em relação a uma 

série regular de datas. A historicidade, por sua vez, situa os 

acontecimentos em relação à sua intensidade (LATOUR, 2009)1. 

Acredito que a memória segue de perto esse itinerário, situando as 

lembranças não pela seqüência temporal, mas pela intensidade das 

marcas deixadas. É fundamental, então, ficarmos atentos que:  
A antropologia está aí para nos lembrar que a passagem 
do tempo pode ser interpretada de diversas formas, 
como ciclo ou como decadência, como queda ou como 
instabilidade, como retorno ou como presença 
continuada. Chamemos de temporalidade a interpretação 
dessa passagem, de forma a distingui-la claramente do 
Tempo (LATOUR, 2009, p, 67). 
 
 

O tempo que marca a memória é um tempo com 

características próprias, pois cada indivíduo aciona suas lembranças e 

esquecimentos a partir das tatuagens impressas na estrada espiralada 

particular de cada existência pessoal.  
Na memória superpõem-se presente, passado e futuro; 
flui o Kairos, tempo mítico, a-causal. Possui margens, 
amarras e limites tênues; é solta, atrela-se ao desejo. 
Atravessada por contradições, pertence ao reino da 
desrazão, explicitado num amplo leque de marcas que 
teimam em conferir especificidades aos indivíduos e aos 
grupos. Fomentada por uma lógica desconhecida, escapa 
ao controle, insinua-se, esconde-se. Ora deixa-se desvelar 
por meio da vontade do indivíduo, ora é desencadeada 
por estímulos desconhecidos. (NOGUEIRA, 2011). 



111 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tentando desvendar esse ser de tantas facetas, segui os fios das 

revelações de moradores, brincantes, comerciantes, funcionários 

institucionais, turistas, enfim, dos participantes e envolvidos no 

movimento dos folguedos da tradição dos mascarados 

pernambucanos. Dei especial atenção aos não-humanos que 

participavam do universo as brincadeiras: os rastros do coletivo foram 

seguidos cuidadosamente. Lembranças e esquecimentos ajudaram a 

formatar a vida dos folguedos, revelando aspectos inerentes à 

existência dos próprios lugares. Nesse processo de busca muitas vezes 

a memória e o esquecimento de indivíduos estabeleceram um diálogo 

em que procuraram dominar imagens de um mundo longínquo, 

emprestando-lhe um sentido de familiaridade (NOGUEIRA, 2002).  

As palavras, vivas e visíveis, indicaram um amplo e complexo 

sistema de estocagem de informações: processos cognitivos baseados 

na oralidade que constroem uma tradição viva. 
Ela é portadora de invariabilidades que, ao se referirem a 
um passado - real e/ou imaginário - impõem práticas 
constantemente reiteradas, por meio do exercício da 
memória. Paradoxalmente, tais práticas são alimentadas 
pela recriação, revelando uma intricada teia que 
compatibiliza persistência e transformação; indício de 
sociabilidades renovadas no tempo. (AMORIM; 
NOGUEIRA; COSTA, 2010 p. 151).  
 
 

A manta sobre os mitos de origem das brincadeiras, criada a 

partir desta memória individual e coletiva desvelou desenhos diversos: 

histórias contadas e recontadas, rostos regados pela emoção e pelo 

desejo de fazer-se ouvir. 

 

2.1.1 Os Mitos de Origem: Verdades Revividas 

[...] Não há realidades eternas: tal como não há verdades 
absolutas. (NIETZSCHE, 2006, p. 31). 
 
 

Os mitos revelados e transmitidos através das gerações dão à 

luz as narrativas fundantes das brincadeiras e ressaltam suas 

metamorfoses: cada nova história contada diz muito da vida dos 

folguedos, dos brincantes, das cidades, das realizações individuais e 

relações comunais. 



112 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[2] O autor esclarece que 
a palavra Mythos, significa 
discurso, encontrando-se 
atrelada a questão da 
linguagem. Com um 
mesmo significado, o 
termo Logos está ligado 
aos discursos do mundo 
exterior, relativo ao 
universo racional e lógico. 
O Mythos, diferentemente, 
desvenda o mundo 
interior, a compreensão 
subjetiva e apresenta-se 
como outra forma de 
pensar o mundo, na 
perspectiva de uma 
racionalidade aberta. 
 
 
 
 
 
 
 

Nesse sentido, os mitos de origem dos folguedos da Cultura da 

Tradição, falam não apenas do surgimento e desenvolvimento das 

brincadeiras, mas da 

identidade, o passado, o futuro, o possível, o impossível, e de tudo o 

que suscita interrogação, curiosidade, necessidade, aspiração. 

Transformam a história de uma comunidade, cidade, povo, tornam-na 

lendá a, p.150). 

São muitas as histórias que floresceram das narrativas de 

antigos moradores e renasceram com novos caules e folhas, cada vez 

que foram recontados: ramas da vegetação que se entrelaçaram 

tecendo ricas mantas verdejantes. Como em todos os pensamentos 

mitológicos, essas contações caracterizaram-se pela riqueza semântica 

e excesso de significações. Conhecê-las e compreendê-las representou 

um desafio constante e instigante, por mim perseguido durante todo o 

desenvolvimento da pesquisa.  

Entendo que a mitologia projeta a subjetividade humana no 

mundo exterior, ligando o indivíduo à natureza, ao cosmo. A partir 

dela, o humano, indivíduo ou sociedade estabelece uma comunicação 

com o mundo. O pensamento simbólico-mitológico não é fruto de 

mentes arcaicas ultrapassadas. É verdadeiramente, 

conseqüência polarizada dos princípios e processos fundamentais do 

MORIN, 2005a, p.158)2.  

o mito 

proclama a apa  um 

. E é assim que os mitos de origem são 

revelados e desvelam 

conta-se como é que qualquer coisa foi efectuada, começou a ser

(ELIADE, 1992, p.108). 

Embora anunciando verdades, os mitos não são perenes, 

imutáveis. Desde os gregos, eles são recontados e recriados, como 

uma matéria plástica que vai se moldando e se adaptando às 

necessidades de cada contexto, dos grupos e dos indivíduos. E assim, 

desde esses tempos remotos:  todos tinham o direito de modificar 

esses mitos, não havendo, em toda a história da literatura helênica, um 



113 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

poeta que, de acordo com a respectiva fantasia, não tenha dado 

importância às tradições lendárias, modificando-as, adaptando-as, 

conferindo-lhes es (GRIMAL, 2009, p. 

08). 

Segundo Lévi-Strauss (2004; 2000) os mitos podem ser 

comparados à música: têm finalidade estética e não objetiva. A função 

dos mitos é adentrar na imortalidade e por isso torna-se fundamental 

lermos essas narrativas pela óptica do sensível, da imaginação e da 

ressonância. Se conseguirmos percorrer as camadas formadoras dos 

mitos, traduzindo-as a partir de nossa própria bagagem, atingiremos o 

âmago do espírito. A mitologia ajuda a assegurar que o futuro de certa 

forma permaneça fiel ao presente e ao passado, através das histórias 

contadas. 

Essas narrativas são essenciais para o entendimento e 

condução da humanidade, um catalisador cognitivo. 
Não só porque os mitos fornecem uma explicação do 
Mundo e da própria maneira de estar no mundo, mas, 
sobretudo porque, ao recordar, ao reactualizá-los, ele é 
capaz de repetir o que os Deuses, os Heróis ou os 
Antepassados fizeram ab origine. Conhecer os mitos é 
aprender o segredo da origem das coisas. Por outras 
palavras, aprende-se não só como as coisas passaram a 
existir, mas também onde as encontrar e como fazê-las 
ressurgir quando elas desaparecem. (ELIADE, 1986, 
p.19). 
 
 

A significância dos mitos fundantes é destacada por Eliade 

(1972) quando o autor reconhece que essas narrativas falam da origem 

dos fenômenos e das coisas e do momento em que esses elementos 

tornaram-se significativos ao homem. A partir dessas narrativas os 

homens se referenciam, se encontram, se identificam diante do 

mundo. 

Os mitos de origem sobre as brincadeiras dos mascarados 

fazem parte de uma tradição que perpassa gerações e que aciona a 

memória.  
[...] Toda tradição se torna continuamente mais 
respeitável, quanto mais remota for sua origem, quanto 
mais esquecida esta estiver; o respeito que lhe é atribuído 
se acumula de geração em geração e a tradição termina 
por tornar-se sagrada e inspirar veneração 
(NIETZSCHE, 2006, p. 95).  

 



114 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Tocava-me o modo como esse sentimento aflorava nas falas 

dos moradores que expressavam uma grande emoção ao transmitirem 

preciosas informações sobre a origem dos folguedos. Logo 

compreendi que nesse processo de lembranças e esquecimentos não 

existia uma verdade histórica única que pudesse ser recuperada e 

difundida. Havia, nesse sentido, múltiplos e diferentes mitos de 

origem, diversas histórias que sintetizavam as versões de um passado 

longínquo e próximo, construído pelas palavras repetidas, deslocadas, 

removidas ou acrescentadas.  

Onde está a verdade? Ela subjaz às múltiplas camadas 

formadoras das contações de histórias, vive na teia de singelos 

filamentos de narrativas que são compartilhados coletivamente: 

significados capazes de serem contestados; peculiaridades e detalhes 

inerentes a cada mito; fermento responsável pelo nascimento e 

transformação das narrativas. 

Segundo a escritora nigeriana Chimamanda Ngozi Adichie 

(2009) existe o perigo na contação de uma única história. Isto 

superficializa as experiências e negligencia 

importam. Muitas histórias importam Quando nós 

rejeitamos uma única história, quando percebemos que nunca há 

apenas uma única história sobre nenhum lugar, nós reconquistamos 

 

Muitas das histórias a mim reveladas trouxeram verdades, 

omissões, formas de recriar o passado, viver o presente e indicar um 

futuro. Assim me deparei com um rico universo fértil e criativo. Era 

necessário, porém, perceber o valor de não querer se livrar das 

controvérsias presentes nas narrativas, mas tentar rastrear as conexões 

entre elas, visualizando os laços incertos, frágeis e mutáveis 

(LATOUR, 2012). 

Notei, a princípio, que existia sempre uma necessidade, por 

parte dos interlocutores, de ressaltar que a brincadeira vivenciada em 

seus municípios era o folguedo mãe: aquele que gerou ou antecedeu os 

outros

, afirmava um brincante. meiro vieram o Mateus e depois os 



115 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] Turismóloga, 
funcionária da Estação da 
Cultura, 40 anos. 
 
 
[4] O angu é uma comida 
muito apreciada no 
nordeste. À base de fubá 
de milho, cozido por 
cerca de 30 minutos e 
com uma pitada de sal, a 
iguaria é servida 
acompanhada de galinha 
ou carne guisada. 
No sul do país usa-se a 
polenta, de origem italiana, 
também do fubá, que 
pode ser grelhada ou frita. 
 
 

 assinalava um morador. 

, confirmava outro informante. E assim as justificativas 

eram ressaltadas e os depoimentos iam formando uma trança com os 

duplos fios da memória e do esquecimento, entremeados por fitas 

brilhantes de encanto e orgulho. Nos rostos, os olhos dos contadores 

cintilavam, refletindo a emoção de poder falar sobre a história dos 

mascarados, e, consequentemente, sobre a vida das máscaras. 

 

2.1.2 A Origem dos Folguedos: Histórias que Encantam a 

História 

Apagando os limites que separam o eu, o outro e a 
história, procuramos aprender como contar novas 
histórias, histórias estas que não mais estão contidas ou 
confinadas dentro dos contos do passado. (DENZIN; 
LINCOLN, 2006 p. 405). 
 
 

Nas idas e vindas aos municípios as narrativas desenharam um 

prisma de muitas faces, um canto repetido, com sonoridade de 

sabedoria e tradição: um encantamento pelas histórias de cada grupo. 

Em Bezerros uns diziam que os escravos confeccionavam 

máscaras e saíam pelos sítios, vivendo todas as possibilidades que o 

anonimato podia propiciar aos cativos: acesso aos lugares restritos e 

possibilidade de se fartarem com comidas e bebidas ofertados pelos 

moradores durante o Carnaval. 
Tem várias versões. Na versão popular a gente encontra 
que... eles ressaltam que escravos só entravam na casa 
grande na época do Carnaval porque eles se vestiam de 
Papangu, cobriam os rostos com máscaras e tinham livre 
acesso à casa grande. (Suely Aparecida3). 
 
 

Outra narrativa fornecia como princípio fundador os 

elementos que permeiam as relações de gênero e matrimônio: os 

homens mascaravam-se para burlar suas companheiras, vivendo, com 

o disfarce, o direito de brincarem livremente na pândega de Momo.  

Uma terceira versão relatava que dois irmãos saíram comendo 

exageradamente o angu4 distribuído pelos moradores no Carnaval e 

foram apelidados de Papa-angu (Dig. 01). 

 



116 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[5] O urucum é uma planta 
medicinal, usada como 
tempero e como tintura 
natural.  
 

 
Tem canto que tem o angu, é por isso que a gente 
empapa na palavra papa. É porque na época que saía o 
angu não tinha a palavra... é... 
Vamos empapar, vamos empapar tal coisa, tal comida . Então 
por isso saiu... a gente comia muito angu no Carnaval nas 
casas que chegava, com galinha, com charque, até como 
salgado mesmo, como petisco. Tomando batida, 
tomando licor e tomando vinho e prá não deixar a 
cachaça diferente alguns entrava abaixadozinho na 
cachaça. (mestre Lula Vassoureiro). 

 

Nesse entremeado de histórias é marcante a presença de uma 

estética mais simples dos brincantes, caracterizado, principalmente, 

pela confecção da máscara. Esta é, verdadeiramente, o principal 

elemento da brincadeira, marcando as fases na linha do tempo de vida 

do folguedo dos Papangus.  
O Papangu ligítimo usa meia nas mãos para ninguém 
conhecer. As roupas tinham que ser emprestadas de 
outro povo, não podia ser de gente da família porque a 
gente ficava conhecido. E como na história do Papangu o 
Papangu não tem identidade, então por causa disso 
ninguém pode conhecer o Papangu. Cada qual fazia sua 
troçazinha. Hoje é grupo, mas era uma troça, de oito, de 
dez. Eu já cheguei a sair numa troça de vinte e nove. 
(mestre Lula Vassoureiro). 
 

O mestre Lula Vassoureiro expõe orgulhosamente em seu 

ateliê, um grande quadro que resume as mudanças das máscaras e da 

indumentária usada pelos brincantes nos primórdios do folguedo. 
Aos oito anos eu já me fantasiava, já fazia minha própria 
máscara, mesmo mal feita, que era com papel de 
embrulhar charque. Que a biografia é essa. As primeiras 
máscaras foram feitas com papel de embrulhar charque. 
Que papel de embrulhar charque antigamente, no meu 
tempo, ele era grosso feito um papelão. E aquele papelão 
a gente aproveitava e fazia as máscaras e brincava no 
Carnaval. E como era pouco também... O Carnaval o 
povo até que tinha medo de gente mascarado... porque 
sempre teve esse medo de gente mascarado. (mestre Lula 
Vassoureiro). 

 
 

Segundo Rosa Soares (2007), em 1905 já existiam registros dos 

mascarados circulando pelos sítios e pelo centro, pedindo dinheiro e 

assustando a meninada com suas roupas velhas, enfeitadas com folhas 

de bananeira. As máscaras de papel de embrulhar charque e papelão 

eram pintadas com pigmentos naturais, como o urucum5, folhas de fava 



117 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
[6] O beiju é uma iguaria 
de origem indígena, típica 
do Norte e Nordeste 
brasileiro. Geralmente é 
feita com massa de 
mandioca e assada em 
forno de lenha 
embrulhado em folha de 
bananeira. 
 
 
[7] Fruto do cuitezeiro. 
Aberto e limpo é usado 
como utensílio doméstico, 
em decoração e 
instrumentos de 
percussão 
(CASCUDO, 2001). 
 
 
[8] Cobrindo toda a 
cabeça, geralmente os 
cabeções têm dimensões 
avantajadas em relação à 
escala humana. Gilmar 
Silvestre é um dos mais 
conhecidos artesãos-
artistas de Bezerros, que 
produz esse tipo de 
máscaras. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

e carvão, para delinear os olhos, nariz e boca. Além dos trocados, os 

brincantes recebiam frutas, ovos, aves e beiju6 (SOARES, 2007) (Dig. 

02). 

Com o passar dos anos outros materiais começaram a ser 

usados na confecção das máscaras. O coité7, após ser dividido ao meio 

e nele serem feitos orifícios para os olhos e nariz, recebia ornamentos 

para realçar os detalhes da face. A partir da década de cinqüenta, 

artesãos como o pai de Lula, Zé Vassoureiro, dão continuidade à arte 

das máscaras. O papel colê, feito com pedaços de jornal colados passa a 

ser uma outra opção de substrato, bem como os tecidos pintados. 

Surgem então as meia-máscaras, cabeções8 e a variedades de tintas à 

base de gasolina e breu (SOARES, 2007). Não existem muitos 

registros fotográficos dessa época, mas o mestre Lula se fantasiou para 

que fotos atuais pudessem ser tiradas, para dar uma ideia de como 

seriam os mascarados antigamente (Fig. 01 e 02).  

Seguindo para o sertão de Pernambuco continuei a ouvir, 

repetidamente, as narrativas sobre a origem das brincadeiras. Como 

em Bezerros, foram muitas as histórias sobre o nascimento e vida dos 

Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira. As lembranças dos moradores 

mais velhos eram como um vulcão em ebulição, com suas larvas 

incandescentes seguindo pelos vales da memória: 
Havia Papangu. Ninguém falava e sabia o que era... quem 
inventou esse nome de.... Como é que eles chamam hoje? 
Tabaqueiro nunca existiu. E nem existe no mundo. Esse 
nome em todo canto do mundo é Papangu. No Rio de 
Janeiro, em todo canto é Papangu. Não existia esse 
negócio de Tabaqueiro. Foi um besta que inventou isso. 
Pode dizer mesmo isso. (Gastão Cerquinha). 

 
 

Indignado com o termo usado hoje para referenciar os 

mascarados afogadenses, o Sr. Gastão recorda a brincadeira que via 

nas ruas, quando criança. 
Papangu era de máscara. Ele se escondia atrás daquela 
máscara pra ninguém conhecer ele. Saía com reio 
[chicote]. E não tinha esse negócio também de pedir 
dinheiro. Saía só fazendo alegria. Hoje o povo sai prá 
pedir dinheiro. Sai Papangu com o nome de... [Tabaqueiro]. 
(Gastão Cerquinha). 
 
 
 



118 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
[9] Conhecidos como 
atabaques ou tabaques os 
tambores de várias 
dimensões têm a origem 
africana, sendo muito 
usados para marcar o 
ritmo em danças e rituais. 
Há comprovação do uso 
também entre os 
indígenas. (CASCUDO, 
2001).  
 
 
[10] Comunicador, 54 
anos, Celso Brandão já foi 
Secretário de Cultura. É 
um incentivador da 
cultura afogadense. 
 
 
[11] Brincante, 40 anos, 
mestre na Arte das 
máscaras vive construindo 
o conhecimento sobre o 
folguedo afogadense. É 
um divulgador da cultura 
local e regional. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 [12] De origem africana o 
fruto da cabaceira tem 
diversos formatos e 
tamanhos, sendo utilizado 
como utensílio doméstico, 
como tigelas e pratos 
(CASCUDO, 2001). 

  

 

 

 

Inicialmente chamados de Papangus, a origem da denominação 

Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira tem versões distintas.  
Acho que o ideal seria a gente falar sobre o que seria um 
mito, uma lenda, não sei. Que inicialmente começou este 
folguedo, essa brincadeira, quando, no tempo dos 
escravos, da escravatura os brancos, os filhos dos 
brancos, não eram permitidos brincar junto com os 
negros. Então o que é que eles fizeram. Os negros saíam 
batendo em atabaques9e eram chamados de Tabaqueiros por 
conta disso. Então os brancos se mascaravam e se 
fantasiavam para sair junto com os negros. (Celso 
Brandão10). 
 
 

Mais uma vez a relação marcada pela hierarquia e pelo 

preconceito, no tempo da escravidão, é retomada e resignificada, no 

contexto da brincadeira carnavalesca. Como os Papangus de Bezerros, a 

relação entre os negros e brancos assinala uma teia construída no 

surgimento dos Tabaqueiros, no tempo-espaço da festa carnavalesca.  

Na busca por outras verdades, revividas na memória dos 

afogadenses, tive a oportunidade de conhecer o mestre Beijamim11, 

que se transformou em um companheiro precioso nessa jornada de 

descobertas. Naquela manhã ensolarada de outubro de 2010, ele me 

recebeu sorridente em sua residência: ali confessou que falar sobre os 

Tabaqueiros lhe era muito prazeroso. Até onde iam suas lembranças e 

cruzavam-se com as histórias contadas por parentes e amigos, ele 

teceu, detalhadamente, a manta de retalhos que retratava a origem dos 

mascarados da região.  

Comecei a falar sobre o depoimento de Dona Diná, uma 

antiga moradora que lembrava do medo que os filhos sentiam ao ver 

os mascarados próximo ao rio Pajeú, com suas máscaras de cabaça12. O 

mestre Beijamim confirmou que os mascarados não eram conhecidos 

inicialmente como Tabaqueiros Na época da cabaça eu não alcancei 

não, mas já ouvi falar. No caso era o Papangu. Porque a tradição 

começou como Papangu E revelou as versões que conhecia sobre a 

origem do nome Tabaqueiro: 
Tem duas versões. A mais usada porque era assim. O 
mais antigo... a gente usava aquele chifrinho com o rapé 
dentro. Meu pai era usuário do rapé. O tabaco. E o dono 
do chifrinho era o Tabaqueiro. Era com uma tampinha de 
madeira, um chifrinho, e a gente oferecia. A gente levava 
do lado, como aquele que levava pólvora, só que a gente 
levava rapé. Como a gente oferecia... Com a máscara... A 



119 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

[13] Fumo torrado, em 
pó. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[14] Badzé ou Padzu, deus 
da floresta e do fumo 
 

gente chegava pro mais velho e oferecia. Não prá 
criançada, mas pro mais velho e oferecia. Eu cheguei a 
fazer isso. Meu pai usava o rapé e eu carregava o dele. 
(mestre Beijamim). 
 
 

A relação entre o nome Tabaqueiro com o fumo é respaldada na 

própria vivência do mestre Beijamim. Como afirmou, ele mesmo 

participou da brincadeira da distribuição de pitadas de rapé13 com os 

amigos mais velhos. O utensílio usado para armazenar o rapé é muito 

conhecido no Nordeste pelo nome de tabaqueiro. É confeccionado a 

partir das extremidades de chifres de bois, cabras ou ovelhas. Oco, 

serve para guardar e transportar o pó, fechado por uma tampa em 

madeira talhada (Dig. 03). O tabaqueiro é também conhecido como 

cornimboque, popularmente currimboque. Pode transformar-se também 

como isqueiro rudimentar (CASCUDO, 2001). 
Currupio 

Zé Marcolino 
 

Ô Sivirina, 
 Vá na barca da cangaia 

Traga a pedra, o fuzil 
E o meu cigarro de paia 

Corre menina,  
Vá depressa e chama o Roque 

Diga a ele que me traga 
Algodão pro currimboque. 

 
 

O uso do rapé no interior sempre foi uma tradição. O fumo 

em pó armazenado dentro do tabaqueiro é colocado no nariz e exalado, 

provocando repetitivos espirros.  
A Feira de Caruaru.  

Onildo Almeida; Luiz Gonzaga. 
 

A Feira de Caruaru, 
Faz gosto a gente vê. 

De tudo que há no mundo, 
Nela tem pra vendê [...] 

 
Tem cesto, balaio, corda, 

Tamanco, gréia, tem cuêi-tatu, 
Tem fumo, tem tabaqueiro, 

Feito de chifre de boi zebu [...]. 

Ampliando essa questão, o pesquisador afogadense Fernando 

Pires ressalta que os índios Cariris, habitantes daquela região, 

plantavam tabaco e tinham Badzé 14 como seu deus do fumo.  



120 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Outra revelação de mestre Beijamim foi a analogia entre o 

nome Tabaqueiro com qualquer elemento feio, grotesco, que não tinha 

valor. A outra era assim... eles diziam assim: Eu tenho um relógio 

ruim. Meu relógio é um Tabaqueiro . Então tudo que era feio e não 

prestava era um Tabaqueiro. Hoje é peba, é do Paraguai .  Observei, 

durante a pesquisa que, como o termo Tabaqueiro, a palavra Papangu 

também trazia toda essa carga pejorativa, uma referência a elementos 

desprovidos de atributos do Belo e do Bom. Da mesma forma 

apareceram em alguns depoimentos os termos Cariri, Caipora, Catirina, 

como figuras carentes de beleza, que usavam máscaras medonhas. 

Vale a pena destacar que nos diversos mitos de origem sobre 

os folguedos dos Papangus e dos Tabaqueiros, as máscaras instauraram 

sempre múltiplas possibilidades de existência individual e grupal e com 

elas, as teias, as tramas, as redes de relações comunais. As máscaras 

foram reveladoras, e marcaram a memória dos moradores (Fig 03 e 04; 

Dig 04). 

 

2.1.3 Dos Papa-Angus aos Tabaqueiros: Papangus de Todos os 

Tempos 

 

Para que eu pudesse ter uma melhor compreensão sobre os 

mitos de origem dos Papangus de Bezerros e dos Tabaqueiros de 

Afogados da Ingazeira, descritos anteriormente, fez-se necessário 

retroceder no tempo e seguir no além-mar aos territórios lusitanos. 

Sendo personagens tradicionais presentes nos rituais religiosos 

de Portugal, os farricocos seguiam à frente das procissões na Semana 

Santa. Na antiga cidade de Braga, situada na região do Minho, à 

Noroeste de Portugal, esses mascarados percorrem ainda hoje as ruas 

locais, com tochas nas mãos, descalços, com o corpo completamente 

encoberto por túnicas e capuzes a lhes encobrir as cabeças, tendo 

apenas os brilhantes olhos à mostra, através de pequenos orifícios. 

Como outras diversas tradições lusitanas essas figuras medonhas 

chegaram ao Brasil no período da colonização e perduram até hoje em 

algumas regiões do país. Em Goiás Velho, por exemplo, os 



121 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mascarados abrem os cortejos da Procissão do Fogaréu, representando 

a guarda romana, que participava da busca de Jesus e de sua execução. 

Câmara Cascudo (2001) assinala que nas antigas procissões das 

Cinzas organizadas em Olinda e Recife na quarta-feira carnavalesca 

estavam presentes figuras grotescas que lembravam os farricocos 

portugueses. Aqui eram conhecidos como Papangus. Utilizando escuras 

túnicas e capuzes brancos os mascarados seguiam com chicotes em 

punho, tocando trombetas e fazendo a proteção das alas do cortejo 

religioso. O autor esclarece Papangus são os mascarados que 

enchem as ruas principais, embrulhados em lençóis cobertos de 

dominós ou disfarçados de todas as maneiras. Alguns já são 

tradicionais  (CASCUDO, 2001, p. 480). 

Gilberto Freire também observa a existência dessas figuras 

feias, que circulam em muitos municípios nordestinos e do sudeste. 

Assinala a presença dos mascarados com seus chicotes, que seguiam à 

frente das procissões, como um abre-alas para a passagem dos 

peregrinos religiosos, na Semana Santa, em meados do século XIX. 

-angu com uma espécie de saco por cima do 

corpo, dois buracos á altura dos olhos e chicotes à mão. E os 

muleques atirando- , 1977, p. 43). 

No processo de investigação percebi que existia sempre uma 

discussão em torno da originalidade das brincadeiras e dos mascarados 

nelas existentes. Quem chegou primeiro? Quem criou quem? Tal 

folguedo copiou elementos da brincadeira do 

Essas eram perguntas constantes que geravam disputas e conflitos, 

mas que serviram de reflexão para algo maior sobre a vida e 

transformação da Cultura da Tradição. Com muita sapiência o mestre 

Beijamim refletiu sobre essas questões: 
A gente não quer copiar. A gente tem uma origem que 
não sabe precisamente de onde veio. [...] se eles têm uma 
história a contar a gente tem outra... e outras vão surgir... 
É igual a formação do mundo: a religião dá uma e prova; 
ciência dá uma e prova. E como é que fica? Então eu não 
posso dizer assim... a gente copiou os Papangus de 
Bezerros, por que tem os Caiporas... e porque os Caiporas 
já se apresentam diferentes... Não dá! É uma cultura que 
poderia ser toda unificada e acaba tudo se separando. 
(mestre Beijamim). 

 



122 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Zé Pedro, presidente da associação dos artesãos de Bezerros 

assinalou o desconhecimento de uma única origem para a brincadeira 

dos mascarados. Quem inventou o Papangu eu acho que fica uma 

 

Em Bezerros, em Afogados da Ingazeira e em tantos outros 

municípios de Pernambuco os feios Papangus estiveram presentes nos 

antigos Carnavais: nas ruas, nos sítios, nas residências, nos engenhos, 

com suas máscaras grotescas, espalhando o medo e a irreverência. 

Destaco que, mesmo que esse seja um fio condutor para a 

compreensão da origem das brincadeiras, em cada lugar os folguedos 

foram resignificados, o que lhes imprimiu marcas diferenciadas.  

Nesses anos de pesquisa observei que foram diversas as 

características similares e múltiplas as diferenciações entre as 

brincadeiras estudadas, o que permitiu, verdadeiramente, a descoberta 

de tesouros, jóias da Cultura da Tradição de valor incomensurável. 

Realmente não me interessei por desvendar verdades absolutas e 

únicas, mas interessou-me sempre registrar que as brincadeiras 

carnavalescas dos mascarados marcaram uma presença significativa no 

Estado de Pernambuco: as máscaras contaram uma história secular. 
 
 

 

 

 



123 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.01] Mestre Lula 
fantasiado, lembrando os 
Papangus nos primórdios 
da brincadeira. 
(Acervo Júlio Pontes). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 02] Papangus nos 
anos 70.  
(Arcervo Prefeitura Bezerros). 
 
 
 
[ 

 

 
 

 



124 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 03] Na máscara do 
antigo Papangu a Beleza 
do Feio 
(Acervo Júlio Pontes). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 04] Tabaqueiros do 
passado.  
 (Acervo Edvaldo de Souza 
 
 

 

 

 
 

 

 



125 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

No Museion, templo que abrigava as nove Musas inspiradoras da Arte e 

da Ciência, viviam Tália e Melpômene. Como representante da comédia, 

Tália, a festiva, seguia pelos espaços do templo segurando sempre uma 

máscara sorridente. Na cabeça uma coroa de folhas de hera e na outra 

mão um clarim, instrumento que lhe ajudava a ampliar a voz.  

Melpômene, a cantora, Musa da tragédia, também possuía uma máscara, 

porém com semblante taciturno. Na cabeça folhas de videira e como 

outros atributos a trompa musical e aos pés uma espada e um cedro. 

Tinha feições graves e sombrias. 

As duas máscaras, com características distintas, tornaram-se símbolo 

do teatro grego: comédia e tragédia configuram, desde então, a magia e 

o encanto da comicidade e a dramaticidade. Desde as festas em 

homenagem a Dionísio esse par de opostos segue, lado a lado, ajudando 

a existência das representações cênicas e servindo de modelo para as 

artes e para a vida (AQUINO, 2007). 

 



126 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2.2 Máscaras: Magia e Mistério. 

Máscara é um termo repleto de significados, sentidos, 

indicações. Tanto aparece com o poder dos vocábulos 

corriqueiramente usados pelo senso comum, quanto traz 

entendimentos sutis e peculiares, conceitos trabalhados nas Artes, na 

História, nas Ciências Sociais. Cantado em prosa e verso, o termo 

aciona os diversos sentidos, despertando sentimentos. 
Depus a Máscara 

Álvaro Campos (Fernando Pessoa) 
 

Depus a máscara e vi-me ao espelho.  
Era a criança de há quantos anos. 

 
É essa a vantagem de saber tirar a máscara. 

É-se sempre a criança, 
O passado que foi 

A criança. 
Depus a máscara, e tornei a pô-la. 

Assim é melhor, 
Assim sem a máscara. 

E volto à personalidade como a um términus de linha. 
 
 

máscara tem, nas 

línguas latinas, uma origem arábica, radicado no substantivo maskhara, 

que designava um momo, ou figura facial de cartão, destinada a obter 

um disfarce  (2005, p.09). Com o passar dos tempos, a cultura latina já 

usava o termo persona para identificar o objeto cênico, apreciado por 

crianças e adultos, em brincadeiras e jogos.  

Usada na comédia grega, anteriormente ao século IV a.C, o 

adereço era denominado de próssopou, derivado do próskê, que 

significava falsa aparência ou transformação de aparência. Na 

antiguidade grega a prossopa existia tanto como adereço cômico, para 

satirizar homens e personalidades inferiores, como também, 

posteriormente, foi usado na tragédia. Nesta, representava 

personagens inferiores, tidos como ridículos: os opositores ou 

adversários dos heróis (GOMES, 2005). 

Outra finalidade da máscara era a de ampliar o som da voz 

permitindo que os atores fossem ouvidos de forma melhor. Acredito 

que, mais que um alto-falante, um ampliador da voz, a máscara pode 

ser pensada como algo que fala de si mesma aos outros, ou dos outros 



127 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

eus existentes naquele que está por trás dela, que lhe serve de suporte e 

lhe empresta a voz. Importa-nos pensar também simbolicamente na 

máscara como esse instrumento amplificador, alto-falante de um 

discurso que, na verdade, ultrapassa o indivíduo que o pronuncia 

(MAFFESOLI, 2003).  

O termo persona remete, em Psicologia, a pessoa: ao que 

caracteriza cada indivíduo e sua relação com o mundo. Para Carl Jung 

significa um conjunto de conteúdos que formam o eu pessoal, sendo 

eles conscientes ou inconscientes. Nesta concepção junguiana seria o 

papel da pessoa nas relações com a cultura e com a sociedade: seu 

status social. Persona indica, neste contexto, as atitudes mostradas em 

relação aos outros nas diversas situações enfrentadas: o indivíduo na 

sua visibilidade (PIERI, 2002). A persona é tida como a máscara que 

serve de anteparo para que um indivíduo viva em relação com os 

outros, desempenhando os papéis sociais. A máscara seria uma forma 

como o sujeito se mostra ao mundo e pode ser mais próxima ou mais 

distante de um eu verdadeiro.  

Os valores éticos de cada cultura, as leis e códigos sociais são 

como a forma que molda a matéria plástica que constitui nossas 

máscaras. A identificação com a persona pode levar ao afastamento do 

eu, ou até perda da própria personalidade pelo desempenho do papel 

social. Jung utiliza o termo para designar, indiferentemente, um 

aspecto da personalidade, uma estrutura da psique, a imagem que o 

indivíduo mostra externamente. Persona seria, então, um dos aspectos 

mais exteriores do próprio indivíduo. 

Seguindo essa direção, Maffesoli indica que o mais próximo 

de sua etimologia, persona representa papéis múltiplos sob diversas 

p. 97). Para o autor, cada pessoa não é senão uma máscara (persona) e 

pontualmente representa os papéis que formam um conjunto e que 

possibilita que assuma figuras diversas. 

No campo semântico há uma multiplicidade de sentidos. A 

máscara - vista como um artefato confeccionado em diversos materiais 

- é usada no teatro ou em rituais.  



128 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
O uso ritual revela sua vocação mediadora, fazendo 
comunicar domínios antes considerados separados, como 
vivos e mortos, homens e divindades, céu e terra, visível 
e invisível, natureza e cultura, e assim por diante. 
(BITTER, 2010, p.200).  
 
 

Nesse sentido, a máscara é preciosa para aqueles que detectam 

os poderes mágicos, magos e feiticeiros, servindo-lhes de instrumento 

ritual. 

Sob múltiplas variáveis pode se apresentar como disfarce ou 

maquiagem e também creme ou pasta usados em cuidados estéticos. 

Ampliando a abrangência indica aparelhos para proteção ou outras 

finalidades, como as máscaras contra gases, as máscaras submarinas e 

as máscaras de anestesia.  

Em outro contexto, ser mascarado, não está atrelado a usar um 

utensílio cênico ou ritual, ou ao uso da pintura que permita o 

encobrimento da face. O indivíduo que é reconhecido como 

mascarado  possui atitudes que lhe imprimem uma marca de caráter 

indicativo de dissimulação, falta de verdade, falsa aparência ou 

personalidade dúbia. Ainda de forma pejorativa, quando se faz 

a -se logo uma 

imagem de um indivíduo muito feio e ou possuidor de fisionomia 

grotesca. 

Com sentidos metonímicos e metafóricos que ampliam seu 

universo aplicativo, acionando-lhe diferentes interpretações, a máscara 

é usada por poetas e cantadores. Desmascarar indica mostrar a 

realidade que se esconde e a máscara aciona referências à falsidade, à 

dissimulação. A metáfora da máscara está atrelada à teatralização, à 

duplicidade de papéis, ao mistério, ao anonimato, ao ser e não ser, ao 

não dito. 
De todas as funções que se atribuem à máscara 
(proteção, manifestação de uma presença do além, 
participação de uma casta privilegiada, instrumento de 
dominação pelo temor ou identificação a forças 
incontroladas), não se pode esquecer aquela que diz 
respeito à intercomunicação. A máscara indica uma 
pessoa que não existe, por intermédio de outra que 
existe. No entanto, uma tal não-existência se concretiza 
através do jogo daquela que existe. (DUVIGNAUD, 
1983, p. 90). 



129 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[1] Vide Capítulo 04. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Acredito que, com vida própria esse objeto ajuda os seus 

usuários a afrontarem o destino, tornando-se outro. O homem se 

metamorfoseia usando-a como escudo, vivendo uma existência 

efêmera, transitória. Em diferentes contextos o mascaramento torna o 

indivíduo diferente, belo ou medonho, intimidando os assistentes que 

ficam deslumbrados com a visão de sua nova face, coagindo-os a 

afastar-se ou aproximar-se, dependendo do medo ou do encanto. A 

máscara gera uma espécie de pudor, de magia em torno do 

desconhecido.  r existe em toda parte onde há  

(NIETZSCHE, 2006, p. 85).  

Por todo esse conjunto de características e funcionalidades as 

máscaras são um precioso instrumento de representação do imaginário 

do homem, suscitando sentimentos e pulsões individuais e coletivos. 

Dentre tantas formas de ser e de revelar-se a máscara desperta sempre 

o sentimento de curiosidade, pois está atrelada ao segredo1. 

Levi-Strauss (2003) reitera a importância das máscaras para 

diversos povos, onde desempenham considerável papel para se 

encarnar um ancestral, usado na luta dos prestígios, na rivalidade das 

hierarquias, na concorrência dos privilígios sociais e econômicos. 

Representando entidades da natureza, personagens 

mitológicas, animais multiformes, seres antropomórficos, figuras 

caricaturais, as máscaras são capazes de traduzir a essência humana, 

expressando sentimentos como medo, poder, satisfação, sensibilidade, 

alegria, vaidade, orgulho, curiosidade, ajudando-nos no enfrentamento 

dos elementos concretos de nossa existência.  

Conhecer e caracterizar de uma forma geral as máscaras usadas 

nas representações populares é uma possibilidade de aprofundar o 

conhecimento sobre os habitantes dos lugares e as relações que 

permeiam as brincadeiras da Cultura da Tradição. Os brincantes 

bebem dessa fonte inesgotável, copiando, imitando, modificando, 

movimentando, construindo conhecimento.  

 

 

 



130 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[2] Essa é uma perspectiva 
da Antropologia da 
Ciência e das Técnicas, 
defendida por Bruno 
Latour e seus seguidores, 
que algumas vezes 
referem-se também as 
coisas como não-
humanos ou quase-
objetos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

2.2.1 Objeto: Quase- Sujeito 

Misturamos, sem o menor pudor, nossos desejos com as 
coisas, o sentido com o social, o coletivo com as 
narrativas. A partir do momento em que seguimos de 
perto qualquer quase-objeto, este nos aparece algumas 
vezes como coisa, outras como narrativa, outras ainda 
como laço social, sem nunca reduzir-se a um simples 
ente. (LATOUR, 2009, p. 87) 
 
 

Durante o trabalho de Mestrado, ao percorrer as largas 

estradas e estreitos caminhos traçados na pesquisa, detectei que a 

máscara não podia ser apreendida apenas como um simples objeto 

concebido como um utensílio inanimado: algo a ser usado e depois 

desprezado ou descartado. Estudando os Caretas de Triunfo vi quão 

importante era esse elemento em relação a todo o universo que 

cercava o folguedo.  

Ao adentrar mais e mais nos labirintos do campo e tecer um 

diálogo próximo com estudiosos que visualizavam a relevância dos 

objetos para a existência individual e comunal, pude vislumbrar novos 

horizontes e descobrir outros itinerários a serem percorridos em 

relação a uma importante reflexão: porque não compreender os 

objetos, e no caso especifico a máscara, como quase-sujeitos2?  

Importantes estudiosos já reconheciam a riqueza presente nos 

objetos que nos cercam.  

A partir de uma extensa pesquisa etnográfica Marcel Mauss 

(2003a) abordou sobre o valor dos objetos para diversas culturas. Na 

Malanésia, por exemplo, um objeto qualquer era considerado sagrado. 

em função da qualidade a ele atribuída; era reconhecido como 

portador de mana. Sendo uma construção social, mana qualificava 

coisas e ações, dando-lhes, força e eficácia. Assim, os objetos 

poderiam ser possuidores de poderes mágicos e sagrados.  

Friedrich Nietzsche destacou a essência do valor dos objetos, 

ao escrever sobre os livros e sua vitalidade: uma existência 

independente da imortalidade de seus autores. Observou que todo 

escritor surpreende-se ao perceber que seu livro continua a viver uma 

desperta vidas, torna feliz, assusta, produz novas obras, torna-se alma 



131 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

de projetos e de ações  numa palavra, vive como um ser dotado de 

espírito e  

Como esclarece o filósofo, os humanos e os objetos que os 

cercam e todas as ações, decisões, pensamentos e coisas que permeiam 

as relações da humanidade, se entrelaçam em um movimento repleto 

de 

movimento está na cadeia global de todo ser, como um inseto 

encerra NIETZSCHE, 2006, p.172). É 

preciso, portanto, pensar exatamente nesse movimento que cerca os 

seres, os objetos, a vida e o contexto no qual todos estão inseridos.  

O filósofo e poeta Jean-

que chamamos de inanimados estão muito mais vivos que as 

abstrações da ciência... nos interessam, nos comovem, nos fazem 

simpatizar c FESOLI, 2003, 

p.181). Assim, possibilitam uma harmonia entre os homens e o 

mundo, reduzindo a hostilidade que nos rodeia. O  é 

formado e povoado por esses seres que têm alma e animam a vida 

como um todo.  

negociam, intervém e suavizam o mundo que nos cerca (apud 

MAFFESOLI, 2003) Ampliando essa reflexão Maffesoli é 

contundente quando afirma que: 
A tradição ocidental, sabemos, baseia-se na separação, no 
corte. E conhecemos as múltiplas formas de dicotomia 
que a marcaram. [...] Eis bem o resumo emblemático 
dessa sensibilidade que distancia, que distingue, por um 
lado, as pessoas entre si, e por outro, as pessoas e as 
coisas. (MAFFESOLI, 2003, p. 173). 
 
 

Enfatiza a importância de não trabalharmos a cisão natureza-

cultura e de quebrarmos com esse vale construído pelo homem. 

Numa perspectiva dialógica com os pensadores da 

Antropologia das Ciências e das Técnicas pude visualizar ainda melhor 

a grandeza de pensarmos nos objetos dentro de toda sua magnitude, 

consequentemente, formular questões tão caras às Ciências Sociais. 

No direcionamento teórico-metodológica desse campo de 



132 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
[3] Fazendo uma ponte 
transdisciplinar com a 
área gráfica- pela minha 
formação como arquiteta, 
professora de desenho e 
de design -visualizei que  
uma figura simétrica é 
formada levando-se em 
conta um eixo que a 
divide em duas partes: 
uma apresenta-se 
espelhada em relação à 
outra a partir desse eixo. 
Embora guardem 
características comuns, as 
partes espelhadas têm 
particularidades próprias: 
são semelhantes, mas não 
iguais. Semelhança e 
diferença são, neste 
itinerário, elementos 
essenciais de 
entendimento e ajuda-nos 
a pensar na simetria 
explicitada no contexto 
antropológico seguido por 
Latour.  

 
 
 
[4] A produção do 
conhecimento é um 
aspecto dos mais caros 
para a Antropologia das 
Ciências e das Técnicas: o 
conhecimento construído 
por vários atores e não 
apenas pelos cientistas, 
confinados nas paredes 
dos laboratórios. 
(LATOUR; WOOLGAR 
1997). 
 

 

estudos, os humanos e não-humanos vivem uma relação simétrica, na 

qual há o abandono de entraves construídos por condutas 

hierárquicas, excludentes e etnocêntricas. Assim, a simetria3 é uma 

importante categoria trabalhada por Bruno Latour e seus seguidores, 

que tentam romper com as dicotomias, sem eliminar as diferenças. As 

dicotomias devem ser entendidas não uma em detrimento à outra, mas 

como um duplo que possui semelhanças e diferenças e cujas 

características precisam ser respeitadas nos mais diversos contextos. 

Essas paridades e distinções servem como parâmetro para reflexões, 

questionamentos, inquietações, e consequentemente, para a 

construção do conhecimento4. Buscar uma simetria não é reduzir 

humanos e não humanos a uma igualdade. Cada qual guarda suas 

características e peculiaridades. É, antes de tudo, não partir de uma 

assimetria que tolhe e separa, pois diferença não é divisão ou 

separação (LATOUR, 2012). 

Seguindo esse pensamento, Bruno Latour (1997) sinaliza que 

os objetos são híbridos de natureza e cultura, tendo uma real 

importância para a produção de fatos, discursos, conceitos e 

contextos. Ampliando a reflexão sobre a importância dos objetos 

Fátima Branquinho (2007), observa que as ervas medicinais podem ser 

entendidas como quase-sujeitos. Prossegue as pesquisas conduzidas no 

campo da Antropologia das Ciências e das Técnicas desenvolvendo 

uma etnografia da cerâmica, revelando o valor desse elemento para a 

construção do conhecimento dos ceramistas e do universo que os 

envolve (BRANQUINHO et al, 2011).  

Todos esses trabalhos reiteram que os objetos, técnicos e/ou 

científicos, interferem no cotidiano, possibilitando mudanças no 

comportamento coletivo: são capazes de alterar a sociedade de que 

fazem parte. Assim, eles interagem conosco, como co-participantes da 

fabricação da sociedade, à medida que também são fabricados.  
 
Quando escolhemos considerar que a capacidade de agir 
pode ser uma prerrogativa não só do sujeito que 
conhece, mas também do objeto conhecido, de algum 
modo permitimo-nos iniciar um movimento inverso no 
sentido de superar a noção da hierarquia entre os saberes 
(e entre as sociedades) (BRANQUINHO; SANTOS, 
2007, p. 111). 



133 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

[5] Consideram-se as 
redes sociotécnicas como 
locus de produção de 
conhecimento sobre a 
realidade por 
autores/atores humanos 
ou não-humanos 
(BRANQUINHO, et al, 
2011). Essa questão será 
melhor explicitada no 
Capítulo 08. 
 

 
[6] Nos termos de Latour, 
o diplomata busca o 
mundo comum: o do 
acordo dos espíritos, do 
bom senso, dos fatos, da 
natureza e do common 
knowledge: faz uma triagem 
do melhor dos mundos 
possíveis. (LATOUR, 
2004) 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Como esclarecem as autoras, o reconhecimento de que esses 

objetos são híbridos, não implica necessariamente de abrirmos mão 

daquilo que os sujeitos são ou fazem, mas permite o discernimento da 

pluralidade do mundo, enquanto povoado por humanos e não-

atividade por sua capacidade de alterar a realidade tal como faz o 

sujeito  (BRANQUINHO; SANTOS, 2007, p.115). Os indivíduos 

produzem os objetos, mas também são produzidos por eles, num 

constante processo de troca, numa edificação fascinante de 

aprendizagens e ensinamentos que formatam os coletivos: as redes 

sociotécnicas5 

Essa visão epistemológica extrapola um sentido democrático 

de construir a sociedade, sendo, mais que isso: dita uma forma 

diplomática6 de ser. A diplomacia exige habilidade, sensibilidade, 

cortesia, elegância, ponderação, sensatez. Aceitar que os objetos são 

parte da humanidade do indivíduo é efetivamente um exercício de 

diplomacia. Creio que essa é uma perspectiva que quebra com muitas 

posturas hierarquizantes em relação à forma de ver o mundo e se ver no 

mundo. Nesse sentido, exercita-se uma conduta nos moldes da simetria, 

nossa sociedade científica e técnica é ao mesmo tempo diferente e 

(BRANQUINHO; SANTOS, 2007, p.115). 

Compartilhando com a ideia de que os objetos técnicos e/ou 

científicos, quase-sujeitos, falam, agem e interferem na realidade dos 

sujeitos, devendo ser reconhecidos pela influência que têm em nossas 

vidas, passei a desenvolver também uma etnografia das máscaras dos 

folguedos da tradição pernambucana.  

Compreendi que no universo das brincadeiras dos mascarados 

os humanos e não-humanos conectam-se formando uma grande teia, 

que pode ser entendida como uma rede sociotécnica. Os elementos 

presentes e a forma como estão inseridos nessa teia de múltiplos 

filamentos possibilitaram uma visão do particular, do local: de cada 

folguedo estudado, de cada ateliê visitado. No entanto, essa percepção 

pode ser ampliada para uma visão ad infinitum, pois na concepção em 



134 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
[7] Artesão-artista e 
brincante, 27 anos, Murilo 
possui ateliê em Bezerros 
e faz um valioso trabalho 
de divulgação das 
máscaras dos Papangus. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

rede podemos nos deslocar do particular para o geral; do local ao 

universal: um conhecimento multiplicado em progressão geométrica. 

Assim:  
[...] ao nos debruçarmos sobre um só artista ou um só 
cientista, e seus respectivos objetos de estudos e 
produções, estamos estudando - simultaneamente - um 
conjunto de artistas e cientistas que se volta para 
interesses semelhantes, assim como todo um universo de 
controvérsias que atravessam suas atividades e 
produções. (NOGUEIRA, 2011).  
 
 

Na perspectiva ator-rede, observando os elementos não de 

forma isolada, estanque, mas a partir das relações que estabelecem, do 

contexto no qual estão inseridos, detectei que as máscaras narravam 

uma história construída, porém sem calar os sujeitos que, através 

delas, viviam essa história. Como narradoras elas eram porta-vozes 

dos personagens dos folguedos da Cultura da Tradição. Como seres 

animados elas próprias vivenciavam as brincadeiras, como os 

brincantes que as usavam.  
Na verdade quando eu comecei a trabalhar com elas eu 
acho que tinha uma atração, pelo fascínio, pelo mistério, 
que a máscara tem [...] Eu acho que ela tem vida própria. 
Por que ela cria isso nas pessoas... As pessoas ficam 
curiosas. Elas não têm sexo. Você não sabe se ali por 
baixo tem um homem, tem uma mulher. Ela tem 
expressão. Às vezes você faz uma máscara sorrindo, mas 
ali por dentro, quem tá usando está cansado, tá triste, 
mas aquela máscara tá ali, sorrindo, tá? Ela tem vida 
própria. Ela tem expressão própria. E aquilo ali 
transparece para as pessoas que estão vendo. (Murilo 
Albuquerque7). 
 
 

Murilo afirma que as máscaras dos Papangus têm vida própria. 

Elas suscitam sentimentos e fazem com que as pessoas as percebam 

como um sujeito, personagem, que dialoga com o mundo a partir de 

sua expressão: face de papel repleta de vida. Seriam elas tão 

importantes quanto os sujeitos inseridos no contexto das brincadeiras? 

 
Eu acho que sim. Eu acho que sim... Como eu falei... 
quando a gente faz a máscara ela tem uma forma que faz 
com que cada uma tenha um formato básico, igual, mas 
cada uma é diferente. Às vezes eu tenho até dificuldade 
de fazê-las iguais, quando é necessário [...] cada uma vai 
ter o seu diferencial, vai ter uma vida própria. Isso é legal. 
As pessoas olham para as máscaras e vêem... cada um vê 
de maneira diferente.[...] A partir do momento que cada 
pessoa tem uma visão a respeito daquela máscara, tem 



135 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[8] Presidente da 
Associação dos Artesãos 
de Bezerros  AAB.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[9] Os mediadores são 
diferentes dos 
intermediários. 
intermediário, em meu 
léxico, é aquilo que 
transporta significado ou 
força sem transformá-los: 
definir o que entra já 

. 
(LATOUR, 2012, p. 65). 
O autor os reconhece 
como caixa-preta: 
unidades fechadas. Os 
mediadores, por sua vez, 
são transformadores, 
atuantes,  
não passivos: objetos ou 
sujeitos dotados de ação. 
Mediador é um ator em 
movimento. Ele é 
performático.  
 

 

 

 

uma opinião diferente eu acho que ela... assim como nós 
passamos impressões diferentes para as pessoas, a 
máscara, a arte, também passa. Então eu acho que ela 
tem vida própria. [...] Por mais que ela não esteja sendo 
usada, esteja numa parede, mas ela passa alguma coisa,  
passa uma expressão. (Murilo Albuquerque). 
 
 

Muitos ressaltam o quanto a presença da máscara é marcante. 

Ela comunica, se expressa, diz algo, conta histórias, tem uma ação: 

fala. Tem vida. A máscara tem vida, porque a vida é uma história, né? 

De cada artista que faz esse trabalho. Aí eu considero que a máscara 

ela tem vida  (Zé Pedro8).  

Cabe aqui iniciar uma reflexão sobre a relação sujeito-objeto 

que se processa no âmbito dos folguedos. Latour chama a atenção 

para o equívoco presente se analisarmos os indivíduos e os objetos 

separadamente e de forma fixa. Para ele quando as proposições são 

articuladas, elas se juntam numa proposição nova. Tornam-

 (2001, p. 207). No momento em que sujeito e 

objeto unem-se na ação do mascaramento há o estabelecimento de 

uma relação simétrica, onde cada uma das partes sofre interferência da 

outra. Nesse sentido, o sujeito tem uma outra vida e a máscara 

também: a partir no encontro dos dois um novo ator máscara-brincante 

passa a existir. 

Assim, visualizei a máscara como um mediador9, pelo seu poder 

de atuação. Os mediadores transformam, traduzem, distorcem e 

modificam o significado ou os elementos que supostamente 

 Embora possa parecer simples, o 

mediador é complexo, multifacetado e tende a arrastar-nos em muitas 

direções, seguindo os relatos contraditórios atribuídos a seu papel. 

A máscara é arte; a máscara é técnica: ela pode falar dos grupos 

na qual está inserida, [...] pois toda técnica espelha, em um contexto 

particular, a complexa organização social (BRANQUINHO, 2011, 

p.19). Ela é resultado de uma elaboração que permeia um instável 

equilíbrio entre a intuição e a racionalidade, a criatividade e a 

sensibilidade. Por conseguinte, nada mais coerente que observá-la 

como expressão da cultura dos grupos, compreendendo-a como 

resultado da inscrição nos dois itinerários: o mítico-mágico-simbólico e o 



136 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
[10] Abaixo um esboço de 
minha concepção dos 
acontecimentos que 
marcam a linha espiralada 
do tempo. 
 

 
 

 

empírico-lógico-racional (MORIN, 2005a). 

Seguindo esse fio condutor foquei o meu olhar nas máscaras e 

todo o tecido formado em torno de sua vida: brincantes, artistas, 

artesãos, mestres, aprendizes, ateliês, pontos comerciais, propaganda 

midiática, turistas, instituições governamentais: toda essa rede e cada 

filamento que o constituía tinha relevância, sendo elementos 

reveladores. 

 

2.2.2 Vida nos Ateliês: Construindo Saberes e Fazeres 

Trata-se de reconstituir o indivíduo subjetivo presente 
nas expressões da tradição; ou seja, da recusa em 
compactuar com o anonimato que ao longo do tempo 
teima em diluir a autoria em um agrupamento étnico 
e/ou em uma coletividade. A contextualização dos 
sujeitos das narrativas  sua valorização enquanto 
sujeitos criativos  permite dissociá-los de qualificações 
como primitivo  ou atrasado , ao mesmo tempo em que 
reconhece sua criatividade e a complexidade de suas 
organizações e de seus modos de vida. (AMORIM, 
NOGUEIRA, COSTA, 2010, p. 132). 
 
 

Acredito ser necessário compreender o tempo não como uma 

linha contínua, formada por uma sucessão de episódios que desenham 

o ontem, o hoje e o amanhã. Prefiro pensar nele com traçado, uma 

forma espiralada, marcada por elementos que se repetem sem indicar, 

com isso, igualdade plena. Os acontecimentos, eventos e ações que 

acontecem, de tempos em tempos, guardam uma essência comum, 

mas diferenciam-se entre si pela supressão ou adição de fundamentos, 

noções, princípios que lhes são caros10. 

Melhor explicitando esse pensamento reflito sobre os diversos 

momentos da linha espiralada do tempo em que foi teorizada a 

questão da relação do homem com o conhecimento, a verdade, a 

sapiência. O Mito da Caverna (PLATÃO, 2002) pode ser um ponto de 

partida para assinalarmos essa trajetória marcada por similitudes e 

diversidades e que nos levam a teorizar sobre Conhecimento, Ciência 

e Arte. 

Platão fala sobre a condição dos humanos, presos em uma 

caverna escura, subterrânea, que veem, refletidos nas paredes 

sombrias, apenas vultos de pessoas e coisas que se movimentavam 



137 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

fora dali. Esses vultos, sombras, imagens fantasmagóricas, que se 

formavam e desapareciam, representavam a realidade exterior, vista 

pelos homens, que, dominados pela ignorância, tinham-na como 

verdade. Caso algum desses homens escapasse da caverna ficaria 

temporariamente sem nada enxergar, encandeado pela luminosidade 

intensa de Hélio, deus do Sol na mitologia grega. Após um período de 

adaptação, veriam a verdadeira imagem das coisas, que se 

apresentariam completamente diferentes das sombras antes vistas no 

mundo subterrâneo da ignorância, conhecido como agnóia. Alí, a 

Ciência, gnose e o Conhecimento, espiteme, trariam as verdades 

necessárias à formação humana. As verdades produzidas pelos 

homens dentro das cavernas seriam aquelas do senso comum, tidas 

como falsas verdades pelos que viviam fora da caverna: os filósofos, 

os sábios.  

Pensadores, filósofos, estudiosos continuaram pontuando suas 

teorias na trajetória da espiral do tempo, pautadas em paradigmas que 

ditavam que o conhecimento científico, a Arte erudita, os saberes 

sistematizados, possilitavam o acesso à verdade, a abertura para a luz, 

o afastamento da cegueira causada pela ignorância e ilusão. O Mito da 

Caverna foi assim reiterado constantemente, reificado, ampliado, 

fortalecido, desde a Antiguidade até que chegássemos aos paradigmas 

hegemônicos da modernidade.  

Mais uma vez o tempo foi testemunha da consolidação dessas 

verdades que direcionaram o pensamento ocidental, respaldando o 

modelo hegemônico que apostava na disjunção dos saberes, na 

supremacia do conhecimento científico em detrimento ao 

reconhecimento da legitimidade de outros saberes e práticas 

produzidas no senso comum. 

A busca da verdade sob a ótica de conhecimentos que 

pregaram a dicotomia entre natureza e cultura, espírito e matéria, 

sujeito e objeto produziu apagamentos e subalternidades de fazeres e 

saberes tão legítimos quanto o conhecimento científico. E assim, 

houve toda uma apologia ao pensamento domesticado, que se deixou 

restringir pelas tiranias dos conceitos. Segundo Lévi-Strauss (1989), 



138 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

torna-se necessário e urgente procurar atingir o cosmos, apreender a 

totalidade das coisas a partir do sensível e não pelas apreensões frias 

do racional: perceber os elementos aquém e além do real. 

Platão plantou as primeiras sementes para que cultivássemos a 

noção da verdade sobre a realidade: obtê-la seria possível a partir do 

saber científico. A Ciência, seguindo esse itinerário, assumiu um 

patamar diferenciado na escada da hierarquia dos saberes. Hoje torna-

se essencial, no entanto, reconhecer que objetos e conceitos científicos 

precisam possuir o mesmo estatuto ontológico e valor social que os 

objetos e conceitos de culturas que não possuem a Ciência como 

instrumento de leitura do mundo. Assim, reconhecer a importância de 

outros saberes e fazeres, produzidos pela construção de 

conhecimentos pautados num ensinamento cotidiano e empírico. 

Acreditar que  
É na relação com o ambiente que o ser humano constrói 
e acumula informações que lhe possibilitam satisfazer 
suas necessidades, engendrando soluções, resolvendo 
problemas, compartilhando valores com outros e 
construin  híbridos de natureza e cultura. 
Desse modo, a sociedade constrói conhecimento e 
realidade. (BRANQUINHO, 2007, p.47). 
 
 

Há, portanto, necessidade de se reconhecer os outros modos de 

conhecer, dialogando com as formas de conhecimento distintas de uma 

tradição objetivista e racionalista da Ciência, demarcada pelo 

pensamento cartesiano. Resgatar, portanto, instâncias de produção de 

ideias que através dos séculos foram desconsideradas, subalternizadas, 

colonizadas e até apagadas como uma forma possível de educação. 

Reconhecer que os fios que possibilitam uma tessitura entre o mundo 

criado e o vivido alinham juntos o imaginário e a realidade, o 

pensamento mítico e o lógico, as aprendizagens empíricas e as 

sistematizadas, dando-lhes um valor diferenciado. Assim, ir em busca 

da superação dos abismos dualistas que foram estabelecidos na 

modernidade: entre natureza e cultura; sujeito e objeto; fatos e valores. 

(BRANQUINHO, 2012). 

Da mesma forma que a Ciência, a Arte também se encontrou 

interceptada por esses elementos tão importantes para uma 



139 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[11] Gostaria de destacar 
que, o interesse do uso da 
Teoria do ator-rede para 
compreensão de uma 
realidade particular está 
ligado principalmente a 
existência de um 
problema ao mesmo 
tempo científico e ético. 
No nosso estudo a 
controvérsia sobre o que é 
arte é um ponto 
importante para um 
diálogo com esse campo 
de investigação. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

contundente reflexão sobre o tipo de conhecimento produzido nesse 

campo. A Arte dita popular era vivida intensivamente, pautada em 

uma aprendizagem tecida pelos fios do vivido, do transmitido entre 

pais e filhos, mestres e discípulos. Em contrapartica a Arte, 

reconhecida como erudita, atrelava-se a um conhecimento 

diferenciado, produzido por uma camada privilegiada de intelectuais, 

com amplo acesso a uma educação sistematizada, institucionalizada. 

Trago todas essas questões para pensar no movimento que 

envolveu o Conhecimento, a Ciência, a Arte e, de forma direcionada, a 

Arte das máscaras, objeto de minha investigação. O tempo foi 

testemunha dessa tensão que abraçou distintos paradigmas. 

Questionando-os, passo a tecer a manta do (re)conhecimento sobre a 

importância desse trabalho milenar da Arte das máscaras. É 

importante notar que  
[...] controvérsias sobre o entendimento a respeito de 
certo objeto atraem atores e constroem espaços, criando 
zonas que favorecem ao desenvolvimento de um campo 
disciplinar, produtor de conhecimento científico e 
técnico sobre a realidade (BRANQUINHO et al, 2011) 
 
 

A pergunta isso é Arte?11, nunca deixou de ressoar. Essa é uma 

questão controversa, que nunca deixa de ressoar. Tão antigo quanto 

esse questionamento é a necessidade humana de entender o mundo 

que o cerca e de marcar sua presença no mundo.  

Para muitos críticos essa pergunta não cabe mais, pela 

multiplicidade de suportes expressivos os quais transcendem o corpo, 

as tintas, as telas, os instrumentos musicais, e até as tecnologias. 

(NECKEL, 2009). 
A arte é a fala do homem em seus mais diversos 
suportes: na visualidade, na sonoridade, na gestualidade e 
na escrita. São meios de o homem falar de si e dos 
outros, na história. Assim, se quisermos saber o que é 
arte, precisamos saber o que é o homem em seu 
movimentar-se na história. (NECKEL, 2009).  
 
 

A Arte das máscaras tatuou o tempo, o homem e as culturas. 

Desde os primórdios da existência do homo-sapiens-sapiens os objetos 

fizeram parte integrante de uma vida edificada coletivamente e, dentre 

eles, a máscara marcou presença. Em torno das fogueiras, nos ritos 



140 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[12] A teoria ator-rede deixa 
o campo falar. Segue os 
caminhos escritos não 
apenas pelos conceitos, 
palavras ditas, verdades 
reconhecidas, mas 
visualizando os rastros, 
como essas verdades 
estão inseridas, o mundo 
no qual ganham corpo e 
transformam-se em ação. 
Torna-se necessário, 
portanto, observar os 
sujeitos e quase-sujeitos a 
partir das relações com o 
mundo e não abandonar 
as controvérsias que as 
envolvem.  
 

grupais, o homem mascarava-se.  máscara é de uso universal, e sua 

CASCUDO, 2001, p. 370). 

Ajudando o homem a integrar-se à natureza, numa perspectiva 

de enfrentamento, a máscara ampliava-lhe a sensação de poder e, com 

ele, a coragem para superação dos temores. Nas danças e festividades 

ali estava ela, como adereço indispensável. Em encenações, era uma 

concreta possibilidade de criar personagens, escondendo rostos e 

multiplicando faces. Na Antiguidade, transformou-se em símbolo do 

teatro, revelando a comicidade e o trágico. Na Idade Média fez-se 

presente nas festividades e comemorações nas ruas, praças e palácios, 

cerzindo com fios de encantamento o sagrado e o profano. Ora como 

disfarce, ora como ornamento, esse quase-sujeito seguiu até os nossos 

dias, lado a lado com os indivíduos, povos, sociedades e culturas. Em 

cada folguedo que a utilizava mostrava-se como essência, tesouro, 

fluido que fazia viver e reviver as brincadeiras da tradição. 

Como tantas outras artes milenares, a execução das máscaras 

exigiu sempre a apropriação de técnicas, mas não apenas isso. Estava 

igualmente ligada às questões utilitárias e funcionais, mas também não 

se encontrava restrita a esses domínios. Nesse cosmos houve sempre 

uma ciência permeando a produção de um conhecimento construído 

através do vivido.  

Creio que a relação entre criador e criatura excede o ato 

primoroso da manipulação, do savoir faire, das seleções e do resultado 

obtido através de um conjunto de escolhas e tarefas. Elementos como 

simetria, ritmo, regularidade, repetição, combinação de cores e formas 

e adoções de motivos não ficam submissos aos aspectos puramente 

técnicos e estéticos. Todo esse conjunto está atrelado à emoção e aos 

sentimentos, aos sentidos e significados, que envolvem os artesãos-

artistas criadores, os indivíduos e grupos de usuários e, de forma 

significativa, esses quase-sujeitos que circulam e se movimentam. 

Nesse sentido a máscara é construtora de conceitos e formam os 

coletivos ao lado dos humanos (LATOUR, 2012)12.  
Eu acho que a máscara é um dos principais itens do 
Papangu, porque ela é quem vai definir um pouco de sua 
personalidade. Porque tem isso também. Cada um leva 
no desenho de sua máscara um pouco de você. Murilo 



141 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
[13] Brincante e também 
artesã-artista de suas 
próprias fantasias. 
Vencedora de muitos 
Concursos dos Papangus 
Marília revela seu fascínio 
em relação à folia dos 
mascarados. 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

leva um pouco da característica dele, eu levo da minha, 
Robeval leva da dele. Então apesar de ser uma coisa para 
a gente se esconder, mas existe uma característica nossa 
no perfil da máscara. (Marília Gabriela de Souza13). 
 
 

Mais do que simples objetos devemos pensar que as máscaras 

carregam uma humanidade, que é fruto dessa relação com quem as 

executa, com quem as usa e também com aqueles que as observam. 

Para que haja a construção social os não humanos têm que 

desempenhar um papel significativo e serem reconhecidos, 

percebendo-se as associações entre eles e humanos (LATOUR, 2012). 

Sentimentos são assim suscitados, pelo jogo de relações que cercam 

essa dinâmica. Devemos visualizar os objetos, levá-los em conta, 

perceber seus traços, ingressá-los nos relatos, perseguir seus rastros. 

Desta forma estaremos compreendendo os incontestáveis 

entrelaçamentos entre sujeitos e quase-sujeitos. 

Como tão bem observa Lévi-Strauss (1989), toda arte é um 

operador do pensamento, um terreno fértil para entendermos como a 

mente humana opera: a arte é boa para pensar. Dentro de sua 

tridimensionalidade, ela é ao mesmo tempo utilitária, funcional e 

sobrenatural. Precisamos conhecer e compreender os objetos a partir 

dessa totalidade.  

Nesse sentido, a máscara não é apenas um artefato útil para a 

viabilização do anonimato, para a funcionalidade da dissimulação. Ela 

realiza a ligação entre os dois mundos, o terreno e o sagrado, o 

terrestre e o divino, o domesticado e o selvagem, o racional e o 

sobrenatural. Ajuda-nos a realizar nossos sonhos dentro do universo 

real e imaginário; abre portas e janelas para a luz da imaginação; nos 

faz outro e nós mesmos, num jogo de beleza, magia e sedução.  

Em diversas situações, muitas pessoas que usam as máscaras 

-nas entidades independentes, suscetíveis de 

ação e reação pelos poderes acumulados (CASCUDO, 2001, p.371) 

(Dig 01). Berta Ribeiro observa que as máscaras dos índios brasileiros, 

inseridas no contexto mágico-religioso, representam figuras de 

antepassados, espíritos protetores de nossas florestas, da fauna e da 

natureza. Elas têm o poder de recolher e exprimir as forças tanto 



142 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[14] Micea Eliade  
(1992) eluscida que a 
hierofania compreende 
tudo o que revela e 
manifesta o sagrado.  
Uma pedra, por exemplo, 
pode ser considerado um 
objeto consagrado.  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

benignas, quanto malignas espalhadas no universo indígena.  
São estátuas que, ao som da música e ao ritmo da dança, 
ganham vida e movimento. Constituem, portanto, o 
aspecto dinâmico dos rituais mágico-religiosos. E através 
delas que se manifestam e se tornam presentes os 
espíritos ancestrais e dos heróis culturais. Na dança, seu 
portador começa a representar o papel do espírito cuja 
máscara ostenta, para assim transmitir sua mensagem. 
(RIBEIRO, p. 142, 2000). 
 
 

A máscara pode ser entendida como um exemplo de 

hierofania14, objeto que passa a ser uma manifestação do sagrado, ou 

melhor, o próprio sagrado manifesto. Assim, o objeto é ele mesmo, por 

participar do seu mundo cósmico envolvente e também algo a mais, 

uma outra coisa (ELIADE, 1992). O sacro revela-se ao mesmo tempo 

como poder, eficiência, fonte de vida e de fecundidade: tudo isso é 

veiculado pelo mascaramento. 

A ligação das máscaras com o universo sagrado é algo presente 

nos mais distantes lugares do mundo. Na tradição de Bali, ilha da 

Indonésia, os habitantes se mostram fiés às tradições, que dão sentido 

a suas vidas. As crenças religiosas são criadas para ajudar os deuses a 

aplacar os demônios do reino dos espíritos. A vida para os balineses é 

uma dança de devoção e segundo eles, sem a Arte as pessoas não 

seriam normais. A Arte das máscaras é sagrada, ajuda a encontrar o 

equilíbrio entre os homens, os deuses e os poderes demoníacos: para 

os balineses a máscara tem alma, tem espírito (BALI, 1990). 

A máscara é criação e criatura. E quem a cria? Artesãos? 

Artistas? Mestres? Aprendizes? Cientistas? Pessoas com uma formação 

acadêmica ou aprendizagem empírica? Acredito que, para melhor 

refletir sobre essas importantes questões faz-se necessário pensar no 

diálogo tecido entre artistas populares e eruditos, observando o campo 

da Arte das máscaras: sempre uma trajetória pontuada na linha 

espiralada do tempo.  

É muito antiga essa discussão em torno dos campos de 

atuação dos artistas e artesãos e da produção do que seria Arte ou 

Artesanato. Mais uma vez as controvérsias se apresentam e permitem 

que reflexões sejam suscitadas.  

No universo semântico, o sentido atribuído ao artista está 



143 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

atrelado a um fazer voltado ao campo da estética, enquanto domínio 

das Belas Artes. O artista seria assim um representante do gosto 

aprimorado, um estudioso que bebe do néctar da erudição, um 

executor de trabalhos únicos, fruto de um processo de criatividade e 

inspiração que lhe agrega um valor diferenciado. A produção do artista 

pode ser contemplada, suscitando prazer e empatia.  

O artesão, por sua vez, é considerado um trabalhador voltado 

à execução de tarefas, ao domínio de técnicas que o ajudam na 

produção de objetos funcionais, utilitários, voltados às exigências de 

mercado que exige uma produção em larga escala. A produção do 

artesão pode ser adquirida facilmente, suscitando o prazer do 

consumo. 
O preconceito contra o artesanato-tantas vezes usado 
para designar algo sem valor, diante dos valores 
obsoletos da arte com A minúsculo - certamente reflete 
uma visão da sociedade que desvaloriza o que vem das 
camadas subalternas e reconhece previamente a 
produção da elite. (BORGES, 2011, p.22).  
 
 

Existe toda uma carga pejorativa nessa diferenciação, fruto da 

distinção entre o valor e do trabalho intelectual e do trabalho manual.  
Nas sociedades industriais, sobretudo nas capitalistas, o 
trabalho manual e o trabalho intelectual são pensados e 
vivenciados como realidades profundamente distintas e 
distantes uma da outra. [...] Embora essa separação entre 
modalidades de trabalho tenha ocorrido num momento 
preciso da história e se aprofundado no capitalismo, 
como decorrência de sua organização interna, tudo se 

 fosse um ato naturalmente 
saber . (ARANTES, 1988, p.13). 

 
 

Um dos maiores ensinamentos que pude ter nesses anos de 

campo, em contato com os criadores das máscaras foi compreender 

que, indiferentemente de sua formação e escolaridade eles podiam ser 

referenciados como artesãos-artistas. Gostaria de reiterar que esse foi 

um termo criado por mim, como uma forma de ressaltar a importância 

de uma concepção simétrica, não hierarquizada. Não houve, porém, 

nenhuma intenção de calar as controvérsias que continuavam 

cercando o campo, filtrar ou disciplinar o que se apresentava. Sabia 

que era necessário enaltecer as perturbações e conflitos, porque aí é 

que a sociedade mostra-se viva: aprender sociologia com os atores. 



144 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[15] A Arte 
contemporânea não é 
mais denominada plástica, 
mas visual- ligada ao 
cotidiano. O termo Artes 
plásticas aflorou do campo 
na fala dos interlocutores, 
pois essa geralmente é 
uma concepção de Arte 
expressa pela maioria das 
pessoas. 
 

 

 

 

 

 

 

[16] Maria Josileide dos 
Santos, mais conhecida 
como Josy é artesã-artista 
de máscaras, 45 anos. 
Funcionária pública, hoje 
tem ateliê com o esposo, 
Cláudio Sergio da Rocha 
 

 

O campo revelou que eles mesmos se auto-intitulavam de 

forma diferenciada, dependendo da maneira como se viam, eram 

reconhecidos, homenageados e respeitados. Ressoa dentro deles a 

própria controvérsia da sociedade. Eles viviam internamente o conflito 

e expressavam em suas falas uma questão que é coletiva.  

Ressaltavam em suas narrativas a diferenciação pela forma 

como o artista e o artesão lidava com o processo criativo, a partir da 

aquisição ou manipulação dos materiais.  
A diferença é porque o artista plástico mexe mais com 
tela. O artesão não! O artesão ele cria a sua peça, depois 
ele vai fazer o seu produto, aí é considerado como 
artesanato. O artesão mesmo ele faz seu molde, depois 
ele vai fazer a máscara. O artista plástico não. O artista 
plástico ele vai comprar tudo já pronto. É só pegar o 
pincel e na sua cabeça o que é que ele vai pintar ali, riscar 
e dalí fazer o seu trabalho. (Zé Pedro). 
  
 

Alguns artesãos são reconhecidos também como artistas, por 

serem pintores de telas ou escultores, permeando o universo das artes-

plásticas15. É o caso de Robeval Lima, artesão-artista reconhecido pelo 

seu trabalho de divulgação da Folia dos Papangus. Como executor de 

máscaras, estilista de fantasias, brincante, pintor de quadros e diretor 

de Cultura de Bezerros, vivencia terrenos férteis da arte erudita e da 

popular. É importante assinalar que essas pessoas são muitos 

importantes como canalizadores de incentivos junto aos órgãos 

governamentais para a manutenção e o desenvolvimento das 

brincadeiras (Dig. 02).  

Em uma das visitas aos ateliês de Bezerros, ao fazer referência 

a uma artesã-artista como artista ela logo retrucou: Não! Eu prefiro 

artesã. Eu acho artista plástica assim muito fresco, sabe? Muito... sabe? 

Aquele negócio requintado, muito chique. Eu não... Eu sou povão 

mesmo!  (Josy dos Santos16). 

O mestre Lula Vassoureiro destacou em alguns momentos de 

sua fala as denominações que lhe foram sendo atribuídas com o passar 

do tempo. 
Comecei como artista, já ganhando dinheiro... eu tinha 
oito anos de idade. Só que eu comecei como artesão eu 
tinha seis anos de idade. Só que aos dezoito anos eu não 
sabia essa palavra de artesão o que era. O pessoal 
começava a me chamar de artesão e eu... prá mim era um 



145 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
[17] Zé Vassoureiro foi o 
responsável pelo 
nascimento de muitos 
folguedos de Bezerros. 
Fundador do Bloco Bola de 
Ouro e Cana Verde, 
organizava o Bumba-meu-
Boi de Bezerros. 
 

[18] Parte de uma 
entrevista transcrita do 
folder de exposição A arte 
de J. Borges: do Cordel à 
Xilogravura, organizada 
pela CAIXA Cultural, Rio 
de Janeiro, 2009.  
 

apelido, eu até me enjoava, mas depois eu fui crescendo... 
e quando a gente vai crescendo vai crescendo a 
mentalidade em tudo, a gente vai pensando melhor... [...] 
Hoje eu respeito os artesãos, tanto da região quanto de 
fora daqui, e de outros estados que chegam aqui. Mas 
mestre, eu não gosto bem dessa palavra de mestre, porque 
mestre só Deus, mas já me apelidaram. (mestre Lula 
Vassoureiro). 
 
 

Numa perspectiva simétrica pude, a partir do campo 

vivenciado durante a pesquisa, pensar sobre esse mundo que se 

apresenta, a olhos vistos, como uma trama cuja essência é a relação 

entre o cognitivo e o sensível. A rede entrançada pelos saberes 

milenares que atrelam conhecimento e sensibilidade na Arte das 

máscaras se mostrou claramente a partir da realidade de Bezerros e 

Afogados da Ingazeira. Ali, uma outra lógica se apresentava na 

produção do conhecimento desenvolvida nos ateliês e contextualizado 

nas relações com o mundo: respalda-se em uma vivência prática, 

empírica, diária, tradicional, que não está edificada sobre os pilares da 

Arte erudita, nos moldes científicos da academia, e sim sobre os 

alicerces do saber popular.  
Dei segmento à Arte e a cultura de meu pai. Que prá o 
que meu pai fazia hoje é como se eu hoje não fizesse 
nem 10% porque ele trabalhava muito bem, era muito 
criativo apesar de ser também analfabeto, mas Zé 
Vassoureiro era conhecido aqui. E hoje onde ele estiver 
Deus está protegendo a ele e ele orgulhoso do filho que 
deixou, porque eu respeito muito a Arte, a profissão que 
ele exercia e eu só posso respeitar se eu trabalhar e fizer 
o serviço como faço. (mestre Lula Vassoureiro). 

 
  

Zé Vassoureiro17, pai de mestre Lula, inseriu o filho no 

trabalho com as máscaras: uma tradição passada através de gerações. 

O mestre Beijamim fez também um depoimento sobre importância de 

seu pai, músico da Banda de Afogados da Ingazeira, para o seu 

percurso pelos caminhos da Arte. O mestre J. Borges, por sua vez, 

assinala que, na linha de sua história a própria necessidade de 

experienciar sua arte o transformou em artista. (Dig.03) 
E ainda hoje faço cordel, já tenho além de duzentos 
títulos publicados e espalhados pelo mundo. Melhor 
ainda foi porque a necessidade de ilustrar o cordel me 
levou a ilustrar sem nunca ter visto como era. Desde essa 
data eu virei artista, pela necessidade de ilustrar virei 
xilógrafo gravador popular. (J. Borges18). 

 



146 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[19] Bruno Latour e Steve 
Woolgar (1997) relatam a 
experiência etnográfica 
em um laboratório de 
biologia. Ressaltam a 
importância de um 
trabalho antropológico 
que possibilite o estudo 
da ciência atual, 
deslocando o interesse 
retratado pela 
Antropologia clássica, 
pautada em pesquisas 
sobre campos longínquos, 
cuja atenção sempre foi, 
na maioria das vezes, 
resultado da curiosidade 
por costumes tidos como 
exóticos. Delineiam, 
assim, os objetivos da 
Antropologia da Ciência e 
da Técnica, a qual fala da 
produção do 
conhecimento de grupos 
próximos, 
contextualizados na 
dinâmica contemporânea. 
 
 

Nos espaços de trabalho dos artesãos-artistas havia um 

universo onde a Ciência e a Técnica estavam presentes e pulsantes: os 

ateliês onde eram confeccionadas as máscaras dos brincantes da 

Cultura da Tradição.  
Nesses lugares, os objetos vivem uma vida claramente 
múltipla e complexa por intermédio de reuniões, 
projetos, esboços, regulamentos e provas. Surgem 
totalmente fundidos com outras ações mais tradicionais.  
(LATOUR, 2012, p. 120)  
 
 

Desejei compreender o tecido formado entre a dimensão 

cognitiva e o contexto social que envolvia esse trabalho. Certamente 

esse foi um importante caminho para o entendimento sobre a vida dos 

folguedos, suas permanências e mudanças. 

A Ciência era vivenciada plenamente nos ateliês, mesmo 

apresentando-se diferenciada de outros espaços conhecidos por nós 

como . Os cientistas, por exemplo, vivem 

em seus laboratórios, trocando informações, manipulando substâncias, 

operando instrumentos, fazendo experiências e analisando dados. Os 

artesãos-artistas vivenciam, em seus ateliês, um convívio grupal, 

manejam materiais, esboçam ideias, usam ferramentas, criam 

alternativas, descobrem caminhos e colhem resultados. No laboratório 

há o convívio entre técnicos e cientistas; no ateliê entre aprendizes e 

mestres: em ambos os casos o conhecimento é construído 

coletivamente, embasado pelo respeito e hierarquia. Nos dois espaços, 

as dimensões, cognitiva e criativa, dialogam incessantemente.  

Não objetivei, como Latour19, me debruçar sobre a vida em 

laboratório, mas adentrar naqueles espaços onde saberes e fazeres 

eram construídos. Observei que não era uma meta dos artesãos-

artistas das máscaras elaborarem tratados científicos sobre o trabalho 

desenvolvido em ateliê, mas certamente estavam sempre atentos a 

todos os resultados obtidos durante o processo de criação e 

preocupados com a divulgação de seu trabalho.  
Eu não sou artista plástica. Ser artista plástica é um 
negócio mais delicado, mais... talvez estude mais a peça e 
analise. Ah eu não tenho tempo disso não. Eu tenho 
mais é que fazer minha peça e sobreviver, sabe? E 
divulgar. Estou com material longe, graças a Deus. Já 
ganhou o mundo. (Josy dos Santos). 



147 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[20] Apesar de 
constituírem domínios 
diferentes, tanto a Arte, 
quanto a Ciência nutrem-
se do mesmo húmus: a 
criatividade 
(NOGUEIRA,  
2010). Edith Derdyk 
(2001; 1988) fala da 
poética do ato criador, 
que inicia desde a infância 
e prossegue na fase adulta. 
Faz-nos ver a importância 
do desenho - através do 
gestual, do ponto em 
movimento, da linha que 
dança no papel, da criação 
infinita. Afirma a 
poderosa capacidade 
mental humana de 

linha de horizonte, traço 
inventado pela nossa 
visão, não existe. A quem 
pertence: ao céu? Ao mar? 

2001, p. 10) 
Fayga Ostrower reflete 
sobre o homem, ser 
criativo, que necessita de 
espaço e liberdade para se 
expressar, para por em 
prática sua criatividade. 

elabora-se nos múltiplos 
níveis do ser sensível-
cultural-consciente do 
homem, e se faz presente 
nos multiplos caminhos 
em que procura captar e 
configurar as realidades da 
vida  (OSTROWER, 
1987, p. 27). 
 

Não era também objetivo desses profissionais publicarem em 

revistas científicas ou participarem de encontros acadêmicos para 

divulgarem suas descobertas e aprimoramentos, mas era visível o 

interesse na construção do conhecimento passado através de gerações, 

do reconhecimento de seu trabalho, da visibilidade local, regional, 

nacional e até internacional. 
Eu faço o meu trabalho hoje no Brasil inteiro. Sou pelo 
nono ano no salão dos mestres, Centro de Convenções 
[FENNEARTE]. Se tiver a feira em Brasília eu vou pro 
Salão dos Mestres também. [...] Porque eu fui o ano 
passado representar Pernambuco. [...] É não querer saber 
se eu vou ganhar muito, se vou ganhar pouco, eu quero 
ver meu trabalho. Prá mim o lucro meu todinho tá no 
futuro do meu trabalho. [...] Já fui na Pensilvânia. Já fui 
pro Canadá. Já fui prá Etiópia[...]. (mestre Lula 
Vassoureiro).  

 

O depoimento do mestre Lula indica que a Arte das máscaras 

representa verdadeiramente uma ciência forjada a partir da labuta 

diária, construída pelo diálogo com o empírico. Reconhecimento é 

resultado desse esforço constante: trabalho cotidiano. 

Tive oportunidade de presenciar diversos artesãos-artistas 

exercendo o seu ofício. Existia um grande respeito por parte daqueles 

indivíduos com relação aos objetos por eles produzidos: as máscaras 

de materiais variados eram como novas faces que surgiam, pela 

habilidade de mãos que sabiam exercer, com competência, um 

trabalho imerso em esforço e prazer. Relembro muitos desses 

momentos nos quais os materiais, fruto da natureza, passaram a ter 

forma, cor e vida, pela competência, sensibilidade e criatividade20 dos 

artesãos-artistas; esboços e idéias que foram concretizados e tomaram 

forma, fazendo nascer as máscaras com múltiplas expressões (Dig 04).  

Testemunhei também que, após ser executada, a máscara não 

era abandonada em qualquer lugar, como um objeto inerte e sem vida. 

A sua vivacidade era sentida e isso realmente lhe imprimia um valor 

diferenciando, suscitando, por parte dos executores das obras ou 

daqueles que a usariam, um respeito e consideração (Dig. 05). 

As técnicas utilizadas, os materiais escolhidos, as texturas 

construídas, as pinturas e desenhos elaborados, nada era fruto do 

acaso: representavam saberes e fazeres passados pela sucessão de 



148 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[21] O Papel machê, do 
frances papier marché, é 
obtido a partir de uma 
massa elaborada pela 
mistura de papéis picados 
e triturados, cola, vinagre 
e gesso. A papietagem ou 
papier collés, é uma técnica 
que utiliza papéis rasgados 
em tiras e colados um a 
um, sobre uma base 
rígida. Ambas as técnicas 
utilizam estruturas em 
diversos materiais, como 
formas para os objetos 
construídos. São muito 
usadas na confecção de 
objetos decorativos, 
brinquedos, adereços e 
máscaras carnavalescas e 
de teatro. 
 
 

 
 
 
 

gerações. Deveria pensar que esses aspectos eram apenas resultado de 

convenções? Como observa Lévi-Strauss os elementos convencionais 

consciente ou inconscientemente para exprimir uma realidade vivida

(1997, p.121). Desta forma, torna-se indispensável constatar que a 

Arte, qualquer que seja ela, não remete apenas à natureza ou a 

convenção, mas ao sobrenatural, trazendo significados repletos de 

sentidos. 

 

2.2.3 A Arte das Máscaras: Conhecimento, Técnica e Trabalho 

Para nós, as técnicas não são novas, e nem modernas no 
sentido mais banal da palavra, mas sim coisas que desde 
sempre fazem parte de nosso mundo. (LATOUR, 2009, 
p. 125). 
 

 
A elaboração das máscaras exige um domínio de técnicas, a 

construção de conhecimentos, a manipulação com materiais: um 

diálogo entre natureza e cultura, num perene processo 

transformador21. É importante atentarmos também que 

parceria do silêncio, processos que concebem técnicas deságuam num 

oceano de modos de vida e trabalho, traduzindo aspectos particulares 

sobre como a sociedade se organiza  (BRANQUINHO et al, 2011). 

Pedras, gessos, argilas, madeiras, metais, papéis, 

emborrachados, tecidos, couros, pigmentos, aglutinantes, vernizes, 

tudo remete ao elemento terra. 

temo-las sob os olhos; sentimo-las nas mãos, despertam em nós 

alegrias musculares assim que tomamos o gosto de trabalhá-

(BACHELARD, 1991, p. 01) (Dig. 06). 

Nessa arte milenar, a rigidez da pedra, do gesso, da madeira, 

do metal, se adequam à construção de bases, que servem de moldes 

para as máscaras executadas em papel machê e papietagem21. Essas bases 

são obtidas pela escultura ou moldação da matéria dura (Fig.01; Dig. 

07 a 09). Os emborrachados, os vernizes, os pigmentos, os 

aglutinantes, materiais mais maleáveis presentes na confecção e 

acabamento desses adereços são originários do petróleo, das madeiras, 

das fibras naturais. Embora sejam matérias terrestres, são moles e de 



149 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

[22] Diversidade de 
materiais e formas. 

 
Máscara em couro, 
Claudio da Rocha, 
Bezerros. 
 

 
Máscara em papel machê, 
Josy dos Santos, Bezerros 
 

 
Máscara em papietagem 
mestre Lula Vassoureiro, 
Bezerros. 
 

 
Máscara em papietagem, 
mestre Beijamim Almeida, 
Afogados da Ingazeira. 

maior plasticidade, podendo constituir matéria prima do processo 

artesanal ou industrial das máscaras.  

Como ressalta Gaston Bachelard (1991), os elementos água, ar 

e fogo suscitam a fluidez, o fugidio, o movimento, a mobilidade, a 

inconsistência, tão caros à ação da imaginação. Entretanto, com as 

substâncias terrenas, principalmente aqueles materiais que têm formas 

manifestas mais contidas, palpáveis, presas, consistentes, há uma 

perceptível e real problemática de como trabalhar a imaginação, o 

devaneio, a percepção e a liberdade de imagens, essenciais à existência 

humana. Trata-se de um exercício do imaginar, que deve ser 

perseguido e elaborado. 

Senti-me motivada a descobrir caminhos, traçar itinerários, 

cogitar suposições, sobre as possibilidades trazidas pelas imagens da 

matéria terrestre, dialogando com o estético e o simbólico que cercam 

a Arte das máscaras. Acredito que, embora o elemento terra seja 

pregnante nessa arte tão antiga, a água, o ar e o fogo também estão 

presentes de forma contundente. A água que dilui as tintas e dá maior 

plasticidade à massa feita com os papéis e ajuda na liga do concreto e 

gesso para a execução dos moldes; o ar que é essencial para secar tanto 

dos moldes e bases, quanto as tintas, colas e vernizes que servem de 

pele para as máscaras; o fogo que entra na fervura de alguns materiais e 

que, representado na figura do Sol, também é importante para a 

secagem e fixação dos aglutinantes e pigmentos (Dig.10).   

Nesse processo criativo das máscaras, os indivíduos e os 

grupos vivem um jogo entre as forças humanas e naturais, jogo este 

que ajuda no desenvolvimento da imaginação criadora: uma relação 

direta entre o homem e a matéria22. Artesãos, artistas, designers, 

obreiros, criadores, executores, qualquer nome que tenham, trabalham 

um real entrecruzamento entre natureza-cultura e conseguem dar 

concretude à imaginação individual e comunal.  

Unindo inspiração e transpiração, os artesãos-artistas se 

apoderam das imagens construídas na mente, ou nas referências com o 

mundo exterior e transformam as matérias duras e moles em arte e 

ofício. Muitas vezes, na passagem entre as imagens construídas na 



150 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mente e a concretização através do manuseio da matéria, o artista 

esboça, risca, desenha, imprime no papel suas ideias. Esses esboços 

servem de guia, possibilitando ajustes e adequações para que se 

obtenha melhor resultado na hora da execução do trabalho artesanal 

ou industrial.  

Na brincadeira dos Papangus, dos Tabaqueiros e de tantos outros 

folguedos dos mascarados, o concreto ou o gesso são a base para que 

o papel seja moldado. Após a secagem da papietagem ou do papel machê, 

várias camadas de cola, tintas e vernizes vão construindo uma espécie 

de pele, sobre a qual o artista imprime marcas, desenhos, grafismos, 

detalhes finais fruto de sua imaginação.  

Hoje o papel machê, a papietagem, os materiais reciclados, os 

emborrachados de látex, os tecidos estampados e até o couro são 

encontrados na diversidade da centenária Folia do Papangus de 

Bezerros. Os Tabaqueiros exibem máscaras artesanais e, na sua maioria, 

as emborrachadas, fruto da produção industrial. 

Na Arte das máscaras existe um exercício constante entre a 

criação e a execução, e nesse processo, 
[...] a imaginação e a vontade, que poderiam, numa visão 
elementar, passar por antitéticas, são, no fundo, 
estreitamente interdependentes. Só gostamos daquilo que 
imaginamos ricamente, daquilo que cobrimos de belezas 
projetadas. Assim o trabalho energético das matérias 
duras e das massas amassadas pacientemente é animado 
por belezas prometidas. (BACHELARD, 1991, p. 06). 
 
 

E em todo esse percurso o homem cria e recria, faz e refaz, 

óprio coração da 

FFESOLI, 2003, p. 127). Ele permite gozar a 

aparência, fazendo ver e viver: não é supérfluo. Ou melhor, é um 

supérfluo que dá vida, ao expressá-lo. Nesse sentido comungo com o 

pensamento de Lévi-Strauss (1997) de que as questões funcionais, 

estéticas e simbólicas são como uma trança de três mechas, 

entrecruzando-se. Aí, pelo domínio da técnica e da imaginação, busca-

se a beleza além da utilidade. Nesse sentido, a Beleza do Belo e do 

Feio são conquistas nos campo de batalha do estético (Fig.02 e 03). 

Não podemos pensar, porém, que essa é uma tarefa fácil e 



151 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

[23] Artesãos-artistas 
trabalhando na elaboração 
das máscaras 
 

 
Claudio Rocha (Bezerros) 
imprime na máscara seu 
conhecimento: ciência do 
fazer  
 

 
Iraildo Batista (Bezerros): 
trabalho e conhecimento. 
 

 
Murilo Albuquerque 
 (Bezerros) registra sua 
marca através das tintas e 
detalhes: satisfação 
revelada. 
 

 
 
 
 

desprovida de tensões. Nela, escolhas são feitas, barreiras são 

ultrapassadas, aprendizagens são colocadas em prática: uma luta entre 

o sentir e o fazer, dando vida à imaginação. As imagens criadas não 

são puramente cópias do real, mas resultado de uma bagagem 

individual e coletiva. É uma passagem da imaginação formal para a 

imaginação material: plenitude da criação.  

A máscara, como resultado dessa labuta23, conta uma história. 

Ela fala, narra sua própria vida e daquele que a executa. E o artista-

artesão, tem por ela carinho, admiração, apego, mas precisa se 

desprender desses sentimentos, pois depende financeiramente de sua 

comercialização. 
Veja bem... cada máscara que a gente faz, não é? Já fica 
uma história. Porque todo artesão que ele faz a sua peça, 
ela não vai ficar... a segunda peça ela não vai ficar igual. 
Ela não fica. Aí naquilo ali quando a gente termina de 
fazer aquela peça, quando a gente olha prá ela, já acha 
uma coisa, sabe, interessante. E depois quando a gente 
pinta ela também, aí é que vai dar o maior valor ainda, 
quando a gente o

artesão sobrevive daquilo, aí tem que vender. (Zé Pedro). 
 
 

A Arte das máscaras exige técnica, criatividade, escolhas, 

decisões, disciplina, paciência, determinação, dentre outras tantas 

competências e habilidades fruto de um aprendizado: saber elaborado 

na vida.  

Aí se processa uma luta cujas armas são o conhecimento e o 

trabalho e nesse percurso é de fundamental importância o 

ensinamento dos mestres. 
O pensador, e igualmente o artista, que resguardou o 
melhor de si próprio em obras, sente uma alegria quase 
maldosa quando vê como seu corpo e seu espírito foram 
lentamente alquebrados e destruídos pelo tempo, como 
se visse num canto um ladrão trabalhando em seu cofre, 
sabendo que está vazio e que todos os tesouros estão 
salvos. (NIETZSCHE, 2006, p. 173).  
 
 

A figura do mestre está atrelada a um indivíduo que adquiriu, 

pelos anos de dedicação e labuta, o domínio de um conhecimento 

elaborado, não necessariamente resultante de uma formação 

acadêmica. O conhecimento construído no mundo, na vivência, no 

empírico, constitui a escola de muitos dos mestres que são além de 



152 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[24] Mestre Lula 
Vassoureiro 
 

 
 
 
[25] Mestre Beijamim  
Almeida. 

 
 
 

executores, multiplicadores de saberes e fazeres. Existe uma troca 

entre o discípulo e o mestre.  
No contato com ao mestre, o discípulo reconcilia-se com 
a vida; no contato com o discípulo, o mestre reconcilia-se 
com a morte. Cada um dá e recebe ao mesmo tempo; 
cada um recebe de modo diverso do que dá, mas na 
proporção daquilo que dá. (GUSDORF, 1995, p. 168). 
 
 

Geralmente se faz uma ligação da figura do mestre a um 

indivíduo de idade avançada: cabelos brancos, movimentos lentos, ar 

circunspecto, recluso entre as paredes de um ateliê, cercado pelos 

aprendizes. Certamente podemos atrelar a imagem do mestre ao 

contador de histórias, ao Griot africano, que é guardião das tradições e 

dos costumes Rodas se formam em volta daqueles que, pelo dom da 

palavra, envolvem os que atentamente se calam para escutar. E nestes 

momentos mágicos todos os sentidos são aguçados: sentimentos que 

envolvem tanto quem conta, quanto quem (COSTA, 2009b, 

p.68.). Existem, no entanto, mestres jovens, exercitando 

continuamente uma conexão com o mundo e tirando partido dos 

recursos digitais de comunicação que assolam o mundo 

contemporâneo.  

Os artesãos-artistas que trago como exemplos de mestres 

revelam um trabalho de construção e multiplicação do conhecimento 

na Arte das máscaras nos municípios de Bezerros e Afogados da 

Ingazeira. Suas histórias de vida me ajudaram a romper com uma visão 

estereotipada dessa figura emblemática, essencial ao desenvolvimento 

da Cultura da Tradição. 

A escolha dos mestres foi, verdadeiramente, uma revelação do 

campo, que contou com o aval de toda uma teia de moradores, 

brincantes, representantes institucionais e artesãos-artistas dessas 

cidades, além do reconhecimento da imprensa local e regional. As 

figuras de mestre Lula Vassoureiro24, em Bezerros e mestre Beijamim 

Almeida25 em Afogados da Ingazeira trouxeram à tona um trabalho 

diário desses lutadores que perseguem a continuidade de 

ensinamentos, aprendizagens e práticas da Arte das máscaras dos 

Papangus e Tabaqueiros. 

Muitas das entrevistas feitas em Bezerros apontavam para a 



153 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 
[26] Antônio Vassoureiro, 
avô de mestre Lula era, 
artesão-artista da palha, 
criador de vassouras, 
cestos e adereços. Zé 
Vassoureiro era 
carnavalesco, organizador 
do Boi de Dona Zefinha e 
do Cavalo Marinho. Foi 
fundador do tradicional 
Bloco Cana Verde e do 
Cambindas Velha. 
 
 
[27] Antônio Cristiano da 
Silva, 27 anos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

importância do trabalho de Amaro Arnaldo do Nascimento, 

conhecido como Lula Vassoureiro (Dig. 11 e 12). Neto de Antônio 

Francisco do Nascimento, (Antônio Vassoureiro) e filho de José 

Arnaldo do Nascimento (Zé Vassoureiro)26 o mestre representa a 

terceira geração de uma linhagem de artesãos-artistas. Seu filho, 

Lulinha27, já segue os caminhos dos antepassados. 

Liguei para o mestre Lula agendando um encontro. Ele de 

imediato marcou na Casa de Cultura Popular Lula Vassoureiro sua 

antiga residência, transformada em Ateliê, museu, espaço de 

aprendizagem (Fig 04; Dig. 13). Facilmente encontrei o local, pois 

todos conheciam aquele lugar mágico, cuja história dos Papangus estava 

entranhada em cada canto e recanto: nas máscaras de todos os 

tamanhos e formas, nos registros fotográficos, nos textos 

emoldurados, nos banners expostos, nos troféus e homenagens. O 

museu-ateliê exalava a beleza de uma vida dedicada à Arte e a Cultura.  

Logo que estacionei o carro vi um senhor que subia a rua 

enladeirada, em minha direção, carregando um grande saco plástico, 

provavelmente com alguma encomenda em andamento. Era o mestre, 

que vinha de sua residência e demonstrou satisfação quando 

oferecemos ajuda para carregar o pacote. 

ra! -me logo na chegada. Ali iniciei 

uma trajetória de aprendizagens: uma aula de história; uma história de 

vida; uma vida refletida nas palavras simples e diretas daquele exemplo 

vivo da tradição em movimento. O conhecimento construído e 

distribuído por aquele homem era fruto de uma arquitetura diária, que 

somava mais de meio século de persistência. Sua vida estava embasada 

no conhecimento que tinha sobre o folguedo dos Papangus e na Arte 

das máscaras: sementes plantadas que estavam frutificando e 

enchendo de orgulho aquele artista, sua família, sua cidade. 

O seu depoimento rompia incessantemente com qualquer 

conjectura de que o conhecimento deve ser atrelado a um saber 

sistematizado, erudito, acadêmico, pautado numa caminhada na 

educação institucionalizada.  

 



154 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 [...] Meu pai era doente e era um profissional 
nas máscaras. Idealizou Boi-bumbá, a briga dos 
Bois, a briga das Burras, dos Mateus, das Catirinas 
e... não poderia ser diferente eu nascer junto da 
arte dele e ficar leigo lá num canto, sem estudo, 
sem nada. [...] Ele era doente, eu era dos filhos 
mais velhos e trabalhava prá administrar a 
feirinha básica na família. Então minha mãe me 
ajudava também... Ela trabalhava de faxineira e 
eu fazendo meus fretes, essas coisas [...] Eu não 
tinha como estudar. (mestre Lula Vassoureiro). 
 

 
A vida do mestre não foi fácil. Em seus depoimentos repetiu 

constantemente o fato de não ter podido estudar e de ter encontrado 

na Arte das máscaras o sustento para ele e a ajuda para a família. Com 

muito esforço deu prosseguimento a arte de seu pai e transformou-se 

em um multiplicador de conhecimentos, não só em Bezerros, mas em 

muitos países do mundo. 
E cada vez eu melhoro mais. Você vê... uma 

ponto de dar uma oficina para 316 alunos numa 
do mundo que fica em 

Washington. (mestre Lula Vassoureiro). 
 
 

O reconhecimento do seu trabalho lhe possibilitou o título de 

mestre. Hoje é representante de uma cultura formatada a partir da 

experiência do dia-a-dia. O valor de sua arte extrapola a questão 

monetária. Lula Vassoureiro é um representante da Cultura da 

Tradição de Bezerros. Os prêmios e as homenagens recebidas 

enchem-no de orgulho e o ajudam a prosseguir desenvolvendo e 

ampliando os saberes e fazeres. (Dig.14). 
Quero dizer que nos livros dos recordes hoje já 
tem uma máscara com cinco metros feita por 
essas mãos. Tem a menor do mundo que é um 
brinco, que realmente é a unha do dedo 
mindinho que é uma forma que eu tenho. 
(mestre Lula Vassoureiro). 
  
 

Falou emocionado sobre a sua vida, tecida pelos fios da Arte e 

da Cultura. Desde 1953 esse folião coloca o Bacalhau do Lula 

Vassoureiro nas ruas de Bezerros, nas quartas-feiras de cinza: mais uma 

forma de incentivar a continuidade de uma tradição carnavalesca. Em 

Bezerros dezenas de artistas-artesãos devem sua formação àquela 



155 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[28] Professora, 
Luzinete Amorim, 65 
anos é uma amante da 
cultura regional. Nascida 
em Tabira, mas 
afogadense de coração 
representou um porto seguro 
nas diversas vezes que 
estive na cidade: carinho, 
alegria, ajuda, 
simplicidade, vivacidade 
eram atributos  
daquela nova amiga, que 
fez sempre questão em 
me auxiliar, abrindo 
portas para meu 
conhecimento sobre os 
Tabaqueiros. 

figura emblemática. Muitos seguiram os caminhos do professor, 

tornando-se multiplicadores do conhecimento. Como Lula, esses 

artistas-artesãos seguiram preservando a tradição dos Papangus. 

Prosseguindo minha aprendizagem sobre os mestres, segui para 

o sertão do Pajeú. Ali, na cidade de Afogados da Ingazeira, conheci 

mais um exemplo de uma vida imersa em arte.  

Só não sou mestre! Disse-me um dia Beijamim. Essa foi uma 

forma humilde de quebrar com qualquer referência diferenciada que 

eu pudesse ter em relação a ele. Entretanto cada vez mais me convenci 

que esse seria um título mais que justificado, pelo trabalho 

desenvolvido em relação ao folguedo e a Arte das máscaras e pelo 

exemplo de vida, passado para seus discípulos. Georges Gusdorf 

enaltece a missão do mestre ao sinalizar que:  
todo mestre também é, num certo sentido, um 
mestre artesão que soube primeiro ganhar-se a 
si mesmo através de uma conquista metódica. A 
obra fundamental do homem é ele mesmo e as 
realizações exteriores são apenas confirmações 
dessa obra-prima fundamental que para o 
homem digno desse nome é a edificação de si 
mesmo. (GUSDORF, 1995, p.77). 
 
 

Ser ou não ser mestre? Essa foi mais uma questão controversa 

que se apresentou durante a pesquisa, mas que os próprios itnerários 

do campo ajudaram na dinâmica da reflexão. 

O meu primeiro encontro com mestre Beijamim foi possível 

pela ajuda de Luzinete Amorim28, uma nova amiga e colaboradora que 

conheci em minhas andanças pela Terra dos Tabaqueiros. Empenhada 

em me apresentar alguém que tinha certeza ser uma peça fundamental 

para a compreensão do folguedo dos mascarados ela, após alguns 

contatos pela cidade, descobriu o endereço do mestre Beijamim 

Almeida.  

No bairro de São Bráz as casas brancas e coloridas, de portas e 

janelas abertas à espera da entrada da brisa quente do sertão, pareciam 

admirar pacientemente as crianças brincando nas ruas. Árvores e 

jarros verdejantes tentavam tornar mais amena a aridez daquele lugar. 

Ao batermos na casa indicada no endereço, veio nos receber 

um rapaz de sorriso largo, cabelos pretos, pele morena avermelhada, 



156 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

com traços marcantes da antiga miscigenação local afro-indígena. 

Aquela figura me ajudou a quebrar imediatamente com a imagem do 

tradicional mestre de idade avançada. Com seus, 39 anos, mestre 

Beijamim transbordava simpatia, refletida em um sorriso constante: 

alegria para dar e vender.  

Logo começou a falar de forma animada sobre sua história na 

brincadeira, lembrando-se da década de 80. 
Na época a festa era maior do que hoje. A gente tinha 
aquele mela-mela na rua, né? A festa era bem maior. E aí, 
e também tem aquela coisa, meu pai era muito rigoroso. 
Então para eu sair de Tabaqueiro com 10 anos eu tinha 
que sair praticamente camuflado. Então eu me camuflava 
e saía na rua. Eu só saía quando diziam...  u pai saiu, tá 

 Aí eu corria prá rua. (mestre 
Beijamim). 
 
 

Filho de Expedito Laranjeira Barros, mais conhecido por 

Expedito abelhinha, músico da Orquestra de Frevo de Afogados da 

Ingazeira, Beijamim é reconhecido como amante da Arte e da Cultura, 

como seu pai. Incentivador da continuidade da tradição dos 

Tabaqueiros, construtor e facilitador do conhecimento: um mestre na 

Arte das máscaras.  
Hoje a gente pega uma cola, um gesso, um jornal. Mas 
naquele tempo a gente ia prá o rio e fazia a máscara de 
barro. E confeccionava, com aquela cola chamada grude, 
aquela cola de goma, e papel de cimento. O barro era o 
molde prá fazer a máscara. Não... É que naquela época 
era tudo grosseiro. Aí no caso a gente depois [...] 
quebrava a forma que era prá ninguém fazer igual. Aí a 
gente escolhia o rio, ali perto do bloco do trem, que era 
pouco frequentado e a gente fazia, quebrava o molde e 
jogava fora e a máscara saía com ela enrolada numa 
camisa prá levar prá casa que era prá ninguém ver. Hoje 
em dia o menino compra uma máscara de látex e diz: 
v . (mestre Beijamim). 

 
 

Beijamim, hoje mestre, construiu um caminho a partir da 

história do folguedo. Confirmou, com o seu depoimento, a 

importância do segredo na brincadeira, presente na astúcia da criança-

artesã, que confeccionava suas próprias máscaras com os simples 

materiais que dispunha. Reconheceu, também, o valor da máscara 

como elemento essencial para os folguedos e para a sua vida. 
A importância da máscara, gente pro Tabaqueiro... Eu 
acho assim que é tudo! Independente da roupa. Porque 
na época a gente saía com o que tinha direito. Assim... 



157 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 

Eu vestia uma calça de minha mãe, botava um vestido. 
Uma meia na mão. Aí tá a diferença do Tabaqueiro mais 
novo pro mais velho, né? Agora que mantenho a 
tradição. Sempre o Tabaqueiro mais rústico: máscara de 
papel machê, roupa improvisada. (mestre Beijamim). 
 
 

Orgulhava-se por tentar manter a tradição viva e atual. Uma 

vida repleta de conquistas, realizações, superações e uma dedicação 

enorme a tudo que decidiu fazer. o 

mestre Beijamim usufrui dos recursos da comunicação digital, 

divulgando seus trabalhos e dos parceiros preocupados com o 

movimento da cultura local e regional. Língua Grande Cultural é o nome 

de seu blog. Segundo ele mesmo explicou o nome faz jus a sua fama de 

brigão, corajoso, destemido, lutador. 

O jovem mestre vai todos os dias à academia, acumulando, 

for . Realmente para ser Tabaqueiro é necessário um bom preparo 

físico. Correr pelas ruas da cidade, com o peso do cinto repleto de 

chocalhos, transpirando com o corpo totalmente encoberto e 

estalando o relho durante os longos percursos, exige muita resistência 

e treino. Mestre e brincante ele orgulha-se do apoio da esposa e da 

filha: a família disputa todos os anos o Concurso dos Tabaqueiros, 

ganhando geralmente as primeiras colocações.  

A sua participação como professor nas oficinas de máscaras, 

promovidas pela Prefeitura, permite que persiga um sonho: ver a 

tradição do uso das máscaras artesanais dos Tabaqueiros preservada. 

Hoje as máscaras emborrachadas são maioria do folguedo, tomando 

conta das ruas de Afogados da Ingazeira. O mestre visa, a cada ano, 

incentivar o uso das máscaras feitas de papietagem, pelos próprios 

brincantes.  

Tanto o mestre Lula Vassoureiro, quanto o mestre Beijamim 

demonstraram uma vida de luta e perseverança em prol da tradicional 

Arte dos mascarados. Papangus e Tabaqueiros significam para eles 

realização, trabalho, ofício, aprendizagem, diversão, conquista, 

conhecimento. Ser mestre é perseguir todos esses itinerários, 

visualizando a preservação e renovação de uma Cultura viva 

 



158 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 01] Sobre os moldes 
rígidos repousam as novas 
faces. 
(Acervo Graça Costa). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 02] A Beleza do Belo: 
riqueza de detalhes nos 
Papangus de Murilo 
Albuquerque. 
(Acervo Graça Costa). 
 
 
 

 

 

 
 



159 
 

Capítulo 2- Rostos e Máscaras 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 03] Beleza do Feio: 
exagero de ornamentos. 
(Acervo Graça Costa). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 04] Mestre Lula 
Vassoureiro exibe sua 
arte. 
(Acervo Graça Costa) 

 

 

 

 

 



PARTE 02: LUA CRESCENTE



161 

PARTE 02: Lua Crescente 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

A deusa Lua teve muitos amantes, dentre eles o deus supremo Zeus, 

resultando dessa união a filha Pandia. Com seu irmão Helios, Selene 

gerou quatro filhas, as Horas, as quatro estações do ano. Pan, um de 

seus amores, que a seduziu disfarçando-se com uma pele de ovelha, a 

presenteou com um rebando de bois brancos. Com Endimião, um 

lindo pastor, teve 50 filhos. Para que seu amado não envelhecesse e 

perdesse a beleza, a deusa pediu a Zeus para dar ao amante humano 

uma vida eterna. Ele o fez com a condição de Endimião dormir um 

sono eterno. Todas as noites Selene descia a terra para amar o belo 

pastor adormecido (KURY). 

Na face lunar, luz e sombra dividem a superfície onde habita São Jorge 

e o dragão, numa luta perene. Vista da Terra, metade do círculo 

apresenta-se luminoso, mostrando parte dos detalhes de seu relevo - 

cenário mitológico. Nesse período a Lua nasce aproximadamente ao 

meio dia e se põe próximo à meia noite.  

No satélite encantado e nas terras dos mascarados imaginário e realidade 

caminham juntos, formando um todo complexo. Revelação e 

ocultação; alegria e curiosidade. O que importa é brincar e se ocultar. 

O segredo dita as regras e as cidades formam teias de brincadeiras e 

máscaras. Para percebê-las devemos valorizar as multiplicidades, 

complexidades, entrelaçamentos, emaranhados, não desprezando as perturbações. 

Encontrar uma narrativa única para cada situação. Captar os rastros. 

(LATOUR, 2012). 

 



162 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

3. CARTOGRAFIA DOS MASCARADOS 

 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
A decoração é concebida para o rosto, mas o próprio 
rosto não existe senão por ela. A dualidade é, em 
definitivo, a do ator e de seu papel, e é a noção de 
máscara que nos traz a chave. (LÉVI-STRAUSS, 2003, 
p.298. 
 
 
Os não-humanos merecem bem mais do que preencher 
indefinidamente o papel bastante indigno, assaz vulgar, 
de objeto, na grande cena da natureza. (LATOUR, 
2004, p. 94). 
 
 
 



163 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Atena, divindade guerreira era conhecida também como a deusa das 

artes, da tecelagem e das habilidades manuais femininas. Sendo 

responsável por distribuir os dons aos mortais, a deusa tornou Aracne 

capaz de desenvolver a Arte da tecelagem, tornando-se uma exímia 

fiandeira. A orgulhosa mortal não se conformava de seus dons terem 

sido dados por Atena e, presunçosamente, se achava capaz de ser 

melhor que sua mestra. Decidiu, então, desafiar a deusa para uma 

competição. Atena, disfarçada de anciã, tentou persuadi-la a desistir, 

mas Aracne continuou decidida a manter o desafio. Atena, voltando à 

forma normal, resolveu enfrentar a rival e, assim, dois maravilhosos 

trabalhos foram criados. A deusa retratou a cidade de Atenas: figuras 

que mostravam os mortais transformados, ao desafiar os deuses. A 

mortal retratou Zeus em diversas cenas, destacando suas aventuras 

amorosas. Embora seu trabalho estivesse perfeito, a temática 

escolhida irritou a deusa, que destruiu a criação de Aracne. Ela, muito 

deprimida, tentou se suicidar, mas Atena, compadecida, salvou a rival 

da morte, transformando a corda do enforcamento em fio e a pobre 

mortal em aranha. Assim Aracne sobreviveu, mas ficou condenada a 

passar o resto de seus dias tecendo, tornando-se fiandeira de sua 

própria teia (KURY, 2008).  

 



164 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] Mensalmente ocorriam 
reuniões de orientação de 
pesquisas lideradas pela 
Profa Maria Aparecida 
Lopes Nogueira. 
Coletivamente, ela 
acompanhava o 
desenvolvimento dos 
trabalhos de graduandos, 
orientandos de iniciação 
científica, mestrandos e 
doutorandos. Esse era um 
projeto de extensão ligado 
ao Núcleo do Imaginário- 
PPGA, UFPE. A riqueza 
estava na possibilidade de 
ampliar a troca de 
aprendizagens e 
ensinamentos, socializando 
com os membros do grupo 
os nossos desejos, dúvidas, 
inquietações, conquistas e 
descobertas. Posso afirmar 
que aquela era uma forma 
reencantada de fazer 
Ciência. 
 
 
 
 
 
[2] Existem brincadeiras 
cujos brincantes são todos 
mascarados - como os 
Caretas de Triunfo, ou os 
Papangus de Bezerros. 
Outras que têm 
mascarados, sendo minoria 
dentro do folguedo: 
brincantes que usam 
máscaras e saem 
individualmente, ou em 
dupla, mas que têm uma 
real significância nas 
manifestações populares- 
Como o Mateus e a Catirina 
dentro do folguedo do 
Bumba-meu-boi ou do 
Maracatu Rural. 
 

3.1 Seguindo as Linhas: Construindo Teias  

[...] Há no mundo realidades que têm a condição de 
apresentar-nos em lugar delas mesmas, outras, distintas. 
Realidades dessa condição são as que chamamos de 
imagens. [...] Não é isso mágico? (ORTEGA Y 
GASSET, 1996, p.36). 
 
 

A ideia de desenvolver uma Cartografia dos folguedos 

pernambucanos que possuíssem mascarados em suas brincadeiras 

carnavalescas surgiu em uma das reuniões de orientação coletiva1. 

Após apresentar meus interesses de pesquisa para um futuro 

doutoramento, indicando o desejo de dar continuidade aos estudos 

do Mestrado, surgiu uma discussão da importância de se ter uma 

visão geral dos mascarados carnavalescos em todos os municípios 

pernambucanos. Mote dado: desafio aceito. 

A partir daquele encontro comecei a formatar aquele desejo 

que teve logo a aceitação e incentivo da Profa Cida Nogueira. Sabia 

das dificuldades que iria enfrentar. Tinha consciência da dimensão da 

empreitada, pois não seria fácil investigar sobre a Cultura da Tradição 

em 185 municípios do Estado. É importante registrar que a pesquisa 

envolveria os folguedos de mascarados e também a relevância dos 

mascarados em brincadeiras que não tinham a totalidade dos 

brincantes com máscaras2. Isso tornaria a dimensão do estudo ainda 

maior. Objetivei, no entanto, seguir em frente, certa de que não 

haveria possibilidade, dentro das limitações temporais do período de 

doutoramento, de obter um resultado totalizador desse universo, mas 

uma visão geral da problemática estudada: um tipo de esboço para o 

delineamento de futuros trabalhos com profundidade diferenciada.  

Os mapas são importantes? Sim! Entretanto não podemos 

acreditar que suas informações nos dão uma visão completa do que 

mais nos interessa: o movimento. A Cartografia é apenas mais um 

recurso de visualização: formas e cores que ajudam a pensar na 

metamorfose que subjaz a representação gráfica; latitudes e 

longitudes que delineiam os espaços vivos; desenhos e sinais que 

indicam as partes e o todo de uma tradição repleta de dinamismo. 

Entendo o mapa como um momento eterno visualizado no papel. 



165 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

[3] Paris, cidade invisível é 
uma minunciosa 
investigação cartográfica e 
fotográfica desenvolvida 
por Latour e Emilie 
Hermant  
(1998). Disponível no  
site http://www.bruno-
latour.fr/virtual/ 
EN/index.html. 
 
 
[4] O Núcleo Ariano 
Suassuna de Estudos 
Brasileiros foi lançado em 
2007, abrindo as 
celebrações dos 80 anos de 
Ariano Suassuna, na UFPE. 
 
 
[5] marca do Grupo 
Máscaras e Mascarados de 
Pernambuco. 
 

 
 
[6] participaram da pesquisa 
Danielle Nascimento Vilela 
Alves (design graduada na 
UFPE e IFPE), 
Daniele Pereira da Silva  
(design graduada na IFPE/ 
graduação em Relações 
Públicas-UFPE), 
Patrícia Lauriano de Lima  
(graduanda do Curso de 
Artes Plásticas- UFPE/ 
aluna do Curso de 
Segurança do Trabalho  
IFPE. Carlos Lima- 
graduando em História- 
UFPE 
 

Percebi que a Cartografia era um vocábulo presente na teoria 

ator-rede, que enaltecia seu valor, por permitir retratar a dinâmica do 

objeto fotografado em um determinado tempo-espaço. Os mapas, 

segundo Latour (2001), podem ser reconhecidos pela importância na 

construção do conhecimento. Esses objetos nos ajudam a perceber o 

mundo, a situar detalhes reveladores em escalas que auxiliam na 

orientação humana. Como quase-sujeitos eles também são narradoras 

e indicam elementos presentes na construção da História. Embora o 

autor tenha desenvolvido um detalhado trabalho cartográfico e 

fotográfico sobre Paris3, alerta para a percepção de que, nas cidades, 

o conjunto dos humanos e não-humanos continuam a circular, 

segundo após segundo, num infinito processo de construção e isso 

não aparece nos registros cartográficos ou fotográficos. Devemos 

seguir seus rastros deixados pelos coletivos e tentar captar esse 

dinamismo, tendo os mapas como aliados (LATOUR, 2010). 

Compreendendo a importância da Cartografia, observei que 

não seria necessário seguir sozinha naquela imensa viagem de 

descobertas. Pretendi tecer uma trança com muitos fios que 

ampliasse a possibilidade de alcançar os objetivos propostos. Como 

conselheira e pesquisadora do NASEB4 formatei e passei a coordenar 

uma pesquisa intitulada Máscaras e Mascarados de Pernambuco5. Esta 

objetivava não apenas estudar os folguedos carnavalescos, mas 

desenvolver uma Cartografia dos folguedos pernambucanos 

presentes nos diversos ciclos festivos do ano, ampliando a pesquisa 

em relação às brincadeiras do Natal, Reisado, Quaresma, Circuito 

Junino e outros. Assim o projeto ligado ao NASEB não visava só 

atingir meu foco no doutoramento, mas teria uma abrangência maior. 

Contando com a ajuda de bolsistas do NASEB e de alunas 

voluntárias do Curso de Design Gráfico do IFPE6, iniciei a 

investigação a partir do rastreamento em sites e blogs que faziam 

referência à cultura dos municípios de cada uma das 12 regiões de 

desenvolvimento do Estado. Elaborei fichas para que todo o trabalho 

pudesse ser registrado e paulatinamente ampliado no decorrer da 

pesquisa (APÊNDICE E). Dados gerais sobre as cidades, detalhes 



166 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[7] É interessante assinalar 
que existiu uma 
disponibilização muito 
grande nos municípios 
interioranos dos telefones 
particulares dos gestores 
Secretários de Cultura e 
Turismo, Diretores de 
cultura, Chefes de 
Gabinete- facilitando muito 
o contato direto com os 
administrativos. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

sobre festas, folguedos, artesanato, datas comemorativas, tudo 

importava, naquele momento, para que tivéssemos uma visão ampla 

da vida cultural dos municípios e de como iríamos prosseguir a partir 

desses dados. 

Após essa varredura inicial, passei a construir um fichário 

para cada região com a indicação dos contatos telefônicos das 

prefeituras municipais, endereços eletrônicos (e-mails) e telefones 

particulares dos gestores7. Queria ter uma comunicação direta com os 

secretários de cultura e turismo por telefone e e-mail para que eu 

pudesse checar os dados já obtidos nas fichas da pesquisa via internet. 

(APÊNDICE F). 

Iniciei, portanto, o contato em cada um dos municípios 

pernambucanos. Gostaria de registrar que essa etapa constituiu uma 

tarefa desenvolvida por mim, sem a ajuda dos bolsistas. Sabia o 

quanto era importante eu mesma direcionar os questionamentos, 

ouvir os depoimentos, inserir dados, construir uma relação mais 

pessoal com gestores, ampliando, assim, minha percepção sobre a 

grandiosidade da problemática da Cultura da Tradição 

pernambucana. Em muitos municípios interioranos foram passados 

os números particulares dos gestores: uma prova de confiança e 

interesse em auxiliar a pesquisa.  

Depois de cada contato foram enviados e-mails para os 

gestores, solicitando que respondessem os questionamentos por 

escrito e disponibilizassem alguns registros fotográficos. Muitas 

informações foram dadas e amizades iniciadas. Acredito que a 

formação desse banco de dados poderá ser de suma importância para 

futuras pesquisas sobre a Cultura da Tradição de Pernambuco, tanto 

no âmbito dos pesquisadores do NASEB, quanto para outros 

estudiosos da área.  

Nessas tentativas de contato com os gestores da cultura e 

turismo em cada município eu falei, num primeiro momento, com 

telefonistas, administrativos, assessores, o que ampliou de forma 

significativa a rede de informações sobre os folguedos. Esses 

informantes eram ao mesmo tempo funcionários, moradores e até 



167 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[8] Como reflexo dessa 
realidade em julho de 2010 
foi formado o Fórum de 
Gestores Públicos de Cultura da 
Região Metropolitana do Recife, 
objetivando discutir 
conjuntamente as políticas 
e programas de cultura, 
criar um amplo canal de 
informações e debates 
sobre a realidade de cada 
um dos município da 
RMR- e do Estado como 
um todo- e ampliar a 
integração com o Sistema 
Nacional de Cultura-SNC, 
no âmbito federal. O 
Fórum conta com 
representantes dos 
municípios de Abreu e 
Lima, Araçoiaba, Cabo de 
Santo Agostinho, 
Camaragibe, Igarassu, 
Ipojuca, Itamaracá, 
Itapissuma, Jaboatão dos 
Guararapes, Moreno, 
Olinda, Paulista, Recife e 
São Lourenço da Mata.  
Fora do grupo está o 
município de Fernando de 
Noronha, em função do 
arquipélago ter uma 
realidade diferenciada do 
universo metropolitano. 

brincantes, orgulhosos de poderem falar sobre a cultura de sua terra 

natal.  

Paralelamente a essa etapa os dados foram multiplicados e 

checados através de um levantamento bibliográfico em instituições 

governamentais voltadas à Cultura e ao Turismo, ampliando a 

pesquisa específica sobre a Cultura da Tradição Pernambucana. As 

viagens, em muitos desses municípios, serviram para o 

aprofundamento sobre brincadeiras locais, obtenção de fotos e 

máscaras e contato direto com gestores, moradores e brincantes. 

Durante quase todo o desenvolvimento da Cartografia segui a 

mesma metodologia acima descrita, percorrendo uma linha 

condutora, que me indicava direção e sentido. Entretanto ao iniciar a 

pesquisa nos municípios da Região Metropolitana do Recife, senti, de 

imediato, que seria necessário realmente muito mais tempo e 

disponibilidade para que pudesse abranger a magnitude das 

manifestações culturais existentes nesta região.  

A Região Metropolitana do Recife constituia, realmente, uma 

realidade à parte. Apenas um bairro desse aglomerado urbano podia 

ser mais populoso que toda uma cidade interiorana, revelando a 

extensão da dinâmica que envolve as grandes cidades no contexto da 

contemporaneidade. Os municípios que formam o universo 

metropolitano dialogam constantemente com elementos que são ao 

mesmo tempo característicos de cada pequena porção e do todo, 

reconhecido como o Grande Recife8. 

Na RMR pode-se registrar mais de duas centenas de 

manifestações culturais distribuídas em onze modalidades. Clubes de 

frevo, Troças carnavalescas, Clubes de bonecos, Blocos líricos, Maracatus de 

baque solto e virado, Ursos, Bois, Caboclinhos, Escolas de samba, Tribos de 

índios, que participam do Concurso de Agremiações carnavalescas 

promovido pela Fundação de Cultura da Prefeitura do Recife 

(PREFEITURA DO RECIFE, 2008). Seria impossível, no tempo de 

pesquisa do doutoramento fazer uma cartografia dos mascarados 

presentes nesse universo gigantesco e complexo. Assim, me detive 

apenas a alguns exemplos encontrados nos folguedos de mascarados 



168 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

destacados pelos gestores dos 15 municípios da região.  

O campo me deu as respostas. Os atores, sujeitos e objetos, 

narraram sobre o valor dos folguedos, a permanência e mudança das 

brincadeiras, as características das manifestações dos mascarados. A 

seleção das máscaras partiu das categorias: pintura de rosto, meia 

máscara, face e cabeção. Ficaram fora desse agrupamento as 

coberturas de corpo inteiro nas quais o indivíduo é considerado 

É o caso dos Bois e dos 

Bonecos gigantes

anonimato e do segredo. Durante toda a pesquisa os mapas foram 

sendo elaborados, corrigidos, ampliados e povoados pelas máscaras. 

Uma Cartografia viva e mutante. 

 

3.1.1 Apresentando os Mascarados: Brincadeiras de Ontem e 

Hoje. 

 

URSO 

A presença do Urso na cultura brasileira se deu basicamente 

pela herança européia, uma vez que esse animal não faz parte de 

nossa fauna. Presente na mitologia, em ritos religiosos, na literatura, 

reinterpretados e atualizados. Os primeiros colonizadores europeus 

trouxeram para o Brasil a memória da presença do Urso que havia em 

 (BEIJAMIM, 2001, p.04).  

Dentre os imigrantes italianos vindos ao Brasil no século 

XIX, destacam-se os ciganos, que se dedicavam à prática circense e 

exibiam seus Ursos, presos a coleiras ou golas, encantando os 

assistentes. O antropólogo e pesquisador Erisvelton Melo destaca a 

presença Enquanto para o 

brincante é apenas um divertimento, para o cigano é o símbolo de 

coragem em tempos ainda vivos na memória.  p.94). 

Urso dançando, ora indo pelas cidades do 

interior, ora se exibindo em circos foi coisa comum no Brasil de 



169 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[9] Secretário Executivo de 
Cultura da Ilha de 
Itamaracá, RMR, Núcleo 
Sul. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[10] Vide Capítulo 07. 
 
 
 

. O certo é que esse personagem há 

muito encanta de nossas feiras, festas e folguedos, trazendo diversão 

para brincantes e assistentes.  

Na brincadeira carnavalesca do Urso de Carnaval existia a 

presença obrigatória de dois foliões: o Urso e o domador. Algumas 

vezes uma terceira figura aparecia: o caçador, carregando uma velha 

espingarda. O domador também era chamado de italiano ou 

comandante. Alguns grupos incluiam um porta-bandeira, que conduzia 

 de fundação (CASCUDO, 2001; REAL, 1990).  

Também chamado de La ursa, o folguedo é acompanhado 

por marcante musicalidade de percussão: o bombo, o reco-reco, o 

triângulo são os instrumentos básicos. Às vezes a sanfona é usada 

para alegrar a brincadeira. O termo La Ursa é também usado pela 

população para designar um grupo de crianças e adolescentes que 

têm um personagem mascarado, feio e maltrapilho: metamorfose do 

Urso original (Fig. 01; Dig. 01 e 02).  
A Lauça (La ursa) não é um bloco de Carnaval, mas sim 
uma brincadeira típica de criança, realizada no período 
carnavalesco. Esta tradição local não tem dia nem hora 
para acontecer. Surge a partir da vontade e da 
espontaneidade das crianças, que se vestem e se 
mascaram para brincar o Carnaval nas ruas de suas 
comunidades. Infelizmente tal manifestação está cada 
vez mais rara na cidade, talvez devido à perda do 
sentimento e da inocência da criança provocado pela 
aculturação/alienação da cultura de massas e da 
evolução precoce das crianças. (Edvaldo do Monte 
Júnior9). 
 
 

Os A 

Quando os assistentes 

 os brincantes animam-se e o Urso 

dança e faz peripécias, como forma de retribuir o agrado. Se não há 

contribuição, a meninada sai É pirangueiro, É pirangueiro!

Uma forma de atingir o assistente rotulando-o de sovina. Penso que 

esse pode ser entendido como mais um exemplo do Ciclo da Dádiva, 

proposto por Mauss, fechando o ciclo - dar, receber e retribuir10. 

A fantasia de Urso é coberta por estopas, pedaços de panos 



170 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

coloridos, fibras vegetais ou sintéticas tendo geralmente uma 

predominância das cores preta, marrom e branca. Com sua máscara 

em papel-machê, encobrindo-lhe toda a cabeça, o alegre brincante 

dança, simula ataques aos assistentes, diverte e amedronta a 

criançada. Silencioso, estende a mão para pedir dinheiro, que é 

geralmente recolhido pelo domador.  

Katarina Real (1966) assinala a presença de 18 Ursos no desfile 

do Carnaval de 1965, no Recife. Beijamim (2001) registra que no ano 

2000, mais de 50 grupos desfilaram na Capital e em outros 

municípios. Nos Concursos organizados pela Prefeitura do Recife há 

uma exigência de participação mínima de figurantes, que varia de 20 a 

30 componentes, dependendo da categoria. A orquestra que 

acompanha o folguedo é composta por nove músicos, encontrando-

se dentre os instrumentos a sanfona, o violão, o reco-reco, o 

pandeiro, o triângulo, o tarol, o surdo: desenvolvem conjuntamente a 

 

Popularmente a figura do Urso está muito associada à questão 

da traição, ao amante da mulher casada, ao vizinho que trai o amigo, 

à viúva alegre que se exibe com o animal-amante e ao marido corno. 

entações 

dos ursos vêm assumindo, a cada ano, a temática da sexualidade no 

rumo da permissividade até chegar à 

(BEIJAMIM, 2001, p. 06). 

Observei durante a pesquisa que, tanto como um grupo mais 

elaborado, participante de Concursos, quanto como uma brincadeira 

de rua, cuja característica é a simplicidade e o uso da pândega para a 

obt  está presente nos diversos bairros 

da Capital, nos municípios litorâneos e também no interior, 

alegrando os assistentes pela manutenção da tradição e pela 

criatividade. Alargando cada vez mais a área geográfica de seu 

domínio a brincadeira forma uma grande teia, que envolve muitos 

municípios do Estado. Existem cidades que promovem o Concurso 

do Urso, como em São Caetano, Agreste Central e a Região 

Metropolitana do Recife (Teia do Urso). 



171 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[11] Assim chamada pelos 
brincantes, a carapaça é uma 
malha colocada para 
encobrir a cabeça e o rosto; 
possui dois furos na altura 
dos olhos.  
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

CARETA 

O termo Careta esteve sempre associado a uma figura feia e 

também popularmente é reconhecido como sinônimo de máscara. 

(CASCUDO, 2001). Em alguns municípios esses mascarados, que 

despertavam o medo à população nos primórdios das brincadeiras, 

sofreram, em sua trajetória centenária, mudanças significativas. Hoje, 

a maioria dos brincantes circula nas ruas exibindo-se vaidosos: 

apresentando-se aos visitantes, participando de Concursos 

municipais.  

Em Triunfo, no Sertão do Pajeú, foi reconhecida a 

importância e a visibilidade dos mascarados que passaram a 

representar a cidade sertaneja, hoje intitulada Terra dos Caretas. Com 

corpos cobertos pelas roupas em cetim, com detalhes em tecidos; 

enormes chapéus com fitas acetinadas, flores artificiais, espelhos e 

pompons multicores; as mãos encobertas por luvas e os pés por 

sapatos e botas, os brincantes exibem suas máscaras medonhas e 

belas. Para não ser descoberto pela cor ou forma do cabelo, os quais 

revelariam detalhes sobre a idade ou gênero do brincante, o Careta 

coloca uma carapaça11 encobrindo-lhe toda a cabeça (COSTA, 2009a) 

(Fig. 02 e Dig.03). 

A máscara, geralmente feita em papietagem, continua sendo um 

elemento de destaque, indispensável para propiciar o anonimato: 

amiga inseparável do mistério. 
O Careta se mascara e através desse adorno ele mantém 
uma ocultação. De colorido vibrante a máscara do 
Careta possui design próprio, marcado pelas aberturas na 
área da boca e dos olhos. O orifício da boca geralmente 
tem a forma de uma meia lua invertida, lembrando a 
máscara de feição triste que, ao lado da de semblante 
alegre, é usada como símbolo do teatro. (COSTA, 
2009a, p.50). 
 
 

Os Caretas de Triunfo carregam nas costas as tabuletas em 

madeira. Esta é uma forma de comunicação e empatia entre os 

brincantes, moradores e visitantes, que se divertem ao lerem as frases 

jocosas: mensagens criativas pintadas com letreiro colorido, de 

autoria dos próprios mascarados ou retiradas dos pára-choques de 



172 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 
[12] O relho, chicote 
utilizado pelos mascarados 
é originário dos chicotes 
usados pelos tangedores de 
burro (LOPES, 2003). 
 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

caminhões (LOPES, 2003). Os chocalhos dependurados nas 

tabuletas alertam para a presença dos brincantes nas ruas (Dig.04).  

O relho12, chicote usado pelos mascarados, complementa a 

fantasia sendo de suma importância para o desenvolvimento da 

brincadeira. Ele propicia o duelo entre os brincantes e exige destreza 

e prática dos Caretas, que começam a treinar o seu manuseio quando 

ainda crianças (Dig. 05).  

Triunfo hoje é um pólo de animação, mas a brincadeira dos 

mascarados é mantida e renovada também em outras cidades da 

região do sertão do Pajeú. (Teia do Careta). 

 

MATEUS e CATIRINA 

O Bumba-meu-boi r, o Reisado, 

possui diversos personagens. Há, no Carnaval, o desligamento da 

tradição do Reisado e a participação na pândega carnavalesca de 

alguns de seus personagens, que brincam . Assim os 

Bois, as Burras, os Mortos Carregando Vivos, os Cavalos-Marinhos, os 

Ursos, o Babau, a Catirina, o Mateus, passam a compor um grupo 

 encontrados nas ruas do Recife (REAL, 1990). 

Segundo a pesquisadora o Mateus, a Catirina e o Sebastião formam uma 

 que pulam e gritam animadamente nos 

folguedos. Câmara Cascudo (2001) assinala que o -

eus rostos pintados de preto, conhecidos 

popularmente como o Mateus, a Catirina e o Birico, companheiro do 

Mateus, evocam o período da escravidão nas fazendas.  

Assim, em algumas cidades o Mateus forma, ao lado da 

Catirina ou de outro companheiro que sempre o acompanha, uma 

tríade de personagens cômicos. No Maracatu rural, destaque na região 

da Mata Norte, sua presença é marcante, ao lado da Catita, outra 

denominação para sua companheira de pândega. Geralmente esses 

personagens migraram do Cavalo Marinho, do ciclo natalino, ou do 

Bumba-meu-boi. No Agreste Central, em Bonito, Caruaru e Jataúba, a 

dupla alegra os Bois que circulam no Carnaval. 

A Catirina é representada por uma negra exuberante, 



173 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
[13] Professor, Designer. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

enfeitada, festeira, acionando o imaginário para a opulência das 

negras fogosas, que despertavam o interesse masculino. Existem 

muitas Catirinas, que são homens travestidos de mulheres, jocosos, 

desprovidos de censura, vivenciando a libertinagem e a inversão, 

próprias do Carnaval.   

As lembranças da infância de alguns moradores revelaram 

que Catirina pedia dinheiro nas ruas e provocava medo: com sua face 

e braços pintados de negro e suas roupas velhas, assustava a 

meninada que a seguia.  
Lá vem a Catirina!! O coração pulava do peito, as pernas 
bambeavam e se mexiam rapidamente em busca de um 
esconderijo. Podia ser em baixo da cama, dentro do 
guarda-roupa ou atrás de uma porta. O importante era 
estar em um lugar seguro onde ela não pudesse nos 
encontrar. Esta era a Catirina da minha infância, em 
Surubim. Uma mulher negra, feia, com um bebê no 
braço e algumas vezes acompanhada por uma banda. 
Outra, sozinha com o seu bebê saia pedindo dinheiro e 
para pegar as crianças (não me lembro mais para quê 
nem tão pouco o porquê.). Lembro apenas que 
morríamos de medo desta criatura, assim como dos 
Papangus e da La ursa. (Josinaldo Barbosa13) 

 
 

O medo marcava também a brincadeira popular em Surubim. 

Com o passar do tempo a criança medrosa passa a ser brincante, 

participando da continuidade do folguedo. 
Com o tempo conseguíamos encarar a figura 
assombrosa por trás da saia da mãe ou de longe 
protegido pela porta ou uma janela. Com a idade foi 
que descobrimos que a Catirina era apenas um homem 
pintado de negro com tinta a base de carvão, fantasiado 
de mulher de vestido também negro e um boneco no 
colo, também colorido através do pigmento do carvão 
que saia às ruas pedindo dinheiro. Com o tempo 
também, eu e meus irmão, também fomos Catirinas nas 
nossas brincadeiras de crianças. (Josinaldo Barbosa). 
 
 

É interessante observar que em alguns municípios de 

Pernambuco o Mateus tem características diversas. Com a mesma 

denominação, aparece em folguedos coletivos, vestindo kaftas 

coloridos e cobrindo o rosto com uma espécie capuz em tecido, 

lembrando os Papangus que seguiam na frente das procissões de 

outrora, no Recife. (Fig 03; Dig 06) 
Lagoa dos Gatos tem um dos melhores carnavais de 
Pernambuco. Atrai turistas de toda região. A figura 



174 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 
 
[14] Secretária de Cultura e 
Lagoa dos Gatos, Agreste 
Central. Às vezes o Mateus 
é chamado pelos 
moradores e brincantes de 
Mateu. 
 
 
[15] Secretário de Infra-
estrutura de Lagoa dos 
Gatos 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

principal é o Mateu, pessoas que se juntam em grupos 
para saírem mascarados. Hoje existem blocos com o 
nome Mateu. Desde o início do Carnaval no município 
de Lagoa dos Gatos a figura que mais se destaca é o 
Mateu. (Elizandra Cristina 14) 
 
 

Segundo Elison Lima15, o Mateu tem sua origem no Reisado. 

A brincadeira existe há mais de 100 anos e há quem diga que ela 

inspirou os Papangus de Bezerros. As pessoas saíam mascaradas de dia 

e só revelavam a identidade à noite. Os mais antigos só faziam a 

revelação na quarta-feira de Cinzas. Hoje, têm grupos que saem com 

mais de 50 Mateus, com kaftas padronizados, na segunda-feira de 

momo. 

Na Mata Sul, na cidade de Jaqueira, grupos de Mateus 

aparecem com suas máscaras de borracha, roupas velhas, exibindo 

toda a criatividade própria dos brincantes. Em Maraial existe até o 

Concurso, premiando os brincantes mais criativos. Não há jurados: o 

povo é que elege as melhores participações, através de gritos e 

aplausos.(Teia do Mateus e Catirina/Teia do Mateus) 

 

 

MASCARADO e BURRA CALÚ 

Presente no Reisado, a burrinha e seu dono convergem 

depois para o Bumba-meu-boi Era uma personagem mascarada, 

tendo um balaio na cintura, bem acondicionado, de modo a simular 

um homem cavalgando uma animália, cuja cabeça de folha-de 

flandres produzia o efeito desejado . 

Segundo o autor, a burrinha era acompanhada de viola, ganzá e 

pandeiro, como o terno de Reis. 

Existe uma versão popular que diz que Mateus e Catirina, 

personagens do Maracatu rural, estavam perdidos e se encontraram 

com um caçador e sua burra Calu. Tornaram-se amigos e festejaram a 

nova amizade, dando início ao Maracatu rural. A burrinha e seu dono 

continuam presentes em muitos municípios da Mata Norte, que 

brincam o Maracatu (Dig. 07). 

Hoje vemos em algumas cidades a burrinha, e seu dono 



175 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

mascarado, divertindo crianças e adultos. Sem estar necessariamente 

atrelada a outro folguedo, o brincante circula sozinho, arrastando 

grupos e foliões. Em Feira Nova, no Agreste Setentrional, os grupos 

de mascarados com suas burrinhas saem às ruas, tornando-se uma 

brincadeira tradicional. Os brincantes usam máscaras emborrachadas 

e roupas de xitão. Ao lado de Mateus e Catirina os mascarados e suas 

burrinhas animam o Carnaval de Bonito, Agreste Central. (Teia da 

Burra Calú) 

 

CAIPORA 

Caá significa mato e porá morador. Segundo as lendas 

populares o Caipora habita as matas do agreste sertanejo, 

amedrontando os caçadores. Tem o mesmo significado que Curupira, 

só que com os pés normais, voltados para frente. Esse habitante das 

matas faz pactos com os caçadores, que lhe presenteiam com fumo e 

cachaça, em troca de sua calma e proteção (CASCUDO, 2001). 

Foi registrada a presença do caiporinha ou caipora dentro da 

brincadeira do Boi de Carnaval. Andava em rodopios e saltos e 

igura ao mesmo tempo 

divertidíssima e horrível  

 velha e 

rasgada e cabeção assustador REAL, 1990, p. 120).  

Em Pesqueira, cidade do Agreste Central, conta a lenda que 

tochas de fogo eram vistas sobre as árvores, sendo acesas pelos 

Caiporas. O folguedo carnavalesco originou-se nos anos 60, tendo 

como principal objetivo a brincadeira de assustar a meninada. Hoje 

aparecem com suas enormes máscaras feitas de estopa, que cobrem a 

cabeça até parte do corpo. As faces, pintadas sobre o tecido, dão ao 

mascarado um aspecto ao mesmo tempo grotesco e engraçado. O 

terno escuro, as calças acetinadas, as gravatas coloridas, os braços 

postiços em tecido, complementam o conjunto da indumentária 

desses hilariantes personagens que desfilam pelas ruas da cidade (Fig. 

06). Pesqueira é conhecida como a Terra dos Caiporas, o que assinala 

uma identidade construída a partir do folguedo dos hilários 



176 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 

 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

mascarados. A pesquisa revelou uma participação da brincadeira 

apenas nesse município (Dig. 08)(Teia do Caipora). 

 

MASCARADOS DE BLOCOS CARNAVALESCOS 

Existe em Pernambuco a presença marcante de mascarados 

nos Blocos que animam o Carnaval nos municípios, organizados pelas 

escolas, pelas prefeituras, por associações, pela população. Os grupos 

de crianças, adultos, anciãos brincam geralmente acompanhados por 

bandas de músicos ou carros de som. As fantasias são livres ou 

seguem uma temática direcionada pelos grupos. Assim, como 

brincantes individuais ou com indumentárias e máscaras idênticas, os 

mascarados seguem à frente dos cortejos. Em alguns casos eles são 

em grande número. Em outros, a máscara é usada apenas por alguns 

dos integrantes que têm destaque no grupo. Os moradores e turistas 

não perdem a oportunidade de seguir esses arrastões de alegria: 

convite para a folia. 

Para a pesquisadora Ka s Blocos constituem uma 

das tradições mais belas e poéticas do Recife  (1990, p.35). Presentes 

na Capital desde o início do século XX eram denominados de Blocos 

Carnavalescos Mistos. No Recife, a origem se deu a partir de grupos 

familiares, corporações de ofícios e comunidades de bairros, que 

exibiam lindas fantasias e máscaras, acompanhados por instrumentos 

de cordas e de sopro. Os coros entoavam as marchas ranchos e 

frevos-canção.  

Entre os grupos mais antigos pode-se registrar os Banhistas 

do Pina, Batutas de São José, Diversional da Torre, Flor de Lyra, 

Inocentes do Rosarinho, Madeiras do Rosarinho e Rebelde Imperial. 

Alguns existem até hoje e muitos outros foram surgindo com o 

passar dos anos. Palhaços, Pierrôs, Arlequins, Colombinas e outros 

personagens mascarados enchiam de exuberância e beleza os 

cortejos, seguindo a temática proposta pelo Bloco, a cada ano 

(REAL, 1990). 

 

 
 



177 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
[16] Assessor especial de 
Aliança, Mata Norte 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[17] Diretor de Turismo de 
São José do Egito, Pajeú. 
 
 

 
 

 
 
[18] João Bosco, Secretário 
de Cultura de Jaqueira. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

Relembrando o Passado 
João Santiago  

 
Vou relembrar o passado 

Do meu carnaval de fervor 
Neste Recife afamado 

De blocos forjados de caro esplendor 
Na rua da Imperatriz 

Eu era muito feliz 
Vendo os blocos desfilar 

Escuta Apolônio o que vou relembrar. 
   

Nos municípios interioranos também se pode registrar a 

existência de antigos Blocos. O Bloco das Bruxas de Aliança, bloco 

muito antigo na cidade, formado só de mulheres. Existe até hoje e 

que sai na terça de Carnaval  (Oziel da Silva16) (Dig 09). 

Observei que em alguns grupos a temática da morte, do 

fantasmagórico, segue marcando o imaginário carnavalesco. Existe 

no Cabo de Santo Agostinho, RMR Sul, o Bloco do defunto, que sai 

sempre à meia noite do cemitério, com seus tenebrosos mascarados. 

lação 

cabense, que acompanha o bloco para fazer o sepultamento  do 

escolhido. A brincadeira ajuda a dar voz à população desgostosa com 

a gestão da administração municipal. 

Em São José do Egito, Sertão do Pajeú, havia o Bloco Os 

Caveiras. Deixou de existir. Cerca de oito anos atrás saia uma escola 

de samba de nome: Os Caveiras, fantasiados com roupas que parecia 

ser feita de ossos  (Alan Miraestes Lopes17). 

amento de 

instrumentos de percussão e sopro, tão presentes na atualidade.  

Em Jaqueira, cidade da Mata Sul, o Bloco Levanta Pinguço 

arrasta a multidão que sai da porta do cemitério carregando o 

morto, mascarado, dentro do caixão João Bosco18). Após percorrer 

várias ruas, chega a hora de desvendar o segredo, descobrindo quem 

é o mascarado. Aí o defunto se levanta do caixão. Existe uma 

premiação para quem adivinhar a identidade do morto-vivo, antes da 

retirada da máscara.  

Muitos Blocos invadem as cidades com seus trios elétricos, 

arrastando a multidão de brincantes (Dig. 10). Outros despertam 



178 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[19] Dona Odete é 
carnavalesca em Maraial 
 
 
[20] Brincante e 
organizadora do Bloco das 
Virgens de Maraial. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

interesse pela criatividade dos personagens. Ainda na região da Mata 

Sul, no município de Maraial, há o Bloco Mulher da Trouxa. Conta a 

lenda que as lavadeiras da região viam, nas primeiras horas da manhã, 

uma mulher muito alta, com uma enorme trouxa na cabeça, que 

seguia seu caminho, após executar seu trabalho diário. Desaparecia 

sem que ninguém percebesse seu destino. Logo surgiu a ideia do 

bloco, cuja personagem mascarada sai de dentro de um banheiro 

público, no centro da cidade 19). Outro bloco 

muito criativo de Maraial é o Bicho da bananaeira.  (Zezé Matias20) 

Nele os brincantes recobrem o corpo com palha de bananeira e 

pintam-se com grafite. Percorrem as ruas levando tochas que ajudam 

a criar um cenário de medo e suspense. Em Ribeirão, no bloco das 

Cambindas, homens com rosto pintado, vestidos de mulher. 

É marcante a invasão cada vez maior nos municípios dos 

carros de som e trios elétricos, que animam os blocos formados por 

centenas de foliões uniformizados com seus abadás. Nestes grupos, 

geralmente aparecem mascarados, brincantes dos folguedos locais. É 

o caso dos Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira, ou dos Caretas de 

Triunfo, que não perdem a oportunidade de sair animando os 

diversos blocos de suas cidades. (Teia dos Blocos de Rua). 

 

ZÉ PEREIRA.  

A brincadeira do Zé Pereira provavelmente tem origem em 

Portugal, já registrada no século XIX. Em nosso país o folguedo 

marca o sábado de Carnaval, que passou a ser conhecido 

popularmente como sábado de Zé Pereira. Acompanhado pelos 

instrumentos de percussão -como zabumbas- tambores, e de sopro, 

traz a frente a figura de um personagem mascarado.  

Em Olinda, na RMR, o Zé Pereira é representado pelo boneco 

gigante, elegantemente vestido com paletó e cartola. Na maioria das 

cidades interioranas o mascarado segue em montaria, perdurando 

uma tradição centenária.  

Em Vertente do Lério, cidade do Agreste Setentrional, o Zé 

Pereira, sentado de costas sobre o lombo de um jumento, segue a 



179 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[21] João Severino da Silva 
Filho, Seu Joca, preside o 
Bloco desde 1982. Músico, 
e regente da banda de São 
Benedito do Sul, com 77 
anos, ele organiza a saída 
do Zé Pereira da antiga Casa 
de Farinha existente em seu 
sítio, hoje transformada em  
sede de vários blocos.  
 
 
 

 

partir das 18h pelas ruas do centro. Uma orquestra puxa a multidão 

que acompanha o irreverente e ilustre personagem, protegido pelo 

anonimato. 

Em Jaboatão dos Guararapes é convidado uma personalidade 

para mascarar-se. O segredo é mantido até o final do desfile em carro 

aberto, pelas ruas do município e da cerimônia de recebimento da 

chave da cidade, dada ao anfitrião pelo prefeito. Nesse momento é 

revelada a identidade do Zé Pereira. Essa é uma tradição que perdura 

desde 1977, abrindo o Carnaval oficialmente. A população 

acompanha, anciosa pela revelação do ilustre escolhido. 

Na sexta-feira, às três horas da manhã, a cidade de São 

Benedito do Sul, na Mata Sul, acorda com o som do saxofone do 

maestro Joca, marcando a chegada 

da folia de Momo. No sábado, às duas horas da madrugada, o cortejo 

se repete, convidando a população para acompanhar o Zé Pereira. 

Segundo o fundador do bloco, o personagem tem que ter altura 

-se sigilosamente com paletó e coloca a 

máscara. Sai montado em um jumento olhando para trás. A 

população acompanha o desfile, bebendo pinga de maracujá. No final 

da folia os moradores tentam adivinhar quem é o Zé Pereira e 

concorrem a uma premiação. Como estratégia para que não seja 

revelado o segredo pelo brincante, este recebe um dinheiro para 

participar da brincadeira e também o valor da premiação, caso 

ninguém acerte sua verdadeira identidade. 
O Zé Pereira é tradição aqui. Esse Zé Pereira é uma 
música que é tradicional. É muito antes de mim. Isso 
no Brasil todo. Agora tem lugar que continua, né? Aqui 
mesmo eu continuava fazendo o Zé Pereira. Saía aqui do 
sítio. E o jumento. E o Zé Pereira; tem a roupa do Zé 
Pereira; tem a máscara: calça preta, paletó, gravata. Aí ele 
sai montado em um jumento. Sai um camarada na 
frente sustentando o jumento para garantir o Zé Pereira, 
para não derrubarem e outro atrás para não baterem no 
jumento para sair tudo tranquilo. Então sai a orquestra 
que sai daqui também (Seu Joca21). 
 
 

Quipapá e Jaqueira, também na Zona da Mata Sul, vivenciam 

a brincadeira do segredo do mascarado, que é revelado com 

premiação, em plena praça pública. Os mitos de origem trazem a 



180 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[22] José Ernesto da Silva é 
filho de Quipapá, Zona da 
Mata Sul, 62 anos, 
professor de História, 
Geografia e Artes. Figura 
atuante na preservação da 
cultura do município. 
 
 
[23] Mocotó é dono do 

r, em Triunfo. 
Um incentivador da cultura 
local. 
 
 

 

 
 
 

 
[24] Maiores detalhes no 
Capítulo. 02 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

influência dos ancestrais negros e indígenas. 

 
Veio dos ancestrais por conta dos escravos que existiam 
aqui, junto com os indígenas e se mascaravam de 
folhagem, também decorado com urucum, a pele com 
urucum aí faziam aquele Zé Pereira. Tem o cavalo que 
depois passou para o jumento. Na minha idade dos sete 
ou oito anos foi encontrada uma máscara gigante. Ele 
[Zé Pereira] usava uma máscara gigante como os 
bonecos de Olinda, mas essa máscara eu não sei por 
que motivo, a antiguidade mesmo, acabou. O tempo 
acabou com ela. E agora a gente usa mesmo a máscara 
moderna, essa máscara de borracha, porque todo Zé 
Pereira a gente muda o estilo da máscara. (Zé Ernesto22) 

 

Em Triunfo, Sertão do Pajeú, o Zé Pereira segue com sua 

companheira, também mascarada, abrindo o Carnaval da cidade. É 

uma brincadeira centenária, que acontece na noite do sábado  

(Mocotó23) (Teia do Zé Pereira). 

 

TABAQUEIRO  

Conhecido originalmente como Papangu o mascarado indica a 

trajetória seguida pela brincadeira, marcada nos primórdios de sua 

existência pela simplicidade e feiúra. O nome Tabaqueiro refere-se ora 

ao que é feio, sem valor, ora ao atabaque, usado pelos negros no 

Carnaval dos engenhos; ou ainda faz alusão ao tabaqueiro, utensílio 

usado pela população local para guardar o rapé, tabaco em pó24.  

Hoje os Tabaqueiros estão presentes no Carnaval de Afogados 

da Ingazeira e em outros municípios circunvizinhos. Invadindo as 

ruas das cidades com seus macacões de cetim, máscaras de temáticas 

diversas, perucas com fitas brilhantes, chapéus de vários modelos, 

chicotes nas mãos e cintos abarrotados de chocalhos, os mascarados 

crescem em número e importância. Além dos chicotes, ou reios, 

alguns exibem poderosas armas de brinquedo, enaltecendo a temática 

da violência tão presente no cinema e nos vídeos da atualidade.  

Em sua grande maioria os brincantes utilizam as máscaras 

importadas, em látex ou plástico, vendidas pelo comércio local ou em 

cidades vizinhas. Há, nos dias atuais, uma luta para o resgate do uso 

da máscara artesanal, confeccionada pelo próprio brincante. Em 



181 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Afogados da Ingazeira dezenas de mascarados invadem as ruas da 

cidade, pedindo dinheiro aos moradores e turistas, uma prática 

passada através de gerações. O Concurso dos Tabaqueiros incentiva a 

brincadeira, premiando os mascarados que desfilam para os 

assistentes e jurados (Dig 11). 

Existe uma construção identitária da cidade de Afogados da 

Ingazeira a partir deste folguedo, mas, como já citei anteriormente, 

em nível ainda restrito ao município e regiões vizinhas. Em algumas 

cidades sertanejas, como em Tabira, os mascarados continuam a ser 

chamados de Papangus, embora tenham todas as características dos 

Tabaqueiros afogadenses (Dig. 12 e 13) (Teia do Tabaqueiro) 

 

PAPANGU 

A figura do Papangu está atrelada ao personagem tolo, 

ridículo, feio, tenebroso, grotesco. Assemelhando-se aos farricocos que 

acompanhavam as procissões das Cinzas, esses mascarados 

espalharam-se por diversos municípios do agreste e sertão do Estado, 

provocando o medo, a inquietação e também a alegria de brincantes e 

moradores.  

Hoje os Papangus continuam brincando pelas cidades e sítios, 

circulando nas feiras, nas ruas, nas praças, com máscaras artesanais 

ou emborrachadas, roupas velhas, kaftas coloridos. Em alguns 

municípios o folguedo tomou dimensões maiores, acionando a 

ligação com a estética do Belo: máscaras e fantasias luxuosamente 

ornadas (Dig. 14). O município de Bezerros é reconhecido, regional e 

nacionalmente, como a Terra do Papangu. As máscaras e fantasias 

dialogam incessantemente com temáticas diversas, acionando o 

imaginário dos brincantes e visitantes. O luxo, a originalidade, a 

criatividade estão presentes na indumentária dos mascarados que 

participam do Concurso municipal. A indústria midiática e de 

turismo encarrega-se de divulgar o evento da Folia dos Papangus e de 

trazer à cidade visitantes de diversos Estados e de outras 

nacionalidades. Alguns municípios vizinhos a Bezerros continuam 

preservando a brincadeira dos mascarados, como em São Caetano, 



182 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
[25] Existem, por exemplo, 
muitas máscaras diferentes 
usadas pelos Tabaqueiros. 
Escolhi uma e fiz a 
simplificação da forma, 
para indicar o folguedo. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

onde os brincantes circulam na feira no sábado de Zé Pereira. 

(MÜLLER; CAMPOS, 2003), (Dig.15 e 16) (Teia do Papangu). 

 

3.1.2 A Revelação dos Mapas: a Dinâmica dos Objetos  

Sim, os cientistas dominam o mundo - mas desde que o 
mundo venha até eles sob a forma de inscrições 
bidimensionais, superpostas e combinadas. (LATOUR, 
2001, p. 44) 
 
 

Como uma boa fiandeira que se dedica ao trabalho artesanal, 

passei a construir teias que possibilitaram a visualização da presença 

das brincadeiras em todo o Estado: as áreas de maior predominância 

e os vazios. Embora a diversidade das máscaras fosse marcante em 

cada manifestação, decidi usar uma simplificação de forma, 

designando cada folguedo25. O Urso, o Papangu, o Tabaqueiro, o Careta, 

o Mateus e a Catirina, os Mascarados de Blocos Carnavalescos, o Caipora, Zé 

Pereira e a Burra Calú, passaram a formar um significativo conjunto de 

brincadeiras /brincantes cuja importância estava atrelada à utilização 

da máscara. Observei que, embora cada manifestação guardasse 

características e peculiaridades, os folguedos dos mascarados 

constituia uma rede de Conhecimento e Técnica. Um olhar mais 

detalhado sobre os Papangus e osTabaqueiros, no decorrer da pesquisa, 

permitiu um melhor entendimento dessa realidade. 

Os mapas trouxeram o registro da predominância das 

brincadeiras em determinadas regiões e os vazios presentes em outras 

áreas. O uso da cor preta indicou a existência do 

mascarado/folguedo nos dias de hoje. A utilização da cor cinza 

assinalou que a brincadeira existiu no passado, distante ou remoto, e 

que não foi detectada a sua presença durante o tempo da pesquisa. 

Presente e passado desenhando a dinâmica dos folguedos e, dessa 

forma, a Cartografia revelou algo sobre o movimento da tradição, 

mesmo que de forma limitada. 

No primeiro agrupamento da Cartografia uma visão dos 

mascarados em cada Região de Desenvolvimento; no segundo grupo 

de mapas, as Teias de cada folguedo, vistas no Estado. 

 



183 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



184 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



185 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



186 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



187 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



188 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



189 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



190 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



191 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



192 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



193 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



194 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



195 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 



196 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



197 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



198 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



199 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



200 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



201 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



202 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



203 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



204 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 

 



205 
 

Capítulo 03 - Cartografia dos Mascarados. 

 



206 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
[26] Vide, no Capítulo 08, 
os depoimentos dos 
gestores sobre o 
movimento da tradição: 
objetos e sujeitos  
tecendo a história das 
brincadeiras. 
 
 
 
[27] Para Charles 
Baudelaire trata-se de um 
indivíduo que anda pela 
cidade, experienciando-a. 
Segundo Walter Benjamim 
o flaneur está atrelado ao 
advento do turismo, pós 
Revolução industrial. O 
termo remete ao 
observador da cidade, ao 
pedestre, que apreende o 
social e o estético nela 
contidos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[28] Plasma é o pano de 
fundo, as circulações de 
totalizações e participações; 
as conexões entre pontos 
de vistas diversos. Ele nos 
faz mensurar a extensão do 
que não conhecemos em 
relação aos lugares. Permite 
visualizar a cidade em sua 
composição, evitando 
naturalizá-la ou socializá-la, 
num entendimento do 
resgate político e respeito 
ao que lhe é invisível. 
(LATOUR, 2010). 

           Os mapas registraram pontos que marcavam a história e 

passei a refletir se, como as máscaras, a Cartografia não poderia ser 

vista como mediadora. Para os mediadores as causas não pressupõem os 

efeitos. As causas apenas geram circunstâncias, ocasiões, precedentes, 

possibilitando alguns resultados que podem não acontecer, pois 

coisas diversas surgem no caminho: situações novas e imprevisíveis 

(LATOUR, 2012). Os mapas fizeram revelações que certamente 

seriam sementes para reflexões mais aprofundadas no decorrer da 

pesquisa e em outros estudos posteriores26.  

Compreendi, compactuando com as idéias de Latour, que tão 

diminuto quanto procurar o espaço real dos lugares em um mapa é 

querer captá-lo apenas pelo olhar de um único indivíduo que 

caminha pelas ruas de uma cidade, um flâneur27. 
Uma cidade não pode ser a moldura na qual um 
indivíduo se deslocaria, pela boa razão de que essa 
moldura é, ela própria, constituída por traços deixados por 
outros indivíduos, que se deslocaram ou que ainda estão 
no local. (LATOUR, 2010). 
 

 
Assim, nos termos do autor, ao privilegiarmos apenas o 

ponto de vista do caminhante deixamos e compreender elementos 

particulares detectados ao se viver a cidade, seus canais e associações. 

A Cartografia das Máscaras foi um recorte. Para mim um 

segundo construído em quatro anos de pesquisa; uma representação 

necessária para a visualização de uma realidade efêmera. Segui, 

paralelamente à Cartografia, visualizando os canais que ligavam os 

humanos, os não-humanos, os lugares, as coisas, os sentimentos, as 

lembranças, os esquecimentos, os silêncios, as narrativas: tudo que 

cercava as brincadeiras dos mascarados pernambucanos. Um olhar 

mais direcionado sobre os Papangus de Bezerros e os Tabaqueiros de 

Afogados da Ingazeira teria um valor diferenciado para um melhor 

entendimento desse universo gigantesco. Tentei, assim, me envolver 

no plasma28 que cercava as brincadeiras e os lugares. Passei a seguir os 

fios que indicavam os temas recorrentes, presentes nas narrativas e na 

vida dos folguedos. 

 



207 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 [Fig. 01] Ursos 
participando do Concurso 
em São Caetano, Agreste 
Central. 
(Acervo Severino de Assis) 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.02] Triunfo, a Terra 
dos Caretas, orgulha-se a 
identidade construída 
através do personagem da 
Cultura da Tradição.  
(Acervo Graça Costa) 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 



208 
 

Capítulo 3- Cartografia dos Mascarados 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

[Fig.03] Grupo de Mateus 
no Carnaval de Lagoa dos 
Gatos, Agreste Central. 
(Acervo: Elizandra Cristina) 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 04] A máscara do Zé 
Pereira de São Benedito do 
Sul. 
(Acervo Graça Costa) 
 

 

 

 

 

 

 
 
 

 
 

 

 



209 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

4. O SEGREDO: JOGO DO MASCARAMENTO  

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
    
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

     
 
 
Tenho um segredo a dizer-te 
Que não te posso dizer 
E com isso já to disse 
Estavas farta de o saber. 
(FERNANDO PESSOA). 
 
Não são os homens que fazem a natureza, ela existe 
desde sempre e sempre esteve presente, tudo que 
fazemos é descobrir seus segredos. (LATOUR, 2009, 
p.36). 
 

 
 

 



210 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 

 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Havia um tempo em que os homens viviam felizes, livres dos males e 

sofrimento. Zeus pediu a deusa Atenas que criasse um ser ainda 

desconhecido e que lhe desse qualidades. Assim foi criada a primeira 

mulher, denominada de Pandora, possuidora de grande beleza, 

persuasão, destreza manual e graça. Hermes, entretanto, incutiu em seu 

coração a velhacaria e a mentira. Zeus presenteou Pandora com uma 

caixa que continha segredos que não poderiam ser descobertos. Ela 

deveria guardar o regalo, sem nunca abrí-lo. Mas Pandora, tomada por 

grande curiosidade, desobedeceu as ordens do deus, revelando os 

segredos. Ao abrir a caixa, espalhou pela Terra todos os flagelos alí 

contidos, que logo se alastraram, atingindo a humanidade. Ao fechar 

rapidamente a tampa, restou apenas a esperança, guardada dentro do 

objeto. A esperança passou a ser a triste sorte, compensando os males 

que dominam a Terra. (GRIMAL, 2009; KURY, 2008). 

4.1 O Campo do Segredo 



211 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 [...] Uma pessoa se faz particularmente notável através 
daquilo que esconde. (SIMMEL, 1999, p.226). 
 
 

Um dos maiores tesouros do homem é a possibilidade de 

usufruir da liberdade de viajar em seus próprios pensamentos, sem 

sentir-se ameaçado por ter que desvendá-los. Nos labirintos da mente 

e da alma moram os nossos mais caros segredos. Revelá-los, significa 

despojar-se de amarras, quebrar grilhões, abrir mão de escrúpulos, 

vergonhas e medos, dar a conhecer estratégias e astúcias.  

A compreensão do universo que envolve o segredo exige que 

seja tecida uma ampla teia em torno de outros importantes conceitos. 

Nessa busca, o anonimato, a astúcia, o medo, a estratégia, a motivação, 

a vergonha, a preservação são alguns dos tantos elementos caros para 

que possamos fazer uma abordagem ampla e segura sobre esse 

enigmático conceito. 

Mais que um simples ato humano, o segredo constrói um jogo 

que envolve e motiva, ajudando o homem a executar as suas múltiplas 

ações. Na família, no trabalho, nas atividades de lazer, nas relações 

estabelecidas com pessoas nos mais diferentes convívios, o segredo 

está presente, nas mais diversas formas e dimensões. 

Georg Simmel percebe a importância deste elemento para os 

estudos sociológicos, revelando ações construídas em torno do 

binômio ocultar-revelar. Essa é uma ponte tensional, que gera 

expectativa, curiosidade, ansiedade, dissimulação, diversão, motivação. 

 segredo contém uma tensão que se dissolve no momento da 

revelação. Este momento constitui o apogeu no desenvolvimento do 

segredo: todos os seus encantos se reúnem uma vez mais e alcançam o 

SIMMEL, 1999, p.223). 

O segredo ocupa espaços da vida pública e privada, 

protegendo a tradição da arte, dos saberes, das habilidades. É 

justamente através dos ritos e ensinamentos das sociedades 

tradicionais que os mestres mantêm a cultura envolta no sagrado, no 

oculto, no que é revelado apenas aos escolhidos (BALANDIER, 

1997). 

No desenvolvimento de etnografias, o segredo permeia as 



212 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[1] Brincante, 
recepcionista de Hotel em 
Bezerros, 31 anos.  
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

 
 

 
 

 

atividades do campo. À medida que aumenta a confiança dos 

informantes em relação ao pesquisador, mais somos admitidos como 

confidentes. Mesmo sendo atingido certo grau de confiança, existe 

geralmente uma medida entre o velar e o revelar, e certas questões 

secretas permanecem por demais inconfessáveis para serem reveladas 

(BERREMAN, 1975). 

Nas brincadeiras da Cultura da Tradição, o segredo é um 

elemento imprescindível para o desenvolvimento das brincadeiras, 

envolvendo a todos num jogo mágico e festivo. Especificamente nos 

folguedos carnavalescos dos mascarados pernambucanos esse 

elemento representa um importante diferencial e o jogo do anonimato 

amplia as relações que se estabelecem durante a brincadeira. Sendo um 

tema recorrente, presente na quase totalidade dos depoimentos dos 

brincantes, o segredo, e todo o universo que o cercava, eram como 

alimento e ajudaram-me a tecer reflexões, a pensar sobre as máscaras, 

a questionar sobre a interação entre os mascarados e os assistentes. 

Para os brincantes o mais importante é rincar com os 

conhecidos sendo desconhecido (Erivan Feitosa1). Com seus corpos 

completamente encobertos e seu implacável silêncio, os mascarados 

atiçam a curiosidade daqueles que desejam descobrir quem está por 

trás das coloridas máscaras carnavalescas. Esse é um jogo de esconde-

esconde, no qual a curiosidade é acirrada e a máscara torna-se um 

importância, o lúdico é uma maneira da sociedade expressar-

(MAFFESOLI, 2005, p. 47). Mascarar-se passa a ser um misto de 

sedução e adivinhação: diverte e contagia, marcando as lembranças 

dos moradores e visitantes de cada lugar.  

 

4.1.1 A Máscara: Vivendo o Anonimato 

O jogo, pois, é a arte ou a técnica que o homem possui 
para suspender virtualmente sua escravidão dentro da 
realidade, para evadir-se, escapar, trazer-se a si mesmo 
deste mundo em que vive para outro irreal. Este trazer-se 
da vida real para uma vida irreal imaginária, 
fantasmagórica é dis-trair-se. O jogo é distração. 
(ORTEGA Y GASSET, 1996, p. 51). 

Os brincantes reconhecem a máscara como o elemento 



213 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[2] Professor, 54 anos, 
Participa do Carnaval de 
Bezerros há dez anos, 
residente em Recife. 
Como ele mesmo 
reconhece, é um turista 
que virou Papangu 
 

 

 
 

 
 

 
 

 

primordial para que se desenvolva o jogo do anonimato e das ações 

que permeiam o velar-se e o revelar-se. Esses quase-sujeitos 

constroem caminhos de entendimento do significado das 

manifestações, estimulando a criatividade e potencializando a 

imaginação de quem as usa e as observa. É a partir do mascaramento 

que se pode viver em um mundo de fantasia, de encantamento, de 

sonho. Como é característico de todo jogo, as ações construídas na 

relação entre o eu, brincante, e o outro, assistente, são atividades 

acompanhadas geralmente de uma consciência de ser que é diferente 

daquela da vida cotidiana (HUIZINGA, 1999). Pelo mascaramento 

criam-se oportunidades de serem quebradas, pelo menos 

temporariamente, algumas barreiras sociais. Neste sentido, a máscara, 

inserida nos diversos contextos, produz conceitos, possibilitando a 

participação nas brincadeiras, suscitando sentimentos e emoções (Fig 

01). 

Todo esse conjunto lúdico está envolto num tecido constituído 

de simbolismo. É relevante, portanto, apontar a importância do 

universo simbólico (DURAND, 2002) que impregna os folguedos 

estudados, delineando sua estética e suas representações do 

imaginário, ajudando a ultrapassar as barreiras impostas pela 

racionalidade desmedida (Dig. 01). 
Quando criança brincava mascarado pela influência. 
Hoje brinco por opção. Acho que a mascara é quem 
torna o Carnaval exuberante. Toda máscara é exagerada, 
irreal, mas ao mesmo tempo expõe as pessoas a outras 
vivências e modos de comunicação com as outras 
pessoas, que os não mascarados não conseguem. 
(Frederico Braga2). 
 
 

Acredito ser essencial apreender o imaginário que impregna os 

daquilo que chamamos real, e sem a qual, sem dúvida, não haveria o 

(MORIN, 2005a, p. 80) e visualizar sua relevância para a vida das 

brincadeiras.  

A máscara apresenta-se assim como um elemento essencial 

para a compreensão de uma rede de relações que se desenvolvem nos 



214 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
[3] Latour traz os não-
humanos ao centro do 
debate sociológico, 
apontando a importância 
deles para o entendimento 
mais amplo dos humanos. 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

ateliês, nas residências, nas ruas, na festa carnavalesca. Como quase-

sujeitos e enquanto híbridos de natureza e cultura, elas falam, na 

medida em que testemunham: estão vivas.  
Misturamos, sem o menor pudor, nossos desejos com as 
coisas, o sentido com o social, o coletivo com as 
narrativas, A partir do momento em que seguimos de 
perto qualquer quase-objeto, este nos aparece algumas 
vezes como coisa, outras como narrativa, outras ainda 
como laço social, sem nunca reduzir-se a um simples 
ente. (LATOUR, 2009, p. 87). 
 
 

Seguindo esse itinerário os sujeitos- brincantes e assistentes- e 

os quase-sujeitos, seguem juntos construindo a festa. Nessa relação há 

a confirmação de que a nossa humanidade está também relacionada 

com inumanidade dos objetos que nos cercam. A partir desta 

concepção, tão cara para os estudiosos da Antropologia das Ciências e 

das Técnicas, consegui detectar a importância de diminuirmos o 

abismo existente entre os homens e as coisas3(LATOUR, 2009; 

LATOUR; WOOLGAR, 1997) (Dig. 02).  

Assim, a máscara é primordial para a viabilização do 

anonimato e do segredo, atiçando a curiosidade dos envolvidos na 

folia dos mascarados. Fazendo parte das brincadeiras infantis, dos 

enredos de literatura, dos relacionamentos amorosos, a curiosidade 

existe no próprio jogo humano. Este, por sua vez, permite que os 

indivíduos vivam, com intensidade, o encantamento, a magia, o sonho. 

jogo, seja qual for sua essência, não é material. Ultrapassa, mesmo no 

p.06). 

 

4.1.2 Os Segredos de Cada Carnaval 

Os personagens disfarçados das cerimônias ou das 
festas representam uma oportunidade, uma 
eventualidade de mudança da ordem das coisas ou do 
mundo, recordam a realidade do virtual ou do possível 
em uma ordem estabelecida que parece ignorá-lo. 
(DUVINAUD, 1983, p. 90). 

 

 

Além das atividades que cercam o próprio segredo do 



215 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

mascaramento, existem os sigilos da preparação da festa. A cada ano, 

ao término do Carnaval, inicia-se uma busca por novas ideias para as 

festividades que virão no próximo ano. Os brincantes começam a 

pensar nas fantasias e máscaras que comporão sua indumentária. No 

âmbito institucional, as secretarias de Cultura e Turismo dos 

municípios procuram uma temática para direcionar as atividades do 

evento momesca do ano vindouro. O tema escolhido orienta todo o 

movimento festivo: os trabalhos de decoração da cidade, a propaganda 

institucional, a organização dos espaços públicos, os pedidos de 

financiamento e patrocínios. A partir daí, ações coletivas envolvem 

decoradores, artesãos, funcionários administrativos, costureiras, 

designers, dentre outros. Os brincantes, por sua vez, aproveitam as 

experiências de Carnavais anteriores, para idealizar as fantasias e 

adereços que serão vistas nas ruas e nos Concursos municipais. Nesse 

processo de busca, planejamento e realização, os coletivos entre 

humanos e não humanos são constituídos. Em seus ateliês, oficinas e 

demais espaços de criação são confeccionadas as fantasias e máscaras 

(Dig. 03 a 05). 
Quando termina o Carnaval a gente começa logo a 
pensar, né? Agora... fazer mesmo é uns três meses antes... 
estruturar [...] Minha mãe costura. Eu faço essa parte de 
detalhe, máscara, a ideia. (Marília Gabriela de Souza). 
 
 

Geralmente as novas ideias não aparecem de imediato. Há 

necessidade de um tempo de maturação, de repouso, de dormência, 

para que a mente fique aberta aos novos insights, após a passagem do 

Carnaval: um período importante entre a concepção e o nascimento. 

Tal qual uma semente em germinação, o Tempo é um companheiro 

necessário para que surjam os brotos, formem-se as folhas, 

apresentem-se as flores, cresçam os frutos. Nesse ciclo de vida o 

segredo é como seiva, transformando as ações em algo mágico e 

prazeroso: luz necessária à criação.  Eu não digo a 

ninguém da minha família. Só a minha mãe e as pessoas da família de 

dentro de casa. Mas as outras da família ninguém sabe de nada.

(Marília Gabriela de Souza) (Dig. 06). 

Entre o surgimento das ideias e a concretização das ações 



216 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[4] Carnavalesco, 
contador, 43 anos, 
participante há cerca de 
20 anos do Concurso dos 
Papangus, no grupo de 
Robeval. 
 

indispensáveis à realização das festas e dos folguedos, ele, o segredo, é 

um companheiro de percurso, motivando a concretização dos sonhos. 

Preservá-lo torna-se mais difícil, quanto menor os municípios onde se 

desenvolvem as brincadeiras, pois,  
Num círculo pequeno e estreito, a formação e a 
preservação dos segredos se mostra difícil inclusive em 
bases técnicas; todos estão muito próximos de todos e 
suas circunstâncias, de modo que a frequência e a 
proximidade dos contatos implicam em maiores 
tentações e possibilidades de revelação. (SIMMEL, 1999, 
p.225). 
 
 

Para mim, como pesquisadora, o conhecimento da temática 

que envolvia a brincadeira de cada ano era essencial, tanto para saber 

sobre o tema central do Carnaval institucional, como para acompanhar 

a participação dos grupos de mascarados. Para interagir, tive que 

conquistar a confiança dos informantes, brincantes e moradores 

envolvidos na preservação e mudanças que cercavam os folguedos. 

Para isso, foi fundamental retornar aos municípios durante cada ano e, 

impreterivelmente, antes de cada Carnaval.  

Foi em uma dessas visitas que ocorreram fatos que me fizeram 

refletir ainda mais sobre o destaque do segredo nas brincadeiras dos 

mascarados. Poucos dias antes do Carnaval de 2011, retornei à cidade 

de Bezerros. Necessitava, naquele momento, agendar um encontro 

com alguns grupos de brincantes para acompanhá-los durante a 

caminhada nas ruas no domingo de Carnaval, dia do Concurso dos 

Papangus. Minha intenção era ver o encontro dos integrantes de grupos 

de brincantes, presenciar a emoção da organização, a ansiedade das 

horas que antecederiam o desfile e, se me permitissem, conversar com 

eles antes do mascaramento. Estrategicamente entrei em contato com 

dois grupos. Mais do que isso seria impossível, em função de meu 

objetivo de presenciar a arrumação  dos mascarados. 

Na secretaria de Turismo, Robeval Lima, então diretor de 

Cultura, me apresentou Fabiano Galindo4. Foi um encontro 

maravilhoso! Fabiano me mostrou, sigilosamente, o croqui da fantasia, 

idealizado por Robeval para o seu grupo. A confecção ficaria em torno 

de 400 reais e era exemplo de beleza e luxo. 



217 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[5] O Porão Azul era o 
ateliê e residência do 
artesão-artista Sivonaldo 
Araújo, sempre uma 
referência para a Arte das 
máscaras dos Papangus e 
da cultura geral de 
Bezerros. O espaço foi 
usado como ateliê por 
muitos anos pelo 
discípulo Murilo, 
Albuquerque, após o 
falecimento do amigo. 
No Porão Azul funciona a 
ASA (Associação 
Sivonaldo Araújo), sob 
administração de 
Fernando Mariano, irmão 
do carnavalesco e artista 
plástico. Lá estão expostas 
cerca de 120 peças de 
Sivonaldo.  
 
 
[6] Murilo participou em 
2011 do desfile das 
Escolas de Samba do Rio 
de Janeiro. E juntou-se ao 
grupo ao retornar do Rio. 
Vide Capítulo 06. 
 

Trocamos os telefones de contato, após uma entrevista. 

Emocionado, o carnavalesco me falou sobre a importância de ser 

Papangu, de ver o povo aplaudindo, de se apresentar o mais belo 

possível na festa daquela cidade que hoje poderia ser identificada 

como a Veneza Pernambucana. O luxo, os detalhes das fantasias, a 

sofisticação das máscaras, remetia à cidade italiana, berço de tantos 

Carnavais e reduto dos mascarados. Percebi que novas identidades iam 

sendo formatadas, a partir das mudanças ocorridas na própria 

brincadeira: do simples e feio, tão marcantes nos primeiros Papangus, 

ao sofisticado e belo, presente nos Carnavais de hoje. O medo, 

sentimento tão forte no surgimento do folguedo, agora dava lugar à 

vaidade, ao orgulho, ao prazer de representar a identidade da cidade, 

na famosa Folia do Papangu. 

Ao falar da diversidade de máscaras e fantasias da atual festa 

de Bezerros, perguntei ao brincante se todas poderiam ser chamadas 

de Papangu? 

tendo luxo ou não, sendo simples ou mais elaborado, tudo faz a 

referisse uma estética mais 

elaborada e requintada, ele assinalou a importância das fantasias mais 

simples, das máscaras reconhecidas como grosseiras, que lembravam 

os primórdios do folguedo.  

Fabiano demonstrou uma grande satisfação em poder me 

ajudar e agendamos o encontro para o domingo de Carnaval. 

Necessitava, porém, de outro grupo, para fazer um contraponto das 

vivências do campo, importante aspecto para a reflexão. Segui, então, 

para o ateliê de Murilo Albuquerque. No Porão Azul5 ele executava 

diversas máscaras, juntamente com outros artesãos-artistas. 

Murilo foi também muito receptivo em relação ao meu pedido 

de acompanhar o seu grupo, formado por parentes e amigos. Pediu, 

porém, que eu não comentasse com ninguém que seu grupo sairia 

naquele Carnaval, pois seria uma surpresa para todos, visto que ele 

estaria no desfile do Rio de Janeiro6 e chegaria 

juntar-se ao grupo. Ninguém acha que vamos sair. Será uma 

 Aquela simples frase serviu para reforçar a importância do 



218 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

sigilo para os Papangus, sentimento que perdura até hoje com toda sua 

significação. Assim, com os contatos estabelecidos, tive a honra de 

acompanhar a preparação dos mascarados no Carnaval de 2011. Essa, 

certamente, foi uma prova da confiança que me deram. Afirmei que 

guardaria a sete chaves o segredo de cada grupo.  

No Carnaval 2011, iniciei minha caminhada em busca de novas 

informações. Ainda muito cedo, o domingo amanhecia levando os 

moradores às ruas. Muitos organizavam os últimos detalhes para o dia 

de festa que traria uma multidão de visitantes à cidade, mudando, 

como nos outros anos, o cotidiano costumeiro. Aquela era uma 

oportunidade de receber os amigos e parentes, ampliando as relações 

marcadas pela hospitalidade e alegria. Era, também, um dia propenso 

ao comércio, para a venda de alimentos, máscaras, fantasias, bebidas, 

souvenirs, e uma gama imensa de produtos que chamavam a atenção 

dos turistas.  

Segui às oito horas para o Porão Azul, lá encontrando Flávia 

Albuquerque, irmã de Murilo. Espalhadas pelo ateliê brilhavam as 

fantasias prateadas, que faziam jus ao nome de batismo: Papangu 

Futurista.  

Os cds dependurados no tecido prata, os chapéus que 

lembravam os do Arlequim, fantasias reluzentes, tudo formava um 

conjunto mágico, que atrelava a tradição à modernidade. Nos adereços 

de mão, as máscaras também estavam presentes. Elas eram 

semelhantes, mas traziam pequenos detalhes que davam uma 

identidade a cada uma. Lembravam muito a estética de algumas 

máscaras de Veneza. Sorridentes, aqueles objetos cheios de vida 

esperavam ser colocadas pelos brincantes. Flávia, acompanhada por 

uma amiga, experimentava as fantasias nos companheiros de grupo 

que chegavam demonstrando ansiedade (Digs. 07 a 09). 

Fico sempre muito emocionada ao me lembrar da forma como 

fui recebida, acolhida e ajudada em minha caminhada nas trilhas do 

campo da pesquisa. Aquele foi mais um momento no qual os 

brincantes abriram suas portas e seus corações para que eu pudesse 

compartilhar de seus segredos: uma prova de confiança e amizade. 



219 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
[7] Pertenciam ao grupo 
Murilo Albuquerque, 
Flávia Albuquerque (30 
anos, gerente comercial), 
Geraldo Queiroz (35, 
artesão-artista), (João 
Pedro Brainer (34, 
eletricista), Sandra Freitas 
(21, analista de recursos 
humanos) e Tatiane 
Brainer (26, 
recepcionista). 
 
 
[8] O grupo era formado 
por Fabiano Galindo (43 
anos, contador), 
Alexandre Silva (27, 
contador), Eliane 
Guilhermino (32, oficial 
administrativa), Edivan 
José e Maria de Fátima 
Pessoa (50, professora).  
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Tentei ao máximo não atrapalhar a organização, mas sabia que a 

minha presença causava certa ansiedade ao grupo, um 

constrangimento camuflado pela cortesia e delicadeza da 

hospitalidade.  

Enquanto se vestiam, falavam da expectativa de conseguirem, 

naquele ano, a colocação máxima no Concurso dos Papangus: o prêmio 

de melhor grupo na categoria luxo. Interessante registrar que eles 

estavam com um patrocínio, prática que não havia ainda visto na 

pesquisa com os Caretas e no Carnaval de 2010 em Bezerros e 

Afogados da Ingazeira. Na fantasia traziam a logomarca do 

patrocinador, que prometera financiar uma bandinha de música para 

seguir o grupo nas ruas de Bezerros. 

Naquele momento não fiz entrevistas, apenas algumas 

perguntas para que pudesse sentir a emoção dos brincantes nos 

preparativos. Registrei os contatos, nomes7 e e-mails e deixei o ateliê, 

para que pudessem, de forma mais livre, se preparar para o percurso 

na cidade. Segui caminho ao encontro do grupo de Fabiano8.  

Novo acolhimento, mais carinho e apoio. Na casa dos pais de 

Alexandre Silva, um dos quatro dos componentes do grupo, todos 

cercavam as luxuosas indumentárias. Fiquei impressionada com os 

detalhes, os tecidos bordados, a riqueza da elaboração das fantasias e 

na beleza das máscaras. Estas estavam presentes em toda parte: tanto 

para encobrir o rosto dos brincantes, assegurando-lhes o anonimato, 

quanto nos detalhes das fantasias e nos adereços de mão. O croqui 

elaborado por Robeval tomou forma, brilho, cor, vida! E agora tinha 

um nome: Um Mundo de Sonhos na Terra do Papangu (Fig. 02, Digs. 10 a 

12). 

Em poucos minutos Fabiano entrou na residência 

demonstrando grande excitação e me abraçou sorridente. Era um 

momento de muita emoção, pois em poucos instantes estariam nas 

ruas, sendo aplaudidos, filmados, fotografados e pondo em ação toda 

a vaidade que era bem própria dos brincantes. 

Fátima em muita 

A ansiedade lembrava a preocupação de uma 



220 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

adolescente que vai para seu baile de debutante. Longe de ser uma 

estreante, Fátima já tinha participado de 19 Concursos, sendo muitas 

vezes premiada. Mas o nervosismo era como tatuagem na pele 

daqueles Papangus, não importando o tempo que já tinham na 

brincadeira: cada ano um sentimento novo, único, revitalizado.  

Logo começaram a se vestir, me deixando partilhar daquele 

momento ímpar. Dividiam a alegria de estarem juntos, entre parentes e 

amigos, mascarando-se para serem Papangus - representantes de sua 

cidade. Ali, eu e o espelho, testemunhávamos o encanto e a ansiedade 

dos brincantes (Fig. 03; Dig. 13). 

Vejam que responsabilidade a minha! Eu acabara de vir do 

ateliê de Murilo e me encontrava ali, participando de todo o processo 

sigiloso de preparação do outro grupo , que disputaria também 

uma colocação no Concurso. Na verdade tratava-se de amigos 

próximos, que durante a pândega carnavalesca primavam por 

preservar o anonimato e o segredo da brincadeira. Os sigilos de cada 

grupo estavam muito bem guardados nos registros de meu caderno de 

campo, nas fotografias de minha máquina e em meu coração, que 

saltitava de alegria pela oportunidade que tinham me dado de viver os 

mais íntimos momentos dos dois grupos de mascarados. Usufruindo 

desta sensação, deixei a casa de Alexandre e prossegui minha andança 

pelas ruas de Bezerros, seguindo para a concentração na Praça São 

Sebastião, onde o Bloco dos Papangus iniciaria o desfile, acompanhado 

pela multidão de moradores e turistas. Logo os grupos de Murilo e 

Fabiano estariam brilhando nas ruas da Terra dos Papangus (Dig. 14). 

Como em Bezerros, os Carnavais que passei em Afogados da 

Ingazeira foram reveladores da importância do sigilo, do anonimato, 

da astúcia na brincadeira compartilhada coletivamente. Também para 

os Tabaqueiros, mascarar-se significava mais que esconder o rosto: 

primordialmente velar, mesmo que temporariamente, uma identidade. 

Mascarar-se indicava também, acionar novos elementos da revelação 

de outra face, de uma nova identidade que se construía no jogo que 

cercava o folguedo. Nesse movimento lúdico entre ser e não ser, existia 

uma relação primordial entre o eu, mascarado e o outro, assistente, 



221 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[9] Rosane Emily é 
brincante desde 
pequenina. Hoje com 15 
anos, participa sempre 
dos Concursos, tendo 
sido premiada por 
diversas vezes. 
 
 
 
 
 

fosse ele morador, visitante ou pesquisador. Numa perspectiva de 

troca, de emoção, de interação, o segredo revelava-se sempre como a 

base da brincadeira e eu também estava atrelada a este universo 

encantado. 

Mestre Beijamim já havia me falado sobre a importância de 

viver o segredo e o anonimato propiciado pela máscara. Lembrava , 

quando criança, da necessidade de camuflar-se para brincar no 

Carnaval e a satisfação vivenciada, quando o anonimato possibilitava a 

brincadeira compartilhada com os amigos. 
Sabe o que melhor de sair de Tabaqueiro? Quando a 
pessoa não lhe conhece. Quando você chega assim, 
conversa, a pessoa não sabe quem você é e ainda lhe dá 
um agrado. . (mestre 
Beijamim). 

 
 

Sabia que o segredo existente no contexto das brincadeiras 

estava cercado de astúcia: um jogo entre falar e silenciar, entre mostrar 

e esconder. Refletir sobre essas questões fazia com que eu me sentisse 

motivada a trilhar, mais e mais, os labirintos que cercavam as 

manifestações da Cultura da Tradição: as disputas entre os grupos, as 

revelações do mascaramento. Todos esses elementos estiveram 

presentes no meu dia-a-dia no campo. E, pensando nisso, percebi o 

quanto esse universo podia levantar questionamentos a serem 

inquiridos por mim, que certamente ajudariam na minha prática 

enquanto pesquisadora. Muitas foram as ocasiões que serviram para 

ampliar essa reflexão. 

No Carnaval de 2011, em Afogados da Ingazeira, fui visitar 

novamente o mestre Beijamim, na segunda-feira, manhã do dia do 

Concurso municipal dos Tabaqueiros. Naquele ano ele e também a filha, 

Rosane Emily9, participariam do evento. Em sua casa, sobre a mesa da 

cozinha transformada em ateliê, estavam algumas máscaras em 

processo de finalização. Eu perguntei se poderia fotografá-las e 

Beijamim concordou imediatamente (Dig. 15). Após uma longa 

conversa sobre o Carnaval, os preparativos para a saída à cidade logo 

mais, a alegria pela participação da filha na brincadeira, deixei a casa, 

ansiosa por vê-los na visitação às ruas e à noite, no Concurso.  



222 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

À tarde, ao encontrar o grupo de Tabaqueiros, próximo à casa 

de Beijamim, logo o reconheci, pela máscara artesanal que usava e pela 

liderança à frente do grupo (Fig.04). Após acompanhá-los até a Praça 

da Matriz, segui-os até um clube, onde foram descansar e lanchar. 

Aquela era uma cortesia do vereador Zé Negão, que sempre apoiava o 

grupo de Tabaqueiros liderado por Beijamim. 

Ao entrar naquele espaço repleto de brincantes, aproveitei para 

fotografá-los, quando estavam mais relaxados, sem máscara. Naquele 

momento, a atitude de um dos adolescentes me fez pensar no quanto 

eu poderia me tornar inconveniente com aquela atitude. Ao perceber 

que estava sendo fotografado, o brincante colocou imediatamente a 

máscara sobre a face, revelando o seu constrangimento por ter sua 

identidade desvelada e registrada, quebrando o segredo do anonimato. 

Passei, a partir dali, a ter mais cuidado com os registros fotográficos, 

uma forma de respeitar o sigilo tão almejado (Dig. 16 e 17). 

À noite, na Praça de Alimentação, próximo ao palanque onde 

haveria o Concurso, vi um Tabaqueiro que se destacava de paletó 

branco e enorme sorriso da sua nova face: uma máscara artesanal com 

perfeito acabamento. Lembrei que aquela era uma das máscaras que eu 

havia fotografado na casa do mestre Beijamim. O charmoso Tabaqueiro 

era ele, encostado no poste, a exibir orgulhosamente toda sua 

elegância e criatividade. Chegando próximo, lhe diss Eu 

sei quem você é reconhecendo que tinha sido 

descoberto. Provavelmente sorria por trás da máscara de largo sorriso 

(Dig. 18). 

É interessante salientar que, quando estive em sua casa naquela 

manhã, ele manteve o segredo necessário à preservação do anonimato. 

Em nenhum momento fez menção que, sobre a mesa de trabalho 

estava a máscara que usaria no Concurso à noite. Naquele momento o 

segredo foi muito mais importante que a vaidade e o silêncio muito 

mais valioso que o desejo de exibir-se ou o desejo de receber um 

elogio sobre a arte de sua nova criação: a máscara que transbordava 

alegria. 

Na Praça da Alimentação, entre a multidão de assistentes e 



223 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

brincantes exibindo as máscaras industrializadas e as roupas 

acetinadas, eu vi Rosane Emily, a filha de Beijamim. Posicionou-se 

distante do pai, em outro lado da Praça, para não despertar 

desconfiança dos assistentes: observei logo que aquele era uma 

colocação estratégica. A reconheci pela máscara artesanal, totalmente 

diferente das emborrachadas ou plásticas, da maioria dos 

concorrentes. Ela sabia que eu a havia descoberto, mas ficou parada, 

sem fazer nenhum movimento de acolhimento, para que eu 

mantivesse sempre uma dúvida sobre sua identidade. Novamente 

cheguei próxima ao rosto masca E

acenou com a mão, comprovando as minhas suspeitas (Dig. 19). 

A magia do segredo mais uma vez ditou a conduta de 

comportamento dos brincantes. Com suas sutis atitudes o Tabaqueiro 

no clube, o mestre e sua filha me deram uma lição sobre o valor do 

segredo e a importância do anonimato para a brincadeira dos 

mascarados afogadenses.  

Lembro-me que em outro momento, no Carnaval de 2012, 

quando tentei me aproximar de um Tabaqueiro que descansava na 

Praça da Matriz, sem máscara, ele, ao perceber minha presença, desceu 

apressadamente a carapaça sobre o rosto, encobrindo-o. Perguntei se 

podia conversar um pouco; respondeu afirmativamente, mantendo o 

rosto coberto e disfarçando a voz com um timbre muito agudo. Os 

brincantes percebiam que eu não era da cidade e continuavam usando 

a estratégia da voz em falcete quando se dirigiam a mim. Mesmo que 

não disfarçassem a voz eu não os reconheceria, pois, na verdade, não 

os conhecia. Entretanto insistiam com o jogo da dissimulação e, como 

diz o ditado popular, era melhor prevenir que remediar (Dig. 20). 

Eu estava sempre aprendendo com os mascarados e 

construindo, com eles, o conhecimento sobre os folguedos. Aquela era 

a ciência formatada na brincadeira e pela brincadeira, vivida e 

experienciada no folguedo. A magia do segredo direcionou as relações 

estabelecidas: o mascaramento possibilitou o jogo do anonimato e, no 

caso, passou a influenciar também nas ações do pesquisador. 

 



224 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
[Fig.01] A máscara suscita 
sentimentos, produz 
interação. Tabaqueiros, 
Carnaval 2011. 
(Acervo Graça Costa). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 02] O grupo de 
Fabiano: Beleza nas ruas. 
(Acervo Julio Pontes) 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 
 

 

 



225 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 03] O Espelho 
registrava os momentos 
de ansiedade. 
(Acervo Graça Costa). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.04] Mestre Beijamim 
(máscara vermelha) com 
seu grupo, nas ruas de 
Afogados da Ingazeira 
(Acervo Graça Costa). 
 

 

 

 
 

 
 



226 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A mitologia está sempre envolta em mistérios, astúcias, segredos. No 

panteão das divindades gregas Nix representa a deusa dos segredos e 

mistérios da noite. Revelada como protetora das feiticeiras e das 

bruxas, era conhecedora do segredo da imortalidade dos deuses, 

podendo, por esse motivo, transformá-los em pobres mortais. Temida 

e respeitada pelos seus poderes, tinha o dom de assistir aos 

acontecimentos do universo sem ser notada, pois estava envolta em 

um capuz que a tornava invisível.  

Nix e Hipnos, deus do sono tiveram um caso de amor e dele nasceu 

Morfeu, deus dos sonhos e pesadelos. Como o seu pai, ele possuía asas 

enormes, que lhe permitiam viajar pelos mais longínquos lugares da 

terra. Sendo uma divindade responsável pelos segredos da 

transformação, Morfeu conseguia assumir qualquer forma humana e 

aparecer no sonho das pessoas. Entregar-se aos seus braços significava 

viver, pelo menos temporariamente, o prazer de sonhar. (AQUINO, 

2007). 



227 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
[1] Muitos autores 
trabalham em suas obras 
o conflito entre o ser e o 
ser outro. Dostoiévski, por 
exemplo, usa o duplo 
como recurso literário: 
personagens com 
sentimentos 
contraditórios, marcados 
pela dicotomia 
possibilidade/ 
impossibilidade do ser. 
Eles vivem diálogos 
interiores, em um conflito 
entre a vontade individual 
e a coerção social. Nessa 
linha, criou a novela 
psicológica O Duplo, 
(1846) (VIEIRA, 2010). 
Visando estabelecer as 
relações entre o mesmo e o 
outro, Augé (1997) reflete 
sobre as questões de 
identidade e auteridade. 
Enquanto a identidade 
trabalha categorias de 
exclusão, inclusão ou 
acumulação, a linguagem da 
alteridade situa-se sob o 
signo da ambiguidade: 
relações problemáticas 
entre o eu e o outro, ou 
outros.  
Deleuse, por sua vez, 
observa as dificuldades 
propiciadas pelo dualismo 
e dicotomia do 
pensamento, abordado 
por pensadores da 
Filosofia e de outros 
campos. Através de um 
procedimento de colagem 
observa a questão do duplo 
concebido como uma 
repetição da diferença.  
Destaca também a 
temática da dobra: 
coexistência entre o de-fora e 
o de-dentro, sem oposição 
(MACHADO, 2009). 
 
 
 
 
 

4.2. Máscara: Possibilidade de Ser  

As produções do imaginário não estão destinadas à 
transmissão da palavra: inscrevem-se nos sistemas de 
práticas mais ou menos dramatizadas, chegam à 
materialidade por meio da criação artística  
principalmente a arte das máscaras. (BALANDIER, 
1997, p.144). 
 
 

A dinâmica da inversão existente nas manifestações rituais ou 

dito pelo disfa 129) e nesta 

perspectiva, o mascaramento propicia o jogo do anonimato, de suma 

importância para a viabilização da inversão dos papéis. Então a 

desordem, ou nova ordem, é construída.  

Traduzida como o motivo mais complexo e carregado de 

alternâncias e das reencarnações, a alegre relatividade, a alegre negação 

da identidade e do sentido único, a negação da coincidência estúpida 

BAKHTIN, 2002, p.37). E revelando com 

do jogo da vida, está baseada numa peculiar inter-relação da realidade 

e da imagem, característica das formas mais antigas dos ritos e 

(BAKHTIN, 2002, p.35).  

Como Georges Balandier, Mikhail Bakhtin e tantos outros 

autores percebem que esses quase-sujeitos, e o segredo por elas 

viabilizados, são importantes elementos para os estudos 

antropológicos. Rompem-se as censuras e as conveniências, 

revertendo-se as hierarquias em favor da máscara. Esta, mais do que 

um acessório, é um instrumento que possibilita ser um outro, onde o 

duplo1 é vivenciado. 

Nas brincadeiras da tradição é marcante a inversão de papéis, 

tanto no âmbito da estratificação social, quanto em relação aos 

elementos que caracterizam o gênero. A troca dos papéis masculinos e 

femininos viabiliza, pelo menos no tempo restrito da festa, uma 



228 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[2] Neste sistema de 
imagens presente na 
Cultura cômica popular, o 
princípio material e 
corpóreo se faz presente 
de forma significativa: 
magnífico, exagerado, 
abundante e infinito. 
Utilizando-se de imagens 
das partes inferiores do 
corpo, trabalha com a 
ambivalência e 
contradição. Essas 
imagens afastam-se dos 
padrões clássicos de 
beleza. A velhice, o coito, 
o parto, as dimensões 
exageradas do corpo, são 
alguns dos elementos 
apresentados nos sistemas 
de imagens grotescas. 
(BAKHTIN, 2002). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mudança permitida: a máscara ajuda na caracterização dos 

personagens masculinos e femininos, os quais se posicionam ao avesso 

das regras que regem o comportamento real (Fig 01).  

Em diversas partes do mundo a máscara propicia a 

materialização de figuras presentes em classes sociais diferenciadas 

daqueles que as usam. Topeng é um tradicional teatro de máscaras, 

dançado e musicado, no qual personagens arquétipicos da sociedade 

balinesa são retratados: os reis são personificados através do 

mascaramento. Para os balineses faz-se necessário, contudo, evocar o 

espírito do personagem retratado pela máscara e assim fazer a ligação 

com o universo do sagrado (BALI, 1990). 

No jogo do ser um outro 

papéis femininos e masculinos, que tem como característica 

ridicularizar ou suprimir a sociedade masculina durante o tempo de 

 (BALANDIER, 1997, p. 133). No Carnaval as 

mulheres utilizam-se de símbolos e signos próprios do universo 

simbólico masculino e fazem a inversão das condutas 

reconhecidamente femininas. O mesmo acontece com os homens. 

Nesse jogo, o realismo grotesco2 explicitado por Bakhtin (2002), 

assinala a importância corpórea, a abundância e o exagero, ligados ao 

baixo material e corporal (Fig. 02; Dig. 01e 02). 

As máscaras e fantasias ajudam na elaboração da linguagem 

carnavalesca, cercada de formas e símbolos, envolta no riso festivo. 

Este faz parte do patrimônio popular, sendo geral e universal, pois 

está presente em todo tempo-lugar e é compartilhado por todos, 

brincantes e assistentes, nas diversas culturas. Sendo ambivalente, o 

riso é também alegre e repleto de alvoroço: de forma simultânea ele 

nega e afirma, amortalha e ressuscita, sendo duplamente burlador e 

sarcástico (BAKHTIN, 2002). 

Ser um outro é uma questão que traz à tona a problemática da 

controvérsia, essa noção essencial para entender traços constitutivos 

da sociedade de que fazem parte os personagens múltiplos.  

controvérsia é uma espécie de drama social, que revela, mas também 

reconfigura definições de realidade, explicitando o conflito que existe 



229 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

em torno dessas definições  (GIUMBELLI, 1992, p.97). Para Latour, 

atentar para as controvérsias é visualizar as incertezas, o imprevisível, 

quanto à natureza dos grupos e das ações por eles desenvolvidas. As 

controvérsias são como um adubo para o melhor entendimento do 

mundo e das coisas e permitem que os pesquisadores rastreiem as 

conexões sociais. [...] As controvérsias em torno da ação devem ser 

exploradas a fundo, por mais difíceis que sejam, pois assim não se 

simplifica de antemão a tarefa de reunir o coletivo 2012, p. 80). 

Acredito que a pândega carnavalesca permite que elementos 

controversos sejam vivenciados na liberdade festiva. Ressalto que a 

máscara possibilita se viver o duplo. Ao mesmo tempo em que o 

homem reconhece-se objetivamente no rosto que conhece e esconde, 

através do segredo, vive a subjetividade do novo rosto que se mostra, 

um outro si mesmo, real na alteridade. Assim vivencia seu duplo, através 

do ser escondido e do novo-ser revelado. 
Fico impressionado com a reação das pessoas à fantasia e 
à máscara. Eu as vejo e ao mesmo tempo vejo a máscara, 
mas elas não me vêem e se relacionam com o 
personagem. Acontecem as coisas mais inusitadas. Com 
certeza ela [a máscara] tem vida própria. (Frederico 
Braga). 
 
 

4.2.1 O que Revela e o que Esconde: Quebrando Grilhões. 

Brincamos e rimos quando o esperado (que geralmente 
traz sombras e inquietude) se realiza sem causar danos. É 
o prazer dos escravos nas festas saturnais 
(NIETZSCHE, 2006, p. 175).  
 
 

Pensando sobre a escravidão que tanto marcou nosso país, me 

vem à mente um quadro com personagens vivendo as injustiças 

sociais, cativos de liberdade, sujeitos às torturas, desprezo e 

desrespeito.  

humilhação social, os seres humanos são ameaçados em sua identidade 

da mesma maneira que são em sua vida física com o sofrimento de 

(HONNETH, 2003, p. 219). 

Os escravos eram indivíduos subjugados, controlados pela 

vontade de seus proprietários, os autoritários e implacáveis senhores 

de engenho. Erguida sob tensões, conflitos e disputas, a escravidão 



230 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

produzia cativos, tanto fisicamente, quanto moralmente. Os negros 

eram subjugados pelos seus senhores e os próprios filhos dos donos 

dos engenhos eram submissos às ordens de seus pais, que não queriam 

a aproximação com os escravos. Famílias dos fazendeiros, dos 

brancos que não permitiam. Existia e ainda hoje existe a questão do 

preconceito. E era muito forte, até porque além de serem negros ainda 

eram escravos, né? Celso Brandão). 

Numa busca constante de meios para sobreviver às amarguras 

impostas por essa situação, os momentos festivos assinalavam algumas 

saídas, novos itinerários, rupturas de um cotidiano amorfo. O 

mascaramento apresentava-se, então, como astúcia: um instrumento 

para superar as desigualdades de poder, prestígio e recursos materiais.  

Algumas vezes os sentimentos de desrespeito, de vergonha 

social, de vexação, transformam-se numa poderosa arma e fonte de 

motivação para ações de resistência política e surgimento de 

movimentos coletivos. É uma busca para, pelo menos 

temporariamente, se ter de volta o respeito e a dignidade perdida pelo 

julgo opressor. 

-se [...] à 
medida de estima social que é concedida à sua maneira de 
auto-realização no horizonte da tradição cultural [...]. 
(HONNETH, 2003, p. 217).  
 
 

Acredito que podemos pensar que o mascaramento, o uso do 

relho, a organização dos grupos nas brincadeiras sejam exemplos 

dessas experiências de luta. Mascarado o escravo encontrava uma 

condição favorável para poder participar de rituais lúdicos, sem correr 

o risco de ser reconhecidos e penalizados por isso. As brincadeiras 

tornaram-se assim, formas pacíficas de resistência. Segundo Marilena 

Chauí as manifestações populares também se revelam como expressão 

de um tipo significativo de resistência  
Resistência que tanto pode ser difusa  como na 
irreverência do humor anônimo que percorre as ruas, nos 
ditos populares, nos grafites espalhados pelos muros das 
cidades - quanto localizada em ações coletivas ou grupais. 
Não nos referimos às ações deliberadas de resistência 
[...], mas a práticas dotadas de uma lógica que as 
transforma em atos de resistência. (CHAUÍ, 1986, p. 63).  

 



231 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] Na comunidade de 
Leitão da Carapuça 
algumas mulheres 
desenvolviam o artesanato 
com palha de coco para 
fazer vassouras e com 
cipó, para confeccionar 
balaios. Em Jiquiri 
prevalecia o artesanato de 
barro. O uso de ervas no 
desenvolvimento da 
medicina tradicional 
sempre foi marcante 
(PREFEITURA 
MUNICIPAL DE 
AFOGADOS DA 
INGAZEIRA, 2006) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Como já assinalei, dentre os mitos de origem das brincadeiras, 

tanto no folguedo dos Papangus, quanto dos Tabaqueiros há indícios da 

relação com a problemática da hierarquia entre escravos e senhores de 

engenho das áreas estudadas. Realmente nos dois municípios houve 

uma marcante presença dos escravos negros, cuja mão de obra foi 

usada na agricultura e outros serviços. Em Afogados da Ingazeira as 

comunidades de Leitão da Carapuça, com cerca de 30 famílias e a de 

Jiquiri3, com 15 famílias contam ainda hoje com descendentes de 

escravos que vieram das regiões de Carnaíba das Flores, Ribeira e 

também do Moxotó, áreas marcadas pela escravatura (Ilustração 01). 

 
Ilustração 01: Comunidades Quilombolas de Leitão da Carapuça e Jiquiri. 



232 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

No século XIX, os negros fugidos de regiões próximas à 

Bezerros formaram uma comunidade quilombola, encravada em um 

pé de serra. A comunidade de Guaribas de Baixo ainda existe, 

localizado no distrito de Boas Novas, com aproximadamente 100 

famílias. 

 
Ilustração 02: Comunidades Quilombolas de Guaribas de Baixo. 

 

Em Bezerros a história oral assinala o uso das máscaras pelos 

negros, desejosos por usufruírem dos regalos oferecidos pelos 

moradores dos engenhos aos mascarados, durante o Carnaval. Em 

Afogados da Ingazeira houve o uso das máscaras pelos filhos dos 



233 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

abastados latifundiários, como forma de participarem da pândega dos 

negros nas festividades carnavalescas. O termo Tabaqueiro poderia vir 

da referência com os instrumentos usados pelos escravos, nas 

do atabaque que os negros batiam 

enquanto desfilavam. Os brancos não tinham a permissão dos pais 

para brincar junto com os negros aí eles se fantasiavam, colocavam 

Celso Brandão). 

Celso esclarece que em torno do povoamento que era 

Afogados da Ingazeira existiam várias fazendas e os escravos vinham 

para a cidade, a sede, para fazer os folguedos e brincar o Carnaval. Aí 

os abastados filhos dos brancos queriam participar da pândega 

carnavalesca e se mascaravam. 
Para poder se juntar aos negros. Então isso é o que conta 
a lenda, né? A história, a gente não tem nada assim, 
digamos, oficial. Que na realidade é uma coisa lógica 
também né? Que a gente vê que surge a atitude 
exatamente para que houvesse a união de brancos que 
não tinham preconceitos junto com negros que faziam 
esse folguedo e que brincavam dessa forma (Celso 
Brandão). 
 
 

Nas duas versões sobre os primórdios das manifestações há a 

mesma revelação: a máscara, nos diversos contextos, gera conceito, 

pois esses quase-sujeitos falam sobre a possibilidade de ser outro, e, pelo 

mascaramento, de serem quebrados, temporariamente, os grilhões que 

marcavam as relações hierarquizadas da escravidão em nosso país.  
 

 A Porta do Tempo 
(Juraildes da Cruz) 

 
Tem uns que acham que o branco 

Não pode ser negro porque dói 
E negros que não vê os brancos 
Com raios brilhantes dos olhos 

 
Se um fosse outro não doía 

Ser negro não é ser contrário 
As cores não brilham sozinhas 

De noite a estrela é um claro 
 
 

As brincadeiras ajudaram na aquisição das condições sociais 

sob as quais os sujeitos podiam chegar a uma atitude positiva para 

com eles mesmos: autoconfiança, auto-respeito e auto-estima 



234 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[4] Socióloga, diretora de 
cultura de Santa Maria da 
Boa Vista, Sertão do São 
Francisco. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

(HONNETH, 2003).  
Os negros e negras se mascaravam para poder manifestar 
suas alegrias e insatisfações, eles reinterpretavam muito 
bem a vida cotidiana de seus senhores através das festas 
carnavalescas onde saiam dançando e imitando seus 
senhores e senhoras, onde eram geralmente policiados e 
repreendidos pelos seus senhores que a chamavam de 
crioulos safados e folgados. Daí o nome folguedo. 
Muitas dessas histórias são baseadas na oralidade. Essa 
história ouvi de um mais velho chamado Tio Mira da 
cidade de Pelotas, Rio Grande do Sul, berço dos 
carnavais e blocos burlescos de máscaras. (Sônia 
Ribeiro4).  
 
 

É importante refletir que, quando o agir humano habitual está 

em crise, existe uma busca por outros itinerários, onde as crises de 

sentido possam ser superadas. Tempos difíceis e ameaçadores podem 

levar ao surgimento de crises de sentido em alguns setores da vida. 

Mas mesmo aqui outros setores continuam sob a influência de 

, p. 

65).  

A participação no Carnaval ajudava na formação temporária de 

uma nova identidade, propiciada pelo anonimato e segredo. Assim 

rompiam-se barreiras sociais e quebravam-se amarras. 

Durante a pesquisa com os Caretas de Triunfo, constatei que os 

moradores acolhiam os brincantes mascarados, pois, durante a 

pândega carnavalesca eram figuras representativas da cultura 

tradicional local. Ali, no tempo simbólico vivido nos dias de folia, eles 

possuíam um status: representantes da cultura da tradição da cidade 

(Dig.03). 
Neste contexto quebravam-se algumas barreiras de 
divisão de classe, gênero, cor, credo, idade. As máscaras e 
a fantasia que lhes encobriam os corpos possibilitavam o 
anonimato necessário para as relações que se 
estabeleciam no momento da brincadeira. Minimizavam-
se ou até destruíam-se algumas amarras sociais neste 
momento de troca, quando o brincante assumia uma 
outra posição dentro da estrutura social: a de ser Careta. 
(COSTA, 2009a, p.114). 
 
 

A máscara foi usada pelos negros em muitas regiões do país, 

como possibilidade de agir, brincar e ironizar de uma situação 

vivenciada no dia a dia: o tolhimento da liberdade e do respeito. 



235 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Também o uso dessa mesma estratégia por parte dos filhos dos 

nova possibilidade de ser, trazida pelo uso da máscara. As festas 

dos negros eram proibidas ou segregadas, para evitar a 

, mas, para os filhos dos senhores dos 

engenhos de Afogados da Ingazeira representavam uma forma de 

atingir, mesmo temporariamente a liberdade de se divertir, de tocar 

um instrumento, de compartilhar com as tradições dos negros. De 

uma forma ou de outra, um novo status era atingido, pelo 

mascaramento nos dias de Carnaval. A máscara mais uma vez prova 

sua importância, ao lado dos indivíduos e grupos. Como um ator, 

viabiliza que ações: atua como mediadora.  Como a máscara, o chicote 

também me fez pensar na importância dos objetos na vida dos 

sujeitos. O relho, chicote usado desde os primórdios da brincadeira até 

hoje, pode remeter ao uso do instrumento de punição dos negros.  
Acredito que o relho da brincadeira do Careta pode ser 
pensado com toda a carga de simbolismo que representa: 
instrumento que atiça, afasta, tange, juga, corta, fere e 
sangra. Marca a pele e a lembranças, suscitando o medo. 
(COSTA, 2009a, p.88) 
 
 

Da mesma maneira que assinalei em relação ao folguedo dos 

Caretas, a brincadeira dos Tabaqueiros revela esse instrumento tão 

marcado pela carga simbólica do ju E aí também 

tinham os relhos e esse relho é um dos fatores, né? Que lembra 

também a questão da escravatura, né? Essa questão do chicote  (Celso 

Brandão). Não consegui registros sobre o uso dos chicotes pelos 

antigos Papangus de Bezerros. Entretanto os mascarados ainda hoje 

carregam uma varinha, que amedronta e causa incômodo aos 

assistentes. (Dig.04). Os chicotes viabilizavam o duelo entre os 

brincantes e também mostravam a força e resistência através do jogo 

(Fig.03). A máscara, os chicotes, a indumentária, construíam, 

conjuntamente, secretos personagens, que vivenciavam, de forma 

plena, o segredo, quebrando os grilhões que cotidianamente os 

aprisionam e criando novas e temporárias identidades (Fig.04). 

 

 



236 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.01] Marília Gabriela 
de Souza transformou-se 
em Luiz Gonzaga na 
Folia dos Papangus: 
primeira colocação no 
Concurso 2012. 
(Acervo Marília Gabriela)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 02] Ser outro, 
temporariamente. 
(Acervo Marília Gabriela)  
 
 
 

4.2. Máscara: Possibilidade de Ser  

 

 
 

 
 



237 
 

Capítulo 4 - O Segredo: Jogo do Mascaramento 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.03] O chicote traz 
uma carga de simbolismo: 
instrumento de maltrato 
adequando-se à 
brincadeira..  
(Acervo Graça Costa)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 04] Chicote: arma 
para o duelo. 
(Acervo Graça Costa)  
 

 

 

 
 

 
 

 


