
        Lugares, Tradições e Rostos:
Máscaras no Carnaval de Pernambuco

Objetos que Falam sem Calar Sujeitos

Maria das Graças Vanderlei da Costa

Recife 2013

vvvvvvv

annemichel1957@hotmail.com

vvvvvvvvvvvvvv
vvvvvvvvv

vvvvvvv
vvvvvvvvvv

vvvvvvvvv

vvvvvvv
vvvvvvvvvvvvvv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
v

vvvvvvvvv

vv
vv

vv
vv

v

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
v

vv
vv

vv
vv

vv
v

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
v

vv
vv

vv
vv

v
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vv
vv

vvvvvvvv vvvvvvvvvvvvvvvvvvvvvv vvvvvvv

vvvvvvvvv
vvvvvvvvv

vvvvvvv

vvvvvvvvv

vvvvvv vvvvvvv
vvvvvvvvvvvvvv

vv
vv

vv
vv

vv

vv
vv

vv
v

vv
vv

vv
vv

v

vvvvvvvvvvvvvvvv vvvvvvv
vvvvvvv

vvvvvvv

vvvvvvvvvvvvvvvv

vvvvvvv

vvvvvvv
vvvvvvvvv

vv
vv

vv
v

vvvvvvvvvvvvvvvv vvvvvvvvvvvvvv vv
vv

vv
vv

vvvvvvvvvv
vvvvvvvvv

vvvvvvv

vv
vv

vv
vv

v
Volume II



 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

CURSO DE DOUTORADO 

 

 

Lugares, Tradições e Rostos: 

Máscaras no Carnaval de Pernambuco 

Objetos que Falam sem Calar Sujeitos 
Volume II 

 

 

Maria das Graças Vanderlei da Costa 

 

 

Orientadora: Profa. Dra. Maria Aparecida Lopes Nogueira 

Co-orientadora: Profa. Dra. Fátima Teresa Braga Branquinho 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
da Universidade Federal de Pernambuco  

como requisito parcial para obtenção do título  
de Doutor em Antropologia 

 
 

 

Recife 

2013 



 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecária Divonete Tenório Ferraz Gominho, CRB4 -985 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

V838l      Costa, Maria das Graças Vanderlei da. 
      Lugares, tradições e rostos: máscaras no carnaval de Pernambuco 
objetos que falam sem calar sujeitos / Maria das Graças Vanderlei da 
Costa.  Recife : .O autor, 2013. 

2.v :  il. ; 30 cm. 
 

                     Orientadora: Prof.ª. Dr.ª Maria Aparecida Lopes Nogueira. 
Coorientadora: Prof.ª Dr.ª Fátima Teresa Braga Branquinho. 

 
      Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. 
Programa de Pós-Graduação em Antropologia, 2013.  

                Inclui referência, apêndices e anexos. 
 

1. Antropologia. 2. Carnaval  Pernambuco. 3. Máscaras. 4. Estética. 
5. Memória coletiva. 6. Identidade social. I. (Orientador). II. Título. 
 
 
390 CDD (22.ed.)                          UFPE (BCFCH2013-59) 
       



 

 

 

Maria das Graças Vanderlei da Costa 

 

 

 

 

Lugares, Tradições e Rostos: 

Máscaras no Carnaval de Pernambuco 

Objetos que Falam sem Calar Sujeitos 

 

 

 

Volume II  

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em Antropologia 
da Universidade Federal de Pernambuco 

como requisito parcial para obtenção do título 
de Doutor em Antropologia 

 
 

 

Orientadora: Profa. Dra. Maria Aparecida Lopes Nogueira 

Co-orientadora: Profa. Dra. Fátima Teresa Braga Branquinho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

Dezembro de 2013



i 
 

 

 

SUMÁRIO  

  

COMEÇANDO TECER... 14 

Como um Trabalho Artesanal 16 

Desenhando a Trama 17 

A Escolha dos Fios 21 

Construindo a Teia 23 

Configurando a Manta 33 

  

PARTE 01: Lua Nova 39 

1. LUGARES E TRADIÇÕES 41 

1.1 As Cidades: Construídas e Reveladas 43 

     1.1.1 Bezerros: Proximidade da Capital 49 

     1.1.2 Seguindo para o Sertão: Afogados da Ingazeira 55 

1.2 Festas: a Tradição que Reencanta 64 

     1.2.1 Carnaval: a Festa das Emoções 69 

     1.2.2 Bezerros: o Carnaval que se Amplia 75 

     1.2.3 Afogados da Ingazeira: Carnaval em Movimento 79 

1.3 Ser e Estar: Identidades Plurais 87 

     1.3.1 O Lugar do Sujeito: Diversidade de Papéis 90 

     1.3.2 Os Sujeitos e os Lugares: Sentidos de Pertencimento 93 

     1.3.3 Identidades Construídas: Cidades dos Mascarados 95 

     1.3.4 Bezerros: Terra dos Papangus; Afogados da Ingazeira: Terra dos Tabaqueiros 99 

  

2.ROSTOS E MÁSCARAS 106 

2.1 Memória: Lembranças e Esquecimentos 108 

     2.1.1 Os Mitos de Origem: Verdades Revividas 111 

     2.1.2 A Origem dos Folguedos: as Histórias Encantam a História 115 

     2.1.3 Dos Papa-Angus aos Tabaqueiros: Papangus de Todos os Tempos 120 

2.2 Máscaras: Magia e Mistério 126 

     2.2.1 Objeto: Quase-sujeito 130 

     2.2.2 Vida nos Ateliês: Construindo Saberes e Fazeres 136 

     2.2.3 A Arte das Máscaras: Conhecimento, Técnica e Trabalho 148 



ii 
 

 

  

PARTE 02: Lua Crescente 160 

3. CARTOGRAFIA DOS MASCARADOS 162 

3.1 Seguindo as Linhas: Construindo Teias 164 

     3.1.1 Apresentando os Mascarados: Brincadeiras de Ontem e Hoje 168 

     3.1.2 A Revelação dos Mapas: a Dinâmica dos Objetos 182 

  

4. O SEGREDO: JOGO DO MASCARAMENTO 209 

4.1 O Campo do Segredo 211 

     4.1.1 A Máscara: Vivendo o Anonimato 212 

     4.1.2 Os Segredos de Cada Carnaval 214 

4.2 Máscara: Possibilidade de Ser  227 

     4.2.1 O que Revela e o que Esconde: Quebrando Grilhões 229 

  

PARTE 03: Lua Cheia 238 

5.O MEDO: FEIO OU PERTURBADOR? 240 

5.1 O Universo do Medo 242 

     5.1.1. Ordem e Desordem: Duas Faces da Moeda 245 

     5.1.2 Carnaval: Liberdade Tolerada na Brincadeira Coletiva 249 

5.2 Da Commedia dell'arte aos Folguedos dos Mascarados 255 

     5.2.1 A Beleza do Feio: Dos Primórdios das Brincadeiras à Dinâmica Atual 261 

  

6. A VAIDADE: FAZER-SE VER 270 

6.1 Os Labirintos da Vaidade 272 

     6.1.1 Sedução: A Linguagem das Brincadeiras 274 

     6.1.2 Espelho, Espelho Meu: A Beleza do Belo 285 

6.2 Espetacularização: Sob os Flashs e Holofotes 291 

     6.2.1 Concurso: o Desfile da Vaidade 296 

     6.2.2 Papangus: de Bezerros para o Mundo 301 

     6.2.3 Brincadeira de Homem: Toque de Mulher 303 

  

PARTE 04: Lua Minguante 309 

7.O PRAZER: PODER DA IDENTIFICAÇÃO 311 

7.1 Os Caminhos do Prazer 312 



iii 
 

 

     7.1.1 Identificação e Sentido: Satisfação Coletiva 316 

     7.1.2 Ciclo da Dádiva: Alimentando a Alma 323 

     7.1.3 Último Carnaval: o Prazer de mais uma Folia 329 

  

8. MOVIMENTO DA TRADIÇÃO 338 

8.1 Objetos que Falam sem Calar Sujeitos 340 

     8.1.1 Burburinho da Tradição 348 

     8.1.2 Filamentos que Tecem: Rede Sociotécnica 354 

8.2 Categorização das Máscaras: Imaginário a Olhos Vistos 369 

     8.2.1 Do Local ao Universal: Campo no Além-mar 390 

  

CONTINUANDO A TECER... 402 

Seguindo o Fio 404 

Percorrendo o Labirinto 409 

Visualizando a Saída 414 

  

BIBLIOGRAFIA 422 

Referências Bibliográficas 423 

Bibliografia Consultada 435 

  

APÊNDICES 439 

APÊNDICE A - Mapa das Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco 440 

APÊNDICE B - Informantes 453 

APÊNDICE C - Itinerário para Bezerros e Afogados da Ingazeira 458 

APÊNDICE D - Limites dos Municípios de Bezerros e Afogados da Ingazeira 459 

APÊNDICE E - Ficha 01: Pesquisa Máscaras e Mascarados de PE -NASEB 460 

APÊNDICE F  Ficha 02: Pesquisa Máscaras e Mascarados de PE-NASEB 461 

APÊNDICE G - Prazeres do Campo 462 

APÊNDICE H - Artesãos-Artistas/ Ateliês  Bezerros 463 

  

ANEXOS. 466 

ANEXO A - Propaganda Institucional 467 

ANEXO B - Folders Loja de Máscaras - Veneza 468 

 



PARTE 03: LUA CHEIA



239 
 

PARTE 03: Lua Cheia 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O nome Selene deriva de sélas, que significa brilho, clarão. Com um 

mesmo sentido, na mitologia romana a deusa era chamada de Luna, 

derivado de Lux. Selene, como a Lua, tornou-se inspiradora de poetas, 

romancistas, cantadores e amantes. Deusa dos lunáticos, dos 

trabalhadores noturnos e dos bruxos (KURY). 

Quando o astro-rei adormece, a Lua Cheia parece sair das águas 

encantando a todos. No seu percurso noturno surge no céu às 18h e 

se esconde às seis da manhã do dia seguinte. Sua magnitude influencia 

as marés, as parturientes, os loucos e os amantes.  

A Lua Cheia apresenta-se plena: luz, força, brilho. Exibe-se vaidosa. 

Provoca admiração e inquietação. Na festa os brincantes se mostram e 

se amostram, como a Lua Cheia. Com tamanha intensidade os 

folguedos envolvem mascarados, moradores e turistas. O medo 

assusta e satisfaz. A vaidade marca presença. Ordens estabelecidas. 

Desordens desenhadas. Natureza e cultura caminham juntas, ensinando sobre  

a conexão entre os elementos. Devemos crer que os próprios atores envolvidos na 

dinâmica do Carnaval e no movimento as brincadeiras, produzem suas teorias, seus 

contextos, sua ontologia, sua metafísica (LATOUR, 2012). 

 

 



240 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

5. O MEDO: FEIO OU PERTURBADOR? 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

 
 

Descreve-se a fuga do medo, por exemplo, como se a 
fuga não fosse antes de tudo uma fuga diante de um 
certo objeto, como se o objeto evitado não permanecesse 
constantemente presente na fuga mesma, como seu tema, 
sua razão de ser, aquilo diante do qual se foge. 
(SARTRE, 2010, p. 57). 
 
Formam-se grupos, agências são exploradas, objetos 
desempenham um papel. Tais são as três primeiras fontes 
de incerteza com que contamos, se quisermos 
acompanhar o fluido social através de suas formas 
sempre mutáveis e provisórias. (LATOUR, 2012, p. 129). 
 

 
 



241 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 

 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Do relacionamento entre Afrodite, deusa do amor e Ares, deus da 

guerra, nasceram os gêmios Deimos e Fobos. O primeiro era a 

personificação do medo, e residia na porta do inferno. O segundo era 

conhecido como deus da fobia, do espanto, espalhando o pânico e o 

terror. Diz a lenda que Fobos e Deimos acompanhavam o pai nas 

guerras, injetando no coração dos seus inimigos o temor e o pavor, o 

que provocava a fuga destes, do campo de batalha. Andavam em uma 

carruagem conduzida por caveiras, ao lado de um exército de 

horrendos demônios. O medo e o terror, espalhados desde aqueles 

tempos pelos inseparáveis irmãos são sentimentos presentes até os 

nossos dias, vividos com intensidade pela humanidade (KURY, 2008). 

 



242 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

5.1 O Universo do Medo 
 
A cultura grega não considerava que o mundo era 
necessariamente todo belo. Sua mitologia narrava feiúras 
e erros e, para Platão, a realidade sensível era apenas uma 
inapta imitação da perfeição do mundo das ideias. (ECO, 
2007, p.43). 
 
 

A lembrança do medo das centenárias brincadeiras dos 

mascarados deixou marcas na memória de muitos moradores. Os 

primeiros raios da manhã surgiam criando sombras que se 

movimentavam com a presença do vento: árvores e arbustos 

transformavam-se em figuras escuras, projetadas na terra batida. Os 

animais em alvoroço indicavam a interrupção do descanso noturno, 

mas a cidade ainda dormia. O silêncio da madrugada era rompido pelo 

estalido dos chicotes que cortavam o ar, pelo tilintar grave de 

chocalhos metálicos e pelo som das patas dos cavalos e bestas, que 

seguiam em disparada, pelas ruas e ladeiras vazias. 

Um misto de temor e ansiedade acelerava os corações dos 

moradores que acabavam de acordar dando um curso diferente às 

águas da mesmice de um cotidiano que se repetia incansavelmente. Os 

conhecidos sons que rompiam o sossego da cidade adormecida 

anunciavam a invasão dos brincantes mascarados que chegavam 

trazendo o medo e a irreverência, na manhã do Carnaval que começava. 

As roupas escuras, molambos sobrepostos, as botas e sapatos 

marcadas pela lida no campo, os chapéus de palha ou couro, os longos 

chicotes em movimento, as meias sujas sobre as mãos, e, 

principalmente, as máscaras grotescas a encobrir-lhes toda a face, 

criavam esses personagens medonhos e provocadores, que 

aproveitavam o cenário sombrio na madrugada interiorana para 

iniciarem uma diversão compartilhada: o medo envolvia e dominava, 

despertando o dia e as pessoas. 

Essa cena pôde ser vista durante as primeiras décadas do 

século passado, em diversas cidades do interior de Pernambuco. 

Papangus e Tabaqueiros eram os feios mascarados e usufruíam, no sítio e 

na cidade, da liberdade propiciada pelo anonimato. 

 



243 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Aos oito anos eu já me fantasiava, já fazia minha própria 
máscara, mesmo mal feita, que era com papel de 
embrulhar charque. Que a biografia é essa. As primeiras 
máscaras foi feita com papel de embrulhar charque. Que 
papel de embrulhar charque antigamente, no meu tempo, 
ele era grosso feito um papelão. E aquele papelão a gente 
aproveitava e fazia as máscaras e brincava no Carnaval. E 
como era pouco também... o Carnaval o povo até que 
tinha medo de gente mascarado... porque sempre teve 
esse medo de gente mascarado. (mestre Lula 
Vassoureiro). 
 
 

O medo é como um alimento que nutre a árvore das emoções; 

um remédio que, dado em doses corretas, traz a vivacidade necessária 

à existência; um bálsamo, que ajuda a romper com a monotonia, 

brotando sentimentos. O medo é como um botão vermelho, que ao 

ser acionado enche nosso corpo de substâncias mágicas, que 

despertam um prazer inexplicável. O medo é como um deus que 

precisa de atributos para se constituir e tornar-se vivo: um cenário 

inquietante, uma sonoridade macabra, indumentárias lúgubres, armas 

perigosas, cores escuras e sombrias. Ele está sobre uma tênue linha, 

que delimita os territórios que fazem parte de nossa existência, no 

nosso cotidiano, nos nossos sonhos, em nossos pensamentos. A cada 

instante ultrapassamos esse limite, percorrendo todo um universo 

simbólico que o constitui. O medo é emoção.  
Não se pode compreender a emoção se não lhe 
buscamos uma significação. Essa significação é, por 
natureza, de ordem funcional. Somos levados, pois, a 
falar de uma finalidade da emoção. Essa finalidade nós a 
captamos de uma maneira muito concreta pelo exame da 
conduta emocional. (SARTRE, 2010, p.48). 
 
 

Temos medo daquilo que não conhecemos, não dominamos, 

não conseguimos prever. Tememos os labirintos tortuosos, as 

cavernas sombrias, os quartos escuros, porque não sabemos que 

monstros habitam nesses lugares medonhos. Receamos tanto o que se 

esconde atrás das portas, embaixo das camas, dentro de obscuras 

caixas, quanto as lembranças do passado, a contundência do presente 

e as possibilidades do porvir. Sentimos medo das novas faces, as 

máscaras, e também dos rostos que possam existir por trás delas, pois 

ambos têm vida própria e nos ajudam a tecer uma manta de 

sentimentos, que permeiam a realidade e a imaginação. 



244 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] Artesã-artista em 
Bezerros, 40 anos. 
 
 
 
 
[2] Maria Lúcia de Araújo 
Nogueira é afogadense, 
relações públicas, 
advogada e escritora; 58 
anos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Diante do desconhecido, o impulso natural do homem 
em idealizar e o seu temor natural, cooperam para com o 
mesmo objetivo: intensificar o desconhecido através da 
imaginação e dar-lhe uma ênfase que nem sempre 
corresponde à realidade patente. (SIMMEL, 1999, p.223). 

 
 

O imaginário dá uma fisionomia não apenas a nossos desejos, 

às nossas aspirações e necessidades, mas também às nossas angústias e 

temores (MORIN, 2005b). 

O medo provoca arrepios, mudez, paralisação, choro, 

desconforto, mas também prazer, excitação e superação. Existe uma 

tensão entre o medo e o desejo do enfrentamento. Num primeiro 

momento uma vontade de sair, não ver, se afastar, se desvencilhar. Em 

seguida, o ímpeto de romper com os temores, fazer descobertas, ver, 

ficar e enfrentar. 

As brincadeiras dos mascarados da Cultura da Tradição de 

Pernambuco têm o medo como uma nascente: 

desde o nascimento dos folguedos, quando ainda eram pequeninos 

riachos, promessa de se transformarem em caudalosos rios. O medo é 

um tema recorrente, presente na história oral construída em cada 

contação dos brincantes e moradores. As máscaras feias e medonhas 

marcaram as lembranças: faces assustadoras, olhos brilhantes sob elas. 

Lembro sim. Tinha de papel, que era papel colê e tinha de tecido. Feito 

uma fronha. Aí cortava os dois olhos a boca e pintava assim, prá 

 (Cícera dos Santos1). 

Muitos falam com intensidade do temor dos mascarados que 

que me urinava t 2). Tantos viveram e reviveram 

essas lembranças, transformando-as a cada recordação. E assim a 

história foi tecida pelos fios que ligaram gerações, construíram laços 

de parentesco e amizade, bordaram com linhas brilhantes os textos das 

narrativas faladas e escritas. E a memória compartilhada comprova 

que:  
[...] um acontecimento vivido é finito, ou pelo menos 
encerrado na esfera do vivido, ao passo que o 
acontecimento lembrado é sem limites, porque é apenas 
uma chave para tudo o que veio antes e depois. 
(BENJAMIN, 1994, p. 37). 
 



245 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Nos depoimentos dos moradores era marcante a ligação entre 

o medo e a estética do Feio, do sombrio, do maltrapilho. Como 

 
[...] O horrível não é possível no mundo determinista dos 
utensílios. O horrível só pode aparecer num mundo tal 
que seus existentes sejam mágicos na natureza deles, e 
que os recursos possíveis contra os existentes sejam 
mágicos. (SARTRE, 2010, p.88).  
 
 

Entretanto esse sentimento era acionado também em relação 

ao desconhecido, ou ao conhecido com uma carga pejorativa atrelada 

à máscara: mesmo sendo Belos mascarados, os palhaços podem suscitar 

medo. Há, portanto uma estreita ligação entre o medo e nossa 

bagagem individual e coletiva: aquilo que nos perturba e ameaça, o que 

a máscara significa para nós. Percebi que, para compreender melhor o 

universo que envolvia o medo presente nas bincadeiras dos 

mascarados carnavalescos, tornar-se-ia necessário adentrar nos 

labirintos que desenham os caminhos entre a ordem e a desordem, 

revelados nos amplos campos da Arte e seus personagens. 

 

5.1.1. Ordem e Desordem: Duas Faces da Moeda  
 

Em uma sociedade tradicional, que se define em termos 
de equilíbrio, conformidade, de estabilidade relativa, que 
se vê como um mundo civilizado, a desordem se torna 
uma dinâmica negativa que cria um mundo ao contrário. 
(BALANDIER, 1997, p. 121). 
 
 

A ordem e a desordem são elementos indissociáveis e geralmente 

compreendidos, no universo empírico, como dicotômicos. A 

desordem está envolta em uma carga de negatividade, para sociedades 

pautadas na ordem civilizatória. Apresenta-se, contudo, como 

elemento imprescindível para reforçar a própria ordem ou dar-lhe um 

novo aspecto. É reconhecidamente necessária, pois sem ela há a morte 

do movimento, aspecto de suma importância para a vida social. É 

interessante lidar com a desordem, dominando-a, neutralizando-a e 

transformando-

possível essa transformação é propiciar a construção de um jogo com 



246 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

cenários repletos de simbolismo, cujos personagens se apropriam da 

esperteza e da liberdade usando o riso e o deboche como elementos 

catárticos e transgressores. 

É relevante reconhecer o valor da transgressão da ordem a 

partir das obras da literatura popular; da relevância temática do 

excesso e do desregramento encontrados nas tradições orais de 

diversas comunidades e da riqueza das festas, que representam uma 

espécie de parênteses colocados no interior do cotidiano, 

possibilitando, dentro da efervescência coletiva, o desmoronamento 

de uma disciplina existente. 

cultural a outra, a narrativa popular veicula os mesmos ensinamentos: 

realiza uma transgressão impossível, porque geradora de crises 

(BALANDIER, 1997, p. 123). 

A cultura cômica popular traz o jogo entre ordem e desordem 

marcante nas formas dos ritos e espetáculos, nas obras cômicas 

verbais de naturezas diversas e nas formas e gêneros do vocabulário 

familiar e grosseiro, categorias inter-relacionadas que interagem de 

diferentes maneiras. Mikhail Bakhtin (2002) nos revela importantes 

categorias sociológicas existentes nas representações da Cultura 

Popular da Idade Média e do Renascimento, preciosas para pensarmos 

as Culturas da Tradição no contexto atual. Em prosa ou em verso a 

escrita popular continua trabalhando essa temática. Pela arte do cordel 

o mestre bezerrense J. Borges revela tanto a ordem do contexto 

familiar, quanto à desordem da pândega carnavalesca, a partir de uma 

linguagem irreverente: 
O Carnaval do Papangu 

 J. Borges 
 

O Carnaval do Papangu 
Dança solteiros e casais 

As famílias educadas 
As moças junto aos pais 
O Carnaval do Papangu 

O melhor dos Carnavais 
O Carnaval do Papangu 
Tudo de bom acontece 

Quem tá duro fica mole 
Quem tá mole endurece 

Quem tá fora muitos anos 
No Carnaval aparece. 



247 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] Na mitologia egípcia 
Osíris era o maior dos 
deuses. Ísis, sua esposa, 
deu a luz a Hórus. Seth era 
irmão de Osíris, tio de 
Hórus. 
 
 
 
 
 
 
 
 

No jogo entre ordem e desordem destaco a importância de 

personagens que viabilizam esse movimento. As proibições que 

existem na vida real, a ordem moral e social, são transgredidas através 

da linguagem, que permite infringir padrões oportunizados pelo riso, 

zombaria, excesso, desregramento, esperteza, agressão, contestação e 

sexualidade. Muitos desses elementos caminham nos labirintos da 

alegria e do medo, sentimentos relevantes para a realização humana. 

Permeando os universos culturais, o imaginário coletivo dá 

forma e vida a seres necessários ao desenrolar deste importante 

movimento. São deuses mitológicos, heróis astuciosos, bufões 

cômicos e insanos. Encontrados na mitologia, na religião e nas 

narrativas da Cultura da Tradição, essas figuras apresentam 

características próprias pertinentes ao universo simbólico no qual 

estão inseridos. Possuem particularidades comuns, que os coloca num 

conjunto de figuras fora da conformidade social: são , marginais, 

à parte, separados do centro mantenedor de uma ordem constituída. 

potências superiores com as quais seu estado intermediário (entre os 

deuses e os homens) os relaciona. A uma lógica da ordem opõem uma 

 

Entretanto, marcam presença por romperem com a rigidez de uma 

ordem estabelecida, ampliando o universo de criação e tecendo uma 

nova ordem necessária. Assim, o que poderia se apresentar apenas 

como elemento negativo revela-se positivamente por esta 

funcionalidade. 

Na mitologia egípcia Seth3 caracteriza-se como um deus 

transgressor, marcado pela incompletude e não integrado à ordem 

geral do cosmo, entretanto, dentro de sua incompletude, revela uma 

desordem criadora, uma nova forma de ordem obtida pela luta contra 

a rigidez de sistemas estabelecidos, pela fuga do ordenamento, pelo 

movimento construído por ações transgressoras.  

Dionísio, deus grego do disfarce, da mobilidade, das festas, do 

vinho, faz o elo entre o mundo divino e humano, envolvendo-se nos 

preceitos bestiais e selvagens da carne. Pela interpretação psicanalítica, 



248 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[4] Conhecido no Brasil 
como Exu, no 
Candomblé é um dos 
mais importantes Orixás. 
Na Umbanda os Exus são  
entidades - espíritos que 
incorporam nos médiuns 
em busca de evolução. É  
popularmente associado a 
figura do Satanás, pela sua 
dinâmica transgressora. 
Entretanto essa 
associação não é aceita 
pela construção teológica 
yorubá, uma vez que Exu 
não é um opositor a 
Deus, nem uma 
personificação do mal 
(MITOGRAFIAS, 2010). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dionísio diminui as fronteiras entre o ser e o outro, vencendo a alteridade 

e quebrando as barreiras da diferença. Com seus exageros e 

transgressões, liga a lógica masculina e feminina, a ordem racional e a 

desordem que a fortalece. 
O deus excessivo, volúvel e senhor de todas as 
perversões, gerador de todas as inquietações, embaralha 
as formas pelas quais a ordem social é definida, subverte 
os valores fundamentais, nutre a exigência de 
ultrapassagem dos limites individuais e de salvação, do 
mesmo modo que o protesto de onde nascem as forças 
de ruptura e de subversão da Cidade. (BALANDIER, 
1997, p.138). 
 
 

Legba, ou Eshù4, da mitologia africana, é uma figura capaz de 

constantes transformações Por estar em todos os locais e de se 

comunicar amplamente, representa o movimento, brincando com os 

limites e restrições da ordem social. Muitos desses personagens que 

viabilizaram a desordem suscitaram também o medo.  

Nas mais diversas representações da Cultura da Tradição, 

encontramos as figuras do Palhaço e do Bufão cerimonial, criando a 

dinâmica entre ordem e desordem presente em inúmeros rituais e 

manifestações festivas. Na Idade Média e Renascimento, o mundo 

infinito de manifestações do riso apresenta os bufões e tolos, gigantes, 

anões e monstros: Palhaços de categorias diversas, como forma de 

oposição à cultura oficial vigente e ao tom sério, religioso e feudal 

daquela época. Os bobos e bufões situavam-se na fronteira entre a 

vida e a arte, numa esfera intermediária, onde continuavam sendo 

bestiais em todas as circunstâncias (BAKHTIN, 2002). 

Continuando presente nas festividades e folguedos atuais o 

Palhaço, tudo pode, envolto numa total permissividade. Ele banaliza o 

sagrado; inverte a ordem cerimonial; liga-se à selvageria e a 

bestialidade; utiliza-se da sexualidade e obscenidade; apropria-se de 

aleijões e defeitos de nascimento usando-os como instrumentos do 

espetáculo burlesco.  

A gestão da desordem trazida por todos esses personagens é 

necessária e deve ser percebida não apenas no âmbito das 

representações coletivas ou das simulações do imaginário. Ela se 

processa no nível da realidade, apropriando-se dos sistemas cognitivos, 



249 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

simbólicos e rituais que possibilitam a domesticação ou conversão da 

desordem, buscando suas finalidades positivas. (BALANDIER, 1997).  

Há uma espécie de necessidade catártica construída a partir da 

ordem e desordem desses mundos em movimento: no universo da 

Cultura da Tradição, na organização das festas, no desenvolvimento 

dos folguedos. Busca-se assim, uma forma de terapia coletiva, onde 

tudo se inverte, para ser possível, após os momentos de pândega, 

regressar à ordem anteriormente existente ou dentro de uma 

importante renovação: o Carnaval é uma prova deste movimento.  

5.1.2 Carnaval: Liberdade Tolerada na Brincadeira Coletiva 

O tempo carnavalesco é aquele durante o qual uma 
coletividade inteira se apresenta em uma espécie de 
exibição lúdica, liberando-se através da imitação e dos 
jogos, abrindo-se a críticas e ataques através de exageros 
toleráveis, entregando-se por arremedo às turbulências a 
fim de alimentar sua ordem. (BALANDIER, 1997, 
p.129). 
 
 

Dentre as festividades que fazem parte do calendário oficial o 

Carnaval é percebido como um tempo que envolve toda a 

comunidade em uma nova ordem. Relacionado com o calendário das 

estações e da liturgia instituída pela Igreja, esta festa popular, além de 

ter uma importância histórica, tem uma função social. Nesta 

manifestação, onde o principal operador é a inversão é marcante a 

união dos contrários

apresentam delineando uma desordem coletiva. Quebram-se 

hierarquias, rompem-se censuras, contestam-se ordens institucionais e, 

na multidão de anônimos, passa a existir a transgressão das normas 

estabelecidas no cotidiano, fora do tempo festivo. As ruas, pátios, 

praças, residências, associações, possibilitam a proximidade, a 

convivência, a troca pautada em relações emocionais e contatos 

afetivos (Fig 01). 

Liberando as pulsões controladoras da realidade social 

cotidiana, a importância da festa carnavalesca recai também sobre uma 

ordem psicológica, onde a liberação do corpo, do sexo e até mesmo da 

violência asseguram um jogo libertário. Tanto nas antigas 



250 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

manifestações carnavalescas, quanto na realidade atual, há o exemplo 

desta liberdade festiva: nos movimentos corpóreos repletos de 

sensualidade, na improvisação e criatividade das fantasias, nas músicas 

e personagens hilários e irreverentes: o imaginário envolve a 

manifestação propiciando a liberação e ruptura de hierarquias através 

das máscaras. 

Os feios Papangus de outrora eram grotescos, malamanhados, 

como dizem os moradores. Traziam a irreverência e a alegria, 

paralelamente, o medo e uma tensão regada pelo prazer. No Carnaval 

atual de Bezerros o palco tem a dimensão da cidade. Muitas máscaras 

continuam rompendo com os padrões do belo, assinalando a 

necessidade de se destacar pela Beleza do Feio. Outras tantas aliam a 

Beleza e criatividade, provocando o medo por causarem perturbações, 

em função dos mistérios do anonimato. O certo é que a irreverência 

festiva circula pelas ladeiras tomadas pela multidão, que se diverte com 

os gestos obscenos de alguns brincantes (Dig. 01).  

Repetidamente ouvi uma frase Papangu não tem sexo!  Pude 

constatar que a inversão era muitas vezes uma estratégia usada para 

que o anonimato reinasse na folia dos mascarados, propiciando o jogo 

do segredo. Homem se mascarava, virando mulher. Mulher exibia-se, 

transformando-se temporariamente em másculos foliões. Muitos 

brincantes aproveitavam para viver a temática da homossexualidade, 

incorporando o papel das bichas carnavalescas, das virgens, das mocreias, 

nomes e batismo criados no contexto da festa. Outros tantos 

vivenciavam no Carnaval a homossexualidade que fazia parte de sua 

escolha pessoal. Provocadores, marcavam pela acentuada forma de 

atiçar os assistentes curiosos. Os turistas abraçavam os brincantes mais 

irreverentes, registrando sua participação na pândega, como forma de 

aprovação e compartilhamento. Também a temática da traição revelou 

muitas vezes a animada desordem da folia dos Papangus. Os cornos eram 

reverenciados, exibindo seus chifres, como um troféu ganho durante a 

festa. (Fig.02). 
 
 
 

 



251 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

O Carnaval do Papangu 
(J. Borges) 

 
Carnaval do Papangu 
São dez dias de folia 

Com cachaça frevo e mulher 
Todo homem se arrepia 
E os que não leva chifre 
Reza ajoelhado três dias. 

 
 

Percorrendo as ruas de Bezerros presenciei muitos desses 

exemplos em que a ordem é subvertida dando lugar à desordem 

envolvente, atrativo para o deboche, o riso, a hilaridade. Na calçada de 

uma das casas a brincante, vestida de negro, era acompanhada pelo seu 

parceiro: o Urso da viúva. Ela, elegantemente vestida, com sua meia 

máscara dourada, era fotografada por muitos turistas, que alegremente 

se divertiam com o trocadilho. Outro Papangu andava de ponta à 

cabeça, quebrando a ordem lógica do caminhar e chamando a atenção 

para tamanha criatividade. Um boneco-papangu carregava sua marionete, 

o brincante (Fig.03; Dig. 02). 

Os graciosos e grotescos Palhaços- papangus estavam espalhados 

por toda parte. Com máscaras ou cara pintada seguiam em destaque na 

multidão. Assim, lado a lado, o Feio e o Belo desfilavam num cortejo 

repleto de beleza, criatividade e magia. O medo, agora com menor 

força, dava lugar à satisfação da desordem festiva, cuja ordem era 

brincar (Fig 04; Dig. 03 e 04). 

 

 

 

 

 

 

 

 

  
  

 



252 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
[Fig 01] No Carnaval a 
desordem festiva.  
(Acervo Graça Costa). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 02] 
Homossexualidade e 
traição: a irreverência 
compartilhada. 
(Acervo: Lucas Brayner) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 



253 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 03] Quem carrega 
quem? Uma nova 
ordem estabelecida.  
(Acervo Graça Costa). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 04] Os Papangus-
palhaços: criativos e 
provocadores. 
 (Acervo Graça Costa). 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

 

 



254 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 

 

 

 
 
 

 

 
  

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Protetor dos viajantes, deus do comércio, divindade da comunicação e 

expressão, Hermes era o patrono da poesia cômica e representante da 

magia. Ardiloso, cheio de espertezas, era considerado o protetor dos 

ladrões. Esse atributo lhe causou sérios problemas, pois tendo furtado 

muitos deuses, foi expulso do Olimpo. Seu pai, Zeus, permitiu que 

voltasse, dando-lhe a incumbência de mensageiro. Guiava também as 

almas dos mortos para o reino de Hades. Sendo ao mesmo tempo 

culto e engraçado, fazia grande sucesso com as mulheres, tendo 

gerado muitos filhos. Tinha como emblema o caduceu, bastão que 

possuía asas na parte superior e duas serpentes opostas enroladas na 

haste, que representavam forças opostas. Esse deus astuto exibia 

poderes e realizava proezas. Como os artistas, oradores e comerciantes 

tinha o dom do discurso, da linguagem, da sagacidade (GRIMAL, 

2009). 



255 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

5.2 Da Commedia dell'arte aos Folguedos dos 
Mascarados 
 

Seguindo a linha traçada pela espiral do tempo, visualizo 

muitos personagens que transformaram realidades, participaram de 

feitos, marcaram pela relevância de atitudes e conquistas, 

ultrapassaram barreiras geográficas e passaram a dialogar com o 

mundo. Em suas diversas áreas, nos mais variados contextos, esses 

sujeitos produziram saberes e fazeres. 

Percorrendo esse mesmo itinerário reconheço as máscaras 

também como construtoras de conhecimento e visualizo, en passant e 

sem necessariamente seguir um rigor cronológico e espacial, a 

presença marcante desses quase-sujeitos na história: na proteção dos 

caçadores pré-históricos, nas festas dionisíacas e no teatro grego; nos 

cerimoniais funerários no antigo Egito; nas comemorações de 

matrimônio de povos asiáticos; em rituais sagrados dos índios 

brasileiros; nas danças e procissões luso-espanholas; nas encenações 

do teatro japonês; na contação de histórias de comunidades africanas; 

nos ritos de passagem e cura dos nativos americanos; nos festejos dos 

Saturnais romanos; nas comemorações de Halloween de grupos norte-

americanos; nos cultos da fertilidade de povos europeus; nos 

folguedos da tradição de comunidades brasileiras; nos Carnavais 

medievais e renascentistas de cidades européias. Com tantos outros 

povos estiveram em lugares e épocas diversas. A máscara, em cada 

contexto diferenciado, imprime sua marca, tatua sua presença, gera 

conceitos: desenhando significados, comunicando mensagens, 

produzindo conhecimento. Reitero que as máscaras narram e 

constroem uma história. 

Nesse universo de existência das máscaras, regido por 

amenidades e tensões esteve presente não apenas uma estética voltada 

aos padrões clássicos de Beleza, mas aos modelos que se aproximavam 

de um outro tipo de Beleza: a do Feio, do grotesco, do aterrorizante, 

do hilariante. E nesse sentido também em diversos momentos esses 

dois campos da estética aliaram-se, construindo personas híbridas, 

habitantes de mundos estranhos e mágicos.  



256 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Acho de suma importância destacar nesse percurso um 

relevante momento para a história da Arte das máscaras e do 

entendimento da estética ligada principalmente ao campo da Beleza do 

Feio e do grotesco: a criação da Com rt

uma integridade de leis estéticas especiais, um critério próprio de 

perfeição não subordinado à estética clássic

(BAKHTIN, 2002, p. 31). 

Também conhecida como a Comédia das máscaras, foi criada 

no século XVI na Itália. Influenciou tanto a Europa como os países 

que sofreram uma ação de inserção de elementos culturais pelo 

processo colonizador. Deve ser compreendida como semente para as 

representações dos mascarados em inúmeras partes do mundo.  

máscaras, nomes diversos designando algo difícil de 
definir ou descrever, já que não foi um gênero teatral 
escrito, antes um estilo de representar, obra coletiva de 
atores, elaborada no século XVI na Itália, nascida de uma 
reação contra a frieza dos espetáculos da corte ou de 
academia. (MEYER, 1991, p. 29). 
 
 

Nela, os atores desfrutavam de uma ampla liberdade de 

espírito, articulando enredos e personagens e utilizando-se da 

improvisação e do disfarce para suscitar o riso e despertar o sonho. 

Com uma estética diferenciada dos padrões da beleza clássica, 

interessava esconder a verdadeira identidade dos atores, usando de 

artifícios, sutilezas, linguagem corpórea e, principalmente, de máscaras 

repletas de detalhes e criatividade, das mais variadas formas, para viver 

personagens múltiplos ersonagens fixos e situações codificadas 

eram, na verdade, a base para o jogo espontâneo da improvisação na 

medida em que constituía o quadro de referência, flexível, mas 

MAGNANI, 2003, p.61). 

Juntamente com o figurino, as máscaras da  

ajudavam a representação de cada personagem que se exibia em palcos 

improvisados nas ruas e praças públicas. A forma desses objetos, 

quase-sujeitos, não era, geralmente, com uma dimensão completa para 

cobrir toda a face e deixavam a parte inferior do rosto à mostra, pois 

os atores necessitavam serem ouvidos perfeitamente pelo público. 



257 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
[1] Vide Capítulo 08. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Dentre eles destacam-se Dotore Della Peste, Pantalone, Arlecchino, Gnata e 

Bauta, Pierrô, Arlequim e Colombina1. Improvização, musicalidade, 

diversão, mímica, criatividade, sarcasmo, dança, espetacularização, 

intriga amorosa, malabarismo, audácia: tudo isso formava um 

conjunto no qual a linguagem corporal e falada faziam nascer e 

renascer a comédia dos mascarados.  

Entre os diversos personagens do teatro italiano revelaram-se 

os famosos Palhaços. Eles marcaram sempre os variados contextos 

presentes na história da arte sendo conhecidos por diversas 

denominações: Clown, Toni, Arlequim, Pierrot, Auguste. 
Essas denominações, no entanto, conotam matizes 
diferentes ao personagem cujas origens remontam às 
tradições grego-romanas, sendo encontrado nas feiras 
populares medievais, nas cortes reais e na Comédia  
italiana. (MAGNANI, 2003, p.91). 
 
 

 O termo palhaço vem do italiano pagliaccio. Significa vestido de 

palha, designando também o pano grosso do colchão de palha. Por 

vestir-se com uma roupa larga como um saco e de pano rústico, o 

nome, por analogia, passou a designá-lo. (MAGNANI, 2003). 

Atravessando oceanos, essas figuras foram adentrando em terras 

colonizadas e marcando espaço com sua alegria e irreverência. Os 

Palhaços mascarados, herdados da cultura européia, continuaram 

presentes nas festas, como veículos para a vitalidade das brincadeiras, 

atuando em cenários diversos: nos requintados salões da elite brasileira 

ou nas ruas e praças das cidades e lugarejos, eles transmudaram-se 

infinitamente, ampliando as possibilidades de serem outros através do 

mascaramento. Caretas, Papangus, Tabaqueiros e tantos outros 

mascarados do Carnaval, guardam características desses personagens 

hilários 

As Máscaras 
Menotti del Picchia (1920) 

 
O teu beijo é tão doce, Arlequim... 
O teu sonho é tão manso, Pierrô... 

 
Pudesse eu repartir-me 
encontrar minha calma 

dando a Arlequim meu corpo... 
e a Pierrô, minha alma! 

 
Quando tenho Arlequim, 



258 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

quero Pierrô tristonho, 
pois um dá-me prazer, 

o outro dá-me o sonho! 
 

Nessa duplicidade o amor todo se encerra: 
Um me fala do céu... outro fala da terra! 

 
Eu amo, porque amar é variar 

e, em verdade, toda razão do amor 
está na variedade... 

 
Penso que morreria o desejo da gente 

se Arlequim e Pierrô fossem um ser somente. 
 

Porque a história do amor 
só pode se escrever assim: 

Um sonho de Pierrô 
E um beijo de Arlequim! 

 
 

Nos folguedo da Folia de Reis encontrados em muitas regiões 

do Brasil os Palhaços sempre representaram a porção profana da 

comemoração repleta de sacralidade. Rompendo com a ordem esses 

personagens contrastavam com os padrões mais rígidos, através de 

suas dimensões lúdicas, criativas e transgressoras. O mascarado da 

(BITTER, 2010, p. 171). 

Também no Reisado da cidade de Triunfo, no sertão do Pajeú 

pernambucano, as lembranças dos moradores indicaram a presença de 

um par de personagens irreverentes que acompanhava o folguedo 

natalino no início do século XX. O Mateus e seu companheiro de 

peripécias chegavam nas residências anunciando o Reisado. 

Provocavam o riso por meio dos deboches, da ironia, das palavras 

obscenas, da gestualidade cheia de libertinagem. Tudo isso agradava os 

moradores dos sítios que iam vê-los e, compartilhando daquele 

momento coletivamente, deliciavam-

restrições com os gestos grosseiros Eles eram verdadeiramente 

Palhaços, que abriam as portas para o folguedo entrar (COSTA, 2009a). 

A distribuição de personagens por pares já era percebida nas 

apresentações da Comme italiana, na qual atores dotados de 

atributos fixos encenavam em duplas, o que permitia o importante 

jogo, para a alegria de todos



259 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

rir. Tudo é pretexto para desencadear a hilaridade; as sátiras sociais, as 

p.61).  

Mario de Andrade (1986) justifica a presença em folias 

sagradas de figuras que rompem com a ordem estabelecida. Para ele, a 

finalidade religiosa deu aos bailados populares brasileiros sua origem 

primeira e sua razão de ser psicológica e tradicional. Assinala, porém, 

que, com o correr do tempo, os folguedos passaram a contar, com 

dois elementos que cresceram em importância, afastando-os da 

religiosidade original: o cômico, desagradando e caçoando das estruturas 

vigentes e o heróico, elementos ligados à luta pela vida, à coragem e aos 

trabalhos cotidianos.  

O Palhaço é uma figura que traz consigo características bem 

próprias, que caracterizam sua identidade, embora suas máscaras 

possam ser bem variadas, seguindo entre os domínios do Belo e do 

Feio.  
Personagem ambíguo por excelência, adquire forma e 
valor em situações concretas, como o coringa do baralho; 
é esse seu descomprometimento, sua aparente 
ingenuidade, no entanto, que lhe dão o poder que tem, 
como o bufão do rei: pode zombar de tudo e de todos, 
impunemente. (MAGNANI, 2003, p.91). 
 
 

Fora do ciclo natalino esses personagens também registravam 

uma outra ordem estabelecida na desordem carnavalesca. Exibindo belos 

figurinos eles suscitaram nos antigos carnavais de Recife um misto de 

admiração e incômodo. Katarina Real registra a presença desses 

brincantes já em meados do século XX.  
 Os Palhaços representam uma das tradições mais antigas 
e mais queridas do fabuloso carnaval recifense. O traje 
do palhaço é tradicional e belíssimo  máscara prateada 
de papier-machê que cobre toda a cabeça (como a do urso) 

 veludo e arminho 
ricamente bordado com vidrilho e lantejoulas; e amplas 
pantalonas de cetim de cor brilhante e enfeitadas de 

, nas mãos, luvas e castanholas 
grosseiras. Correm em bandos de cinco, dez, vinte, até 
trinta, pelas ruas, rindo em alto falsetto, até inventando 
emboscadas de grande imaginação - uma experiência ao 
mesmo tempo aterrorizadora, ridícula, carnavalesca, com 
um certo toque de primitivo. (REAL, 1990, p. 131). 

 

 



260 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[2] Fátima Marinho, 59 
anos, é arte-educadora, 
cantora e atriz.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os mascarados faziam rir e causavam medo e isso ainda 

acontece nos dias atuais, pois 

por meio da teatralização ri , p. 147). Nesse 

sentido podem ser ao mesmo tempo graciosos e assustadores, belos 

ou despojados. Concomitantemente, ordenam os rituais e são 

propagadores da desordem e irreverência. São promotores da alegria e 

do medo.  

O depoimento do Palhaço Pipoquinha, personagem criado pela 

atriz e cantora pernambucana Fátima Marinho2 assinala função 

ordenadora do Palhaço e o medo sentido pelas crianças em relação a 

essa figura, cujo mascaramento é a pintura no rosto.  
O Palhaço Pipoquinha nasceu no CECOSNE, quando 
cursava Comunicação Social e fazia teatro de bonecos 
com apoio de Madre Escobar, em 1975. Surgiu da 
necessidade de ter um personagem animando e 
controlando a euforia do público infantil para que não 
derrubasse a casa dos bonecos. Numa dessas 
apresentações uma mãe perguntou se eu poderia ir 
animar a festa de aniversário da filha dela sozinha. Eu 
topei. Preparei todo um roteiro de animação com 
cantigas de roda e brincadeiras. (Fátima Marinho). 
 
 

Há mais de 35 anos Fátima dá vida ao Palhaço Pipoquinha. 

Através do lúdico tem por objetivo educar, provocar reflexões sobre a 

relação entre os humanos e entre eles e a natureza, respeitando e 

valorizando os mestres populares e eruditos que são os doutores da 

alegria. Como estratégia para romper com os temores da criançada, 

Fátima integrou o surgimento do personagem ao próprio momento de 

apresentação (Fig 01). 
Surgiu a ideia de fazer a maquiagem com a participação 
da garotada. Uma pintava o nariz, outra a boca, outra o 
olho. Vestia a roupa, sapato, luva, peruca do palhaço 
com a participação das crianças. Era uma dança de 
metamorfose coletiva. As crianças curtiam muito, mesmo 
assim. Só tinha medo do palhaço quem chegava no meio 
da festa. [...] A minha transformação como atriz, cantora 
e dançarina no Pipoquinha é um ritual coletivo que faz 
parte do show, da mágica de integração e de socialização.  
(Fátima Marinho). 
 
 

O medo despertado pelo Palhaço e por outros mascarados é 

algumas vezes fruto de situações vividas coletivamente. Segundo a 

artista, o medo que a criança tem do palhaço muitas vezes é 



261 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
[3]Palhaços-pagangus 
na Folia de Bezerros 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

estimulado pelo adulto quando ele diz por exemplo: Se fizer isso vou 

chamar o Palhaço   Já presenciei algumas babás e até 

mamães dizendo isso . Existe também o medo suscitado pelo 

mascaramento, pintura do rosto, adereços, mesmo que a estética do 

Palhaço seja no âmbito do universo do Belo. O medo não está atrelado, 

necessariamente, a Beleza o Feio. Como destaca o filósofo e educador 

Celso Favaretto, o Belo é construído historicamente e culturalmente. 

Seguindo esse pensamento um belo Palhaço pode parecer feio e 

tenebroso aos olhos de um assistente que tenha medo da estética que 

envolve o personagem, por lembrar questões de sua bagagem 

histórico-cultural. 

A dinâmica entre alegria e tristeza, segurança e medo, ordem e 

desordem, controle e liberdade é vivida e sentida em muitos 

folguedos, rituais, encenações. Acredito que nas máscaras e fantasias 

dos antigos Palhaços recifenses, em alguns personagens da Commedia 

, e em tantos mascarados presentes nos Carnavais de Bezerros3 

e Afogados da Ingazeira, a Beleza do Feio e a Beleza do Belo 

chegaram muitas vezes a tecer um diálogo próximo e contundente. 

Esses são personagens ambivalentes, cercados por múltiplos sentidos. 

Para melhor entendê-los é de suma importância detectar algumas 

sutilezas que envolvem o cosmo da Beleza, adentrando no universo do 

Feio e de suas peculiaridades, tão importantes como catalizadores do 

medo (Dig. 01 e 02). 

 

5.2.1 A Beleza do Feio: Dos Primórdios das Brincadeiras à  
Dinâmica Atual. 

 

Segundo a visão aristotélica no campo da estética existem 

caminhos que levam a duas categorias distintas de Beleza: o que segue 

padrões ligados ao universo da Harmonia e o que se revela a partir dos 

aspectos ligados à Desarmonia. No primeiro caso temos quatro 

elementos pertencentes ao harmônico: o Gracioso, o Belo, o Sublime 

e o Trágico. No segundo grupo encontramos o Risível, a Beleza do 

Feio, a Beleza do Horrível e o Cômico (SUASSUNA, 2005). Nos 

estudos voltados ao campo da estética e da cultura, nos diversos 



262 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
[4] Tive o prazer de ser 
aluna do mestre Ariano, 
no Curso de Arquitetura-
disciplina de Iniciação à 
Estética. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

depoimentos proferidos em suas aulas na UFPE4, nos trabalhos 

pertinentes ao Movimento Armorial, em sua produção literária e 

poética, Ariano Suassuna fala continuamente da importância de não 

termos uma visão hierarquizante desses universos. A Beleza do Feio e 

a Beleza do Belo têm verdadeiramente o mesmo mérito como 

expressões da natureza e da cultura. Esses são ensinamentos muito 

caros para a compreensão da dinâmica das brincadeiras dos 

mascarados. 

Educados a partir de engessados padrões estabelecidos 

socialmente, somos impelidos a seguir regras, a fazer comparações, a 

emitir opiniões, a expressar valores, a tecer críticas, frente às obras 

construídas pela Natureza e pela Arte. Nessas concepções geralmente 

seguimos um itinerário pautado em argumentos e interesses que nos 

remetem aos aspectos relacionados ao universo do Belo, enquanto 

representação ligada à harmonia, à serenidade. Entretanto, ao 

aguçarmos os nossos sentidos e ampliarmos nossa percepção 

podemos identificar no mundo circundante um imenso campo 

estético, que se afasta desses padrões mais convencionais de Beleza. 

Ariano Suassuna revela o valor desse conhecimento, observando uma 

antiga discussão presente no campo da Filosofia e da Ciência. 

Abrangendo categorias mais amplas, a Estética legitima tanto o Belo 

quanto Feio e, nessa perspectiva, reconhece o valor do Harmonioso e 

do Grotesco, do Sublime e do Trágico. A Estética, a partir dessa 

concepção, pode ser definida como a Filosofia da Beleza, englobando 

categorias mais amplas que as definidas dentro das clássicas 

concepções do Belo.  

Humberto Eco (2010) ressalta a relevância de vermos como 

diferentes modelos de Beleza coexistiram em uma mesma época e 

como alguns se remetem mutuamente, mesmo estando em tempos 

distintos. Percebo a importância dessa questão no que tange aos 

itinerários traçados pelas Arte das máscaras nas diversas culturas e nas 

inferências em relação à utilização do mascaramento no âmbito local e 

universal. 

 



263 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[5] Palestra 
proferida por Celso 
Favaretto no Espaço Itaú 
Cultural em 
julho de 1999. 
 
 
 
 
 
 
 

 
Cada cultura, ao lado de uma concepção própria do Belo, 
sempre colocou a própria ideia do Feio, embora em geral 
seja difícil estabelecer pelos vestígios arqueológicos se 
aquilo que está representado era realmente considerado 
feio: aos olhos do ocidental contemporâneo certos 
fetiches, certas máscaras de outras civilizações parecem 
representar seres horríveis e disformes, enquanto para os 
nativos podem ou podiam ser representações de valores 
positivos (ECO, 2010, p.131). 

 
 

Geralmente o julgamento de que algo é Belo ou Feio depende 

dos padrões e valores de cada povo, e cada cultura. Enquanto 

existiram muitas definições do Belo ao longo dos séculos, o que 

ajudou a reconstituição de história da estética houve sempre uma 

carência dessas elaborações em relação ao Feio. Este, sempre foi 

primordialmente definido em oposição ao Belo (ECO, 2010). 

O homem fica surpreso ao encarar, o insólito, o exótico, o 

diferente, o tenebroso. E assim, deslumbrado, é atraído frente ao 

sobrenatural, ao simbolismo repleto de significados: um exercício de 

estranhamento, envolto no prazer. A desordem aí refletida ajuda na 

manutenção de uma ordem, propondo fluir o equilíbrio de opostos, 

fruto da tensão. 

Maffesoli observa que reconhecemos a Beleza da fealdade no 

momento em que a colocamos dentro de uma outra harmonia: não 

reduzindo o ser ao dever ser . A Cultura da Tradição reconhece essas 

possibilidades e apropria-se dos defeitos, das desordens do Feio para 

falar aos outros, passar mensagens, reconhecer que a vida é formada 

dessas dicotomias necessárias e presentes. Não só de Belo, justo e 

bom vive o homem, mas a vitalidade da vida está na presença no que é 

Feio, no injusto e no trágico.  

Segundo Celso Favaretto (1999)5 o conceito de Arte e de 

artista está arraigado na tradição que identifica a obra-prima, obra 

sacralizada que revela um conceito bem específico de beleza. A obra 

assim entendida é desenvolvida a partir de preceitos de perfeição e 

harmonia. Com o tempo as obras de artes passam a dar lugar aos 

objetos de arte, que rompem com os cânones tradicionais. Executados 

em diversos materiais e suportes esses objetos suscitam sensações e 



264 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

percepções que dialogam com nossos sentidos, nosso corpo, nossa 

bagagem cultural e histórica. Nesse intinerário surge o que o filósofo 

es que 

permeiam a categoria do Feio, revelando-se tão importante quanto a 

categoria do Belo. 

Penso que a Cultura da Tradição sabe fazer com esmero essa 

integração, lidando com os arquétipos da vida e da morte, da ordem e 

da desordem: juntos e misturados. E assim tudo integra seu contrário, 

nutrindo-se em um processo renovador. 

importância do mal, sob suas diversas formas. Também é inútil querer 

superá-lo. O que é próprio da atitude dramática. É melhor poder e 

saber integrá-lo. O que car MAFFESOLI, 2003, p. 

148). 

Creio que o medo e o feio são como irmãos, companheiros 

que caminham lado a lado, um complementando o outro, porém o 

Belo também pode acionar nossos mais subterrâneos temores. Tudo 

isso está sempre atrelado a nossa bagagem, às ligações que fazemos, ao 

que a máscara significa para cada um. Muitas vezes despertamos 

nossos temores ao visualizarmos belos brincantes e isso depende de 

que tipo de perturbação o mascaramento suscita, pois, como destaca 

Celso Favaretto, a Arte é histórica e cultural.  

O Carnaval, como expressão artística-cultural, pontuou a 

flecha do tempo com exemplos de diversas categorias de beleza. 

Bakhtin (2002) enfatiza que na Idade média o Carnaval, corpo do 

realismo grotesco, afasta-se do corpo desenvolvido dentro da estética 

do Belo, aparecendo, pelo contrário, monstruoso, disforme, horrível. 

O grotesco cômico popular trabalha na esfera do riso, enquanto a 

estética do grotesco romântico trilha o caminho do medo e suas 

imagens são expressão do tem

uma seriedade unilateral e estúpida que no carnaval é vencida pelo 

riso. A liberdade absoluta que caracteriza o grotesco não seria possível 

num mundo domin , p.41).  

Muitos depoimentos indicaram que os antigos Carnavais em 

Bezerros e Afogados da Ingazeira foram regados pela estética do Feio 



265 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[6] Artesã-artista, 
residente em Bezerros, 
mas filha de Afogados da 
Ingazeira. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

e pelo medo dos Papangus. O feio das máscaras medonhas era 

associado ao sombrio das roupas escuras e maltrapilhas. Esta estética 

ajudou a nutrir o imaginário daqueles que se lembram do medo 

sentido pelos mascarados. Em Afogados da Ingazeira, os antigos 

Papangus, atualmente Tabaqueiros corriam atrás dos moradores, criando 

momentos aterrorizantes, principalmente para as crianças.  
E os Tabaqueiros. Ave Maria. Quando ele pegava a ladeira, 
descia a ladeira com o chicote, ali eu me escondia, 
porque era interessante. Era muito medo porque 
realmente eram feios, né? A gente tinha medo era com a 
mão, meia na mão. Era diferente de hoje, porque hoje é 
estilizado demais você só vai admirar. Não tem aquele 
medo. E era medo mesmo. Com o chicote, no meio da 
rua, descendo atrás da gente. Aí pronto. Era medo de 
infância. Eu tinha meus seis, sete anos. Eu nasci e saí de 
lá com meus quinze anos. (Edvânia Alves6). 
 
 

Certamente a feiura assustava muito mais pelo que 

representava para cada assistente do que pela própria estética. Reitero 

a importância de levarmos em conta a bagagem trazida por cada 

indivíduo: uma carga de temores, lembranças, estranhamentos.  

Hoje os Tabaqueiros desfilam com suas máscaras 

emborrachadas, inspiradas na Beleza do horrendo: olhos 

esbugalhados, bocas monstruosas, sangue escorrendo pela face (Dig. 

03). causam o 

pavor, como suscitado pelos antigos Papangus afogadenses, 

maltrapilhos e amedrontadores, com suas máscaras artesanais. É uma 

pena que sejam raros os registros fotográficos dos mascarados de 

outrora.  

As máscaras de horror usadas na atualidade trazem a expressão 

da monstruosidade, a sinergia entre o humano e o animal, ou melhor, 

esse reencontro desse animal adormecido e domesticado. Aí os 

objetos cênicos adquirem um estatuto transcendente e, nos folguedos 

populares, esses quase-sujeitos vivem e revivem seres fantásticos.  

Nas máscaras e fantasias dos Tabaqueiros há um misto de brilho 

e feiura, cor e terror, suscitando encantamento e temor. Os macacões 

acetinados, as perucas de papéis brilhantes tecem uma briga ferrenha 

com as máscaras de monstros, de personagens do cinema de terror, de 

combatentes das histórias de quadrinhos, de figuras malvadas dos 



266 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

contos de fadas. Os chicotes e os chocalhos estão lado a lado de 

outras armas, como pistolas e metralhadoras de brinquedo (Dig. 04). 

Os chicotes assustam e os chocalhos imprimem uma 

sonoridade característica à brincadeira, chamando a atenção dos 

assistentes, moradores e visitantes. Os chocalhos são realmente um 

diferencial na indumentária dos mascarados, que se orgulham por 

exibi-los. Quanto maior o número de chocalhos dependurados nos 

cintos, maior a satisfação dos brincantes. O som grave e medonho 

espalha-se pela cidade (Fig.02; Dig.05). 

O bem e o mal estão passeando, lado a lado, nos caminhos 

percorridos pelo imaginário dos brincantes. Assim, compartilho com a 

ideia de que: 
O próprio do vitalismo, de fato, é funcionar sobre e a 
partir da ambivalência. A bondade e a crueldade estão, ao 
mesmo tempo, presentes na natureza. [...] Um verdadeiro 
humanismo, não esqueçamos, é aquele que sabe integrar 
homeopaticamente um valor e seu contrário. 
(MAFFESOLI, 2003, p. 169). 
 
 

Tanto na Folia dos Papangus de Bezerros, quanto no Carnaval 

dos Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira as máscaras contam uma 

história: elas narram através de estéticas diversas a Beleza do Feio e a 

força do aterrorizante, mesclando-se, muitas vezes, com a comicidade 

do grotesco e até a sobriedade do Belo. Cada máscara tece narrativas 

com os fios do lúdico e do onírico, provocando emoção: medo, 

alegria, surpresa, prazer e vaidade. Nesse sentido, ordem e desordem 

formam um dueto mágico e o jogo da brincadeira é viabilizado através 

do mascaramento (Fig 03 e 04). 

A máscara não deve ser vista apenas como um utensílio, feito 

de papel colado e pintado, feito de borracha ou madeira. Ela sempre 

ultrapassou a categoria de simples objeto e se transformou em algo 

mágico, que desvela uma emoção contida, acionando sentimentos. 
[...] Há emoção quando o mundo dos utensílios 
desaparece bruscamente e o mundo mágico aparece em 
seu lugar. Portanto não se deve ver na emoção uma 
desordem passageira do organismo e do espírito que viria 
a perturbar de fora a vida psíquica. Ao contrário, trata-se 
da consciência à atitude mágica, uma das grandes atitudes 
que lhe são essenciais, com o aparecimento de um 
mundo correlativo, o mundo mágico. (SARTRE, 2010, p. 
90). 



267 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[7] Na concepção da 
teoria ator-rede o ator é a 
primeira fonte de 
incertezas, envolvido em 
uma gama complexa de 
ligações (LATOUR, 
2012). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Espelhados no exemplo presente na própria natureza, a Beleza 

do Feio e também do Belo, servem para aguçar o imaginário humano 

e, consequentemente, o medo. Nesse contexto, a estética das máscaras 

atiça o temor, o terror, o nojo e o incômodo, tão necessários ao 

enfrentamento do mundo e fortalecimento do homem (Dig. 06). 

Aciona o imaginário dos assistentes e, com ele, o prazer, a 

contemplação, as angústias e os receios. Aí um jogo une o sonho e a 

realidade, no tempo-lugar da festa carnavalesca. Nesse jogo o 

imaginário faz-se presente. 

O ator nunca está sozinho no palco e na vida e a ação que o 

envolve não é algo bem delineado, controlado, coerente, previsível, 

bem acabado7. (LATOUR, 2012). Racional e irracional, objetivo e 

afetivo, terno e violento, o Homo complexus caminha entre os 

ensinamentos científicos e filosóficos e viaja sobre as correntezas dos 

mitos e na magia. Possuído por ideias e deuses, nutre-se de 

conhecimentos comprovados e necessárias ilusões e quimeras 

(MORIN, 2002b).  

 

  

 



268 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 01] As crianças 
criando a máscara do 
Palhaço Pipoquinha: medo 
transformado em alegria. 
(Acervo: Fátima Marinho) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
[Fig 02] Chicote na mão e 
chocalhos no cinto. Os 
mascarados circulam no 
centro de Afogados da 
Ingazeira. 
 (Acervo Graça Costa) 
 

 
 

 

 
 
 

 
 



269 
 

Capítulo 5  O Medo: Feio ou Perturbador? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
[Fig 03] Papangus de 
Bezerros: o feio das 
máscaras narrando uma 
história. 
 (Acervo Graça Costa) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

[Fig. 04] Estética de terror 
na máscara do Tabaqueiro. 
(Acervo Graça Costa)  

 

 

 

 
 

 
 



270 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

6. A VAIDADE: FAZER-SE VER 
 

 
     

       
 

 
 
 

tornar-se superior e desejar que 
essa suprema . Se falta a 
primeira coisa e, apesar disso se ambiciona a segunda, fala-
se em vaidade. Se falta a segunda e não se dá por sua falta, 
então se fala em orgulho. (NIETZSCHE, 2006, p. 160).  
 
 
A natureza humana consiste no conjunto de seus delegados 
e de seus representantes, de suas figuras e de seus 
mensageiros (LATOUR, 2009, p. 136). 
 
 

 
 



271 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 

 
 

 

 
 

 

Os mitos narram histórias de amor, desilusões, interesses, assédios, 

paixões não correspondidas. Dentre tantas dessas narrativas temos o 

amor entre Eco, uma Ninfa, amante dos bosques e das florestas e 

Narciso, filho do deus-rio Cephisus e da Ninfa Liriope, cuja característica 

principal era a vaidade. Ao nascer, os pais foram avisados que Narciso 

não deveria nunca contemplar a si mesmo, pois se o fizesse, poderia 

morrer. Cuidadosamente, todos os espelhos da casa foram 

imediatamente retirados ou encobertos.  

Tornando-se um belo e forte jovem, Narciso sabia que era possuidor 

de uma beleza diferenciada e envaidecido achava que ninguém merecia 

o seu amor. Eco, ao aproximar-se dele, sentiu logo o seu desprezo ao 

revelar sua paixão. Não sendo correspondida, a bela Ninfa definhou e 

morreu de tristeza, só restando a sua voz, que passou a ser ouvida em 

todos os cantos das florestas, nos penhascos, nas cavernas, ressoando 

repetidamente, os sons de vozes alheias.  

A vaidade de Narciso foi o motivo de sua desgraça. Ao dirigir-se a uma 

límpida fonte cristalina observou sua imagem refletida no espelho 

-se pelo seu próprio reflexo. Deslumbrado com 

tanta beleza, o vaidoso Narciso tentou confessar seus sentimentos ao 

ser que visualizava no espelho d água, entretanto, toda vez que 

colocava as mãos na água para tocá-lo fazia com que a imagem 

desaparecesse, tornando-se turva e imperceptível. Essa foi a maior das 

desilusões de Narciso: um amor que dissolvia-se cada vez que tentava 

demonstrar o seu carinho. Assim, da mesma forma que Eco, ele 

provou da amarga bebida que é o desprezo.  

O tempo foi seguindo sua estrada invisível e Narciso continuou à beira 

do lago, preocupado unicamente em contemplar-se. Alguns dizem que 

morreu de inanição, outros, que se afogou, na tentativa de abraçar a 

própria imagem. No local de sua morte nasceu uma linda flor que foi 

batizada com seu nome. Ainda hoje os belos narcisos de diversas 

cores, continuam sendo colhidos nas margens dos riachos (AQUINO, 

2007). 



272 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6.1 Os Labirintos da Vaidade 

A máscara implica uma comunicação recebida e aceita, 
faz o espectador entrar em um círculo não real sugerido 
pelas formas que ela adiciona ao rosto humano. 
(DUVINAUD, 1983, p.83). 
 
 

A vaidade é um sentimento que está impregnado nas entranhas 

do homem. Vive como uma substância, na mente e no coração, 

nutrindo os desejos de aproximar-se do inefável, transcendendo e 

ludibriando a doença, a velhice e a morte. 

A vaidade está atrelada à beleza, à sedução, ao exibicionismo, 

ao hedonismo. Ela faz com que os indivíduos ultrapassem limites, 

superem barreiras e vivenciem o prazer, muitas vezes só alcançado 

pelos sacrifícios e pela dor. A vaidade liga-se à aparência e  
[...] Ao contrário do que frequentemente se afirma, a 
aparência é tudo menos individualista. Muito pelo 
contrário, constrói-se sob e para o olhar do outro. É 
nesse sentido, aliás, que remete ao simbolismo, é por isso 
também que podemos falar de uma mitologia da 
máscara. (MAFFESOLI, 2003, p.119). 
 
 

O exercício da vaidade exige a presença do eu e do outro, 

porque para que esse sentimento se torne ação, faz-se necessário que 

muitos verbos sejam conjugados de forma particular e conjunta: 

mostrar-se, amostrar-se, aparecer, surpreender, encantar, chamar 

atenção, exibir-se e tantas outras formas de despertar esse sentimento. 

(Fig. 01, Dig. 01). 

Assim, a vaidade exige um espelho que viabilize o se ver a partir 

do reflexo: imagem observada detalhadamente. Necessita também dos 

olhos do outro, parente, ser amado, amigo, vizinho, colega, 

desconhecido: aquele que contempla.  

Envaidecer-se e fazer-se ver torna-se um ato repetido 

constantemente a cada dia de nossa existência. Sendo um dos sete 

pecados capitais, é motivo de condenação. Entretanto, não podemos 

deixar de reconhecer o seu valor enquanto elemento motivador, que 

suscita prazer.  
Como o espírito humano seria pobre sem a vaidade! Mas 
com ela se parece com uma loja comercial bem estocada 
e estocando-se sempre de novo que atrai clientes de toda 
espécie; eles podem encontrar nela quase tudo, contanto 



273 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

que tragam com eles o tipo de moeda válida (a 
admiração). (NIETZSCHE, 2006, p. 87). 
 
 

A admiração é parceira da vaidade. Ser apreciado; estar belo, 

ser desejado; suscitar comentários. E nessa relação a dois ou tecida no 

conjunto há o intercâmbio de emoções, de sentimentos, de afetos. 

Sendo instáveis e versáteis e variando conforme os lugares e situações, 

os afetos são causa e efeito do jogo das aparências. (MAFFESOLI, 

2003). 

O vaidoso sente uma grande satisfação em se mostrar, exibir-

se, despertar inveja: o Narciso, apaixonado pela sua própria imagem, 

seduz e é seduzido. Se a vaidade não cria o Narciso, o reproduz de 

maneira notável e faz dele uma ferramenta de representação e 

apresentação do indivíduo perante os  (SÁ; GONTIJO, 2010, 

p. 07). A vaidade torna-se um aliado da autoestima, porém, quando 

potencializado pode gerar desequilíbrio emocional e até mesmo 

dificuldades de relacionamento.  

A vaidade mantém uma relação com a estética do corpo. 

Existe um vasto campo da sociologia que atenta para a importância da 

corporeidade na vida individual e coletiva. Esse universo de estudo 

dedica-se à compreensão das lógicas sociais e culturais que envolvem 

as significações individuais Através do 

corpo, o homem apropria-se da substância de sua vida traduzindo-a 

para outros, servindo-se dos sistemas simbólicos que compartilha com 

os mem  (LE BRETON, 2007, p.07).  

Sabemos nos servir de nossos corpos para desenvolvermos 

inúmeras atividades cotidianas e, para isso, permanentemente nos 

apropriamos das técnicas corporais (MAUSS, 2003c). Existe uma 

cobrança através dos meios de comunicação em relação a um corpo 

dentro de padrões vendidos pela mídia. Isso influencia indivíduos e 

grupos que acreditam que serão mais admirados se responderem 

estiverem dentro desses padrões.  

A busca por uma imagem mais atraente é um objetivo do 

humano, que usa dos mais variados artifícios para alcançá-la. A feiúra 

e o envelhecimento podem atingir diretamente a autoestima, gerando 



274 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

até um sentimento de inferioridade.  
A ação da aparência coloca o ator sob o olhar apreciativo 
do outro e, principalmente, na tabela do preconceito que 
o fixa de antemão numa categoria social ou moral 
conforme o aspecto ou o detalhe da vestimenta, 
conforme também a forma do corpo ou do rosto. (LE 
BRETON, 2007, p.78).  
 
 

A história assinala a criação de um mercado em torno da 

beleza do corpo e da dinâmica da vaidade. Em tempos remotos 

surgiram as primeiras poções de embelezamento feitas artesanalmente. 

Com o passar dos anos foram criadas as indústrias de cosméticos. O 

uso de vestuário e adereços foi usado para embelezar a aparência 

física. A partir de meados do século XX, teve início o domínio de 

técnicas de cirurgia plástica, trazendo soluções duradouras e até 

mesmo definitivas na aquisição da beleza. Com a ajuda dos avanços 

tecnológicos, procurou-se uma imagem que atraísse: redimensionou-se 

o indivíduo e sua auto-estima. 

natureza e da genética, passou a ser adquirida como artigo de primeira 

 GONTIJO, 2010, p. 02).  

Além de todas essas possibilidades anteriormente descritas, o 

homem também utilizou do mascaramento para enaltecer sua beleza e, 

consequentemente, ampliar sua vaidade. Belas máscaras possibilitaram 

novos rostos, escondendo, muitas vezes, faces desfiguradas, 

envelhecidas, fora dos padrões de beleza desejados.  

Na vida cotidiana, nas encenações teatrais, nas festas, nos 

rituais, máscaras com diversas formas, texturas, cores, são 

confeccionadas com esmero, permitindo que novas faces encubram 

rostos que almejam tornarem-se atraentes personagens: nesse processo 

de troca a vaidade marca presença.  

 

6.1.1 Sedução: A Linguagem das Brincadeiras  

Em resumo, é necessário ver e ser visto para existir. Para dizer de 
outro modo, não existimos senão no e pelo olhar do outro. 
(MAFFESOLI, 2003, p.129). 
 
 

A linguagem é um veículo de transmissão e um poderoso 

instrumento que permite dar sentido ao mundo, possibilitando que as 



275 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
[1] A Antropologia 
Linguística, revelando a 
importância deste campo 
de abordagem, tem se 
dedicado ao estudo das 
línguas e da linguagem, 
como valiosos elementos 
que fazem parte da vida 
dos indivíduos e dos 
grupos. 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 
 

 

pessoas indaguem sobre o seu universo, compreendendo melhor suas 

experiências existenciais1. Há uma linguagem própria das brincadeiras 

dos mascarados. Algo que seduz, emociona, envolve tanto os 

brincantes quanto aqueles que vêem as máscaras, e, os personagens 

por elas suscitados (Dig. 02 e 03). 

A maneira como adquirimos e desenvolvemos a linguagem 

depende do contexto no qual a aprendemos e a usamos e em que grau 

e forma ela nos ajuda em nossa vida diária. Esses elementos que 

envolvem e interferem na aprendizagem são mediados culturalmente. 

Neste sentido, deve-se pensar nas formas em que padrões culturais, 

por exemplo, atividades culturais específicas, podem influenciar o uso 

linguístico e determinar as funções da linguagem na vida social. 

Comunidades diferem nas maneiras em que utilizam e valorizam os 

nomes, o silêncio, a narração de histórias tradicionais e os mitos 

(HYMES 1966, apud DURANTI, 2001).  

No processo comunicativo existente entre os indivíduos, a 

escrita, a fala, os gestos formam um conjunto de signos repletos de 

significados, viabilizando a criação de textos, inseridos em 

determinados contextos, construindo assim a atividade que 

denominamos de discurso. Existem vários conceitos de discurso, 

ligados a diferentes correntes epistemológicas, mas geralmente o 

as as formas de fala e 

textos, seja quando ocorre naturalmente nas conversações, como 

quando é apresentado como material de entrevistas, ou textos escritos 

BAUER; GASKELL, 2002). Numa outra perspectiva, 

enquanto prática social, imerso em relações de poder e saber, o 

discurso pode ser entendido como um conjunto de enunciados que se 

apoia na mesma formação discursiva (FOUCAULT, 1986). É 

percebido então como: 
[...] um bem  finito, limitado, desejável, útil  que tem 
suas regras de aparecimento e também suas condições de 
apropriação e de utilização; um bem que coloca, por 
conseguinte, desde sua existência (e não simplesmente 

bem que é, por natureza, o objeto de uma luta, e de uma 
luta política (FOUCAULT, 1986, p. 139). 
 
  



276 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
[2] Nesse tipo de conexão  
[...] todos os elementos 

heterogêneos precisam ser 
reunidos de novo em uma 

 
(LATOUR, 2012, p.23). 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

Numa perspectiva dialógica, que realça a ideia de conflito e da 

nos traz uma teoria baseada na polifonia, nas múltiplas vozes que 

falam em um mesmo discurso (apud FISCHER, 2001). 

No contexto carnavalesco os discursos são formatados na 

construção da linguagem própria da pândega festiva e nela estão 

envolvidos os brincantes, os turistas, os moradores das cidades. No 

contexto social, a linguagem e a cultura dão significados às nossas 

experiências e à nossa identidade.  

Os atores envoltos na dinâmica do discurso são reconhecidos 

como sujeitos, indivíduos ou grupos. (WOODWARD, 2009). 

Entretanto é importante atentarmos não apenas para os grupos de 

indivíduos, mas para o coletivo, formado pelos humanos e não-

humanos2 (LATOUR, 2012). Todos são narradores, desenvolvem 

ações, ajudam a formatar as associações, produzem vínculos sociais e 

se comunicam. 

A partir desses elementos que cercam a linguagem e os 

discursos, reflito sobre a dinâmica das brincadeiras dos mascarados 

que no Carnaval alegram as ruas e praças, fruto de uma tradição 

passada através de gerações: penso nas construções identitárias dos 

indivíduos e dos lugares Essas manifestações, resultado do convívio 

familiar e de vizinhança, trazem os ensinamentos necessários para a 

manutenção e transformação da tradição compartilhada. E, neste 

movimento, ser brincante é mais uma, dentre tantas identidades 

possíveis de serem desenhadas no contexto da mobilidade dos tempos 

atuais. 
A identidade plenamente unificada, completa, segura e 
coerente é uma fantasia. Ao invés disso, à medida que os 
sistemas de significação e representação cultural se 
multiplicam, somos confrontados por uma multiplicidade 
desconcertante e cambiante de identidades possíveis, 
com cada uma das quais poderíamos nos identificar  ao 
menos temporariamente. (HALL, 2006, p. 13). 
  
 

Ser brincante não é apenas vestir uma fantasia e sair exibindo-

se nas ruas. Existe toda uma preparação, uma organização, um 

planejamento prévio que antecede os momentos de pândega e 



277 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
[3] Treca é o nome dado a 
um grupo de Caretas, que 
geralmente brincam em 
conjunto no Carnaval e se 
apresentam durante o ano 
para os visitantes da 
cidade. Existem muitas 
trecas em Triunfo. 
(COSTA, 2009a). 

envolvem os sujeitos, culminando nos dias de Carnaval. Ser brincante 

é participar do movimento festivo, inserindo-se no contexto coletivo, 

usando uma linguagem apropriada a cada folguedo: ação tecida na 

cena pública. Neste processo, o corpo atua como instrumento de 

expressão e os gestos oportunizam a comunicação. 

A partir deste entendimento observo que os grupos que 

desenvolvem os folguedos constroem formas de linguagem relevantes 

e características para a elaboração e manutenção das brincadeiras. Os 

brincantes compartilham um modo de comunicação comum, valoroso 

para o desenrolar de cada manifestação. 

Na Cultura da Tradição há uma linguagem própria de cada 

folguedo, que viabiliza as relações estabelecidas entre os brincantes, 

moradores e visitantes. Através dos textos construídos no contato 

entre os mascarados e assistentes, identidades são desenvolvidas e 

trocas de sentimento, sedução, emoção e prazer embasam o convívio 

grupal, nas residências, nas ruas e praças, dentro da multidão que se 

aglomera para vivenciar a festa. Nessa dinâmica, a vaidade apresenta-

se como um elemento presente e significativo. Os mascarados vivem o 

jogo da sedução, usando seu corpo como instrumento para fazer-se ver. 

Cada brincadeira traz características peculiares, formas de falar 

através do corpo, dos movimentos, da interação com os assistentes e 

tudo isso se transforma num discurso significativo. Para o 

desenvolvimento dessa aprendizagem foi de suma importância os 

ensinamentos do campo durante a pesquisa de Mestrado. Em relação à 

brincadeira dos Caretas recordo que no primeiro contato que tive com 

os mascarados de Triunfo, alguns anos antes de iniciar a minha 

pesquisa fiquei surpresa e encantada com os movimentos 

desenvolvidos por aqueles corpos totalmente encobertos pelas 

coloridas fantasias acetinadas. Eu presenciara uma apresentação de 

uma treca3 para visitantes da cidade.  
 
Chegaram estalando seus relhos no ar, balançando os 
chocalhos que tilintavam pendurados nas tabuletas 
coloridas, exibindo os seus corpos em movimentos retos 
e oblíquos, lentos e impetuosos. Suas vestes brilhantes de 
cetim, os chapéus enfeitados com flores e fitas, as 
máscaras reluzentes com desenhos multiformes, as botas 
que lhes davam uma dimensão ainda maior, formavam 



278 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

um conjunto inesquecível, de rara beleza. Tanto eu como 
outros visitantes ficamos impactados e admirados com a 
apresentação daqueles personagens, com a destreza que 
tinham ao usar os chicotes em duelo. (COSTA, 2009a, 
p.23). 
 

Os mascarados, com uma desenvoltura de quem tem o pleno 

domínio de cada gesto, movimentavam os braços estalando os longos 

relhos no ar. O som dos chocalhos, dependurados em pesadas 

tabuletas de madeira carregadas pelos brincantes, produziam um 

fundo musical característico, acompanhando de forma compassada a 

agitação dos corpos. Nenhuma palavra dita, nenhuma articulação de 

voz ouvida: apenas um profundo silêncio, entrecortado pelo estalido 

dos chicotes e a sonoridade dos chocalhos. Os olhos brilhavam sob as 

máscaras, nos pequenos orifícios: janelas da emoção (Fig 02). 

Quantas coisas foram ditas através da gestualidade e do 

silêncio daqueles belos brincantes. Ali, e durante as festividades 

carnavalescas, os mascarados revelavam uma identidade- a de ser Careta 

- edificada a partir de aprendizagens adquiridas pela educação familiar 

e de amizade, num exercício individual e exemplo grupal. Em um 

contexto de troca, a 

conjugado da educação recebida e das identificações que levaram o 

ator a assimi

BRETON, 2007, p. 09). 

Em Triunfo, Bezerros e Afogados da Ingazeira, como em 

tantas outras cidades pernambucanas, a tradição dos folguedos vai 

ajudando a formatar a identidade dos brincantes e dos papéis que 

desempenham no movimento de mudanças e permanência que cercam 

as relações ão importa quem fala, mas o que ele diz não é dito de 

FOUCAULT, 1986, p.139). Esse lugar é um espaço 

de representação social, onde o indivíduo desempenha papéis no 

contexto familiar e profissional.  

Como em tantas outras ações cotidianas, a brincadeira dos 

mascarados pode ser entendida como mais uma atividade discursiva, 

embebida pela vaidade. Os indivíduos sentem o prazer de brincar, de 

se fantasiar e de viver um anonimato temporário durante a festa: de 



279 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

ser um representante da tradição cultural de sua cidade e de aparecer 

como tal. A vaidade brota dessa possibilidade de ser temporariamente 

um outro, a partir do mascaramento: um jogo coletivo de sedução. Há 

o desejo de ser visto, assediado, elogiado pelos moradores e turistas 

que acolhem e incentivam os mascarados 
A população de Bezerros é muito acolhedora, não só de 
Bezerros, mas o que visita lá. Assim, tirar foto. Dizer que 
tá bonito, que tá de parabéns, que merece o primeiro 
lugar. A população é muito acolhedora, não só a 
população mas os que vêm de fora, os turistas também. 
Respeitam e adoram. (Marília Gabriela de Souza) 
 
 

Em nossas variadas identificações, ampliamos as possibilidades 

de nos relacionarmos, de construirmos discursos apropriados a cada 

situação, tempo e lugar. A linguagem, seja oral, escrita ou gestual pode 

aproximar ou afastar as pessoas e com isso criar ou romper fronteiras. 

Tem também a função de identificação dos indivíduos com o grupo, 

transmitindo sentimentos e emoções.  

Percebi que era essencial compreender porque determinada forma 

de linguagem estava sendo usada e as conseqüências para tal uso, 

dentro das interações sociais. Nos folguedos estudados foram diversas 

as funções que consegui captar na forma de comunicação dos 

brincantes e, dentre eles, destaco a fala do corpo e a sonoridade do silêncio.  

Até os anos 60 antropólogos linguistas questionavam se a 

linguagem guiava a compreensão de mundo dos falantes e presumiam 

que as expressões linguísticas podiam ser identificadas e isoladas do 

fluxo de comportamento dentro da ação social, constituindo recursos 

autônomos, possíveis de serem investigados em si. Recentemente uma 

nova abordagem foi adotada e passou-se a reconhecer a fala fazendo 

parte de uma ampla gama de atividades. Nesta perspectiva, há o 

interesse pela exploração semiótica do corpo humano e a importância 

dos gestos como forma de expressão (HAVILAND 1996; 

LEVINSON 1996; 1997, apud DURANTI 2001).  

A corporeidade humana deve ser vista enquanto fenômeno 

social e cultural: motivo simbólico. O corpo, objeto de representações, 

LE BRETON, 2007, p.07). Enquanto 



280 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

instrumento da comunicação humana, a corporeidade permite que o 

homem faça do mundo uma extensão de sua própria experiência, 

tornando-o familiar e coerente, para que possa compreendê-lo e 

transformá-

continuamente e assim insere o homem, de forma ativa, no interior de 

LE BRETON, 2007, p. 08). 

O corpo, e a forma como nos expressamos através dele, 

ajudam a revelar identidade e diferença. Estas são criações sociais e 

culturais, resultado de atos de criação linguística: instituídas por meio 

de atos de fala e compreendidos apenas dentro dos sistemas de 

significações nos quais adquirem sentido (SILVA, 2009). Através da 

corporeidade trilhamos caminhos, delimitamos espaços, ultrapassamos 

corpo é um dos locais 

envolvidos no estabelecimento das fronteiras que definem quem nós 

somos, servindo de fundamento 

2009, p. 15) (Dig. 04 a 06). 

Os gestos envolvem nossas vidas nos espaços e atividades 

específicas. O corpo do brincante, com uma estética própria, é mais 

um especial veículo de comunicação e, consequentemente, de vaidade. 

Nas brincadeiras dos mascarados carnavalescos vi a gestualidade como 

um caro instrumento de linguagem e sedução usado pelos Caretas, 

Papangus e Tabaqueiros. Silenciosos eles falaram através dos gestos, 

criando um eficiente canal comunicativo com os assistentes: um jogo 

que misturava encanto, fascínio e atração. Balançavam a cabeça, 

movimentavam mãos e braços, corriam pelas ruas da cidade, estalavam 

os chicotes no ar, construiam discursos repletos de significados: seus 

corpos falavam e, juntamente com as máscaras, os identificavam, 

criando-lhes a identidade de brincante, cuja essência era a alegria, a 

irreverência, a criatividade e a liberdade, próprios dessas 

manifestações. 

O silêncio, por sua vez, foi um valioso aspecto a ser percebido. 

Em muitas comunidades ele é usado como forma de exclusão. Através 

dele podem-se ignorar pessoas, isolar-se no coletivo, abstrair-se de 

emitir opiniões. No caso das brincadeiras dos mascarados, o silêncio 



281 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

possibilitou a preservação do anonimato, permitindo ao brincante não 

ser reconhecido pelo uso da comunicação oral. Ele acirra a curiosidade 

e faz com que o mascarado e os assistentes construam laços 

simbólicos, marcados pelo jogo da adivinhação. O silêncio seduz e a 

máscara viabiliza esse jogo (Dig. 07 e 08). 

Na brincadeira os mascarados mantêm segredo de sua 

identidade nata e, silenciosos, ou disfarçando a voz, elaboram um jogo 

que envolve brincantes, parentes, amigos, vizinhos e turistas. A 

identificação da voz do mascarado pela comunicação oral é um risco 

para quebrar o encanto lúdico da brincadeira. A gente além da 

máscara a gente muda a voz também. Faz uma vozinha diferente. Tem 

Papangu que fica mudo porque não consegue disfarçar a voz  (Suely 

Aparecida). 

Como os Caretas, os Papangus, com suas máscaras de cores e 

formas variadas, desfilavam silenciosos pelas ruas de Bezerros. Os 

Tabaqueiros, também utilizavam esse recurso para aproximar-se das 

pessoas e fazê-las entrar no jogo da adivinhação. Em alguns 

momentos eles rompiam essa prática articulando algumas palavras que 

faziam parte da dinâmica do folguedo.  

E nesse cosmo, a comunicação se processava ativamente. O 

silêncio apresentava aqui mais um recurso de comunicação, necessário 

para o jogo da brincadeira. Para os mascarados e assistentes, 

significava um elemento culturalmente padronizado, com uma função 

determinada coletivamente.  

A fonologia, a gramática e o léxico que eram os alvos da 

descrição linguística tradicional passam, com o transcorrer do tempo, a 

constituir apenas uma parte dos elementos reconhecidos no código 

usado para a comunicação. Os fenômenos paralinguísticos e não-

verbais que têm significados convencionais em cada comunidade de 

fala, também são incluídos e reconhecidos como fundamentais para a 

transmissão de informação social. Em algumas comunidades nativas as 

forças da natureza - como o trovão -, os animais domésticos, os 

instrumentos musicais, as  (SAVILLE  

TROIKE, 1982). 



282 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Essas colocações me fizeram pensar nas coisas ditas pelos 

objetos usados nas brincadeiras. Os chicotes, as tabuletas e cartazes, os 

chocalhos e as máscaras comunicavam e, indubitavelmente, diziam mais 

do que muitas formas de comunicação oral. 

Como na brincadeira dos Caretas, os chicotes usados pelos 

Tabaqueiros, ao riscarem o céu, emitiam um forte som, um estalido que 

assustava, amedrontava, inibia os assistentes. Sendo objetos 

importantes para o imaginário vivenciado nesses folguedos, os 

instrumentos transcendiam a função de adorno, denotando poder e 

força.  

Acredito que, ainda hoje, o chicote traz uma forte carga 

simbólica, indexando ao texto construído pelos mascarados as imagens 

de lembranças do seu uso, no jugo de animais e na escravidão de 

humanos. Ele fala de tristes e impiedosas ações que marcaram a 

memória individual e coletiva: ajuda na criação de personagens que 

reconstroem a memória. Nos Carnavais atuais a destreza com o relho 

qualifica os brincantes nas apresentações e julgamento dos Concursos 

municipais (Dig. 09). 

Também de grande valor para o processo comunicativo entre 

os mascarados, moradores e visitantes foram os textos colocados em 

placas, tabuletas e cartazes. Aí a linguagem escrita reforçava a intenção 

de cada brincante, ajudando-lhe a falar do que não podia ser expresso 

pela comunicação oral. Os Caretas, por exemplo, carregavam as 

pesadas tabuletas em madeira com chocalhos dependurados, os quais 

alertavam a população para sua presença nas ruas. Nelas eram pintadas 

criativas mensagens, provérbios, frases retiradas de pára-choques dos 

caminhões, pensamentos sobre temáticas atuais. As placas acionavam 

uma forma de comunicação e empatia entre os mascarados moradores 

e turistas, que p

2009a) (Dig. 10). 

Observei nas ruas de Bezerros que os Papangus também 

propagaram suas mensagens em cartazes, placas, painéis, usando esses 

suportes para comunicar-se com a audiência. Os rápidos textos, de 

fácil leitura, estavam repletos de irreverência e serviam para ressaltar as 



283 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ideias trazidas pelos brincantes, a temática das fantasias e reforçavam o 

poder das máscaras e dos personagens viabilizados a partir delas.  

Alguns Tabaqueiros também utilizavam esses recursos, usando as capas 

das fantasias como base para expor suas mensagens (Fig.03; Dig. 11).  

A grandiosidade dos Carnavais do Renascimento e Idade 

Média pode ser um exemplo para pensarmos o contexto da festa dos 

dias atuais. Havia o 

(BAKHTIN, 2002, p.09), criando nas ruas e nas praças, um tipo 

particular de comunicação, a partir de formas especiais de vocabulário 

e gestos, francos e sem restrição. A linguagem carnavalesca típica 

abolia a distância entre os indivíduos em comunicação. Na alegre 

gramática produzida pelo realismo grotesco, presente nesses 

Carnavais, as categorias gramaticais e as formas verbais eram 

transferidas ao plano material e corporal, destacando-se o elemento 

erótico, também presente nas tabuletas dos Caretas. Os brincantes 

tentavam chamar a atenção dos assistentes, provocando o riso e a 

diversão, pela escrita não censurada. Realçava-se aí o riso carnavalesco, 

jocoso, a ] O riso popular ambivalente 

expressa uma opinião sobre o mundo em plena evolução no qual estão 

incluídos os que riem  (BAKHTIN, 2002, p. 11).  

As metáforas, provérbios e piadas são indexadores 

comunicativos. Muitas vezes o que não pode ou não deve ser dito 

diretamente é proferido por estes artifícios linguísticos. As mensagens 

trazidas pelos brincantes enunciavam essa intencionalidade, uma 

funcionalidade explícita:  
[...] a linguagem usada nas tabuletas dos brincantes 
representa uma forma de envolver as pessoas em uma 
experiência compartilhada: a brincadeira do desvendar. 
Afastando-
projeto, a produtividade, o puritanismo, a brincadeira vai 
valorizar o que é sensível, a comunicação entre as 
pessoas, a emoção coletiva. (COSTA, 2009a, p.108). 
 
 

A máscara é imprescindível para todo o jogo do segredo, do 

anonimato, da vaidade, da sedução, tendo o duplo papel de ocultar e 

comunicar: e assim múltiplas identidades são constituídas e vividas na 



284 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

pândega festiva. Compreendo também que muito mais que um 

simples adorno, a máscara constroi novas identidades, ajudando o 

indivíduo a ser outro, a mudar de face, a encarnar infinitos personagens 

e através deles, poder expressar múltiplos discursos: as máscaras falam, 

mostrando toda uma intencionalidade de quem as usa: desejo de se 

comunicar, ser visto e apreciado (Dig. 12). 

Desde os primórdios da brincadeira as máscaras dos Caretas 

possuem um aspecto medonho. Fazendo uma analogia com as 

máscaras que simbolizam o teatro, que trabalham o antagonismo das 

expressões feliz /triste; cômico/trágico, elas têm o design do segundo 

elemento dos pares de opostos: a tristeza, a melancolia, o trágico, o 

medonho (COSTA, 2009a). Essa é realmente um aspecto emblemático 

na identidade do mascarado triunfense, marcando a história do 

folguedo.  

Os Papangus, por sua vez, utilizam hoje uma diversidade muito 

grande de máscaras. Muito me impressionou a abundância dos 

materiais e temáticas presentes na folia dos mascarados bezerrenses. 

Desde as mais clássicas, semelhantes às usadas nos Carnavais de 

Veneza, até as produzidas com sucatas e materiais artesanais, as 

máscaras criam personagens dos mais diversos universos culturais. 

Mexicanos, Estrelas, Fadas, Monstros, Personagens épicos, Negras malucas, 

Palhaços e mais centenas de figuras das mais variadas temáticas. Os 

Papangus multifacetados desfilavam pelas ruas de Bezerros, repletas de 

moradores, turistas e repórteres. Ali presenciei sempre uma 

comunicação intensa, uma empatia regada pela alegria e emoção 

festiva. Os mascarados seguiam nas ruas, paravam para os fotos, 

mostavam a satisfação de fazer-se ver. Empavonavam-se e envaideciam-

se com o assédio dos visitantes. Alguns desenvolviam coreografias 

ensaiadas, em grupo ou individualmente, para chamar ainda mais a 

atenção e seduzir (Dig.13). 

Na brincadeira dos Tabaqueiros existe hoje um uso quase 

totalitário de máscaras industrializadas, vendidas no comércio, cuja 

temática marcante remete aos personagens ligados ao mal e ao terror. 

Desde personagens das histórias infantis até figuras conhecidas do 



285 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

cinema, esses quase-sujeitos vão identificando o imaginário de seus 

usuários, falando de seus sonhos, desejos e expectativas. Os grupos de 

Tabaqueiros, marcados pela diversidade, desfilam incansavelmente 

pelas ruas da cidade, com suas fantasias e adereços: exibem-se para as 

fotos (Fig 04; Dig. 14 e 15). 

As máscaras comunicam e dizem muito das novas vidas de 

seus usuários enquanto brincantes, de suas escolhas dentro do 

universo simbólico, tão caro à dinâmica carnavalesca. Elas contam 

histórias que já estão atreladas aos personagens por elas representados. 

São assim indexadores de identidades concebidas em conhecidas 

interpretadas em si e por si, como objetos isola LÉVI-

STRAUSS, 1979, p. 15).  

Ao que remete de imediato a máscara do Lobo-mau usada pelo 

pequeno Tabaqueiro, ou a de São Jorge, escolhida pelo Papangu? As 

lembranças de conhecidas narrativas chegam logo em nossas mentes e 

passamos a compartilhar, com os brincantes, a possibilidade de 

conviver com esses novos sujeitos, aguçando o imaginário que os 

cerca. Compartilho com a ide

não estão unicamente destinadas à transmissão da palavra: inscrevem-

se nos sistemas de práticas mais ou menos dramatizadas, chegam à 

materialidade por meio da criação artística  principalmente a arte das 

máscaras

se forma envolto de simbolismo e se torna possível pela dinâmica da 

comunicação criada no Carnaval. A reunião de humanos e não-

humanos possibilita que a linguagem seja produzida, transmitida, 

repassada, admirada: a criatividade dos mascarados escreve narrativas 

impressas na cartilha da vaidade (Dig.16). 

 
6.1.2 Espelho, Espelho Meu: A Beleza do Belo  
 

Tanto a Beleza do Feio quanto a Beleza do Belo têm um valor 

fundamental como expressões da natureza, da cultura e para 

compreensão da dinâmica existente nas brincadeiras dos mascarados. 

O Risível, a Beleza do Feio, a Beleza do horrível e o Cômico marcaram de 



286 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[4] Vide Capítulo 08 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

forma contundente a estética dos folguedos dos Papangus e Tabaqueiros 

nos prelúdios das brincadeiras e continuam sendo fundamentais para o 

movimento da tradição: a presença da desordem e da desarmonia, tão 

valiosas para a pândega carnavalesca. A Harmonia, representada nos 

quatro aspectos inerentes a um universo construído sobre alicerces da 

ordem, traz, também elementos importantes para pensarmos sobre a 

vida das máscaras na folia agrestina e sertaneja e podermos ampliar as 

reflexões para outros municípios pernambucanos. O Gracioso, o Belo, o 

Sublime e o Trágico, permeiam, de forma diferenciada, os folguedos. A 

partir desses campos da estética, imagens são refletidas em espelhos 

multifacetados, revelando Narcisos e soando as vozes da emoção, do 

sentimento, da paixão entre mascarados e assistentes, tão fortes 

quanto os sons propagados ao infinito.  

A Beleza está quase sempre associada a outras qualidades, por 

isso mesmo que muitas vezes existe um estreito laço entre aquilo que é 

Belo e o que é bom, porém o bom geralmente provoca o desejo de ser 

possuído, enquanto o Belo pode ser apenas contemplado, comovendo, 

agradando, suscitando admiração e atraindo o olhar. - junto 

 e 

expressões similares- é um adjetivo que usamos frequentemente para 

 (ECO, 2010, p.08). 

O Belo está atrelado à proporção, a uma ordem geométrica, a 

relações de medidas pautadas na harmonia e no ritmo. Eu mesma fui 

constantemente envolvida por essa realidade mágica nas ruas de 

Bezerros, e pude me emocionar ao percorrer também as ruas de 

Veneza, tecendo comparações com elementos encontrados na cidade 

interiorana4.  

Em Bezerros, muitos brincantes retratavam o encanto de 

coloridos personagens épicos, de figuras tiradas dos sonhos, de seres 

imaginários que espalhavam o brilho e a cintilância que encobriam as 

faces de papel machê. Ali fiquei surpresa pelas aulas de criatividade e 

bom gosto. Os simples e feios Papangus que originaram as brincadeiras 

se metamorfosearam com o tempo, registrando o processo inegável 

do movimento da tradição.  



287 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[5] Essa questão será 
abordada no Capítulo 08. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Nos dias em que estive em Veneza visitei as lojas de máscaras 

e conversei com os artesãos-artistas. Fiquei gratificada ao constatar 

que a manutenção de uma tradição de muitos séculos era preservada 

renovada, em cada recanto da cidade, que exalava o encantamento do 

imaginário que mantinha viva a Arte das máscaras.  

Tanto em Bezerros quanto na cidade Italiana, a Beleza do Belo 

era refletida nos espelhos dos brincantes, nas lentes das máquinas 

fotográficas dos turistas, nos olhos dos visitantes que se encantavam 

com os detalhes das máscaras; tudo isso assinalava o diálogo existente 

entre o local e o universal 5 (Dig. 17). E em cada um desses espelhos 

caleidoscópicos havia uma lição a ser aprendida. Cada imagem 

refletida: 
está repleta de germinações relacionadas à questão do 
duplo: encontro do Outro no Mesmo. Jorro virtual de 
imagens que configuram a alegoria do espelho, na qual a 
imagem refletida gera um paradoxo, pois é e não é real; o 
que denota o imbricamento entre real e imaginário, 
dimensões que forjam e retroalimentam a polifonia dos 
sentidos. (AMORIM; NOGUEIRA COSTA, 2010, p. 
132). 
 
 

Naqueles dois lugares, Bezerros e Veneza, separados por 

milhares de quilômetros de distância, os habitantes tinham formas 

próprias de se relacionarem com a natureza que os cercava e com a 

cultura que os envolvia; as palavras eram ditas através de línguas 

distintas e a poesia cantada na musicalidade de cada região. Cada 

contexto era marcadamente diferenciado e as máscaras falavam, 

amplificando os discursos dos silenciosos brincantes (Dig. 18). Elas 

narravam verdades sobre a importância do Belo para o homem e 

sobre a ligação dos indivíduos com a vaidade: sentimento que nutre, 

afaga, ajuda e dá prazer.  

 

  

 



288 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 

 
 

 
 

 

 

 
 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 

 
 [Fig. 01] O brincante se 
exibe nas ruas de 
Bezerros: vaidade à olhos 
vistos.  
(Acervo Graça Costa) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 02] Os Caretas de 
Triunfo: linguagem 
compartilhada. 
(Acervo Graça Costa) 
 
 
 
 
 

 

 
 

 

 

 
 

 



289 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
[Fig.03] Cartazes 
anunciam a identidade do 
Papangue sua alegria por 
ser brincante. 
(Acervo Júlio Pontes)  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 04] Tabaqueiros nas 
ruas: momento de se 
mostrar . 
(Acervo Graça Costa)  
 
 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



290 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 

 
 
 

 

 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
Sendo um dos mais respeitados deuses olímpicos Apolo, filho de Zeus e 

Leto, sempre foi um símbolo de inspiração profética e artística. Suas 

lendas foram repetidas incessantemente, influenciando a vida política e 

espiritual do mundo grego. Ao nascer, Zeus lhe cobriu de presentes, 

dando-lhe uma mitra de ouro e um carro puxado por cisnes. Temido 

pelos outros deuses, Apolo tinha o poder de proteção contra as forças 

malignas. Considerado deus da beleza, da razão, da harmonia, do 

equilíbrio, sempre foi representado exibindo todo o vigor da 

jovialidade e encanto. Com seu manto envolvendo-lhe o corpo 

musculoso, encantava o universo, pela sonoridade e magia de sua lira. 

Músico, era diretor do coro das Musas, com as quais teve muitos 

romances. A ele foi dedicado o templo de Delfos, no qual se apropriou 

do Oráculo, de mesmo nome. Revelava-se somente aos bons, não se 

mostrando a todos. Apolo era também conhecido como o deus da 

luminosidade, soberano das horas douradas do dia e da perfeição 

espiritual. Ligava-se às imagens figurativas e representava a aparência, 

a ordem e a medida. (GRIMAL, 2009). 

 



291 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

6.2 Espetacularização: Sob os Flashs e Holofotes. 

 
A actividade inconsciente do homem moderno não cessa 
de lhe apresentar inúmeros símbolos, e cada um tem 
certa mensagem a transmitir, uma certa missão a 
desempenhar, tendo em vista assegurar o equilíbrio do 
psique e restabelecê-lo. (ELIADE, 1992, p. 218). 
 
 

O Carnaval nas cidades de Bezerros e Afogados da Ingazeira, 

transforma-se a cada ano em um espetáculo de proliferação de 

imagens e isso afeta tanto a questão das construções identitárias dos 

brincantes, quanto dos lugares. Para Augé s hoje são 

 (1997, p.105) e existe no mundo contemporâneo um 

excesso de acontecimentos que interferem na linguagem da identidade. 

A mídia coloca as pessoas em relação ao mundo inteiro e neste 

movimento, os brincantes também se posicionam sob a luz dos 

holofotes, juntamente com as cidades que os abraçam. 

As manifestações populares e todos os discursos por elas 

veiculados ajudam na formação da identidade dos brincantes e, neste 

movimento, as cidades onde se desenvolvem as brincadeiras também 

vivenciam contínuos e diferenciados processos de elaborações 

identitária. O universo imagético presente nos folguedos é um 

elemento de visibilidade, alvo do assédio da Cultura de massa e da 

propaganda midiática. Os mascarados passam a ser reconhecidos 

como representantes da cultura dos lugares, no âmbito local e regional. 

A indústria cultural abarca as manifestações tradicionais gerando 

transformações. A festa pública muda os parâmetros da festa 

doméstica, pela presença de patrocinadores, da Cultura de massa, de 

novos códigos homogeinizadores. E, nesse processo dinâmico 

desenham-se as identidades dos municípios, que passam a ter atrelado 

ao nome a força de seus brincantes: Bezerros: Terra dos Papangus; 

Afogados da Ingazeira: Terra dos Tabaqueiros. Esses se tornam slogans 

publicitários. 

Em Bezerros detectei um marco a partir do qual houve uma 

mudança marcante na brincadeira dos mascarados, que passou a 

crescer e ampliar a visibilidade no âmbito regional. Em 1994 foi 

implantado nacionalmente o PNMT- Programa Nacional de 



292 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Municipalização do Turismo. Visava a conscientização, sensibilização 

e o estímulo para a descoberta e ampliação do potencial de cada lugar. 

O programa tinha por objetivo promover o desenvolvimento turístico 

sustentável em cada município, incentivando para que fosse 

reconhecido e despertado, em função de seus patrimônios históricos, 

ambientais e culturais: riquezas de cada região. Atrelando incentivo e 

gerenciamento de ações que orientavam os gestores locais e a 

população, fomentou a organização de oficinas para que fosse 

articulada uma formação geral sobre as questões que envolviam o 

turismo: orientação para uso de mão de obra local; produção e 

artesanato com matéria prima da região; preparo para a recepção dos 

visitantes. 

Em Bezerros, o Prefeito Lucas Cardoso apostou nessa ideia e 

na possibilidade de inserir a brincadeira dos Papangus como 

catalisadora do desenvolvimento turístico do município.  
Foi agindo com intensidade que preparou Bezerros para 
o novo século que se iniciava, inserindo o município no 
Programa Nacional de Municipalização do Turismo 
(PNMT), priorizou o carnaval e tornou a folia do 
papangu uma das festas mais populares do Brasil, 
reconhecida até no exterior. (SOUTO MAIOR, 2010, 
p.340). 
 
 

Segundo o historiador, a gestão do prefeito Lucas Cardoso, 

ocorreu em três mandatos, de 1989 a 2001. Foi um período de redenção 

desenvolvimentista para o município. O prefeito incentivou o 

reconhecimento dos Papangus como patrimônio local; intensificou o 

turismo ecológico no distrito de Serra Negra; criou a Estação de 

Cultura; atraiu empresários para a instalação de hotéis na cidade. Ele 

tudo visualizava em cima da cultura e tudo o que fazia dava certo

(mestre Lula Vassoureiro). 

O folguedo dos Papangus deixou de ser uma brincadeira de rua, 

adentrando no processo de inserção do município na corrida para o 

desenvolvimento turístico. A promoção dos mascarados foi 

incentivada e administrada em várias instâncias municipais e estaduais, 

envolvendo os gestores das secretarias de Cultura e Turismo.  

Nas escolas também houve o incentivo para que crianças e 



293 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] Diretora executiva do 
Governo, 40 anos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

adolescentes reconhecessem a importância dos mascarados de 

Bezerros, inserindo no currículo a disciplina turismo 
Dentro da matéria turismo os professores ensinavam a 
nossa cultura, passavam para ele a importância do 
Papangu, da máscara, então o resultado foi muito bom. 
Eu acho que quando a gente consegue atingir a criança, o 
jovem, o resultado é maior, é melhor. (Robeval Lima). 
 
 

Como av  Prefeito Lucas teve 

uma visão político- 1). Pelas 

sementes plantadas em sua gestão a Folia dos Papangus tomou corpo e 

voz. Hoje a festa dos mascarados é gigantesca e a cidade conta com a 

visitação de cerca de 500 mil turistas no período do Carnaval. 

Visitantes vindos da Capital e de muitos lugares do país se encantam 

com a brincadeira e passam a colocar o Carnaval de Bezerros como 

rota obrigatória no período momesco (Fig.01). 

Acredito que a proximidade da Capital revela-se como 

catalizador nessa dinâmica marcada por elementos envolvidos no 

âmbito da modernidade: a espetacularização, a cobertura midiática e o 

turismo. Inserida na agenda cultural do Estado, a festa dos mascarados 

revelou-se nacionalmente e internacionalmente, com a visitação cada 

vez maior de turistas estrangeiros.  

Paralelamente à amplitude da festa, a máscara do Papangu virou 

símbolo, pela necessidade de uma comunicação rápida e marcante 

exigida pela indústria do turismo e propaganda institucional. Durante 

esses anos que venho desenvolvendo a pesquisa sobre os mascarados 

carnavalescos observei o quanto a máscara, em função da sintetização 

de suas formas e complexidade de suas funções, transformou-se em 

símbolo de cada lugar. Usada nos panfletos institucionais, nos folders 

de hotéis e pousadas, na propaganda de sites, a máscara revela a cidade, 

a festa, o personagem, o Carnaval, a identidade dos lugares, através 

dos personagens da Cultura da Tradição.  
Apesar de Bezerros ter um leque de cultura, tem o 
artesanato da própria máscara, tem a Serra Negra, mas o 
principal mesmo que eu acho que caracteriza Bezerros é 
essa questão da terra do Papangu. Quem é que não 
conhece? (Marília Gabriela de Souza). 

 



294 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

É notório que a transformação da máscara em marca, logo, 

símbolo, é mais fortemente notada justamente nas cidades em que o 

processo de construção identitária, que associa o lugar ao folguedo, 

está mais arraigado. O Careta e o Papangu, símbolos identitários de 

Triunfo e Bezerros, são usados em todo tipo de propaganda local e 

regional, reiterando a ideia de que 

de identidade com 005a, p. 147). 

Nesses casos, para transformar-se em símbolo, houve uma 

minimização de formas, uma redução de grafismos, uma adequação de 

elementos, visando uma leitura rápida e precisa da informação 

desejada (Dig. 01). 

O símbolo tem muitas vezes um caráter e uma função 

comunitária, evoca as verdades construídas socialmente e que lhe dão 

representações aparentemente estranhas, mas ligadas simbolicamente 

por contiguidade, analogia, imbricação, englobamento  (MORIN, 

2005a, p. 148). Essas características podem ser observadas nas 

máscaras usadas como símbolo da Cultura da Tradição de alguns 

municípios de Pernambuco. o símbolo revela-se como a 

melhor forma de comunicar os mistérios que a palavra, na sua 

linearidade, não consegue transmitir  (LUCAS, 1989, p. 79). 

Reitero que existe uma diferença marcante entre os níveis de 

reconhecimento da identidade edificada nos municípios de Bezerros e 

Afogados da Ingazeira, tendo os Papangus e Tabaqueiros como 

elementos de visibilidade. Os mascarados afogadenses ainda possuem 

um reconhecimento muito restrito dentro do município e no âmbito 

estadual.  
Quando os portais de notícia começam a divulgar as 
cidades do interior que mantém as tradições do Carnaval 
pernambucano lembram sempre de, Papangus de 
Bezerros, Caretas de Triunfo, Maracatus de Nazaré da 
Mata, Caiporas de Pesqueira, Bichos de Vitória Santo 
Antão. Tudo bem são mais que merecedores! Mas e 
Afogados da Ingazeira com suas riquezas e personagens 
carnavalescos como, Genésio e sua burrinha, o boi de 
Hermes, as virgens, os Tabaqueiros, grupos de frevo, 
blocos, orquestra de frevo, entre outras manifestações 
que encontramos no próprio folião de rua? (mestre 
Beijamim Almeida). 



295 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[2] Doutorando em 
Antropologia, Eduardo 
foi Gerente Operacional 
na Casa do Carnaval e 
Coordenador de 
Patrimônio Imaterial na 
FUNDARPE. 
 
 

O mestre Beijamim preocupa-se com o reconhecimento dos 

valores de sua terra, dentre eles os Tabaqueiros. Realmente a 

propaganda do governo do Estado tem veiculado nesses últimos anos 

mensagens que enaltecem a riqueza da diversidade existente nos 

municípios pernambucanos. mbuco: um Carnaval que 

Vale por M  ou  foram slogans 

que propagaram a festa. Além do conhecido Carnaval da Capital e de 

Olinda, entram na agenda cultural do Estado como pólos de animação 

as cidades de Águas Belas, Arcoverde, Belém de São Francisco, 

Bezerros, Catende, Goiana, Ipojuca, Itamaracá, Jaboatão dos 

Guararapes, Nazaré da Mata, Paudalho, Pesqueira, Petrolina, Surubim, 

Tamandaré, Timbaúba, Triunfo e Vitória de Santo Antão.  

Acredito que ainda é muito restrito esse universo, se 

observarmos a diversidade e dimensão dos folguedos existentes em 

todo o Estado. Profissionais que participam ou dialogam com 

instâncias institucionais no âmbito a gestão pública reiteraram que a 

questão cultural gira muitas vezes em torno de seleções e escolhas, 

fruto de elementos político-partidários. Esse processo termina 

gerando visibilidades ou invisibilidades em relação às brincadeiras. 

Muitas vezes políticas personificadas também são determinantes nas 

instâncias organizativas ligadas ao poder público e a cultura sofre com 

isso.  

Gestores assinalaram, contudo, que está existindo, por parte 

do Estado, um movimento na tentativa de interiorização da política 

cultural através do Festival Pernambuco Nação Cultural e formação de 

fóruns regionais nas RD-Regiões de Desenvolvimento, com 

organização de comissões setoriais por linguagens culturais. A partir 

de 2012 houve o lançamento do edital regionalizado do Fundo de 

Incentivo à cultura - FUNCULTURA, para atender demandas das 

classes produtoras, artísticas e gestoras, visando atingir as 12 Regiões 

de Desenvolvimento do Estado (Eduardo Sarmento2) 

Em relação a Afogados da Ingazeira, a figura do Tabaqueiro 

ainda não se constituiu em marca forte e presente, aplicada nas 

diversas mídias que fazem a comunicação da festa carnavalesca e isso 



296 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

certamente repercute no âmbito estadual. A cidade ainda não utiliza, 

de maneira contundente, a imagem do mascarado como símbolo para 

propaganda turística, comercial ou institucional, embora reconheça a 

importância do folguedo para a identidade do município 

Existe um orgulho muito grande dos moradores que percebem 

o valor dos mascarados para a tradição local, porém no âmbito 

institucional, a cidade agora é que inicia um processo de uso da 

imagem do mascarado como representante de sua cultura. Como 

prova disso constatei, pela primeira vez, o destaque do nome 

Tabaqueiros nos panfletos da Prefeitura, no Carnaval de 2012. Embora 

o Concurso dos mascarados já fizesse parte da programação municipal, 

passou a constar naquele ano, na propaganda da Secretaria de Cultura 

o slogan Aqui a gente faz a melhor folia dos Tabaqueiros . No ano de 2013 

novamente a referência aos mascarados, já com uma relevância maior-  

Carnaval Afogados da Ingazeira: Tradição dos Tabaqueiros  Nesse ano o 

Tabaqueiro teve também destaque como homenageado e as máscaras 

apareceram na decoração da cidade. Assim o símbolo ganhou lugar e 

importância, acionando a força identitária do folguedo no município 

sertanejo (ANEXO 01). 

 

6.2.1 Concurso: o Desfile da Vaidade. 

 
No processo de afirmação e ampliação da identidade pautada 

na figura dos mascarados, e na perspectiva da inserção da festa 

carnavalesca no movimento da espetacularização, os Concursos 

municipais são realmente elementos de suma importância, que 

merecem destaque e atenção. A vaidade dos brincantes é acirrada na 

hora do desfile e da competição. 

Detectei que na história das brincadeiras os Concursos, 

algumas vezes, foram estrategicamente organizados pelos próprios 

brincantes ou pelos órgãos responsáveis pela Cultura e Turismo, como 

forma de manter, reviver ou ampliar os folguedos. Isso significou uma 

passagem da brincadeira mais livre de rua para uma preocupação com 

o desfile nos palcos, com o julgamento de itens demarcados por 



297 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

jurados convidados para avaliar os mascarados. Houve 

consequentemente, uma interferência na estética, a partir de critérios a 

serem pontuados pelo júri. 

Na realidade atual, os Concursos direcionados pelas prefeituras 

são marcados por uma forte comunicação entre mascarados, 

moradores e turistas. Realçados pelo brilho, pelas cores, pela beleza 

dos brincantes fantasiados, eles acontecem em locais públicos 

determinados: cenários dos eventos. Os jurados avaliam, no caso 

específico de cada cidade, as fantasias, as máscaras, a destreza com os 

relhos, a gestualidade dos brincantes, as mensagens trazidas nas 

tabuletas, os adereços, a criatividade, o luxo e originalidade.  

Todos esses elementos passam também a ser significativos 

para a medida do desempenho dos brincantes, frente à identidade 

assumida: representante da Cultura do município. Como formas de 

expressão, indexadores na comunicação, apresentam-se tal qual 

emblemas que chamam a atenção, maravilham e encantam (Dig. 02). E 

assim,  
o espetáculo, como tendência a fazer ver (por diferentes 
mediações especializadas) o mundo que já não se pode 
tocar diretamente, serve-se da visão como sentido 
privilegiado da pessoa humana - o que em outras épocas 
fora o tato [...]. (DEBORD, 1997, p. 18). 
 

Para aqueles que se preparam para os Concursos a brincadeira 

não se restringe a circular nas ruas, entrar nas casas, conviver 

prazerosamente com parentes e amigos. O desempenho do brincante 

é medido por critérios de avaliação predefinidos pelo poder 

institucional municipal, gestor do evento.  

Os Concursos me fizeram refletir sobre a forma como os 

brincantes criam seus discursos performáticos. Os corpos encobertos 

pelas fantasias acetinadas, as máscaras e adereços que constituem 

personagens, os textos escritos que veiculam mensagens, a 

gestualidade vivida de forma plena, tudo isso interfere no desempenho 

dos mascarados e na sua relação com os espectadores. O público 

presente usufrui diretamente dessa linguagem, emociona-se e 

demonstra sua empatia através de calorosos aplausos e insistentes 

registros fotográficos.  



298 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] A categoria tradicional 
guarda características da 
brincadeira em sua forma 
mais simples- a 
criatividade rege o 
trabalho de elaboração. 
Na estilizada há uma 
presença mais requintada 
das máscaras e fantasias.- 
o luxo e a exuberância 
marcam a criação. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[4] No ano de 2010 o 
tema foi Carnaval de 
Bezerros: Cultura, Cores e 
Tradições. Em 2011, Do 
Frevo ao Samba, os Papangus 
Fazem o Melhor Carnaval. 
Em 2012, História e 
Tradição com os Papangus é só 
Emoção. Em 2013, A 
Magia dos Papangus. 
 
 
 
 
 
 
 

A audiência de distantes lugares passa a ser espectador, 

assistindo a transmissão elaborada pelos atentos profissionais das 

emissoras de comunicação em massa, que reportam detalhadamente 

cada parte do evento. E assim as identidades construídas criam uma 

dimensão que ultrapassa a abrangência local, atingindo, sem limites 

espaciais e temporais, o mundo. Tudo isso instrumentaliza e amplia a 

materialização das identidades: individual, coletiva e dos lugares. Nesse 

processo a vaidade é marcante, e me faz compartilhar com a ideia de 

que a vaidade é a pele da alma, envolvendo as emoções e as paixões 

(NIETZSCHE, 2006).  

Em Bezerros o Concurso na categoria adulta possui três 

modalidades: individual, dupla e grupos, sendo julgada a categoria 

tradicional ou estilizada3. O evento acontece no domingo de Carnaval, 

dia do desfile do Bloco dos Papangus, organizado pela secretaria de 

Cultura e Turismo, a partir da temática de cada Carnaval (Dig. 03). 

O palanque sobre o qual desfilam os Papangus é montado, 

estrategicamente ao lado da Prefeitura, na Praça Duque de Caxias, 

permitindo que o público e as autoridades acompanhem o evento: 

momento áureo da folia dos mascarados. Existe também o Concurso 

infantil, crianças de hum a sete anos e infanto-juvenil, de oito a 

quatorze anos, que acontece na segunda-feira de Carnaval, no mesmo 

local. 

Seguindo as instruções normativas do Concurso dos Papangus, 

a comissão julgadora utiliza como critérios para definir a premiação a 

irreverência, a originalidade, a criatividade, os adereços e as fantasias. Um ponto 

importante é a integração e harmonia com a temática do Carnaval, 

definido a cada ano4. Segundo as normas, os participantes fazem suas 

inscrições e dão nomes às fantasias, recebendo um adesivo com 

numeração que os identifica. Devem acompanhar o Bloco dos 

Papangus, mantendo-se mascarados até o término do evento, que tem 

início às 10h do domingo de Carnaval.  

No momento do desfile dos mascarados Bezerros ficava com 

as ruas superlotadas. Os brincantes assinalaram a emoção sentida pela 

visão que têm da multidão pelos pequenos orifícios das máscaras. 
 



299 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Na hora de desfilar é aquele montão de gente 
observando a gente. É hora realmente que todos 
conhecem a fantasia porque é lotado aquela frente ali. Já 
que eu faço, eu gosto de apresentar no Concurso, por 
que tem a questão dos jornalistas, a mídia tá presente e a 
população. Todos têm a oportunidade de ver a fantasia. 
(Marília Gabriela de Souza). 
 
 

A ampliação da visibilidade da festa e do evento na última 

década certamente interferiu no aparecimento de máscaras e fantasias 

cada vez mais elaboradas, distante da estética Papangus que originaram 

o folguedo. Perguntei aos moradores e brincantes se todo o assédio 

que cercava a brincadeira não descaracterizava o folguedo. As opiniões 

variaram muito. Alguns destacavam a necessidade de retornar a uma 

brincadeira mais simples, na qual o povo brincava sem a preocupação 

com a beleza, luxo, exuberância ou outros requisitos para o Concurso, 

bem como o desejo de aparecer, ser visto e fotografado. 
O Papangu de verdade acabou. Hoje é um desfile de 
máscaras granfinas. Papangu não é isso. O nome mesmo 
tá dizendo: Papangu é brincadeira, é irreverência. É você 
brincar com seu anonimato, você entrar nas casas alheias.  
o pessoal, mesmo sendo um desconhecido, desfigurado, 
feioso, ele adere, né? Te acolhe. E hoje não é mais isso. É 
um corredor de desfile de fantasia. Fantasias granfinas. 
Fantasias que não têm nada a ver com o Papangu. Esse é 
meu ponto de vista. (Erivan Feitosa). 

 
Outros, mesmo saudosos, reconheciam a necessidade de 

mudanças, seguindo um movimento irremediável da tradição. 
Aquela época era o Papangu. Voce saía todo rasgado, né? 
Pegava aquelas meias que a gente usava mesmo. Pegava 
aquelas meias para colocar nas mãos. E saía todo 
malamanhado. Aquilo ali era o Papangu! Mas hoje em dia 
a gente vê, nos carnavais de Bezerros, eu não considero 
as máscaras como que sejam do Papangu mesmo. 
Porque... eu não vou dizer que a gente deve permanecer 
o tempo antigo, porque cada época a gente tem que dar 
uma reformada, né? Mas naquela época fazia gosto a 
gente ver as máscaras do Papangu mesmo. (Zé Pedro).  
 
 

Em Bezerros o movimento da tradição seguia a flecha do 

tempo, marcado pelas mudanças e permanências. Cada vez mais o 

espetáculo se ampliava.   

Em Afogados da Ingazeira o Concurso acontece na Praça de 

Alimentação, no centro da cidade, na noite de segunda-feira de 

Carnaval. Ali os moradores prestigiavam a iniciativa institucional, 



300 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[5] O Casal 20 foi 
vencedor nesse ano. Os 
brincantes Arlindo Miguel 
e José Damião eram 
pedreiros e 
confeccionavam suas 
máscaras.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

aplaudindo os Tabaqueiros de diversas idades, que, vaidosos, se exibiam 

para a pequena multidão que se aglomerava em frente ao palco. (Fig. 

02). 

O Concurso no Carnaval de 2011 na cidade sertaneja foi muito 

significativo para que eu observasse a dinâmica do evento e a 

dimensão e importância daquele momento vivido coletivamente. A 

cidade estava reunida à espera do desfile dos mascarados. Certamente 

aquele era um marco importante no calendário festivo. Muitos 

comiam e bebiam aguardando a apresentação dos Tabaqueiros que 

circulavam ansiosos pela chegada da hora do desfile. Sob o palco, as 

inscrições eram feitas por um funcionário da Prefeitura e sobre a mesa 

os troféus para premiação dos vencedores (Fig. 03).  

Com o júri a postos, a voz grave do locutor iniciou a chamada 

dos participantes. Enquanto desfilavam sob os olhos atentos dos 

assistentes que se manifestavam com gritos e aplausos, um grupo 

barulhento exibia suas fantasias e máscaras emborrachadas: alguns, 

seguindo a tradição do anonimato; outros, colocando as máscaras fora 

da face, deixavam-se exibir sem constrangimento. Tratava-se de 

adolescentes, ansiosos pela competição. O horror estava presente, nas 

máscaras, nos adereços e fantasias: próximo a mim militares galácticos, 

saídos de histórias de cinema, com suas elaboradas armas de 

brinquedo (Dig. 04). 

O mestre Beijamim e sua filha esperavam, pacientemente, o 

início do Concurso, com suas máscaras artesanais, bem diferentes da 

maioria dos brincantes. Outro destaque era o Casal 205, com máscaras 

que chamavam a atenção pela abundância de materiais e criatividade. 

Logo começaram as chamadas. A grande maioria desfilou 

individualmente. Cada um exibia-se da melhor forma, tentando 

conquistrar os jurados e o público, que aplaudia. Finalmente a 

esperada premiação. Em terceiro lugar um Tabaqueiro com máscara 

industrializada; em segundo lugar o mestre Beijamim; em primeiro, o 

Casal 20. 

O resultado mostrava que as máscaras industrializadas ainda 

tinham uma boa receptividade, mesmo existindo uma luta pelo resgate 



301 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

do uso das máscaras artesanais. Esse era um propósito perseguido 

pelo mestre Beijamim há muitos anos e ampliado através das oficinas 

por ele dirigidas, com o apoio institucional. Assinalando seu desejo de 

manter essa tradição me disse em uma das nossas conversas, com um 

tom de desabafo: quando eu tiver 30 mascarados desfilando com 

máscara artesanal, eu deixo de participar do Concurso . Para ele o 

evento representava não apenas um momento para exibir-se como 

brincante e artesão-artista, mas uma oportunidade de trazer para a 

cena o debate sobre o movimento da tradição: permanências e 

mudanças construídas na linha espiralada do tempo. 

Observando o processo de espetacularização em Bezerros e 

Afogados da Ingazeira entendi que, embora exista uma diferença 

visível na dimensão das festas carnavalescas nas duas cidades e, dentro 

delas, dos Concursos municipais, a vaidade continua a ser um elemento 

de suma importância para os mascarados. As máscaras viabilizam o 

mostrar-se, o exibir-se, o fazer-se ver e tornam-se o elo entre os brincantes 

e a audiência. Quantitativamente, essa relação é gigantesca no caso de 

Bezerros e relativamente pequena no caso de Afogados da Ingazeira, 

porém, em ambos os municípios, seladas pelas teias do prazer.  

 

6.2.2 Papangus: de Bezerros para o Mundo 

 
Lembro que naquele ano de 2011 o Carnaval aconteceu no 

início de março e resolvi sentir o clima dos preparativos em Bezerros, 

no final de janeiro. Decidi visitar primeiramente os órgãos 

institucionais municipais para conversar com os gestores. Como pude 

comprovar na pesquisa desenvolvida em Triunfo, é muito importante 

a identidade múltipla vivenciada por muitos dos funcionários dos 

órgãos municipais. Eles ocupam cargos decisivos nas secretarias 

ligadas à Cultura e Turismo e são também brincantes atuantes, 

preocupados em manter a tradição dos folguedos. Posso dizer que 

muitos deles ocupam posição de destaque na hierarquia dos meios 

sociais e culturais locais, lugares de prestígio, servindo como mentores 

para o movimento de manutenção e também transformação das 



302 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[6] Realmente era 
marcante a participação 
de Robeval Lima no 
âmbito cultural 
bezerrense. Foi secretário 
de turismo e cultura e 
também respondeu pela 
pasta de educação. 
Afirmava ser brincante 
desde os 15 anos de idade. 
Renomado artista plástico 
já contava com cerca de 
20 premiações  
no Concurso dos 
Papangus. 
 
[7] Claudenize Santos era 
curadoura, artesã- 
artistaresponsável pela 
organização da decoração 
da cidade nos diversos 
períodos festivos do ano. 
Ela gerenciava uma 
equipe de artesãos e 
costureiras para a 
execução dos trabalhos do 
Carnaval. 
 
[8] Walter Benjamin 
(1994) observa que o 
trabalho artesanal possui 
um ritmo lento e 
orgânico. O tempo no 
qual se inscreve é um 
tempo mais global, um 
tempo de contar e assim 
os movimentos 
constantes e precisos do 
artesão têm uma relação 
profunda com a atividade 
narradora.  
 

brincadeiras.  

Em Bezerros encontrei - na Secretaria de Turismo, Cultura, 

Desenvolvimento Econômico e Esportes, na Prefeitura, no Espaço 

Papangu existente na Estação da Cultura e no Polo Cultural de Serra 

Negra - diversos brincantes-administradores ligados aos preparativos 

do Carnaval 2011 no município e da atuação dos Papangus no Carnaval 

do Rio de Janeiro. Naquele ano a Prefeitura recebeu o convite para 

participar no desfile da Escola de Samba Império da Tijuca, que fazia 

parte do grupo de acesso do Carnaval carioca. O enredo da Escola - o 

Mundo em Carnaval: um Olhar Sobre a Cultura dos Povos- traria diferentes 

festas celebradas nos diversos continentes no período momesco. Dos 

cinco carros alegóricos, um apresentaria as folias brasileiras, tendo 

como destaque os emblemáticos Papangus de Bezerros. 

Após visitar a cidade e reunir-se com diversos artesãos-artistas 

locais, o carnavalesco carioca Severo Luzardo ficou bastante 

impressionado com o trabalho de Murilo Albuquerque 

responsabilizando-o pela confecção das máscaras que seriam usadas 

para compor um carro alegórico e uma ala com 120 Papangus.  

Murilo falou emocionado das 30 máscaras gigantes, com 1,5m 

de altura, confeccionadas para o carro alegórico e das fantasias e 

estandartes idealizados por Robeval Lima6 e confeccionadas por 

Claudenize Santos7 (Dig. 05). 

Tratáva-se de uma oportunidade de seguir os rastros das 

associações de humanos e não humanos - brincantes, moradores, 

gestores, máscaras, fantasias e adereços - coletivo que se formara, 

respondendo às necessidades daquele maravilhoso convite. Na visita à 

Secretaria de Turismo e Cultura pude presenciar a equipe de 

costureiras e artesãos executando os estandartes. Aproveitei para 

conversar sobre a brincadeira, atiçando a memória do grupo, 

enquanto, sem interrupção, o trabalho artesanal era executado8. Neste 

contexto, o trabalho manual alia-se ao trabalho de lembrar e de contar. 

(COSTA, 2009b). 

Era muito grande o orgulho de todos e a ansiedade pela 

possibilidade de transpor o âmbito local para o nível nacional através 



303 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

da propaganda midiática. Ser visto pelo público presente no desfile e 

pelos espectadores de outros estados era realmente esplendoroso: uma 

massagem no ego, um fermento para a vaidade. Nesse processo de 

troca que começaria na própria avenida onde aconteceria o desfile, 

aptar o olhar do outro é uma estratégia de visibilidade essencial para 

o estabelecimento de uma relação interativa, a fim de se obter 

reconhecimento como sujeito de um sistema de relações e práticas 

(SÁ; CONTIJO, 2010, p.27). 

Naquele momento que antecedia o Carnaval havia uma grande 

expectativa em relação ao resultado do desfile e uma esperança que a 

Império da Tijuca voltasse a ficar entre as escolas do grupo de elite do 

Rio de Janeiro. Havia um excesso de atenção, pois a cultura bezerrense 

apareceria para o mundo, o que enaltecia a ideia de que  excesso 

sobrevém como uma vibração que legitima e dá sentido à monotonia 

 (MAFFESOLI, 2003, p. 87). 

O desfile aconteceu com todo o brilho e pompa. Embora 

tenha ficado em sétimo lugar, a Escola Império da Tijuca ganhou o 

Estandarte de Ouro de melhor Escola do grupo de acesso do Rio de 

Janeiro - considerado um dos prêmios mais importantes do Carnaval 

carioca, uma iniciativa do jornal o Globo. Essa certamente foi uma 

vitória também para Bezerros e seus vaidosos mascarados.  
Ah! Foi muito bom! A emoção foi indescritível, né? Eu 
estava em cima de um carro alegórico que eu tinha 
confeccionado juntamente com Murilo, a gente 
confeccionou aquele carro alegórico todo, muito bonito 
e na frente a ala de Papangus que eu tinha criado as 
fantasias, 100 Papangus. A gente olhava assim... Meu Deus 
eu não acredito que uma coisa que eu criei. Bezerros tá 
aqui, né? No Rio de Janeiro. Sendo televisionado, para o 
mundo inteiro... na Sapucaí e a gente sendo ovacionado o 
tempo todo, os Papangus de Bezerros. (Robeval Lima). 
 
 

6.2.3 Brincadeira de Homem: Toque de Mulher 

A leitura corporal é feita de modo distinto entre homem 
e mulher [...]. Na verdade, em sua forma, estrutura, estilo, 
comportamento, a beleza de uma mulher assume 
diferentes maneiras de ser manifestada, legitimada, lida, 
entendida, usada e articulada. (SÁ; CONTIJO, 2010, 
p.24). 

 
 

A vaidade permeia os labirintos da existência humana, 



304 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

independente do gênero. Tanto os homens, quanto as mulheres 

satisfazem-se com a possibilidade de fazer-se ver e nessa relação de troca 

existe o espelho, que é o olho do outro, cuja imagem repletida causa 

efeitos: admiração, palavras de elogio, interjeições que provocam o 

envaidecimento. Existem também outros espelhos, nos quais homens 

e mulheres vêem a si mesmo e, como Narciso, apaixonam-se pela sua 

própria imagem refletida. (Dig. 07). 

Na história distante das brincadeiras dos mascarados a Beleza 

do Feio despertava o sentimento de medo, de incômodo e também de 

prazer. Os depoimentos apontam que nesse tempo, um século atrás, as 

brincadeiras eram predominantemente masculinas. 
Não! Era homem. Eram lanças, você molhava as pessoas 
com lança, lança de plástico e bomba. Tinham as 
bombinhas de cano. Era para sair na rua com uma lança 
na mão molhando o outro. Era piche, aquelas tintas 
preta, talco, né? Era um Carnaval assim... era o mela-
mela. E os Tabaqueiros participavam mas era menos. Era 
assim eles surgiam e desapareciam. Era muito 
interessante e mulher não participava, né? Naquele 
tempo. (Edvânia Alves).  

 
Não me lembro assim, que eu vi alguma vez na minha 
vida uma mulher fantasiada de Papangu. Sempre vi 
homem. Era sempre aquele vozeirão [muda a voz], 
dizendo que era um homem, né? E que pedia dinheiro. 
(Maria Lúcia Nogueira). 
 
 

Os moradores de Bezerros e Afogados da Ingazeira falaram 

incansavelmente da emoção sentida com a aproximação dos 

mascarados. Acredito que os brincantes sentiam uma espécie de prazer 

com o medo que provocavam, pois, no momento em que percorriam 

as ruas com seus chicotes em punho e suas máscaras horrendas, tinha 

o poder de provocar reações, de perturbar a ordem cotidiana, a partir 

da desordem carnavalesca. Essa possibilidade envaidecia-os, pois era 

uma prova de poder. 

Com o passar dos anos a brincadeira masculina despertou o 

interesse das mulheres. A máscara viabilizava o anonimato e as 

brincantes aderiram à pândega, despistando a curiosidade dos parentes 

e amigos, que pensavam tratar-se de figuras masculinas. As brincantes 

colocavam enchimentos sob as roupas velhas, parecendo obesas, 

disfarçando assim a silhueta feminina. Envaideciam-se dessa astúcia, 



305 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

aproveitando-se da liberdade festiva. 
A mais importante inversão é a dos papéis femininos e 
masculinos, que tem como característica ridicularizar ou 
suprimir a sociedade masculina durante o tempo de sua 
realização. As mulheres ocupam a cena social, todas se 
portam ao avesso das regras que regem seu 
comportamento comum, algumas dentre elas fazem o 
papel dos homens encampando signos e símbolos da 
masculinidade e da virilidade. (BALANDIER, 1997, p. 
133). 

  
 

O autor assinala que as mulheres, ao viabilizarem a inversão de 

papéis e a desordem cerimonial, afastam-se de um certo confinamento 

dos espaços privados e marcam sua presença no âmbito social, 

igualando-se ou até suplantando os homens. Nesse sentido, muito 

mais importante que dominar o relho para participar do duelo ou 

exibir-se com uma bela fantasia nas ruas das cidades era poder 

desfrutar do prazer compartilhado da brincadeira de velar a própria 

identidade, como feios brincantes irreconhecíveis. 
 

Não, não [reconhece]. Até mesmo porque muitas vezes 
voce não sabe quem é quem. Às vezes a mulher se veste 
de homem e o homem se veste de mulher e ninguém 
sabe quem é quem. Fica diferenciado, né? Eu acho que é 
por aí que a coisa funciona. Porque você fica naquela 
dúvida: ? senhor Pedro? Se vestido de mulher com a 
máscara? Ninguém vai saber que é senhor Pedro, né? É 
essa coisa de esconder a pessoa. É. (Cícera dos Santos).  
 
 

Na pândega dos mascarados a Beleza do Belo também toma 

conta das ruas e, nesse contexto, as mulheres partem em busca de uma 

outra estética, perseguida com afinco. 

 Esta passa a ser uma pergunta ouvida nos 

dias de Carnaval. 

Tanto o mestre Lula Vassoureiro, quanto o meste Beijamim, 

assinalaram esse movimento das brincadeiras dos Papangus de Bezerros 

e dos Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira, destacando a importância 

de apoiar a inserção feminina nos folguedos. 
As mulheres também que... as moças gostam muito dessa 
brincadeira. Que fica uma fantasia muito bonita e sair na 
casa das amigas e nós saímos da casa dos amigos, 
comendo, bebendo. (mestre Lula Vassoureiro). 

 
 
 



306 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

A brincadeira é mais em grupo. Geralmente é o pessoal 
dos bairros que organiza. Aqui eu pego mais a molecada. 
Eu gosto mais da meninada, das mulheres. Muita gente 
acha que é coisa só de homem [...] (mestre Beijamim). 

 
Ao desenvolver a pesquisa dos Caretas de Triunfo eu fiquei 

ciente da relevância da participação feminina para a vida, preservação e 

mudanças dos folguedos dos mascarados. O aprofundamento do 

estudo a partir dos Papangus e Tabaqueiros serviu para comprovar que, 

com a entrada das mulheres vão se inserindo novos significados e 

valores ao ritual das brincadeiras. Com isso o cosmo da vaidade 

também é atingido: a vaidade feminina é um solo culturalmente 

cuidado e cultuado.  

Nas ruas de Bezerros a Beleza do Belo ampliou-se pela 

inserção das mulheres. A brincadeira foi evoluindo e com o passar 

dos tempos as mulheres também entraram na brincadeira. A 

brincadeira fi  (Suely Aparecida). 

O cuidado com a temática, a riqueza das fantasias, o 

detalhamento das máscaras, tudo forma um conjunto de glamour e 

sedução. A Beleza do Feio toma pinceladas de criatividade quando as 

brincantes femininas desfilam anonimamente pelas ruas da cidade. Em 

Afogados da Ingazeira as meninas treinam com os chicotes e 

acompanham os grupos de Tabaqueiros, predominantemente 

masculinos. Hoje já existem grupos de Tabaqueiras. (Fig. 04). 
Tem grupo só de mulheres. Só de mulheres. É incrível. 
Você ver um monte de mulher se mobilizando e dizer 

Vou sair de Tabaqueiro . No início da brincadeira 
não saíam. Só homens e não tinham crianças. Raramente 
você via uma criança de Tabaqueiro. Saíam correndo 
quando viam um Tabaqueiro mais velho, com medo. Eu 
acredito que não tem 10 anos não, de ter mulher de 
Tabaqueiro. Mas as crianças mais. [...] Em 80 eu saía de 
Tabaqueiro. (mestre Beijamim). 
 
 

Seguindo os itinerários do segredo muitos brincantes seguem 

as regras do anonimato, burlando sua verdadeira identidade. Como as 

mulheres, as crianças e anciãos marcam a pândega dos mascarados, 

trocando aprendizagens e experiências. E todos elaboram e 

reelaboram as trajetórias da vaidade (Dig. 07 e 08). 
  

 



307 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 01] A multidão  
invade Bezerros. 
(Acervo Julio Pontes) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.02] A população 
prestigia o Concurso dos 
Tabaqueiros. 
(Acervo Graça Costa) 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



308 
 

Capítulo 6- A Vaidade: Fazer-se ver 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 03] Envaidecidos 
Murilo e Robeval vêem 
seu trabalho reconhecido. 
(Murilo Albuquerque). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 04] Sem máscara a 
Tabaqueira demonstra seu 
carinho. 
(Acervo Graça Costa) 
 

 

 

 

 
 

 

 

 

 



PARTE 04: LUA MINGUANTE



310 
 

PARTE 04: Lua Minguante 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Considerada a deusa do mistério e da magia, Selene sabia de tudo o que 

acontecia no universo e tinha o poder de interromper a vida de 

qualquer deus. Conhecida como a deusa do oculto, ajudava os 

humanos a encontrar coisas perdidas (KURY). 

A Lua Minguante nasce à meia-noite e dorme ao meio-dia. Tem a 

forma de um semicírculo de luz. Num constante movimento os claros 

e escuros desenham a extensão da face lunar vista da Terra. Mudanças 

e permanências que envolvem a existência astral.  

Numa mesma dinâmica, os folguedos dos mascarados nascem e 

morrem; renascem e ampliam-se; renovam-se e se mantêm: é a 

tradição em constante transformação. Um prazer individual e coletivo 

envolve essas mudanças. Precisamos acompanhar o fluido social através de 

suas formas sempre provisórias e mutáveis. Observar os fluxos, as mudanças, o 

movimento do campo. A partir daí fazer um texto denso, narrando não 

informações, mas trans-formações, descrições e traduções. Registrar sem filtrar. 

Descrever, e não rotular. (LATOUR, 2012). 

 



311 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

7. O PRAZER: PODER DA IDENTIFICAÇÃO  

 

 
  

  
 

 
Assim é que, além ou aquém do mundo da lei e do mundo 
das leis, podemos ver, em certos momentos, o jogo e os 
jogos, o prazer e os prazeres, a emoção e as emoções, 
retomarem um lugar de importância na estruturação 
social. (MAFFESOLI, 2003, p.78). 
 
 
Se não promover a festa hoje [...], simplesmente perderá o 
agrupamento, que não é um edifício à espera de 
restauração, mas um movimento que precisa continuar 
(LATOUR, 2012, p.63). 
 

 
 



312 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Existem muitas formas de sentir prazer. Afrodite, deusa do amor, da 

fertilidade e da beleza, espalhava o prazer através da sedução. Com os 

seios cobertos por conchas marinhas, transformou os frutos do mar 

em alimentos afrodisíacos. Teve muitas relações amorosas, dentre elas 

as paixões por Hermes, Poseidon e Dionísio. A pomba era sua ave 

favorita. As Musas, por sua vez, provocavam o prazer por onde 

passavam. Estavam sempre presentes nas grandes festas dos deuses, 

cantando, dançando com seus instrumentos musicais e adereços, 

deleitando os participantes. Eram representadas como jovens belas e 

modestas, inspiradoras de todas as manifestações da inteligência e da 

sensibilidade: Calíope, Musa da Poesia Épica; Érato, da Poesia 

Romântica; Clio, da História; Melpômene, da Tragédia; Polímnia, dos 

Hinos; Terpsícore, da Dança; Tália, da Comédia; Urânia, da Astronomia 

e Euterpe, da Música. Esta última era conhecida como a que dá prazer. 

Inventora da flauta tinha esse instrumento como atributo. Era também 

reconhecida como a deusa da poesia lírica. Sua irmã Terpsícore, 

espalhava o prazer através dos bailados. Acompanhada sempre por 

uma lira, essa deusa encantava pela destreza corporal, sendo também 

conhecida como mãe das sereias. Já as Ninfas, divindades da natureza, 

espalhavam prazer por serem mensageiras da alegria e da felicidade. 

Habitavam os bosques, os lagos, os campos e as montanhas, 

provocando admiração dos deuses do Olimpo (KURY, 2008). 



313 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
[1] A ética da estética, 
segundo Maffessoli, pode 

um laço social baseado 
em emoções comuns, 
sentimentos 
compartilhados, afetos 
postos em jogo na cena 
pública. Nesse sentido a 
imagem põe em curto-
circuito a história ou o 
tempo finalizado do 
projeto. A imagem é a 
ordem do flash, da 

 
(2003, p.68). Há uma 
participação com o 
mundo e com os outros, a 
partir da empatia, 
encontro e comunhão. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

7.1 Os Caminhos do Prazer 

Pintamos, esculpimos, compomos, escrevemos com 
sensações. Pintamos, esculpimos, compomos, 
escrevemos sensações. (DELEUSE; GUATTARI, 1992, 
p.216). 
 
 

O homem vive no encalço do prazer. Esse é um sentimento 

que o acompanha desde o nascimento, entremeando as mais simples e 

corriqueiras ações. O prazer do alimento, do sexo, do sono. O prazer 

do conforto ambiental, do abrigo, da segurança. O prazer individual e 

coletivo: manifestações que, pela similaridade conjunta despertam um 

sentimento de ser semelhante

.  

Hoje não é a razão, tão pregnante na modernidade, que rege o 

indivíduo, mas os sentimentos, os humores, os afetos e as mais 

diversas dimensões não racionais do mundo. Forma-se, assim, um 

espírito coletivo, uma subjetividade de massas, uma interação 

globalizante: a ética da estética1. Nela está presente de uma espécie de 

Nessa troca 

importa-nos a existência do outro, meu próximo, e do Outro, o social.  

Assim, a vida, em relação, pode ser compreendida pela expressão de 

sentimentos de pertença, o reconhecimento de que fazemos parte de 

determinados grupos, participamos coletivamente de conjuntos que 

ajudam a construir nossa identidade. Ampliando essa idéia, Latour 

(2012) chama a atenção para ficarmos atentos à formação dos grupos, pois 

eles é que nos dão as pistas para entendermos melhor as nuances do 

social. Nessa perspectiva, passamos da certeza de determinar o que age 

e de que maneira age, para visualizar as coisas imprevisíveis. 

Muitos são os momentos que nos despertam sensações, nos 

trazem interesse, dão prazer. Grandes concentrações, multidões de 

toda ordem, transes múltiplos, fusões esportivas, excitações musicais, 

efervescências religiosas ou culturais  (MAFFESOLI, 2003, p. 35). Daí 

tudo forma um convívio dinâmico. A medida da vida passa a ser a de 

viver sem medida, entregar-se a essa orgia coletiva, aos frenéticos dos 

sentidos, retornando aos preceitos de Dionísio, revivendo a serenidade 

do kairos grego e captando os múltiplos momentos da existência, 



314 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[2] Em O Nascimento da 
Tragédia, ou Helenismo e 
Pessimismo (1886), 
Nietzsche vê a Arte como 

verdadeiramente 

irá se transformar em 
Humano, demasiadamente 
humano (1886), quando a 
Arte pode ser 
compreendida como força 
ativa para dar sentido à 
existência, fora do âmbito 
da dor e da culpa. Assim a 
vida passa a ser regada 
pelo prazer e alegria. Não 
há necessidade, portanto, 
de buscar uma justificativa 
para se viver embasado na 
necessidade de redenção, 
legitimação, mas na 
intenção de se viver 
plenamente. A vida pode, 
finalmente, justificar-se 
por si só. (DELEUSE, 
1976). 

denominado por Maffesoli de  (Dig. 01). 

O autor assinala de forma contundente o reencantamento do 

valorização do banal, do ordinário, de pequenos atos que caracterizam 

o cotidiano. É a marca de uma relação entre os indivíduos e com o 

mundo, feita da empatia, da participação e da comunhão. 

O prazer foi mais um tema recorrente na pesquisa dos 

mascarados. Esse sentimento acionou as lembranças daqueles que 

participaram e ainda vivenciam o movimento dos folguedos, 

suscitando emoção tanto nos brincantes, quanto nos assistentes. O 

desejo assim de sair por prazer. Um entusiasmo, uma adrenalina... eu 

já fico assim... agoniada de que chegue o dia. depoimento de 

Marília Gabriela de Souza, lembrando de seus sentimentos nos dias 

que antecedem os Carnavais de Bezerros, onde sai de Papangu e 

participa sempre do Concurso. Nos momentos que antecedem a folia, 

ela sente uma ansiedade que traz palpitações e dá prazer. (Fig. 01).  

Acredito que pensar na festa carnavalesca- preparativos para a 

realização dos folguedos; magia presente na confecção das máscaras; 

relações que se estabelecem nas ruas, praças, residências e palcos- em 

todas as atividades acionadas e mantidas pelo prazer de brincar é, 

certamente, pensar na força da identificação e da estética que cerca as 

brincadeiras. A partir daí é importante acionar o conceito 

nietzscheano2 que inspira e aprofunda 

a concepção de ética. 

Para Nietzsche a vida fica situada, então, num horizonte 

estético, cuja existência pode ser tida como um objeto de afirmação 

regado de abundância, alegria e deslocado do âmbito do penar e da 

culpa. O homem pode transformar-se num artista, capaz de inventar-

se a si mesmo e de desenhar a vida como objeto de Arte. Dando 

forma à existência: 
a arte deve antes de tudo embelezar a vida, portanto, 
tornar-nos a nós mesmos toleráveis aos outros e 
agradáveis, se possível; tendo esse objetivo em vista, a 
arte modera e nos mantém sob controle, cria formas nas 
relações, une aqueles cuja educação não é regida por leis 
de conveniência, de propriedade, de polidez, ensina-lhes 
a falar e a se calar no momento certo [...] (NIETZSCHE, 
2007, p.81). 



315 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A Arte pode ser exemplo, tornando a existência humana com 

mais sentido; indicando caminhos a serem percorridos; ajudando o 

homem a livrar-se do enorme e doloroso fardo de uma vida 

insignificante, pela mudança de valores petrificados e, fazendo com 

que perceba realmente o que é significativo. 
Além disso, a arte deve esconder e transformar tudo o que é 
feio, as coisas penosas, espantosas e desgostosas que, 
apesar de todos os esforços, por causa das origens da 
natureza humana, aparecerão sempre sem falta à tona: 
desse modo deve proceder a arte, sobretudo no que se 
refere às paixões, às dores da alma e aos temores e fazer 
transparecer, na feiúra inevitável ou insuperável, o que há 
de significativo. (NIETZSCHE, 2007, p.81). 
 
 

Essa concepção estética do filósofo atraca no porto da ética, 

pois seus preceitos rompem com uma existência pautada numa moral 

de castração, do medo, da negação e da contenção dos desejos 

humanos. Afirma isso quando diz: 
No fundo, não gosto de todas essas morais que dizem:  
Não faças isso! Renuncia! Supera-  Gosto, pelo 

contrário, de todas essas outras morais que me levam a 
fazer uma coisa, a refazê-la, a pensar nela de manhã à 
noite, a sonhar com ela durante a noite e a não pensar 
em outra coisa: fazer bem isso, tão bem como só eu sou 
capaz de fazer! (NIETZSCHE, 2008, p. 212). 
 
 

Esse pensamento indica caminhos para que olhemos a vida 

inspirados na Arte e possamos dela retirar as melhores coisas: com 

otimismo, com alegria, com perseverança. Sei que a plenitude dessas 

ideias muitas vezes pode parecer utópica, quando em relação a uma 

realização total da vida. Mas por que não pensar nos possíveis 

momentos onde esses ensinamentos podem ser concretizados? Como 

assinala Maffesoli, os instantes eternos estão presentes em nossa 

existência. Creio que o momento de festa deva ser visto como esse 

instante regado pela plenitude desejada por Nietzsche. Vou chamá-lo 

de retalho de vida, no qual a Arte dita normas e a vida é concebida na 

perspectiva de uma realização artística, estética.  

Seguindo esse fio condutor, há, no tempo da festa 

carnavalesca, uma afirmação da vida através da Arte: uma labuta que 

exige esforço, dedicação, insistência, mas que permite o prazer da 

realização. Esse tempo não corresponde apenas aos quatro dias do 



316 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] Tradução: é algo, que 
nem é o ator entre muitos 
nem uma força por trás 
dos atores, mas uma 
conexão que transporta 
transformações. A rede é 
traçada pelas traduções. 
Nos termos de Latour, 
tradução [...] é uma 
relação que não transporta 
causalidade, mas induz 
dois mediadores à 
coesistência ( 2012, p. 
160) .As traduções entre 
mediadores podem gerar 
associações que podem 
ser rastreadas e melhor 
observadas . 
 
[4] Em linhas mais gerais 
A identificação é um 
conceito que tem sua 
origem na psicanálise. 
Este é um elemento 
central na fase edipiana da 
criança, quando se 
percebe como sujeito 
assexuado. Pela 
identificação tomamos 
consciência de nossa 

reinado de Momo. Ele engloba todo o período no qual os brincantes 

imaginam e idealizam suas máscaras e fantasias; artesãos-artistas 

manipulam os materiais produzindo diferentes novas-faces; gestores 

organizam-se para vestir a cidade com a temática escolhida; turistas 

programam suas viagens, ansiosos por participarem das folias dos 

mascarados; moradores preparam-se para acolher parentes e amigos 

em suas casas; enfim todos idealizam e viabilizam o Carnaval e o 

prazer nele contido. E é nesse sentido que visualizo a Arte das 

máscaras, a Arte das brincadeiras, a Arte que envolve a Cultura da 

Tradição: uma vida plena que cerca o Carnaval. Nesse tempo de 

preparação e realização existe um movimento que identifica e dá 

sentido à vida 

 

7.1.1 Identificação e Sentido: Satisfação Coletiva. 

Aprende-se da história que a linhagem de um povo que 
melhor se conserva é aquela em que a maioria dos 
homens tem um vivo sentimento comum, em 
decorrência da identidade de seus princípios 
fundamentais costumeiros e indiscutíveis, em 
conseqüência, portanto de sua fé comum. 
(NIETZSCHE, 2006, p. 189). 
 
 

Ficar atenta aos fios que teciam a teia do prazer individual e 

coletivo dos folguedos dos Papangus e Tabaqueiros me levaram a 

reconhecer a importância da identificação e do sentido suscitado pelas 

tramas que desenhavam as brincadeiras carnavalescas. Os incontáveis 

entrelaçamentos entre humanos e não- humanos me fizeram visualizar 

as associações que formavam o coletivo construído em torno da 

preparação e execução dos folguedos. Nessa dinâmica, observei as 

redes traçadas pelas traduções3 entre os mediadores, que podiam gerar 

associações rastreáveis.  

Maffesoli destaca que a lógica da identificação4 

casos de experiência que, antes de todo o conceito preestabelecido, 

 

se pode dar a essa alter  (1996, p. 305). Compreende que esse 

outro pode ser representado por Deus, pela família, pela tribo, pelos 

grupos de amigos, pelas diversas comunidades nas quais estamos 



317 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

similaridade e diferença 
ou separação em relação 
aos outros. Nos Estudos 
Culturais, principalmente 
no universo da teoria do 
cinema o conceito de 
identificação tenta 
explicar a intensa ativação 
de desejos inconscientes 
despertados por imagens 
ou personagens. 
(WOODWARD, 2009). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

inseridos: trata-se de um processo relacional por excelência, que pode 

ser visto na multiplicidade de interferências que estabelece com o 

mundo circundante.  

Esse mundo pode ser o dos indivíduos ou das situações ou 

ocorrências onde se processam as relações. [...] O que merece ser 

í seu aspecto 

 (MAFFESOLI, 1996, p. 305).  

A partir desse conceito o autor reconhece o papel da paixão e 

da emoção: os afetos instáveis e versáteis que dependem de lugares, 

situações, ambientes específicos constroem um jogo das aparências. E 

aí usufruir na totalidade d mundo-

agora, pois a vida merece ser vivida: reconhecer o valor do gozo dos 

prazeres compartilhados.  

Em minha opinião, o Carnaval traz a voracidade festiva, o 

culto ao corpo e a exacerbação da aparência observada pelo autor 

.  Aí, na festa, retalho de 

vida, um mundo sensível se estabelece, rompendo o curso da flecha do 

tempo. Inventa-se um tipo especial de convivência, articulando-se o 

desejo do encontro com o outro e de encontrar outros em si mesmo, 

através da máscara. Esta faz o elo natureza-cultura.  
Trata-se, certamente, da natureza circundante, mas 
também da natureza que está em nós: corpo individual e 
societal, constituídos de emoções, de afetos, de 
subjetividades, de humores, cuja interação e 
correspondência são das mais fecundas. (MAFFESOLI, 
2003, p. 142). 
 
 

Da mesma forma que a identificação, a busca de sentido pode 

acionar elementos que nos fazem pensar na dinâmica carnavalesca e 

na pândega dos mascarados. O pluralismo presente na modernidade é 

apontado pelos autores Peter Berger e Thomas Luckmann (2004) 

como um elemento de desestabilização, atingindo as ordens de sentido 

e de valor que orientam ações humanas e embasam a identidade. Para 

esses autores não ocorre, contudo, uma crise geral de sentido no 

domínio do social, porque são montadas estratégias para minimizar o 

problema pelo des Estas instituições 

atuam como geradoras e sustentadoras de sentido na conduta de vida 



318 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[5] Gilbert Durand (2001) 
nos faz viajar sobre as 
águas do imaginário e 
utilizando-se de uma bela 
metáfora o autor percorre 
a conceituação de Bacia 
Semântica. Correntes 
descoordenadas, oriundas 
do setor marginalizado 
podem atingir os 
movimentos oficiais 
institucionalizados, 
possibilitando o 
escoamento das águas. 
Essas singelas correntes 
geram divisores de águas, 
com dimensões mais 
significativas e assim um 
rio vai nascendo, 
crescendo, tomando 
força. Formado através 
desses divisores, ele segue 
seu curso, até que 
movimentos contrários, 
contracorrentes, 
favoreçam a 
transformação de seu 
caminhar, possibilitando 
efetivas mudanças em seu 
curso original.  
Esse processo ativo que 
caracteriza os sistemas 
simbólicos, enquanto 
abertos. As águas 
formadoras da bacia 
semântica do imaginário 
trazem, na sua trajetória, a 
possibilidade de 
mudanças, a quebra da 
harmonia, a riqueza dos 
conflitos e contradições, o 
diálogo entre a natureza e 
a cultura: o tesouro da 
dinâmica social.  

dos indivíduos e na coesão de comun BERGER; 

LUCKMANN, 2004, p. 74).  

Diversas instituições tiveram e continuam tendo importância 

vital na vida humana. A Igreja, por exemplo, pode ser apontada como 

uma delas: formadora de sentido, percebida como uma comunidade 

em torno da qual se ampliam experiências individuais e coletivas de 

produção e comunicação de valores. Outras instituições de cunho 

terapêutico são desenvolvidas com o mesmo objetivo. Quando os 

tempos difíceis e ameaçadores podem propiciar as crises de sentido, 

em momentos onde a mobilidade geográfica e social enfraquece as 

redes de relações, geralmente são solicitados setores que continuam 

sob a influência de significativos costumes pautados na tradição: uma 

espécie de porto seguro.  

Seguindo esse itinerário, acredito que as agregações que 

cercam os folguedos podem ser compreendidas com tal fim. As 

associações de artesãos, a organização de grupos de brincantes que 

participam coletivamente das manifestações da tradição, as oficinas 

articuladas no âmbito institucional pela reivindicação de moradores e 

foliões são alguns dos exemplos dessa dinâmica comunal. 

Os processos e estruturas que se opõem ao surgimento e 

difusão das crises de sentido ajudam os indivíduos e os grupos a 

superarem as lacunas presentes na contemporaneidade em relação à 

geração, comunicação, preservação de necessidades e valores. São as 

instituições intermediárias, entidades que se transformam em 

elementos de comunhão de sentido das comunidades (BERGER; 

LUCKMANN, 2004). 

Ampliando a ideia dessa busca de sentido penso na Bacia 

Semântica conceituada por Durand5: nos pequenos escoamentos que 

se tornam grandes novos rios: nas pequeninas saídas que rompem 

com o curso determinado, provando a vitalidade dos pequenos grupos 

que se formam dando movimento à tradição. Nessa procura de novos 

itinerários que acionam o movimento há uma reafirmação da presença 

dionisíaca no seio social. É a celebração da vida: a Arte como obra da 

vida e a vida como obra de Arte.  



319 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

E assim, individualmente ou em grupo, os mascarados 

rompem, a cada Carnaval, com o tédio, as normas estabelecidas, a 

ordem preconizada, o dever-ser, dando asas à criatividade e à ousadia. 

Buscam o prazer, o sentido, a identificação tão necessários à 

realização, ao posicionamento no mundo (Dig. 02). 
Este lugar não é escasso e acompanha o sentimento 
disseminado de fazer de sua vida uma obra de arte. 
Posição estética? Talvez, se dermos a esse termo seu 
sentido pleno: o de experimentar, coletivamente, 
emoções, o de viver com intensidade. Tudo isso, 
recordo, não é necessariamente consciente, mas participa 
de uma espécie de inconsciente coletivo expresso em 
uma multiplicidade de índices frequentes de atualidade. 
(MAFFESOLI, 2003, p.88). 

 
  

O Carnaval provoca emoção e exalta sentimentos. Os grupos 

formados no contexto da elaboração dos folguedos possibilitam a 

identificação e o sentido dos brincantes. Reconheço, porém, que as 

máscaras são o centro das atenções de todo esse processo de busca de 

prazer. O prazer da criação desses objetos que falam, dando vida a 

muitos personagens; o prazer de mascarar-se, tornando-se 

representante da cultura de sua terra, da identidade de sua cidade; o 

prazer de suscitar o medo e vivenciar a vaidade, a partir dessas novas 

faces que comunicam, mesmo seguindo silenciosas pelas ruas e praças; 

o prazer de encarnar Monstros, Fadas, Palhaços, Lobos, Ninjas, Nêgas-

malucas, e tantas outras novas identidades fugazes; o prazer de enganar 

os amigos e parentes, preservando o segredo e o anonimato; o prazer 

de desfilar nos Concursos, de ser fotografado, assediado, parado nas 

ruas; o prazer de planejar, elaborar, confeccionar, criar, explorar 

materiais, escolher, decidir, enfim, conjugar, coletivamente tantos 

verbos necessários à realização do mascaramento. E nesse processo de 

preservação e mudanças dar continuidade a uma cultura centenária 

tornando-a cada vez mais prazerosa (Fig. 02 e Dig. 03 a 05). 

Os brincantes reiteraram essa satisfação incomensurável vivida 

: ramas que teceram um emaranhado de 

informações, tão caras à compreensão da dimensão dessa trama de 

relações. As máscaras, em cada contexto, interferiram na vida dos 

sujeitos. E nesse processo de mascarar-se foi marcante o prazer e a 



320 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[6] Dentre várias 
premiações que já recebeu 
Marília Gabriela foi 
vencedora na categoria 
individual, no Concurso 
de 2012 dos Papangus de 
Bezerros. Na categoria 
Papangu estilizado, desfilou 
com uma fantasia em 
homenagem aos 100 anos 
de Luiz Gonzaga. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[7] Alyson Tiago de Lira, 
14 anos. Antônio Silva, 
morador do sítio, 
trabalhava cortando 
capim. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

emoção (Fig. 03). 
Uma emoção imensa, a missão cumprida de estar dando 
continuidade a este leque cultural que transforma 
Bezerros no período momesco, com o personagem 
Papangu na rua. Quanto a ser fotografada e ganhar o 
Concurso, é uma satisfação enorme para mim, um 
orgulho muito grande, de saber que o povo, população 
local e turistas, aceitou e aplaudiu a fantasia. Mas 
caracterizo apenas como um elemento de proporcionar 
uma motivação para as pessoas saírem de Papangu, 
elegendo assim a melhor fantasia. Apesar de que para 
mim é indiferente ter Concurso ou não, pois eu estarei na 
rua levando o nome do Papangu para o mundo. (Marília 
Gabriela de Souza6). 

 

O prazer de brincar, de elaborar as máscaras e fantasias para 

sair nas ruas e participar dos Concursos extrapola a questão financeira. 

O custo não chega nem ao que a gente recebe na premiação. Porque 

realmente a gente gosta, né? Porque numa fantasia a gente chega a 

gastar m . 

Nas ruas de Afogados da Ingazeira os jovens brincantes 

Alyson e Antônio confirmaram o prazer de ser Tabaqueiro

divertido. É divertido brincar. É bom prá nós brincar assim, pedir 

dinheiro, andar por aí, pedir as coisas aos outros, aí essa é a 

brincadeira  (Alyson Lira) É divertido brincar, sem arenga, sem 

confusão. Eu não bebo 7. 

A razão e o afeto se fecundam mutuamente em alguns 

instantes comunais e o que Maffesoli (2003) chama de razão sensível 

pode se concretizar no desenvolvimento dos folguedos dos 

mascarados. Há planejamento e criatividade, aparência e essência, 

materialidade e espiritualidade, natureza e cultura, que se expressam 

em cada máscara elaborada, usada e exibida. 
Se não fosse pela máscara era só uma fantasia, né? Aí 
não... [com a máscara] você muda o jeito de andar, muda 
a voz. Se você é um cara pacato torna-se irreverente, 
brincalhão. Você adquire... você se liga àquele 
personagem mesmo. Você se entrega. (Erivan Feitosa). 
 

 
Acredito que a identificação, o sentido, a vida construída como 

uma obra de Arte só é possível em função dos laços sociais que 

tecemos, com os fios tênues das relações. Segundo Latour (2009) o 

laço social é aquilo que liga os homens entre si, paixões e desejos que 



321 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[8] Vide Capítulo 08 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

nos agitam, forças personificadas que estruturam a sociedade, as quais 

nos ultrapassam, mesmo não sendo por nós construídos.  

No universo de ligações, paixões, sentimentos que existe no 

Carnaval e na Arte das máscaras, os artesãos-artistas também tecem 

relações de afeto e respeito: mestres com seus aprendizes; artesãos 

com outros artesãos; artesãos com os usuários das máscaras. 
E eu procuro criar com respeito aos meus irmãos 
artesãos e porque ninguém vai prá frente empurrando os 
próprios colegas de trabalho... enfim o ser humano... mas 
os colegas de trabalho a gente tem que ter respeito a eles. 
Porque se não tiver respeito a eles como é que a gente 
vai prá frente... a gente não passa. Porque a gente é uma 
porteira... o artista se chama-se uma porteira... Então 
cada qual que abra pro outro passar. Da maneira que ver 
que ele vai usufruir de alguma coisa. Ninguém pode abrir 
uma porta prá uma pessoa que a gente sabe que ele não 
quer nada. Eu não faço isso. (mestre Lula Vassoureiro). 
 
 

As associações dos artesãos assinalam mais um elemento 

dentro da rede sociotécnica das máscaras8. 

é não apenas uma das ocupações dos cientistas sociais, mas também a 

tarefa constante dos próprios atores. Estes fazem sociologia para os 

sociólogos, e os sociólogos aprendem deles o que compõem seu 

 

No desenvolvimento de tarefas coletivas e compartilhadas há o 

fortalecimento do trabalho e do prazer. 
Nós temos um faixa de 54 associados, mas todo o mês 
nas reuniões tá entrando um, dois, então tá aumentando 
mais, né. Então é uma prova que a Associação ela 
funciona. Eu sempre costumo dizer: o artesão se ele não 
procurar uma Associação não tem como ele ser 
reconhecido. A Associação tem numa faixa de 13 a 14 
anos (Zé Pedro). 
 
 

A Arte das máscaras traz a realização pessoal, a possibilidade 

de sobrevivência. Está atrelado também ao prazer de viver e produzir 

uma estética admirada pelo próprio artesão-artista e pelos outros. (Dig. 

06) 
Faz 20 anos que eu tô nessa arte, né? Vivendo de artesão, 
porque antes mesmo eu trabalhava em construtora. Mas 
depois eu me interessei pelo artesanato e essas coisas aí 
eu digo, eu vou deixar de trabalhar para os outros e vou 
trabalhar para mim mesmo. Então, me interessei, achei 
bonito o artesanato. Aí... comecei a fazer as máscaras e o 
pessoal achando bonito, bom e essas coisas, sabe? Daí 



322 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[9] Claudio divide o ateliê 
com Josy, sua esposa. 
Continua a aprender 
novas técnicas, como a da 
máscara em couro. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

foi que eu comecei a viajar. Então eu viajei o Brasil 
inteiro, quer dizer, representando o artesanato de nossa 
cidade porque queira ou não queira o Papangu é muito 
forte. Ele é conhecido no Brasil e também fora do Brasil. 
(Zé Pedro).  
 
 

Os indivíduos se realizam e, no grupo, formam uma teia de 

relações. Zé Pedro colhe os frutos das sementes plantadas na 

Associação dos artesãos e se orgulha dos fios que envolvem o seu 

trabalho, tecidos pelas tramas da confiança e apreço. Aí para o ano já 

vai haver eleição e a turma não quer que eu saia. Tudo o que a gente 

faz é com o interesse de todos (Zé Pedro). 

Nas narrativas os artesãos-artistas expressaram o prazer de 

executar as máscaras preservando a tradição: elaborar as máscaras 

artesanais guardando as características do simples, do rústico, dos 

ensinamentos anteriores. 
Até porque a gente tem a opção de sair com a máscara 
tradicional de Bezerros e não aquela industrializada. 
Porque é assim... é bonito é, mas não é a cultura de 
Bezerros. Aquela de borracha não é a cultura de 
Bezerros. E eu acho que a de papel colê eu acredito que 
seja. Porque desde que eu nasci e me criei que venho 
conhecendo essa máscara. (Cícera dos Santos). 
 
 

A satisfação de ser elogiado pelos visitantes também foi 

ressaltado nas narrativas dos artesãos-artistas: 
Muito prazer e a satisfação de chegar alguém olhar um 
trabalho que você faz e elogiar deixa você lá nas nuvens, 
né? [...] O que eu faço é isso, mais nada. Mas o prazer, o 
gosto, o amor que você tem de fazer a peça, isso é muito 
gostoso. Eu mesmo aprendi a fazer e a amar fazer. Hoje 
eu não me vejo fazer mais nada na vida a não ser 
máscara. (Claudio Sergio Rocha9). 
 
 

Nesse conjunto de pequenas ações que envolvem brincantes, 

moradores, visitantes e artesãos-artistas, o espírito do tempo passa a 

privilegiar as relações construídas sobre bases do prazer de relacionar-

 
, é, nesse 

aspecto, um bom inspirador para compreender nosso 
tempo, já que permite captar a extraordinária vitalidade 
social, negada pelos inumeráveis amargura  ou o que 
vem a ser o mesmo , que se 
autoproclamam sensores de uma época em 
deserdamento. (MAFFESOLI, 2003, p.180). 



323 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

7.1.2 Ciclo da Dádiva: Alimentando a Alma 
O sentimento de prazer baseado nas relações humanas 
torna em geral o homem melhor; a alegria comum, o 
prazer usufruído em conjunto aumentam; dão ao 
indivíduo segurança, o tornam mais tranqüilo, dissipam a 
desconfiança, a inveja: pois a pessoa se sente bem ela 
própria e vê o outro, de igual modo, sentir-se bem.  
(NIETZSCHE, 2006, p. 97).  
 
 

 É característica das pessoas que vivem no interior a forma 

gentil e constante de acolhimento. Quem já teve oportunidade de 

viajar pelas cidades do agreste e do sertão de Pernambuco, certamente 

já provou desse manjar temperado pela cordialidade, simpatia, 

amizade, presteza, sinceridade e confiança. São muitos tênues os 

limites que separam os visitantes dos moradores. Logo, após romper 

com uma pequena dose de desconfiança, o matuto se entrega, abrindo 

seu coração e sua casa, para qualquer um que conquiste o seu apreço.  

E o que dizer da relação entre os próprios moradores? Existe 

uma consideração que embasa as relações de parentesco, de 

vizinhança, de amizade. Um cuidado e uma atenção construídos num 

convívio marcado pela proximidade, por um contato quase diário, por 

um conhecimento regado por pequenos atos corriqueiros: visitar uma 

vizinha levando um pedaço de bolo; dar assistência a um amigo 

enfermo, acompanhando seu restabelecimento; presentear conhecidos 

com as frutas e verduras colhidas do quintal; consolar alguém na perda 

de um ente querido. Essas e tantas outras preciosas ações costuram 

uma colorida manta, trabalhada pelas linhas do compartilhar. 

Nas festas e comemorações há uma continuidade dessa forma 

agradável de conviver, de prezar pela amizade, de trocar presentes e 

delicadezas. Nos folguedos dos mascarados pernambucanos essa 

prática faz parte da brincadeira. Na pesquisa sobre Caretas de Triunfo, 

pude constatar que: 
Os moradores acolhiam os Caretas como bons anfitriões, 
não importando quem estivesse por trás das máscaras. 
Sendo figuras representativas da cultura tradicional local, 
possuíam um status a eles atribuído durante os dias de 
folia: neste tempo simbólico, passavam a ser 
representantes da cultura, da tradição da cidade. 
(COSTA, 2009a, p.114). 
 
 



324 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Como na Terra dos Caretas em muitas outras cidades 

interioranas são mantidas ainda hoje ações estabelecidas em torno das 

manifestações populares: prestações e contraprestações construídas de 

forma livre, sem contrato, sem protocolos, sem legislação. São 

relações que se formam não no âmbito comercial, da circulação 

monetária, mas sob a égide do sentimento, da emoção, no universo 

simbólico. São conexões formatadas entre os brincantes, moradores, 

comerciantes, visitantes, numa dinâmica marcada pela harmonia e 

consideração. 

 Nos primórdios da brincadeira dos Papangus de Bezerros os 

brincantes percorriam as residências, desfrutando da degustação de 

alimentos e bebidas. O angu, prato típico da região, era uma das 

principais iguarias oferecidas aos mascarados, conferindo-lhe o nome. 

Papar o angu significava deliciar-se com o manjar temperado com o 

sabor da amizade. 

 Da mesma forma havia o acolhimento dos brincantes em 

Afogados da Ingazeira. 
Tinha aqueles mais elevados que saíam de casa em casa, 
bebendo nas casas e comendo salgados. O povo assava 
muita galinha, muita coisa e deixava ali, já esperando pela 
pessoa que vinha. O povo mais elevado só fazia isso, 
brincava mais disso. (Gastão Cerquinha). 
 
 

 Segundo outras narrativas não eram apenas aquelas pessoas 

que pertenciam a classes mais abastadas que usufruíam das regalias 

dadas pelos moradores e comerciantes. O mascaramento viabilizava o 

acesso dos indivíduos mais simples, em locais geralmente não 

percorridos por eles no cotidiano: a máscara era como um cartão de 

passe livre, possibilitando uma entrada franca e fraterna na maioria dos 

espaços. 
As minhas lembranças de pequena era um Carnaval de 
folião e meu pai curtia, ele fazia... e na época não era 
crime hediondo, guardava num tambor um tatu e 
limpava e cultivava esse bichinho, para no Carnaval ele 
ser comido, né? Então as portas eram abertas, a casa 
ficava uma bagunça porque todo mundo era molhado e 
os homens tinham as roupas rasgadas. Tinha um tonel 
com água, ou então... sempre muita água. Mangueira, né? 
Não era água suja era água limpa. Isso foi em 65. (Maria 
Lúcia Nogueira).  

 
 



325 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os Antigos Tabaqueiros, ainda denominados de Papangus, 

participavam dessa folia regada a muito banho, mela-mela, comida e 

bebida. Eles faziam, faziam. Botavam aquela máscara de jornal que 

modelavam e depois eles pintavam aquelas máscaras; as mãos a gente 

não conseguia identificar que eram cobertas; a voz eles disfarçavam a 

voz  (Maria Lúcia). 

 Segundo os depoimentos existiam os grupos que circulavam 

pelas ruas e entravam nas casas e aqueles que se preparavam para 

recebê-los. Os mascarados eram acolhidos nas residências, onde 

divertiam os moradores. Estes, como forma de gratidão, lhe davam o 

alimento, a bebida e o carinho.  

Marcell Mauss (2003b) descreve no Ensaio sobre a Dádiva 

algumas sociedades que vivenciavam uma simples troca de bens, de 

riquezas ou de produtos em um mercado entre indivíduos. Nessas 

comunidades existia algo muito maior que extrapolava o conceito de 

mercado, mercadoria, moeda, percebido nas relações apenas 

comerciais. Na prática da dádiva envolviam-se indivíduos, clãs, famílias, 

tribos, em relações face a face ou representadas por seus chefes. 

Nessas sociedades estudadas pelo autor, a dádiva estimulava um 

endividamento positivo e simbólico, em prol de vínculos sociais 

desempenhando uma função catalisadora de alianças matrimoniais, 

religiosas, políticas, jurídicas e diplomáticas. Ali não se trocavam 

apenas bens e riquezas, móveis e imóveis, coisas economicamente 

úteis, mas trocam-se gentilezas, banquetes, ritos, serviços militares, 

mulheres, crianças, danças, festas.  
No fundo, são misturas. Misturam-se as almas nas coisas; 
misturam-se as coisas nas almas. Misturam-se as vidas, e 
é assim que as pessoas e as coisas misturadas saem cada 
qual de sua esfera e se misturam: o que é precisamente o 
contrato e a troca. (MAUSS, 2003b, p. 71).  
 
 

Percebi, desde a pesquisa com os Caretas de Triunfo que a 

Cultura da Tradição é mais uma dimensão na qual o paradigma da 

dádiva encontra um terreno fecundo.  
Nas diversas brincadeiras populares as relações 
estabelecidas extrapolam as questões puramente 
mercadológicas e passam a expressar o campo do 
simbólico, em que o misto de interesse e desinteresse, de 



326 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

obrigação e liberdade se faz presente. A brincadeira dos 
Caretas pode também ser percebida na dinâmica dessas 
relações. (COSTA, 2009a). 
 
 

Marcel Mauss insistia em afirmar que as relações mediadas pela 

dádiva permaneciam vivas: não estavam embasadas em uma ótica 

egoísta de interesses, de obrigações financeiras ou jurídicas. Essas 

prestações e contraprestações permeavam outras dimensões 

simbólicas do comportamento humano e eram feitas 

 
A vida material e moral e a troca funcionam aqui sob 
forma desinteressada e obrigatória ao mesmo tempo. 
Além disso, esta obrigação exprime-se de maneira mítica, 
imaginária ou, se se quiser, simbólica e coletiva: assume o 
aspecto de interesse ligado às coisas trocadas. (MAUSS, 
2003b, p. 92). 
 
 

Nos estudos elaborados por Mauss, o Ciclo da dádiva era 

completo quando se concretizava a prática de dar 

recebê-los e de retribuí-los. Durante a passagem das trecas dos Caretas pela 

cidade observei que existia certa obrigatoriedade expressa durante a 

passagem dos brincantes. Circulavam pelas ladeiras e faziam o 

percurso necessário para visitar quem os esperava. Dar alegria e 

emoção aos moradores, parentes e amigos é como lhes oferecer um 

presente, um regalo, uma homenagem, pela possibilidade de 

vivenciarem, de perto, a brincadeira. (COSTA, 2007).  

Os moradores preparavam comidas e bebidas para receber a 

homenagem, expressa na visitação. Para retribuir a presença dos 

brincantes em suas residências, eram oferecidos alimentos, bebidas, e 

todo o acolhimento, expresso pelo carinho, sorrisos, apertos de mão. 

Assim moradores e brincantes participavam desses momentos de 

troca, completando um ritual cheio de simbolismo. O prazer de dar, 

receber e retribuir, era como um fio que alinhava as interações existentes 

no Ciclo da dádiva festiva. 

 Acredito que esse Ciclo de prestações e contraprestações 

também marcou efetivamente as brincadeiras dos Papangus e 

Tabaqueiros principalmente no início da vida dos folguedos. Há cerca 



327 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

de um século o acolhimento aos brincantes era quase uma 

obrigatoriedade, prova do reconhecimento da importância do 

folguedo. A máscara possibilitava o movimento de sentimentos, o 

acolhimento em espaços interditos, a quebra dos grilhões existentes 

pelas diferenças sociais. Nesse sentido, em cada contexto a máscara 

gerava conceitos, determinava ações, permitia a convivência 

compartilhada na festa. 
Entrava nas casas, vinha, fazia medo a gente e pedia 
dinheiro. E a pessoa, meu pai no caso, dava sempre um 
trocado. As roupas eram roupas bem feitas, uns tinham 
roupas maiores do que eles, do número que eles usavam, 
mas eles usavam um cinto, que apertava a cintura com 
aquela calça. Nunca vi uma roupa transparente, ou uma 
roupa que chamasse a atenção para o corpo daquela 
criatura. O que chamava a atenção para a gente era o que 
ele tava no rosto, né? Que botava aquela máscara e 
colocava também um chapéu (Maria Lúcia Nogueira). 
 
 

Angu, galinha, tatu, cachaça, vinho, charque, frutas, dinheiro, 

tudo formava um conjunto prazeroso: apreciado, sentido, degustado. 

Atender o Papangu, receber o Papangu sem [oferecer] nada não tinha 

graça. (Erivan Feitosa) 

Com o passar dos anos o movimento da tradição trouxe 

mudanças. Em Bezerros a dimensão da folia dos Papangus veio atrelada 

a uma certa desconfiança, um afastamento entre moradores e 

brincantes. Os Papangus hoje não são apenas os filhos da terra, mas 

centenas de visitantes que também se fantasiam e se mascaram, 

encarnando a figura do mascarado de Bezerros. 
Antigamente a gente via os Papangus. Toda ponta de rua 
aí a gente via Papangu nas casas do povo. O pessoal fazia 
questão de abrir as portas para o Papangu entrar para 
beber dentro da casa das pessoas. Hoje em dia como 
mudaram muito as coisas. Até a violência ninguém abre 
as portas mais pro Papangu entrar. Tinha cachaça, tinha 
comida, a mesa era cheia, tava era tudo completo prá 
gente mesmo... chegar, beber, comer. E o pessoal não 
fazia nem questão de receber o Papangu mesmo dentro de 
casa. (Zé Pedro). 
 
 

 Observei que em Bezerros há uma preparação de toda a cidade 

para o acolhimento dos visitantes e dos amigos que vêm de outros 

municípios e estados para participarem da festa e também dos 

brincantes que circulam nas ruas mascarados. Entretanto, o 



328 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[10] Escritor, estudioso da 
história local, Fernando 
Pires divulga a cultura 
afogadense.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

recebimento nas residências restringe-se aos conhecidos, pessoas do 

ciclo de amizade familiar. Essa é uma forma de preservar a integridade 

dos grupos, livrando-se da violência, de algum risco ocasionado pelo 

mascaramento. As casas se enchem de parentes e amigos, participantes 

da festa, mas sempre existe uma atenção com algum mascarado que 

possa ultrapassar os limites da confiança familiar (Dig. 07 e 08). 

Mesmo com algumas restrições, o carinho e o acolhimento dos 

moradores perduram até hoje. Em Bezerros os brincantes circulam 

nas residências 

o que se pede mais quando o Papangu sai é dinheiro, moedas, trocados. 

Antes tinha o angu e a galinha ao molho  

 O mestre Beijamim afirma que o ciclo da dádiva continua 

presente em Afo

cachacinha, toma uma bicada, come um tira gosto. Eu não bebo né? 

M estre Beijamim Almeida) (Fig. 03). 

Em relação aos Tabaqueiros há principalmente uma continuidade no 

recebime  
Os mascarados de Afogados da Ingazeira são 
personagens que vivem intensamente esse momento. 
Não necessariamente pessoas que - por necessidade -
pedem dinheiro ou outras benesses por estarem cobertos 
pela máscara, mas, também, pessoas da "sociedade" que 
gostam da brincadeira e curtem, muito! (Fernando 
Pires10). 
 
 

Ao circular pela cidade nos dias de Carnaval nunca deixei de 

ter uma bolsinha repleta de moedas. Ouvia constantemente as vozes 

embebidas pelo disfarce, repetindo incessantemente por trás das 

dádiva, participando da brincadeira. Os brincantes, alegremente, 

começavam a se exibir com os chicotes; pousavam para fotos e 

respondiam as perguntas, com a voz em falcete (Dig. 08). 

Em minha opinião, o Ciclo da dádiva nesses municípios 

comprova que a tradição é renovada e preservada em cada lugar e a 

máscara viabiliza o movimento de manutenção e mudança. Os 

brincantes insistem em dar continuidade ao jogo da troca, ao circuito 

que cerca relações de prazer e que ajuda a conjugar verbos essenciais 



329 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

para o desenrolar da identificação: trocar, dar, participar, receber, divertir, 

acolher, retribuir, compartilhar, brincar, festejar. Em muitos depoimentos os 

brincantes e moradores expressaram a necessidade da perpetuidade 

dessa tradição marcada pela troca. É tem que ter. A gente sai no 

comércio tem pessoas que ainda preservam a tradição, sabe? Gostam 

de agradar. A gente não faz por dinheiro, mas mantém a tradição de 

pedir  (mestre Beijamim Almeida). 

E assim o prazer é revelado em cada ação marcada pela 

simplicidade. A identificação, o sentido, a vida conjugada, a reunião 

vivida na festa, nos grupos, nos vínculos formados, no Carnaval dos 

mascarados.  

 

7.1.3 O Último Carnaval: o Prazer de mais um 

A nós, seres orgânicos, nada nos interessa na origem em 
cada coisa, senão sua relação conosco com o que 
concerne ao prazer e à dor. (NIETZSCHE, 2006, p. 44). 
 
 

Pernambuco, como outros estados do Nordeste, sofreu em 

2012 a pior seca dos últimos 30 anos. Na região do semi-árido muitos 

produtores perderam suas lavouras e animais de criação. Com as 

estiagens prolongadas, barragens e açudes secaram expulsando os 

habitantes de suas terras. Para sanar as dificuldades foram acionadas 

ações públicas emergenciais, além de uma gama de intervenções de 

grupos religiosos e entidades particulares, que visavam arrecadar 

alimentos e água potável para a população atingida. 

No agreste e sertão pernambucanos os reflexos da estiagem 

foram vistos nas paisagens: sol escaldante, chão esturricado, vegetação 

seca, animais mortos nas estradas, peixes agonizando na lama de 

açudes quase inexistentes. Na região rural de Bezerros e Afogados da 

Ingazeira a situação foi tornando-se cada vez mais difícil com o passar 

do ano. No Carnaval de 2012 eu presenciei a última chuva mais forte 

registrada naquele ano e pude acompanhar, nos retornos aos 

municípios, a violenta estiagem que assolou o restante dos meses.   

As chuvas foram ansiosamente esperadas a partir do mês de 

dezembro e, com elas, a esperança de dias melhores. Entretanto o 



330 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

tempo continuou seco e as chuvas não chegaram com a intensidade 

necessária: encheram poucos barreiros, dando apenas uma pincelada 

de verde e esperança na vegetação do agreste, do sertão e na alma dos 

que esperavam a melhoria do clima para tentar o plantio da lavoura de 

subsistência. 

Como se repetia a cada ano, em dezembro também os 

brincantes já começaram a imaginar a fantasia para a próxima folia dos 

Estou pensando sim no próximo Carnaval, é uma coisa 

. Fevereiro chegou para 

mudar as cores e os humores. As combinações, tom sobre tom, dos 

marrons e cinzas, deram lugar à diversidade: arco-íris de cores e 

brilhos. A festa carnavalesca marcava um tempo limiar, capaz de 

apagar, pelo menos temporariamente, com as tristezas e amarguras do 

passado próximo. [...] a dor procura sempre suas causas, enquanto o 

prazer mostra inclinação para se bastar a si próprio e a não olhar para 

trás NIETZSCHE, 2008). Assim a tristeza com as dificuldades da 

estiagem foram esquecidas durante o mágico período limiar do reisado 

de Momo. 

O Carnaval de 2013 desvelava-se mais uma vez como 

semelhante e único; igual e diverso; mesmo e exclusivo. Mantinha 

antigos rituais e inaugurava novos sentidos: pluralidade materializada 

em festa. Era o tempo de brincar, de esquecer, de renovar: de se 

mascarar. Era o momento de sentir a satisfação de ser outro.  

Momento de tornar-se personagem desse teatro grandioso (Dig. 10). 
No Carnaval, a brincadeira é coisa séria. Brincar é 
comunicar, falar de diferentes maneiras. Falar com o 
corpo, com a fantasia, com a máscara, com a pintura na 
cara, com a dança, com o gosto, com o sorriso, 
integrando, dessa forma, os repertórios simbólicos desse 
teatro coletivo, ao ar livre, cuja platéia exercita o ato de 
se representar no palco (LODY, 2001, p. 13). 
 
 

A Lua Nova repetia a força do mito, deixando o céu iluminado 

apenas pelas estrelas, que ofuscavam, na terra, a brincadeira libertina. 

Mais uma vez a Arte mostrou sua ação transformadora, contribuindo 

para a alegria do viver. Materializando o pensamento nietzscheniano 

representou uma força ativa para o homem criar e dar sentido à vida, 



331 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[11] Propaganda 
Institucional do Carnaval 
de Bezerros em 2013 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

embelezando-a. 

Naquele ano completei o ciclo dos quatro Carnavais que 

formatariam meu campo, no período de festa. Embora assinalasse em 

meu cronograma o último Carnaval da pesquisa foi apenas mais um 

ponto na costura das celebrações eternas, que não se importam com a 

agenda dos pesquisadores. Aquela era mais uma folia dos mascarados 

e certamente muitas outras viriam nos anos que se seguiriam na flecha 

do tempo, marcadas pelas permanências e mudanças na Cultura da 

Tradição.  

Em Bezerros e Afogados da Ingazeira as novas gestões das 

prefeituras recém eleitas geraram expectativas e esperanças por mais 

apoio institucional: medidas deveriam ser tomadas para incentivar a 

folia dos mascarados, pagando as promessas de campanha. O Carnaval 

aconteceu no início de fevereiro e certamente foi a primeira prova da 

competência dos gestores ligados ao Turismo e à Cultura. 

Mais uma vez segui viagem para Bezerros. A temática 

escolhida para orientar a folia dos mascarados foi A Magia dos 

Papangus11. Naquele ano o homenageado, o ilustre bezerrense José 

João da Silva, era corredor de maratonas e vencedor da São Silvestre 

em 1980 e 1985. Segundo a propaganda institucional, o pódio da São 

Silvestre era a segunda casa de José, pois, nos termos do atleta, 

Bezerros sempre seria a primeira . Além dos anos em que foi 

campeão o maratonista teve duas terceiras colocações em 1981 e 1982 

e uma segunda posição em 1984.  

Realmente o clima mágico envolvia a cidade, nos preparativos 

daquela manhã ensolarada de domingo. Mais uma vez moradores 

enfeitando as casas, comerciantes organizando as mercadorias, 

policiais circulando pelas ruas, repórteres fazendo suas primeiras 

abordagens, turistas chegando vestindo fantasias diversas, músicos 

afinando os instrumentos e eles, os Papangus, com suas máscaras 

multiformes, saindo anonimamente dos lugares, dando continuidade à 

tradição e ao prazer de compartilhar com todos que estavam ali para 

vê-los. A Folia começou cedo e seguiu até a noite, com o desfile dos 

mascarados, o Concurso institucional e os shows nos palcos 



332 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[12] Brincante-turista, 
dentista, 49 anos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

estrategicamente distribuídos pela cidade. À medida que o tempo 

passava a efervescência festiva aumentava e o espaço entre os foliões 

diminuía: a multidão nas ruas. 

Nas residências os turistas davam asas à criatividade, com suas 

fantasias planejadas em grupo (Dig. 11). 
Esse grupo da gente é um grupo só de amigos e agora tá 
entrando os sobrinhos. Já entrou filhos também. Todos a 
de Recife. Por que Bezerros? Bezerros ainda resgata um 
pouquinho do Carnaval antigo. Então a gente vê as 
brincadeiras,  a gente vê as fantasias, a gente vê o povo 
na rua, sem maldade. Então aqui é um Carnaval que eu 
acho mais tranqüilo. A gente aluga sempre esse 
terracinho. [...] As fantasias a gente vai dizendo e cada 
um dá sua opinião. O Papangu é assim, um Carnaval que 
eu espero que dure por muitos anos. A gente tinha isso 
em Olinda, mas aí começou a encher demais. (Ana 
Maria12) 
 
 

 Encontrei na cidade outros grupos, com seus kaftas coloridos 

e máscaras industrializadas. Nas ladeiras a diversidade das máscaras 

artesanais produzidas pelos artesãos locais: Papangu motorizado, 

Papangu comendo angu, Palhaço-papangu, todos demonstrando uma 

satisfação enorme por estar ali, vivendo a magia da festa (Dig. 12). 

Percorrendo uma estreita rua vi um lindo grupo de Arlequins 

que passava correndo, em direção ao Concurso. Segui depressa até 

alcançá-los e pedi que parassem para que pudesse fazer um registro 

fotográfico. Imediatamente ouvi uma voz por trás de uma das 

máscaras. ou eu! Não está me reconhecendo?  Fiquei emocionada 

com a insistência da voz, que tentava quebrar o jogo do anonimato em 

prol do reconhecimento de sua verdadeira identidade. Parecia estar 

feliz por me encontrar nas ruas da cidade e demonstrava querer ser 

realmente identificado por mim. Tentei desvendar o mistério fitando 

os olhos que brilhavam nos orifícios da linda máscara colorida. 

Procurei ouvir com cuidado o timbre da voz daquele brincante 

mascarado. Observei também a estética do grupo, com suas ricas 

fantasias e adereços. Por todo o conjunto de informações reconheci 

que se tratava de Murilo Albuquerque, e seu grupo. O rápido encontro 

foi muito gratificante, mas o Concurso já iria começar e o majestoso 

grupo de Arlequins-papangus seguiu apressadamente para a exibição no 



333 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[13] Propaganda 
Institucional Afogados da 
Ingazeira em 2013 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

palco (Dig. 13). 

Como em Bezerros, Afogados da Ingazeira também escolheu 

um importante personagem como homenageado. Ali foi a figura do 

Tabaqueiro. Era o reconhecimento institucional da importância do 

mascarado para a cultura local, revelando a ampliação de uma 

identidade em construção - Afogados da Ingazeira: Terra dos Tabaqueiros. 

O tema escolhido para a propaganda da folia foi Carnaval de Afogados da 

Ingazeira: Tradição dos Tabaqueiros13.  

O slogan serviu de mote para que o artista plástico César 

Tenório elaborasse a decoração dos principais pólos da cidade: o Polo 

das Tradições (no bar de Dona Diná), o Polo Frevo (na Praça de 

Alimentação) e o prédio da Prefeitura, local de destaque. Esses 

espaços receberam assim uma ornamentação carnavalesca alusiva aos 

mascarados afogadenses (Dig 14). 

Alguns dias antes do Carnaval a Prefeitura, orientada pelo 

Ministério Público e pelas Polícias Civis e Militares, convocou os 

brincantes que sairiam fantasiados de Tabaqueiro para realizarem um 

cadastramento na Secretaria de Cultura e Esportes, sediada no Centro 

Esportivo Municipal. Com o objetivo de assegurar a tranqüilidade e a 

segurança da festa, os Tabaqueiros deveriam se apresentar na Secretaria, 

munidos de CPF e foto. Certamente o mascaramento foi o fator 

primordial para que tal orientação fosse dada pelos órgãos de 

segurança. Entretanto, os gestores tinham por objetivo, além da 

questão de segurança, tentar registrar o número de Tabaqueiros 

existentes na cidade, que crescia a olhos vistos.  

Fiquei realmente impressionada com a quantidade de 

Tabaqueiros na Praça da Matriz na segunda-feira pela manhã. Como 

presenciei nos outros Carnavais, os grupos saíam por várias ruas e 

circulavam na Praça, exibindo-se com o chicote e chocalhos 

barulhentos. O que me chamou a atenção foi o grande número de 

crianças que brincavam, com seus relhos e chocalhos barulhentos. 

Diabos com capas vermelhas; Soldados com armas reluzentes; Capitães 

com perucas brilhantes; Lobos com cara de borracha; Caveiras, com 

capas acetinadas trazendo mensagens escritas. Alguns parentes 



334 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[14] Comerciante, 40 
anos. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[15] Tiago era discípulo de 
mestre Beijamim, 
participando de seu grupo 
de brincantes. No 
Capítulo 8 a referência 
sobre os Rabo de Cuia. 

acompanhavam os menores Tabaqueiros, porém a maioria seguia com 

sua turma, sem a preocupação com a espetacularização, o desfile, o 

palco. Na verdade a rua era o lugar de exibição conjunta e o prazer da 

brincadeira era cercar os moradores e comerciantes, pedindo-lhes uma 

moedinha. Eles orgulhavam-se por participarem da tradicional 

brincadeira. A Dádiva transbordava de prazer (Dig. 15). 
É a cultura da região que deixa a gente assim... Como 
posso dizer? Sentido em não dar. Muitos deles pedem 
por cultura, agora outros às vezes pedem até por 
necessidade, né? Se trajam e quando chega no fim do dia 
contam o que têm e o que ganhou, né? (Júnior Veras14) 
 
 

Pelo que pude perceber, não havia turistas no centro. A 

brincadeira dos mascarados afogadenses transcorria sem o assédio dos 

visitantes ou da indústria midiática. Apenas a rádio Pajeú, emissora 

local, fazia a cobertura do Carnaval. Encontrei com mestre Beijamim, 

fantasiado de Lobizomem, acompanhado com o secretário de Cultura, 

Alessandro Palmeira e, o diretor de Cultura, William Tenório, que 

seguiam, também mascarados, para dar uma entrevista na rádio. A 

tríade dos Tabaqueiros Rabo de Cuia exibia orgulhosamente suas 

máscaras artesanais e fantasias improvisadas: resgate da tradição dos 

antigos Carnavais  

Como eles, um maior número de brincantes deixou as 

máscaras industrualizadas e voltaram a usar as artesanais, orgulhando-

se disso. 
Porque eu acho assim. A cultura de Tabaqueiro aqui de 
Afogados vem de roupas velhas, a máscara de papel 
machê, feita com papel e cola, chocalho e o reio. É a 
valorização da Cultura. Porque já tá mudando muito, 
estilizando demais e tem que deixar bem claro que o 
Tabaqueiro tradicional, o Tabaqueiro Rabo de Cuia começou 
assim. (Tiago Tabaqueiro15). 
 

O mestre Beijamim falou com satisfação do Bloco dos 

Tabaqueiros que saiu pela primeira vez, arrastando, no dia anterior, 

cerca de 70 brincantes.  
O Bloco dos Tabaqueiros que saiu ontem derrubou muito 
Bloco que tem aqui [...] Realizou o Bloco com o trio 
elétrico e assim... Tabaqueiro é sempre um bicho rebelde e 
mercenário, sabe? Eles são rebeldes porque não param 
no canto e mercenários porque eles sempre querem 
tomar uma coisinha, um refrigerante... mas 
compareceram cerca de 70 Tabaqueiros. E a intenção deles 



335 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

é para o ano aumentar o Bloco, estruturar melhor, né? E 
aumentar a decoração. (mestre Beijamim). 
 
 

O secretário Alessandro destacou a intenção da Prefeitura de 

Tabaqueiro Beijamim 

registrou a intenção dos gestores em divulgar durante esse próximo 

ano a cultura dos mascarados, nas escolas municipais. O trabalho de 

base representava o desejo de perdurar a brincadeira centenária. 

O Carnaval sertanejo seguia seu rumo. Mais uma vez os Blocos 

nas ruas, o Concurso dos Tabaqueiros, a alegria de receber os parentes e 

amigos para o feriado prolongado. Mais uma vez o prazer de participar 

do folguedo centenário, vivenciando novos personagens e brincando 

de ser outro. Novamente cada máscara cumpria sua função de sujeito-

objeto (Fig.04). 

Mais um ano em que o prazer atingiu moradores, brincantes, 

visitantes e a pesquisadora. Com a sensação de dever cumprido, senti a 

gratificação de ter acompanhado de perto a emoção da festa em 

Bezerros e Afogados da Ingazeira, nos quatro anos consecutivos. 

Estava no campo, desvendando segredos, compartilhando 

sentimentos e ampliando o conhecimento.  

Pude ver a riqueza das máscaras que se transmudavam a cada 

Carnaval. Pude presenciar o movimento da tradição. Aprendi com os 

brincantes, moradores e visitantes. Humanos e não-humanos 

contaram suas próprias histórias: um mundo feito das concatenações de 

mediadores que agiam e interagiam (LATOUR, 2012).  

Após participar da Folia dos Papangus e Tabaqueiros não 

esquecia daqueles que tanto me ensinaram no início de minha 

caminhada como pesquisadora: os Caretas de Triunfo. Voltei, a cada 

Carnaval, para reencontrá-los, revivendo os laços de amizade 

construídos: emoção compartilhada com os mascarados triunfenses. 

Fios encantados que coseram os tecidos do afeto e do respeito 

(APÊNDICE G) (Dig. 16). 
  

 



336 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
    

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

[Fig 01] Marília Gabriela: 
prazer em ser Papangu. 

(Acervo: Marília Gabriela) 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 02] Tabaqueiros: 
satisfação por estarem 
juntos  
(Acervo: Beijamim Almeida) 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 

 
 

 

 



337 
 

Capítulo 7  O Prazer: Poder da Identificação 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 03] Os Tabaqueiros 
são acolhidos com 
carinho pelos amigos-
moradores. 
(Acervo Beijamim Almeida) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
[Fig.04] As máscaras 
artesanais voltavam às 
ruas. 
(Acervo Graça Costa) 
 

 

 
 

 

 

 

 
 



338 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
8. MOVIMENTO DA TRADIÇÃO  

 

 

 

          
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
Tradição são elementos de sentido modelados 
historicamente nas vertentes mais antigas do agir social. 
(BERGER; LUCKMANN, 2004, p. 18). 

 
 

A ideia de uma tradição estável é uma ilusão da qual os 
antropólogos há muito se livraram. Todas as tradições 
imutáveis mudaram anteontem. (LATOUR, 2009, p.74). 
 
 
 
 



339 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
A mitologia grega sempre enalteceu a natureza e os objetos que 

cercavam as divindades, reconhecendo que existia uma energia vital 

inerente aos seres. Os animais, a flora, os instrumentos de trabalho, 

as ferramentas, tudo isso ajudava a valorizar os atributos divinos, 

fazendo parte das narrativas míticas. Em um diálogo amplo, seres 

animados e inanimados criavam vida e constituíam o cosmo que 

envolvia a todos. A águia seguia Zeus, indicando-lhe caminhos. A 

coruja dividia sua sapiência com Atenas; a pantera tornava Dionísio 

mais medonho e temido. Héstia, deusa do lar, tinha como símbolo o 

fogo acolhedor, enquanto Hefesto venerava o fogo avassalador e as 

ferramentas de trabalho. O tridente acompanhava Poseidon em suas 

grandiosas ações e o bidente auxiliava Hades em seus feitos 

medonhos. A lira e o arco não se afastavam de Apolo, possibilitando 

que cumprisse seus benefícios aos outros deuses e aos pobres 

mortais. Com a ajuda do arco e flechas, Eros atirava dardos de desejo 

contra o peito de homens e de deuses. Com o som de sua flauta, Pan 

causava pânico nos viajantes, na calada da noite (KURY, 2008). 



340 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] Vide Capítulo. 05 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

8.1 Objetos que Falam sem Calar Sujeitos  

A tradição não se dissocia do que lhe é contrário, 
propondo-se um ousado movimento de atualização que 
é expressão do espírito do tempo, o Zeitgeist. Por meio 
da história, seu sentido é refeito, constantemente. Nessa 
perspectiva é possível falar de tradição viva, aquela que 
renasce sem cessar. (AMORIM, NOGUEIRA, COSTA, 
2010, p. 132). 
 
 

A força e a vida da Cultura da Tradição estão envoltas em 

uma dinâmica própria, em um movimento constante e perene: tradição 

viva. Faz-se necessário, portanto, compreender os processos de 

reelaboração e ressignificação dos fazeres e saberes que embasam sua 

existência; detectar as tensões e os conflitos que a alimentam; 

visualizar as ações de preservação e renovação, de conservação e 

regeneração que abrangem sua história (AMORIM, NOGUEIRA, 

COSTA, 2010).  

No processo de elaboração da Cartografia dos mascarados 

pernambucanos, tive oportunidade de ouvir muitos depoimentos 

sobre essa vivacidade da tradição, indispensáveis para que pudesse 

compreender a dinâmica que cercava os folguedos. Embora não 

tenha tido possibilidade de chegar a um maior aprofundamento sobre 

determinadas questões, pela dimensão do universo estudado, as 

revelações foram vitais para assinalar pontos de reflexão sobre o 

contexto geral das brincadeiras. 

O debate entre ordem e desordem1 destacou pontos de suma 

importância para que eu visualizasse melhor os movimentos 

existentes nas comunidades estudadas e o jogo de forças que se 

desenvolvia no âmbito individual e coletivo da preparação e 

participação na pândega carnavalesca. Na mitologia, na religião, em 

diversas narrativas da Cultura da Tradição, no universo das festas, 

essa dinâmica representa a própria vida dessas manifestações, 

marcadas por um constante processo de trocas

se alimenta incessantemente da energia que a desordem providencia 

 

Os personagens que brotam deste movimento viabilizam um 

jogo: ajudam a compreender a natureza contraditória da sociedade, 



341 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

mistura instável entre ordem e desordem. Estes, como a própria 

humanidade, tem sua porção positiva e negativa. A festa é um 

exemplo dessa dinâmica. 
Ao fazer a mímica da desordem e do caos por meio da 
confusão dos corpos, o mistério dionisíaco funda 
periodicamente uma nova ordem, e assim, sublinha 
também a preeminência do coletivo em relação ao 
individualismo, bem como em relação ao seu correlato 
racional, o social. (MAFFESOLI, 1985, p.21). 

 
 

Os efeitos esperados pela desordem festiva e ritual algumas 

vezes extrapolam os limites necessários a um sadio efeito catártico, 

chegando a um desequilíbrio devastador, onde o excesso permitido é 

ultrapassado, acarretando punições. Entretanto, quando o jogo das 

transgressões possibilita a degeneração e vitória de uma desordem 

perigosa sob uma ordem necessária, há o repúdio e o controle no âmbito 

do real, para a volta dos níveis toleráveis da pândega. E assim, o jogo 

entre o ordenamento e a anarquia marca o movimento, fermento para 

a dinâmica social (BALANDIER, 1997, BAKHTIN, 2002). Entendo 

que, embebida nesse néctar, a festa carnavalesca é construída e nela 

são formatados os folguedos da Cultura da Tradição. 

Os depoimentos e registros mostraram que na pândega dos 

mascarados dos municípios pernambucanos houve uma ruptura do 

equilíbrio entre ordem e desordem em diversos momentos, levando a 

tomada de medidas extremas para se conter um possível risco 

propiciado pelo mascaramento. Ainda em 1965, Katarina Real 

assinala a proibição dos mascarados no Carnaval do Recife.  
Em 1965, fiz parte da Comissão Organizadora do 
Carnaval do Recife, e tive a ideia de organizar um 

folclórica. Mas poucos dias antes do carnaval, a 
Secretaria de Segurança Pública anunciou a proibição 

 carnaval de 1965. Fomos, 
en s

para com 
REAL, 1990, p.117). 

 
 

As cidades foram crescendo e a violência ocasionada pela 

ingestão abusiva de bebidas alcoólicas e utilização de armas 

aumentou, influenciando no desenvolvimento da festa. O uso da 

máscara e o anonimato por ela viabilizado passaram a representar um 



342 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[2] Gestor de Cultura de 
Itapissuma, RMR-Núcleo 
Norte 
 
 
[3] Secretária do Diretor de 
Cultura de Ipojuca, RMR- 
Núcleo Sul 
 
 
[4] Secretário de Cultura de 
Agrestina, Região do 
Agreste Central 
 
 
 
 
 
[5] Restrição 
especificada nas  
Normas da Folia do Papangu 
2012, publicadas no site 
institucional. Existem mais 
de uma dezena de outras 
normas que direcionam a 
conduta de moradores e 
visitantes 
no Carnaval. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[6] Morador, Taxista, 62 
anos 
 

perigo para o encobrimento de indivíduos que extrapolavam a ordem 

necessária ao convívio social, durante as festividades carnavalescas. 

Por esse motivo muitos dos folguedos foram proibidos ficando 

apenas como uma lembrança de um passado remoto.  
Nos anos 80 existiam em Itapissuma homens que no 
período de Carnaval pintavam o rosto com carvão 
vestiam roupas femininas e como acessório de mão 
usavam um jereré, instrumento de pesca, que servia para 
arrecadar dinheiro nas casas que eles passavam. Mas 
com o surgimento da violência na cidade, como em 
todo o Brasil, as autoridades resolveram proibir esta 
manifestação. (Adenézio dos Santos2). 

 
 

Não temos [brincadeiras com máscaras]. Houve há anos 
atrás um decreto proibindo, por causa da violência. Foi 
na gestão do Prefeito Carlos Santana. (Carla Medeiros3). 
 
 
Não tem mascarados por causa da violência- decreto de 
1994. O Papangu de Agrestina já existia e, segundo meu 
pai ele era mais antigo que o de Bezerros (Alberto 
Wagnê4).  

  
Em Bezerros, embora a desordem provocada pelo 

mascaramento não tenha sido motivo de rompimento com a 

brincadeira da Tradição, existe ainda certa prevenção por parte dos 

órgãos institucionais5 

pândega carnavalesca não seja maximizado pelo uso da máscara. Uma 

norma limita o uso de máscara em Bezerros, até 18h.  
Realmente depois das 6h [18h], não é permitido 
ninguém de máscara circulando nas ruas, a fantasia 
pode permanecer, mas a máscara não, e confesso que 
esta norma é bem aceita pela população e não há muitos 
casos de não cumprimento dessa norma, além dela ser 
bem antiga (Marília Gabriela). 
 
 

Alguns depoimentos indicam o temor de moradores em 

relação à 

partir daí, cometer algum delito, sem ser reconhecido. Esse é um 

medo que segue os moradores desde os primórdios da brincadeira. 

Papangu. Eu me lembro, quando eu era pequeno, 

que as pessoas aproveitavam o Carnaval para se vingar dos inimigos. 

Se mascaravam e matavam, sem ninguém saber quem era  (Gilvam 

Carvalho6). O depoimento de Gilvam reitera que o medo não 



343 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[7] Secretária de Rinaldo da 
Costa - Secretário 
Executivo de Cultura e 
Lazer do Cabo de Santo 
Agostinho, RMR- Núcleo 
Sul) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[8] Secretário de Cultura de 
Lajedo, Região do Agreste 
Meridional. 
 
 
[9] Diretor de Cultura de 
Santa Cruz do Capibaribe, 
Região do Agreste 
Setentrional. 
 
 
[10] Chefe de Gabinete de 
Inajá, Região do Moxotó,  
 
 

necessariamente está atrelado ao Feio, mas a insegurança e 

perturbação trazida pelo mascaramento: o temor do desconhecido. 

É notório que a desordem festiva toma conta dos blocos e 

direciona o uso das máscaras. A irreverência, a sátira, a comicidade 

propiciada pelo dinamismo da festa é revelado na brincadeira dos 

mascarados, oportunizando críticas sociais e políticas. No Cabo de 

Santo Agostinho, por exemplo, o Bloco do Defunto sai às ruas desde 

1999, sob a presidência de Nicéas Balbino.  
Trata-se de um Bloco Carnavalesco que tem como 
principal característica a "sátira". Todo o ano acontece 
um enterro de um político que não tenha trabalhado 
devidamente no município. [...] Sai pontualmente à 12h 
do cemitério local, com direito a caixão e velório para o 
suposto defunto. Aproveitando o enredo, os foliões 
criaram uma característica própria para o bloco, vindo a 
grande maioria à caráter com máscaras e fantasias 
direcionadas ao tema. Hoje o mencionado bloco é, sem 
sombra de dúvidas, um dos maiores da nossa cidade, 
trazendo em seu desfile cerca de dez mil pessoas. 
(Adriele Nascimento7).  
 
 

Em alguns municípios a identidade do lugar está cada vez 

mais atrelada aos folguedos, o que move o apoio institucional, a 

cobertura midiática, o envolvimento comercial e de turismo. Em 

outros, onde a festa não é  é 

precário, onde a identidade do lugar não está ligada aos personagens 

das brincadeiras carnavalescas, a população prefere deixar a cidade 

natal e aproveitar o feriadão para viver o Carnaval na Capital, Recife, 

ou nas praias do litoral pernambucano. Alguns moradores aproveitam 

também para descansar na própria região, nos sítios próximos às 

cidades, deixando os municípios praticamente desertos. 
Nos anos 80 os Clubes acabaram e o pessoal tomou o 
caminho das praias. Depois da época das micaretas o 
poder público deixou de investir. É um Carnaval caro. 
Mas nós queremos resgatar. (Joseildo Bezerra8).  

 
 

Aqui não há Carnaval. Por incrível que pareça no 
Carnaval a cidade fica deserta. O pessoal vai para o 
litoral. (José Oliveira9). 

 
 

Aqui no Carnaval a turma vai cada um prá sua roça e a 
gente fica vendo o espetáculo pela televisão. (Mário 
Campos10). 
 



344 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
[11] Secretária de Cultura 
de Garanhuns, Região do 
Agreste Meridional 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[12] Secretário de Turismo 
de Taquaratinga do Norte, 
Região do Agreste 
Setentrional. 
 
 
 
 
 
 
[13] Secretário de Educação 
de Lagoa Grande, Região 
do Sertão do São 
Francisco. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Há muitos anos atrás existia um tradicional Carnaval 
com foliões mascarados que desfilavam pela cidade, 
porém não se tem registro do motivo que essa folia 
acabou. Acredita-se não ter sido passada de geração a 
geração, pois os registros da folia de Carnaval, bem 
como os tradicionais bailes de Carnaval tiveram seus 
últimos registros na década de 1980, observando-se a 
partir daí a evasão da população para as localidades 
onde acontece o tradicional Carnaval. (Ana Nery 
Azevedo11). 
 
 

Existem os que fazem o itinerário contrário. Saem da agitação 

da Capital e seguem para o interior, com o objetivo de desfrutar da 

tranquilidade das cidades menores. Alguns municípios promovem 

eventos que motivam a vinda dos turistas que querem usufruir de 

outro tipo de entretenimento, fora do circuito carnavalesco. 
Aqui geralmente tem um Bloco que sai antes do 
Carnaval. O pessoal daqui vai para as praias e outros 
Estados. O pessoal que vem prá cá já vem prá fugir do 
Carnaval e descansar. (Ronaldo Veiga12). 
 
 
Nos últimos cinco anos a cidade tem aproveitado o 
período carnavalesco para realizar o Festival de Jazz, que 
vem atraindo a cada ano um número maior de turistas e 
ao mesmo tempo beneficiando a comunidade local que 
prefere a tranquilidade da cidade. (Ana Nery Azevedo).  
 
 
Aqui não tem Carnaval. Existe um grande evento 
evangélico: PENIEL. (Edivaldo13). 
 
 

Muitas narrativas registraram a necessidade de se resgatar a 

tradição perdida, ou melhor, adormecida. Nesse contexto, a cada ano, 

tenta-se revigorar a festa e fazer um resgate das tradicionais 

brincadeiras: cada lugar aciona um leque de possibilidades de vida e 

renovação de sua cultura.  

Algumas estratégias são articuladas para que o Carnaval não 

perca sua importância no contexto dos ciclos festivos que marcam o 

calendário anual. Os moradores agrupam parentes e amigos, 

movimentando a brincadeira de rua. Na semana pré-carnavalesca as 

instituições de ensino ligadas às Secretarias de Educação municipais 

promovem desfiles de Blocos com crianças, adolescentes e docentes. 

As Secretarias de Cultura, Turismo e Esportes também tentam 

incentivar a saída de grupos. Nesses eventos há o uso de fantasias e 



345 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
[14] Secretária Adjunta de 
Educação, Cultura e 
Desportos de Santa 
Terezinha, Região Sertão 
do Pajeú 
 
 
[15] Diretor de Ensino de 
Vertentes, Região do 
Agreste Setentrional. 
 
 
[16] Coordenadora 
Municipal de Eucação de 
Ipubi, Região do Sertão do 
Araripe. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[17] Gerente de Eventos de 
Floresta, Região de 
Itaparica. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

os mascarados marcam presença  
Na verdade é uma brincadeira [com mascarados] um 
pouco informal, considerando a cultura local alguns 
populares por conta própria fazem esse manifesto no 
período do Carnaval. (Sandra Lustosa14). 
 
 
Não, a gente não tem nada não. Antes do Carnaval tem 
o Bloco Fica Vertentes, mas ninguém fica no Carnaval. 
Vai para Tamandaré e Recife. (Ailton Moura15).  

 
A cultura é muito fragilizada. Não tem recurso. Aqui 
nós fazemos [o Carnaval] apenas nas escolas. (Clenilda 
Oliveira16).  
 
 

Os depoimentos desenham as várias tramas dessa realidade 

que se mostra, com suas múltiplas formas, cores e texturas, 

registrando o movimento da tradição. Nas brincadeiras de rua e 

blocos organizados as crianças se fantasiam, algumas mascaradas, 

trabalhando o imaginário dos heróis, personagens encantados dos 

contos infantis e figuras oníricas dos desenhos da atualidade. Os 

grupos da terceira idade também saem com máscaras e fantasias.  

A invasão dos Blocos, com música baiana, o uso de abadás, a 

participação dos trios elétricos, marcam não apenas os Carnavais das 

principais Capitais do país, mas dominam também o contexto 

interiorano.  
E com essa história dessa musicalidade baiana os 
jovens só querem saber dessa música diferenciada. Mas 
estamos tentando resgatar as raízes de nossa cultura 
(Maria de Fátima Novaes17). 
 
 

A pesquisadora Maria Alice Amorim faz uma interessante 

colocação em relação aos folguedos na Mata Norte, o que acredito 

possa servir de reflexão para o contexto geral do Estado.  
A fauna carnavalesca da Mata Norte pernambucana 
vem obedecendo ao princípio básico da evolução das 
espécies: sobrevive o mais forte. Pouco a pouco, boi, 
burra, besouro, urso cedem lugar a dois "fenômenos", 
independentes entre si, carreadores de quase toda a 
verba destinada à folia - os maracatus de baque solto e 
os trios elétricos, com os segregadores cordões de 
isolamento. (AMORIM, 2012). 
 
 

Em algumas regiões determinada brincadeira prevalece, toma 

corpo, ganha visibilidade. Paralelamente há uma invasão dos trios 



346 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[18] Diretora de Turismo e 
Curadora do Carnaval de 
Bezerros. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[19] Secretário de Cultura 
de Verdejante, Região do 
Sertão Central. 
 
 
 
 
 
 
 

elétricos, para a alegria daqueles que são tietes dessa musicalidade. Aí 

as cidades se vestem com as camisas dos blocos, repletas de marcas 

dos patrocinadores, numa festa que é ao mesmo tempo uma disputa e 

um compartilhamento. Como já mencionei, alguns mascarados 

seguem os trios, mas os folguedos tradicionais vão perdendo espaço 

para a nova forma de brincar. 

Outro importante evento que vitaliza a tradição dos 

mascarados é o Baile Municipal de máscaras. Em quase todos os 

municípios o Baile faz parte do calendário oficial, abrindo o Carnaval, 

mesmo quando esse não é muito comemorado. Os Bailes são um 

marco e reúnem a população local e os visitantes, sendo uma 

oportunidade de lançamento e divulgação do tema da festa 

carnavalesca, a cada ano. As máscaras usadas no evento ganham as 

ruas nos outros dias de folia. (Dig. 01) 
A gente vai começar logo através do Baile Municipal, 
que é o do Bal Masqué que atrai muitos turistas, muitas 
pessoas vêm com o intuito de se divertir e aprender um 
pouco sobre a cultura, que é muito importante, né? A 
gente já vai fazer todo o trabalho em cima já do 
surgimento do Papangu. (Claudenize Santos18). 

 
 

Pude registrar também, nesse movimento constante dos fios 

que formam a Cultura da Tradição, que algumas brincadeiras dos 

mascarados existentes em outros ciclos como o Natal, o Reisado e a 

Semana Santa migram, por motivos diversos, para o Carnaval. Em 

um itinerário contrário alguns folguedos deixam o Carnaval e passam 

a realizar-se em outros importantes períodos de festas e celebrações. 

As narrativas sobre a origem do folguedo dos Caretas de 

Triunfo revelaram que o Mateus, e seu companheiro de folguedo, que 

brincavam no Reisado em 1917 passaram a sair no Carnaval, como 

Caretas, dando início à brincadeira dos mascarados triunfenses. 

(COSTA, 2009a). Já os Caretas de Verdejante migraram da Semana 

Santa para o Carnaval. 
Os Caretas saíam na Semana Santa há 60 anos, 
queimando o Judas. Agora saem no Carnaval e em 
outros períodos do ano (Robson Sá19).   
 

 

 

 



347 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
[20] Secretário de Cultura, 
Turismo e Esportes de 
Serrita, Sertão Central 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[21] Secretária de Gabinete 
de Amaraji, Região da Mata 
Sul. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[22] Gerente de Eventos de 
Floresta, Região de 
Itaparica. 
 
 
 
 
 

A brincadeira de Careta em Serrita acontece no período 
da Semana Santa. Durante esse período surgem muitos 
grupos de Caretas que ocupam as ruas e bairros de 
nossa cidade. Eles saem nas ruas da cidade e zona rural 
recolhendo alimentos e dinheiro para serem colocados 

 de s
ultimo dia dessa brincadeira é geralmente na sexta-feira 
da Paixão ou no sábado, onde se reúnem varias 
pessoas, alguns para assistir outros com roupas, 
jaquetas e até capacete para enfrentar os Caretas e retirar 
do Judas (boneco de palha e pano), todo o dinheiro e 
alimento recolhido durante as semanas anteriores. 
(Thiago Santos20). 

 
 

É notório que a preocupação com a manutenção e renovação 

da tradição é contundente nos depoimentos. O desenvolvimento da 

Arte das máscaras, da confecção das fantasias, do modo de brincar, é 

fruto da ligação entre gerações, do intercâmbio de conhecimentos, 

das revelações da Cultura da Tradição. Muitas vezes a interrupção do 

folguedo se dá pela morte dos mais velhos, mestres ou guardiões dos 

saberes e fazeres: criadores e mantenedores das brincadeiras.  
[...] Muito antiga e deixou de existir. As pessoas que 
eram envolvidas com as citadas brincadeiras (Mateus e 
Urso) faleceram e seus descendentes não deram 
continuidade às mesmas. (Sônia Cavalcanti21). 
 

 
A máscara, que não está incólume a todas essas implicações, 

apresenta-se viva, ativa, significante, tal qual a brincadeira. A 

impregnação dos artefatos industriais importados principalmente da 

China e do Paraguai, tornaram muito acessível à compra das máscaras 

de látex, presentes nos folguedos dos mascarados. 
Os Caretas da minha região, eram pessoas do sexo 
masculino, que brincavam no Carnaval com roupas 
velhas e folgadas, usavam meias comuns para cobrir as 
mãos, manquejavam para ninguém reconhecer, usavam 
um bastão tipo cabo de vassoura, faziam barulho com 
chocalhos e corriam atrás das pessoas pra assustar, 
principalmente as crianças. As máscaras eram 
confeccionadas de papelão, pintadas à mão e dos lados 
levavam elástico para prender ou usavam tecido 
envolvido no rosto com abertura para olhos e bocas. 
Depois vieram máscaras de borrachas trazidas de fora, 
talvez, Recife ou Rio. Isto há 40 anos atrás. (Maria de 
Fátima Novaes22).  

 

As vozes aqui registradas trouxeram uma pequena visão dos 

inúmeros caminhos seguidos pelos folguedos dos mascarados. Como 



348 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

os sujeitos, as máscaras deixaram rastros, indicando os itinerários 

percorridos pelas brincadeiras. A tradição viva do mascaramento segue 

num processo de busca, de manutenção e de renovação: caminhar 

repleto de silêncios e vozes, de tensões e adaptações, de procuras e 

conquistas, de controvérsias e consensos.  

 
8.1.1. Burburinho da Tradição 

  
O ano de 2011 ia terminando. Era Dezembro, dia 23, e 

Afogados da Ingazeira exalava o perfume do Natal. As casas 

enfeitadas, o povo apressado comprando presentes e iguarias e eu, ali, 

me sentindo um pouco deslocada, desejosa por falar sobre o próximo 

Carnaval. Mas quem queria falar da festa de Momo, quando o 

personagem da vez era Papai-Noel? Logo percebi que não era uma 

boa hora para procurar os órgãos institucionais. Naquele dia o 

expediente terminaria cedo, pois haveria um almoço de 

confraternização da Prefeitura e à noite, uma cantata na Praça da 

Matriz.  

Segui ao encontro de mestre Beijamim, em sua residência. 

Precisava saber das novidades e preparativos para a saída dos 

Tabaqueiros em fevereiro. Mais uma vez o mestre me recebeu de 

esperança por dias melhores, nunca demonstrava cansaço ou descaso 

ao falar dos mascarados afogadenses e de seu desejo em revitalizar, a 

cada ano, a tradição centenária.  

Ao me receber foi logo di  

Rabos de Cuia E começou a falar da 

nova ideia de trazer de volta os brincantes vestindo roupas velhas e 

usadas, meias nas mãos e máscaras artesanais feitas por eles próprios. 

Tabaqueiro Rabo de Cuia, a gente quer botar papel 

machê em tudo , afirmou enfaticamente o mestre. 

Compreendi que aquela seria uma ótima estratégia para trazer 

às ruas os brincantes que estavam interessados em sair, de forma mais 

espontânea, na pândega dos mascarados. Para participar do grupo, o 

folião teria que trajar vestimentas mais despojadas e máscaras 



349 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

artesanais, utilizando-se de sua maior riqueza para desenvolver a 

indumentária: a criatividade. A simplicidade certamente seria uma 

forma de incentivo, afastando qualquer intenção de aproximação dos 

parâmetros da Beleza do Belo. O feio, o cômico, o grotesco, o 

irreverente, que marcou o início da brincadeira dos Tabaqueiros, estava 

na hora da vez.  
A gente vai descer na rua. Se outros Tabaqueiros 
chegarem tudo bem. Mas Rabo de Cuia é o Tabaqueiro 
pobre. A gente quer assim. Que o Rabo de Cuia 
incentive a garotada da maneira da gente (mestre 
Beijamim). 

 
 

Quando Beijamim fala a gente

que seria da forma como ele e seus seguidores acreditavam ser 

melhor: mantendo a tradição da antiga brincadeira, sem o uso das 

emborrachadas máscaras importadas, dos macacões de cetim, das 

perucas de papéis brilhantes.  

Movida pela curiosidade, alguns dias antes do Carnaval enviei 

um e-mail ao mestre, procurando informações sobre os Rabo de Cuia e 

sobre a data da oficina de máscaras e burrinhas que seria promovida 

pela S  amigo, quando 

sai o Bloco dos Tabaqueiros Rabo de Cuia  

textualmente: os Rabos de Cuia não é Bloco, é uma Turma. E pode 

 Aquela simples resposta era muito 

significativa. Ser Bloco exigia um nível de organização que envolvia 

vários elementos ligados à questão de ordem: horário de saída, 

patrocínio, acompanhamento musical, indumentária semelhante, 

inscrição, dentre outros aspectos. O contexto de turma remetia à outra 

conotação, no âmbito do universo da desordem: mais liberdade de 

horário; o uso de vestimenta mais despojada, adesão ampliada de 

qualquer pessoa, criatividade e improvisação. Esse era exatamente o 

objetivo do mestre e daqueles que seguiam suas diretrizes: retomar a 

forma libertária do folguedo, quando os mascarados saíam dentro de 

uma simplicidade reveladora e atrativa, despertando a atenção e 

curiosidade dos moradores.  

Os Rabo de Cuia foram um sucesso! Reconhecimento da 



350 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

população e dos visitantes. Realmente o pequeno grupo, liderado por 

Beijamim, ousou, resgatou, movimentou, despertou a curiosidade, 

com máscaras artesanais e fantasias mais simples e criativas. Percebi, 

no entanto, que eles ainda primaram por uma elegância despojada 

(Fig.01; Dig. 02). 
Sair com os Rabo de Cuia no Carnaval foi uma 
experiência maravilhosa já que eram figuras totalmente 
diferentes das demais e novidades para muitas pessoas 
que apenas conhecem os "novos" Tabaqueiros. Sempre 
que parávamos em algum lugar muita gente pedia para 
fazer fotos do grupo, e perguntavam se nós vamos 
permanecer com esse grupo. Lógico que sempre 
respondemos que sim, pois nossos planos são de 
aumentar o grupo que foram apenas seis, mas pela 
animação e por ser o primeiro ano da ideia pareciam 60 
Foi muito gratificante a aceitação do grupo pela 
população que lembrou os antigos personagens e os 
turistas que amaram fazer fotos ao nosso lado. (mestre 
Beijamim). 
 
 

Em relação à oficina de mascaras, certamente significou uma 

semente para que esse desejo dos Rabo de Cuia pudesse brotar e tomar 

corpo: a confecção das máscaras artesanais, com a participação das 

crianças e adolescentes e apoio institucional. 

A oficina aconteceu no dia 17 de fevereiro de 2012, na sexta-

feira antes do conhecido sábado de Zé Pereira. Pelo terceiro ano 

consecutivo os trabalhos de confecções de máscaras artesanais e 

burrinhas foram dirigidos respectivamente pelo mestre Beijamim e 

Luciano Pires, artista plástico afogadense (Dig. 03). 
A oficina, como sempre, foi realizada no Centro 
Desportivo de nossa cidade, com 50 participantes 
divididos em dois turnos. Escolas levaram alguns 
alunos e outras crianças, que souberam da oficina por 
meio da divulgação também participaram, com alunos 
de oito a doze anos, digo que o aproveitamento da 
oficina foi de 70% (mestre Beijamim). 
 
 

Acredito que o resultado foi regado pelo valor da 

aprendizagem conjunta. Troca de conhecimentos, aplicação de 

técnicas, disciplina, terapia, prazer, criatividade, tudo isso embasou a 

produção dos quase-sujeitos. Ali, cada máscara produzida falava dos 

seus criadores: expectativas, desejos, aspirações. Na cidade elas 

revelaram sentimentos e provocaram emoções. Naquele ano de 2012 



351 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[23] Secretária Municipal de 
Turismo de Bezerros, 
Região do Agreste Central. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

o Rabo de Cuia foi às ruas e a propaganda institucional anunciou: 

Afogados da Ingazeira, o Carnaval dos Tabaqueiros. Certamente um 

reconhecimento da importância da brincadeira para a identidade da 

cidade sertaneja. 

Não foi só em Afogados da Ingazeira que houve o desejo de 

reviver a tradição. Bezerros, nos preparativos para o Carnaval de 

2012, envolveu-se num trabalho de revigoração das características 

mais simples do folguedo original.  
O tradicional ele é necessário porque foi a partir deles 
que a gente começou. Uma roupa velha, uma roupa 
emprestada, botava a máscara e ia fazer a brincadeira. E 
aí começou e a gente tem que preservar esse tipo de 
coisa. (Marília Gabriela de Souza). 
 
 

O objetivo era fazer com que mais Papangus percorressem as 

ruas da cidade, com seus kaftas coloridos e suas máscaras irreverentes, 

sem um interesse maior pela participação no Concurso municipal. A 

ordem era brincar! Os gestores da Secretaria de Turismo anunciaram 

as novidades no site da Prefeitura. 
O Carnaval da cidade ainda terá o Baile Municipal, no 
dia 4 de fevereiro, no Centro Literário Rui Barbosa. 
Estamos fechando as atrações, mas o tema do Baile é o 
mesmo do Carnaval  História e Tradição com o Papangu é 
só Emoção. Ao todo, serão 17 dias de festa. Este ano, as 
novidades serão uma disputa de Papangus por bairro e 
ensaios de orquestras pelas ruas do centro na semana 
pré-carnavalesca. (Valquíria Lizandra23)  

 
 

História e Tradição: com o Papangu é só Emoção. O tema escolhido 

para direcionar a folia do Papangu de 2012 comprovou minhas 

impressões iniciais: a tradição era a base para o desenvolvimento da 

festa, o fio condutor a ser seguido por todos. Esta seria uma linha 

que bordaria a manta da propaganda dos órgãos de Cultura e 

Turismo e, certamente, influenciaria os artesãos-artistas e brincantes 

na confecção das máscaras e escolha da temática de suas fantasias. 

Em janeiro de 2012, na Secretaria de Cultura e Turismo de 

Bezerros a Diretora de Turismo e curadora do bloco dos Papangus me 

anunciou o interesse institucional em apoiar os brincantes dos 

bairros, para que fizessem fantasias e máscaras e saíssem em grupo 

embelezando o Carnaval. 



352 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
[24] Diretora de Turismo 
de Bezerros e Curadora  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Eles gostam de sair fantasiados, mas estavam deixando 
um pouco a origem que é a máscara. [...] Então o 
objetivo nosso era do resgate. Então os bairros estão se 
mobilizando prá sair uma turma de lá e se encontrar no 
centro. Assim, são milhares... eu não sei nem te dizer, 
porque alguns bairros eu não sei a quantidade exata de 
foliões assim, mascarados[...] uma com as máscaras 
originais, com uma mistura com atuais, as tradicionais e 
as estilizadas. [A prefeitura] Tá dando apoio. Tá dando 
as kaftas, as máscaras. (Claudenize Santos24). 
 
 

Ficou explícito o desejo de fazer renascer a participação dos 

moradores na folia dos Papangus. Existia uma expectativa em reviver 

os momentos tão prazerosos existentes em décadas passadas, quando 

participar do Concurso, ser fotografado e filmado pelas redes de 

 

Era uma espécie de resgate da pândega vivenciada em décadas 

passadas, quando o número de brincantes mascarados era bem maior. 
Antes eu lembro assim, 2001, 2002, a quantidade de 
Papangus que tinha em Bezerros... Assim... Era uma 
coisa! Aqueles grupos saindo às ruas, aquela animação. 
E hoje eu vejo que existe uma decadência relacionada a 
isso. Papangu mesmo, tradicional, tá bem menor do que 
antes. E isso desanima. Eu mesmo saio de Papangu 
estilizado, mas a gente quer ver aquele Papangu 
tradicional saindo às ruas e a gente quer fazer a festa 
com eles. (Marília Gabriela de Souza). 
 
 

Realmente pude testemunhar que o tema foi vivenciado, de 

forma plena, naquele Carnaval de 2012. História, Tradicão e Emoção 

formaram realmente uma tríade, tornando a festa muito mais bela. 

Nas ruas, grupos exibiam seus kaftas coloridos. Os turistas foram 

incentivados a pegar na Secretaria de Cultura o kit para participar da 

pândega dos mascarados.  

No Concurso a brincante Marília Gabriela homenageou o Rei 

do Baião, Luiz Gonzaga, no centenário de seu nascimento. Os 

turistas que circularam no domingo da Folia dos Papangus puderam 

presenciar as mais belas fantasias e os inúmeros brincantes, 

despojados, divertiram-se lado a lado, na pândega dos mascarados 

(Dig. 04 e 05). 

Embora algum movimento tenha sido marcante, o 



353 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

depoimento de Robeval Lima, que respondia naquele momento pela 

Diretoria de Educação revelou que muito ainda teria de ser feito para 

inserir a população na luta para o resgate da tradição. 
Foi distribuída uma quantidade grande e as pessoas 
faziam um cadastro na Prefeitura e no dia iam pegar os 
kits [máscara e kafta]. Foi bom! Mas eu acredito que 
ainda não foi suficiente. O que a gente precisa fazer é 
trabalhar de base, na escola. Ver a questão da 
concientização da criança até o adolescente. Voltar a 
trabalhar nas escolas a questão da importância do 
Papangu. (Robeval Lima). 
 
 

Robeval ressaltou que hoje os jovens não querem colocar 

uma máscara porque acham quente a fantasia do Papangu, então 

preferem estar com uma roupa mais leve para brincar. Entretanto 

reconhecendo a importância da folia para a cultura da cidade, irão 

cada vez mais esforçar-se para ampliar o folguedo a partir do uso de 

fantasias e máscaras originais. Uma educação de base pode ser a 

solução para ampliar a participação dos jovens e crianças na 

brincadeira dos mascarados. As oficinas são uma abertura para isso. 
Eu recentemente dei oficina de máscaras a crianças e 
adolescentes e eu vi assim, que eles ficaram 
entusiasmados com a importância que eu passei para 
eles. Mostrei o quanto o Papangu está reconhecido 
nacionalmente e internacionalmente. (Robeval Lima). 

 
 

Foi notório que o Carnaval 2012 nas cidades agrestina e 

sertaneja gerou um movimento, uma dinâmica que envolveu muitos 

moradores, brincantes e turistas.  A tradição viva mostrou-se, desfilou, 

se fez presente naqueles municípios, pela manutenção e renovação, 

pela adaptação e perenidade, pela criatividade e resgate. Considerada 

como a mais tradicional festa de Carnaval do agreste pernambucano: 

a Folia dos Papangus, em Bezerros registrou dimensões 

surpreendentes. Em 2012 nos 17 dias de festa foi computada uma 

participação de cerca de 500 mil visitantes. Só no domingo, dia do 

desfile do Bloco dos Papangus e Concurso municipal, circularam cerca 

de 300 mil turistas e uma quantidade de 700 homens para 

policiamento. Em Afogados da Ingazeira a dinâmica da festa 

carnavalesca foi outra, mas a preocupação com o movimento da 

tradição teve considerável valor, peso e dimensão. No ano de 2013 a 



354 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[25] A produção artística 
contemporânea pode ser 
pensada de uma forma 
mais aberta, compartilhada, 
interagindo com novas 
concepções de tempo e 
espaço. Esse novo modo 
de fazer artístico passa a 
incluir o entendimento de 
rede e o valor da concepção 
de Bruno Latour da troca, 
da mediação, da formação 
de coletivos. O tempo das 
redes é o tempo dos fluxos 
com retornos, cambiações, 
recombinando presente e 
passado. É o tempo em 
espiral, não linear. Nesse 
sentido trabalhos de Arte 
podem ter um caráter 
politemporal, misturando, 
portanto, vários tipos de 
tecnologias e agrupando 
elementos pertencentes a 
todos os tempos. A obra 
vai, pelo conceito de rede, 
adquirindo novos e amplos 
significados: afasta-se da 
arte pura e perfeita, fruto 
do domínio de técnicas e, 
pelo compartilhamento, 
amplia a questão autoral 
(CAMPE, 2012). 
 
 

busca pela ampliação e valorização da brincadeira foi ainda maior. 

Reflito, a partir dessa dinâmica, que são muitas as implicações 

que cercam a trama dos folguedos dos mascarados nesses dois 

municípios, os quais possuem ainda realidades tão diversas. É 

importante pensar que, quanto mais inserida está a brincadeira no 

contexto identitário local e regional, mais se encontra envolta na 

complexa problemática do turismo, da propaganda midiática, das 

questões comerciais e institucionais. Existem, portanto muitos fios, 

ramas, linhas, filamentos que constroem redes que giram em torno de 

coletivos e que envolvem rostos e máscaras. 

 

8.1.2. Filamentos que Tecem: Rede Sociotécnica  

 
A natureza gira, de fato, mas não ao redor do sujeito-
sociedade. Ela gira em torno do coletivo produtor de 
coisas e de homens. O sujeito gira, de fato, mas não em 
torno da natureza. Ele é obtido a partir do coletivo 
produtor de homens e de coisas (LATOUR, 2009, p. 
78). 
 
 

Pelo direcionamento da Antropologia das Ciências e das 

Técnicas os objetos podem ser percebidos, em parte, como sujeitos, 

uma vez que imprimem ao coletivo, mudanças em seu cotidiano, 

interferindo no comportamento dos indivíduos. Bruno Latour e os 

seguidores desse pensamento assinalam a formação de redes25 que 

ligam humanos e não-humanos, mistura de híbridos de natureza e de 

cultura. Nesse itinerário, as pessoas e as coisas ajudam a construir 

conhecimento.  
A análise de uma situação social a partir da noção de 
rede implica direcionar o olhar para grupos de atores 
envolvidos, para as atividades que empreendem, para os 
objetos a eles associados e que cumprem determinado 
papel nas associações que estabelecem entre si. 
(BRANQUINHO, 2012, p.137) 
 

Entendendo as máscaras como objetos resultantes de saberes 

e fazeres desenvolvidos por um outro tipo de Ciência - embasada na 

troca de conhecimentos e técnicas passadas através de gerações-, as 

vejo como quase-sujeitos inseridas em uma rede de relações e 

atividades. É interessante registrar como a relação ator-rede foi 



355 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[26] Na ilustração a 
representação do conjunto 
de elementos formadores 
da Rede Sociotécnica das 
Máscaras - em vista 
superior. O desenho em 
perspectiva esboça a ideia 
do redemoinho. 
 
 

aparecendo, tomando forma, indicando caminhos no decorrer da 

pesquisa sobre os mascarados. Fui me inteirando dos elementos que 

constituíam essa malha multiforme, construindo as ligações que 

assinalavam as interações entre indivíduos e objetos e 

ou substâncias duráveis; ela é o traço deixado por um agente em 

movimento (LATOUR, 2012, p. 194). 

A cada visita ao campo, humanos e não-humanos pareciam 

pontos luminosos, estrelas que brilhavam em uma noite de Lua nova: 

formavam desenhos no céu, constelações de informações. Observava 

pessoas e objetos e essa pluralidade de narradores contava histórias 

diversas, diziam coisas- cada um a sua maneira- me fazendo adentrar 

em todo um conjunto que cercava as máscaras: produção, uso, 

comercialização, divulgação, propaganda.  

O prazer, a admiração, o esforço, a dedicação, a alegria, a 

curiosidade, a magia, tudo gerava uma catarse individual e grupal. 

Visualizei, assim, o nascimento, vida e mudanças desses quase-

objetos, quase-sujeitos, construtores de coletivos.  
Os quase-objetos quase-sujeitos traçam redes. São reais, 
bem reais, e nós humanos não os criamos. Mas são 
coletivos, uma vez que nos ligam uns aos outros, que 
circulam por nossas mãos e nos definem por sua 
própria circulação. São discursivos, portanto, narrados, 
históricos, dotados de sentimento e povoados de 
actantes com formas autônomas. São instáveis e 
arriscados, existenciais e portadores de ser. (LATOUR, 
2009, p. 88). 
 

 
A descrição da rede sociotécnica amplia a compreensão sobre 

a realidade social em que vivemos (BRANQUINHO, 2011). Assim é 

fundamental compreender que os elementos que compõem a rede 

não devem ser pensados isoladamente: estão ligados; envolvem-se; 

um interfere no outro. Mesmo guardando uma individualidade que 

caracteriza cada um, eles estão juntos e misturados, como uma teia de 

muitos fios, ou um redemoinho em constante movimento26 

(Ilustração 03). 



356 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 
Ilustração 03: Rede Sociotécnica: redemoinho de elementos. 



357 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[27] Vide Capítulo 02  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[28] Máscara do Papangu. 
(Acervo Júlio Pontes) 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

As máscaras são resultado da criação. Materiais são 

transformados para sua produção: caminhos traçados pela 

criatividade e técnica. Terra, Água, Fogo e Ar representam os quatro 

elementos inseridos na rede sociotécnica das máscaras. Eles marcam 

a dimensão-natureza das máscaras e fazem parte da essência, do 

substrato, do vínculo de cada uma delas. Acredito que eles respaldam 

a produção dessa Arte milenar27 e apresentam-se como um marco 

central no gráfico da rede  

Como em relação aos quatro elementos, o diálogo com o 

universo continua presente: amplia-se, mostrando o tempo cíclico 

que envolve a brincadeira. O ciclo lunar ajuda na formação da festa e 

na formatação da rede: conexão entre homem e cosmos, ligação 

natureza-cultura. Os grupos modelam sua organização de acordo com a 

ordem cósmica e a Lua determina a marcação do calendário e da 

pândega carnavalesca: ritual, de forte carga erótica, 

(MAFFESOLI, 1985, 

p.127). E assim o rito se repete no tempo que segue de forma cíclica, 

afirmando e reafirmando a qualidade da existêncoa societal. O êxtase, 

a efervescência, o páthos, a embriaguês, o exagero, tomam corpo, 

forma e cor, na escuridão da Lua Nova. Esta, vira uma nova face, na 

máscara do brincante28. 

Muito significativos na rede sociotécnica são os temas 

recorrentes que marcaram os folguedos e continuam a traçar os 

novos itinerários da brincadeira. O medo, a vaidade, o prazer e o segredo 

são fios que costuram os retalhos da manta festiva: o trabalho e a 

paixão. Eles acionam as lembranças e desenham as narrativas. O 

Carnaval e sua história em cada município de Pernambuco; os folguedos 

dos mascarados com suas especificidades; os brincantes com seus desejos 

e aspirações, os moradores de cada cidade que abraçam os 

representantes de sua cultura: tudo forma um conjunto que direciona 

a elaboração e execução das máscaras, envolvendo e sendo envolvido 

pelos temas recorrentes. 

Surgem assim os objetos-sujeitos com formas, temas, cores, 

texturas, criados a partir do conhecimento transmitido, técnicas 



358 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
[29] Vide Capítulo 02 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

repassadas, relações estabelecidas entre aprendizes e mestres. É a troca 

de sentimentos e ações que permeiam o desenvolvimento de uma 

Arte germinada no solo do vivido29.  

Nessa rede de muitos filamentos destaco os artesãos-artistas. 

Estes constituem peças fundamentais para o entendimento dos 

folguedos, a vida das máscaras, o movimento da tradição. Cada um 

desses profissionais consegue definir claramente o momento e o 

motivo de sua entrada no mundo da Arte das máscaras e pelas suas 

narrativas passei a delimitar grupos que apresentavam similaridades 

quanto a essa trajetória. 

Seguindo os depoimentos observei que muitos artistas-

artesãos foram impelidos a iniciar nesse ofício por serem brincantes 

desde criança. Elaboravam a indumentária e produziam as máscaras, 

reconhecida por eles como o mais importante elemento da 

brincadeira. Com o passar do tempo, aprimoraram saberes e fazeres, 

tornando-se exímios nessa Arte milenar. 
Eu comecei a fazer máscara porque desde criança eu 
me identificava muito com a cultura do Papangu. Meus 
pais saíam. Só que na época eu era criança e tinha 
medo. Depois eu comecei a perder aquele medo que o 
povo fazia e comecei a sair depois, com meus 15 anos. 
(Cícera dos Santos). 
 
 

Alguns herdaram de parentes ou aprenderam com amigos 

próximos a técnica de manuseio dos materiais, a forma de lidar com 

as tintas, o aprimoramento no uso das cores. A vida traçou itinerários 

para que seguissem, então, um caminho construído através de 

gerações. O mestre Lula Vassoureiro é um exemplo dessa passagem 

de ensinamentos: do avô para o pai, do pai para o mestre e do mestre 

para o filho.  

Destaco que nesse processo de ensino-aprendizagem alguns 

artistas-artesãos aprimoraram os conhecimentos adquiridos pelo 

compartilhamento coletivo, imprimindo uma marca própria em seu 

trabalho. Murilo Albuquerque é um deles. Aprendiz de Sivonaldo 

Araújo o jovem artesão trabalha a nove anos, dedicando-se a Arte das 

máscaras em papel machê, com uma estética do Belo. Hoje é 

reconhecido em Bezerros e em alguns locais do Brasil pelo primor de 



359 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
[30] Murilo executou as 
máscaras para o desfile dos 
Papangus na Escola de 
Samba do Rio de Janeiro e 
foi convidado pela Rede 
Globo para a confecção das 
máscaras usadas na novela 
Cordel Encantado, em uma 
cena em que os artistas se 
fantasiaram de Cazumbá., 

que é um personagem do 
Bumba-meu boi do 
Maranhão. A máscara tem 
forma animalesca e a 
indumentária é geralmente 
uma túnica com bordados 
alusivos a santos católicos.  
É um ser fantástico, 
assexuado, híbrido de 
homem e animal. No auto 
do Boi ele é um 
personagem satírico e 
medonho que assusta quem 
quer roubar o Boi. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[31] A dualidade antitética 
homem/animal, 
cultura/natureza esbarra 
contra uma evidência 
simples e significativa: 
homem vive na cultura, 
mas trazendo em si a 
natureza (MORIN, 2000). 
Ampliando essa quebra de 
hierarquia devemos 
visualizar a simetria entre 
humanos e não-humanos, 
formadores do coletivo 
(LATOUR, 2012 
 
 
 
 
 
 
 

sua elaboração e criatividade30 (Fig.02; Dig. 06). Como Murilo, outros 

tantos encontraram nessa labuta o sustento e a possibilidade de 

sobrevivência. Como ele, alguns nem imaginavam que esse seria seu 

caminho de realização. Mas como afirma Nietzsche, 

toma conta de nós, mesmo quando não a conhecemos; é o futuro 

 (2006, p. 27). 

Dispensei, durante a pesquisa, uma atenção especial ao 

trabalho dos artesãos-artistas das máscaras, seus locais de trabalho e 

as relações estabelecidas nos ateliês. Tentei detectar o diálogo entre a 

Arte erudita e os artistas populares, percebendo as técnicas e 

instrumentos usados na confecção das máscaras. Pelas histórias de 

vida dos mestres, através das lembranças e esquecimentos desses 

multiplicadores do conhecimento, almejei visualizar a própria história 

das brincadeiras. Neste processo de buscas aprendi muito com 

mestre Lula Vassoureiro e o mestre Beijamim Almeida.  

Nos espaços de produção das máscaras, ateliês, fundos de 

quintal, galpões, compreendi a importância de se fazer uma etnografia 

dos objetos técnicos e/ou científicos e nesse sentido identifiquei a 

máscara como esse objeto que fala. Nesse conjunto de objetivos, tentei 

experienciar um trabalho pautado na simetria. Nesses termos, 

vencidos da história das ciências, mas também tratar igualmente e nos 

mesmos ter LATOUR; WOOLGAR, 

1997, p. 2431). 

O artesão-artista é um valoroso elemento na rede sociotécnica 

das máscaras. Seu lugar de trabalho também. Em Bezerros muitos 

desenvolvem uma labuta diária em casa, em locais improvisados, 

criando e executando as máscaras sobre mesas existentes em 

alpendres, cozinhas e áreas de serviço. Alguns ampliam esse espaço, 

para tornar possível a visitação de turistas e moradores para 

divulgação e aquisição de sua produção. A denominação ateliê sugere 

exatamente esse tipo de local de trabalho usado tanto para fazer, 

quanto para comercializar os produtos. Nos depoimentos dos próprios 

artesãos há o reconhecimento do ateliê como o local de trabalho de 



360 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[32] A Associação dos 
Artesãos de Bezerros- 
AAB- tinha 14 anos de 
existência e contava com 
cerca de 54 artesãos-artistas 
que faziam criações nas 
mais diversas modalidades 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[33] Dessa maneira após a 
colagem do papel sobre a 
forma e retirada da 
máscara, não era colocada 
massa para acabamento. 
 

um profissional mais estabelecido, identificado como artista.  

Decidi, em abril de 2012, elaborar um mapeamento dos 

artesãos-artistas das máscaras dos Papangus, pois percebi que em 

Bezerros existia uma grande estrutura em torno do trabalho de 

elaboração e comércio desses quase-sujeitos, não apenas no Carnaval, 

mas durante todo o ano (APÊNDICE H). Para que isso fosse 

possível, procurei a ajuda da Associação dos Artesãos de Bezerro32, 

presidida pelo Sr. José Pedro, conhecido como Zé Pedro da Associação. 

Com a sua ajuda conheci um pouco mais sobre o trabalho da 

Associação e a atividade conjunto daquelas pessoas que estavam 

sempre prontas para explicar, ensinar, promover a sua Arte (Dig. 07). 

Não eram apenas máscaras que nasciam daquelas mãos 

habilidosas e das mentes criativas dos associados: bonecas de pano e 

fuxico, brinquedos em madeira, objetos decorativos, bolsas, 

xilogravura, bordado, tramas em macramê, crochê, cerâmica, frutas 

em cera e parafina, biscuit, entre outros artesanatos em diversos 

materiais. Funcionando na antiga Cadeia Pública, o espaço exalava 

criatividade de cores e formas variadas. Os objetos estavam à mostra, 

prontos para serem comercializados. As máscaras representavam a 

grande maioria na exposição: muitas para serem usadas na face e 

outras tantas com função apenas decorativa. 

Alguns artesãos-artistas iniciavam sua peregrinação diária na 

Associação, trazendo mercadorias e conversando alegremente sobre 

seu trabalho. O prazer era sentido fortemente nas narrativas 

emocionadas daquelas pessoas, que encaram o trabalho também 

como uma terapia, um sentido de vida. 
Ah! É muito prazeroso. É porque é assim. Até porque 
assim eu tô levando a cultura de Bezerros, uma coisa 
que eu gosto. E assim você criar, você pintar, você ver 
o seu trabalho. Você ver assim o turista chegar, elogiar 
você, a gente saber sobre a cultura daqui do Papangu e a 
gente saber falar. É muito satisfatório. Para mim eu 
acho, muito satisfatório. Um orgulho muito grande prá 
mim. (Cícera dos Santos). 

 
 

Cada um imprimia um estilo em sua arte. Cícera executava 

máscaras de uma forma muito rústica, deixando as marcas do papel 

colê, sem emassamento33. Reconhece o valor do seu trabalho. 



361 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[34] Comerciante 53 anos 
 

Ela é prá manter a tradição mesmo. Emassado é bonito, 
é, mas é mais para decoração. Até porque assim ela é 
uma máscara mais pesada, se ela cair corre o risco de 
quebrar, rachar e o de papel colê não. Ela pode cair. 
Tanto ela é leve quanto ela não quebra. (Cícera dos 
Santos)  
 
 

A execução das máscaras indicou um momento importante na 

rede dos quase-sujeitos. Outro valioso aspecto inserido na 

composição era o comércio das máscaras (Fig. 04). 

Existem artesãos-artistas que vivem da comercialização de sua 

arte, mas sempre deixam notar, nas entrelinhas de suas narrativas, o 

orgulho que sentem pelo reconhecimento de seu trabalho, mais 

importante que o próprio lucro. 
Assim, eu não saio [fantasiada de Papangu] mais por 
conta que eu trabalho. É assim, quando no Carnaval a 
gente trabalha nos três dias de Carnaval, que a gente 
coloca barraca, eu coloco, mas meu esposo sai e meus 
sobrinhos saem. (Cícera dos Santos). 
 
 

O trabalho de execução e venda das máscaras indica, para 

muitos, a sobrevivência, o custeio das necessidades diárias e, também 

a realização pessoal, o reconhecimento profissional u quero é 

seguir uma trilha que eu ganhe dinheiro e sinta prazer Josy dos 

Santos) (DIG.08). 

O comércio de máscaras existe durante todo o período do 

ano em Bezerros. A identidade construída a partir do folguedo dos 

Papangus possibilita a visitação de turistas, que procuram os ateliês 

para a aquisição de souvenirs: máscaras para uso e também para 

decoração. O período que antecede o Carnaval e os dias de festa são 

catalizadores de público e do aumento das vendas. Nos dias de festa a 

cidade é invadida pelos comerciantes, que exibem os seus produtos 

para chamar a atenção dos milhares de visitantes: não apenas as 

máscaras, mas alimentos, bebidas, artesanatos diversos, fantasias. Os 

comerciantes aproveitavam a oportunidade para ampliar a renda. 
Essa festa é a melhor festa que nós temos no período 
do ano. O comércio é mais o turista. Porque os 
moradores daqui já compram em mercado. É mais o 
turista porque o pessoal daqui é quase nada. Quase todo 
mundo [transforma a casa em comércio]. Quem deixa a 
casa fechada é porque é evangélico ou tem muito 
dinheiro. Quanto à renda do Município, aumenta 30 



362 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

vezes mais. Porque Bezerros é uma cidade muito 
grande, mas sem indústria e sem comércio. Então nós 
ficamos esperando o São João, ficamos esperando o 
Carnaval. O tempo de festa porque de resto, 
infelizmente a cidade é parada. (Fernando Torres34). 
 
 

Durante o ano muitos artesãos-artistas também participam de 

feiras de artesanato onde as máscaras são sempre muito procuradas. 

O comércio está diretamente atrelado à dimensão da festa. 

Em Afogados da Ingazeira a dimensão é significativamente mais 

reduzida que em Bezerros, pois a procura de máscaras é restrita 

praticamente aos brincantes locais. As máscaras de látex são a 

preferência dos Tabaqueiros. Entretanto ainda existe uma procura pela 

produção artesanal confeccionada pelo mestre Beijamim. 

Seguindo a trama que envolve as máscaras destaco a indústria 

do turismo. O fenômeno turístico necessita ser abordado de forma 

ampla e analisado do ponto de vista histórico, psicológico, 

econômico e antropológico, num constante exercício de respeito à 

alteridade e ao ambiente circundante (BARRETTO, 2001). 

 Essa importância da presença dos visitantes é reconhecida 

pelos brincantes, moradores, comerciantes e artesãos-

cidade que não tiver o turismo tá apagada. É como um cara que falta 

uma perna. Tem que usar uma mu  

O turismo existente em torno da festa carnavalesca faz com 

que a cidade recebedora do visitante se mobilize, mude suas 

paisagens, seus tempos, seus espaços. Hotéis, pousadas, bares e 

restaurantes, segurança e serviços: tudo gira em torno da dimensão da 

pândega dos mascarados.  

Bezerros recebe a cada ano cerca de 500 mil turistas. Imagine 

essa realidade interferindo em um cotidiano interiorano! A presença 

dos visitantes atinge diretamente a elaboração e produção das 

máscaras, indicando caminhos para permanências e mudanças da 

estética, da temática, da elaboração do artista. (Dig.09) 
Porque é o seguinte. O visitante que é o que a gente 
chama turista... o turista não quer saber de máscara de 
100 anos. Ele quer saber de uma coisa bonita. Então eu 
trabalhei muitos anos com as tradicionais máscaras. No 
Centro de Artesanato de Bezerros tem o maior painel 
de máscaras do Mundo, então eram aquelas máscaras 



363 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

que eu fazia. Então aquilo ali no Carnaval ainda vendia 
dez ou uma e o turista vinha e comprava a estilizada. 
E Lula. Tá bom de tu 
mudar teu trabalho porque o turista é bicho... Olhe tem que 
ter cuidado com o turista porque o turista se ele não 
gostar de uma coisa... Ele traz 10 mil, mas também se 
ele não gostar de alguma coisa e sair espalhando... deixa 
de vir 100 mil prá nossa festa. Rapaz eu vou fazer! E hoje 
o meu trabalho...tem trabalho ali que até é duvidado, o 
povo pensando que é porcelana. (mestre Lula 
Vassoureiro). 
 

 
Segundo o depoimento, o mestre Lula sentiu a necessidade de 

acompanhar a demanda do turismo, inserindo-se numa estética mais 

detalhada, bem acabada, admirada pelo visitante.  

A tradição é atingida diretamente pelas tensões que cercam a 

máscara e a rede formada no seu entorno. Tudo gira em volta dos 

sujeitos-objetos e dos indivíduos inseridos na folia: envolve humanos 

e não-humanos numa relação coletiva. Nesse contexto, a máscara 

muda não só a face do brincante, mas a cara da cidade e mobiliza a 

gestão institucional, a propaganda midiática, a indústria cultural, outros fios 

formadores da rede.  
Nesse ano de 2011 já saiu de uma vez só 700 Papangus. 
Em toda a rua hoje não tem os Papangus que a gente 
tinha antigamente... porque também é em troca da 
festança que nós temos hoje, dentro da cidade, no pólo, 
que hoje tem vários palanques e na época a gente não 
tinha. (mestre Lula Vassoureiro). 
 
 

As mudanças chegam e acionam o movimento da tradição. É 

o preço pela ampliação da festa, como reconhece o mestre Lula.  
Mesmo cultivando saberes consolidados, há, [nos 
folguedos] todo um investimento no sentido de 
também incorporar novidades numa configuração de 
equilíbrio instável, o que denota a consciência aguda da 
necessidade contínua e refinamento do conhecimento, 
de seu caráter inacabado, impermanente. 
(NOGUEIRA, 2008, p.35).  
 

: 
A ampliação da visibilidade do Carnaval interfere na gestão 

municipal e apoio estadual. 

Papangu. E se a gente deixar o Papangu morrer como é que vai ficar o 

 (Robeval Lima). 

No Carnaval, a cidade transforma-se em espaço de 



364 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[35] O projeto Pedagogia do 
Espectador, liderado pelo 
Flávio Desgranges, diretor 
teatral e doutor em 
educação, visa diminuir a 
distância dos espectadores 
em relação à prática teatral, 
sua linguagem, processos 
de criação. 
(DESGRANGES 2003).  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

espetáculo. O teatro é um edifício que tem o espaço interior servindo 

para duas funções: ver e fazer-se ver. O público está na sala para ver e 

presença e potência de visão - espetáculo -, e enquanto público, somos 

Quando entendo a cidade como um grande teatro suponho que essas 

funcionalidades continuem a existir: os moradores e visitantes nas 

ruas para assistirem ao grande espetáculo existente na cidade em 

festa.  

Os brincantes mascarados desfilam nos logradrouros, praças e 

palcos desejosos por serem vistos. Entretanto na cidade, na festa, no 

Carnaval, os espectadores, visitantes e moradores também entram em 

cena, sendo espectadores-participantes (DESGRANGES, 2003). Usam 

adereços, pintam os rostos, colocam máscaras multiformes, ficam 

coloridos e brilhantes, para serem também personagens- talvez 

figurantes da grande cena vivida em cada lugar. Deixam de ser 

passivos frente à realidade que se apresenta35. Participam e sentem 

prazer em ver e serem vistos. Todos compõem esse Ultramundo, ou 

Ultravida que é o Carnaval. 
Apesar de todos os seus cordões, o carnaval não é festa 
de nós e, sim, de eus enormes que pulam e brincam. Os 
outros são outros eus. Cada um constrói a sua 
parságada particular e tem uma relação efêmera como 
não consegue nos outros dias. (HÉLIO, 2001). 
 
 

Os Concursos dos mascarados mobilizam a propaganda 

midiática. A espetacularização interfere na brincadeira, atingindo 

brincantes e moradores, envaidecidos com a construção identitária a 

partir dos personagens dos folguedos. Como uma via de mão dupla, 

quanto mais intensa a identidade está atrelada aos personagens da 

Cultura da Tradição, mais dinâmico o processo de ampliação e 

divulgação das brincadeiras (Dig. 10). 

Os quatro elementos; o ciclo lunar; os temas recorrentes, o 

Carnaval, brincantes e moradores; os artesãos-artistas em seus locais 

de trabalho; o comércio; a indústria de Cultura e de Turismo; as 

Instituições e gestores, todos e cada um, desenharam o conjunto 



365 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

constituinte da Rede Sociotécnica das Máscaras. De acordo com Latour 

um bom relato é aquele que tece uma rede formada por agentes em 

movimento. Seguindo essa diretriz, tentei visualizar as máscaras, levá-

las em conta, perceber seus traços, ingressá-las nos relatos, perseguir 

seus rastros e compreender os incontestáveis entrelaçamentos entre 

humanos e não humanos. A partir da etnografia das máscaras foi 

possível chegar ao traçado da rede sociotécnica e tornar visíveis as 

cadeias de atores, mediadores, desenhando as interações que 

provocam transformações: redes de associações. 

 

 

 
                

 

 

 

 

 

  

 



366 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição 

 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 01] Os Rabos de 
Cuia exibem-se na 
Praça da matriz.  
(Acervo Beijamim 
Almeida). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 02] Oficinas: 
aprendizagem 
compartilhada. 
(Acervo Beijamim 
Almeida) 
 
 
 
 
 

 

 

 
 

 

 
 

 



367 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 [Fig 03] Murilo 
Albuquerque e sua 
produção para o 
desfile do Rio. 
(Acervo Murilo 
Albuquerque) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig04] O comércio 
de máscaras favorece 
a produção dos 
artesãos-artistas. 
(Acervo Graça Costa) 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 



368 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 

 
 

 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Conta a lenda que 50 tripulantes da nau Argó, construída por Argos, 

formaram uma expedição para Cólquida, a atual Geórgia, em busca do 

Tosão de Ouro, pele preciosa de um carneiro alado. Liderados por Jáson, 

enfrentaram tempestades, venceram monstros e seguiram viagem por 

inúmeros lugares até o seu destino. Os argonautas foram atraídos para 

essa façanha pelas mensagens enviadas a toda a Grécia, anunciando a 

organização da viagem. Os heróis participantes tiveram, cada qual, 

uma função específica, dependendo de suas habilidades. Orfeu, que 

possuía o dom da música, teve a tarefa de cantar, cadenciando o 

trabalho dos remadores e enfraquecendo os cânticos mágicos das 

sereias. Ídmon e Anfiarau, renomados advinhos, fizeram previsões em 

busca dos bons presságios. Érgino, filho de Poseidon, pediu proteção ao 

pai contra as águas turbulentas e ameaçadoras das tempestades. E 

assim, todos e cada um desenvolveram  diferenciadas tarefas. O grupo 

seguiu viagem: muitos territórios foram conhecidos e conquistados, 

imortalizando esses heróis mitológicos (KURY, 2008). 



369 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

8.2 Categorização das Máscaras: o Imaginário a Olhos 

Vistos. 

 

Andar pelas ruas de Bezerros e Afogados da Ingazeira no 

Carnaval foi como adentrar nos livros de contos de fada; assistir filmes 

de ficção, de terror, de época; voltar no tempo e ter a possibilidade de 

conviver com personagens históricos; participar de espetáculos 

circenses, de apresentações de artistas de rua: beber do néctar da 

criatividade, da ousadia, da comicidade, da beleza e da irreverência, 

compartilhando coletivamente do movimento carnavalesco. Viver 

esses Carnavais foi como ser transportada para um mundo de sonhos, 

povoado por figuras híbridas que aliavam o Feio ao Belo. Visualizar os 

registros fotográficos veiculados na internet, conhecer a bibliografia 

específica sobre a Cultura da Tradição, ler os e-mails recebidos por 

tantos informantes, ouvir os depoimentos nas cidades visitadas foi 

vivenciar uma oportunidade ímpar e conhecer um universo polimorfo, 

polissêmico, multicolorido e complexo.  

No campo e nos registros, as máscaras iam aparecendo à minha 

frente, a cada Carnaval, a cada leitura, a cada novo estudo. Sob um 

misto de encantamento e prazer, eu bordava um tecido construído por 

dezenas de dados, imagens, depoimentos, reflexões, lembranças: 

memória individual e coletiva; tradição perene e mutável.  

Como Aracne, eu me transformei numa fiandeira de minha 

própria teia, usando verdadeiramente os fios que tecia no decorrer da 

pesquisa. Como uma boa artesã, ao mesmo tempo em que percorria 

todo o caminho metodológico para a obtenção dos dados, visando a 

viabilização da Cartografia dos mascarados pensava quão importante 

era a questão que incidia sobre a problemática da definição das 

categorias usadas para a elaboração de um quadro síntese das máscaras.  

Uma classificação é sempre arbitrária, nem por isso pode ser 

tida como de menor importância, pois revela uma forma de pensar 

sobre os diversos elementos trazidos pelo próprio campo. Nesse 

sentido, Jorge Luis Borges (2007) registra as várias arbitrariedades 

usadas em diferentes tipos de categorização presentes em 



370 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

enciclopédias, idiomas, gramáticas, afirmando 

(BORGES, 2007, p.124). Para ele a razão disso é muito simples: não 

sabemos que coisa que é o universo. Segundo David Hume, o mundo 

é um esboço rudimentar de algum Deus infantil, obra de um Deus 

subalterno, cujos deuses superiores zombam, ou talvez uma produção 

confusa de uma divindade decrépita e aposentada. Não há um 

universo num sentido orgânico, unificador, ou, se existe, não se sabe 

seu real objetivo, seu propósito. Falta, assim, conjecturar sobre as 

palavras, definições, etimologias, sinônimos, do secreto dicionário de 

Deus (HUME, 1779, apud BORGES, 2005). 

Borges, contudo, afirma que a impossibilidade de penetrar no 

esquema divino do universo, não pode nos desencorajar a planejar 

esquemas humanos, mesmo sabendo que são provisórios. Quando 

definimos as categorias estamos, na verdade, elencando símbolos 

arbitrários, finitos e vagos. São artifícios, carregados de ambigüidades, 

redundâncias e deficiências, mas essenciais para definir as 

representações do homem frente ao universo que o cerca. 

Não se tratava de uma simples identificação e classificação, 

como determinam os estudiosos da natureza ao desenvolverem a 

taxonomia de vegetais, minerais e animais, com o objetivo de perceber 

homogeneidade e regularidade que a transmissão genética, as unidades 

sociais não são tão claramente recortadas, descontínuas e permanentes 

 

Nesse sentido, desejava me afastar de formas lógicas, fixas e 

imutáveis de classificação. Vislumbrava captá-las dentro de uma 

dinâmica de mutabilidade, de movimento e, consequentemente, num 

processo de elaboração constante. Era fundamental compreender as 

categorias empíricas, que servem de ferramentas conceituais e que 

ajudam, como assinala Levi-Strauss (1989), o pensamento a pensar 

bem. 

Levando em consideração essas reflexões, fixei o meu olhar 

sobre a realidade trazida pelo campo. A observação nos Carnavais, as 



371 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[1] Rudolf Otto em seu 
livro Das Heilige (1917) 
aborda sobre o gans andere 
como algo relativo ao 
sagrado, àquilo que foge 
de qualquer explicação 
natural, ligado aos 
mistérios e fascinações 
luminosas, divinas (apud 
ELIADE, 1992). 
 
 
 
 
 

revelações bibliográficas nas pesquisas do universo virtual, as visitas 

fora do período da festa, a pesquisa elaborada pelo contato com as 

Prefeituras dos municípios das Regiões de Desenvolvimento, os dados 

colhidos nas entrevistas, depoimentos, leituras e a partir de minha 

própria concepção, tudo foi importante para que conseguisse definir 

as categorias.  

O campo revelou um amplo mundo de possibilidades de 

categorização e por essas indicações tentei desenhar um caminho que 

me ajudasse a perceber, de forma abrangente, a riqueza estética e 

simbólica das máscaras da Cultura da Tradição pernambucana. Mais 

que chegar a uma classificação ou síntese, busquei evidenciar a 

multiplicidade e polissemia trazida da realidade observada na pesquisa. 

Criei o quadro das categorias através de um número reduzido de 

exemplos em relação ao universo das máscaras. Acredito, porém, que 

o suficiente para mostrar as possíveis variedades e expressões 

presentes nas diversas regiões do Estado, nesses últimos anos em que 

desenvolvi a pesquisa. 

Dessa forma, as categorias constituintes do quadro foram 

formatadas usando-se termos muitas vezes usados corriqueiramente 

como sinônimos, mas que, no contexto das brincadeiras, carregavam 

sutis diferenciações: conceitos que faziam parte do vocabulário do 

senso comum para referirem-se ao universo do grotesco, ao cosmos do 

imaginário, a elementos ligados ao mundo sagrado. 

Mircea Eliade (1992) esclarece que ao nos referirmos aos 

termos sagrados, tomamos de empréstimo os vocábulos relativos ao 

domínio natural, o

sabemos que esta terminologia analógica é devido, justamente, à 

incapacidade humana de exprimir o gans andere1a linguagem apenas do 

homem mediante termos tirados dest

(ELIADE, 1992, p. 24).  

Maria Clara Lucas também ressalta o valor dessas percepções 

vindas do mundo terreno para definir e criar aspectos e entidades 

sobrenaturais, tão presentes no imaginário humano. 
Não se criam entidades fantásticas, apenas se elevam as 
entidades terrenas a um grau de perfeição inexistente 



372 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

sobre a terra. Desta forma os elementos cotidianos 
surgem revestidos de tais qualidades que a escala humana 
de valores não se revela bastante para avaliar. Eles 
superam tudo aquilo que o homem algum dia conheceu e 
que a palavra humana pode exprimir. (LUCAS, 1989, p. 
99). 
 
 

Assim as categorias foram tomando forma, cor, corpo, 

dimensão durante a construção do acervo fotográfico da pesquisa. 

Ressalto que a máscara foi percebida realmente como o 

elemento mais importante da indumentária do brincante. Esse quase-

sujeito ersonagem vivido na brincadeira; é destaque 

em relação ao conjunto da fantasia; é olhado e admirado, não 

escondendo a emoção do brincante em sua totalidade: os olhos 

brilham sobre os orifícios das máscaras. Em alguns casos a nova face 

dialoga incessantemente com o restante da fantasia, pois a ela estão 

atrelados complementos, que fazem parte da temática vivenciada.  

Como resultado de toda a observação e reflexão foram 

formados os seguintes grupos de categorias abaixo especificados: 

 

Demoníaco/ Diabólico: referente ao diabo, aos demônios e aos seres 

infernais. Muito presente a cor vermelha na máscara, os dentes 

pontiagudos e os chifres. 

Sobrenatural/ Fantasmagórico/ Assombroso: fazem menção a um mundo 

espiritual, aos elementos que lembram a morte, fantasmas e almas. 

Histórico: relativo a personagens consagrados, conhecidos por feitos ou 

mencionado por sua importância na história.  

Heróico: referem-se às figuras que denotam heroísmo, coragem.  

Lendário/ Fabuloso/ Mitológico/Mágico: relacionados aos seres que 

povoam as fábulas, os romances, as lendas e os mitos. 

Totêmico: alusivo ao totemismo. Junção de forma animal, vegetal, dos 

astros e humana. 

Contemporâneo/ Tecnológico/ Fictício: personagens de ficção, com suas 

máscaras reluzentes. Algumas figuras revelam a criatividade pelo uso 

de materiais reciclados. 

Monstruoso/Horrendo: com faces disformes. Com aspecto repugnante, 

essas figuras chocam pela aparência.  



373 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
 

 

Étnico: alusivo aos grupos ligados a etnias. Os negros são muito 

referenciados, sendo representados com um exagero caricatural dos 

traços da face, como nariz e lábios. As mulheres trazem características 

do grotesco, com seios e nádegas avantajadas. 

Regional: com características de uma região específica. Marcam uma 

identidade. 

Satírico/Caricatural/Hilário: figuras galhofantes, jocosas, que provocam 

o riso. 

Majestoso/Magnífico/Glamoroso: chamam a atenção pela riquesa, pompa, 

glamour. 

Comemorativo/ Alusivo: figuras que homenageiam algo (lugares, times de 

futebol). As máscaras fazem referência a identidades construídas, 

através de símbolos, cores e brasões. 

Animalesco / Híbrido: com qualidades estéticas dos animais e do 

homem. Geralmente há o uso de adereços humanos. 

É interessante destacar que os heróis ou super-heróis e também 

alguns personagens fantasmagóricos e demoníacos possuíam atributos que 

lhes conferiam poderes e complementavam a estética das máscaras. As 

as  acesso 

a um modo sobre-humano (deus, mágico, espírito, em última instância 

a liberdade de se mover à vontade, portanto uma apropriação da 

992, p.183)  

Percebi que o diálogo com a literatura, o cinema, a televisão, o 

mundo digital, interferiram e direcionaram a escolha e elaboração das 

máscaras e a confecção das fantasias, percorrendo caminhos do 

monstruoso, do satírico, do lendário e do heróico,  
O cinema, esta fábrica de sonhos, retoma e utiliza 
inúmeros motivos míticos: a luta entre o Herói e o 
Monstro, os combates e as provas iniciáticas, as Figuras e 

(ELIADE, 1992, p.212).  
 
 

O satírico aproximava-se do que é risível, jocoso, mas não 

necessariamente obsceno: algo que despertava o riso de forma sutil. O 

horrendo trazia a deformidade, a monstruosidade, que podia indicar algo 

horripilante e até nojento. Sangue que escorria das faces; olhos 



374 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
[2] Segundo Lévi-Strauss, 
W. Rivers, em 1914, 
define o totemismo como 
a conjunção de um 
elemento social (conexão de 
espécie animal ou vegetal, 
ou objeto inanimado, ou 
classe desses objetos a um 
grupo definido da 
comunidade, grupo 
exogâmico ou clã); um 
elemento psicológico (crença 
numa relação de 
parentesco entre 
membros de um grupo e 
um animal, vegetal ou 
objeto, numa relação de 
filiação); e um elemento 
ritual (respeito ao animal, 
vegetal ou objeto, 
manifestado na questão 
de não comer o animal ou 
planta e não utilizar o 
objeto). 
 

esbugalhados, bocas babadas entreabertas, peles verrugosas e dentes 

podres: um conjunto ao mesmo tempo repugnante e atraente. 

As figuras mitológicas retratadas nas máscaras tinham o 

acompanhamento de bonecos que ajudavam na elaboração do 

universo simbólico que os envolvia: São Jorge e o dragão andaram 

alegremente pelas ruas de Bezerros. E assim o universo que cercava o 

folguedo dos Papangus encantava a cidade, ampliando o rio caudaloso 

do imaginário humano. 
Um homem unicamente racional é uma abstração; jamais 
o encontramos na realidade. Todo ser humano é 
construído ao mesmo tempo pela sua actividade 
consciente e pelas suas experiências irracionais. Ora, os 
conteúdos e as estruturas do inconsciente apresentam 
similitudes surpreendentes com as imagens e as figuras 
mitológicas. (ELIADE, 1992, p. 216).  

 
 

O uso da categoria totêmico brotou de um sentimento aflorado 

no campo, quando percorria as ruas de Bezerros no Carnaval de 2011. 

Ao ver o grupo de Papangus com máscaras de estrelas logo fiz uma 

ligação com a imagem de totens vivos, uma relação direta entre homem 

/natureza.  

Em diversas tentativas de conceituação nota-se o totemismo 

referindo-se à ligação entre grupos e suas relações com determinadas 

classes de seres inanimados ou animados2. O termo totemismo 

engloba relações existentes entre o universo natural (categoria ou 

indivíduo) e cultural (grupos e pessoas). Lévi-Strauss (1975) destaca a 

relevância de compreendermos sobre a importância do reino vegetal e 

animal para o homem, pois esses universos não foram usados só 

porque existem, mas porque propõem um método de pensamento 

humano. Mesmo sendo em outro contexto totalmente diferenciado, o 

uso de máscaras carnavalescas que referenciavam elementos da 

natureza, seres animados, ligação com o cosmos, sinalizou uma ligação 

com a da Arte totêmica, indicando a formação dessa categoria. 

Em relação aos outros tópicos constituintes do quadro 

Categorização das Máscaras existem algumas considerações que me 

parecem pertinentes para o seu entendimento geral.  

Município/Região: indica o município no qual foi encontrada a 



375 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[3] Na maioria das vezes 
não houve possibilidade 
de conversar com o 
mascarado no momento 
do Carnaval. Sempre foi 
meu objetivo respeitar o 
tempo da brincadeira e o 
silêncio dos brincantes. 
Em alguns casos consegui 

- , por trás da 
máscara. Em diversas 
situações as máscaras 
falaram, elas próprias, da 
intencionalidade de seus 
usuários. 
 

 
 
 

máscara exemplificada e que região de desenvolvimento está inserida. 

Neste caso, trago os exemplos fotográficos colhidos apenas nos 

municípios de Bezerros e Afogados da Ingazeira, referencial empírico 

da pesquisa. As máscaras encontradas nessas cidades serviram como 

uma pequena amostra, uma base para outras tantas existentes nos 

municípios do Estado.  

Mascarado: refere-se à denominação da brincadeira/brincante 

no município hoje.  

Foto/Acervo: revela o registro fotográfico e faz referência à 

fonte onde foi obtida a foto. 

Participação: destaca o momento do registro do brincante nas 

ruas (individual, dupla, trio ou grupo). 

Material: matéria básica usada na execução da máscara. Nesse 

item observei o material usado como base, suporte, substrato da 

máscara e não o referente ao acabamento e acessórios (tintas, 

lantejoulas, fitas, flores). 

Personagem: indica uma primeira percepção trazida pela 

visualização da máscara; aquela imagem imediata suscitada ou que foi 

explicitada pelo brincante ao ser entrevistado3.  

Imaginário: assinala o universo simbólico que envolve a 

máscara, percebida por mim na observação ou fruto dos depoimentos 

dos próprios mascarados.  

Estética: revela em qual universo está inserida a máscara, dentro 

de padrões estéticos da Beleza do Feio ou da Beleza do Belo.  

Enfim, reitero que o quadro Categorização das Máscaras é apenas 

uma pequena mostra que poderá ser ampliada com a inserção de 

inúmeros outros exemplos de máscaras existentes nos municípios 

pernambucanos. Diversos registros viriam a enriquecer as categorias 

elencadas e outras categorias ampliariam o leque de possibilidades de 

registros. Nesse sentido, percebo esse quadro como um embrião, algo 

vivo, em movimento, como os próprios folguedos dos mascarados.  

 

 

 



376 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



377 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



378 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



379 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



380 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



381 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



382 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



383 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



384 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



385 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



386 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



387 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



388 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   



389 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição   

 



390 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

 
 
[4] Na Arte em Cuoio, 
molda-se o couro sobre 
uma base. Deixa-se cru ou 
aplica-se pintura. 
Cartapesta é uma técnica 
que consiste em recobrir 
uma base, ou molde, com 
pedaços e papel e cola. 
Quanto maior o número 
de camadas, mais 
resistente ficará a máscara. 
Após secagem, retira-se 
do molde e cortam-se as 
bordas e aberturas dos 
olhos. Camadas de base e 
tinta dão o acabamento. É 
semelhante ao que 
chamamos no Brasil de 
papietagem. 
 

 

8.2.1 Do Local ao Universal: Campo no Além-mar 

 
Como nas cidades pernambucanas, as máscaras do mundo 

contam histórias, criam conceitos, adaptam-se aos contextos, 

envolvem os indivíduos, falam de uma tradição que se preserva e se 

renova, constroem as identidades dos lugares. Provocam medo, 

envaidecem, criam segredos, dão prazer. Fiz essa comprovação, 

seguindo viagem ao encontro de outras realidades, tão distantes e tão 

próximas. 

Em julho de 2012 tive a oportunidade de realizar um sonho e 

uma determinação: visitar Veneza e outras cidades italianas que 

pudessem me dar mais subsídios sobre a Arte das máscaras. Aqueles 

 
Em certos momentos, o tempo parece deter-se. 
Suspensão que permite gozar o que se apresenta. 
Imobilidade que pode vir junto com o desejo de 
intensidade. Ritmo tanto mais desenfreado quanto parece 
imóvel. (MAFFESOLI, 2003, p. 98) 
 
 

Cheguei à Veneza no dia 03 de julho de 2012. Às 18h a 

intensidade do sol na cidade italiana podia ser comparada às mais 

quentes tardes do sertão pernambucano. A alta temperatura não 

afugentava os turistas que circulavam pelas ruas entrecortadas por 

pontes ou lotavam barcos e gôndolas que seguiam sobre os brilhantes 

canais de águas revoltas pelo movimento dos transportes aquáticos.  

Aquele era um cenário festivo, em que moradores, visitantes 

de diversas partes do mundo e as máscaras, preenchiam os espaços, 

colorindo o lugar. Era emocionante perceber que os quase-sujeitos e 

todos aqueles indivíduos de línguas diversas exibiam suas polimórficas 

faces, criando uma espécie de teia de emoção. A todo o momento os 

turistas entravam e saíam das lojas, repletas de vitrines que exibiam 

máscaras dos mais variados tipos. Trabalhos em cuoio ou cartapesta4, 

pintadas e decoradas com metais e pedrarias chamavam a atenção pelo 

requinte e detalhamento. Muitas outras, pintadas e ornadas sobre base 

plástica tinham um acabamento menos elaborado e, em grande 



391 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

número, enchiam os quiosques nas ruelas de Veneza. Eu, motivada 

pela curiosidade, fazia os primeiros registros fotográficos e tentava 

entender a grandiosidade daquele universo mágico (Dig. 01 e 02). 

Observando os pontos de comercialização, era notória a 

existência de realidades distintas. Nas lojas mais sofisticadas e em 

alguns quiosques localizados em pontos estratégicos da cidade, era 

marcante a presença das máscaras mais elaboradas, fruto do trabalho 

de artesãos-artistas que primavam pelo uso de materiais e técnicas 

tradicionais. Nesses locais os próprios artesãos comercializavam seus 

produtos e faziam questão de confirmar a originalidade de sua Arte 

através dos depoimentos, dos folders veiculados para os turistas em 

diversas línguas e dos pequenos impressos ou carimbos colocados na 

parte interna Autêntica lavorazione artigianale Venezia

Original-hand made Défendons-nous la Fabrication em Italie! Défendons-

nous la Fabrication em Venise

artesãos-artistas, que apressadamente dividia sua atenção entre 

responder minhas questões e atender os compradores (Fig. 01) 

(ANEXO 02). 

Em muitas outras lojas e pequenos quiosques havia a exibição 

e comercialização de máscaras cuja produção era fruto da massificada 

indústria chinesa. À distância e sob o brilho do sol, aquelas faces 

encantadas pareciam semelhantes, mas ao atentar, detalhadamente, 

pude constatar as diferenças de acabamento, do tipo de material, do 

estilo decorativo e, principalmente, do cuidado com que os artistas 

italianos desenvolviam o trabalho, fruto do aprendizado da tradicional 

Arte local (Dig. 03 a 05). 

Os dias de campo mostraram o quanto esses dois universos 

delimitavam a realidade atual de Veneza e confirmaram que aquela 

situação particular poderia indicar um contexto ampliado, que trazia à 

tona uma perspectiva universal. Traçando um paralelo com o campo 

desenvolvido nas cidades dos mascarados de Pernambuco, pude 

refletir que, da mesma forma que em Veneza, Bezerros, Afogados da 

Ingazeira e outros municípios estavam sendo invadidas pela produção 



392 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[5] Havia muitos locais de 
venda de artesãos-artistas 
nativos, próximos à Praça 
de São Marco, lugar de 
grande fluxo turístico.  
 
 
 
 
 
 
[6] Algumas peças 
chegavam a custar 1500 
euros: máscaras com 
detalhes em metal e 
pedrarias. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

de máscaras industrializadas. No caso brasileiro, as máscaras plásticas 

e de látex, comercializadas por um preço bem aquém das máscaras 

produzidas manualmente pelos artistas locais.  

Durante o campo em Veneza, embora tenha tentado de 

inúmeras maneiras conseguir o endereço dos ateliês para conversar 

com os artesãos-artistas em seus locais de trabalho, em nenhum 

momento eles se mostraram dispostos a revelar os lugares de 

produção das máscaras: era como um segredo velado. O contato que 

tive ocorreu nos próprios pontos de venda, entrecortado pelo 

atendimento aos turistas5.  

A cada novo encontro notei que, quanto mais sofisticadas 

eram as lojas, mais difícil a relação entre o artesão-artista, também 

comerciante, e o pesquisador. Nada de muita conversa sobre a Arte 

tradicional desenvolvida. Em contrapartida, havia um interesse visível 

em vender o material exposto, cujo preço aumentava quanto maior a 

elaboração dos artefatos6

, sem nenhum constrangimento, os artesãos-

vendedores. Assim pude apenas fazer os registros da riqueza e 

variedade dos quase-sujeitos através das límpidas vitrines que exibiam 

a numerosa e suntuosa produção: rostos incólumes, à espera dos 

abastados compradores (Fig. 02 e 03; Dig. 06).  

Observei que em uma elegante loja no bairro de Cannaregio, em 

uma rua próxima ao Grande Canal de Veneza, uma placa indicava 

Laboratorio Artigianale: Prodotto da Zago e Moli. Tratava-se de um 

importante ponto e comercialização de artesãos-artistas tradicionais, 

que desenvolviam máscaras em cartapesta, cuoio, metallo, resina e cerâmica.  

Um dos artesãos-artistas me explicou que as máscaras usadas para 

encobrir a face eram geralmente em papel, couro ou resina. Salientou 

que o trabalho com metal e pedrarias exigia que algumas fossem 

confeccionadas em resina para que ficasse mais resistente, mas com o 

devido cuidado para que o recobrimento interno possibilitasse o uso 

sobre a face, sem danos para a saúde; as criações em cerâmica, por sua 

vez, eram apreciadas para decoração. Havia também máscaras 

compradas como souvenir. Plumas, vidros e veludos imprimiam certo 



393 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[7] Poliuretano é uma 
espécie de plástico rígido. 
Alguns pontos comerciais 
vendiam as máscaras sem 
pintura, apenas a base em 
um preço muito baixo 
(dois euros) para que 
fosse pintada e decorada 
pelo próprio turista.  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

glamour às mais luxuosas peças. 

Naquela loja, tanto o discurso do artesão-vendedor, quanto os 

folders escritos em inglês, francês e italiano indicavam a preocupação da 

família em defender a questão da tradição italiana na fabricação das 

máscaras (ANEXO B). Era visível a irritação dos nativos com a 

multiplicação do comércio paralelo de peças industrializadas. Existia, 

por parte dos artesãos-artistas que exibiam orgulhosamente o brasão 

da família em seus produtos, uma grande preocupação em afirmar a 

originalidade de sua Arte. Nos folders destacavam que as máscaras eram 

resultado de um trabalho manual, inteiramente artesanal, feita por 

mestres especialistas, que davam continuidade à antiga tradição 

veneziana. Eles primavam pela qualidade, pelo rigoroso respeito aos 

ensinamentos repassados e pelo gosto e estilo transmitidos através de 

gerações de artistas de Veneza.  

Os dias seguiam e tentei cada vez mais me aproximar de 

outros artesãos-artistas e dos vendedores das máscaras chinesas. Estes 

eram, na sua maioria, paquistaneses e indianos e seus produtos tinham 

um selo ou carimbo com a indicação Made in PRC, sigla da República 

Popular da China. Segundo uma vendedora italiana usar essas 

máscaras de poliuretano7 na face era arriscado, pois poderia provocar 

alergia e mal estar pelo contato com o suor do rosto. Ao fazer algumas 

perguntas sobre a origem das máscaras e o uso de materiais um dos 

Vai 

comprar a máscara? nteresse era realmente o de 

selar uma relação estritamente comercial: nada de muitas perguntas e 

respostas. Nada de muita conversa sobre os produtos comercializados.  

Felizmente a receptividade e o acolhimento em relação à 

pesquisa tiveram conduções diferenciadas ao me deparar com uma 

artesã-artista, que exibia a Arte familiar em um amplo quiosque, 

estrategicamente posicionado no Giardinetti Reali, na entrada da Praça 

de São Marco. Aquele era um ponto comercial onde muitos artesãos-

artistas comercializavam máscaras e outros produtos que chamavam a 

atenção dos turistas, como leques, chaveiros, objetos decorativos, 

dentre outros (Dig. 07). 



394 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
[8] Nascida em Veneza, a 
artesã- artista, 46 anos, 
dividia o ateliê com o 
cunhado. Ela fazia as 
máscaras em cartapesta e o 
cunhado em cuoio. Eles 
assinavam como Família 
Bertolini. 
 
 
[9] Pantalone: caricatura do 
comerciante rico e 
avarento de Veneza. Com 
sua roupa vermelha e 
manto negro o mascarado 
era educado e galanteador 
com as mulheres. 
 
Arlecchino: um serviçal que, 
ao lado de Pierrot e 
Collombina formava um 
famoso triângulo 
amoroso. O Pierrô era o 
palhaço triste, 
apaixonado, com sua 
roupa branca e larga. O 
Arlequim era astuto e 
engraçado. Colombina 
retribuia o amor de 
Arlequim, mas era amada 
em segredo por Pierrô. Os 
três personagens são 
muito encontrados no 
Carnaval pernambucano.  
 
Dotore Della Peste: a 
máscara era usada pelo 
médico como forma de 
proteção das doenças. 
Dentro do grande nariz 
eram colocadas ervas para 
o combate às bactérias. 
 
Gnata e Bauta: uma 
preferência dos travestis. 
 
 
 
 
 
 
[10] Antropólogo e 
Historiador. 
 
 
 

Com seu sorriso largo e um entusiasmo contagiante a alegre 

Paola Rebeschitu8 falou da importância das máscaras, de seu trabalho, da 

manutenção de sua arte. Para ela a tradição era mantida pela insistência 

de um trabalho coletivo, embasado pelos laços de parentesco e 

amizade. Veneza durante todo o ano comercializa as máscaras, o que 

era de suma importância para o desenvolvimento desta Arte. O folder 

que divulgava o trabalho da família italiana reiterava a ligação forte e 

indissolúvel entre a cidade e as máscaras. Esse fenômeno não estava 

restrito apenas ao período de Carnaval, mas era uma presença 

contínua na vida cotidiana do lugar. No Carnaval, porém, o 

movimento aumentava e isso exigia uma dedicação constante e um 

persistente trabalho de criação e elaboração (Dig. 08). 

Era visível a inspiração da Arte ali exposta em relação aos 

personagens tradicionais da história e do teatro de Veneza, em 

destaque a arte. Pantalone, Arlecchino, Dotore Della Peste, 

Gnata e Bauta9, eram algumas dessas conhecidas faces, que possuem 

características próprias. Acredito que quando alguém escolhia uma 

dessas máscaras para revestir o rosto, estava buscando uma 

transformação viabilizada por esses quase-sujeitos. A máscara, nesse 

sentido, inseria o usuário em cada contexto a ser vivido, criando novos 

seres que, temporariamente, poderiam adentrar em uma realidade 

construída pelo mascaramento. Como nos municípios pernambucanos 

as máscaras suscitavam emoções, sentimentos. Isso é revelado no 

depoimento do turista brasileiro: 
Assim que desci na Praça Roma, tomei um vaporeto e fui 
observando a quantidade enorme de mascarados, roupas, 
os cheiros, os sotaques. Veneza é uma babel literalmente, 
além de ser arquitetonicamente surreal. Chegado o ponto 
da parada, como não conhecia a cidade, me perdi, me 
encurralei entre pontos inumeráveis e becos que de tão 
estreitos só passavam uma pessoa por vez. Porém, 
lembro que mesmo à noite, altas horas da noite, perdido 
entre vielas estreitas e mal iluminadas e dando de cara 
com pessoas totalmente mascaradas, não tive nem receio 
e nem aflição. (Luciano Borges10).  
 
 

Tecendo comparações com a realidade pernambucana, 

Luciano me revelou que também teve oportunidade de vivenciar o 

Carnaval de Bezerros. Deixou claro que em ambos os locais o medo 



395 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

foi suplantado pelo prazer de viver o encantamento da festa 

carnavalesca. 

A cada dia passado em Veneza constatei o quanto era forte o 

desejo dos italianos em manter a tradição de uma Arte vivida 

cotidianamente há séculos. Em Burano, ilha próxima à Veneza, 

encontrei Mariarosa Vio que exibia em seu quiosque muitas placas, 

assinalando a originalidade de seu trabalho. Ela esclareceu que não 

pertencia a uma família de artesãos-artistas. Sua Arte era fruto de um 

aprendizado individual, a partir de cursos em ateliês de Veneza e 

Burano. Algumas fotos colocadas estrategicamente no local de vendas 

mostravam Mariarosa em seu ateliê, executando 

afirmava orgulhosamente, com voz marcante (Fig. 03, Dig. 09). 

Mais uma vez ficou claro o conflito vivido pelos nativos, 

indignados com a ativa participação da indústria das máscaras 

estrangeiras. Os italianos subestimavam as cópias chinesas: uma forma 

de desautorizar a criação fora dos moldes tradicionais de elaboração e 

o mercado paralelo. Notei que a reação de descontentamento era em 

função do desejo de preservar a identidade de Veneza, construída 

através da Arte das máscaras e também pela questão econômica, em 

função da diminuição das vendas fruto da concorrência estrangeira.  

O campo em Veneza foi para mim a realização de um sonho, e 

o reconhecimento da importância da Arte das máscaras na cidade 

Italiana, tão marcante na história local e mundial. Por mais que 

possamos imaginar a grandiosidade do contexto existente naquele 

lugar, nada se compara a estar ali, aprendendo a construir o 

conhecimento sobre a teia formada em torno das máscaras: 

aprendendo com elas e a partir delas. Estas, mesmo silenciosas dentro de 

reluzentes vitrines ou agrupadas sobre balcões de lojas e quiosques, 

falavam de uma história, das mudanças no tempo e do movimento 

constante da tradição.  

Seria possível tecer uma reflexão a partir daquele universo com 

dimensões tão marcantes? Como poderia visualizar similaridades e 

antagonismos traçando comparações entre aquela realidade macro e a 



396 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[11] Os Papangus-arlequins 
nas ruas de Bezerros. 
 
 

 
(Acervo Graça Costa) 
 
 

 
(Acervo Júlio Pontes) 
 
 

 
(Acervo Júlio Pontes) 
 

perspectiva diminuta de um pequeno município pernambucano? Ali 

pude colocar em prática os ensinamentos da teoria ator-rede. E tentar 

compreender que: 
o macro já não descreve um local maior ou mais amplo 
em que o micro possa ser encaixado como as bonecas 
Matryoshka russas, mas outro lugar igualmente local, 
igualmente micro, conectado a muitos outros por algum 
meio que transporta tipos de traços específicos. Nenhum 
lugar é maior que outro, mas alguns se beneficiam de 
conexões bem mais seguras com mais lugares. 
(LATOUR, 2012, p. 255) 
 
 

Estar em Veneza significou a comprovação de que as 

realidades mais distantes poderiam trazer similaridades com contextos 

mais próximos. Segundo Latour o que conta é a possibilidade de 

porções: uma local e outra global.  

Em torno das máscaras de Veneza uma grande rede poderia 

ser desenhada, trazendo elementos similares aos encontrados na 

realidade pernambucana. 

Como em Bezerros e Afogados da Ingazeira, os quase-sujeitos 

atraíam a atenção de moradores, brincantes e turistas. Naquele 

contexto, da mesma forma que nas cidades pernambucanas a tradição 

não era algo petrificado e estável: movimentava-se como as águas dos 

canais venezianos.  

Em Veneza a beleza e criatividade das máscaras enchiam os 

olhos dos observadores e compradores, como em Bezerros e 

Afogados da Ingazeira. Na cidade italiana e nos municípios 

pernambucanos havia uma estética própria. Em cada lugar, gostos e 

estilos característicos, mas que revelavam uma aproximação das 

técnicas repassadas pelos ensinamentos de mestres e também da 

temática marcante no teatro. O arlequim, por exemplo, tão presente em 

Veneza, era figura muito encontrada no Carnaval dos Papangus, 

adequando-se ao contexto brasileiro. São figuras arquetipais que 

ganham traços característicos em cada contexto11. 

Papéis, pigmentos, couro, resina, plástico, tecidos, pedrarias, 

metais: um conjunto comum de materiais que, na mão dos artesãos-

artistas, criavam as novas faces. Como nas terras dos Papangus e 



397 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 

Tabaqueiros a identidade da cidade italiana era edificada a partir da 

importância das máscaras: esses quase-sujeitos que geravam 

conhecimento, através de conceitos e contextos, locais e universais. 

Essas revelações foram tomando força a cada dia vivido na 

inesquecível cidade italiana e ampliaram-se na continuidade de minha 

viagem. Prosseguindo minha caminhada pela Itália, em algumas 

cidades da Toscana detectei a presença das máscaras em pontos 

comerciais distribuídos próximos aos locais de maior fluxo turístico, 

servindo de atração aos visitantes. Em Siena e Florença trabalhos 

semelhantes aos encontrados nas ricas lojas de Veneza eram expostos 

em luxuosas lojas. Mesmo na pequena cidade de San Gimignano, 

província de Siena, ou na metrópole romana, as máscaras italianas 

enchiam as lojas de luxo e glamour (Dig 10). 

Há cerca de onze quilômetros de Siena fui visitar a cidade 

medieval de Montereggioni, onde acontecia uma festa. Tratava-se de 

La Festa Medievale, vivenciada em sua vigésima segunda edição, dentro 

dos altos muros de pedra que cercavam o antigo feudo. Soldados com 

armaduras reluzentes faziam a guarda dos imensos portões. Atores, 

que circulavam com seus trajes típicos, dançavam, encenavam, 

vendiam produtos e comidas, reviviam o cotidiano medieval tendo 

como cenário a cidade que ardia sob um sol escaldante. O verão 

italiano e o movimento festivo excitavam os turistas que comiam, 

bebiam, jogavam, aplaudiam, compravam.  

Percorrendo aqueles labirintos pedregosos fui envolvida pela 

emoção ao me deparar com dezenas de máscaras em couro: 

personagens da . A criação era de um casal de 

artesãos-artistas que estava vestido à caráter como comerciantes 

medievais. Valerio Gamberini e Anna Rodilo eram os responsáveis pela 

mascheres in pelle

expressava a Beleza do Feio dos famosos personagens do antigo teatro 

italiano. Da mesma forma que Mariarosa Vio, artesã-artista de Burano, 

Valerio e Anna não faziam parte de uma descendência de artistas. A 

partir de um aprendizado individual haviam iniciado e abraçado a Arte 

das máscaras (Fig. 04; Dig. 11). 



398 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
[12] A excelente 
exposição que nos propõe 
o Museu Barbier-Mueller 
não nos oferece somente 
uma viagem ao tempo e 
ao espaço, mas também 
uma exploração da 
complexidade humana. 
 

Dependuradas no local de venda ou agrupadas sobre a 

bancada, as máscaras em couro brilhante despertavam a atenção dos 

turistas que, indecisos, colocavam-nas sobre a face, antes de efetuar a 

compra. Os artesãos falaram da diversidade dos personagens da 

e de como cada um deles era, muitas vezes, retratado 

em diferenciadas peças. Existia alí, por exemplo, duas máscaras 

distintas que representavam o personagem Arlecchino. Aquela foi 

realmente uma oportunidade ímpar de ver os quase-sujeitos em um 

cenário típico, que revivia o contexto medieval. Alguns vendedores e 

artistas usavam máscaras ou pintura sobre o rosto. Circulavam pela 

cidade, sob um clima de festa: uma aula de tradição, que, encenada, era 

revivida (Dig. 12 a 15). 

Atravessar o oceano; sobrevoar continentes; ultrapassar 

barreiras: distâncias, fuso-horários, línguas diversas. Ampliando a 

manta do conhecimento sobre os objetos-sujeitos percorri 

atentamente a exposição Masques à démasquer, no Musée Barbier-Mueller, 

em Genebra, Suíça. A mostra, marco comemorativo dos 35 anos de 

existência do Museu, trazia máscaras da África, Oceania, Ásia, 

América e Europa. Dentre os 100 exemplares pude contemplar as 

múltiplas criações de Nova Guiné, Indonésia, Congo, Japão, Vietnam, 

Sri-Lanka, Suiça, Nepal, Estados Unidos, Alasca, China, Gabão, 

México, Egito, Costa do Marfim, Senegal, Iran, Tanzânia, Itália, 

Moçambique, Peru, Nigéria, Camboja. Usadas para decoração de 

ambientes, como acessório na forma de pingente, em rituais fúnebres, 

nos momentos festivos, com fins esportivos e em atividades de 

trabalho, o conjunto comprovava os diferentes contextos nos quais as 

máscaras marcavam presença na história mundial. Após percorrer as 

salas  compactuei com a idéia do escritor e dramaturgo Éric 

Emmanuel Schmitt, registrada no catálogo da exposição: 

exposition que nous propose le musée Barbier-Mueller ne nous ofrre pas seulement 

 de la complexité 

 (p.09, 2012)12. 

Observava o quanto as máscaras têm uma importância 

diferenciada enquanto atuantes, mediadoras, presentes em rituais, 



399 
 

Capítulo 8- Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[13] Eles [as máscaras] 

encantam, eles oprimem, 
eles assustam, eles 
consolam, eles 
aterrorizam, eles admitem, 
eles seduzem, eles fazem 
carinho, eles condenam, 
eles enfeitiçam, sobretudo 
eles imaginam. Felizmente 
eles cruzam fronteiras 
entre o humano e o 
animal. Entre o vegetal, o 
mineral e o carnal... Em 
suma, eles expandem os 
rostos da liberdade. Isto 
quer dizer, o nosso. 
Obrigadao Máscaras! 

celebrações, festividades, desenvolvendo ações. Mesmo fora do 

contexto de atuação as máscaras estavam ali, ensinando-me, como 

Latour, que o os objetos recuam em definitivo para os 

bastidores, sempre é possível-mas mais difícil- trazê-los de volta à luz 

usando-se arquivos, documentos, lembranças, coleções de museu, 

etc.[...] (LATOUR, 2012, p. 121). Compreendia que, mesmo presas nas 

vitrines elas ainda contavam histórias. 

Madeiras, metais, papéis, tecidos, fibras, plásticos davam forma 

e dimensão àqueles rostos com expressões multifacetadas: tristeza, 

melancolia, terror, comicidade, temor, alegria, divertimento: 

sentimentos suscitados pelos quase-sujeitos que, incólumes, 

contemplavam os observadores, através dos septos de vidro que os 

separavam do público.  

A exposição mostrava desde peças antigas até exemplos da 

criação contemporânea: a importância das máscaras para a cultura de 

diversos povos. Embora pudesse contemplar variados padrões de 

Beleza traçados nos sutis detalhes de cada peça, detectei que um 

percentual significativo trazia uma estética mais próxima à Beleza do 

Feio, indicando a importância desse universo estético (Dig. 16). 

Reconhecendo as ações e comunicações humanas e a 

importância das máscaras para nossa existência, Erik Orsenna, 

romancista e acadêmico, membro da Academia Francesa, elenca, no 

prefácio do catálogo da exposição, uma série de ações desempenhadas 

por esses quase-sujeitos, e, como uma homenagem, agradece às 

máscaras. 
Ils accusent, ils se moquent, ils enchantent, ils accablent, ils 
effraient, ils consolent, ils terrorisent, ils avouent, ils séduisent, ils 
caressent, ils condamnent, ils envoûtent, surtout ils imaginent. 
Allègrement, ils franchissent les frontiéres; entre l'húmain et 
l'ánimal, entre le vegetal , le minetal et le charnel...Bref, ils 
agrandissent la liberté des visages. C'est-à-dire la nôtre. Merci les 
masques! 13 (OSENNA, 2012, p.06). 

 
Assim, o campo desenvolvido no além-mar foi significativo 

para confirmar que os objetos e indivíduos, humanos e não-humanos 

formam uma teia, uma rede tecida por filamentos tênues e fortes, sutis 

e complexos, locais e universais. 

 



400 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.01] No photo! 
Anunciavam os avisos aos 
turistas. 
(Acervo Graça Costa). .  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig 02] Através das 
vitrines sofisticação e 
glamour da arte italiana. 
(Acervo Graça Costa) 
 

 

\  

 

 



401 
 

Capítulo 8  Movimento da Tradição 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 03] A artesã-artista 
orgulha-se de sua arte. 
(Acervo Graça Costa) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig. 04] Personagens da 

 na cidade 
medieval. 
(Acervo Graça Costa) 
 
 

 

 

 

 
 

 
 

 



402 
 

Continuando a Tecer... 

CONTINUANDO A TECER... 
 

 

 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Aquele que quiser, mesmo que fosse somente em certa 
medida, chegar à liberdade da razão, não tem o direito de 
se sentir na terra de outra forma senão como viajante [...]; 
é por isso que não pode apegar muito intensamente seu 
coração a nada em particular; é preciso que tenha sempre 
nele alguma coisa de viajante que tem prazer pelas 
mudanças e pela passagem. (NIETZSCHE, 2006, p.354). 
 
Sim, vivemos num mundo híbrido feito ao mesmo 
tempo de deuses, pessoas, estrelas, etétrons, usinas 
nucleares e mercados; cabe a nós transformá-lo em 

texto grego [...] (LATOUR, 2001, p. 30). 
 
 
 



403 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Filha de Zeus e Métis, deusa da prudência, Atena era considerada sábia, 

pois fazia ao mesmo tempo coisas úteis e belas. No mundo grego, 

principalmente em Atenas, sua cidade preferida, a deusa era protetora 

das atividades filosóficas. Demonstrou também suas aptidões marciais, 

enfrentando deuses e gigantes. Conhecida como a deusa tecelã, a sábia 

deusa ensinava a desenvolver a Arte da tecelagem e acreditava que o 

planejamento, a paciência, a destreza, a criatividade, formavam um 

conjunto que permitia tecer o sagrado nos mais diversos atos 

cotidianos. Exatamente por guiar as atividades práticas do dia-a-dia, 

ganhou o título de obreira. Muitas vezes Atena foi chamada a 

aconselhar os deuses, pois era respeitada pela sua justiça e razão. Tinha 

como apetrechos a lança, o capacete, e a égide, escudo feito com pele 

de cabra. Como animal de estimação, a coruja, símbolo da inteligência. 

(KURY, 2008). 



404 
 

Continuando a Tecer... 

Seguindo o Fio 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Como o fio de Ariadne que ajudou Teseu a percorrer os 

caminhos tortuosos do labirinto, os filamentos, nylons, linhas, ligações, 

fibras, veias e ramas que encontrei na pesquisa, me fizeram trilhar os 

itinerários necessários e indispensáveis à realização desse trabalho. 

As tramas, teias, redes, tecidos e suportes nele construídos 

permitiram que eu percebesse o quanto as máscaras dos folguedos 

carnavalescos de Pernambuco e todo o universo que as envolve, são 

ricos, mutáveis, adaptáveis, criativos: tanto quanto a imaginação 

humana. 

A linguagem dos brincantes mascarados do Carnaval 

pernambucano é expressa através da corporeidade, de sua 

gestualidade, de seu silêncio. A máscara enclausura o texto falado e as 

fantasias e adereços enaltecem o corpo, dando-lhe uma roupagem 

digna da ocasião festiva, ampliando-lhe o efeito comunicativo. 

A máscara fala, comunica, revela, cria e recria situações onde 

são envolvidos os brincantes e assistentes. Esse quase-sujeito, presente 

nos folguedos dos Papangus, dos Tabaqueiros e de tantas outras 

brincadeiras carnavalescas formam um conjunto representativo, onde 

o imaginário de todos é aguçado, ajudando a gerar um sistema 

simbólico que constrói as narrativas e identidades dos sujeitos e dos 

lugares.  

Nesse itinerário, as proibições que existem na vida, a ordem 

moral e social cotidiana, são transgredidas através da linguagem festiva 

carnavalesca, que permite infringir padrões oportunizados pelo riso, 

pela zombaria, pelo excesso, pelo desregramento, pela esperteza, pela 

agressão, pela contestação e pela sexualidade.  
De um continente a outro, de uma região cultural a 
outra, a narrativa popular veicula os mesmos 
ensinamentos: realiza uma transgressão impossível, 
porque geradora de crises amedrontadoras, através da 
fala de personagens imaginários [...]. (BALANDIER, 
1997, p. 123). 
 
 

Esses personagens povoam o Carnaval onde se pode 

presenciar uma linguagem própria dentro de cada folguedo da 

tradição. A transmissão dessa linguagem, tornando seus membros 

competentes para sua utilização, se dá a partir de experiências 



405 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

compartilhadas, conhecimentos e habilidades passadas de pais para 

filhos, entre vizinhos e amigos, na rua e nas praças, em forma de 

brincadeira. É a tradição que perdura pela passagem de informações 

necessárias a sua perenidade e movimento, processo emergente e 

dinâmico. A memória individual e coletiva veicula as informações, 

sendo como um adubo catalizador da fertilidade do solo que gera o 

nascimento, crescimento e vida dos folguedos. 

O repertório para a elaboração da linguagem característica de 

cada brincadeira é adquirido através das experiências no grupo e estão 

sujeitas a mudanças, durante o ciclo de vida dos brincantes e dos 

folguedos. O conhecimento é construído, na brincadeira e nas 

narrativas sobre as manifestações: na Arte das máscaras, na tradição 

das velações e revelações, na preparação das fantasias, na maneira de 

interagir com os assistentes, na linguagem expressa pelo corpo, pela 

fala e pelo silêncio (Fig. 01). 

Nessa gama de relações são desenhadas as identidades dos 

sujeitos, dos grupos e dos lugares. Para percebê-los, é importante estar 

ciente de peculiaridades que caracterizam cada comunidade, cada 

grupo estudado, cada elemento particular e a partir deles, tecer as teias 

que formam as redes universais.  

Acredito que em um movimento de construções identitárias 

diversas, os contextos são igualmente múltiplos, ajudando a 

formatação do sujeito que também o é. Podemos então pensar nas 

identidades como elementos que se moldam conforme os diversos 

sujeitos, a dinâmica dos lugares, a relação com as comunidades 

circundantes, o interesse pela elaboração e ampliação identitária.  

Em Bezerros há uma construção identitária sólida e com 

grandes dimensões, a partir do folguedo dos Papangus. Nesses mais de 

100 anos de existência os indivíduos e a cidade transformaram-se pela 

presença marcante da máscara. Esta se multiplicou aos milhares e 

viabilizou a criação da Terra dos Papangus, com o devido 

reconhecimento local, nacional e até internacional.  

Em Afogados da Ingazeira o antigo Papangu apresentou 

características diferenciadas e passou a ser chamado de Tabaqueiro. 



406 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Com essa nova identidade os brincantes a cada ano conquistam mais 

adeptos ao folguedo e a cidade segue em busca do reconhecimento da 

importância da brincadeira centenária como valioso símbolo 

identitário (Dig. 01 e 02). 

A identificação (MAFFESOLI, 1996) entre os brincantes, 

moradores e visitantes embasa as relações vividas e as emoções 

sentidas: na preparação das idumentárias, na escolha dos personagens, 

na elaboração das máscaras. Essas novas faces vivem a eternidade dos 

fugidios e encantados momentos da festa. Nas caminhadas pelas ruas, 

no convívio nas residências, no desfile nos palcos espalhados pelas 

cidades, os mascarados convivem, nutrindo os folguedos que se 

preservam e mudam numa dinâmica incessante. São esses instantes 

eternos (MAFFESOLI, 2003) que motivam o encontro, a convivência, a 

troca, a realização, a criação. São os retalhos de vida formatados na 

pândega. 

A máscara traça vínculos sociais. Estética e imaginário são 

como ferramentas que respondem às necessidades suscitadas pelos 

sentimentos presentes no universo da brincadeira. Medo, segredo, vaidade 

e prazer ditam os caminhos a serem seguidos quando o artesão- artista 

apropria-se da mobilidade e riqueza dos materiais e alia criatividade, 

imaginação e emoção, na confecção dos quase-sujeitos. Terra, água, fogo 

e ar, juntos, auxiliando na criação: natureza e cultura rompendo os 

abismos da dualidade.  Uma Ciência formatada na prática. Uma Arte 

que responde os anseios individuais e grupais, construídas antes, 

durante e depois da festa carnavalesca, seguindo o ciclo da Lua. 

Nesse movimento, o Conhecimento e a Técnica formam um fio 

condutor, bordando a Arte das máscaras. O estudo sobre os Papangus e 

os Tabaqueiros de Afogados da Ingazeira me permitiu desenhar uma 

trama particular e local em relação ao contexto específico dessas 

comunidades, mas que certamente serviram para pensar na 

visualização de uma manta muito maior, de extensões universais. No 

Carnaval cada brincante e todo o conjunto de mascarados desenham 

uma constelação simbólica a partir das imagens do medo, do segredo, da 

vaidade e do prazer, sentimentos que marcam a vida e a história dos 



407 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

folguedos e direcionam o nascimento e movimento das máscaras. 

O medo, registrado nos primórdios das manifestações estava 

relacionado com as perturbações que os mascarados provocavam, pelo 

que simbolizavam. O medo continua a existir, mas agora de forma 

diferenciada. As crianças, que hoje dialogam incessantemente com os 

personagens medonhos da televisão, do mundo digital, dos filmes 

infantis, não se sentem amedrontadas com os mascarados, como 

ocorria com as crianças no início da história centenária dos folguedos. 

Elas próprias se fantasiam de mutantes, expressando a criatividade 

trazida pela criação artesanal ou pela produção da indústria de 

máscaras que trabalham a estética do medo (Dig. 03). 

Hoje não perdura de forma contundente o temor das novas 

faces que se mostram, mas o medo das pessoas feias de alma, 

escondidas muitas vezes por belas máscaras. A cultura do medo se 

ampliou na contemporaneidade. A mídia veicula a todo instante a 

violência gerada no meio urbano das grandes cidades, e que se estende 

para os centros menores dos municípios interioranos. Nesse processo 

que se amplia e se mostra como uma barreira visível, a cultura do 

medo separa as pessoas, isola os indivíduos, gera o temor e a 

desconfiança (KOURY, 2004).  

A máscara gera o medo. É preservado um respeito em relação 

à máscara, esse quase-sujeito que possibilita o segredo e viabiliza o 

Dentro da própria máscara a gente tem que ter um 

respeito porque por trás de uma máscara tá um engraxate; tá um gari; 

tá um juiz de direito; tá um prefeito  (mestre Lula Vassoureiro). A 

máscara amplia o imaginário social do outro, revelando-o como 

estranho ou mesmo inimigo em potencial, exatamente por esconder a 

verdadeira identidade de quem a usa. 

Em outra perspectiva o medo continua presente cercando os 

participantes das brincadeiras nas mais sutis maneiras: o medo da 

chuva que destrói as fantasias; o medo do tempo, inimigo da 

perfeição; o medo do não reconhecimento de um esforço de muitas 

horas de trabalho; o temor de que alguma coisa possa atrapalhar ou 

inviabilizar o brilho da participação do brincante na pândega 



408 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
[1] O cômico e o trágico: 
máscaras de Murilo 
Albuquerque  
 

  
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

carnavalesca.  

Nesse processo infinito que existe no tênue limiar entre o ser e 

o ser outro, a vaidade também acompanha as brincadeiras. A Beleza do 

Feio e do Belo estão presentes nos folguedos dos mascarados 

pernambucanos. No teatro, o par de máscaras que representa a Arte 

da encenação traz em sua estética a essência do Trágico e do Cômico. No 

Trágico a Beleza do Belo e do triste1. No Cômico a Beleza do Feio e do 

risível. Assim também nas ruas de Bezerros e de Afogados da 

Ingazeira, guardando as características de cada localidade, há um 

diálogo entre esses elementos. 

O Belo e o Feio, o trágico e o cômico, o alegre e o triste, a 

ordem e a desordem criam um caleidoscópio: a multiplicação de 

personagens surge pelas infinitas possibilidades de elaboração das 

máscaras que dão vida ao imaginário individual e coletivo. Os 

horrendos e hilários brincantes se satisfazem com o riso e o 

divertimento provocado pelo reconhecimento de sua criatividade: a 

Beleza do Feio chama a atenção, provoca interação, propicia o 

reconhecimento. Os glamorosos e exuberantes mascarados se 

envaidecem pelo encantamento dos assistentes: a Beleza do Belo é 

legitimada a partir do brilho, da riqueza, da ostentação (Dig. 04).  

Os assistentes, filhos da terra ou visitantes, são responsáveis 

pela existência e amplidão desse sentimento: a vaidade existe pela 

interação entre o mascarado e quem está vendo, elogiando, 

admirando. O turista, por conseguinte, com seus registros fotográficos 

e seu desejo de levar consigo as imagens capturadas, cerca os 

brincantes numa atmosfera de encantamento e prazer. A propaganda 

midiática, com a cobertura do Carnaval e o poder institucional, com a 

organização e ampliação dos Concursos, revelam-se como elementos 

catalizadores para a propagação da vaidade, veiculando a imagem da 

festa e dos mascarados (Dig. 05). 

Nesse processo de criação e recriação, o segredo e o prazer são 

como fios eternos, que ligam e religam tudo, tornando cada brincante 

e os folguedos como parte e todo de um conjunto complexo, que 

dialoga incessantemente. E tudo isso forma um universo 



409 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 
[2] Eliane Cristina 
Guilhermino. Turista-
brincante, participou do 
grupo de Fabiano, 
vencedor Concurso 2011 
dos Papangus,  
categoria estilizado. 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

 
 

Percorrendo o 
Labirinto 

 
 
 

multifacetado, essencial para a percepção da dinâmica dos sistemas de 

valores e crenças existentes dentro de cada cultura comunal presente 

nos grupos de mascarados carnavalescos.  

O segredo e o prazer dialogam permanentemente na construção 

dos folguedos. Desde os mitos de origem, esses dois elementos 

entrelaçaram-se e continuam a viver, lado a lado, perdurando e 

transformando as brincadeiras, a cada Carnaval, a cada ano, em cada 

lugar. Nesse imbricamento, contextos e conceitos formam um 

entrançado cujos fios caracterizam cada brincante, cada folguedo, cada 

máscara. 

O segredo que esconde, que burla, que persuade, que engana, 

que atiça a curiosidade, suscita o prazer. O segredo viabiliza a vida da 

máscara ocultando, pelo menos temporariamente, a face por ela 

encoberta. Existe uma simbiose entre os quase-sujeitos e os 

indivíduos, sejam eles brincantes ou assistentes: os olhos que brilham 

por baixo das máscaras e os olhos que brilham ao fitá-la, suscitando 

prazer. Ao indagar sobre o que há de mais valioso nas brincadeiras dos 

mascarados ouvi muitas vezes uma mesma resposta:  encanto de ser 

mascarado despertando nos foliões a curiosidade em descobrir quem 

está por atrás daquela fantasia Eliana Guilhermino2). 

Segredo e prazer misturam-se repetidamente e infinitamente, 

sendo um, o alimento para o outro. Os brincantes revelaram que não é 

fácil manter o anonimato, sendo isso possível através do prazer de 

brincar, de jogar com os sentimentos plantados e colhidos a cada 

Carnaval. O prazer de pensar na estética da máscara, de escolher um 

tema, de comprar os materiais, de manipulá-los transformando-os em 

realidade, de vestir-se, de sair nas ruas, de desfilar nos Concursos, de 

ser fotografado, assediado pelos amigos e visitantes. E, Finalmente, o 

prazer de se mostrar de cara limpa no fim da festa, revelando o segredo, 

guardado como um valioso tesouro.  

 

O jogo do anonimato e do segredo não envolveu apenas 

brincantes e visitantes. Eu, como pesquisadora, muitas vezes me 

encontrei cercada pelo encantamento desse movimento, o qual trouxe 



410 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

reflexos no trabalho de pesquisa: segredos a serem velados e 

revelados. Durante o trabalho de campo, na perspectiva de uma real 

observação participante, eu era ao mesmo tempo assistente e cientista. 

Nesse processo, me envolvi não apenas com uma curiosidade própria 

daqueles que assistem as manifestações, mas alimentei uma avidez por 

desvendar os labirintos que cercavam as brincadeiras. Era justamente 

nessa busca que existia constantemente o enfrentamento de condutas 

éticas necessárias ao desenrolar da pesquisa  

No decorrer do trabalho ouvi histórias detalhadas sobre a 

origem dos folguedos, suas mudanças e permanências. Escutei 

continuamente depoimentos que revelaram atritos existentes entre 

grupos, desavenças que eram fruto de disputas e julgamentos 

pronunciados entre adversários . Como pesquisadora, 

exercitei permanentemente a curiosidade, sedenta por novas 

informações que me levassem a desvendar importantes detalhes 

confidenciais.  

Reconheço que em suas pesquisas os antropólogos desejam ter 

para si o que na verdade pertence ao grupo estudado: seus preciosos 

sigilos. Lidamos sempre com as possibilidades de conhecer e 

compreender, de desvendar integralmente ou parcialmente as práticas 

secretas, revelando-as ao mundo acadêmico. Em minha pesquisa o 

segredo que cercava a tradição das brincadeiras dificultou e adiou a 

obtenção de informações, mas tenho consciência de quanto tudo isso 

serviu para que eu melhorasse minha conduta frente aos 

impedimentos que floresceram no campo.  
Nosso cuidado, como antropólogos, ao entrarmos em 
contato com um mundo alternativo de formas 
simbólicas, deve ser o de preservá-lo, de contribuir para 
que prossiga. Se nos foi dada a sorte e a sensibilidade de 
descobrir algo de maravilhoso, devemos procurar reunir 
ainda mais sensibilidade para não interferir, não provocar 
a desintegração ou o desencantamento. (CARVALHO, 
1985, p.220). 
 
 

Como os brincantes, senti também a satisfação por 

compartilhar e preservar os sigilos das brincadeiras. A curiosidade 

sobre os segredos me fascinava, motivava, atiçava, despertava atenção, 

tal qual a revelação de um quebra-cabeça: o prazer da construção do 



411 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

conhecimento  

Nos labirintos da pesquisa detectei que existia um campo 

tensional entre os quatro temas recorrentes, responsável pela vida, pela 

dinâmica e pela magia das brincadeiras. Qual o mais importante o 

segredo ou a vaidade? O medo ou o prazer? Embora existisse um 

imbricamento entre esses elementos, em determinados momentos 

alguns se tornaram mais significativos que outros e serviram de fios 

condutores para o desenvolvimento da pândega dos mascarados.  

Um dos dilemas vividos pelo brincante estava entre velar o 

rosto, mantendo o segredo, ou revelar-se, mostrando aos outros a sua 

face, para receber os elogios pela beleza e criatividade de sua 

indumentária. Ao velar-se, a máscara torna-se face. Como quase-

sujeito interage com os assistentes, provocando sentimentos e 

emoção. Nesse caso, a vaidade de mostrar o próprio rosto tem uma 

menor importância, frente ao jogo do anonimato (Dig. 06). 

Outra questão construída na brincadeira permeia os caminhos 

da vaidade individual e do prazer compartilhado. Ao desfilar sozinho o 

mascarado não tem que dividir as atenções dos turistas. Ele é 

assediado, visto, fotografado, individualmente. Entretanto muitos 

brincantes preferem ser apenas um elemento de um belo conjunto. A 

parte de um todo, vivendo, em grupo, a brincadeira do mascaramento. 

Nesse caso, faz a opção de dividir as atenções dos turistas com os 

companheiros de grupo, deixando a vaidade pessoal em segundo 

plano e colocando o prazer da identificação como elemento primordial. 

(Dig. 07). 

Continuando a refletir sobre os temas recorrentes encontrei 

outra dinâmica que cerca brincantes e assistentes, revelada 

principalmente nos primórdios dos folguedos. Os moradores muitas 

vezes, embora sentissem muito medo com a presença dos feios 

mascarados, não deixavam de participar da pândega, sobrepujando o 

medo pelo prazer de estar em contato com os temidos brincantes. 

Em relação ao universo da estética do Feio e do Belo, existe 

uma questão que cerca todos os temas recorrentes. Muitos brincantes 

escolhem chamar a atenção com máscaras feias e fantasias grosseiras. 



412 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

A Beleza do Feio é marcante nesse caso e existe um enorme prazer em 

provocar o medo e a comicidade propiciada pelas novas faces. Outros 

brincantes não abrem mão de usar máscaras e fantasias que exaltam a 

Beleza do Belo, dando asas a sua vaidade e ao prazer de se mostrarem 

exuberantes. Em qualquer situação o segredo do mascaramento é 

como cimento que une, edifica, embasa a folia dos mascarados (Fig. 02 

e 03).  

Nesse tecido de muitos retalhos as máscaras contaram 

histórias, como amplificadores das vozes e sentimentos dos 

indivíduos. A máscara enquanto natureza e cultura, enquanto sujeito-

objeto mostrou-se como mediadora: Ela é actante, atuante, e ajuda na 

transmutação da sociedade. Em uma parceria constante, humanos e 

não-humanos delinearam caminhos que me ajudaram a construir o 

conhecimento. Os temas recorrentes presentes nas narrativas 

formatadas pelo dito e pelo não dito, me fizeram desenhar uma grande 

manta, cuja estamparia apresentou imagens de desenhos multiformes.  

Em um processo de manutenção e renovação as máscaras 

revelaram uma mistura de forma, função e simbolismo. Os materiais 

moldaram-se, as texturas recobriram, a pintura decorou, com o 

objetivo de comunicar: era a face do personagem que passava a ter 

vida própria. Forma e função atrelaram-se delineando uma estética. 

Esta se revelou a partir do imaginário, do onírico, do mágico. 

Assim o ciclo forma-função-simbolismo foi fechado, edificado 

sob o universo da brincadeira: o medo e a vaidade surgiram em função 

dessa amálgama entre estética e ética, ou como diria Maffesoli, a ética 

da estética que aciona a proximidade, a conjunção, o agrupamento, a 

troca. 
Deve-se entender, neste caso, estética no seu sentido 
mais simples: vibrar em comum, sentir em uníssono, 
experimentar coletivamente, tudo o que permite a cada 
um, movido pelo ideal comunitário, de sentir-se daqui e 
em casa neste mundo. (MAFFESOLI, 2005, p. 08).  
 
 

Nesse conjunto de relações, a Beleza do Feio ditou os 

itinerários para que o medo se processasse. A Beleza do Belo indicou 

os caminhos para que a vaidade circulasse. Em muitos momentos 

esses sentimentos se invertiam e aí, o Belo causou perturbação-pelo 



413 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

anonimato- e o Feio acionou a vaidade- pelo reconhecimento da 

criatividade e irreverência. E, tendo como esteio estes dois universos, 

as máscaras viabilizaram os personagens, uma ética e estética possível 

pela existência da complexidade, que associou todos os elementos 

assinalando que o todo é mais que a soma das partes manifestas.  

Complexus: o que foi tecido junto. Uma interdependência entre 

as partes e o todo; as partes entre si; o objeto do conhecimento e o 

contexto (MORIN, 2002b). O que tece junto traz novamente a 

metáfora do fio: trançado, enroscado, enlaçado. O verbo complexere 

significa abraçar e na viabilização desse abraço o segredo e o prazer 

acolheram o medo, e a vaidade, formando o que chamei de uno plural. 

(Ilustração 04). Essa revelação foi possível pela constatação de uma 

verdade: as máscaras falam sem calar sujeitos. 

 

 
Ilustração 04: Uno Plural 



414 
 

Continuando a Tecer... 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Visualizando a 
Saída  

 

A trama construída no desenvolvimento do trabalho 

possibilitou um diálogo entre duas tradições: a Complexidade e a Teoria 

ator-rede. O abraço que envolve; a rede que se expande. Natureza e 

cultura rompendo grilhões; quebra de hierarquias. Ligações e 

associações; respeito aos informantes. Esses e tantos outros elementos 

determinantes dos dois campos de conhecimento afloraram na 

pesquisa. Acredito que ambos os projetos epistemológicos querem 

superar os abismos dualistas. Seguem num mesmo sentido e estão 

voltados para determinada perspectiva intelectual, mas de modos 

diferenciados. As linhas de pensamento se conectam em alguns pontos 

e em outros parecem divergir? Onde essas duas importantes 

concepções podem estar ressoando, se encontrando, se conectando, 

seguindo caminhos diversos? Isso ainda não está esclarecido. Acredito 

que se trata de um valioso problema para uma investigação posterior.  

  

Os estudiosos, filósofos e pensadores são sempre indicadores 

de caminhos, de itinerários, de saídas. Com o mesmo valor estão os 

ensinamentos passados por aqueles que têm a ciência construída na 

vida, que utilizam as relações tecidas cotidianamente como 

ferramentas de interpretação da realidade: mestres, brincantes, 

artesãos-artistas, moradores, gestores, visitantes. Seguindo esse 

conjunto de saberes e fazeres, passei a refletir sobre o nascimento, a 

vida, o renascimento, as mudanças existentes na Arte das máscaras e 

no vigor dos folguedos da Cultura da Tradição em Pernambuco. 

Rastros deixados na cidade, nas residências, nas instituições, nos 

palcos, na festa. 

Lugares: cada contexto com suas especificidades. Tradições: 

movimento perene indicando vida e renovação. Rostos: indivíduos em 

busca de realização e felicidade. Máscaras no Carnaval de Pernambuco: 

uma história marcada pelo medo, pela vaidade, pelo segredo e pelo prazer.  

As máscaras foram objetos que falaram sem calar sujeitos. 

Narradores, que contaram histórias que marcaram a memória individual 

e grupal; que desenharam identidades construídas a partir dos 

personagens dos folguedos da Cultura da Tradição; que reiteraram a 



415 
 

Continuando a Tecer... 

importância das identificações formatadas pelo convívio entre brincantes, 

moradores e turistas (Fig. 04). 

A riqueza imagética do folguedo dos Papangus e dos Tabaqueiros 

de Afogados da Ingazeira tornou-se viva através dos quase-sujeitos, 

presentes também em tantas outras brincadeiras pernambucanas. As 

máscaras criaram e recriaram incessantemente personagens, novas 

faces introduzidas no jogo do ser e do ser outro, refletidas nos olhos dos 

assistentes e nos espelhos espalhados pela cidade. Operando nas 

esferas das aparências, a máscara, híbrido de natureza e cultura, gerou 

conhecimento, pelo seu poder de criação e transformação.  

Observando os contextos particulares e específicos, através da 

observação empírica dos Papangus e dos Tabaqueiros e traçando um 

paralelo com realidades distantes- como as apresentadas na cidade de 

Veneza e outras cidades italianas-consegui visualizar quão tênues eram 

os limites entre o local e o global, o particular e o universal da Arte das 

máscaras. 

Os folguedos são construídos coletivamente; na preparação 

dos brincantes; na confecção ou compra das máscaras; na adequação à 

temática da fantasia; no comprometimento em guardar o segredo; na 

personificação do mascarado; na saída às ruas; na nova identidade 

acionada a partir do mascaramento; na identificação entre os 

participantes das folias; na inserção num mundo temporário e mágico. 

O brincante vive uma existência efêmera e transitória e a 

máscara uma vida eterna pelos sentidos acionados: ela tem a 

capacidade de alterar a realidade, da mesma forma que o sujeito. Atrela 

os itinerários empírico-lógico-racional e o mítico-mágico-simbólico (MORIN, 

2005), tão caros à existência humana, sendo ao mesmo tempo 

resultado da técnica e da sensibilidade, materialidade e do simbolismo. 

É notório que a máscara, como um fio que tece universos, tem a 

capacidade de realizar mediações entre o terreno e o cósmico. 

No caso dos mascarados pernambucanos os cenários que 

delimitam a questão espacial são as cidades, o marco temporal é o 

Carnaval. A experiência vivenciada pelos brincantes, moradores, 

assistentes, poder institucional, turismo e comércio, é essencialmente 



416 
 

Continuando a Tecer... 

estética, assinalando a importância do imaginário presente nos 

folguedos da Cultura da Tradição. 

No Carnaval, na construção dos folguedos, no processo de 

mascaramento há criação e Arte. Essas relações de proximidade 

apontam para o que Nietzsche indicou em sua filosofia como melhor 

direcionamento para o humano: situar a vida num horizonte estético, 

algo repleto de alegria e abundância, longe da dor, da doença, da 

frustração e do sofrimento. Para isso a Arte deve se tornar 

instrumento para que seja dado um pleno sentido à vida.  

Assim, no cenário carnavalesco a vida transforma-se em Arte. 

Na produção das máscaras a Arte transforma-se em vida. Através da 

festa, deuses tão diferentes podem tornar-se próximos e presentes, 

marcando os recantos de ruas, praças, palcos, residências e ateliês. 

No templo de Delfos coabitavam Dionísio e Apolo, representados 

no frontão ocidental e oriental da clássica edificação (ECO, 2010). 

Cada um com seu poder, sua imponência, sua posição, sua função, 

indicava a importância da ordem e da desordem, da harmonia e do 

caos. 
A harmonia serena, entendida como ordem e medida, 
exprime-se naquela que Nietzsche chama de Beleza 

apolínea. Mas esta Beleza é ao mesmo tempo um 
anteparo que tenta cancelar a presença da Beleza 
dionosíaca, conturbadora, que não se exprime nas 
formas aparentes, mas além das aparências. É uma beleza 
alegre e perigosa, antítese da razão e frequentemente 
representada como possessão e loucura: é o lado noturno 
do suave céu ático, povoado de mistérios iniciáticos e 
obscuros ritos sacrificiais, como os mistérios eleusinos e 
os ritos dionisíacos. (ECO, 2010, p. 58). 
 
 

Enquanto Pitágoras visualizou a oposição dos contrários, 

enaltecendo sempre um deles como representante da harmonia e da 

perfeição, Heráclito percebeu que os opostos traziam uma harmonia 

não a partir do detrimento de um, em relação ao outro, mas pela 

tensão que podiam gerar. A harmonia seria, assim, não a ausência de 

contrastes, mas um equilíbrio entre eles, em função de uma vida 

conjunta (ECO, 2010).  

Nietzsche reconheceu o valor da dualidade entre as duas 

divindades e os princípios por eles anexados. Buscou, assim, visualizar 



417 
 

Continuando a Tecer... 

uma unidade possível nesses elementos distintos, luta de contrários 

que possibilita um constante rebrotar criativo e artístico. 

Numa espécie de síntese e simbiose percebo o Carnaval dentro 

da tensão desses contrários: Apolo e Dionísio apresentam-se lado a lado. 

Sonho e embriaguês, forma e devaneio, beleza e liberação, trabalho e 

orgia, ordem e desordem, pares de opostos fundamentais para a 

realização da vida. A organização e planejamento da festa e dentro 

dela a multidão fascinada pele dança, música e encenação. A 

preparação e produção das máscaras e, nas ruas, o desfile ao lado dos 

conhecidos e da multidão de anônimos. Como resultado a criação, a 

novidade, o movimento e a ultrapassagem de um cotidiano e de uma 

realidade previsíveis.  

Apolo ensina e ordena com gesto belo, porém severo. Dionísio, 

em contrapartida, faz triunfar sua divina loucura e eis assim as duas 

faces da vida: ordem e desordem, seriedade e diversão, razão e 

alienação (ORTEGA Y GASSET, 1996). Os gregos não renunciaram 

a esses dois polos. E nós, como conseguimos nos apoiar sobre pilares 

tão diversos?  

 uma reunião de muitas tribos, a 

presença de outros se transformando em multidão. A dança, a bebida e 

a representação, tudo isso faz rebrotar na alma profundas emoções: 

uma outra existência superior e sublime (Dig. 06). No Carnaval os 

homens abandonam-se. 
Para abandonar-se é preciso 
isso significa que é preciso - , deixar de 
ser si mesmo -se outro, alheio a si - alienar-se. A 

entrega a Dionísio e a realidade transcendente que ele 
simboliza é a alienação, a loucura estática - . 
(ORTEGA Y GASSET, 1996, p. 75).  
 
 

Com o mascaramento a possibilidade de ser outro, um sonho 

realizável pela presença da [...] nosso ser mais íntimo, o 

substrato comum de todos nós, experimenta o sonho com um prazer 

 (NIETZSCHE, 2007, p. 29). 

O sonho é possível pela interferência apolínea, deus de todas as 

faculdades criadoras de formas, deus da aparência e da Beleza. 

(Dig.07). Na desordem festiva Dionísio marca presença, pois  vida 



418 
 

Continuando a Tecer... 

que a vida humana é, e t , 

fa  (ORTEGA Y GASSET, 1996, p. 47). 

Sob o encanto da pândega carnavalesca, da bebida, da música, 

os mascarados vivem outro sonho: o da identificação com o outro. 

Nesses dias de transfiguração  
Não é somente a aliança do homem com o homem que 
está selada novamente sob a magia do encantamento 
dionisíaco: a natureza alienada, inimiga ou subjugada, 
também celebra sua reconciliação com seu filho pródigo, 
o homem. (ORTEGA Y GASSET, 1996, p. 31). 
  
 

No Carnaval uma síntese entre a embriagues, o devaneio, o 

devasso, o exagero e a forma, a beleza, a harmonia. Uma união de 

contrários que é ao mesmo tempo tensa e necessária. Com Apolo a 

dança, a música, a poética. Com Dionísio o rompimento das inibições, a 

superação da consciência e das restrições (Dig. 08 e 09). Ordem e 

desordem envoltas em uma linguagem única, onde humanos e não-

humanos formam o coletivo e estes um conjunto de cores, formas, 

estilos e sentimentos. 

Máscaras! Elas são criadas. Únicas. Dezenas. Centenas. 

Milhares. O artesão-artista qualquer que seja seu nível artístico, 

acadêmico ou cultural, imita a natureza. E aí ele cria. Dá forma a 

matéria dando vida à máscara. Essa é uma reconciliação com a própria 

natureza (Dig. 10). 
É como devemos considerá-lo quando, exaltado pela 
embriaguês dionisíaca até a mística renúncia de si 
mesmo, se prostra solitário, longe dos coros em delírio, e 
é então que, pela potência do sonho apolíneo, seu 
próprio estado, isto é, sua unidade, sua identificação com 
o fundo mais íntimo do universo, lhe é revelado numa 
alegoria do imaginário onírico (NIETZSCHE, 2007, p. 
33).  
 
 

Nessa festa que se repete a cada ano, tudo se cria, se renova, se 

faz diferente. É um jogo onde a Arte vive e revive a tradição. Como 

reconhece Nietzsche a Arte ajuda o homem promovendo a 

ultrapassagem de um cotidiano amorfo, e enfadonho e a vida como 

obra de Arte cria o devir. 

A festa dos mascarados é a concretização desses momentos 



419 
 

Continuando a Tecer... 

em que os indivíduos entram em um jogo estético, uma vida 

temporária de orgia e beleza. A festa deve ser promovida, incentivada, 

vivida, para que os agrupamentos não se percam. Esse é um 

movimento que precisa continuar. (LATOUR, 2012). A máscara, por 

sua vez, viabiliza a criação: de personagens, de metamoforses, de 

sentimentos. Ela aciona as pulsões regeneradoras da condição 

humana, ajudando a resgatar a ligação entre natureza e cultura. Não é 

um objeto passivo, mas algo que vive dentro de uma dinâmica. Para 

que isso permaneça se faz necessário que outros atores entrem em 

cena, formatando um conjunto de associações: uma rede de ligações. 

Seguindo os ensinamentos da deusa da tecelagem Atena e 

tendo a Lua como testemunha e participante, o planejamento, a 

destreza, a paciência e a criatividade se entrelaçam permitindo tecer o 

sagrado nos diversos atos da festa profana, encantada e reencantada 

pelos folguedos da tradição. Neles o medo, a vaidade, o segredo e o prazer 

são fios que dão forma e existência ao bordado da festa dionisíaca e 

apolínea, tornando possível a arte-vida dos mascarados e dos lugares. 

 

 

 

 

 

  

 



420 
 

Continuando a Tecer... 

 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.01] A 
importância da 
brincadeira em grupo.  
(Acervo Graça Costa) 

 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

[Fig.02] A Beleza do Feio: 
máscara artesanal do 
Tabaqueiro, de autoria do 
mestre Beijamim. 
(Acervo Graça Costa) 
 

 

 
 
 

 



421 
 

Continuando a Tecer... 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.03] A Beleza do Belo: 
máscara artesanal do 
Papangu, de autoria de 
Murilo Albuquerque. 
(Acervo Graça Costa) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
[Fig.04] Construção 
identitária dos lugares a 
partir das máscaras: algo 
em movimento 
(Acervo Beijamim Almeida) 
 
 

 

 

 

 
 

 
 



422 
 

Bibliografia 

BIBLIOGRAFIA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

A filosofia faz surgir acontecimentos com seus conceitos, a 
arte ergue monumentos com suas sensações, a ciência 
constrói estados de coisas com suas funções. (DELEUSE; 
GUATTARI, 1992, p.255). 

 
 
A ciência tem duas faces: uma que sabe, outra que ainda não 
sabe. Ficaremos com a mais ignorante. (LATOUR, 2000, 
p.21). 
 
 

 



423 
 

Bibliografia 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 
ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O Perigo de uma Única História. TED 
Global, 2009. Disponível em: <http: //www.ted.com/ talks / lang/ptbr/ 
chimamanda _adichie_the _danger_of_a_single_story.html>. Acesso em: 
15 dez. 2011. 
 
AGIER, Michel. Distúrbios Identitários em Tempos de Globalização. In: 
Mana [online]. 2001, v.7, n.2, pp. 7-33. ISSN 0104-9313. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script= sci_arttext&pid =S0104-
93132001000200001. Acesso em: 13 abr. 2011.  
 
AMARAL, Rita. Festa à Brasileira: Sentidos do Festejar no País que "Não é Sério". 
2011. Tese (Doutorado em Antropologia)- Departamento de Antropologia 
da Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da Universidade de 
São Paulo, 1998. Disponível em: www.teses.usp.br/teses 
/disponiveis/8/8134/tde.../tesecapa1.pdf. Acesso em: 06 fev. 2011. 
 
AMORIM, Luiz. A Casa: Espaços e Narrativas. In: LEITÃO, Lúcia; 
______. (Org). A Casa Nossa de Cada Dia. Recife: Ed. Universitária da 
UFPE, 2007.  
 
AMORIM, Maria Alice. A Farra era dos Bois: Maracatus e Trios Elétricos 
Dominam a Mata Norte. Disponível em: http://www.revivendomusicas. 
com. br/curiosidades_01.asp?id=118. Acesso em: 11 mai. 2012. 
 
AMORIM, Maria Alice; NOGUEIRA, Maria Aparecida; COSTA, Maria 
das Graças Vanderlei da. Tradição Viva: a 
A .  Revista ANTHROPOLÓGICAS, ano 14, v.21(1): 129-155 (2010). 
Disponível em: http://www.ufpe.br/ revistaanthropologicas /index.php 
/revista. Acesso em: 04 mar. 2012. 
 
ANDRADE, Mário de. Danças Dramáticas do Brasil. Belo Horizonte: Itatiaia, 
1986.  
 
ANJOS JR, Moacir dos. Quinze Notas sobre Identidade Cultural no 
Nordeste do Brasil Globalizado. In: Projeto Contraponto, 3. ed. Mesa-redonda 
Tradição e Contemporaneidade. Recife: Fundação Joaquim Nabuco, 1997. 
 
AQUINO, Carolina. El Gran Libro de La Mitologia. Madrid: LIBSA, 2007. 
 
ARANTES, Antônio Augusto. O que é Cultura Popular? 14. ed. São Paulo: 
Editora Brasiliense, 1988. 
 
ARAÚJO, Rita de Cássia B. de. Festas: Máscaras do Tempo. Entrudo, Mascarada 
e Frevo no Carnaval do Recife. Recife: Fundação de Cultura da Cidade do 
Recife, 1996. 
 
AUGÉ, Marc. Por uma Antropologia dos Mundos Contemporâneos. Rio de 
Janeiro: Bertrand Brasil, 1997. 
 



424 
 

Bibliografia 

BACHELARD, Gaston, Prefácio para Dois Livros  A Imaginação 
Material e a Imaginação Falada In: BACHELARD, Gaston. A Terra e os 
Devaneios da Vontade  Ensaio sobre a Imaginação das Forças. Tradução de Paulo 
Neves da Silva. São Paulo: Martins Fontes, 1991. 
 
BAKHTIN, Mikhail. A Cultura Popular na Idade Média e Renascimento: O 
Contexto de François Rabelais. São Paulo: HUCITEC; Brasília: UNB, 2002. 
 
BALANDIER, Georges. A Desordem: Elogio do Movimento. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 1997. 
 
BALI: Obra-Prima dos Deuses. Produção de Miriam Birch. Narração de 
Richad Kiley. National Geographic, Play Arte Vídeo, 1990. 1 DVD (52 min, 
color.). 
 
BANDUCCI JR., Álvaro; BARRETTO, Margarita (Org). Turismo e 
Identidade Local: Uma Visão Antropológica. Campinas, SP: Papirus, 2001. 
 
BARBOSA, Ana Mae. John Dewey e o Ensino da Arte no Brasil. São Paulo: 
Cortez, 2001. 
 
BARRETO, Margarita. Relações entre Visitantes e Visitados: um 
Retrospecto dos Estudos Socioantropológicos. Turismo em Análise. v.15, n. 
2, p. 133-149, 2004. 
 
BAUER, Martin W.; GASKELL, George. Pesquisa Qualitativa com Texto, 
Imagem e Som: Um Manual Prático. Petrópolis, RJ: Vozes, 2002. 
 
BAUMAN, Zigmunt. Identidade: Entrevista a Benedetto Vecchi. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar Ed., 2005. 
 
BEIJAMIM, Roberto. Os Ursos: uma Influência Européia num Carnaval 
Afro-brasileiro. Suplemento Cultural: O Carnaval de Pernambuco. Diário Oficial 
do Estado de Pernambuco. Ano XV Fevereiro de 2001.  
 
BENJAMIN, Walter. Magia e Técnica, Arte e Política: Ensaios sobre Literatura e 
História da Cultura. (Obras escolhidas; v.1) 7. ed. São Paulo: Brasiliense, 
1994.  
 
BERGER, Peter; LUCKMANN, Thomas. Modernidade. Pluralismo e Crise de 
Sentido: a Orientação do Homem Moderno. Tradução de Edgar Orth. Petrópolis, 
RJ: Vozes, 2004. 
 
BERREMAN, Gerald D. Etnografia e Controle de Impressões em uma 
Aldeia do Himalaia. In: ______. et al. Desvendando Máscaras Sociais. 1.ed. 
Seleção e Introdução de Alba Zaluar. Rio de Janeiro: Livraria Francisco 
Alves Editora, 1975. 
 
BITTER, Daniel. A Bandeira e a Máscara: Circulação de Objetos Rituais na Folias 
de Reis. Rio de Janeiro: 7 Letras; IPHAN/CNFCP, 2010. 
 



425 
 

Bibliografia 

BORGES, Adélia. Design + Artesanato: o Caminho Brasileiro. São Paulo: 
Editora Terceiro Nome, 2011. 
 
BORGES, Jorge Luis. Outras Inquisições. Tradução de David Arrigucci Jr. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2007. 
 
BOSI, Ecléa. Memória e Sociedade: Lembranças dos Velhos. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1994. 
 
BRANQUINHO, Fátima. Etnografia do Saber Científico e o 
Entendimento de Latour Sobre a Sociedade. In: NOGUEIRA, Maria 
Aparecida Lopes; ______. (Org). Dramaturgia dos Saberes. Sobre Trajetórias 
entre Natureza-Cultura e Sujeito-Objeto. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 
2012. 
 
BRANQUINHO, Fátima Teresa Braga; SIRENA, Maria Lucia; 
MACHADO, Liliane; CASTRO, Rita de Cássia. Prática de Pesquisa, Arte e 
Antropologia das Ciências e das Técnicas. In: XVI CICLO DO 
IMAGINÁRIO- CONGRESSO INTERNACIONAL, Anais Recife, 2011. 
 
______. Potes de Barro Cheios de Natureza e Conhecimento: Notas sobre 
a Possibilidade de Etnografia dos Objetos. ITACOATIARA: uma Revista 
Online de Cultura. 2011, vol.1, n.1, pp. 17-23. Disponível em: 
http://issuu.com/revista_itacoatiara/docs/revistaitacoatiara_v1_n1.  
Acesso em: 02 mai. 2012. 
 
______. O Poder das Ervas na Sabedoria Popular e no Saber Científico. Rio de 
Janeiro: Mauad X, 2007. 
 
BRANQUINHO, Fátima Teresa Braga; SANTOS, Jacqueline da Silva. 
Antropologia da Ciência, Educação Ambiental e Agenda 21. Revista 
Educação e Realidade. 32(1): 109-122, jan/jun 2007. 
 
CAIXA CULTURAL. A Arte de J. Borges: do Cordel é Xilogravura. Rio de 
Janeiro: 2009. 
 
CALVINO, Ítalo. As Cidades Invisíveis. São Paulo: Companhia das Letras, 
2006. 
 
CAMPE, Milena de Carvalho. O artista Contemporâneo na era da 
Produção Colaborativa. In IX POSCOM, GT Cultura e Tecnologiado IX 
Seminário de Alunos de Pós-Graduação em Comunicação da PUC,  Rio, 
2012. Disponível em: http://pucposcom-rj.com.br/wp-
content/uploads/2012/12/12-Milena-de-Carvalho-Campe.pdf. Acesso em: 
15 out.2013.  
 
CAMPELLO, Sheila Maria Conde Rocha. Uma Proposta de Formação 
Continuada dos Professores de Artes Visuais por Meio da Utilização das Tecnologias 
de Informação e Comunicação. 2001,181 f . Dissertação e Produção Imagética 
(Mestrado em Artes) Universidade de Brasília- UNB, 2001. Disponível 
em:http://www.arteduca.unb.br/biblioteca/dissertacao_proposta_arteduca. 



426 
 

Bibliografia 

pdf. Acesso em 15 out., 2013. 
 
CANCLINI, Nestor Garcia. As Culturas Populares no Capitalismo. São Paulo: 
Brasiliense, 1983. 
 
CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto. Caminhos da Identidade: Ensaios sobre 
Etnicidade e Multiculturalismo. São Paulo: Editora UNESP; Brasília: Paralelo 
15, 2006. 
 
CARVALHO, Edgard de Assis. Prefácio. In: NOGUEIRA, Maria 
Aparecida. Almanaque: Toda a Oficina da Vida. Recife: Fundação de Cultura 
da Cidade do Recife, 2008. 
 
CARVALHO, José Jorge. O Olhar Etnográfico e a Voz Subalterna. 
Horizontes Antropológicos. Porto Alegre, ano 7, n. 15, pp. 107-147, jul 2001. 
 
______. A Racionalidade Antropológica em Face do Segredo. Anuário 
Antropológico 84. Rio de Janeiro: Edições Tempo Brasileiro, 1985. 
 
CASCUDO, Luis da Câmara. Dicionário do Folclore. 5. ed. São Paulo: 
Melhoramentos, 2001.  
 
CASTELLS, Manuel. O Poder da Identidade - A Era da Informação: Economia, 
Sociedade e Cultura.  v.2. Tradução de Klauss Brandini Gerhardt. São Paulo: 
Paz e Terra, 1999. 
 
CAVALCANTI, Maria Laura Viveiros de Castro. Carnaval: o Rito e o 
Tempo. Maria José Moreira (Org). Visões do Carnaval-Aspectos of Carnival- 
Visiones Del Carnival. Brasília: Gráfica Brasil, Ministério das Relações 
Exteriores- Direção-Geral Cultural, 2004. 
 
CHAUÍ, Marilena. Conformismo e Resistência: Aspectos da Cultura Popular no 
Brasil. São Paulo: Brasiliense, 1986.  
 
COLOMBO, Enzo. Descrever o social: a Arte de Escrever e Pesquisa 
Empírica. In: MELUCCI, Alberto. Por uma Sociologia Reflexiva: Pesquisa 
Qualitativa e Cultura. Petrópolis: Vozes, 2005. 
 
COSTA. Maria das Graças Vanderlei da. Os Caretas de Triunfo: a Força da 
Brincadeira. Recife: Edições Bagaço, 2009a. 
 
______. Contação de Histórias: Tecendo Narrativas com os Fios dos 
Trabalhos Manuais. In: Maria Aparecida Lopes Nogueira; Maria do Socorro 
Figueiredo; Sandra Simone Moraes de Araújo. (Org.). O Bom Pensamento: 
Contadores, Narradores e Intérpretes. 1.ed. Recife: Editora universitária- UFPE, 
2009b. 
 
DEBORD, Guy. A Sociedade do Espetáculo. Rio de Janeiro: Contraponto, 
1997. 
 
 



427 
 

Bibliografia 

DELEUSE, Guilles; GUATTARI, Félix. O Que é Filosofia? Tradução de 
Bento Prado Jr.; Alberto Alonso Muñoz. Rio de Janeiro: Ed. 34, 1992. 
 
DENZIN, K. ; LINCOLN, Y. O Sétimo Momento: Deixando o Passado 
Para Trás. In: O Planejamento da Pesquisa Qualitativa: Teorias e Abordagens. 
Porto Alegre: Artmed, 2006.  
 
DERDYK, Edith. Linha de Horizonte: por uma Poética do Ato Criador. São 
Paulo: Escuta, 2001. 
 
______. Formas de Pensar o Desenho. São Paulo: Scipione, 1988. 
 
DESGRANGES, Flávio. A Pedagogia do Espectador. São Paulo: HUCITEC, 
2003 
 
DIAS, Manuel Graça; FERNANDES, José Manuel. Imaginários à solta em 
Lisboa. In: O Imaginário da Cidade. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 
1989. 
 
DURAND, Gilbert. As Estruturas Antropológicas do Imaginário: Introdução à 
Arquetipologia Geral. 3. ed. SãoPaulo: Martins Fontes, 2002.  
 
______. O Balanço Conceitual e o Novo Método para a Abordagem do 
Mito. In: ______. O Imaginário: Ensaio Acerca das Ciências e da Filosofia. 2. ed. 
Rio de Janeiro: DIFEL, 2001.  
 
DURANTI, Alessandro. Linguistic Antthopology: a Reader. Oxford: Blackwell, 
2001. 
 
______. Antropologia Linguística. Tradução de Pedro Tena. Madrid: 
Cambridge University Press, 2000. 
 
DUVIGNAUD, Jean. Festas e Civilizações. Rio de Janeiro: Edições 
Universidade Federal do Ceará; Tempo Brasileiro, 1983. 
 
ECO, Humberto (Org). História da Feiúra. Tradução Eliana Aguiar. Rio de 
Janeiro: São Paulo: Editora Record, 2010. 
 
______. (Org). História da Beleza. Tradução Eliana Aguiar. Rio de Janeiro: 
São Paulo: Editora Record, 2007. 
 
ELIADE, Mircea. O Sagrado e o Profano: a Essência das Religiões. Lisboa: Libros 
do Brasil, 1992. 
 
______. Aspectos do Mito. Lisboa: Ed. 70, 1986. 
 
______. Mito e Realidade. São Paulo: Perspectiva, 1972. 
 
FAVARETTO, Celso. Arte Contemporânea e Obra de Arte. (Palestra). Espaço 
Itaú Cultural, Rio de Janeiro, 1999. 
 



428 
 

Bibliografia 

FISCHER, Rosa Maria Bueno. Foucault e a Análise do Discurso em 
Educação. Cadernos de Pesquisa, Printversion, n.114. São Paulo, nov. 2001. 
 
FONSECA, Gastão Cerquinha da. Afogados da Ingazeira: Retalhos de sua 
História. v.1. Afogados da Ingazeira: Ed. do autor, 2003. 
 
FOUCAULT, Michel. A Arqueologia do Saber. Rio de Janeiro: Forense, 1986. 
 
FRANÇA, Antônio Carlos. Carnaval, Conhecimento Intransitivo: Convite 
ao Desfile das Escolas de Samba. Maria José Moreira (Org) In: Visões do 
Carnaval-Aspectos of Carnival- Visiones Del Carnival. Brasília: Gráfica Brasil, 
Ministério das Relações Exteriores- Direção-Geral Cultural, 2004. 
 
FREYRE, Gilberto. Sobrados e Mucambos: Decadência do Patriarcado Rural e 
Desenvolvimento do Urbano. 5. ed.  v. 01. Rio de Janeiro: José Olympio, 1977. 
 
GASPAR, Lúcia. Entrudo. In: FUNDAJ. Biblioteca da Fundação Joaquin 
Nabuco. Disponível em: http://basilio.fundaj.gov.br/pesquisaescolar/ 184. 
Acesso em: out. 2011. 
 
GIDDENS, Anthony. Modernidade e Identidade. Rio de Janeiro: ZAHAR, 
2002. 
 
GIUMBELLI, Emerson. 
Supostamente Malinowskianas. RBCS. v.17, n.48, fev.1992.  
 
GOMES, Pinharanda. Ensaios Etiológicos sobre a Máscara. In: 
FERREIRA, Hélder et al. Máscara Ibérica. Porto: Edições Caixotim, 2005.  
 
GOVERNO DE PERNAMBUCO. Bezerros- Série Monografias Municipais. 
Secretaria de Planejamento- Fundação de Informações para o 
Desenvolvimento de Pernambuco/ FIDEPE, 1982. 
 
GRIMAL, Pierre. Mitologia Clássica: Mitos, Deuses e Heróis. Lisboa: Edições 
Texto & Grafia, 2009. 
 
GUSDORF, Georges. Professores para quê? Para uma Pedagogia da Pedagogia. 
São Paulo: Martins Fontes, 1995. 
 
HANNERZ, Ulf. Fluxos, Fronteiras, Híbridos: Palavras-chave da 
Antropologia Transnacional. Mana v.3, n.1. Rio de Janeiro, Apr. 1997 
 
HALBWACHS, Maurice. A Memória Coletiva. São Paulo: Vértice, 1990. 
 
HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-modernidade. Tradução Tomaz T. 
da Silva, Guaracira Lopes Louro - 11.ed.  Rio de Janeiro: DP&A, 2006. 
 
HÉLIO, Mário. A Carne das Imagens. In: SANTOS, Luiz; OLIVEIRA, 
Celso. A Corte Vai Passar: Um Olhar Sobre o Carnaval de Pernambuco/Fotografias 
. , 2001. 
 



429 
 

Bibliografia 

HOBSBAWM, Eric. O Novo Século: Entrevista a Antônio Polito. Tradução 
Claudio Marcondes. São Paulo: Companhia das Letras, 2009. 
 
HOFFNAGEL, Judith Chambliss. Temas em Antropologia e Lingüística. Recife: 
Bagaço, 2010. 
 
HONNETH, Axel. Luta por Reconhecimento: a Gramática Moral dos Conflitos 
Sociais. Tradução de Luiz Repa. São Paulo: Ed. 34, 2003. 
 
HUIZINGA, Johann. Homo Ludens. Perspectiva: São Paulo, 1999.  

IBGE. 2010. Disponível em: http://www.ibge.gov.br/cidadesat/ 
topwindow.htm?1. Acesso em: 13 jul. 2011. 
 
KOURY, Mauro Guilherme Pinheiro. Cultura da Violência e o Medo do 
Outro: Observações sobre medos, Violência e Juventude no Brasil Atual. 
Revista de Antropología Experimental. n.4. Universidad de Jaén (España), 2004 
Disponível em: http://www.ujaen.es/huesped/rae/articulos2004 
/kury022004.pdf. Acesso em: 07 set. 2012. 
 
KURY, Mário da Gama. Dicionário de Mitologia Grega e Romana. 8.ed. Rio de 
Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2008.  
 
LATOUR, Bruno. Reagregando o Social: uma Introdução à Teoria do Ator-Rede. 
Edufba, 2012; Bauru, São Paulo: EDUSC, 2012. 
 
______. Paris, Vila Invisível: o Plasma. Tradução Marcus Vinícius de Abreu 
Baccega. PONTOURB- Revista do Núcleo de Antropologia Urbana - USP . São 
Paulo, Ano 3, Dezembro 2010. Disponível em: 
http://www.pontourbe.net/edicao5-traducao. Acesso em: 04 ago. 2013. 
 
______. Jamais Fomos Modernos: Ensaio de Antropologia Simétrica. Tradução 
Carlos Irineu da Costa. Rio de Janeiro: Ed. 34, 2009. 
 
______.Políticas da Natureza: Como Fazer Ciência na Democracia. Carlos Aurelio 
Mota de Souza. Bauru, SP: EDUSC, 2004. 
 
______. A Esperança de Pandora: Ensaios sobre a Realidade dos Estudos Científicos. 
Tradução de Gilson César Cardoso de Souza. Bauru, São Paulo: EDUSC, 
2001.  
 
______.Ciência em Ação. Como Seguir Cientistas e Engenheiros Sociedade Afora. 
Tradução Ivone C. Benedetti. São Paulo: Editora UNESP, 2000. 
 
LATOUR, Bruno; HERMANT, Emilie. Paris, Ville Invisible, 1998. 
Disponível em: http://www.bruno-latour.fr/virtual/EN/index.html. 
Acesso em: 04 ago. 2013. 
 
LATOUR, Bruno; WOOLGAR, S. A Etnografia das Ciências In: A Vida de 
Laboratório; A Produção dos Fatos Científicos. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 
1997. 
 



430 
 

Bibliografia 

LE BRETON, David. A Sociologia do Corpo. 2.ed. Tradução de Sonia M.S 
Fuhrmann. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 
 
LEITÃO, Cláudia Soares Sousa. Por Uma Ética da Estética: Uma Reflexão 
Acerca da  Fortaleza: UECE, 1997.  
LÉVI-STRAUSS, Claude. O Cru e o Cozido. Mitológicas 1. São Paulo: Cosac 
Naify, 2004.  
 
______. Antropologia Estrutural. Tradução Chaim Samuel Katz e Eginardo 
Pires. 6.ed. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003 
 
______. Mito e Significado. Tradução de António Marques Bessa. Lisboa: 
Edições 70, 2000. 
 
______. Olhares sobre os Objetos. In:______. Olhar, Escutar, Ler. Tradução 
de Beatriz Perrone-Moisés. São Paulo: Companhia das Letras, 1997. 
 
______. O Pensamento Selvagem. Campinas, São Paulo: Papirus, 1989. 
 
______. A Via das Máscaras. Lisboa: Editorial Presença, 1979. 
 
______. Totemismo Hoje. Tradução de Malcolm Bruce Corrie. Petrópolis, 
Vozes, 1975. 
 
LIMA, Claudia. História do Carnaval. Edição Especial/2001, Ano V. Recife: 
Prefeitura da Cidade do Recife-Secretaria de Turismo- Secretaria da Cultura, 
2001. 
 
LODY, Raul. Carnaval, Mostra tua Cara. In: SANTOS, Luiz; OLIVEIRA, 
Celso. A Corte Vai Passar: Um Olhar Sobre o Carnaval de 
Pernambuco/Fotografias. , 2001. 
 
LOPES, Diana Rodrigues. Triunpho: a Corte do Sertão. 1. ed. Santa Cruz da 
Baixa Verde:  Gráfica Folha do Interior, 2003.  
 
LUCAS, Maria Clara de Almeida. A Cidade Celeste na Hagiografia 
Medieval Portuguesa. In: O Imaginário da Cidade. Lisboa: Fundação Calouste 
Gulbenkian, 1989. 
 
MACHADO, Roberto.  Deleuse, a Arte e a Filosofia- Rio de Janeiro: Zahar, 
2009. 
 
MAFFESOLI, Michel. O Mistério da Conjunção: Ensaios sobre Comunicação, 
Corpo e Sociedade. Porto Alegre: Sulina, 2005. 
 
______. Notas sobre a Pós-Modernidade: O Lugar Faz o Elo. Rio de Janeiro: 
Atlântica Editora, 2004.  
 
______. O Instante Eterno: o Retorno do Trágico nas Sociedades Pós-modernas. 
Tradução de Rogério de Almeida, Alexandre Dias. São Paulo: Zouk, 2003. 
 



431 
 

Bibliografia 

______. No Fundo das Aparências. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes, 1996.  
 
______. O Tempo das Tribos: o Declínio do Individualismo nas Sociedades de Massa. 
Rio de Janeiro: Forense-Universitária, 1987. 
 
______. A Sombra de Dionísio: Contribuição a uma Sociologia da Orgia. Tradução 
de Aluizio Ramos Trinta. Rio de Janeiro: Edições Graal, 1985. 
 
______. O Conhecimento do Quotidiano. Lisboa: VEGA, [S.I.].  

 
MAGNANI, José Guilherme Cantor. Festa no Pedaço: Cultura Popular e Lazer 
na Cidade. 3.ed. São Paulo: Hucitec; UNESP, 2003. 
 
MALIGHETTI, Roberto. Etnografia e Trabalho de Campo: Autor, 
Autoridade e Autorização de Discursos. Caderno Pós Ciências Sociais - São 
Luís, v. 1, n. 1, jan./jul. 2004. 
 
MARLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da Percepção. São Paulo: 
Martins Editora, 1994. 
 
MAUSS, Marcel. Esboço de uma Teoria Geral da Magia. Tradução Paulo 
Neves. In: Sociologia e Antropologia. São Paulo, Cosac Naify, 2003a. 
 
______. Ensaio sobre a Dádiva: Forma e Razão da Troca nas Sociedades 
Arcaicas. Tradução Paulo Neves. In: Sociologia e Antropologia. São Paulo, 
Cosac Naify, 2003b. 
 
______. As Técnicas do Corpo. In: Sociologia e Antropologia. Tradução de 
Paulo Neves. São Paulo: Cosac & Naify, 2003c. 
 
MELO, Erisvelton Sávio Silva de. Sou Cigano Sim: uma Etnografia sobre os 
Ciganos na Região Metropolitana do Recife-PE. 2008. 142 f. Dissertação 
(Mestrado em Antropologia)- Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 
2008. 
 
MELUCCI, Alberto. Conclusões: Métodos Qualitativos e Pesquisa 
Reflexiva. In:______. Por uma Sociologia Reflexiva: Pesquisa Qualitativa e 
Cultura. Petrópolis: Vozes, 2005. 
 
MEYER, Marlyse -meu-Boi. 
2. ed. Campinas, São Paulo: Editora da UNICAMP, 1991. 
 
MITOGRAFIAS. Disponível em: http://www .mitografias .com.br / 
2010/03/06/ mitologia-africana-deus-exu/ Acesso em: 01 abr. 2010. 
MORIN, Edgar. O Método 5: a Humanidade da Humanidade. Tradução de 
Juremir Machado da Silva. 4. ed. Porto Alegre: Sulina, 2007. 
 
______. O Duplo Pensamento (Mythos-Logos) In: ______. O Método III  
O Conhecimento do Conhecimento. Porto Alegre: Sulina, 2005a. 
 
 



432 
 

Bibliografia 

______. Cultura de Massas no Século XX: Neurose. 9. ed. Rio de Janeiro: 
Forense Universitária, 2005b. 
 
______. Da Culturanálise à Política Cultural.  In: MARGEM, São Paulo, n. 16, 
p. 183-221, dez. 2002a. 
 
______. Os Sete Saberes Necessários à Educação do Futuro. 6. ed. São Paulo: 
Cortez; Brasília, DF: UNESCO, 2002b. 
 
______. O Paradigma Perdido; a Natureza Humana. 6. ed. Lisboa: Publicações 
Europa- América, 2000. 
 
MÜLLER, Elaine; CAMPOS, Marcelo Pereira de Siqueira; SILVA, Walter 
Ramos de Arruda. Feira e Festa do Anonimato: os Papangus de São 
Caetano. São Luis. In: VIII REUNIÃO DE ANTROPÓLOGOS DO 
NORTE-NORDESTE, Anais, São Luis 2003.  
 
NECKEL, Nádia Regia Maffi. O que é Arte? Uma questão de 
Historicidade? Revista Ciência em Curso. v.4, n.2, jan- mar. 2009. Disponível 
em: http://www.cienciaemcurso .unisul.br/interna_capitulo. 
php?id_capitulo=81. Acesso em: 29 mai 2013. 
 
NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Tradução Antônio Carlos Braga. 
Coleção Grandes Obras do Pensamento Universal, n.45 Braga. 2.ed. São 
Paulo: Editora Escala, 2008. 
 
______. Miscelânea de Opiniões e Sentenças. Tradução Antônio Carlos Braga. 
Coleção Grandes Obras do Pensamento Universal, n.84. São Paulo: Editora 
Escala, 2007.  
 
______. Humano, Demasiadamente Humano. Tradução Antônio Carlos Braga. 
Coleção Grandes Obras do Pensamento Universal, n.42. 3 ed. São Paulo: 
Editora Escala, 2006.  
 
NOGUEIRA, Maria Aparecida. A Memória Como Idioma de Larvas 
Incendiadas. No prelo, 2011. 
 
______. A Criatividade como Sopro que Articula Arte e Ciência, In: VII 
Forum de Educação Ambiental. Arte, Educação Ambiental e Rede 
Sociotécnica: um Caminho para a Espiritualidade. Rio de Janeiro, UERJ, 
set. 2010. 
 
______. Almanaque: Toda a Oficina da Vida. Recife: Fundação de Cultura da 
Cidade do Recife, 2008. 
 
______. A Máscara e a Dobra que Vai ao Infinito. In: COSTA. Maria das 
Graças Vanderlei da. Os Caretas de Triunfo: a Força da Brincadeira. Recife: 
Edições Bagaço, 2009. 
 
______. O Cabreiro Tresmalhado: Ariano Suassuna e a Universalidade da 
Cultura. São Paulo: Palas Athena, 2002. 



433 
 

Bibliografia 

______. A Cidade Imaginada ou o Imaginário da Cidade. História, Ciências, 
Saúde. Manguinhos. v. 01. 115-123 mar-jun. 1998. 
 
OLIVEIRA, João Pacheco de. Os Instrumentos de Bordo: Expectativas e 
Possibilidades do Trabalho do Antropólogo em Laudas Periciais. In: 
______. (Org). Indigenismo e Territorização: Poderes Rotinas, Saberes Coloniais no 
Brasil Contemporâneo. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria Ltda, 1998. 
 
ORSENNA, Erik. In: Masques à Dèmasquer - Musée Barbier- Mueller. 35e 

anniversaire-1977-2012. Géneve: Vacheron Constantin, 2012.  
 
ORTEGA Y GASSET, José. A Idéia do Teatro. São Paulo: Perspectiva, 1991. 
Coleção Elos.  
 
OSTROWER, Fayga. Criatividade e Processos de Criação. 6.ed. Petrópolis: 
Editora Vozes, 1987. 
 
PEIRANO, Mariza. A Favor da Etnografia. Rio de Janeiro: Relume-Dumará, 
1995. 
 
PIERI, Paolo Francesco. Dicionário Junguiano. Tradução de Ivo Storniolo. 
São Paulo: Paulus, 2002. 
 
PIRES, Fernando. Afogados da Ingazeira "Memórias". Recife: Ed. do Autor, 
Edições Edificantes, 2004. 
 
PLATÃO. Livro VII. In: A República. São Paulo: Martin Claret, 2002.  
 
PREFEITURA DO RECIFE. Cartilha do Carnaval. Fundação de Cultura 
Cidade do Recife. Recife 2008 
 
PREFEITURA MUNICIPAL DE AFOGADOS DA INGAZEIRA. 
Secretaria de Turismo, Cultura e Esportes. Inventário do Potencial Turístico 
de Pernambuco- jan. 2004/2008. Afogados da Ingazeira, 2008. 
 
______. Secretaria Municipal de Educação. Diretoria Pedagógica- Divisão 
de Ensino. Subsídios para o Ensino Geo-Histórico do Município de 
Afogados da Ingazeira. Afogados da Ingazeira, 2006. 
 
______. Plano Municipal de Desenvolvimento Sustentável de Afogados da 
Ingazeira. Afogados da Ingazeira, 1997. 
 
PREFEITURA MUNICIPAL DE BEZERROS. Característica da Cidade.  
Disponível em: http://www.bezerros.pe.gov.br/Bezerros/ caracteristica. 
aspx. Acesso em: 15 jul. 2011. 
 
RANCI, Constanci. Relações Difíceis: a Interação entre Pesquisadores e 
Atores Sociais. In: MELUCCI, Alberto. Por uma Sociologia Reflexiva: Pesquisa 
Quantitativa e Cultura. Petrópolis: Editora Vozes, 2005. 
 
 



434 
 

Bibliografia 

REAL, Katarina. O Folclore no Carnaval do Recife. 2.ed. Recife: FUNDAJ, 
Editora Massangana, 1990. 
 
RECKERT, Stephen. O Signo da Cidade. In: O Imaginário da Cidade. Lisboa: 
Fundação Calouste Gulbenkian, 1989. 
 
RIBEIRO, Berta G. As Artes da Vida do Indígena Brasileiro. In: 
DONISETE, Luís; GRUPIONI, Benzi (Org). In: Índios no Brasil. 4. ed.; 
Brasília: MEC, 2000.  
 
ROUANET, Sergio Paulo. Aspectos Subjetivos da Cidade. In: A Casa 
Nossa de Cada Dia. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2007.  
 
SÁ, Charles; GONTIJO Natale. Os Mistérios da Vaidade Humana. Rio de 
Janeiro: Quality, 2010. 
 
SANTOS, Milton. A Natureza do Espaço: Espaço e Tempo, Razão e Emoção. 3. 
ed. São Paulo: Hucitec, 1999. 
 
SARTRE, Jean-Paul. Esboço de uma Teoria das Emoções; tradução de Paulo 
Neves. Porto Alegre: L&PM, 2010. 
 
SAVILLE-TROIKE, Muriel. The Ethnography of Communication. Oxford, 
Blackwell, 1982. 
 
SCHMITT, Éric Emmanuel. In: Masques à Dèmasquer - Musée Barbier- 
Mueller. 35e anniversaire-1977-2012. Géneve: Vacheron Constantin, 2012.  
 

SILVA, Leonardo Dantas. Pré História de um Carnaval. In: Folclore no 
Carnaval do Recife. 2.ed.Recife: FUNDAJ, Editora Massangana, 1990. 
 
SILVA, Tomaz Tadeu da. A Produção social da Identidade e da Diferença. 
In: ______. et al. Identidade e Diferença; a Perspectiva dos Estudos Culturais. 9.ed. 
 Petrópolis, RJ; Vozes, 2009. 

 
SIMMEL, Georg. O Segredo. In: Política e Trabalho: Revista de Ciências Sociais. 
Tradução Simone Maldonado. Paraíba: PPGA/UFPB. n. 15, setembro 
1999. Disponível em:<http//www.google.com.br/cassandra_veras.tripod. 
com/sociologia/simmel georg.htm>Acesso em: 25 abr. 2010. 
 
SINGLY, François de. Uns com os Outros: Quando o Individualismo Cria Laços. 
Lisboa: Instituto Piaget, 2006 
 
SOARES, Rosa. Assim Nasceu o Papangu. ARAÚJO, Sivonaldo (Org). In: 
Máscaras de Bezerros. Masks from Bezerros. Homenagem aos 100 anos do Papangu. 
Recife: Funcultura, 2007. 
 
SOUSA SANTOS, Boaventura de. Um Discurso Sobre as Ciências. Porto: 
Edições Afrontamento, 1988. 
 
 



435 
 

Bibliografia 

SOUTO MAIOR, Ronaldo J. Bezerros, seus Fatos e sua Gente. v.1. Recife: Ed. 
do autor, 2005. 
 
______. Bezerros, seus Fatos e sua Gente. v.2; Instituto de Estudos Históricos , 
Arte e Folclore de Bezerros. Bezerros: Editora Universitária, 2010.   
 
SUASSUNA, Ariano. Iniciação à Estética. 7. ed. Rio de Janeiro: José 
Olympio, 2005. 
 
TURNER, Victor W. O Processo Ritual: Estrutura e Anti-Estrutura. Petrópolis: 
Vozes, 1974.  
 
VIEIRA, Carolina Detoni Marques. Dostoiévski e a Questão do Duplo. In: 
Psicanálise e Barroco em Revista. v.8, n.1: 14-32, jul.2010 Disponível em: 
http://www.psicanaliseebarroco.pro.br/revista/revistas/15/P%26Brev15 
Detoni.pdf. Acesso em: 23 mai. 2013. 
 
WOODWARD, Kathryn. Identidade e Diferença: uma Introdução Teórica 
e Conceitual. In: SILVA et al. Identidade e Diferença; a Perspectiva dos Estudos 
Culturais. 9.ed.  Petrópolis, RJ; Vozes, 2009. 
 
ZUMTHOR, Paul. Tradição e Esquecimento. São Paulo: Editora Hucitec, 
1997.  
 
 
BIBLIOGRAFIA CONSULTADA 

 
ANDRADE, D. S. Dinâmica Simbólica e Turismo: Bezerros/PE. Dissertação 
de Mestrado em Antropologia. Brasília: UnB, 2004   
 
ARAÚJO, Rita de Cássia Barbosa de. Carnaval no Nordeste do Brasil, 2009. 
Pesquisa Escolar Online, Fundação Joaquim Nabuco, Recife. Disponível 
em: <http://basilio.fundaj.gov.br/pesquisaescolar/>. Acesso em: 10 mar. 
2012. 
 
ARAÚJO, Alceu Maynard. Folclore Nacional Festas, Bailados, Mitos e Lendas. 
3. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2004.  
 
ACSELRAD, Maria. Viva Pareia! Corpo, Dança e Brincadeira do Cavalo 
Marinho de Pernambuco. Recife: Ed. Universidade da UFPE, 2013. 
 
BACHELARD, Gaston. O Direito de Sonhar. São Paulo: DIFEL, 1985. 
 
BATESON, Gregory. Natureza e Espírito. Lisboa: Publicações Dom 
Quixote, 1987.  
 
BORBA, Alfredo. Brincantes. Recife: Fundação de Cultura da Cidade do 
Recife, Coleção Malungo, v.3, 2000. 
 
BOSI, Alfredo. Cultura como Tradição. In: Cultura Brasileira: Tradição 
Contradição. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Editor; FUNARTE, 1987  



436 
 

Bibliografia 

BRAYNER. P. V. de A. Papangu, Mascarado, Bloco Carnavalesco e Brincadeiras. 
(Monografia) Pós-Graduação em História de Pernambuco. Recife: 
Universidade Federal de Pernambuco, 2003.  
 
BULFINCH, Thomas. O Livro de Ouro da Mitologia: Histórias de Deuses e 
Heróis. Tradução David Jardim Júnior. 31. ed. Rio de Janeiro. Editora: 
Ediouro, 2004.  
 
CANCLINI, Nestor. Artes Visuais: das Vanguardas à Arte-jato. Cap. 6.  
De Paris a Miami Passando por Nova York; Apêndice  Para uma 
Antropologia dos Mal-entendidos (Discussão de método para a 
interculturalidade). In: A Globalização Imaginada. Tradução Sérgio Molina. 
São Paulo: Iluminuras, 2003. 
 
CARVALHO, Edgard de Assis. Imagens da Tradição. In: ______. Dentro do 
Texto, Dentro da Vida: Ensaios sobre Antônio Cândido. São Paulo: Companhia 
das Letras ; Instituto Moreira Salles, 1992.  
 
CARVALHO, Nelly; MOTA, Sophia Karla; BARRETO, José Ricardo 
Paes. Dicionário do Frevo. Recife: Ed. Universitário UFPE, 2000 
 
CARRARA, Sergio. Uma Tempestade Chamada Latour: a Antropologia da 
Ciência em Perspectiva. PHISIS Revista Saúde Coletiva. Rio de Janeiro, 
12(1): 179-203. 2002. Disponível em: http://www.scielo..br/scielo.php? 
pid=S0103-73312002000100012&script=sci_arttext.Acesso em:04 jul. 
 2013. 
 
CASSÉ, Michel; MORIN, Edgar. Filhos do Céu: Entre Vazio, Luz e Matéria. 
Tradução Edgard de Assis Carvalho, Mariza Perassi Bosco. Rio de Janeiro: 
Bertrand Brasil, 2008 
 
______. A Praça da Matriz Como Palco da Folia de Papangu e das Manifestações 
Populares de Bezerros. (Monografia) Pós-graduação em Ensino de Geografia. 
Caruaru: Faculdade de Filosofia, Ciências e Letras de Caruaru, 1999.  
 
DOSTOIÉVSKI, Fiódor Mikhailovich  ______. Obras 
Completas e Ilustradas de Dostoiévski. v. IX.. Rio de Janeiro: José Olympio 
Editora, 1960. 
 
FANON, Frantz. Black Skin, White Masks. London: Pluto Press, 1986.  
 
FERREIRA, Hélder et al. Máscara Ibérica. Porto: Edições Caixotim, 2005.  
 
FERREIRA, Lúcia M. A.; ORRICO, Evelyn G. D. (Org.) Linguagem, 
Identidade e Memória Social: Novas Franteiras, Novas Articulações. Rio de Janeiro: 
DP &A, 2002. 
 
FONTE FILHO, Carlos da. Espetáculos Populares de Pernambuco. Recife: 
CEPE- Companhia Editora de Pernambuco, 1998. 
 
FREIRE, Teotônio. Carnaval do Recife. In: SILVA, Leonardo Dantas; 



437 
 

Bibliografia 

SOUTO MAIOR (Orgs.). Antologia do Carnaval do Recife. Recife, Massangana 
/ FUNDAJ, 1991. 
 
FUNDARPE. Cadernos de Narrativas da Cultura Pernambucana. 
LUDERMIR, Chico, et al. MINDÊLO, Olívia; LUDERMIR, Chico 
(Orgs). Recife: Secretaria de Cultura, 2013. 
 
GENEST , Émile; FÉRON , DESMURGER, Marguerite. As Mais Belas 
Lendas da Mitologia. São Paulo: Martins Fontes, 2000. 
 
GONÇALVES, José Reginaldo Santos. Antropologia dos Objetos. Ministério 
da Cultura; IPHAN; Departamento de Museus e Centros Culturais. Rio de 
Janeiro: Coleções, Museus e Patrimônios, 2007. Disponível em:http:// 
naui.ufsc.br/files/2010/09/antropologia_dos_objetos_V41.pdf. 
Acesso em: out. 2013. 
 
GOVERNO do ESTADO. Suplemento Cultural: O Carnaval de Pernambuco. 
Diário Oficial do Estado de Pernambuco. Ano XV - Fevereiro de 2001.  
 
______. Suplemento Cultural: O Carnaval de Pernambuco. Diário Oficial do 
Estado de Pernambuco. Ano XV-Setembro de 2000.  
 
GOVERNO de PERNAMBUCO; FUNDAÇÃO ROBERTO 
MARINHO. Caderno de Cultura Pernambuco. Travessia: Programa de 
Acerelação de Estudos de Pernambuco, 2002 
 
KLINTOWITZ, Jacob. Máscaras Brasileiras. Projeto Cultural Rhodia. São 
Paulo: Raízes Artes Gráficas Ltda., 1986. 
 
LATOUR, Bruno.. Reflexão Ao Culto Moderno Aos Deuses Fe(I)Tiches. 
Tradução: Sandra Moreira Bauru, São Paulo: EDUSC, 2002. 
 
JUNG, Carl Gustav. O Homem e Seus Símbolos. Edição especial brasileira. 
Tradução de Maria Lúcia Pinho. Rio de Janeiro Editora: Nova Fronteira, 
2002. 
 
MALDONADO, Simone Carneiro. Breve Incursão pela Sociologia do 
Segredo In: Política e Trabalho: Revista de Ciências Sociais. Paraíba: 
PPGA/UFPB, n. 15, set. 1999. Disponível em: 
<http//www.google.com.br/cassandra_veras.tripod.com/sociologia/ 
simmel/georg.htm> Acesso em: 17 out. 2010.  
 
MATURANA, Humberto; VARELA, Francisco. A Árvore do Conhecimento: 
As Bases Biológicas do Entendimento Humano. Campinas: Editorial Psy II, 1995.  
 
MELLO, Moraes Filho. Festas e Tradições Populares do Brasil. Belo Horizonte/ 
Rio de janeoro: Editora Itatiaia, 1999. 
 
MORIN, Edgar. Cultura de Massas no Século XX: O Espíritodo Tempo II- 
Necrose. 3.ed. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2003.  
 



438 
 

Bibliografia 

NÓBREGA, Terezinha Petrucia da. Corporeidade e Educação Física: do Corpo-
Objeto ao Corpo-Sujeito. 2ed. Natal, RN: Editora da UFRN, 2005.  
 
PAIVA, Maria das Graças de Menezes V. Sociologia do Turismo. Campinas, 
SP: Papirus, 1995. 

PESSOA, Fernando. Obras Escolhidas: Edição Comemorativa do Cinqüentenário 
da Morte do Poeta. v.3. Lisboa/ São Paulo: Editorial Verbo, 1985.  

PRIGOGINE, Ilya. Ciência, Razão e Paixão. 2.ed.rev. e ampl. São Paulo: 
Editora Livraria da Física, 2009. 
 
RAMOS, Eliana Maria de Queiroz; MACIEL, Betânia. Papangus como 
ferramenta folkcomunicacional do turismo em Bezerros (PE). In: Revista 
Internacional de Folkcomunicação, v. 1  13, 2009. Disponível em: 
http://www.eventos.uepg.br/ojs2_revistas/index.php?journal= 
folkcom&page=article&op=view&path%5B%5D=922. Acesso em: 10 
mai 2009.  
 
SIGNORINI, Inês (Org). Língua(gem) e Identidade: Elementos para uma 
Discussão no Campo Aplicado. São Paulo, 1998: FAPESP, FAEP/UNICAMP, 
Mercado Letras. 
 
SHELDRAKE, Rupert. O Renascimento da Natureza: o Florescimento da Ciência 
e de Deus. São Paulo: Cultrix, 1997.  
 
SILVA, Affonso M. Furtado da. Reis Magos: História, Arte, Tradições: Fontes e 
Referências. Rio de Janeiro: Leo Chistiano Editorial, 2006.  
 
SILVA, Leonardo Dantas (Org.). Blocos Carnavalescos do Recife: origens e 
repertório. Recife: Companhia Editora de Pernambuco CEP, Governo do 
Estado de Pernambuco, Secretaria de Trabalho e Ação Social, Fundo de 
Trabalho ao Trabalhador, 1998. 
 
SHELDRAKE, Rupert. O Renascimento da Natureza: o Florescimento da Ciência 
e de Deus. São Paulo: Cultrix, 1997.  
 
SOUTO MAIOR, Mário Boaventura; VALENTE, Valdemar de Figueiredo 
(Org). Antologia Pernambucana de Folclore. Recife: Massangana, 1998. 
 
TIZA, António Pinelo. Inverno Mágico: Ritos e Mistérios Transmontanos. Lisboa: 
Ésquilo, 2004.  
 
VARGAS LLOSA, Mario. O Falador. Rio de Janeiro: Francisco Alves, 1988.  
 
 

 

 

 



439 
 

Apêndices 

APÊNDICES 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

E, para manter a cultura em movimento, as pessoas, 
enquanto atores e redes de atores, têm de inventar 
cultura, refletir sobre ela, fazer experiências com ela, 
recordá-la (ou armazená-la de alguma outra maneira), 
discuti-la e transmiti-la (HANNERZ, 1997). 
 
 
Compreendemos agora que, se o antropólogo de tempos 
passados tinha tanta atenção pela multiplicidade das 
culturas, era porque dava por adquirida a natureza 
universal. (LATOUR, 2004, p.88). 

 



440 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



441 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



442 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



443 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



444 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



445 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



446 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



447 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



448 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



449 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



450 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



451 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 

 



452 
 

Apêndice A- Regiões de Desenvolvimento de Pernambuco. 

 



                                                     453 
 
 

Apêndice B - Informantes   

 



                                                     454 
 
 

Apêndice B - Informantes   



                                                     455 
 
 

Apêndice B - Informantes   

 

  

 



                                                     456 
 
 

Apêndice B - Informantes   

 



                                                     457 
 
 

Apêndice B - Informantes   

 



458 
 

Apêndice C: Itinerário para Bezerros e Afogados da Ingazeira 

                



459 
 

Apêndice D: Limites de Bezerros e Afogados da Ingazeira. 

 



                                                               460 
 
 

Apêndice E- Ficha 01- Máscaras e Mascarados de PE 
  
 
   

 



461 
 

Apêndice F-Ficha 02- Máscaras e Mascarados de PE  
 
   

 



462 
 

 
Apêndice G - Prazeres do Campo   

 

 



46
3  

A
pê

nd
ice

 H
: A

rte
sã

os
-A

rti
sta

s/
 A

tel
iês

 
 B

ez
err

os.
 

   
   

   
   

   

 



464 
 

 Apêndice H: Artistas-Artesãos / Ateliês  Bezerros. 

                



465 
 

 Apêndice H: Artistas-Artesãos / Ateliês  Bezerros. 

                                 



    466 
 

Anexos 

ANEXOS 

 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

  
 
 

A partir da arte, pode-se em seguida passar mais 
facilmente a uma ciência filosófica realmente libertadora. 
(NIETZSCHE, 2006, p. 53). 
 
 
Estudamos a ciência em ação, e não a ciência ou a 
tecnologia pronta; para isso, ou chegamos antes que os 
fatos e máquinas se tenham transformado em caixas-
pretas, ou acompanhamos as controvérsias que as 
reabrem. (LATOUR, 2000, p.421). 

 

 



467 
 

 Anexo A- Propaganda Institucional  
  
 
   

 

 

                         



468 
 

                                                                                                                              Anexo B Folders Lojas de Mascaras- Veneza  
  
 
   

             

 


