
 

 

 
 

Universidade Federal de Pernambuco 

Centro de Filosofia e Ciências Humanas 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia 

 
 

 

 

 

 

Conversão, Judaísmo e alteridade: 

narrativas de pertencimento e instâncias de 

reconhecimento  
 

 

 

Abel de Castro Tavares 

 

 

 

 

 

 
Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social como um dos requisitos para 

obtenção do título de Doutor em Antropologia. 

 

Área de Concentração: Antropologia. 

Orientadora: Profª. Drª. Vânia Fialho. 

 

 

 

 

Recife 

2014 

 

 



 

 

 

 

 

 

Conversão, Judaísmo e alteridade: 

narrativas de pertencimento e instâncias de 

reconhecimento. 

 

 

 

 

 

Abel de Castro Tavares 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada como um dos 

requisitos à obtenção do título de 

Doutor em Antropologia pelo 

Programa de Pós-Graduação em 

Antropologia Social do 

Departamento de Antropologia e 

Museologia da Universidade Federal 

de Pernambuco. 

Área de concentração: Antropologia 

Orientadora: Profª. Drª. Vânia Fialho. 

 

 

 

 

Recife 

2014 



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria do Carmo de Paiva CRB4-1291 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

T231c       Tavares, Abel de Castro. 
                       Conversão, judaísmo e alteridade : narrativas de pertencimento e 

instâncias de reconhecimento / Abel de Castro Tavares. – Recife: O autor, 
2014. 

                       226 f. : il.  ; 30 cm. 
 

                       Orientadora: Profª. Drª. Vânia Fialho. 
                        Tese (doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.    

Programa de Pós-graduação em Antropologia, 2014. 
      Inclui referências, anexo e glossário. 

                     
1. Antropologia. 2. Religião. 3. Judaísmo. 3. Conversão ao judaísmo. 

I. Fialho, Vânia (Orientadora).  II. Título. 
 
 
 301 CDD (22.ed.)              UFPE (BCFCH2014-33) 
       



 

 

 

 

ABEL DE CASTRO TAVARES 

 

Conversão, Judaísmo e alteridade: 

narrativas de pertencimento e instâncias de reconhecimento. 

 

Tese apresentada como um dos requisitos à 

obtenção do título de Doutor em 

Antropologia pelo Programa de Pós-

Graduação em Antropologia Social do 

Departamento de Antropologia e 

Museologia da Universidade Federal de 

Pernambuco. 

Área de concentração: Antropologia 

Orientadora: Profª. Drª. Vânia Fialho 

Defesa em: 13 de Março de 2014 

         11 de Adar II de 5774 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

                    Profª. Drª.Vânia Rocha  Fialho P. e Souza (Orientadora) 

  PPGA/UFG 

 

  Profº Dr. Edson Hely Silva (Examinadora externa) 

  Centro de Educação - UFPE 

_________________________________________________________ 

   Profª Drª Zuleica Dantas P. Campos (Examinadora externa). 

  Dept. História - UNICAP 

 

  Prof. Dr. Antônio Mota (Examinador interno) 

  PPGA/UFG. 

_________________________________________________________  

  Prof. Dr. Bartolomeu Tito F. Medeiros (Examinador interno) 

  PPGA/UFG 

 
 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À Musa, Janete e Marize. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Este trabalho foi apoiado pela CAPES e pelo Programa de Doutorado Sanduíche 

no Exterior (PDSE) 2012/2013 na Université de Montréal – Canadá. (processo 

nº 9904115). 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS: 

 

 Gostaria de agradecer ao Programa de Pós-Gradução em Antropologia da UFPE 

que acreditou em meu projeto original, possibilitando a realização desta tese. Aos meus 

professores, toda minha consideração, meu respeito e meus agradecimentos pelas 

palavras de incentivo e também pelas críticas. 

 À minha orientadora Profa. Drª Vânia Fialho, pela criatividade antropológica, 

vivacidade e presteza. 

 A meus colegas de doutorado pela troca de ideias e impressões. Obrigado a toda 

turma do mestrado de 2010 pelo acolhimento na Cidade do Recife, pelo respeito e pela 

oportunidade de aprendermos juntos.  

 Sinceros agradecimentos a todas as congregações judaicas e a todos os 

entrevistados que abriram suas portas e suas vidas para a presença, às vezes incômoda, 

às vezes incompreensível, do antropólogo em seu meio, sempre curioso, sempre 

indagando.  

Meus agradecimentos à Sociedade Israelita do Ceará, meu primeiro campo onde 

iniciei meus conhecimentos dos ritos do judaísmo. Verinha, Pablo, Gesilva, Saulo, 

Virgínia, Marina, Olímpia, Vinícius e tantos outros.  

 À Associação Cultural Israelita de Brasília, pelas informações e relação de 

respeito e camaradagem cultivada entre o antropólogo e o grupo. Meu muito obrigado 

especial a Tamara, Abraham, Bráulio e Cadimiel, e in memoriam ao ex-presidente da 

Associação, Samuel Sherman, que sempre incentivou e elogiou esta pesquisa.  

 À Federação Israelita de Pernambuco e a todas as entidades judaicas visitadas no 

Recife – Museu Sinagoga Kahal Zur Israel, Arquivo Histórico Judaico de Pernambuco - 

aos entrevistados, funcionários e a Beatriz Schwartz, Tânia e toda a família Kaufman, a 

Zeev – presidente da Federação, por todo o material levantado e todas as perguntas 

respondidas. 

 Ao Rabino Leonardo Alanati pela generosidade com que respondeu meu apelo 

para uma entrevista, elucidando pontos de interrogação que surgiram durante a análise 

do percurso de conversão dos candidatos.  

 Meu muito obrigado, também, a todas as entidades judaicas de Montreal, como a 

Bibliothèque publique juive, ao centro Alefbeth de cultura Sefaradi, à Sinagoga Spanish 

and Portuguese e aos rabinos entrevistados. 

 Ao meu professor e tutor no Canadá, Prof. Yakov Rabkin, homem de fleuma, 

coragem e sapiência genuínas, por suas aulas sempre esclarecedoras, suas respostas 

rabínicas, seus convites para o shabat, sua paciência para comigo e pelos seus saborosos 



 

 

chás e boa conversa que aqueciam as congeladas tardes de trabalho em Montreal. 

Obrigado por tudo que me ensinou. 

 À professora Dreidre Meintel, antropóloga da Université de Montréal, que me 

apresentou as teorias utilizadas nessa tese - identidade, cultura, globalização, 

transnacionalismo; pelos conselhos, bibliografia, e por me mostrar que é possível 

estudar o fenômeno da conversão no judaísmo. 

 A meus colegas dos cursos de outono e de inverno, sempre prontos para repassar 

um livro e oferecer ajuda. Meu merci beacoup a Guilhaume Boucher – jovem colega 

antropólogo - pelas discussões sobre os temas das aulas e sobre o Brasil. 

 Aos técnicos da Universidade de Pernambuco, em especial Carla e Ademilda, 

eficientes e prontas a ajudar.  Muito obrigado. 

 A minhas queridas amigas do Mestrado de 2010 – Lilian Almeida e Neila Pontes 

– pelas hospedagens no Recife, pelo apoio, pela paciência, pelo carinho, pela companhia 

e pelas palavras de força.  

 Aos amigos e companheiros de primeira moradia e descoberta do Recife: Felipe, 

Cedenir, Dener e os outros.  

 Aos queridos Rita de Cássia, Gugu, Alexandre Nóbrega, Maria Suassuna, 

Patrícia Xavier, Eduardo e Maíra Dimitrov, Nuno e a todos os recifenses que conheci 

por suas mãos, pois tornaram a ausência de casa bem mais fácil e divertida.  

 Aos amigos do Canadá: Paulinho, Samuel, Cristina, Zara, Cirile, Francy, Derek, 

Jesse, obrigado por todo o apoio que me deram nos dias de Montreal. Não tenho 

palavras para descrever minha gratidão. Teria sido mais difícil e mais monótono sem 

vocês. A minha querida Tatiana, pelo amor, pelo respeito, por me ensinar Montreal e 

por todos os momentos divertidos no Parc La Fontaine. 

 Aos amigos de Orizona – Marcello, Léo, Cristiane, Roseli e Ulf, pela recepção, 

pela força e pela companhia. 

 Aos meus sobrinhos, Ulysses e Valéria pelo entusiasmo, pelas traduções, pelas 

leituras, pelo carinho, pela paciência e por todo o resto.  

 A minha irmã Janete, e seu esposo Humberto, sempre presentes com suas 

palavras, zelos e olhares. A minha mãe D. Musa, que me ensinou o ofício de professor e 

despertou minha curiosidade para as “gentes” desde menino. 

 E a minha querida amiga Marize Farah pelo lastro, pela pena afiada e pela 

palavra precisa.  

Muito obrigado, merci beacoup. 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Le travail de l’anthropologue repose sur une approche profondément humaine plutôt 

que sur des statistiques. Il s’agit de comprendre la vie et la spécificité d’un groupe, 

d’une culture spéciale par une observation participante, sans pour autant oublier la 

rigueur scientifique et dans le but de trouver éventuellement comment le particulier se 

relie au général. C’est ainsi que l’anthropologie peut se lancer et s’engager dans le 

débat public”. (Marguerite Andersen – La vie devant elles, 2011). 

 

“O trabalho do antropólogo repousa antes sobre uma visão profundamente humana que 

sobre estatísticas. Trata-se de compreender a vida e a especificidade de um grupo, de 

uma cultura especial, por uma observação participante, sem, contudo esquecer o rigor 

científico e o propósito de descobrir como o particular se insere no geral. É assim que o 

antropólogo pode se lançar e se engajar no debate público.” (Marguerite Andersen – La 

vie devant elles, 2011). 

 



 

 

 

RESUMO 

 

 

Este trabalho tem por tema a conversão ao Judaísmo a que se submetem indivíduos de 

outras profissões religiosas – ou nenhuma, nas cidades de Fortaleza, Brasília, Recife e 

Montreal. Para ser considerado um judeu, as interpretações rabínicas apontam a 

descendência matrilinear como o caminho natural para a transmissão identitária. Na 

contemporaneidade, uma maior autonomia do sujeito - fornecida pelos fluxos de 

informações transmitidas pelas novas tecnologias, pelas ofertas religiosas e pela 

globalização – possibilita-lhe cambiar sua religião, sua história e seu destino. 

Entretanto, mesmo com autonomia para alterar sua vida e sua tradição, é imperativo que 

a instituição religiosa pretendida o aceite e o reconheça como um deles. É uma relação 

de reciprocidade, onde a conversão aparece como um percurso que só é possível 

compreender na sua profundidade, por meio da análise das narrativas dos candidatos 

que se submeteram a esse processo e do papel da instituição judaica na formação da 

nova identidade. Nesta tese, a opção teórico-metodológica pautada pelas modernas 

discussões sobre voluntarismo e agenciamento foi fundamental para a compreensão dos 

processos de identificação em que esses indivíduos se inscrevem, levando-os a 

empreender uma caminhada rumo ao Judaísmo. A busca por pertencimento e 

reconhecimento são os determinantes para os que se aventuram nessa caminhada, que, 

no caso da escolha ao Judaísmo, carrega em si um paradoxo: a possibilidade 

extremamente moderna de escolher uma nova identidade – voluntarismo - e a escolha e 

a busca – agenciamento - em direção a uma religião normativa. As considerações feitas 

neste trabalho sobre o fenômeno da conversão convidam o Judaísmo a um contato com 

a alteridade e evidenciam a necessidade de um remanejamento nas interpretações de seu 

próprio conceito e, principalmente, na identificação do judeu contemporâneo. 

 

Palavras-chave: conversão, identificação, Judaísmo, voluntarismo, agenciamento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

ABSTRACT 

 

 

 

 

This study analyzes the conversion from other - or none- religion to Judaism in the 

cities of Fortaleza, Brasilia, Recife and Montreal. To be considered a jew, all the 

rabbinic interpretations show that the matrilineality is the natural way to the identity 

communication. Contemporaneity, a bigger independence - given by all information 

flow transmitted by new technology, by religion offers and by globalization - enables 

people to change their religion, their history and their destiny. However, even with all 

this independence to change their life and family tradition, it is imperative that the 

religion institution chosen admit and recognize new members. It must be a reciprocal 

relationship, where the conversion emerges like a process that is only possible to 

understand by analyzing the conversion candidates speech and by analyzing the Judaic 

Institution role in this process of creating a new identity. In this thesis, all the modern 

discussions about voluntarism and agency are primordial to understand these 

individuals identification process that take them to engage a walk to Judaism. The 

pursuit of acknowledgment is determinant for those who take this adventure in this 

walk, and in case of a Judaism choice, there is a paradox in the way: the modern 

possibility of choosing a new identity - a voluntarism, and the choice and pursuit - 

agency pointing to the religion rules. For Judaism, all the considerations done in this 

thesis about the conversion process show that it invites us to an alterity contact and 

evidences the need of new interpretations about itself and primarily about the 

contemporary Jew. 

 

Key words: conversion, identification, Judaism, voluntarism, agency. 



 

 

 

RESUMÉ 

 

 

 
Ce travail a comme sujet la conversion au Judaïsme que subissent les individus d'autres 

professions religieuses ou non, dans les villes de Fortaleza , Brasilia, Recife et 

Montréal. Pour être considéré juif, les interprétations rabbiniques suggèrent la  filiation 

matrilinéaire comme voie naturelle pour la transmission de l'identité. Dans le monde 

contemporain, où l’autonomie de l’individu est plus grande -  en fonction des flux 

d'informations, des nouvelles technologies, des offrandes religieuses et de la 

mondialisation – il est possible de changer de religion, d’histoire et de destin. 

Cependant, même avec l’autonomie de changer de vie et de tradition familiale, il est 

impératif que l'institution religieuse souhaitée accepte l’individu et le reconnaisse 

comme un des sien. C’est une relation de réciprocité, où la conversion apparaît comme 

un parcours dont il est juste possible de comprendre en profondeur  qu’à travers 

l’analyse des récits des candidats qui ont subi ce processus ainsi que du rôle de 

l'institution juive dans la formation de la nouvelle identité. Dans cette thèse, les 

discussions modernes sur le volontarisme et l'agentivité  sont fondamentales pour 

comprendre  les processus d'identification dans laquelle ces individus s’inscrivent et ce 

qui les amènent à entreprendre un voyage vers le Judaïsme. La recherche 

d’appartenance et de reconnaissance sont cruciales pour ceux qui s'aventurent sur ce 

voyage qui dans le cas du Judaïsme énonce un paradoxe : la possibilité très moderne de 

choisir une nouvelle identité - le volontarisme, le choix et la recherche – et l’agentivité 

vers une religion normative. 

 Les considérations faites dans le présent document sur le phénomène de la conversion 

au Judaïsme démontre qu'elle l'invite au contact avec l'altérité et souligne la nécessité 

d’un vent nouveau dans les interprétations de son propre concept et en particulier à celui 

de l'identification du juif contemporain.  

 

Mots-clés: conversion, identification , Judaïsme , volontarisme , agentivité . 

 

  

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

ÍNDICE DE FOTOS 

 

Foto 1– Mesa do Kabalat Shabat SIC .................................................55 

Foto 2- Hall da ACIB – Brasília...........................................................63 

Foto 3- Aron Há Kodesh ACIB...........................................................66 

Foto 4- Aron Há Kodesh FIPE............................................................71 

Foto 5- Hassídico de Montreal.............................................................84 

Foto 6- Centre Sègal des Arts..............................................................86 

Foto 7- Sinagoga Sherarit Israel...........................................................87 

Foto 8- Aron Há Kodesh Sherarit Israel..............................................88 

Foto 9- Torot Sherarit Israel.................................................................89 

Foto10- Sinagoga Liberal de Montreal..............................................105 



 

 

 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

SIC: Sociedade Israelita do Ceará. 

 

ACIB: Associação Cultural Israelita de Brasília. 

 

FIPE: Federação Israelita de Pernambuco. 

 

CONIB: Confederação Nacional Israelita do Brasil. 

 

AHJP: Arquivo Histórico Judaico de Pernambuco 

 

ARI: Associação Religiosa Israelita 



 

 

SUMÁRIO 

 

O convertido como ideal da modernidade .................................................................... 3 

Compreendendo as conversões ..................................................................................... 6 

A conversão como identificação religiosa .................................................................... 8 

A questão da autoridade institucional ........................................................................... 9 

Metodologia de investigação e escrita ........................................................................ 12 

(Re) construindo o percurso de conversão ................................................................. 14 

A relação com o campo .............................................................................................. 17 

Do campo ao texto ...................................................................................................... 22 

1 QUEM SÃO OS CONVERTIDOS: CATEGORIAS ............................................. 25 

1.1 A dinâmica das narrativas de conversão............................................................... 29 

1.1.1 A narrativa como sustentação ........................................................................ 29 

1.1.2 A lógica das narrativas .................................................................................. 30 

1.2 Dois níveis de narrativas: afirmativas e problemáticas ........................................ 32 

1.3 O Desenraizamento............................................................................................... 34 

1.3.1 A memória familiar problemática.................................................................. 36 

1.3.2 A identidade marrana..................................................................................... 36 

1.4 A rejeição como causa e consequência................................................................. 39 

1.5 Conversões por crença .......................................................................................... 41 

1.5.1 A questão da fé .............................................................................................. 41 

1.5.2 Descrença com as instituições ....................................................................... 45 

1.6 Sentir-se diferente ................................................................................................. 45 

1.7 Identificação com o Judaísmo .............................................................................. 46 

2 HISTÓRIA E ETNOGRAFIA DAS COMUNIDADES PESQUISADAS ............ 49 

2.1 Fortaleza ............................................................................................................... 50 

2.1.1 Sociedade Israelita do Ceará.......................................................................... 50 

2.1.2 Yom Kipur: O dia do perdão ......................................................................... 60 

2.2 Brasília .................................................................................................................. 62 

2.2.1 Associação Cultural Israelita de Brasília (ACIB).......................................... 62 

2.3 Recife .................................................................................................................... 67 

2.3.1 Federação Israelita de Pernambuco (FIPE) ................................................... 67 

1. 2.3.1.1 Yom Kipur na FIPE ...................................................................... 72 

2.4 Montreal : comparando as diferenças ................................................................... 75 

2.4.1 O caso québecóis ........................................................................................... 79 

2.4.2 Sinagoga Sefaradi .......................................................................................... 86 

2.4.3 Yom Kipur ..................................................................................................... 91 



 

 

3 A CONVERSÃO NAS INSTITUIÇÕES JUDAICAS ............................................ 96 

3.1 As normas para a conversão segundo a Lei Judaica ............................................. 97 

3.1.1 Conversão ortodoxa ....................................................................................... 99 

3.1.2 Conversão massorti ..................................................................................... 101 

3.1.3 Conversão protestante.................................................................................. 101 

3.1.4 Conversão na ortodoxia moderna ................................................................ 101 

3.1.5 Conversão liberal/reformista ....................................................................... 103 

3.2 Os passos na busca para a conversão.................................................................. 107 

3.2.1 A conversão em Fortaleza ........................................................................... 114 

3.2.2 A conversão em Brasília .............................................................................. 118 

3.2.3 A conversão em Recife ................................................................................ 121 

3.2.4 A conversão em Montreal ........................................................................... 128 

2. 3.2.4.1 A conversão na Congregação Dorshei Emet .............................. 132 

3.3 As falas do Rabino Alanati ................................................................................. 135 

4 AGENCIAMENTO E VOLUNTARISMO ........................................................... 138 

4.1 A busca pelo pertencimento ............................................................................... 139 

4. 2   O Judaísmo como fenômeno transcultural e transcontinental ......................... 143 

4.3 Categorias de pertencimento .............................................................................. 148 

4.3.1 Kashrut ........................................................................................................ 149 

4.3.1.1 Commoditização da kashrut ................................................................. 157 

4.3.1.2 O Guia BDK ......................................................................................... 158 

4.3.1.3 A supervisão rabínica ........................................................................... 159 

4.3.1.4 “Não basta ser aveia, tem que ser Quaker” .............................................. 160 

4.3.2 Roupas Shatnez ............................................................................................ 164 

4.3.3 A marca no corpo: o Brit Milá..................................................................... 166 

4.3.3.1 Hatafat Dan Brit ................................................................................... 170 

4.3.4 O Shabat ...................................................................................................... 173 

4.4 O Reconhecimento ............................................................................................. 176 

4.4.1 A subjetividade do reconhecimento ............................................................ 177 

4.4.2 Reconhecimento distributivo e políticas públicas ....................................... 179 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................. 185 

6 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .................................................................. 194 

6.1 Bibliografia citada .............................................................................................. 194 

6.2 Bibliografia consultada ....................................................................................... 199 

7 Anexo ........................................................................................................................ 204 

7.1  Três modelos de certificado de conversão ......................................................... 204 

8 GLOSSÁRIO DE TERMOS HEBRAICOS ......................................................... 208 



1 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

 Esse trabalho tem por tema a conversão religiosa ao Judaísmo a que se 

submetem indivíduos de outras – ou nenhuma – confissões religiosas nas cidades 

brasileiras de Fortaleza, Recife, Brasília; e na cidade canadense de Montreal. 

 Existe uma anedota judaica de domínio público que conta a história de uma 

jovem católica que se preparou durante anos para o processo de conversão ao Judaísmo 

e enfim foi aceita para o ritual final de imersão na mikvê. Entretanto, ao imergir na 

piscina, a temperatura da água assustou a moça fazendo-a lançar um grito: “– Jesus, que 

água fria!”. 

 O que essa anedota quer dizer? Que uma pessoa que não nasceu dentro da 

religião judaica e se converte, permanecerá sempre com um resíduo que não lhe 

permitirá jamais ser como um judeu de nascença? Autores como Juda Halevi acreditam 

numa conversão plena e completa, guardadas as devidas proporções:  

 

Aquele que se engaja na vida do povo de Israel gozará, bem como toda a sua 

descendência de uma aproximação de Deus. Entretanto, o prosélito não será 

igual aos israelitas de nascença, pois esses estão aptos à profecia, enquanto 

que aos prosélitos, o mais alto que podem ascender, seria a de uma vida 

íntima com Deus e como doutores, mas não como profetas. (citado em 

ATTIAS, 1998:42). 

 

 

 Todavia, essa percepção de um convertido imperfeitamente assimilado, que se 

traduz numa visão essencialista da identidade judaica, não é universalmente comungada 

pelo mundo judaico. Maimônides
1
 defendia, ao contrário, a possibilidade de uma 

assimilação total do prosélito entre os israelitas. Mas, mesmo que o convertido seja 

acolhido com boa-vontade ou desconfiança pela comunidade de ingresso, que pese ou 

não sobre ele a dúvida de uma assimilação plena, o importante antropologicamente, é 

que sua busca por conversão se desenrola sobre uma questão profunda relativa à 

identidade judaica que se define prioritariamente no plano da filiação: “ou nasce-se 

judeu, ou não se nasce judeu”.  

 A questão da assimilação dos prosélitos na “aliança” é muito mais sensível hoje. 

Desde o final da Segunda Guerra mundial e, mais ainda, nos últimos trinta anos o 

Judaísmo se tornou atrativo a indivíduos de outras religiões – seja pela proeminência do 

                                                 
1
 Moisés Maimônides ou Maimónides, também conhecido pelo acrônimo Rambam, foi um filósofo, 

religioso, codificador rabínico e médico. Faleceu no Egito em 1204. 



2 

 

 

Estado de Israel, pelo status desse grupo nas sociedades onde residem ou por 

curiosidade pelo seu estilo de vida. Enquanto nos últimos dois mil anos as conversões 

ao Judaísmo eram quase todas consideradas marginais – quando não proibidas, 

contabiliza-se hoje uma estimativa de 15.000 a 20.000 conversões por ano, 

majoritariamente em sinagogas liberais e conservadoras dos Estados Unidos e Canadá, e 

também entre os ortodoxos israelenses, franceses e na América Latina. É uma 

população em torno de 200.000 a 300.000 pessoas por 12 milhões de judeus, segundo as 

informações dos autores Mac-Clain (1996), Mayer (1977), Levin (1995), Barak 

Fishman (1999), Bitton e Panafit (1997).  

No Brasil, não foi encontrada nenhuma referência precisa do número de 

convertidos, apenas dados referentes a comunidades específicas. Bila Sorj, ao trabalhar 

com casamentos mistos, mostra um percentual de 20% de judeus que se casam com 

parceiros não judeus (SORJ: 1997). Como veremos nos parágrafos seguintes, esse 

percentual é bem maior hoje, pois o livro foi escrito em 1997 e se refere apenas aos 

judeus do Rio de Janeiro e de uma única sinagoga.  

 Nas comunidades por nós pesquisadas também não foi levantado um número 

preciso de convertidos, apenas estimativas fornecidas pelas lideranças religiosas. A 

mobilidade dos judeus é grande no Brasil e por motivos diversos eles mudam de cidades 

e passam a frequentar as comunidades existentes nos locais de destino. Geralmente os 

convertidos se apresentam como tal aos líderes religiosos, mas, como ficará explícito 

nesse texto, não é delicado e nem prudente ao pesquisador ficar indagando se uma 

pessoa é convertida ou não. Todos são judeus e gostam de ser reconhecidos assim.  

Entretanto, a estimativa de judeus convertidos fornecida pelos líderes religiosos 

das respectivas comunidades é de 35% em Brasília e no Recife e 40% em Fortaleza. As 

comunidades estudadas possuem em média 100 famílias judaicas. 

  Esses convertidos, em sua maioria, ingressam no Judaísmo pela necessidade de 

mudança de crença e questionamento de sua religião de origem; em seguida vêm 

aqueles que dizem ter um antepassado judeu seguidos daqueles indivíduos que se casam 

com judeus e necessitam se converter para adequar a vida religiosa do casal e a 

educação dos filhos.  

 O aumento significativo de pessoas que buscam a conversão ilustra a 

porosidade crescente nas fronteiras entre judeus e não judeus.  Ela – a porosidade - 

acompanha uma forte tendência à assimilação por parte das comunidades judaicas, 

considerando que as taxas de casamentos mistos em toda a diáspora se aproximam de 



3 

 

 

50% Mac-Clain (1996), Mayer (1997), Levin (1995). Se hoje, mais e mais pessoas 

batem a porta do Judaísmo, é porque mais e mais judeus – e as instituições que os 

representam – se adaptam, ou mais precisamente, escamoteiam as normas tradicionais 

de pertencimento, transgredindo as regras de endogamia, visto que muitas famílias não 

se importam com casamentos mistos por parte de seus filhos.  

 Ao lado da imagem do convertido, a questão das conversões cristaliza 

amplamente as tensões ligadas à redefinição da identidade judaica nas sociedades 

contemporâneas marcadas pela afirmação crescente de autonomia individual: 

 

O convertido, como, aliás, são também os apóstatas, é aquele que, contra o 

determinismo de nascimento e contra o peso das tradições, afirma a vontade 

de se construir a si mesmo, escolher sua memória e forjar seu próprio destino. 

É nesse ponto que reside sua força de desestabilização: ele afirma o primado 

da subjetividade individual sobre os interesses trans-históricos do coletivo 

(TANK-STORPER, 2007:12). 

 

 

O convertido como ideal da modernidade 

 

 A questão que paira sobre a conversão não é própria do Judaísmo. Desde muito 

tempo apreendemos a religião à luz da figura estável do praticante regular que nasce, 

casa-se e morre na mesma igreja. Entretanto, o ator religioso de hoje é mais 

voluntarioso devido ao prisma da mobilidade (HERVIEU-LÉGER, 1999). As 

identidades e as práticas religiosas, cada vez menos transmitidas pela família, são 

apropriadas subjetivamente, em um perpétuo movimento de construção de crença. Mais 

que um receptor, o novo indivíduo religioso é produtor de um sentido que ele procura 

validar, não mais nas grandes instituições percebidas como muito rígidas e muito 

autoritárias, mas junto de outros indivíduos e suas crenças. Essas crenças entram em 

“fraternidade eletiva” (HERVIEU-LÉGER: 1999) com as suas, validando umas às 

outras. 

No Brasil, Marta Topel (2001), reitera essa fenômeno afirmando que: 

 

Perante essa realidade (contemporânea e globalizada), práticas religiosas dos 

mais diversos tipos são criadas e re-criadas, fazendo com que o mercado de 

bens religiosos seja pletórico em ofertas que satisfaçam a demanda crescente 

de estruturas de sentido capazes de aliviar o caos no qual segmentos grandes 

das sociedades contemporâneas se sentem presos. (TOPEL, 2001:30) 

 

 Essa plêiade místico-esotérica, caracterizada por sua forte tendência sincrética 

entre religiões orientais (Budismo, Hinduísmo), e algumas mais exóticas, como o 



4 

 

 

xamanismo e certas práticas como o tarô e a astrologia (CHAMPION, 1993:175), é 

típica do processo de individualização da crença. Ela se situa em uma malha (trama) 

constituída em torno da quantidade oferecida de estágios espirituais, entre os quais 

circulam os indivíduos segundo uma lógica que François Champion qualifica de 

itinerante:  

O itinerário é a afirmação de um caminho, um sentido, uma trajetória 

orientada; é uma busca que não cessa de se renovar. Um itinerário é o 

anúncio de um percurso onde a orientação afirmada presta conta, a cada 

passo ao inesperado e ao renovado. (CHAMPION, 1993:45).  

 

 

Assim, essa plêiade prefigura um movimento de individualização do campo 

religioso que levará a termo sua atomização completa. Os indivíduos circulam 

totalmente livres entre as diferentes ofertas religiosas, segundo uma lógica própria do 

mercado, trazendo consigo a desqualificação profunda das formas tradicionais de 

autoridade religiosa, em proveito das novas figuras, onde o tipo ideal seria o 

empreendedor liberal propondo os bens espirituais no mercado religioso – 

frequentemente cambiados em retribuições financeiras. A professora Dra. Dreidre 

Meintel titular da Université de Montreal em suas aulas de globalization, culture e 

Identité, chamava esse fenômeno de religiões prête-à-porter (prontas para usar).  

 Esse movimento de atomização individual confunde a economia simbólica 

própria dos fiéis, que se encontram doravante a se organizar segundo uma lógica 

propriamente moderna: 

 

A legitimidade de sentido significativo passou da oferta à procura (...). 

Doravante a alma do comportamento religioso é a busca e não o encontro é o 

movimento de apropriação em vez da devoção incondicional. A autenticidade 

da inquietação (da busca) substitui a convicção (religiosa) como uma forma 

exemplar de fé, mesmo nas confissões estabelecidas. (GAUCHET, 1998: 

107-108).  

 

 

O que faz sentido, é a busca em si mesma, contanto que seja sustentada por uma 

diligência “autêntica”. Essa transferência da legitimidade das instituições para os 

próprios indivíduos não se passa sem consequências sobre os conteúdos da crença, que 

se transformam, segundo Danièle Hervieu-Léger, em crenças orientadas para esse 

mundo aqui, em contato direto com o imperativo moderno de ser você mesmo. 

(HERVIEU-LÉGER, 2001: 76 e 81). 

À medida que o indivíduo se coloca como singular na sua crença, ele garante a 

verdade à qual adere, e todo princípio de ordem normativa representada pela instituição 



5 

 

 

de origem é profundamente desqualificado. Assim, vemos o longo declínio de religiões 

do tipo igreja, notadamente da Igreja Católica Romana: seu caráter altamente 

hierarquizado e explicitamente prescritivo irá de encontro com o ideal de autonomia dos 

fiéis: e a emergência de religiões como o Budismo – propondo um caminho para o 

conhecimento de si mesmo e não uma doutrina – largamente compreendida como a 

consequência de uma grande afinidade eletiva de sua religiosidade com o ideal moderno 

de autonomia e autenticidade. (LENOIR: 1999; MATHÉ: 1999). 

 Dentro desse panorama é que se situa o interesse antropológico de nosso 

trabalho pela problemática da identificação religiosa: itinerários religiosos, entrada e 

saída de religiões, aparecem como questões centrais para a compreensão de uma 

paisagem religiosa em constante recomposição. A experiência da conversão aparece 

assim, como o emblema de um modo de crença da modernidade, caracterizada pela 

subjetividade, pelo voluntarismo, pela possibilidade de mobilidade e pelo 

agenciamento. A figura do convertido traz consigo a figura do “peregrino” – típica do 

crente moderno; aquele que circula livremente entre as diversas ofertas de salvação e 

que, por sua própria escolha, endossa uma identidade religiosa claramente constituída. 

(HERVIEU-LÉGER, 1999). E isso vai ainda mais longe: o radicalismo de sua escolha 

pode significar em si mesmo, a autenticidade de sua crença. Por seu engajamento não 

ser fruto da recondução mecânica de uma herança familiar ou social, ele é fortemente 

“sincero”, intenso, “verdadeiro”: 

 

 O convertido manifesta e executa o postulado fundamental da modernidade 

religiosa segundo a qual uma identidade religiosa autêntica só pode ser uma 

identidade escolhida. (...) O ato de conversão cristaliza o valor reconhecido 

ao engajamento pessoal do indivíduo que testemunha dessa maneira sua 

autonomia de sujeito crente por excelência. (HERVIEU-LÉGER, 1999:156) 

 

 

 

 A partir desta figura ideal do convertido é que podemos compreender as 

recomposições religiosas nascidas na modernidade. O convertido, enquanto portador de 

um carisma exemplar seria mobilizado pelas instituições, como figura padrão (modelo) 

a partir da qual seria reelaborada a norma religiosa (HERVIEU-LÉGER: 1999), 

invertendo a perspectiva clássica de uma antropologia das religiões que, partindo das 

instituições ou das figuras das autoridades religiosas, vislumbraria como as verdades 

construídas institucionalmente eram recebidas pelos fiéis.  

 



6 

 

 

Compreendendo as conversões 

 

 Os primeiros estudos sobre a conversão provêm dos Estados Unidos, a partir da 

metade dos anos 1960, notadamente os trabalhos de John Lofland e Rodney Stark 

(1965). A ideia principal era elucidar porque mais e mais indivíduos mudavam de 

religião e analisar as causas das conversões partindo de trajetórias individuais de 

identificação. Para esses dois autores, a conversão se explicava pela acumulação de sete 

fatores: 1) ter experimentado fortes tensões; 2) estar à procura de uma solução; 3) ter 

uma atitude de busca, mas considerando que as respostas dadas pelas instituições 

convencionais eram inadequadas; 4) ter encontrado o grupo ao qual se converterá por 

ocasião de um momento de ruptura; 5) ter laços afetivos com os membros do grupo; 6) 

estar se separando de eventuais laços com outros grupos, e 7) estar exposto a uma 

intensa relação com os membros do grupo (LOFLAND E STARK: apud TANK-

STORPER, 2007:30).  

 Aqui, o que explica a conversão é o caminho percorrido. É um processo. Mas o 

problema é que essas sete etapas não são pensadas em relação umas às outras. Elas se 

sucedem sem laços aparentes. Elas não são uma relação dinâmica ou sinérgica e as 

conversões aparecem como o resultado de um percurso totalmente desorientado, 

entregue aos ventos caprichosos da existência. 

 Algumas dessas teorias que se centram exclusivamente sobre as trajetórias de 

identificação não são realmente convincentes. Sejam elas inconsistências heurísticas 

como as de Lofland e Stark, sejam aquelas que abdicam de toda pretensão de uma 

interpretação antropológica em detrimento de uma interpretação psicossociológica, às 

vezes exclusivamente psicológica.  

Snow e Machalek (1983) propuseram compreender a conversão como resultante 

não mais de sete, mas de seis causas essenciais: 1) uma resposta psicológica para a 

coerção ou algumas situações de stress; 2) predisposição para certos traços de 

personalidade ou certas orientações cognitivas; 3) o resultado de situações de stress; 4) 

predisposição para atributos sociais; 5) o resultado de interações sociais ou afetivas, e 6) 

o fruto de processos causados por diversos elementos (SNOW E MACHALEK, 

1983:40). 

Abordar os fenômenos da conversão unicamente pelas suas trajetórias de 

identificação, sem jamais se preocupar com os conteúdos das crenças nem com as 

comunidades ou instituições as quais aderem os convertidos, condena o trabalho a uma 



7 

 

 

“psicologização” completa do fenômeno – já que ele não seria outra coisa que não um 

assunto puramente pessoal; ou continuar a responder sobre o fenômeno da conversão 

com uma tremenda inconsistência heurística – a conversão seria o produto de percursos 

contingenciais e perfeitamente aleatórios. 

 Desenvolver a pesquisa centrando as atenções na “oferta religiosa” por parte das 

instituições – ou antes, na confrontação de uma oferta e de uma demanda – pode de 

certa forma, permitir contornarmos o problema. Stefano Allievi (1999), trabalhando 

sobre as conversões de europeus ao Islã, propõe que:  

 

 (...) Seria talvez mais correto procurar responder antes de tudo, e mais 

modestamente, a questão ‘porque se converter a uma religião determinada? ’, 

do que responder a questão genérica ‘porque se converter? ’, as duas questões 

não implicam necessariamente a mesma resposta. (ALLIEVI, 1999:289). 

 

Resumindo os ensinamentos de Allievi: 

 

Ao lado das razões subjetivas, psicológicas ou sociológicas que expliquem 

talvez as conversões, todas as conversões, mas nenhuma conversão particular 

a uma religião particular, e a despeito do espaço que será de toda forma 

oportuno de deixar ao acaso, cada religião possui uma oferta particular e 

precisa que pode interessar certas pessoas. Para ser preciso, nos casos dos 

sistemas religiosos complexos, como o caso do Islã, ele possui mais de uma 

(oferta) que poderia interessar uma pluralidade de públicos possíveis. 

(ALLIEVI, 1999: 230) 

 

 

 Seria então no ponto de encontro de uma oferta e de uma demanda que se 

apreenderia o sentido da conversão. A conversão ao Islã seria, por exemplo, o encontro 

de protestações sociais e políticas a respeito da modernidade ocidental com certa 

“ideologia terceiro-mundista” que o Islã possui. (ALLIEVI, 1999:292). 

 Todavia, esse caminho levanta certo número de questões. Primeiramente, ela 

pressupõe uma demanda claramente constituída – exatamente “por que” a pessoa quer 

se converter? A correspondência entre demanda e oferta não poderia ser uma ilusão 

induzida pela narrativa de conversão? Não poderíamos considerar que a narrativa de 

conversão é uma justificativa a posteriori que viria legitimar e dar sentido a esse 

engajamento? Ou ainda, essa correspondência não poderia também ser o efeito de 

interação com o Islã (no nosso caso com o Judaísmo) antes de ser sua causa? 

 Uma averiguação aprofundada dos testemunhos e narrativas de conversão se 

mostra, com efeito, eminentemente delicada, na medida em que não existe narrativa de 

conversão que não esteja diretamente trabalhada pela experiência da conversão, onde o 



8 

 

 

neófito (a) se esforça para justificar (prestar contas) de sua escolha. Podemos 

legitimamente supor que aquilo que os convertidos colocam nas suas narrativas de 

conversão é uma maneira de dar sentido a posteriori para um percurso que a priori não 

possuía necessariamente um sentido. (TANK-STORPER: 2007). 

 Outra reserva que é feita a respeito da conversão ser um ponto de encontro entre 

uma oferta religiosa e uma demanda individual: estudos sobre a implantação de grupos 

religiosos exógenos – notadamente o Budismo – mostram como a oferta religiosa em 

contextos de migração é também amplamente produzida pela demanda (KONÉ: 2000). 

O próprio Stefano Allievi insiste sobre o fato de que os convertidos europeus 

contribuem largamente para fazer do Islã um Islã específico (ALLIEVI: 1999). Como 

então colocar a oferta religiosa como um elemento central de explicação das 

conversões, quando ela mesma pode ser considerada como um efeito da demanda e, 

portanto como um efeito da conversão?  

 

A conversão como identificação religiosa 

 

 Essas considerações não significam que estamos fazendo tábula rasa das 

experiências dos convertidos e de seus diferentes caminhos. A conversão deve ser 

pensada como o encontro de indivíduos particulares com um universo de crenças 

particular, mas parece mais justo pensar a relação estabelecida como uma relação de 

identificação recíproca (TANK-STORPER, 2007). A conversão supõe a construção de 

uma identidade exclusiva, uma ruptura com o passado. Ela não é apenas uma simples 

adesão aos valores ou aos bens simbólicos de salvação oferecidos por uma religião. Ela 

implica um processo pelo qual o convertido faz parte de um corpus de crenças e, por 

extensão, à instituição que as possui. Ao final da conversão, o candidato É muçulmano, 

É católico ou É judeu. É um processo de assimilação, no sentido estrito do termo, de 

incorporação recíproca. A conversão não é apenas a consumação de um ritual, mas de 

uma disposição para a instituição, para uma ideologia ou um corpus de crenças:  

 

 É um quadro ontológico, que questiona mesmo a definição da pessoa, de sua 

história, de seu modo de vida, de sua identidade. O processo aberto pela 

busca da conversão é um processo dinâmico de apropriação simbólica a 

serviço duma compreensão de si, implicando uma transformação pessoal. É 

um processo de identificação do outro para consigo e de si para com o outro. 

(TOKEN-STORPER, 2007: 18). 

 



9 

 

 

 O trabalho então é bem mais complexo do que simplesmente caracterizar a 

conversão como o encontro entre uma demanda subjetiva de um lado, uma oferta 

institucional de outro, seguido de certas condições. Os percursos de identificação são 

eminentemente evolutivos, dinâmicos. A busca, a demanda, está ela mesma trabalhada e 

mantida na inter-relação com a oferta. A conversão, nesse contexto, é o percurso. E a 

única resposta aceitável para a pergunta: “por que se converter ao Judaísmo?” é: 

“porque ele (a) quer ser judeu (ia)”. Parece mais sensato substituir a questão do porque 

– que não pode ser respondido em definitivo, se não por elementos psicológicos – para a 

questão do como. 

 Utilizando as teorias apresentadas e, principalmente, seguindo as ideias e 

sugestões do autor Sébastian Tank-Storper, pretendemos, neste trabalho de tese, 

considerar os percursos que os indivíduos realizam para sua conversão ao Judaísmo, não 

apenas como processos determinados por causas, nem como percursos aleatórios. 

Tentaremos demonstrar, a partir dos dados recolhidos nas comunidades judaicas 

pesquisadas, pelas etnografias e pelas abstrações desenvolvidas no convívio e conversas 

informais, que é na dinâmica das trajetórias de identificação que se compreende a 

conversão, trajetórias essas das quais são partes integrantes as problemáticas 

preexistentes.  

 

A questão da autoridade institucional 

 

 É possível pensar os percursos de conversão como momentos particulares de 

trajetórias de identificação, caracterizados por uma constante mobilidade, não tendo 

nem um início real e nem um fim real. Na modernidade
2
, a norma das identidades 

religiosas seria a mobilidade, e a estabilidade seria a anomalia. (TANK-STORPER: 

2007). A problemática das conversões não repousaria mais tanto no fato de mudar de 

religião, mas na cristalização dessas trajetórias de transição dentro de uma identidade 

estável.  

Antes de perguntar o porquê – ou mesmo como – os indivíduos mudam de 

religião, parece-nos mais pertinente compreender como certos indivíduos desejam 

endossar uma identidade estável e claramente constituída. Partindo da “demanda”, 

                                                 
2
 Neste trabalho, quando nos referimos à modernidade, queremos contextualizar o fenômeno da conversão 

na época contemporânea que corresponde ao período da pesquisa dessa tese (1998-2014). Os fenômenos e 

as narrativas dos entrevistados foram analisados levando em conta os processos que os influenciam de 

forma direta, como a globalização, os fluxos de informações, as novas tecnologias, etc. 



10 

 

 

voltamos à “oferta” – não como um produto à disposição de uma demanda, mas como: 

“um plano estruturante e estabilizante da identidade sem a qual a identificação se arrisca 

a perder-se em uma (errance) infinita”. (TANK - STORPER, 2007:19). 

 

  O interesse quase exclusivo, trazido até uma época muito recente pela 

antropologia da religião, sobre os processos de individualização da crença conduziu a 

um mascaramento de toda a reflexão sobre a autoridade religiosa e sobre o processo de 

regulação institucional que pode perdurar ou se recompor dentro da paisagem religiosa 

contemporânea. 

Compreender a modernidade religiosa é o que os estudiosos chamam de 

paradigma de individualização religiosa (TANK-STORPER: 2007) – como os 

indivíduos autônomos reinventam o religioso fora das instituições, entrando em atrito 

com as autoridades tradicionais.  

Essa perspectiva é reforçada pelo discurso dos crentes modernos; o conjunto das 

entrevistas realizadas com os convertidos ao Judaísmo confirma, por exemplo, esta 

tendência à construção de uma auto-legitimação da verdade. As narrativas de conversão 

estão repletas de referências a temas como: “realização de mim mesmo (a)”, 

“autenticidade” e “apropriação de sentido”, que ilustram uma profunda adesão aos 

valores da modernidade e contribuem para reforçar sua autonomia.  

Interrogados sobre suas práticas e sua relação com a religião, os entrevistados 

produzem um discurso atestando sua conformidade aos valores dominantes de 

individualismo, omitindo-se, por vezes, de relatar as tensões com as instituições 

religiosas. Poderíamos dizer que o crente moderno é um crente que narra sua 

autonomia. Em uma modernidade cultural que valoriza ao extremo a escolha pessoal e a 

autenticidade, os atores não poderiam produzir nada além de um discurso afirmativo, 

visando legitimar seu engajamento como uma atitude autônoma e autêntica. 

 Mas se os percursos individuais de identificação demonstram, efetivamente, 

processos de autonomia marcados pela rejeição das identidades herdadas e/ou por uma 

tomada de distância indubitável das autoridades reputadas, o processo mesmo de 

validação institucional – que constitui o processo formal de conversão – revela 

igualmente os limites de tal autonomia. Em primeiro lugar pelo fato de impulsionar uma 

tentativa de institucionalização de identidade; em segundo lugar – e bem mais 

fundamentalmente – na medida onde, dentro do Judaísmo, o confronto entre instituição 



11 

 

 

e candidatos à conversão se coloca, não apenas como altamente conflituoso, mas, 

sobretudo normativo. 

 Tanto para os ortodoxos como para outras correntes mais modernas do 

Judaísmo contemporâneo, o trabalho principal do processo formal de conversão reside 

na sua capacidade para colocar a identidade dos candidatos em conformidade com sua 

própria concepção de identidade e de prática religiosa; e isso passa pela expressão de 

uma autoridade explicitamente prescritiva ou por uma autoridade mais complacente, 

fundada na discussão e na persuasão.  

 O exemplo do processo de conversão ao Judaísmo nos mostra que:  

 

 A despeito da autonomia reivindicada pelos candidatos e do seu poder de 

ação, a heteronomia se afirma. Até ao ponto de impor-lhes certo número de 

práticas constrangedoras indo inclusive de encontro à ética daqueles que a 

elas se submetem. (TANK-STORPER, 2007: 20). 

 

 

 Uma possibilidade seria não levar a sério a reivindicação de autonomia dos 

candidatos ao termo do processo: aqueles que se submetem ao dispositivo normativo 

das instituições estariam em busca mais de uma autoridade do que de autonomia. O fim 

do processo permitiria dar sentido ao conjunto do percurso, de encontrar a recompensa, 

a energia perdida: a conversão demandaria uma norma, um plano rígido e os 

convertidos nessa perspectiva seriam indivíduos incapazes de assumir plenamente sua 

autonomia. 

 Todavia, essa análise mascara a capacidade das autoridades religiosas. Ora, o 

que se impõe a uma análise desses percursos de conversão, é uma possível 

transformação. Os candidatos à conversão não são os mesmos no início e no final do 

processo. De um registro de religiosidade autônoma, eles aceitam, dentro de proporções 

variáveis segundo os casos, se manter em um registro heterônomo. E essa 

transformação é o resultado do trabalho da instituição, que implica em mostrar que as 

instituições e as autoridades religiosas são algo mais que simples encarnações da crença, 

pois também exerce um poder, uma limitação sobre seus fiéis. 

 A hipótese dessa tese é que, mesmo em contexto de modernidade avançada, para 

assegurar sua perenidade, todo grupo religioso deve colocar em jogo seus dispositivos 

de autoridade e de poder. O que muda com a emergência do individualismo e da 

afirmação crescente de autonomia individual, é que esses dispositivos se tornam 

problemáticos e são chamados a se recompor. As antigas formas de autoridade e 



12 

 

 

institucionalização religiosas se encontram em discordância com as expectativas dos 

crentes modernos, reticentes às verdades vindas do alto, e as instituições – assim como 

as autoridades que as encarnam – são levadas a compor e negociar com os fiéis 

suscetíveis, a todo o momento, de contestar os fundamentos de suas autoridades.  

 Parece-nos interessante apreender como, no processo de conversão, se vinculam, 

de um lado, os candidatos, com uma demanda identitária e religiosa pessoal e subjetiva 

e, de outro lado, as autoridades religiosas que procuram também defender e preservar 

uma concepção específica desta identidade. Isso diz respeito àquelas instituições que 

transformam a crença “selvagem” dos candidatos em uma crença organizada conforme 

suas concepções. Os primeiros passos do processo de identificação devem ser vistos 

como o encontro de uma busca particular com um universo cultural e religioso 

particular – no caso, o Judaísmo; já o processo pelo qual as autoridades religiosas 

validam essa identidade (processo formal da conversão) deve ser pensado como um 

encontro particularmente conflituoso de indivíduos com instituições. A questão do 

pertencimento, que é acionada a partir do grau de identificação que o indivíduo tem com 

o Judaísmo, necessita ser validada por mecanismos de reconhecimento utilizados pelas 

instâncias de poder responsáveis por essa questão. Alguns exemplos de entrevistas 

coletadas ilustrarão com excelência esse processo no capítulo oportuno. 

 Antes de tudo, veremos, ao comparar os dispositivos de conversão de 

instituições de algumas tendências ideológicas do Judaísmo (ortodoxa, conservadora, 

liberal e reconstrucionista), que a definição do processo de conversão pode, 

eventualmente, utilizar a relação convertido/instituição, como instrumento coercitivo a 

serviço da explicitação de normas e de afirmação de autoridade. Se, hoje em dia, a 

questão das conversões é conflituosa, é porque ela testemunha a pluralidade do 

Judaísmo contemporâneo.  

 

Metodologia de investigação e escrita 

 

 A investigação desse trabalho se desenrolou sobre quatro campos diferentes 

(Fortaleza, Brasília, Recife e Montreal), onde foram pesquisados: convertidos, 

candidatos à conversão, seus eventuais cônjuges, filhos, rabinos, responsáveis pelas 

sinagogas, universitários e estudiosos sobre a conversão. Há uma distinção das épocas 

de pesquisa de uma cidade para outra que também deve ser explicitada.  



13 

 

 

Em Fortaleza, a comunidade judaica foi pesquisada por seis anos (1998-2003) e 

culminou com um estudo sobre a formação da Sociedade Israelita do Ceará (SIC). Foi o 

grupo em que houve maior e mais intensa inserção investigativa; onde foram aprendidos 

os ritos, os preceitos bíblicos e os costumes judaicos; observados participativamente 

todos os serviços religiosos, obras de caridade, feiras, chás beneficentes, cursos bíblicos 

e iniciação da língua hebraica. Nesse período houve uma convivência diuturna com os 

candidatos à conversão e os recém-convertidos, e foram seguidos passo a passo seus 

percursos de conversão. Essa imersão profunda na comunidade judaica de Fortaleza foi 

a responsável por estarem aqui presentes os dados lá coletados e sua posterior análise.  

A segunda experiência de campo com o Judaísmo foi realizada no Centro-Oeste, 

no período de (2004-2009). Nessa época o foco foi a ACIB – Associação Cultural 

Israelita de Brasília. Com esse grupo foram mais cinco anos de convivência e pesquisa. 

Trata-se de uma comunidade bastante aberta à pesquisa, onde se consegue uma boa 

interlocução com as lideranças religiosas e institucionais. A interação com esse grupo 

levou à apresentação de conferências, participação em festas religiosas, conversas com 

o embaixador de Israel e foi finalizada com a publicação de um artigo sobre a fundação 

da comunidade.  

A existência de uma linha de pesquisa sobre o tema na UFPE ensejou a 

oportunidade de estudar a comunidade judaica de Recife, os serviços religiosos 

realizados pela Federação Israelita de Pernambuco (FIPE), entrevistar convertidos e 

autoridades religiosas e institucionais e grupo de jovens. Além de conversas informais, 

foram analisados e sistematizados depoimentos sobre conversão que já haviam sido 

recolhidos pelo Arquivo Histórico Judaico de Pernambuco.  

Devido à insipiência das práticas religiosas da congregação, limitando a 

observação cotidiana das práticas em grupo, ficaram faltando elementos empíricos para 

preencher certas lacunas da pesquisa antropológica.  

Assim, por meio do projeto bolsa sanduíche - PDSE (2012-2013) surgiu a 

oportunidade de estudar por um ano na cidade de Montreal/QC sob a tutela do Prof. 

Yakov Rabkin – professor titular da Université de Montreal. Esse período foi 

fundamental para as concepções teóricas desenvolvidas nesta tese. Foram propiciados 

contatos com intelectuais estudiosos do Judaísmo (judeus ou não), professores da 

universidade, oportunidade de participar de serviços religiosos em sinagogas ortodoxas, 

conservadoras e liberais, em cidades no Québec e em New York. Duas disciplinas 



14 

 

 

foram cursadas, sendo uma delas voltada especificamente ao Judaísmo: Les juifs dans le 

monde contemporain. 

A ausência de interlocução foi preenchida pela presença do orientador e pela 

presença “metodológica” da professora e antropóloga norte-americana, Dra. Dreidre 

Meintel. Além de sugestões bibliográficas, ela ensejou encontros com os pesquisadores 

e o método antropológico desenvolvido pelo Centre d’études sur ethinicités des 

l’universités montrealáises, órgão em que é a diretora geral. 

A moderna metodologia, utilizada no Canadá e nos Estados Unidos, sobre os 

estudos da religião e principalmente sobre a conversão, passou a nortear a tese e a busca 

de novos conteúdos. A partir desse contato, tivemos acesso aos trabalhos do sociólogo 

francês Sébastian Tank-Storper, que escreveu o livro “Les juif d’eléction - se convertir 

au judaïsme”- já citado nesse trabalho, fornecendo-nos considerações fundamentais 

para trabalhar e dar coerência à profusão de dados acumulados em quinze anos de 

estudos e pesquisas sobre o Judaísmo. 

 Todavia, a captação das informações, bem como sua interpretação e sua escrita, 

comportam certo número de dificuldades a que convém esclarecer. 

 

(Re) construindo o percurso de conversão 

 

 A conversão é um processo longo e íntimo. O indivíduo que se aventura a ela 

entra num caminho que o leva a reconsiderar sua existência, a se situar em uma nova 

história, em um novo “destino”. Como o antropólogo pode apreender a intimidade dessa 

aventura que mais e mais o fascina conforme a interroga? Os métodos fundados na 

observação participante, ou observação distanciada, e mais ainda aqueles da sociologia 

quantitativa, parecem pouco fecundos. Não se consegue observar uma conversão – 

salvo se vivermos o dia a dia com uma pessoa que se engaja no processo de conversão. 

Tampouco se pode compreendê-la por meio de questionários, entrevistas abertas ou 

dirigidas. Só o método de narrativa de vida é suscetível a uma sistemática onde os 

convertidos (as) ou candidatos (as) à conversão são convidados a contar sua 

experiência, o que os (as) conduziu ao Judaísmo, os périplos que passaram e as 

dificuldades encontradas. Mas esse método também encontra dificuldades, sendo uma 

das maiores, é encontrar um convertido que aceite falar sobre isso de forma confiável. 

 A experiência de conversão não está no centro da experiência religiosa da 

tradição judaica como ela pode estar em outras tradições religiosas como o Cristianismo 



15 

 

 

evangélico ou pentecostal (MARY, 1997). A ausência de um consenso legitimado para 

a experiência da conversão pode deixar um convertido em uma situação identitária 

periclitante. Como então abordar uma pessoa convertida ou em vias de conversão? 

Ainda mais quando a tradição proíbe de lembrar ao convertido suas origens não 

judaicas. Por razões que se compreende facilmente, algumas instituições recusam-se (às 

vezes categoricamente) a permitir uma relação entre o pesquisador e os candidatos à 

conversão ou os convertidos que frequentam sua comunidade. Sobre o cuidado para 

com os convertidos, o Talmude nos orienta que:  

 

Não diga nunca [ao prosélito]: ontem tu rendias culto a Bahal, Korech e 

Nebo, e até hoje está presente [a carne] de porco entre seus dentes e tu está 

defronte a mim e me falas! De onde aprendemos que não devemos maltratá-

lo? Pois ele pode replicar: vocês também eram prosélitos na terra do Egito. 

(TALMUD, Gerim, chapitre IV, règle 1). 

 

 

Segundo o Prof. Yakov Rabkin, essa citação é interpretada da seguinte forma: 

não relembre a seu próximo o defeito que está em você mesmo. 

 Ao invés de perguntar quem era convertido, contornamos esse problema das 

seguintes formas: todas as comunidades judaicas pesquisadas no Brasil são de 

orientações liberais ou reformistas, onde certos aspectos da Lei judaica são mais 

lenientes. Mesmo assim surgiram inúmeras dificuldades. De qualquer forma, em todas 

as comunidades frequentadas havia pessoas suscetíveis de conhecer um convertido. A 

elas se propunha uma entrevista ou apenas uma conversa.  

 Esta dificuldade foi minimizada, graças às narrativas de conversão recolhidas na 

importante literatura não universitária consagrada à questão das conversões ao 

Judaísmo. Dentro dessa categoria, o livro de Pierre Assouline (1982) – Les Nouveaux 

Convertis - se mostrou um instrumento precioso, pois apresenta perfis detalhados de 

convertidos, permitindo cruzar esses perfis com os dados levantados. Na literatura 

científica merecem destaque os livros do norte-americano, Arnie Cumsky Weiss (2010) 

– The Choice: converts to Judaism share their stories, e o livro organizado pelo 

quebecóis Francis Dupuis-Déri (2004) – Identités mosaïques; entretiens sur identité 

culturelle des québécois juifs, que foram determinantes para a composição deste 

trabalho.  

Foi de suma importância também o acesso ao acervo realmente impressionante 

da Bibliothèque Juif de Montreal, cuja sessão consagrada à conversão, contém obras em 



16 

 

 

inglês, francês, hebraico e iídiche. Também foram realizadas entrevistas interessantes, 

nessa biblioteca, com estudantes à conversão, rabinos e estudiosos do tema.  

 Em relação à bibliografia referente ao tema da conversão ao Judaísmo no Brasil, 

quando iniciada essa pesquisa, em 1998, não haviam muitos escritos acadêmicos. Hoje, 

com a globalização e as novas tecnologias é possível realizar uma pesquisa mais 

consistente. Entretanto, são parcos os estudos sobre a conversão pensada sob o 

paradigma proposto nesta tese. Destacam-se os artigos da antropóloga Marta Topel 

(2001/2012), sobre a conversão de judeus laicos à ortodoxia, os escritos de Michel 

Schlesinger (2011) referentes à conversão ao Judaísmo sob uma perspectiva histórica e 

bíblica, os de Bernardo Sorj (2010), atuante intelectual, estudioso sobre a identidade 

judaica, os de Bila Sorj (1997), que apresentam dados sociológicos sobre casamentos 

mistos, e os do gaúcho Carlos Bartel (2012) que defendeu recentemente uma tese sobre 

o sionismo, na Universidade Federal do Rio Grande do Sul, e forneceu ricos subsídios a 

um viés ideológico que influencia diretamente os candidatos à conversão.  

  As entrevistas conseguidas eram pouco diretas, ficando a primeira parte 

destinada à narrativa espontânea da história do entrevistado, e somente na segunda parte 

abordavam-se certas questões de interesse do pesquisador. 

 Apesar de poucos se recusarem a falar, mesmo nesses casos a entrevista não era 

necessariamente perdida. Por exemplo, um jovem canadense em vias de conversão 

entrevistado quase cotidianamente na biblioteca judaica se recusava terminantemente a 

participar de conversas e transmitir informações que fossem passadas na “peneira 

antropológica”; as interlocuções abordavam tantos temas, que mal se falava sobre 

conversão, mas isso permitiu compreender certas questões que afluíam mais nas 

conversas informais do que nas narrativas formais realizadas anteriormente. Embora 

suas falas não sejam citadas explicitamente neste estudo (a seu pedido), elas foram 

decisivas para se apreender o percurso da conversão.  

 Também foram feitas tentativas de interrogar pessoas em diferentes estágios da 

conversão. O ideal, sob essa ótica, seria seguir os candidatos desde sua primeira 

demanda formal de conversão até o final do processo. Entretanto, isso é muito difícil de 

realizar, seja pelo tempo de trabalho de campo em cada cidade não coincidir com o 

tempo que o candidato precisa para se preparar para o encontro com os rabinos, seja 

pela relação de confiança e amizade que deve ser estabelecida entre o antropólogo e o 

candidato.  



17 

 

 

 Enfim, partindo da constatação de que todos os candidatos passavam por três 

fases principais, claramente identificáveis (a fase de identificação, o processo formal de 

conversão e o pós-conversão), e tendo a precaução de sistematicamente recortar, e 

contextualizar, foi possível comparar seus percursos de conversão.  

As entrevistas e conversas realizadas com os mesmos personagens permitiram 

construir um modelo que servia de ponto de referência, podendo avaliar e matizar as 

entrevistas realizadas pontualmente. As narrativas realizadas após a conversão 

ofereciam outro termo de comparação. Seguindo as orientações da Profa. Dreidre 

Meintel foi mantido um procedimento de comparação que permitiu descrever mais 

precisamente as transformações pessoais, que aconteciam devido ao processo formal de 

conversão.  

 Neste trabalho foi priorizada a qualidade das narrativas e não a quantidade. 

Apesar de terem sido realizadas, ao longo de quinze anos, diversas entrevistas e 

observações com judeus convertidos e candidatos à conversão, inúmeras pesquisas 

bibliográficas e viagens de estudo, optou-se por apresentar um número limitado de 

casos, ou seja, aqueles em que houve uma familiarização entre o antropólogo e o 

pesquisado, base indispensável para a legitimação dos resultados. 

 

A relação com o campo 

 

 A maioria dos trabalhos produzidos no Brasil sobre o Judaísmo nas Ciências 

Humanas – notadamente na historiografia – foi escrita por judeus; notadamente por 

judeus das regiões Sul e Sudeste, onde se encontra a maior parte dos imigrantes de 

confissão judaica no Brasil. Também é aí que estão as universidades mais conceituadas 

nessa área. 

O fato de causar estranheza a todas as pessoas que participaram ou tomaram 

conhecimento desse estudo foi: “por que um não judeu está estudando judeus?”. Essa 

questão, tão inusitada quanto pertinente, deixa clara a incipiência dos estudos sobre o 

Judaísmo no meio acadêmico e sugere que os interesses da antropologia brasileira ainda 

se atêm a questões de gênero, de cultura e etnias. 

 Marta Topel (2001) já observava esse fenômeno sobre a dificuldade de se 

estudar o Judaísmo na academia, e cita o argumento de Eilberg-Schwartz (1990) sobre o 

assunto: 



18 

 

 

A origem da relutância em se abordar os judeus e o judaísmo, no prisma 

antropológico, provém de uma longa história que teve seu auge na 

Modernidade. Esta última alimentou a dicotomia ‘judaísmo vs. religiões 

primitivas ou selvagens’ como estratégia para preservar o status privilegiado 

do judaísmo e, por extensão, do cristianismo, evitando assim que os 

antropólogos, na sua incursão, arrolassem ambas entre as religiões 

‘primitivas’. Outra questão, não menos problemática, diz respeito ao receio 

de investigadores não judeus em pesquisar os judeus e/ou o judaísmo e ser 

tildados de antissemitas. (EILBERG-SCHWARTZ [1990] apud TOPEL, 

2001:36). 

 

 

Topel afirma também, que independente desses complicadores é de suma 

importância os estudos antropológicos sobre o Judaísmo para entender as novas formas 

de expressão da religião judaica tanto a fundamentalista quanto a liberal que estão em 

transformação na modernidade da América Latina: 

 
Este fenômeno (a ausência de estudos sobre o tema) acarreta, a meu ver, 

algumas implicações para a compreensão de novas expressões de 

religiosidade na região. Hibridismo, des-tradicionalismo, sincretismo e 

religião difusa, conceitos-chave para entendermos melhor como se estão a 

organizar as comunidades religiosas que vemos multiplicar-se e se 

desenvolver dia após dia, poderiam ser discutidos de outra perspectiva, se as 

pesquisas tivessem como objetivo – ainda que comparativo – o caso judeu 

(TOPEL, 2001:37). 

 

 Na verdade, ser tildado como antissemita é uma realidade que seguramente pode 

acontecer ao pesquisador não judeu. Até mesmo autores como Edgar Morin e Hannah 

Arendt, sendo judeus, carregaram a pecha de antissemitas, por escreverem trabalhos que 

questionavam alguns pilares da vida judaica, como o holocausto e o sionismo. 

Entretanto, a única preocupação legítima do antropólogo é ser etnocêntrico e não 

antissemita, pois os judeus devem e podem ser estudados antropologicamente, da 

mesma forma que os esquimós, os drusos ou os armênios. Todos esses poderiam ser 

estudados como grupos religiosos ou étnicos.  

E aí surge a segunda questão a ser considerada aos antropólogos estudiosos do 

Judaísmo e que se refere ao “paradigma da etnia”. Se os judeus são considerados como 

um grupo étnico, quem é o convertido? É um indivíduo que está “mudando de etnia?” 

Entretanto o foco aqui não é saber “o que faz o judeu ser um judeu”, mas sim “que 

percursos percorre um não-judeu até reconhecer-se e ser reconhecido como um judeu”.  

A base onde se assenta este estudo é a visão do Judaísmo não apenas como uma 

religião ou uma etnia, mas sim como um estilo de vida, onde indivíduos dividem 

práticas sociais e religiosas baseadas nas ideias de um Deus único, na observação de 

seus mandamentos, na noção de fazerem parte de um mesmo “povo” e na crença de um 



19 

 

 

antissemitismo universal e perene que justificaria sua autossegregação social. O 

Judaísmo não determina instantaneamente a identidade de uma pessoa. Como em todos 

os agrupamentos humanos, são as práticas culturais vivenciadas juntas que conferem ao 

indivíduo características de pertencimento. Essas características que esses indivíduos 

acreditam possuir e que seriam diferentes daquelas de outros grupos humanos são 

consideradas pelos judeus como atributos judaicos.  

Estes múltiplos atributos, descritos pelo próprio grupo, vão desde caracteres 

físicos até aspectos psicológicos: “você tem cara de judeu”, “judeu quando diz que vai 

fazer uma coisa ele faz”, “se existem três judeus há quatro pontos de vista”, “olhar 

judaico”, “humor judaico”, “inteligência judaica”, “nós judeus gostamos de nos reunir 

com a família e comermos juntos”, “a mãe judia é superprotetora”. 

 As práticas religiosas desenvolvidas são baseadas na Torá – o livro sagrado do 

Judaísmo, na ética proposta por livros como o Talmud e a Mishné, e para algumas 

comunidades, nas técnicas de desenvolvimento espiritual e místico da Cabalá – em 

especial os sefaradim – e na contemplação promovida pela ortodoxia hassídica – surgida 

entre os askenazim. 

 Associadas a essas práticas religiosas, a ideia de que os judeus fazem parte de 

um único grupo ou povo é um dos pilares que sustentam o imaginário de pertencimento 

desses indivíduos em todas as comunidades judaicas já estudadas. As ideias bíblicas de 

que o os judeus são “o povo do livro sagrado”, ou “o povo eleito” ou o “povo de Israel”, 

e as ideias sionistas e antissemitas utilizadas para legitimar esse mito como “O Estado 

Judeu” ou “uma terra sem povo para um povo sem terra”, estão na base - mesmo 

quando negadas, das discussões sobre a identidade judaica. 

 As críticas feitas a respeito da existência de um “povo judeu” único e de um 

“Estado judeu” foram mostradas com riqueza de detalhes nas obras de Shlomo Sand 

(2011) e Yakov Rabkin (2009) e serão discutidas em um momento oportuno. 

Todavia, adotaremos aqui a perspectiva teórica dos autores chamados pós-

sionistas, como Ilan Greilsammer (2010), Benjamim Beit-Hallahmi (1992), Yeshayahou 

Leibovitz (1985), Ella Shohat (2006), Esther Benbassa (2002) e, em especial, Shmuel 

Noah Eisenstadt (2002), de que o Judaísmo é, antes de tudo, uma das grandes religiões, 

rica em práticas, símbolos e ética, que floresceu com sucesso em várias comunidades, 

encontrando adeptos em várias partes do mundo. Suas práticas religiosas são as mesmas 

em certos aspectos como o uso do hebraico bíblico nas orações, mas os acordos 

simbólicos, os arranjos da cultura e as respostas oferecidas pelos participantes para 



20 

 

 

questões de identidade judaica são diferentes de lugar para lugar. Porém todos se 

reconhecem como judeus.  

Logo, o Judaísmo, antes de ser um fenômeno local e nacional, é de fato, 

supranacional e transnacional: “A adesão religiosa transnacional incorpora migrantes 

potencialmente poderosos, politicamente influentes, redes institucionais onde as pessoas 

também podem expressar seus interesses e fazer reivindicações”. (LEVITT, 2003:268). 

 

Acreditamos que o mais importante nos estudos judaicos deveria ser a 

compreensão de como os vários agrupamentos humanos, com práticas de sociabilidade 

tão distintas e distantes umas das outras, acreditam estar “fazendo” Judaísmo, e se 

reconhecendo como judeus.  

O discurso de memória utilizado por alguns grupos judaicos para legitimar sua 

ligação entre o passado bíblico e a vida cotidiana, funciona como negociação cultural 

que se utiliza de diferentes histórias, discursos e ideologias para competir por um lugar 

na história oficial (CLIFFORD, 1994: 307). 

 Com o advento da globalização e o avanço das comunicações, com seus fluxos 

disjuntivos de pessoas, capital, tecnologia, imagem e ideologias (APPADURAI, 

2001:94), algumas ideias difundidas pela ideologia sionista fizeram com que as 

comunidades judaicas de todo o mundo se sentissem, de alguma forma, ligadas ao 

Estado de Israel.  

Eventos como o antissemitismo e a perseguição aos judeus da Europa no séc. 

XX são interpretados pelos judeus do mundo todo como um fenômeno constante, 

universal e uma eterna ameaça a todos os que se encontram “no exílio”. Nesse sentido, 

podemos observar em Giddens, que: “Na globalização, há uma intensificação das 

relações sociais mundiais que ligam locais distantes de tal maneira que os 

acontecimentos locais são moldados por eventos que ocorrem a muitas milhas de 

distância e vice-versa”. (GIDDENS, 1994: 24). 

Na mesma direção que Giddens, Clifford argumenta que: a memória étnica 

evoca a relação dinâmica entre a identidade individual e coletiva na interface temporal, 

espacial e cultural de uma sociedade (CLIFFORD, 1994:330).  

Ao estudar os judeus no Brasil, a ideia de analisá-los como um grupo étnico soa 

um tanto capciosa. Seja pela sensação de que esse conceito evoca uma segregação 

racial, seja porque o discurso étnico no Brasil representa muito mais uma politização da 

identidade de forma teleológica do que um emblema do grupo com marcadores bem 



21 

 

 

nítidos como os hassidim, de Montreal; seja por que, na verdade, não se percebe 

grandes diferenças comportamentais, éticas, idiomáticas, sociais ou culturais entre os 

judeus pesquisados e o restante dos brasileiros. Independente de quais sejam as práticas 

religiosas dos brasileiros, todos parecem participar da mesma realidade política, social e 

cultural de um país em desenvolvimento, e todos buscam garantir seus privilégios e uma 

condição de vida confortável. 

Contudo, considerando que o antropólogo deve se preocupar em ouvir o que “o 

informante” diz de si mesmo e levar essa fala em consideração em suas análises, é 

inevitável falar do conceito de etnia em nossa pesquisa, pois o “nativo” algumas vezes 

se utiliza desse termo para referir-se a si mesmo. Dentro da perspectiva desenvolvida 

por Meintel (1993), podemos entender que o conceito de etnicidade: 

 

Engloba não somente a noção de identidade étnica, mas também os modelos 

culturais que caracterizam o grupo (os sistemas sociais, as instituições, as 

organizações, as atividades coletivas e os interesses comuns, econômicos e 

políticos) que podem levar uma categoria social a tornar-se um grupo étnico. 

(MEINTEL, 1993:10). 

 

Dominique Shnapper (1993) argumenta na mesma direção ao dizer que:  

 

Pertencer a uma comunidade histórica - uma espécie de história 

transcendental, e a ideia de "povo judeu" dá o melhor exemplo - permite que 

as pessoas se inscrevam em uma história que transcende e oferece sentido à 

sua existência bem como uma referência para o transcendental. Como étnica, 

bem como religiosa, é baseada em um complexo de símbolos e valores. Pode-

se perguntar se as duas experiências não se tornem cada vez mais próximas. 

(SHNAPPER, 1993:159-160) 

 

É por isso que é muito comum entre os entrevistados, perguntas e comentários 

do tipo: “qual seu sobrenome?”, “você é sefaradi ou askenazi?”, “você tem cara de 

judeu”, dirigidas ao pesquisador, pois a identidade étnica é vista como uma segunda 

natureza – mesmo se construída como no caso da conversão – e acionada de várias 

formas nos eventos que envolvem as relações interpessoais.  

Assim, a identidade étnica se define como “um sentimento de pertencimento a 

um grupo aos quais os ancestrais, verdadeiros ou simbólicos, geram um sentimento de 

unicidade, unidade de passado histórico e de futuro como uma comunidade”. 

(MEINTEL, 1993:11).  

A partir das leituras e reflexões sobre os conceitos oferecidos e supracitados, e, 

associando-os a nossas pesquisas empíricas anteriores, sugerimos aqui que os judeus 

brasileiros, por meio de práticas aprendidas através de informações e noções do que seja 



22 

 

 

o Judaísmo e como ele se organiza – dadas por uma família judaica, por um curso ou de 

forma autodidata – lançam mão desses “modelos culturais” adquiridos e construídos 

para reconhecerem-se como judeus, para fundarem novas comunidades, para realizarem 

e concederem a conversão e para partilharem um estilo de vida em comum; seja étnico 

ou religioso. 

  

Do campo ao texto 

 

 A metodologia utilizada nessa tese foi inspirada, como foi dito, pela participação 

nos grupos de estudos da Université de Montréal através do Centre d’études ethiniques 

des universités montréalaises. 

A proposta foi a de acompanhar a cronologia de uma conversão, seguir o 

percurso dos convertidos, desde o processo de identificação até o momento do banho 

ritual e da circuncisão dos homens, tornando-os oficialmente judeus.  

No primeiro momento perguntaremos como os indivíduos começam a se sentir 

suficientemente judeus para impulsionar uma caminhada à conversão. (item 1). 

Apresentaremos então etnografias das instituições escolhidas pelos candidatos 

para se converter (Fortaleza, Recife, Brasília e Montreal). (item 2). 

Uma vez decidido a se converter, o candidato deverá seguir os passos 

determinados pela Lei Judaica e se relacionar com um rabino. Mostraremos como são as 

prescrições para o ritual da conversão segundo a lei, e as práticas detalhadas nas 

comunidades pesquisadas mostrarão como cada comunidade encontra formas de driblar 

as dificuldades e alguns rituais em nome da conversão. Comparativamente será 

interessante, pois nas cidades brasileiras escolhidas para esse trabalho, todas as 

comunidades são liberais e foi entrevistado um rabino que realizou conversões nas três 

praças. (item 3). 

No último item mostraremos a relação entre os candidatos à conversão e os 

costumes judaicos que lhes garantem o reconhecimento – comida kasher, uso do 

hebraico, circuncisão – tentando teorizar sobre as noções de pertencimento, 

reconhecimento, voluntarismo e agenciamento. Interessa-nos aqui mostrar os aspectos 

religiosos e legais que envolvem o convertido e como cada comunidade, para fornecer o 

reconhecimento, se foca mais em aspectos religiosos e/ou na ideologia, e como isso 

determina a postura do novo judeu. (item 4). 



23 

 

 

Na conclusão, trabalharemos, como pano de fundo, uma notícia de jornal do 

Recife, sobre a identidade judaica e a busca por reconhecimento por parte dos marranos, 

para corroborar nossos argumentos anteriores. (item 5). 

Essa progressão cronológica será a ocasião de um alargamento focal. Partindo de 

uma antropologia da identificação, passaremos para uma antropologia das instituições e 

da autoridade religiosa. Entretanto, isso não nos levará a propor dois pontos de vista 

diferentes ou complementares de um mesmo fenômeno, mas de insistir sobre o duplo 

paradoxo: de um lado, que as identidades, por mais subjetivas que elas sejam, passam 

necessariamente pelos processos normativos de validação e de objetivação e que, de 

outro lado, esses dispositivos normativos de validação e objetivação das identidades 

subjetivas – em outras palavras as estruturas da autoridade religiosa – não podem se 

impor, em contexto de modernidade, de outra forma que não seja integrando plenamente 

a afirmação crescente de autonomia individual. Se identificar, em outras palavras, é 

também, e, sobretudo, ser identificado por uma instituição que a autorize; é reconhecer 

a subjetividade irredutível do indivíduo religioso moderno. (MEINTEL 1993: 15) 

Mais duas observações a serem colocadas: os nomes verdadeiros dos 

informantes foram alterados para resguardar sua privacidade. Em vez do termo 

“informante”, ou as iniciais dos nomes - que só confundem o leitor - optamos por 

nominar as personagens com pseudônimos hebraicos bíblicos.  

A última observação: o uso do termo conversão no lugar do termo hebraico 

giyyur – processo que permite a um não judeu se tornar judeu – é problemático. 

Segundo a orientação do professor Yakov Rabkin, contrariamente à conversão cristã, 

pensada como um movimento íntimo e espiritual que engaja um indivíduo em torno de 

Deus, o giyyur implica, mais explicitamente, na ideia de mudança de identidade formal, 

e na aprovação da entrada de um indivíduo para a comunidade “de Israel”. É um ato 

jurídico – que é convenientemente codificado – e que determina mais um status que um 

testemunho de fé (SAGI E ZOHAR: 1997).  

Na maior parte do texto, procuraremos utilizar o termo conversão, reservando o 

uso do termo hebraico giyyur quando a especificidade da conversão ao Judaísmo se 

fizer necessária de ser sublinhada, ou a fim de aliviar o texto e evitar repetições.  

Isso se justifica pela vontade de produzir uma reflexão que ultrapasse o domínio 

dos “estudos judaicos”. Ao lado da tradição religiosa específica sobre a qual se reporta 

essa tese, ela visa também a contribuir para uma teoria da religião na modernidade, que 

ultrapasse e integre o Judaísmo. Recusar absolutamente o termo conversão seria 



24 

 

 

postular a irredutibilidade fundamental do giyyur; seria significar, de súbito, que 

trabalhamos sobre o incomparável, ao qual seria necessário aplicar um aparelho 

conceitual específico. É o inverso do que nos propomos a fazer.  

A história do Judaísmo não tem sentido senão dentro de um quadro histórico geral 

no interior do qual ela se desenrola. Não existe história judaica autônoma, mas sim, 

respostas judaicas para as configurações sociais que não lhe são sempre específicas. E 

quando se fala sobre a conversão, ela é vista como a porta de entrada do Judaísmo na 

modernidade política, a que o leva a refletir, de maneira problemática, a questão dos 

conteúdos normativos de identidade e das fronteiras do coletivo, por meio de sua 

definição pluralizada e conflituosa. E se o giyyur é específico, as demandas de 

conversão endereçadas às autoridades do Judaísmo não são fundamentalmente 

diferentes daquelas que tocam outras religiões. Um dos objetivos desse trabalho é 

compreender como o Judaísmo se mantém diante do confronto com a alteridade.  



25 

 

 

 

  1 QUEM SÃO OS CONVERTIDOS: CATEGORIAS 
 

 

 O processo de conversão é um caminho árduo e solitário. O indivíduo que se 

engaja nesse percurso caminha para uma mudança significativa em sua vida, em sua 

forma de pensar e mesmo na sua forma de inserção no mundo.  

 Ao analisar os percursos de vida dos candidatos, é possível, a partir de suas 

narrativas dos passos dados no processo de conversão, criar categorias que possibilitem 

uma visão panorâmica do problema, sem menosprezar nem desconsiderar nenhuma 

delas. 

Em uma estrutura tipológica, é possível destacar três grandes categorias de 

conversão: aqueles indivíduos que desejam unir seus destinos ao dos judeus por meio de 

afiliação eletiva; aqueles que se convertem para um casamento; e, aqueles que se 

convertem por ter um pai judeu e querer resolver essa pendência identitária junto às 

instituições judaicas. 

 Na primeira categoria, estão aqueles para os quais a conversão é um ato 

solitário, individual. Esses serão chamados neste trabalho de “judeus por escolha”. Não 

existe, à priori, nada que os leve a buscar a conversão; apenas pleiteiam sua entrada em 

uma religião onde a identidade é transmitida quase que exclusivamente por vínculos 

familiares. Sua identificação com o Judaísmo não se constrói nem por meio de um 

cônjuge judeu, nem na negociação de identidades múltiplas herdadas (pai judeu e mãe 

não-judia), mas apenas em busca de, formalmente, fazer parte do grupo dos judeus.  

 A segunda categoria refere-se aos casamentos mistos. A noção de que o 

casamento estabelece uma aliança, permite inserir as dinâmicas da conversão além da 

relação homem e mulher, situando-as num quadro maior de parentesco, incluindo a 

filiação, a memória e as práticas culturais (TANK-STORPER, 2007:32). A noção de 

aliança permite, igualmente, insistir sobre o fato de que dois indivíduos se casam 

sempre sob o olhar dos ancestrais, da família e de seus grupos de pertencimento. As 

conversões estabelecidas pelo casamento se inscrevem no mais profundo da parentela, 

no sentido de que é essa última que articula a aliança, a filiação e a transmissão. 

O conceito de casamento misto é interessante para compreender que ele pode ser 

vivido de modo problemático ao ceder à vontade de homogeneizar religiosamente o 



26 

 

 

casal. Tank-Storper (2007) sublinha que a conversão por aliança deve ser compreendida 

como um meio de reconciliar duas lógicas matrimoniais conflituosas: a homogeneidade 

social – os cônjuges pertencem ao mesmo nível social, escolar, profissional – mas há 

heterogamia religiosa – um é judeu e outro não. A conversão aparece como uma 

“dádiva” feita ao cônjuge judeu, em resposta ao sacrifício que constitui o casamento 

exogâmico.  

É importante salientar aqui um paradoxo: um rapaz judeu deseja se casar com 

uma moça goi (ou vice e versa), e sua família judaica insiste em dissuadi-lo da ideia. 

Mesmo assim ele passa por cima do princípio da endogamia e realiza o casamento. Se 

ele “desafia” a família e a tradição, isso sugere que ele não é um judeu praticante da 

religião e/ou que a tradição não é determinante em suas escolhas. Se ele é um judeu 

laico que não se incomodou em se casar com uma não judia, não seria um contrassenso 

esperar (ou exigir) que ela se convertesse para lhe conceder uma “dádiva” por um 

“sacrifício” que na verdade não foi feito?  

O processo de conversão de um cônjuge não judeu deve ser compreendido não 

por uma, mas por múltiplas interações que colocam em jogo a relação íntima do casal, 

de uma parte, a relação do cônjuge judeu com sua identidade judaica, de outra parte; e, 

ainda, a relação do casal com a instituição que representa hoje o casamento.  

O judeu (judia) que celebra um casamento com uma pessoa de fora da 

comunidade judaica é frequentemente pressionado pelas expectativas que as instituições 

religiosas depositam nos casais “mistos”. Na lei mosaica, um casamento celebrado entre 

uma judia convertida e um judeu de nascimento (ou vice-versa) é um casamento 

judaico. Casamento misto seria aquele em que o cônjuge goi não se converteu antes do 

casamento. Entretanto, na vida social e cotidiana das sinagogas, casamentos mistos se 

referem a todos aqueles em que o judeu (judia) desposa alguém de fora do Judaísmo.  

Existem casais que se convertem juntos e há aqueles em que o cônjuge goi não 

se converte para o casamento; entretanto, com a chegada dos filhos essa situação pode 

mudar, e, após o casal deliberar sobre qual tipo de criação religiosa dará aos filhos e 

refletirem sobre seu futuro reconhecimento no grupo dos judeus, realiza a conversão.  

Alguns estudiosos apontam o casamento com judeus como o maior percentual de 

ingresso dos goim ao Judaísmo. Sorj (1997) estima que no Brasil cerca de 20% dos 

judeus casa-se com parceiros convertidos e o restante, 80%, se distribui igualmente 

entre casamentos com não judeus e casamentos endogâmicos. (SORJ, 1997:72). Tank -

Storper (2007), ao estudar os judeus da França, Argentina e Israel, faz uma projeção 



27 

 

 

estimada de que 50% dos casamentos realizados na diáspora são casamentos mistos. 

(TANK-STORPER, 2007:12).  

Durante o levantamento de dados para esta tese, influenciado por essas 

estatísticas, e também durante as observações, supúnhamos encontrar o mesmo cenário 

em nossos campos de pesquisa. Entretanto, após a realização das entrevistas com os 

convertidos e com casais mistos, suas informações foram cruzadas com aquelas do 

rabino que realiza as conversões, e observamos que o motivo maior apresentado para a 

busca da conversão é a insatisfação com a crença religiosa anterior, e não o casamento. 

Na fala das entrevistadas casadas com judeus – tanto para esta pesquisa quanto 

nas concedidas ao rabino que realiza as conversões, há certo “escamotear” da afirmação 

de que se converteram com o propósito de se casar. Geralmente essas pessoas dizem 

que “sempre conviveram com judeus”, “se sentiam judias”, e por isso queriam se 

converter. Ao narrar seu percurso até a conversão, algumas reproduzem a conversa que 

tiveram com o rabino, à época, e enfatizam aqueles aspectos, em vez de considerar o 

casamento como objetivo da busca ao giyyur:  

 

“Olha, eu... contei a história toda que eu acabei de falar, dos relatos, eu sou 

uma pessoa curiosa em religião e queria saber alguma coisa sobre Judaísmo, 

quais são as razões do Judaísmo, por que o judeu, por que não seguir uma 

religião (...). Mas eu nunca cheguei a dizer que por que eu namorava um 

judeu. Geralmente eu dizia que queria saber o que era judeu, aonde eu podia 

ir, o que é que eu poderia ler, onde eu podia comprar livro. (Lea, dados de 

entrevista). 

 

 Outra entrevistada relata que chegou a morar em Israel antes da conversão, 

voltou para o Brasil, conheceu um rapaz judeu, se interessou por ele, e então buscou a 

conversão. Assim, a conversão não teria sido determinada pelo casamento, mas 

realizada por sua simpatia e identificação com o Judaísmo, além do reconhecimento que 

a instituição judaica lhe proporcionava: 

 

Aí, eu até namorava com um rapaz judeu do Rio de Janeiro e eu ia me 

converter; aí, eu fiquei indo para o Rio de Janeiro uma vez por mês, para 

estudar e no final me converter.  E o rabino que se chama A. A. que era o 

único rabino que tinha autoridade para fazer uma conversão ortodoxa, 

reconhecida em Israel e que não aceitava conversão de qualquer pessoa.  Mas 

aí, na minha primeira entrevista ele me disse, você já é judia.  Você veio 

estudar o que aqui? (Ruth, dados de entrevista). 

 

 

 A única participante das comunidades pesquisadas que, em conversas informais 

relatou que tinha se convertido para o casamento, foi uma mulher de Fortaleza. Ela era 



28 

 

 

uma nativa da cidade e conheceu um israelense que tinha ido passar férias ali. Surgiu o 

romance e resolveram se casar. Como ele era israelense e eles tinham planos de se 

estabelecerem em Tel-aviv, além da família do marido ser atenta às tradições, ela se 

converteu. Posteriormente, voltaram ao Brasil e ela ministrou aulas de hebraico para a 

congregação; mas, do ponto de vista religioso, se dizia laica. 

 O que sugerimos, é que a conversão é um assunto muito delicado para o 

convertido, e a intenção de se converter para um casamento, não é apresentada pelos 

candidatos ao rabino para sua própria proteção e pelo receio desses motivos não serem 

suficientemente autênticos para permitir-lhes o ingresso no curso preparatório. Mesmo 

aquelas que se converteram e depois se casaram com judeus, não gostam de serem 

reconhecidas como convertidas. Ao mudar para outra cidade preferem se “diluir” entre 

os participantes da congregação e preservar sua identidade judaica adquirida:  

 

Eu tinha muita gente amiga lá e fui muito bem recebida.  Na verdade, 

ninguém ali sabia que eu era convertida.  Nem eu fico dizendo, sabe, porque 

é como se eu já tivesse nascido judia, é assim que eu me sinto.  Então eu não 

fico dizendo: – ah, eu sou convertida, eu me converti.  Eu sou judia e pronto. 

(sic). (Cháva, dados de entrevista). 

 

 

A terceira categoria de convertidos, trabalhada nesta tese, se refere aos “judeus 

paternos”. São aqueles indivíduos filhos de casamentos mistos em que o pai é judeu, a 

mãe nunca se converteu e que decide por si só, regularizar, junto às instituições 

judaicas, uma identidade que teria sido transmitida no seio de sua família, mas que não 

se adéqua aos critérios da halahá como, por exemplo, o bebê não foi circuncidado no 

oitavo dia de seu nascimento e não realizou, aos 13 anos de idade, o ritual do Bar-

mitzvá. 

 As conversões desses indivíduos não devem ser compreendidas, 

necessariamente, como ajustamento de uma transmissão judaica que se opera de 

maneira automática no seio da vida familiar. Se alguns indivíduos se beneficiam de uma 

socialização mais ou menos intensa dentro do Judaísmo e dos quadros comunitários, 

outros, ao contrário, são deixados separados dessa realidade judaica, convivendo mais 

com a parentela da mãe. 

 No caso dessas pessoas, o processo para se adquirir uma identidade judaica se 

organiza num conflito entre dois sistemas: o indiferentismo do sistema de filiação da 

sociedade ocidental, de uma parte, e a bilinearidade da filiação judaica, de outra parte – 

a transmissão da “judaicidade” é matrilinear, mas aspectos importantes da vida judaica, 



29 

 

 

como conduzir o filho ao Bar-mitzvá ou à transmissão do sobrenome Cohen 

(sacerdotes) são inerentes ao pai.  

A conversão aparece, assim, como o resultado de um processo de entrada em 

afinidade eletiva, comparável àquela dos convertidos por vontade própria em um ato 

permanente de “escolher sua linhagem” em contextos de ruptura familiar, como 

divórcio dos pais, onde escolhe viver com o pai judeu; ou luto – morre o avô judeu e se 

torna um antepassado importante na família, o indivíduo, então, busca o Judaísmo para 

atualizar essa identidade; ou de memórias irreconciliáveis – não gostava do pai, ou o pai 

era agressivo, ou ausente e o filho, por extensão, se afasta de sua família judaica.   

 

1.1 A dinâmica das narrativas de conversão 

1.1.1 A narrativa como sustentação 

 

 Na bibliografia dos pesquisadores que trabalham a conversão com base em 

narrativas, de uma forma ou de outra, há alguma concordância em sublinhar o caráter 

iminentemente estereotípico
3
 nos discursos recolhidos. Pierre Lory (1997) nota, por 

exemplo, que as narrativas de conversão ao Islã se organizam frequentemente em torno 

de esquemas muito semelhantes, destacando o caráter repentino e incontrolável da 

revelação. Mais fundamentalmente, ele enfatiza que, ao insistirem sobre a ideia de um 

retorno à sua origem, essas narrativas se inscrevem nas concepções doutrinais do Islã 

místico, onde o conhecimento do Divino é um dado inscrito no fundo da consciência do 

homem desde antes do momento de seu nascimento. (LORY, 1997:169-182). 

 Sobre uma narrativa estereotípica do discurso no Catolicismo, Hervieu-Léger 

(1999) destaca que as histórias dos neófitos se estruturam sobre uma oposição binária 

entre um antes, descrito como vazio de sentidos ou marcado pela desordem, e um 

depois, vivido em ordem e plenitude (HERVIEU – LÉGER, 1999:131).  

Da mesma forma, as narrativas de conversão ao Islamismo dos franceses se 

baseiam, quase que sistematicamente, na falta de espiritualidade da sociedade ocidental 

e na pobreza comunitária oferecida pelo Catolicismo, fatos que servem para autenticar o 

modo de vida muçulmano escolhido (PÉRIGNE, 1997; ALLIEVI, 1998).  

Também entre os convertidos ao Budismo, a trama narrativa se constrói de 

maneira invariável na sucessão das sete fases apontadas por Koné-el-Adji (2000): 

                                                 
3
 A palavra estereótipo nesta tese não possui qualquer conotação pejorativa. Significa um discurso que se 

repete nos candidatos à conversão e que é extremamente legítimo para justificar sua busca.  



30 

 

 

 

(1) O indivíduo conta que tinha aspirações inconsistentes (2) o que o levou a 

uma fase de viagens e de busca (3) essa busca não lhe permite dar sentido a 

uma experiência forte e cristalizadora (4), tanto quanto as leituras sobre o 

tema, (5) ele encontra a prática Zen (6) procura um mestre (7) e torna-se 

missionário. (KONÉ-EL-ADJI, 2000:81). 

 

 

 Cada tradição religiosa, ao lado do contexto social, desenvolve sua própria 

concepção de conversão, e essa é que modela a narrativa de conversão. Uma narrativa 

de conversão ao Islã do século XVI não é a mesma que uma narrativa de conversão feita 

na diáspora no século XX, que em si mesmo, é diferente de uma narrativa de conversão 

contemporânea ao Catolicismo ou ao Budismo (SAINT-BLACANT, 2002). Assim, 

cada história de conversão tem a sua própria estrutura interna, de acordo com a época 

em que ocorre e com as especificidades próprias da religião pleiteada. 

 

1.1.2 A lógica das narrativas  

 

 É difícil estabelecer com precisão o mecanismo condutor ao estereótipo nas 

narrativas de conversão. Ele pode corresponder a dois processos distintos – mas não 

necessariamente exclusivos – que se desenrolam a partir de uma construção indutiva e 

uma construção dedutiva da narrativa da conversão.  

Na construção indutiva, o discurso institucional sobre suas práticas 

provavelmente contribui para compor um quadro para a experiência da conversão e 

permite, àquele que o vive, se reconhecer e reconhecer a conversão como uma 

experiência marcante. 

 A narrativa sobre a conversão de São Paulo, no caminho de Damasco, como uma 

revelação súbita, modelou fortemente a concepção cristã de que seria necessária uma 

revelação antes de buscar a conversão (DÉCOBERT, 2001: 67-69). Assim, não é 

surpreendente que as histórias sigam uma mesma estrutura narrativa, visto que é a 

referência a essa estrutura narrativa que dá sentido à experiência, que a nomina e a faz 

existir. Nessa perspectiva, não somente a existência mesmo de uma narrativa 

estereotipada, largamente difundida e conhecida, contribuirá para sua própria 

reprodução, se impondo aos convertidos que a recontarão, mas essa narrativa quando 

contada a partir dessa experiência estereotipada, funciona como uma narração exemplar, 

fonte da própria conversão.  



31 

 

 

 Seria possível mudar o ponto de vista e pensar o caráter estereotípico das 

narrativas de conversão como uma conformidade à posteriori entre a experiência 

individual e os cânones narrativos de conversão das diferentes tradições religiosas 

(Tank-Storper: 2007). Através do processo que se desenrola por uma construção 

dedutiva da narrativa de conversão, o convertido traz seu próprio caminho exclusivo, 

inserindo-o numa estrutura simbólica que faz sentido na tradição de adoção, a fim de 

justificar sua nova fé e uma nova identidade. 

 São várias as narrativas de convertidos que afirmam que seu percurso ao giyyur 

– ao mobilizar ancestrais judeus mais ou menos distantes e mais ou menos hipotéticos – 

não foi nada mais do que a “estreia” de sua verdadeira identidade. Por várias vezes, ao 

começar uma entrevista os convertidos diziam: “Eu sempre me senti judeu”. Pareciam 

dizer: “eu não vou falar da minha conversão, minha história é a história do desvelar de 

um segredo oculto no mais profundo da minha alma, na verdade eu não me encontrei 

com a conversão, eu me reencontrei”.  

 Nas comunidades pesquisadas, era muito comum, após o término de uma 

entrevista, o informante que apresentara o candidato, perguntar de forma jocosa (na 

verdade irônica e, em outras, até mordaz): “- Ele (a) disse que teve uma tataravó judia, 

que o seu sobrenome é Coelho ou que sua bisavó varria a casa de fora pra dentro”? 

Isso é muito importante para pensar a questão do reconhecimento que a instituição dá ao 

convertido e a seu discurso de pertencimento o que será discutido no item 4 desse 

estudo. 

 O curioso da estereotipia do discurso é o fato de estabelecer uma relação entre 

seu percurso individual – que, se seguido cotidianamente se revela mais caótico e mais 

desorientado do que sua formulação verbal aponta – e o pensamento judaico universal 

sobre a conversão – ou seja, aquele que concebe o giyyur como o retorno de uma alma 

perdida; como afirma Tank-Storper (2007): 

 

Ao inscreverem seus percursos pessoais em um esquema simbólico 

desenhado pelo Judaísmo e, sobretudo, ao invocar uma filiação judaica, eles 

justificam seu novo pertencimento e integram sua história – ou antes, a 

memória coletiva de sua história – na estrutura e na transmissão da memória 

coletiva. (TANK-STORPER, 2007:157-163). 

 

 

 Até aqui, percebemos que o caráter estereotípico da narrativa de conversão ao 

Judaísmo pode ser compreendido como uma correspondência entre uma narrativa 

pessoal de conversão e a narrativa mítica ou institucional da conversão. 



32 

 

 

1.2 Dois níveis de narrativas: afirmativas e problemáticas 

 

 Os elementos simbólicos da tradição judaica integrados às narrativas de 

conversão não simbolizam a conversão. Ao contrário, quando eles evocam seus 

eventuais ancestrais judaicos, os convertidos negam a conversão, tentando assim se 

integrar às normas da identidade judaica que prevê uma hereditariedade. E quando se 

referem à narrativa da saída do Egito, por exemplo, constituem-se mais em uma 

narrativa fundadora do povo judeu no seu conjunto que numa narrativa de conversão 

que eles invocam, pois de certa maneira, essa narrativa bíblica vem precisamente contar 

a conversão do povo hebreu à Lei de Moisés, recebida no Sinai. Mesmo no mundo 

cristão e, sobretudo católico, a narrativa de conversão de São Paulo é também uma 

narrativa fundadora para o conjunto dos cristãos. Dito de outra forma, “esses 

empréstimos simbólicos não se estruturam senão em um quadro pré-construído e 

justificam o processo de invenção da parte daqueles que os produzem”. (TANK-

STORPER, 2007). 

 Como compreender que atores que não se conhecem, que não possuem quase ou 

nenhum contato entre si e, sobretudo, que possuem percursos de vida díspares, 

reproduzam, sem nenhum modelo de referência, o mesmo esquema narrativo? 

Adotaremos nesse trabalho a hipótese de Tank-Storper, por entendê-la como a mais 

verossímil para aplicação dos dados empíricos coletados. A hipótese de Tank-Storper, é 

que: 

A narrativa de conversão pode ser compreendida segundo dois níveis 

fundamentais: um nível afirmativo – onde ele justifica o percurso e lhe dá 

coerência (seria o nível de uma identidade narrativa); e um nível 

problemático, onde ele se coloca em cena e problematiza as tensões ligadas à 

conversão. (TANK-STORPER, 2011:38). 

 

 

Quando Lévi-Strauss (1974) definiu a narrativa mítica não apenas como uma 

história sagrada, mas como uma narrativa que tem por tarefa específica operar a 

mediação entre termos irredutivelmente opostos, ele sublinhou que a montagem de uma 

série de eventos históricos em uma narrativa com um enredo é um instrumento a serviço 

do pensamento, que permite compreender e apreender uma realidade que não é 

necessariamente simples e que comporta sua parte de contradição (LÉVI-STRAUSS, 

1974: 263-264).  

A força da abordagem de Lévi-Strauss está em apreender a narrativa como um 

sistema e não na sua temporalidade. As literaturas sociológicas e historiográficas 



33 

 

 

trabalharam as narrativas de conversão se concentrando sobre a decomposição de 

sequências atreladas ao tempo que a narrativa foi produzida. A mais célebre delas, é 

aquela de Lofland e Stark (1965), citadas na introdução desse trabalho e enumeradas em 

sete sequências: 1) a crise; 2) sua formulação religiosa; 3) a busca; 4) um encontro; 5) 

uma interação; 6) o desengajamento e 7) o engajamento (LOFLAND E STARK, 1965 

apud TANK-STORPER, 2007: 39). 

Ora, se o caráter eminentemente estereotípico dessas narrativas nos deixa supor 

que elas inspiram e atualizam as narrativas de conversão preexistentes, ou mesmo 

contém uma experiência fundadora singular, como o caso da conversão ao Judaísmo, 

elas devem vir, de uma forma ou de outra, simbolizar e  exprimir tensões e fazer mais 

que simplesmente contar um percurso cronológico onde se sucederam os eventos. Dessa 

forma, elas devem conter alguns registros de oposição que não podem ser 

compreendidos senão por uma abordagem global do discurso. 

Rachel, uma convertida de Fortaleza, começa sua narrativa dizendo: “eu nunca 

me senti à vontade sendo cristã”. Ao terminar ela diz: “agora que eu reli o passado, eu 

penso que eu sempre fui judia [...] há fortes chances de que minha mãe seja judia”. 

Aqui, de uma maneira bastante clara, os dois termos – a dimensão problemática (nunca 

me senti à vontade) e a dimensão afirmativa (eu penso que sempre fui judia) estão em 

relação estreita. Essas dimensões se encontram e contribuem tanto para formular a 

tensão existente (eu sempre me senti estrangeira em minha casa) como para resolver o 

problema (eu era efetivamente uma estrangeira em minha casa). Observa-se que essa 

tensão que ela deixa clara e que se resolveria com a conversão, exprime claramente uma 

tensão que nasce no próprio percurso da conversão – aprendida por meio das leituras e 

da estereotipia institucional sobre o pertencimento ao Judaísmo: como ela poderia se 

sentir judia não tendo nascido judia? Acionando o estereótipo da ancestralidade: ela 

sempre se sentiu judia, pois “tinha uma mãe judia”, e a herança transmitida pelo sangue 

em suas veias a teria chamado de volta à sua “verdadeira natureza”, fazendo inclusive, 

com que ela descobrisse essa origem. 

Podemos perceber que a problematização e a validação estão iminentemente 

ligadas. Elas se juntam em dois níveis: a dimensão problemática exprime a falta – a 

crise; e a dimensão da validação exprime a ordem. É uma dialética complexa na medida 

em que elas se imiscuem e se embaraçam uma na outra tecendo as conexões que podem 

ser compreendidas conforme diferentes níveis. (TANK-STORPER, 2007: 40). 



34 

 

 

Nessa perspectiva, seguir as narrativas como o palco onde se manifestam e são 

resolvidos os conflitos vividos no processo de conversão, permite postular a autonomia 

de cada narrativa, cada uma ilustrando as tensões próprias para aquele ou aquela que a 

produz. O estereótipo não é mais o resultado da hegemonia de um modelo narrativo 

exemplar que viria a se impor aos convertidos, mas o signo das problemáticas comuns 

ligadas à conversão. O conjunto de narrativas exprime a tensão entre a identidade do 

convertido e o modo de transmissão canônica da identidade judaica. É, em grande parte, 

o que eles se determinam a contar. A recorrência dessa problemática poderia assim 

justificar a relativa homogeneidade das narrativas, a despeito da ausência de um modelo 

tradicional e institucional. Mas elas comportam também certas variações que refletem 

por sua vez a pluralidade de percursos e a pluralidade de problemáticas individuais 

nascidas de situações familiares ou religiosas particulares.  

Essas problemáticas individuais desenham aquilo que são chamados de 

“motivos” para a conversão; conforme relembra Tank-Storper (2007):  

 

Motivos, porque eles fornecem uma forma a esses percursos. Eles os 

orientam lhes dão um sentido. Eles nos colocam na pista não das causas da 

conversão, mas dos seus arranjos. Nesse sentido, a conversão pode aparecer 

como um ato significante em vista da resolução de conflitos pessoais, 

familiares ou religiosos. (TANK-STORPER, 2007:40) 

 

 

1.3 O Desenraizamento 

 

 Para compreender a questão individual da conversão e seus motivos, é 

necessário entender o que ela poderia resolver na vida do indivíduo. Para isso, deve-se 

escutar a palavra dos atores, estando atento tanto para os núcleos problemáticos que são 

envolvidos por suas narrativas, quanto para os temas abordados na própria trama 

narrativa em si mesma.  

 De maneira esquemática, o conjunto de narrativas dos candidatos à conversão 

por escolha (aqueles que não têm mãe judia e nem vão se casar com judeus) se 

estrutura, grosso modo, segundo uma trama que se desenvolve em três tempos e que 

poderiam se manifestar da seguinte forma: 1) a expressão de um sentimento de vazio ou 

de uma tensão “interior”; 2) a descoberta do Judaísmo – sempre por acaso; 3) a certeza 

de que se tornar judeu permitiria resolver a tensão.  



35 

 

 

 Este esquema é relativamente clássico: uma situação de desequilíbrio, um 

caminho coalhado de dificuldades e um retorno ao equilíbrio. Isso sugere que nas 

religiões de salvação, não há como chegar à “Terra Prometida”, sem antes vagar pelo 

“deserto” por alguns anos. Tank-Storper (2007) observou que para uns, o percurso de 

identificação se organiza mais precisamente em seis sequências que são evidentes nos 

campos dessa pesquisa: 1) o candidato se sente em ruptura com a família ou uma 

mudança o retira de seu meio de origem; 2) ele conhece o Judaísmo através de leituras 

e, menos frequentemente, por amigos; 3) ele se sente atraído, e mesmo deslumbrado, 

pela cultura e história judaicas; 4) ele se aprofunda nos estudos e se sensibiliza pela 

dimensão religiosa (ou pelo holocausto); 5) ele se predispõe a realizar uma viagem a 

Israel (esse aspecto é facultativo) e 6) ele decide a se converter. (TANK-STORPER, 

2007: 41) 

 Existe outro percurso para aqueles que buscam a conversão por afinidade; nesses 

casos a narrativa se constrói em torno de quatro sequências: 1) o candidato se declara 

crente, mas insatisfeito com sua igreja; 2) ele descobre que o Judaísmo parece possuir 

respostas às questões que ele sempre se fez; 3) ele se decide a peregrinar por Israel 

(novamente facultativo) e 4) decide se converter. (TANK-STORPER, 2007:42). 

 Esse modelo, em que pese sua excelência ao categorizar o percurso de 

conversão, deixa evidente que cada uma das narrativas de conversão comporta variações 

se comparados aos dois esquemas típicos. A viagem para Israel pode, por exemplo, ser 

o momento de descoberta do Judaísmo e não precedê-la. A viagem a Israel pode ser 

substituída por uma viagem a um campo de concentração na Europa e lá se descobrir 

tocado a aproximar-se do Judaísmo. Da mesma maneira, a narrativa pode agrupar em 

um mesmo momento as fases 2/,3/,4 e 6 do primeiro modelo. De qualquer forma, esses 

esquemas esboçam dois percursos típicos de conversão, que se reportam a 

problemáticas diferentes, e estão relacionados a duas das três categorias de candidatos à 

conversão. 

 Para o primeiro tipo, o desequilíbrio inicial se exprime antes de tudo em termos 

familiares e a conversão apareceria como um meio de redefinir sua identidade em face 

de uma filiação problemática, levando o indivíduo a desejar se inscrever em outra 

linhagem. O segundo tipo articula, ao contrário, aquilo que é possível chamar de 

desordem ou questionamento de crença. Os candidatos à conversão, ao insistirem no 

fato de que sempre se sentiram deslocados e/ou pouco à vontade com a religião na qual 

foram socializados, colocam sua busca espiritual como mote para a caminhada rumo à 



36 

 

 

conversão. Sua questão seria antes de tudo: “Em que eu devo crer, ou, em que eu posso 

crer”? 

 

1.3.1 A memória familiar problemática 

 

 Numerosas narrativas se desenrolam explicitamente em torno da problemática 

central da filiação, mesmo que não sejam sempre nos mesmos termos. Para alguns 

candidatos, trata-se de uma filiação incerta ou perturbada, onde se mesclam mistérios de 

origem, divórcio ou suposição de uma ascendência judaica escondida ou perdida. Para 

outros, é mais sobre um registro de rejeição de uma memória familiar desagradável que 

se situa a tensão. Qualquer que seja, nesse tipo de narração, a história é contada como a 

busca de sua família autêntica e, a um nível antropológico mais profundo, como a 

necessidade de inscrição em uma família que permite se apropriar de uma memória 

coletiva assumida.  

 

1.3.2 A identidade marrana 

 

 O caso de Yosef é típico dos percursos de conversão que são contados como a 

redescoberta de uma filiação judaica que foi interrompida. Essa entrevista estava 

disponível no Arquivo Histórico Judaico de Pernambuco. Ela foi coletada por uma 

entrevistadora da entidade visando atualizar a memória judaica da cidade. Ao analisar as 

perguntas realizadas pela entrevistadora podemos observar, claramente, a tensão 

imposta pelas instituições judaicas por meio do direcionamento das respostas do 

entrevistado para a identidade essencialista do Judaísmo, e que o candidato à conversão 

irá corroborar. Isso é perfeitamente compreensível, pois o Arquivo Judaico faz parte de 

um museu de memória, e registrar dados sobre a presença de indivíduos com 

ascendência judaica no Recife era o objetivo da entrevista. 

 Esse convertido nasceu no final da década de 1940 em uma pequena cidade no 

interior do Nordeste, em uma família católica. Seu registro de memória atribui a seus 

antepassados como oriundos da Península Itálica (pai) e Península Ibérica (mãe) que 

teriam chegado ao Brasil antes de 1916. O registro de memória é reiterado também pelo 

fato de que seu pai trocou de nome (retirou um dos sobrenomes). Nessa narração ele 



37 

 

 

conta a chegada (ele diz: “provável”) de seus antepassados ao Brasil e enfatiza também 

que mudar o nome ao chegar ao Brasil faz parte da nossa história:  

Era muito comum na nossa história, aos estrangeiros trocarem de nome, e 

botarem os nomes de origem, substituindo o nome de origem pelo nome da 

localidade de onde vieram. (...) minha mãe é de uma pequena cidade de 

Portugal, mas nós não temos muitos registros, até porque esse pessoal que 

morava na região, eles trabalhavam em navios e quando havia qualquer 

alvoroço, qualquer escaramuça, eles se enfiavam dentro dos navios e fugiam. 

(Yosef, dados de entrevista). 

 

 

 Ele deixa no ar o estereótipo da perseguição judaica ao dizer: “(...) eles tinham 

acesso aos navios e aproveitavam qualquer ameaça que implicasse em segurança física 

essa coisa toda; eles davam o fora em navios. (Yosef, dados de entrevista)”. 

 É a partir da sombra da sua bisavó portuguesa e, omitindo a influência e a 

ascendência italiana do pai – observe a ênfase na raiz matrilinear, que ele irá traçar seu 

percurso até a conversão como registro de memória perdido: “Eu reputo que deve ter 

sido da bisavó pra trás” (a matriz judaica da família). 

 Aqui entra a indução da entrevistadora levando-o até a identidade judaica 

essencialista. Como é comum aos judeus de nascimento acionar sua identidade judaica 

como uma essência e como “diferente” das demais, e mesmo “atávica”, a entrevistadora 

pergunta: “quais eram as práticas usadas pela família de vocês, diferentes das outras 

famílias do lugar?”. Essa pergunta abre as portas para que o entrevistado tente amarrar 

seu percurso de conversão aqueles dos cânones judaicos que concebem a conversão 

como um retorno do judeu perdido ao seio da comunidade, além de atrelar seu percurso 

rumo à conversão à simbologia judaica e à estereotipia: 

 

Olha, eu fui criado com os avós aonde isso ainda tinha muita coisa assim que 

era observada: Por exemplo: havia uma recomendação expressa de que nós 

crianças não deveríamos comer nem beber nada na casa de pessoas que não 

fosse a nossa. Então, se sair pra algum canto não pode comer nem beber 

nada, não é?  

Havia a prática do salmo, atrás de cada porta. Era uma prática que digamos 

assim, ocultava ou dissimulava o uso da mezuzá. 

Havia proibição expressa de consumo de carne de porco. Não se comia carne 

de porco. 

Havia também o hábito de acender velas para o Anjo da Guarda as sextas-

feiras no cair da tarde. Dizia-se que era a vela do anjo. E havia uma coisa que 

eu não sabia e fiquei sabendo relativamente há pouco tempo: a mãe passava 

para os filhos a oração do Santo Anjo do Senhor. Os cristãos velhos não 

conhecem essa oração. Muitas famílias católicas não conhecem o Santo 

Anjo do Senhor e se admiram que essa oração exista, mas na verdade ela 

existe.  O uso do escapulário, que segundo se diz, era um sucedâneo do 

Tefilim e era obrigatório, só que a gente não podia tomar banho porque o 

escapulário continha salmos dentro dele; salmos escritos e cosidos em tecido. 



38 

 

 

Então essas práticas eram rigorosamente observadas (sic). (Yosef, dados de 

entrevista). 

 

 É difícil separar, no discurso de Yosef, o que ele expressa da realidade – aquilo 

que revela uma construção simbólica permitindo-lhe afiançar sua nova identidade 

judaica, e mais ainda, se salmos atrás de portas, escapulários e Santo Anjo do Senhor 

são reais indicativos de uma herança judaica. Mas o fato é que, ao inscrever sua 

conversão dentro de uma estrutura de reapropriação de suas origens reais, hipotéticas ou 

fictícias, isso implicaria em uma vontade forte de renegociar, de escolher entre um 

bisavô italiano católico e uma bisavó portuguesa supostamente descendente de judeus 

ibéricos. Quando a entrevistadora lhe pergunta: “quando foi que você despertou para 

esse sentimento de tornar-se judeu, ou saber que era de origem marrana”, ele diz: 

 

Muito bem. Bom, eu sempre achei que a preocupação da família em afirmar-

se cristão, que se revelava através da gente, organizações religiosas, nós 

temos padres, temos religiosas, temos freiras na família, a família 

assumidamente cristã. Isso não era bem assim. Essa foi a primeira suspeita 

que eu tive. Eu me recordo que meus pais, que chamo de pais os meus avós, 

os avós sempre faziam referência para os estranhos de que eram católicos e 

aproveitavam para dizer que os meninos – não se esqueçam de se benzer que 

vocês são batizados. Mas na verdade essa história começou daí, dessa minha 

suspeita dessa necessidade de se afirmar o catolicismo. (sic) (Yossef, dados 

de entrevista). 

 

 

 O discurso continua, ele faz referências à realização de sua circuncisão e sua 

busca por conversão e dá um salto na sua fala ao juntar todas essas “desconfianças” à 

hipótese de que sua família pudesse ser descendente de judeus expulsos da península 

ibérica entre 1492 e 1498 (esses judeus são ditos marranos ou cristãos-novos): 

 

Nós fundamos uma Associação de Marranos e eu tenho inclusive cargo nessa 

Associação. Essa congregação chegou a congregar umas 50 pessoas ou mais. 

Fizemos um encontro de marranos de estados como CE, PB, PE (...) a grande 

ambição da gente era fazer um retorno, não fazer o giyyur – uma conversão, 

mas fazer um retorno (sic). (Yosef, dados de entrevista). 

 

 

 Esse caso é particularmente revelador do papel desempenhado por esses 

ascendentes duvidosos: ele vem reunir as dimensões afirmativas e problemáticas da 

narrativa de conversão citadas por Tank-Storper (2007). Ele permite exprimir e 

simbolizar as tensões familiares e legitimar sua inscrição em uma filiação judaica, ao 

mobilizar uma figura identitária carregada simbolicamente: aquela do marrano, que 

problematiza em si mesmo uma dimensão afirmativa – ao reconhecer-se judeu – e ao 



39 

 

 

mesmo tempo uma herança problemática – ser descente de judeus que se converteram 

ao Cristianismo.  

 

1.4 A rejeição como causa e consequência 

 

 A conversão é uma escolha individual e os indivíduos que buscam esse percurso 

possuem total liberdade e autonomia para escolherem uma nova linhagem, com uma 

nova família, com rituais de passagem também novos. Isso, obviamente, se reflete na 

relação que o indivíduo terá consigo mesmo e com sua família. 

 Com relação à rejeição da família, podemos encontrar dois tipos de indivíduos: 

aqueles em que a ruptura familiar é uma consequência da conversão, e outros indivíduos 

em que a conversão é a causa da ruptura. Alguns informantes possuíam históricos 

familiares de que não gostavam da família, enquanto outros tinham excelente relação 

com seus familiares e a partida, após a conversão, foi dolorosa. 

 Jonas é um jovem intelectual, residente do mundo, habitou várias cidades no 

Brasil e no mundo. Em seus relatos, afirma que possuía profundas diferenças com sua 

família cristã muito antes da conversão, visto que nunca o apoiava, que não podia contar 

com ela “para nada”, e que a religião de origem o oprimia e o deixava enfurecido por 

questões ideológicas. Essas eram associadas ao profundo desinteresse que sua família 

cristã possuía com relação a aspectos considerados por ele como determinantes da vida, 

como a Terra de Israel, a política sionista e a perseguição dos judeus no mundo todo. 

 Esses aspectos fizeram-no procurar a conversão ao Judaísmo, após tomar 

conhecimento da religião através de leituras. Ao se preparar para a conversão, começou 

a frequentar as reuniões da comunidade e a despertar cada vez mais, em especial pelos 

aspectos políticos, tornando-se um militante do sionismo e um fiel verificador dos 

jornais locais, pronto a revidar quaisquer menções negativas ao Estado de Israel e 

disposto a captar qualquer viés antissemita. A comunidade foi se tornando sua família. 

 Ele não atribui seu interesse pelo Judaísmo a um parente antigo perdido ou a 

algum ancestral, mas disse que sua família é muito desinteressante e que para ele a saída 

dela era “uma boa”: 

 

Sério, minha família é muito sem-graça (sic). Não entendem nada de política 

internacional, nunca me apoiaram em nada, acreditam em idolatria. Eu não 

quero nada com esse povo. Eles não queriam minha conversão. Por isso me 

converti. (Jonas, Dados de entrevista). 



40 

 

 

 

Jonas banaliza aspectos importantes que uma ruptura com a família pode 

acarretar – os rituais de passagem. Essa questão sempre foi colocada aos entrevistados: 

como será, após sua conversão, a participação em cerimônias de batizado dos sobrinhos 

e parentes, casamentos, e principalmente “onde você vai ser enterrado? Jonas responde 

essa pergunta da seguinte forma: “eu quero que meu corpo seja transladado para Israel 

ou que seja enterrado em um cemitério judaico”. (Jonas, dados de entrevista). 

 Mahala, por sua vez, possuía um exemplo de família participativa que apoiou 

sua conversão – hoje está casada com um judeu. Ela era bastante atuante na comunidade 

judaica observada. Sempre promovia bazares, festas, feriados judaicos, além de ajudar 

na educação judaica das crianças. Ela se sentia judia e dizia que sua família é ótima, que 

todos se gostam muito e que sempre que ia a sua cidade natal visitava-os. Mesmo em 

festas religiosas, como o Natal, ela participava com os pais. Entretanto, essa mesma boa 

relação com a família a deixava angustiada, pois se sentia “meio traidora”:  

 

Quando eu me converter significa que minha mãe não é mais minha mãe? 

Significa também que não serei enterrada no mesmo jazigo da minha família? 

Quando eu comecei a fazer os estudos sobre a conversão eu fiquei com medo 

de contar. Me lembro que numa visita em casa, eu tirei a Magued David 

(estrela de David) do pescoço antes de entrar em casa. (sic) (Mahala, Dados 

de entrevista). 

 

Essa angústia ligada à ideia da revelação do processo de conversão é semelhante 

àquela experimentada pelos homossexuais quando confrontados com o momento de se 

revelar. Informar aos parentes leva ambos ao mesmo tipo de angústia, especialmente 

pela questão da transmissão da hereditariedade familiar; o homossexual, pela ausência 

de descendentes e, por parte dos futuros convertidos, o repúdio a seus ascendentes. 

No Canadá, foi posta a um Rabino ortodoxo uma questão de halachá: se, ao 

converter-se ao Judaísmo o indivíduo deve seguir todos os preceitos da Torá, todas as 

613 regras e os Dez Mandamentos, como ficaria a questão do quarto mandamento? Sim, 

pois se o Decálogo ordena que é um dever “honrar pai e mãe”, abandonar a religião dos 

pais e renegá-los, não seria por si só uma incongruência, se não uma transgressão da lei? 

O rabino respondeu então que, ao realizar a conversão, o indivíduo “renasce”, é um 

novo nascimento que envolve um novo nome, uma nova religião e uma nova família. 

Logo, a Lei de Moisés só valeria para ele a partir da conversão. A conversão, nesse 

sentido, é uma ruptura absoluta com a família e com a memória anterior. 



41 

 

 

A conversão oferece um novo nascimento, mas ao mesmo tempo evidencia a 

rejeição da memória familiar, o que, no caso das pessoas que possuíam uma boa 

relação, se torna mais desgastante, pois o indivíduo se sente traindo a memória da 

família. No caso de famílias ausentes, ou naquelas em que o indivíduo não se socializa 

bem, isso também é tenso, pois a família já estava rejeitada por ele antes da conversão. 

De qualquer forma, ambos os casos revelam a problemática das conversões e a violência 

que elas perpetram. 

 

1.5 Conversões por crença 

 

 A maioria das narrativas de conversão coletada para esta pesquisa mostra que é 

possível fazer uma leitura essencialmente religiosa dos percursos de conversão e que 

quase todos os convertidos entrevistados optaram pela conversão por estarem 

insatisfeitos com sua religião de origem e por discordar das respostas heurísticas 

fornecidas por seus líderes religiosos. Assim, se para o grupo anterior a problemática da 

filiação era o mote para uma mudança de destino, aqui, a crítica à religião de origem é o 

determinante nas relações estabelecidas nos percursos de conversão, trazendo em si 

mesma, problemáticas próprias. 

 

1.5.1 A questão da fé 

 

 Rebecca é uma empresária bem sucedida proveniente de uma família católica 

participativa. Sempre houve muita religiosidade na sua vida e na vida da família. A 

participação nas missas era semanal, bem como o culto aos santos e a prática de 

promessas para resolver causas mais complicadas: 

 

Eu sempre fui muito religiosa em casa. Tínhamos tudo: de primeira 

comunhão, até montagem de presépio (...) quando eu me aprofundava mais 

no Cristianismo é que eu via que certas perguntas não obtinham resposta. Eu 

perguntava para os padres nos catecismos: e a Santíssima Trindade, como é 

isso? São três pessoas numa só? (sic) (Rebecca, Dados de entrevista). 

 

 

 Daniel por sua vez, tinha um pai intelectual e uma mãe católica praticante. Foi 

iniciado em missas e solenidades cristãs. Entretanto, a presença do Cristo como o 

Messias e os dogmas católicos, como a virgindade de Maria, incomodavam-no: 



42 

 

 

 

Eu não entendia porque essa história de virgindade de Maria. Como é 

possível conceber virgem? E mais ainda, em que isso faz sentido? Eu 

perguntava e ninguém sabia me dizer. Foi quando eu comecei a ler as coisas 

do Judaísmo e vi que era muito mais racional. (Daniel, dados de entrevista). 

 

 

 As conversões ao Judaísmo analisadas mostram que os indivíduos se interessam 

em realizar o processo de conversão ainda na juventude, alguns antes dos 30 anos. É 

inegável o impacto da secularização das religiões no mundo contemporâneo e a forma 

como ela atinge os mais jovens e mais dispostos a buscar por respostas, mudar sua vida 

e refazer sua trajetória. 

 Observamos também, que um indivíduo que teve experiências de fé e que 

cresceu em uma religião normativa, como a Igreja Católica, possui uma predisposição 

maior para uma mudança no objeto de sua crença. Uma pessoa que aprendeu a adorar a 

Deus a partir do Cristianismo pode passar a adorar apenas o Deus único de Israel – que 

tecnicamente é o mesmo, muito mais facilmente do que uma pessoa que se diz agnóstica 

ou ateia, que teria que construir uma crença transcendental a partir do nada. 

 Por ocasião de uma abordagem feita a Yakov Rabkin – um judeu conservador e 

que segue a religião em todas as suas práticas e crenças – sobre a ética e a mística do 

Judaísmo e do Cristianismo, a seguinte questão lhe foi apresentada: para um garoto que 

foi socializado no Cristianismo, e seu aprendizado da religião foi ancorado à imagética 

dos santos, do crucifixo e da estatuária sagrada, essa profusão de imagens cria uma 

percepção de mundo diferente daquela de um menino judeu que aprendeu as orações a 

partir de ensinamentos em uma língua diferente de sua língua materna, e com uma 

concentração iconográfica centrada na Torá – um rolo de pergaminho que nem 

ilustração possui? 

 A resposta do professor a essa suposição, foi que o Judaísmo – pensado como 

uma religião apenas, e não como uma cultura, uma identidade, uma etnia, ou qualquer 

outra possibilidade plural – oferece a identificação ao indivíduo a partir de sua fé na 

Torá e em seus ensinamentos. Nessa perspectiva, não haveria sentido se identificar 

como judeu sem estar imbuído da religião: o Judaísmo é uma religião, e judeu é a 

aquele que segue essa religião. Não haveria nenhum tipo de essencialismo na identidade 

judaica do indivíduo e esta não poderia ser fornecida apenas por comidas típicas ou 

reuniões beneficentes em sinagogas. Essa visão conservadora talvez não tivesse sentido 

ou fosse considerada anacrônica, para um judeu laico, pois sua concepção de identidade 



43 

 

 

tem como lastro o convívio em grupo e as tradições – que paradoxalmente são tradições 

associadas à religião. 

 Um dos entrevistados, judeu de nascimento, pouco religioso, residente em 

Montreal, fazia questão que sua filha de 12 anos frequentasse as reuniões do grupo de 

jovens de sua comunidade judaica, e relatava que estava tendo problemas com a garota 

devido à rebeldia que se iniciara há pouco tempo. Essa rebeldia era atribuída pelo pai a 

seu afastamento da comunidade judaica. Era por isso que ele insistia na sua presença no 

grupo de jovens, pois seria ao voltar para o convívio com os judeus que ela “se 

consertaria”.  

 Essa fala é bastante intrigante, pois se a identidade judaica foi transmitida de 

forma matrilinear, se o pai e a família da menina são laicos e não organizam suas vidas 

pela contemplação religiosa judaica e se dizem judeus culturais, em que a presença da 

menina no meio de um grupo de jovens também laicos poderia “consertá-la” da 

rebeldia, e mais ainda, fornecer-lhe a judaicidade perdida?  

 Ao analisar esse caso, o professor Rabkin reafirmou que a identidade judaica é 

construída a partir da Torá e das regras religiosas, senão, como se dizer judeu? Ele acha 

que conviver com um grupo de jovens judeus pode ser sim importante para a garota, 

desde que a religião e a fé nas verdades da Torá sejam a pauta da reunião. Em seu livro: 

Judeus contra judeus – a história da oposição judaica ao sionismo, ele diz que: “o 

Judaísmo não depende dos judeus para existir, mas os judeus, sem o Judaísmo, 

desapareceriam”. (RABKIN, 2009: 20) 

Voltando aos convertidos, a situação daqueles que procuram o Judaísmo pelo 

questionamento de sua fé de origem é uma situação de ambiguidade que tem um duplo 

efeito: conversão e apostasia (DÉCOBERT, apud TANK-STORPER, 2011:51). Assim 

como aqueles que se convertem devido a uma ruptura com a filiação de origem, os 

convertidos por crença desenvolvem um discurso que problematiza e justifica a 

apostasia.  

Alguns autores legitimam essa visão, como Lenoir (1999) ao mostrar a 

conversão de franceses ao Budismo e suas falas frequentes sobre os rigores do 

dogmatismo católico se opondo ao racionalismo e a tolerância do Budismo.  

Na mesma direção, o trabalho de Daynes (1999) sobre os convertidos ao Islã que 

insistem no fato de que, sendo a religião da última revelação, englobando as duas 

precedentes – Judaísmo e o Catolicismo, o Islã seria a realização das duas religiões 

incompletas.  



44 

 

 

Campos e Gusmão (2013), ao argumentarem sobre o caráter de ruptura nas 

conversões dos grupos pentecostais da Igreja Universal do Reino de Deus no Brasil e a 

necessidade de legitimar a identidade religiosa escolhida em detrimento da antiga 

crença, dizem que: 

(...) no tocante às experiências de conversão religiosa aos grupos 

pentecostais, em especial à IURD, a antropologia da religião precisa 

reconhecer que muito embora haja uma dimensão processual nesta 

experiência, aquele que se converte a vivencia como transformação radical. 

É, portanto, esta dimensão ontológica que coloca a ruptura como ordenador 

lógico do processo de mudança. (CAMPOS E GUSMÃO, 2013:63). 

 

Em todos os casos, as narrativas procuram resolver a culpa da apostasia ao 

integrar-se num percurso coerente que permita ao neófito conciliar o que ele era e o que 

ele se tornou, aquilo no que ele acreditava, com aquilo que ele crê agora. A operação 

então é dupla: afirmar que sua escolha é a mais coerente e sensata (o Cristianismo é 

cheio de contradições) e, de outro lado, integrar sua transformação numa estrutura de 

sentido histórico (o Judaísmo é mais universal). 

 Não se trata de negar a transformação, de negar a renúncia, mas de afirmar que 

ele nada fez além de aceitar uma crença sublime que pedia para se revelar. E é no caso 

inverso ao Islamismo, que se advoga como a religião da revelação final, que o 

convertido ao Judaísmo se apega para justificar sua escolha por essa religião: o caráter 

de primeira religião monoteísta, a mais “autêntica”. (TANK-STORPER, 2007:52). 

É exatamente o caso de Rebecca – aquela que sentia desconforto pelo 

Catolicismo devido ao dogma da Trindade, e, ao optar por uma religião “pura”, 

“despoluída” dos arranjos do Cristianismo, pode se encontrar na sua verdadeira 

“essência” latente que era o Judaísmo. A equação elaborada por Rebecca seria então: 

Cristianismo obscuro - Trindade inaceitável = Judaísmo racionalista. 

Tank-Storper (2007) sublinha que: 

 

A crença cristã é aqui julgada misteriosa, obscura, inacreditável... Assim, o 

judaísmo pode encarnar, notadamente em sua versão racionalista, uma visão 

alternativa crível e racionalizada dos princípios éticos do cristianismo. 

(TANK-STORPER, 2007: 53) 

 

 

 

 

 

 



45 

 

 

1.5.2 Descrença com as instituições 

 

 Aqueles que se convertem ao Judaísmo, em geral apresentam duas críticas 

recorrentes à sua religião anterior: 1) crenças duvidosas e, 2) críticas à postura de seus 

representantes. 

 Shlomo - convertido entrevistado - possuía mais de 40 anos quando se 

converteu. Sua mulher não se envolveu na conversão e ele realizou todo o percurso 

sozinho. Intelectual, chegou a publicar um livro sobre o Cristianismo. Sobre sua antiga 

religião ele fazia duras críticas “A igreja católica não é verdadeira. Desde suas origens 

ela insiste em promulgar a paz, a vida modesta e a caridade. Não vejo nada disso. A 

igreja é rica, corrupta e não se sustenta enquanto proposta. Não dá pra confiar”. 

(Shlomo, dados de entrevista). 

 

 Outro crítico do Cristianismo é Samuel. Junto com sua mulher e filho, ele se 

converteu ao Judaísmo e, ao conseguirem os papéis de imigração, se mudaram para 

Israel. Ele também fazia críticas contundentes à sua religião anterior e aos padres de sua 

antiga paróquia. Durante uma aula do curso de hebraico, ele contou que “não suportava” 

mais seus vizinhos, pois esses insistiam em convidá-lo para novenas e para procissões. 

Ele os chamava de “adoradores de gesso”, numa referência às procissões e ao uso das 

imagens dos santos, sagradas ao Cristianismo e emblemas de idolatria para o Judaísmo. 

 São perfeitamente compreensíveis essas críticas depois do que foi exposto 

acima. Faz bastante sentido que um indivíduo que esteja se convertendo a outra religião 

critique a anterior. Isso garante aquela dimensão afirmativa da conversão. Ao afirmar 

sua adesão à mensagem ética do Judaísmo, ele legitima sua ruptura com a “corrupção” e 

a poluição perpetrada pelo Cristianismo. 

 

1.6 Sentir-se diferente 

 

 Junto com esses registros problemáticos relatados acima, acrescenta-se também 

um terceiro motivo: o sentimento de estranheza com sua religião e com seu meio 

familiar de origem. 

 Clementine, imigrante em Montreal, se converteu ao Judaísmo no Canadá, numa 

sinagoga liberal, onde as festas religiosas são realizadas de acordo com a tradição, e a 



46 

 

 

prática do shabat é observada. Clementine, como imigrante, longe da família e confusa 

com todas as novas realidades que vivia, sentia uma ponta de estranheza: 

 

Eu estudei em uma escola interna na Bulgária, longe dos meus parentes em 

uma pensão, por muito tempo. Eu sempre fui de esquerda e estava sempre 

presente em movimentos sociais. Meus pais eram comunistas, mas oprimiam 

seus funcionários. Eu tinha vergonha deles e me sentia diferente deles. Eu 

não entendia muito bem o sentido de família. (Clementine, dados de 

entrevista). 

 

 Nesse caso, esse sentimento pode ser proveniente de um duplo 

“desenraizamento” - familiar e social. A jovem búlgara se sente estranha, desenraizada, 

sozinha e com uma identidade religiosa nova - que ela escolheu e gosta - e esse 

sentimento a faz se identificar com todas as minorias. Ela milita na causa negra, na 

feminista e na homossexual (mesmo não sendo negra nem homossexual), além de ter 

um ponto de vista político simpático às esquerdas e desprezo pela direita “burguesa”. 

 Essa forma de protesto social pode ser uma maneira de exprimir e de simbolizar 

o sentimento íntimo de marginalidade: a identidade que ela constrói e reivindica por 

meio de seus engajamentos, é precisamente uma identidade marginal:  

 

O sentimento de estranheza sentido pelos futuros candidatos concerne tanto 

na sua inscrição familiar ou religiosa, como na sua inscrição social, e pode se 

traduzir e se exprimir por um engajamento e uma identificação de todas as 

formas com uma identidade minoritária. (TANK-STOPER, 2007: 57) 

 

 No caso dessa jovem, estamos de frente com uma problemática identitária total, 

mesclando a filiação (vergonha dos pais burgueses), a identidade religiosa (ex-cristã) e a 

identidade nacional (imigrante búlgara), que fez nascer aquilo que ela chama de 

sentimento de estranheza de si mesma. 

 

1.7 Identificação com o Judaísmo 

 

 As narrativas referentes às tensões colocadas acima (filiação e crença religiosa 

problemática, desenraizamento e sentimento de estranheza) não podem, de nenhuma 

maneira, constituir um elemento explicativo do processo de conversão. Se, com essas 

narrativas, os convertidos experimentam certas tensões, hesitando constantemente entre 

os registros afirmativos e problemáticos existenciais, impõe-se a nós, pesquisadores, 

uma grande prudência interpretativa. 



47 

 

 

 Filtradas pela memória, passadas pela peneira de uma necessidade “narrativa”, 

que, segundo as palavras de Paul Ricoeur (1990), transforma as contingências de 

existência em destino, essas narrativas, pelo conteúdo delas mesmas, nos interditam 

metodologicamente de transformar esse emaranhado de significados em um modelo 

explicativo. O máximo que essas tensões desveladas pelas narrativas podem nos 

permitir é seguir os arranjos simbólicos ligados ao giyyur, caracterizadas como 

renegociações de transmissão (que tratam da filiação ou da socialização religiosa 

herdada).  

 As tensões familiares podem ser colocadas como um fator que favorecesse o 

processo para a conversão, enquanto que as críticas ao Cristianismo podem ser 

utilizadas como um meio de aliviar a culpa associada com a apostasia. 

 Outro motivo de prudência na interpretação, e talvez o mais importante, é que 

tensões ligadas aos pais, violência familiar, conflitos com parentes ou parentela, dúvidas 

religiosas etc., podem ser resolvidas de inúmeras outras formas que não seja a 

conversão ao Judaísmo. Numerosos são os casos de indivíduos que rejeitam o 

Catolicismo e se sentem à vontade sendo ateus ou agnósticos, estando à milhas de 

distância do Judaísmo. Mesmo as tensões familiares ou religiosas nos permitindo 

compreender essas trajetórias de conversões, elas não constituem a explicação principal. 

Isso é, na melhor das hipóteses, um terreno fértil para uma busca existencial ou 

espiritual, que poderá ou não levar ao Judaísmo. 

 Devemos atentar para aquilo que Pierre Bourdieu fala sobre as histórias de vida: 

 

Falar de histórias de vida é pressupor ao menos, e isso não é nada, que 

a vida é uma história e que, como no título do livro de Maupassant – 

Une vie: a vida é inseparavelmente todos os eventos de uma existência 

individual concebida como uma história da vida e a narrativa dessa 

história. É o mesmo que diz o senso comum, ou seja, a linguagem 

ordinária, que descreve a vida como um caminho, uma estrada, com 

seus cruzamentos, suas armadilhas, suas emboscadas, ou como um 

caminhar; quer dizer, um caminho que fazemos e que estamos a fazer, 

um curso, uma passagem, uma viagem, um percurso orientado, um 

deslocamento linear, unidirecional, comportando um início, as etapas 

e um fim da história. (BOURDIEU, 1986:69). 

 

 As narrativas de conversão se constroem efetivamente como percursos 

orientados, deslocamentos lineares, unidirecionais, como se, do início ao fim de sua 

vida, os futuros convertidos tendessem invariavelmente a esse ponto. Raramente são 

relatados possíveis desvios, renúncias. Pela lógica mesmo do discurso, os registros 



48 

 

 

problemáticos são elevados a registros causais. Desconfiar dessa “ilusão biográfica” é 

evitar uma análise causal do problema. Tensões, sem dúvida, existem, mas elas não 

seriam resolvidas na conversão. Compreender o processo então é reconstituir o 

caminho. (TANK-STORPER, 2007:17) 

 Entretanto, se nos mantivermos extremamente cautelosos em relação ao 

determinismo, podemos perder toda e qualquer pretensão analítica, pois não há nada a 

compreender, não existe uma lógica a ser seguida. Se nos convencermos de que todos 

aqueles que se convertem ao Judaísmo possuem alguma questão psicológica, mal 

resolvida, não há nada a se fazer e não há necessidade alguma de discutir a conversão na 

Antropologia. 

 Nesta parte do trabalho, os dados empíricos serão analisados sob uma 

perspectiva que não entende a conversão nem como o resultado de causas 

determinantes, nem como percursos aleatórios. A princípio, adotaremos a hipótese de 

que as problemáticas já analisadas são significantes, que elas exprimem as tensões 

vividas, e que podem ser pensadas como princípios de ação. Aceitaremos também a 

hipótese de que o caminho percorrido para a conversão pode ser cumprido em razão de 

certas lógicas que, sem serem necessariamente causais, podem ser dinâmicas ou 

sinérgicas. O que resta para se conhecer é, de um lado, o caminho percorrido, e de 

outro, a dinâmica utilizada para tal. 

 As descrições etnográficas das sinagogas pesquisadas servirão para que se 

conheçam as instituições que os candidatos à conversão procuram para realizarem o 

ritual. É sabendo da receptividade e das instruções oferecidas pelas instituições que 

poderemos perceber as dinâmicas associadas ao percurso de conversão. 

 

 

   

 



49 

 

 

 

2 HISTÓRIA E ETNOGRAFIA DAS COMUNIDADES 

PESQUISADAS 

 

O propósito deste capítulo é demonstrar, por meio da descrição etnográfica das 

comunidades judaicas pesquisadas, o locus em que o pretendente à conversão conviverá 

depois de formalizado seu processo de conversão. Uma explanação sobre a história das 

congregações, bem como uma descrição de sua estrutura, poderão facilitar o 

entendimento da vida judaica que se estabelece nesses sítios. “Não existe conversão sem 

uma vida judaica, e uma vida judaica se estabelece na comunidade”, diriam os rabinos.  

 Optamos por descrever, quando possível, a primeira incursão em cada uma das 

comunidades pesquisadas, a fim de propiciar uma visão do método etnográfico, do grau 

de amplitude do olhar antropológico, bem como da análise dos fatos que se sucedem 

durante os eventos.  

 O capítulo foi organizado sobre dois eixos comparativos: o primeiro agrupa as 

congregações pelas semelhanças em sua forma de organização institucional – Fortaleza 

e Brasília; o segundo abrange as outras duas sinagogas – Recife e Montreal – que se 

assemelham pelos seus mitos de origem.  

Fortaleza e Brasília estão na categoria de “tradição inventada” (HOBSBAWN: 

1984). Essas duas congregações contam suas histórias a partir da chegada de um 

pequeno número de pessoas que se estabeleceram nessas cidades, se reconhecem judias, 

e que, a menos de cinquenta anos, se reúnem em assembleia.  

O registro que organiza as falas sobre a fundação das duas comunidades se 

estabelece na crença de que os judeus organizam-se formalmente em congregações, nas 

cidades de destino, por uma necessidade de agrupamento dos indivíduos e também para 

interagirem com as outras instâncias judaicas. É um discurso de pertencimento e 

reconhecimento. 

 As outras duas comunidades judaicas – em Recife e em Montreal – contam sua 

história a partir de mitos históricos que remontam ao período de colonização desses 

países e à Segunda Guerra Mundial, como a invasão holandesa em Pernambuco, o 

descobrimento do Canadá, perseguições religiosas na Europa que resultaram em levas 

de refugiados. A construção desses mitos é estabelecida sobre um discurso de memória 



50 

 

 

e de continuidade permeadas pelas noções de povo, auto-ajuda, imigração e 

hereditariedade.  

 É por meio desses discursos de pertencimento e contextos históricos de 

formação identitária dessas comunidades que os candidatos à conversão irão aprender 

como se tornar judeu. A descrição do cenário das sinagogas e algumas de suas 

particularidades vão compor o pano de fundo onde os candidatos à conversão irão atuar.  

 Sobre a congregação de Fortaleza, a descrição da primeira visita à sua sinagoga 

foi mantida na íntegra. Primeiro, porque ela revela o deslumbramento do antropólogo 

com seu primeiro campo de pesquisa; segundo porque, dessa maneira, pode-se 

acompanhar a evolução do pesquisador em termos de relativismo e de aprofundamento 

no objeto de pesquisa.   

 O capítulo descreverá dois eventos religiosos e sociais significativos da vida 

judaica: o kabalat shabat e o Yom Kipur. Está explicitado o porquê da escolha desses 

dois “eventos comunicativos”, na sessão que fala sobre Recife. A descrição é 

entremeada pela análise dos dados que permitiram abstrações, o que tornou o texto mais 

atrativo e dinâmico.  

 

2.1 Fortaleza  

2.1.1 Sociedade Israelita do Ceará  

 

Em Fortaleza, até o ano de 1993, não havia uma organização que representasse a 

coletividade judaica de forma institucional e religiosa. O surgimento da Sociedade 

Israelita do Ceará (SIC) é atribuído a Efraim. Esse Senhor é israelense, radicado nos 

Estados Unidos, onde foi Rabino por oito anos. É filho de Rabino ortodoxo. Chegou a 

Fortaleza no início da década de 1990, e depois de procurar a comunidade judaica e não 

conseguir localizá-la colocou um anúncio nos jornais da cidade convidando possíveis 

interessados em participar de uma festa religiosa judaica que seria conduzida por ele. 

Algumas pessoas apareceram para essa reunião. A partir desse primeiro encontro, elas 

passaram a se reconhecer como judeus na cidade, e começaram a se reunir de forma 

sistemática, com o intuito de criar uma sinagoga em Fortaleza, fortalecer a religião e a 

presença judaica em Fortaleza. Após a festa de Chanuká, realizada em um hotel da 

cidade, e considerada como a data de fundação da SIC, as reuniões começaram a ser 

mais frequentes e foram iniciadas as discussões para a criação de uma sociedade 

israelita e os moldes em que isso aconteceria.  



51 

 

 

 Durante essas reuniões, alguns problemas surgiram, entre eles, dúvidas sobre em 

que ritos seriam realizados os serviços religiosos. Alguns queriam que esses serviços 

fossem no rito askenazi, e outros que fossem professadas pelo modo condizente ao rito 

sefaradi. Segundo a fala de uma informante que estava presente nas reuniões iniciais, 

algumas pessoas se pronunciaram e as discussões foram contundentes. Manifestando-se 

contra essas diferenças em um local tão pequeno e, temendo os riscos que poderiam 

gerar ao projeto de criação de uma sinagoga na cidade, Tsépora, relatou em entrevista: 

 

Foi inclusive na segunda reunião na casa do Samuel, quando começou a se 

cogitar o nome da sinagoga; ele (certo Sr. Absalon) queria fazer da sinagoga 

uma sinagoga sefaradi; aí eu dei um pulo e eu disse que isso não existe aqui, 

que não seja nem só sefaradim e nem só askenazim, porque eu já tinha a 

experiência de Israel desse confronto; eu achei que tão poucas pessoas é um 

absurdo fazer uma sinagoga sefaradi ou askenazi. Que fosse uma sinagoga 

sem pender para nenhum lado. (sic) (Tsépora - dados de entrevista). 

 

 Assim, acalmaram-se os ânimos e optou-se por uma sinagoga que contemplasse 

os dois ritos. 

 Uma das necessidades primárias da nova congregação era a legitimação de um 

espaço físico para os encontros, pois nas casas das pessoas era difícil e em hotéis, 

inviável. Uma pequena sala comercial que pertencia a um dos participantes fundadores, 

emigrante da cidade de Manaus, foi cedida como a primeira sede da sociedade,  “E é 

isso... se resolveu a alugar uma sala, o Sr. Gurion cedeu a sala e num instante se 

abriu”.(sic) (Tsépora - dados de entrevista).  

O local era no bairro da Aldeota, na Rua Santos Dumont esquina com a Rua Rui 

Barbosa, local com grande fluxo de comércio. Esse local foi visitado para uma 

descrição etnográfica apenas uma vez, quando do início da pesquisa
4
. Eles tinham se 

mudado para uma nova casa havia apenas uma semana, por isso, nunca entrei nesse 

local. Apenas a observei de fora. 

A sala está localizada em uma galeria de lojas comerciais. O cruzamento da rua 

é bastante barulhento e o movimento de outras lojas é constante. A porta de entrada 

possui uma janelinha de vidro permitindo uma visão do interior da sala, que possuía 

aproximadamente uns 5m quadrados. Não havia nada ali que pudesse ser associado a 

um templo religioso; nem símbolos, nem marca de mezuzá na porta, nada. No lado 

direito da porta, havia um cartaz da imobiliária dizendo que o imóvel estava para alugar. 

                                                 
4
 É importante esclarecer, que o início da pura curiosidade antropológica, coincidiu com a época em que 

essa sociedade tinha apenas cinco anos de formação e ninguém sabia de sua existência.  



52 

 

 

Ao procurarmos a imobiliária foi-nos informado que os antigos locatários haviam 

deixado o endereço do novo local de encontro.  

O endereço era de uma casa situada em um bairro chamado Dionísio Torres, 

com características de bairro residencial. A rua em que funcionava a sinagoga estava há 

três quarteirões de uma avenida bastante movimentada chamada Av. Antônio Sales. 

Essa avenida atravessa uma parte da cidade, passando por bairros periféricos, pelo 

centro de Fortaleza até quase chegar à Praia do Futuro, no outro extremo da cidade. A 

rua da sinagoga - chamada Carlos Vasconcelos atravessa a avenida citada acima. Nessa 

rua existe grande concentração de botequins, bancas de jogo do bicho, borracharias, 

crianças na rua, cães perambulando e não muita iluminação. 

 A casa usada como sede ficava quase de esquina, defronte a um pequeno edifício 

de clínicas. Possuía um pequeno portão lateral de madeira em um muro “branco-

mofado”. À sua direita, um portão de garagem, também de madeira com um aclive para 

eventuais entradas de carros ou estacionamento. Esse portão raramente era aberto, pois 

usavam a garagem como parte da área de convivência depois dos serviços religiosos. A 

casa não tinha uma cor definida, algo como um “rosa velho” ou ocre. Na fachada, 

apenas o número da casa 2.555 em letras de metal e uma pequena pichação no portão da 

garagem, mas nada com conotação agressiva ou antissemita, apenas uma pichação 

urbana. 

 Externamente, nada identificava a casa com um templo religioso judaico. Nada 

de estrelas de David, candelabros ou placas com o nome da entidade. A casa, por 

ocasião dessa incursão, estava vazia. 

 O porteiro do edifício de clínicas de ficava em frente disse que ali se reuniam 

pessoas na sexta-feira. Ele não falou, em nem um momento, que eram “judeus”. 

Perguntamos se os homens usavam barba, kipá ou algum diferencial no vestir. Ao dizer 

que não, fez-nos inferir que a comunidade possivelmente existente ali, não seria 

ortodoxa. Afirmou também que, normalmente quando havia alguma reunião, davam-lhe 

bocados de bolos, biscoitos e refrigerantes. 

 Na sexta-feira, imaginando que os frequentadores estariam ali reunidos para o 

kabalat shabat, às 18h, retornamos ao local. Entretanto, o serviço só viria a começar às 

18h50min. Entramos pelo portão lateral temendo ante a possibilidade de que um erro ou 

um posicionamento equívoco viesse a causar algum constrangimento ou má impressão. 

  Ao contrário de religiões, como as congregações de orientação cristã, católicos 

e neopentecostais, ou mesmo as comunidades religiosas afro-brasileiras, que primam 



53 

 

 

por acolher e abrigar com relativa facilidade novos membros e participantes para suas 

comunidades, o Judaísmo posiciona-se contra o proselitismo religioso e, às vezes, os 

participantes tomam atitudes hostis, ou no mínimo indiferentes, em relação aos goim e 

aos recém-chegados. Apesar de tolerarem sua presença – posto que um templo religioso 

seja um local público, é muito difícil chegar sozinho sem ser levado pela mão de um 

“deles”. 

 Pelo portão lateral, Francisco, o porteiro “não judeu”, recebia as pessoas com um 

meneio de cabeça, um boa noite e nada mais. Francisco era jovem, cerca de 20 anos e 

parecia indiferente ao trabalho que desempenhava, dado os movimentos mecânicos e 

rotineiros que fazia. 

 O relato a seguir, será feito na primeira pessoa, a fim de que seja melhor 

percebida a relação entre o pesquisador e seu objeto. 

 No jardim, sob um pé de sirigüela, brincava sozinho um garoto louro. Foi o 

primeiro judeu que se apresentou a mim na sinagoga de Fortaleza: Azazel. Na pequena 

garagem se acomodavam kipot e sidurim, sobre uma pequena estante, para os fiéis que 

chegavam. A mulher loura, mãe de Azazel, aparentava cerca de 30 anos, e possuía um 

olhar esquivo e desconfiado. Veio até mim e perguntou-me o que queria ali. 

Posteriormente, descobri que seu nome era Jezebel e que era médica. Disse-lhe que 

gostaria de falar com o Rebe, ainda titubeando com relação ao termo hebraico (aliás, 

Rebe é uma palavra em iídiche e significa Rabino), mas querendo salientar o caráter 

científico que me impulsionava até ali. Ela me disse que ele demoraria um pouco a 

chegar e que eu o aguardasse. Perguntou-me se eu era judeu. Eu disse que não. 

Perguntei-lhe então, se podia aguardar pelo diretor de cultos na sinagoga. Ela me olhou 

nos olhos e disse que não. Sugeriu-me que o esperasse lá fora. Fiquei então sentado 

debaixo da árvore conversando com Azazel sobre brincadeiras, escolaridade – soube por 

ele que existia uma escolinha na sinagoga. 

 Dentro de pouco tempo começaram a chegar os primeiros fiéis para a espera do 

shabat. Percebi certa suntuosidade nas vestes, cabelos e olhares. Uns dois homens 

vestidos de terno, vários em manga de camisa, com pulseiras e relógios dourados. As 

mulheres trajavam vestidos bem cortados e algumas ostentavam joias no pescoço, 

orelhas e dedos. É muito comum entre elas, o uso da estrela de David em forma de 

pingente ou broche, e de outro berloque com a palavra “Chai”. A palavra que significa – 

“vida” é representada pelas letras “chei” e “youd”, do alfabeto hebraico e são 

confeccionados em madeira, ouro, prata, jade, ou incrustada com pedras preciosas. A 



54 

 

 

indiferença com que passavam por mim era minimizada apenas por meneios de cabeça 

(de alguns), olhares de curiosidade (de outros). Nenhuma fala. 

 Quando chegou, Mordechai, diretor de cultos, estava com uma kipá de veludo 

vermelho. A cor do solidéu varia muito e seu uso não atende a um preceito religioso, 

mas sim a um costume. O único interdito é que as kipot confeccionadas em couro não 

devem ser usadas no Yom Kipur – Dia do Perdão, pois o uso desse material é vetado aos 

fiéis nessa data. Mas a kipá de Mordechai era a única vermelha, o que me despertou 

curiosidade, como se essa cor fosse uma prerrogativa sacerdotal ou algo assim, o que 

não é verdade. O condutor de cultos era um homem de 36 anos de idade, médico, 

paulista. 

 Apresentei-me e nesse momento ele foi cordial. Disse-me que não era Rabino, e 

sim Chazan. Contei-lhe os motivos que me levaram até ali e todos os périplos passados 

para encontrá-los. Ofereci um livro sobre arte judaica à biblioteca da SIC. Entreguei-lhe 

meu cartão e perguntei se haveria algum constrangimento em assistir ao serviço 

religioso daquele dia. O Chazan tomou o cartão entre os dedos, olhou-me, leu o nome (e 

o sobrenome) e perguntou-me: “- Você é judeu?” Respondi-lhe que não. Ele não 

esboçou nenhuma expressão. Quanto à pesquisa, disse-me que a princípio não via 

problema algum, e que a decisão de “deixar ou não”, não cabia a ele, pois não era nem o 

presidente da SIC. No entanto, concordou em marcar uma entrevista para conversarmos 

um pouco e inteirar-me da situação da comunidade. Quanto a participar do serviço 

religioso de kabalat shabat, ele me autorizou sem problemas, desde que usasse uma 

kipá. A primeira kipá que usei era azul com bordados dourados confeccionada em 

cetim. Para minha inexperiente cabeça era complicado equilibrá-la, forçando-me a uma 

postura corporal mais rígida e um pouco tolhida nos movimentos, além de certo receio 

em deixá-la cair. Seria um “sacrilégio”? Novamente fui salvo pelo pequeno Azazel. 

Pouco antes do ventilador de teto arrancar minha kipá, a de Azazel caiu. O que pude 

perceber foi a naturalidade com que o pequeno apanhou o solidéu, beijou-o e o 

recolocou na cabeça. Foi exatamente o que fiz. Entrei em um recinto religioso judaico 

pela primeira vez na vida. Sabia que deveria beijar a mezuzá na entrada da sinagoga, 

mas não sabia que os homens – e os garotos acima de 13 anos, se sentariam em lados 

diferentes das mulheres. Essa prática (Mechitzá) se dá devido à separação que o 

Judaísmo faz dos dois sexos, pois segundo um rabino ortodoxo de São Paulo que visitou 

a cidade, a mulher “tira” a atenção dos homens durante as orações.  



55 

 

 

Em sinagogas de orientação conservadora e ortodoxa, os judeus colocam treliças 

de madeira como biombos entre as fileiras e em alguns casos de sinagogas muito 

grandes e de dois andares, as mulheres ficam em pisos diferentes. 

 

 (Mesa de Kabalat Shabat da SIC: 1998. Foto: Abel de Castro) 

Sentei em uma cadeira e observei o que estava em torno de mim: duas velas 

assentadas em castiçais, cujos pés eram adornados com estrelas de David em miniatura, 

ardiam em cima de uma pequena mesa, junto com uma garrafa de vinho kasher, um 

cálice para o kidush e uma menorá. 

 Quando o chazan subiu ao púlpito, envolvido em seu talit longo, e iniciou o 

serviço religioso fiquei completamente atordoado com o som da língua hebraica. A 

primeira oração é um canto de entrada convocando os fiéis a entrarem no recinto para o 

início do serviço. Na segunda oração, uma mulher é convidada para fazer a “habrará 

das velas”, preferencialmente uma mãe judia.  

Praticamente em todas as vezes que presenciei a “benção das velas” na SIC, o 

Chazan chamava sempre a mulher mais velha presente, mormente uma judia de 

 
 

 

 



56 

 

 

nascimento, para fazer a habrachá. As velas são acesas durante os serviços religiosos 

representando as ações de lembrar e perpetuar a tradição judaica.  

No que tange a relações de parentesco, a tradição judaica é matrilinear, ou seja, a 

linhagem é considerada a partir do fato de o indivíduo ter nascido de um ventre judaico. 

Em outras culturas nômades, como a dos ciganos, também se observa essa prática. São 

as mulheres que costuram e amarram a cultura entre os mais jovens. Reproduzem e 

representam tradições familiares. É na comida, nos hábitos cultivados no dia-a-dia, que 

se estabelece uma determinada forma de representação cultural.  

A “mãe judia”, estereótipo da mãe protetora e enérgica com os filhos, é também 

uma derivação dessa figura e da dicotomia judaica de se pensar por analogia. A mãe 

judia é representada como aquela que oferece/toma, ama/odeia. Sua obrigação religiosa 

inclui ações como: exigir que os filhos aprendam o hebraico, obrigá-los a estudar as 

leis, acender as velas em casa, preparar pratos tradicionais. Ao mesmo tempo, é a mãe 

carinhosa e amável. Suas ações oscilam entre o bem e o mal, o certo e o errado, o justo e 

o misericordioso, ações presentes na ética e na lógica judaicas. 

 Hannah, uma judia convertida que morou em Israel e em Nova York, fala 

fluentemente o hebraico e o inglês. Ela é casada com um israelense e mãe de duas 

meninas. Conversando sobre os “papéis da mãe judia”, ela me disse a seguinte 

afirmação sobre o ensino da língua hebraica em casa: 

 

É uma vergonha! Você acredita que eu não falo em hebraico com as 

meninas? Quando elas eram menores estavam até aprendendo algumas 

palavras, mas hoje em dia...mas também a gente não tem tempo, é só 

correndo. Mas eu vou ensiná-las, isso não pode continuar! (Hannah - dados 

de entrevista). 

 

 Hannah sabe da importância do ensino para as filhas e para a tradição, no 

entanto se sente negligente com isso e escamoteia a situação culpando a falta de tempo e 

a correria cotidiana. No entanto, ela é professora particular de hebraico e ministra aulas 

para os participantes da SIC. 

 Na SIC, algumas passagens da liturgia do kabalat shabat são lidas em 

português, mas a maioria das orações é cantada em hebraico bíblico. Em minha primeira 

visita, fiquei observando o transcorrer das orações e percebi que todos os presentes 

usavam sidur e eu não. Quando senti que seria interessante ter um livreto para 

acompanhar as rezas, me senti constrangido em sair do salão de orações e buscar por 

um. Não sabia se devia (ou podia) sair no meio da “reza”. Mesmo assim levantei-me e 

fui buscar meu livreto.  



57 

 

 

 O livreto utilizado pela congregação é uma síntese do Sidur completo. O Sidur 

completo é um livro que contém as orações do serviço vespertino de shabat, realizado 

na sexta-feira à noite (kabalat shabat), do serviço matutino de sábado (shacharit), além 

da liturgia para Yom Tov (dias de festa). Esse livro possui 310 páginas, conforme a 

edição consultada
5
. A edição sintetizada que a SIC utiliza tem 73 páginas e é uma 

publicação da Associação Religiosa Israelita do Rio de Janeiro (ARI), organizada e 

escrita pelo Rabino Henrique Lemle e atualizado pelo Rabino Roberto Graetz, no ano de 

1986. Algumas orações são suprimidas, como trechos da canção lechá-dodi e do kadish, 

devido à orientação religiosa da congregação ser liberal. Com isso, o livro se torna mais 

leve e de fácil manipulação. Alguns participantes possuem um Sidur Completo em casa 

e a SIC também possui alguns exemplares. No entanto, o material utilizado na sinagoga 

de Fortaleza para o serviço de Kabalat Shabat era o da ARI.  

 No livreto as orações são impressas em hebraico bíblico – que é diferente do 

hebraico coloquial falado hoje em dia no Estado de Israel. Na versão utilizada pelos 

participantes da SIC, as letras hebraicas são impressas com as negudot, sinais gráficos 

que vocalizam certas letras e facilitam a leitura para os não fluentes no idioma. 

 A impressão da brochura é em papel chamex com capa em bicromia (azul e 

vermelho) plastificada. As orações são impressas da seguinte forma: são grafadas em 

hebraico, na primeira página, seguidas da transliteração dos caracteres hebraicos, para 

os fiéis poderem acompanhar a melodia dos cânticos. Em seguida, vem a tradução dos 

trechos para o português. Desse modo, o leitor dispõe de três possibilidades para 

participar dos serviços religiosos: ler em português, cantar na forma transliterada e 

acompanhar (ou ler) os caracteres do Alefbeth – alfabeto hebraico. 

 Nas línguas latinas, germânicas, eslavas ou escandinavas, os leitores manipulam 

seus escritos passando as páginas e acompanhando a leitura da direita para a esquerda. 

No idioma hebraico, assim como no árabe, no aramaico e no persa, os livros são 

manipulados da esquerda para a direita. Isso me causou estranhamento – o que não 

passou despercebido aos olhares furtivos da audiência. Ao encontrar a página que se 

encontrava o Chazan, passei a acompanhar as orações da melhor maneira que pude: 

olhando o transliterado, percebendo as traduções e observando os caracteres semitas à 

minha frente. 

                                                 
5
 FLIDLIN, Jairo. Sidur de Shabat e Yom Tov. Nova Stella, São Paulo, 1991. 



58 

 

 

 O Chazan, ao conduzir o culto, orienta os fiéis sobre o número da página e sobre 

a oração ou salmo que está sendo dita, assim como diz quando se sentar e quando 

levantar-se. No entanto, durante o canto Lechá Dodi, os fiéis se levantam no meio da 

última estrofe da canção, se viram para a porta de entrada para saudar o shabat – visto 

por eles, nesse momento, como uma noiva chegando ao casamento. A saudação é feita 

levantando-se da cadeira e fazendo uma vênia com a cabeça e dobrando os joelhos em 

direção à porta de entrada. Quando todos se levantaram e se viraram na minha direção 

(eu estava perto da porta) fiquei sem ação! Levantei-me como eles e saudei pela 

primeira vez a chegada do shabat. 

 O serviço religioso transcorreu. Chega a hora da Amidá, a grande oração. Nesse 

momento, todos oram em pé, de frente para a Arca da Aliança. Alguns (poucos) rezam 

segundo as prescrições bíblicas de orar com o corpo e a alma, segurando o livreto com 

as mãos e balançando o corpo para frente e para trás, ou para os lados, fazendo vênias e 

genuflexões. Percebi que as mulheres são menos adeptas dessa forma de orar que os 

homens. 

 Depois da Amidá realizam o kidush. O kidush é uma benção de santificação do 

vinho, em sinal de agradecimento a Deus pelo fruto da videira, pela chegada do Shabat 

e pela aliança de Deus com o povo eleito. Esse ritual em outras sinagogas – Brasília, por 

exemplo, é realizado no final do serviço religioso, junto com a benção da Chalá. Na 

SIC, o kidush é realizado no meio do serviço religioso acompanhado de uma pequena 

prédica sobre o trecho (parashat) da Torá que deveria ser lido no sábado de manhã. 

Após a prédica, o Chazan comunica avisos de interesse da congregação, da escolinha, 

reuniões de diretoria, eventos. 

 Nesse meu primeiro dia, a parashat da Torá que seria lida era do Bereshit – 

Gênese (lech lechá,XII), refere-se à viagem do patriarca judeu Abraão, que saiu de sua 

terra natal para outra terra que não conhecia, supostamente para formar uma grande 

nação que seria a nação judaica. A orientação liberal, que é a interpretação religiosa das 

leis judaicas adotada pela SIC, relaciona essa parashat com as dificuldades que o ser 

humano (povo judeu) enfrenta fora de sua terra natal, e a necessidade de manter a fé em 

Deus e confiar em seus desígnios. Nesse momento da prédica, Mordechai pegou meu 

cartão e me apresentou à congregação como um estrangeiro que viera estudá-los. 

Argumentou que uma das grandes virtudes do Judaísmo é exatamente a hospitalidade; 

disse que eu era bem-vindo, que apesar do grupo ser pequeno, contava com todos para 

demonstrarem a hospitalidade judaica.  



59 

 

 

Foi contrapondo essa fala inicial do Chazan da SIC, com suas atitudes e a da 

maioria dos participantes da congregação para comigo, que decidi analisar meus dados 

sempre levando em conta o dito, o feito e o manifesto.  

Retomou então o serviço religioso. Depois do kidush, acontece o momento 

maior da cerimônia: o Aleinû – a abertura do Aron há Kodesh para a contemplação dos 

rolos da Torá. Essa abertura só pode acontecer diante de um minían. As crianças são 

chamadas para abrir a Arca – ou um Cohen (sacerdote por excelência do povo judeu 

junto com o Levi), ou o homem mais jovem caso não haja crianças presentes. Essa ação 

sugeriu-me um interesse, por parte dos judeus, em manter um caráter de tradição e 

renovação, por meio de rituais que envolvam as gerações e os gêneros: começa com as 

mulheres fazendo a benção das velas, segue com os homens rezando, fazendo parte da 

contagem para minían e conduzindo o serviço religioso; e, por fim, as crianças sendo as 

responsáveis pela abertura da Arca, o símbolo máximo que contém a Torá. 

  Todos cantam o Aleinû- canto de abertura da Arca e se curvam para a Torá, 

legitimando o jugo ao Deus único, dizendo: 

 

Tu serás a crença de todos os seres humanos. Tu reinarás sobre o universo 

eternamente, pois assim está escrito em tua Torá: O Eterno reinará por todo o 

sempre. Deus reinará por toda a eternidade, e então o Eterno será único e seu 

nome será único. (Sidur, p.53). 

 

Tornam a fechar a Arca, despedindo-se da Torá com um gesto, como se a 

tocassem e trouxessem a mão até a boca num arremedo de beijo. 

 Terminam o serviço religioso com um canto de saída. Todos se cumprimentam 

com apertos de mão e dizem a frase shabat shalom – um shabat de paz. Do lado de fora 

do salão de orações acontece a partilha da chalá. 

 A partilha da Chalá acontecia no espaço da garagem da casa. O Chazan fazia 

uma benção sobre o pão, servindo-o com um pouco se sal e comendo-o depois. Era 

servido também um pouco de vinho kasher em pequenos copos de vidro, onde todos 

dizem “l´chaim” – à vida! Nesse momento todos ficavam lá fora, reunidos em 

pequenos grupos, conversando assuntos diversos e exercitando a sociabilidade. Em 

meus primeiros encontros com eles praticamente não conversava com ninguém, pois 

não me davam nenhuma atenção. 

 Despedi-me deles e parti depois do Kabalat Shabat – meu primeiro de uma 

longa série... 

 



60 

 

 

2.1.2 Yom Kipur: O dia do perdão  
 

Aos dez dias deste sétimo mês é o dia das expiações; convocação de 

santidade será para vós, afligireis as vossas almas (através do jejum)... Dia de 

descanso solene será para vós. Aos nove dias do mês, à tarde, de uma tarde à 

outra, celebrareis o vosso dia de descanso. (Vaikrá (Levítico): 23) 

 

 Este é o mandamento bíblico concernente ao Yom Kipur, o dia da expiação, no 

qual o jejum, a oração e a penitência denotam sua santidade e solenidade. Esse dia 

assinala o auge dos Dez Dias de Penitência, chamados de Yamim Noraim, que são os 

dez dias entre Rosh Hashaná e Yom Kipur. O Yom Kipur distingue-se como o dia mais 

importante do calendário judaico.  

 O jejum e a abstinência de todo alimento e prazer físico, pelo período de 24 

horas, denotariam uma verdadeira e completa submissão ao domínio do espírito. 

Segundo o rabino Flindin (1997) essa não é uma data negra, não há nada de tétrico ou 

lúgubre em um dia em que se aproximam do “Trono celeste” para buscar expiação e 

perdão para os pecados adquiridos. Seria antes, uma data radiante, que assegura ao 

pecador a absolvição e o perdão, caso a mudança em seu coração seja sincera e sua 

resolução de abandonar o caminho errado seja terminante. (FLIDIN, 1997). 

 Os judeus admitem que o pecado seja devido à satisfação de apetites materiais. 

Embora o jejum, por si só, seja considerado uma ajuda apreciável no processo de 

ruptura com o pecado, ele não tem nenhum valor, a menos que acompanhado por um 

sincero arrependimento. 

 O Judaísmo salienta ao pecador arrependido que se aproxime de seu Deus sem 

intermediários. Na crença judaica, entretanto, o caráter “expiatório” do Yom Kipur não 

se estende nem se aplica às ofensas contra o próximo, a menos que tenhamos feito tudo 

que está em nosso alcance para retificar os erros, conforme disse Rabi Eleazar Ben 

Azaria no Talmud: “As transgressões do homem contra Deus – o Dia do Perdão as 

absolve; porém, as transgressões contra o próximo, o Dia do Perdão não as expia a 

menos que, e até que, este se reconcilie com o próximo e repare o erro cometido”. 

(Talmud, tratado Iomá 85b). 

 

 A legislação judaica explica que as proibições do Yom Kipur vão além de 

trabalhar, comer e beber. Como o mandamento bíblico diz “e afligireis as vossas 

almas”, isto inclui, em seu sentido mais amplo, a abstinência de todo o prazer e 

comodidades físicas, como: lavar-se e tomar banho, untar o corpo, usar sapatos de 

couro, jóias, manter relações conjugais. 



61 

 

 

 Voltamos aqui à narrativa na primeira pessoa. 

 Na SIC, o feriado de Yom Kipur é observado por praticamente todos os 

associados. A casa fica sempre cheia nesse dia, e mesmo os que não rezam em Rosh 

Hashaná, feriado comemorado há dez dias, estão presentes na celebração de Yom 

Kipur.  

Em um serviço de Yom Kipur, dois acontecimentos me deixaram 

impressionado, pela forma como transcorreram. Como frequentava a sinagoga há muito 

tempo, as pessoas que chegaram depois de mim, confundiam-me com um judeu, muito 

facilmente. Sempre me perguntavam de onde eu era e se era judeu sefaradi ou askenazi.  

Na festa de Yom Kipur, os judeus ficam de jejum durante 24 horas, com a 

intenção de expiar os pecados, não tomando nem água. Na SIC, esse costume é seguido 

pela maioria.  

Na qualidade de pesquisador, achei que eu não deveria participar tanto do 

evento, e obviamente não guardei o jejum
6
. No dia do serviço matutino, que se estende 

até o começo da tarde, cheguei de manhã, depois de tomar café, e fui direto à cozinha 

tomar um copo d’água. Todos estavam de jejum desde o dia anterior.  

Quando Chaim, um judeu convertido, me viu indo em direção ao bebedouro, ele 

me interpelou dizendo: “Tu vais beber água cara”?
7
 Com essa frase, me senti, ao 

mesmo tempo, constrangido pela observação que ele fez, mas também mais próximo do 

objeto de pesquisa. Era como se me “vissem” como um deles. Diante dessa prova de 

reconhecimento, achei mais conveniente não tomar o copo d’água e ir para o salão onde 

já se iniciava a oração matinal. 

Durante a liturgia, a Arca da Aliança é aberta e fechada várias vezes, para a 

contemplação dos rolos da Torá. Em outras situações, desfilam com a Torá nos braços 

entre as pessoas para que todos a toquem. Acontecem toques de shofar durante o 

serviço.  

Eu estava sentado na frente, junto com o presidente da SIC, defronte da Arca da 

Aliança – único lugar vazio quando cheguei. O chazan que estava ministrando o serviço 

naquele dia ignorava o fato de eu não ser um judeu. Como em um determinado 

momento da cerimônia, os homens presentes são chamados para abrirem a Arca, numa 

tentativa de fazê-los participar também do evento como reza a tradição, o chazam, 

                                                 
6
 Nesse mesmo capítulo, na descrição etnográfica do Yom Kipur no Recife - anos depois, e pelos mesmos 

motivos “de ser pesquisador” e querer absorver o máximo das relações sociais do grupo, jejuei e fiquei o 

serviço religioso inteiro na sinagoga.  
7
 Grifo meu. Genial essa fala para pensar o convertido e seu policiamento religioso. 



62 

 

 

recitando em hebraico uma oração, apontou para mim e me pediu para abri-la. Por um 

segundo fiquei meio “sem ação”, olhei para o presidente da SIC, que não me indicou 

nada no seu olhar. Fui então até a Arca e a abri. Achei que alguns olhares na audiência 

não apoiaram minha atitude, mas a consideração do chazan serviu-me de subsídio para 

encarar o fato como um sinal de reconhecimento e proximidade com o grupo.  

O final da festividade de Yom kipur é marcado por mais um toque de shofar e 

depois a congregação se reúne para a benção do vinho e para um jantar coletivo, que foi 

realizado na sinagoga, em sua área de convivência. Nesse ano, um buffet foi contratado 

e foi servida muita comida (saladas, pães, tortinhas) e também bebidas (cerveja, vinho e 

uísque). 

 

 

2.2 Brasília 

2.2.1 Associação Cultural Israelita de Brasília (ACIB) 

 

 Uma das primeiras atividades de que participei com a ACIB foi em 2004, 

quando tentaram montar em Goiânia a ACIGO – Associação Cultural Israelita de Goiás 

– instituição que teria os mesmos moldes de Brasília, com uma diretoria, um conselho e 

um espaço para dar apoio à judiaria que visitava ou se fixava na capital goiana. A 

ACIGO, por uma série de motivos – que poderão ser discutidos em um momento 

oportuno, não prosperou. Mediante esse contato, passei a ser bem recebido naquela 

associação e hoje me enviam correspondências referentes às datas judaicas, calendários 

e atividades da ACIB, além de convites para participar de suas festas religiosas.  

A comunidade brasiliense é bastante similar à SIC em Fortaleza, especialmente 

pelo fato de as duas terem sido formadas deliberadamente e não por meio da diáspora e 

imigração forçada – fatores clássicos propostos pela bibliografia judaica e pela 

historiografia brasileira para o estabelecimento das comunidades judaicas no Brasil. 

 Em 2009, recebi, com muito entusiasmo, o convite para a comemoração do 

aniversário dos 45 anos de fundação da comunidade, pois pretendia escrever sobre sua 

história, utilizando as falas oficiais das próprias autoridades do grupo, e compará-las, 

tanto com a comunidade de Fortaleza, quanto com as representações que os demais 

participantes da ACIB fazem de sua própria sociedade e de si mesmos. 

 Cheguei a Brasília numa segunda feira, às 18h e encaminhei-me para a sinagoga. 

Na entrada, havia policiamento e o trânsito estava desviado pela Polícia Militar. Os 



63 

 

 

militares pediam documentos e verificavam os carros. Todo esse esquema de segurança 

é comum em solenidades judaicas, notadamente quando o evento conta com a presença 

de autoridades – no caso, o Embaixador de Israel. O estacionamento estava cheio. Na 

porta de entrada, que fica em um plano subterrâneo, a Diretora Cultural recebia os 

convidados. Trocamos amabilidades e entrei. No salão havia 100 pessoas.         

 

   

(Hall da Sinagoga de Brasília (2013). Foto: Abel de Castro) 

A maioria dos homens usava terno ou camisa social. Não usavam a kipá, exceto 

um senhor que, posteriormente, soube se tratar de um pastor evangélico. As mulheres 

ostentavam, como sempre, seus penteados e joias. Nem as crianças estavam de kipá. 

 As presenças do embaixador de Israel, da Secretária de Comunicação do 

Governo Federal, um coronel e um adido diplomático, foram amplamente comentadas, e 

divulgadas, formalmente pela diretoria, e nas conversas triviais durante o coquetel. 

 Enquanto as pessoas chegavam eram servidos canapés e salgadinhos – não 

necessariamente kasher. Serviram vinho, coquetéis de frutas, suco, água e refrigerante. 

 A solenidade se iniciou com a fala da presidente da associação agradecendo as 

presenças e ressaltando a importância do evento e a colaboração voluntária de todos 

para a realização deste. Seguiram-se depois as falas de D. Golda - autora da pequena 

pesquisa histórica sobre a ACIB. 

 Fiquei muito intrigado pelo fato de que em uma cidade como Brasília – que mal 

possui sessenta anos – houvesse uma comunidade judaica consolidada há 45 anos, tendo 

em vista as dificuldades que a Sociedade Israelita do Ceará passou para 



64 

 

 

institucionalizar-se, adquirir terreno, ser reconhecida pela CONIB
8
, começar a ter seus 

primeiros frequentadores, montar uma estrutura religiosa. Algumas informações obtidas 

nesse evento foram de suma importância para elucidar essas questões candentes. 

Há quarenta e cinco anos, os primeiros participantes da ACIB reuniram-se - 

cerca de 10 judeus – e decidiram fundar a sociedade. Por quê? Para reunir os judeus, 

para possuírem um local de orações e manterem a tradição religiosa. Esses motivos são 

essenciais para a legitimação da identidade judaica desse grupo e foram utilizados para 

tal. Todavia, desprezar as relações de poder que permeiam a discussão da identidade 

seria reducionismo. Um dos motivos levantados pela própria presidenta da ACIB 

mostra-nos a direção a seguir. 

 No início da construção de Brasília, o governo Juscelino Kubitschek, dado a 

promoções de políticas de pioneirismo, populismo e ecletismo, resolveu doar terrenos – 

nas extremidades das duas “Asas” 
9
 de Brasília, para que todas as vertentes religiosas 

encontradas no Brasil e, obviamente, na nascente Brasília, construíssem seus templos 

religiosos e professassem livremente sua fé. Assim, encontramos templos Maronitas, 

Seisho-no-iê, Igrejas Católicas, Mesquitas, congregação Rosa Mística, tanto na Asa 

Norte quanto na Asa Sul de Brasília. 

  Para que o terreno fosse concedido às lideranças religiosas, era imperativo que 

seguissem algumas determinações do governo: construíssem um templo em um prazo 

determinado, constituíssem um estatuto, que a congregação já se reunisse em outro 

lugar, e contasse com um determinado número mínimo de participantes. Logrando 

conseguir a concessão de um terreno na Capital brasileira, fizeram surgir a primeira 

sede da ACIB, numa sala comercial doada por um dos participantes, situada numa 

galeria de Brasília. Assim, conseguiram o terreno, levantaram um pequeno barracão e os 

participantes passaram a se reunir ali.  

O estatuto da ACIB foi estabelecido também nessa época, a fim que não 

perdessem o prazo determinado para a aquisição do terreno. Segundo a fala da 

presidente, o estatuto pouco mudou até hoje, e a pretensão – no sentido de “pretender 

ser” – da ACIB é ser a única representante do Judaísmo em Brasília.  

Depois do estatuto aprovado e de efetivada a doação do terreno, começaram as 

construções da sede atual da ACIB. Nesse ponto assemelham-se as estratégias de 

                                                 
8
 Confederação Israelita do Brasil.  

9
 Concebida como um avião, as quadras residenciais e comerciais são chamadas de “Asas” enquanto os 

ministérios e o congresso de Plano Piloto. 



65 

 

 

captação de recursos utilizadas, tanto pela SIC em Fortaleza, para legitimar-se enquanto 

comunidade judaica e fomentar recursos, quanto pela ACIB, no Distrito Federal: 

fundação da Witzo (filantropia sionista feminina), leilões, feiras, doações da CONIB, 

visitas de personalidades judaicas vindas de outras regiões, “sopão de caridade”, chás 

beneficentes, falafel, brechós.  

 Depois da presidente, falou o Embaixador de Israel, destacando as boas relações 

entre Jerusalém e Brasília. Após as falas protocolares, uma cantora apresentou um show 

de músicas hebraicas tradicionais com novos arranjos. Seguiu-se a confraternização, o 

jantar e o fim do evento. 

 Para análise comparativa entre comunidades judaicas no Brasil, e a importância 

da escolha da sinagoga para o indivíduo que pretende se converter, é importante 

destacar o caráter laico da ACIB. No evento de aniversário de 45 anos da congregação, 

que é religiosa, não havia nenhuma autoridade religiosa presente: nem um rabino, nem 

um chazan, nem um leigo fazendo uma prece. Assim como não havia, também, quando 

foi formada nos primórdios de Brasília. Não houve benção de proteção à sinagoga. 

Ninguém estava de kipá, a mezuzá da sinagoga é bastante simples e ninguém a toca ao 

entrar. Em outra ocasião, em que estava sendo celebrado o Yom Kipur, o próprio 

presidente tomava água e não guardava o jejum ritual. 

Comparando as formações das duas comunidades, sob aspectos de 

autoidentificação judaica associadas à religião ou à etnia, as informações coletadas 

mostram que a ACIB possui um número considerável de convertidos (35%) 
10

, é 

reformista e prefere as atividades relacionadas à cultura judaica, à filantropia e à política 

israelense do que propriamente a religião. Cabe lembrar que a SIC também não é uma 

comunidade ortodoxa, mas os aspectos religiosos possuem um pouco mais de 

importância para a legitimação da identidade entre eles. 

                                                 
10

 Estimativa fornecida pelo líder religioso do grupo. 



66 

 

 

 

(Aron Hakodesh da ACIB (2013). Foto: Abel de Castro) 

Os participantes da ACIB utilizam com frequência jargões de auto identificação 

jocosos como: “a ACIB tá velha, é tão antiga como a Torá”, “onde há três judeus há 

quatro opiniões”.  A ACIB é também mais razoável com a presença de estranhos na 

sinagoga – nesse ponto não se assemelha à SIC, bem mais sectária e indisposta com 

estranhos. Também não percebemos na ACIB a expressão judaica goi, usada no sentido 

pejorativo; apenas eventualmente é usada, na formação do processo identitário, para 

definir a categoria dos não judeus. 

A identidade judaica da ACIB está sedimentada sobre uma noção de grupo que 

se inscreve num quadro de representações de orientação “social” e não, 

necessariamente, em base religiosa. Nem por isso, são “menos” judeus. 

No âmbito religioso, a maioria dos judeus emigrados para Fortaleza, disseram 

que seus laços com a prática religiosa se fortaleceram ali. Alguns apontam que a 

identidade judaica se dava de forma quase automática, morando em comunidades 

maiores, participando da vida cotidiana e laica. A necessidade da religião, para esses 

indivíduos se deu em Fortaleza, onde o religioso é inseparável do social. Nem por isso, 

são “mais” judeus. 

Ao discutirmos as representações de Judaísmo que compõe o universo simbólico 

dessas pessoas percebemos que a noção de grupo não é homogênea, pois essas 

representações nem sempre são unânimes. Os indivíduos discordam entre si nas 

diferentes situações cotidianas que se apresentam, no que se refere a “ser judeu” e de 



67 

 

 

“que forma age um judeu”, mostrando assim que a identidade não é um fenômeno 

estático, mas sim dinâmico e circunstancial. Isso repercute diretamente na construção do 

novo convertido e na escolha em se converter nessa instituição.  

Sobre o Yom Kipur, a semelhança no culto e a postura dos participantes é 

praticamente a mesma daquelas observadas em Fortaleza, ficando a exceção por conta 

do fato isolado de o presidente da instituição estar tomando água no dia do jejum. 

Entretanto, os ritos cerimoniais são os mesmos, assim como a participação da 

comunidade. 

 

2.3 Recife 

2.3.1 Federação Israelita de Pernambuco (FIPE) 

 

 Conforme dito no início deste capítulo, as instituições foram comparadas em 

eixos, de acordo com seu discurso de formação. Para tal, o texto foi elaborado segundo 

uma lógica que permite observar a história de formação do grupo, visualizar o espaço 

físico da sinagoga, por meio de uma descrição etnográfica, e apreender algum subsídio 

sobre as práticas religiosas e sociais desenvolvidas nas congregações, mediante a 

descrição de um serviço religioso ordinário e outro extraordinário.  

 Todavia, nessa sessão, sobre o Recife, não será abordada a formação histórica da 

comunidade judaica da cidade, pois os dados históricos já foram recolhidos e 

suficientemente interpretados por historiadores e genealogistas locais, em especial por 

Kaufman (2003) e Cabral de Melo (1989), apesar de divergirem entre si sobre os 

destinos dos judeus, após o fim do regime de Nassau – Kaufman aponta que as práticas 

judaizantes continuaram a ser realizadas à surdina na capitania – enquanto Cabral de 

Melo propõe que houve um processo de assimilação à cultura local e ao Cristianismo 

por parte da maioria dos eventuais remanescentes da aventura holandesa.  

Grosso modo, os estudos produzidos sobre os judeus do Recife, mantém em 

comum a ideia de que sua presença na cidade data da conquista do país pelos 

portugueses e foi incrementada por ocasião do afluxo judaico para a cidade com os 

invasores holandeses, havendo após a saída dos flamengos, um hiato da presença 

judaica até o séc. XX.   

Apesar da comunidade judaica atual não ter continuidade histórica em relação à 

comunidade do séc. XVII Kaufman (2003) nos ensina que a congregação de hoje é 



68 

 

 

descendente dos imigrantes europeus de confissão judaica que aportaram na cidade 

entre o final do séc. XIX e meados do séc. XX. Foi a partir dessas levas de imigrantes e 

da estrutura judaica estabelecida por eles na cidade que surgiu a Federação Israelita de 

Pernambuco. E é na atual FIPE que os candidatos à conversão buscam as primeiras 

informações do processo, os convertidos ao Judaísmo se afiliam e moldam sua nova 

vida judaica.  

A narrativa que se segue mostra nosso primeiro contato com essa instituição no 

Recife, seguida da descrição do Yom Kipur na cidade. Continuaremos a narrativa em 

primeira pessoa. 

Meu contato com o campo de estudos no Recife começou com minha primeira 

visita à cidade no ano de 2001 quando ainda estava no mestrado em Fortaleza. Por 

ocasião de um congresso da ABANE
11

 na cidade, tive oportunidade de apresentar meu 

trabalho sobre a comunidade judaica do Ceará em um GT sobre cultura judaica. Na 

ocasião conheci a sinagoga Kahal Zur Israel – supostamente a primeira sinagoga das 

Américas. 

 Em novembro de 2009, quando cheguei a Recife para a realização das provas do 

doutorado, fiz algumas incursões preliminares sobre meu tema na cidade, e fui 

convidado pela presidente do arquivo judaico, Tânia Kaufman, para um serviço 

religioso de kabalat shabat na sinagoga do Colégio Israelita Moisés Chvartz. O colégio 

se localiza no bairro da Torre, Zona Oeste da cidade. 

 Chegamos ao colégio por volta das 19h e percebi poucos veículos na porta do 

colégio. O visual externo é bem comum a colégios em geral: muros altos, portões de 

ferro para alunos e professores, e portaria onde, além de se identificar, o visitante 

responde a algumas perguntas. 

Estrategicamente falando, ao estudar uma comunidade judaica, sendo não judeu, 

é por deveras prático que o primeiro acesso ao grupo seja feito por meio de um 

participante da comunidade, ou que haja um agendamento prévio por telefones ou e-

mail – isso faz parte de um mecanismo de legitimação identitária. É remota a 

possibilidade de chegar sozinho e assistir a um serviço religioso em qualquer sinagoga 

no Brasil de qualquer orientação.  

Na pesquisa com judeus em Fortaleza, houve muita dificuldade inicial até 

encontrar os endereços, fazer o primeiro contato, descobrir como se chegava ao local da 

                                                 
11

 Associação Brasileira de Antropologia do Nordeste. 



69 

 

 

sinagoga. Em Brasília foi mais fácil, pois eu já sabia como proceder e que caminhos 

tomar. No Recife, isso foi facilitado pela presença da presidente do arquivo judaico, 

abrindo-me portas e apresentando pessoas. 

O fato de ter contado com dois orientadores
12

 judeus, sendo uma delas “judia 

cultural” e brasileira, o outro judeu religioso conservador e canadense, possibilitaram-

me uma percepção da estrutura de pensamento e de vida familiar em dois grupos 

judaicos antagônicos. A observação e convivência com dois indivíduos de origens e 

históricos de vida diferentes, com concepções de mundo e de transcendência religiosas 

distintas, foram bastante proveitosas. 

Entretanto, o fato de ter uma orientadora judia no Brasil e um também judeu no 

Canadá, exigiu-me um esforço muito grande de concentração metodológica para evitar a 

naturalização do objeto de pesquisa, involuntariamente imposta pelos dois. Felizmente 

meus orientadores, priorizando a qualidade final desse trabalho e seguros do papel que 

desempenharam para a construção dessa tese, foram suficientemente generosos e 

perspicazes para sentir que eu precisava de interlocuções outras para confrontar minhas 

impressões. Assim, deixaram-me totalmente à vontade para buscá-las em outras fontes, 

bem como me deram total liberdade para a composição do texto. Nesse momento a 

professora Vânia Fialho foi determinante para ajudar-nos a “desnaturalizar” as 

observações coletadas em campo. 

Acredito que o antropólogo deve sempre se deslumbrar com o que se passa no 

seu cotidiano de pesquisa, pois a antropologia é uma ciência do cotidiano, do sutil e do 

estranhamento. Examinar como as pessoas se comportam nos espaços sacralizados, ou 

como as pessoas praticam e se relacionam com os rituais religiosos – tudo isso sem 

colocar julgamentos de valor, naturalizações ou hierarquizações – possibilita-nos o 

entendimento de como elas organizam o mundo e a si mesmas em sociedade. Leva-nos 

a perceber a riqueza de possibilidades que uma cultura é capaz de promover.  

Essa constatação será o encaminhamento para a conclusão dessa tese: os estudos 

antropológicos sobre o judaísmo no Brasil devem concentrar seus esforços na 

pluralidade de comunidades e de indivíduos que acreditam serem judeus e nas práticas 

judaicas que desenvolvem, e não apenas no estudo de herança genética ou na noção de 

povo judeu. Esse é um dos argumentos dessa tese. 

                                                 
12

 A professora Drª Vânia Fialho era nossa co-orientadora até a qualificação dessa tese. Após essa etapa, 

ela assumiu definitivamente a orientação.  



70 

 

 

 Continuando a descrição: percebi na entrada, depois da portaria, um pequeno 

vestíbulo onde se encontrava a grande mezuzá, fixada no batente da porta que dá acesso 

a um jardim e à área externa do colégio. Dessa área externa, é possível subir uma escada 

com cerca de dez largos degraus, margeada por dois canteiros altos de plantas 

ornamentais. Seguindo em frente há uma área aberta e circular com cerca de 10m de 

diâmetro. 

No final dessa área, no lado oposto à entrada, há um palco e no fundo desse, nos 

bastidores, se localizam os banheiros. Acredito que no cotidiano, essa área aberta seja 

destinada ao recreio das crianças. Através do vão aberto entre as salas, há uma grande 

claraboia no teto. Ao redor do segundo piso percebi as salas de aula. Durante a 

realização desta pesquisa foi nesse espaço que aconteceu a maioria dos serviços 

religiosos acompanhados. À direita dessa área há uma grade e o espaço das quadras 

esportivas. 

 As descrições do espaço físico do colégio não foram observadas com essa 

clareza em apenas um dia. Foram necessárias outras visitas a esse local para construir, 

de forma mais precisa, um mapa cognitivo do cenário onde se desenrolaria a maior parte 

das observações em grupo de minha pesquisa. 

Nessa minha primeira incursão, o serviço de kabalat shabat foi realizado numa 

pequena sinagoga do lado esquerdo da entrada, ao lado de uma das quadras. É difícil 

fazer uma descrição precisa de todo o espaço, pois o colégio estava em reforma nessa 

época.  

 A sinagoga possui cerca de 9m² e cinco fileiras de bancos de pedra e cadeiras 

brancas de plástico para os homens e o mesmo número para mulheres. É importante 

observar que, independente do grau de religiosidade e de preceitos religiosos seguidos 

pelo grupo, a divisão entre homens e mulheres nas sinagogas (mechitzá) se mantém, 

mesmo nas reformistas.  

 Em frente às cadeiras, fica o Aron Há Kodesh, de madeira avermelhada da cor 

de aroeira. No topo do armário dois Leões de Judá esculpidos, um de cada lado, 

cercando o entalhe das dez tábuas da Lei Mosaica como num brasão hebraico: 



71 

 

 

 

 (Aron Há Kodesh da FIPE (2009). Foto: Abel de Castro) 

 

As kipot eram disponibilizadas numa cesta na entrada da sinagoga e os sidurim 

estavam do lado do Aron Há Kodesh. Eles se utilizam de duas edições do Sidur 

Completo, sendo ambas em português, hebraico e transliterado.  

O salão de orações ficou lotado (sessenta pessoas) e algumas tiveram que ficar 

de pé. Mulheres se sentam num canto e homens em outro, mas percebi alguns casais 

juntos no mesmo lado. Um fato que chamou a atenção na sinagoga é a leniência a certos 

preceitos religiosos por parte dos participantes, e pudemos constatar sim que a 

comunidade é “mais cultural” do que “religiosa”.  

 Acho fundamental estudar um grupo religioso observando como os 

participantes se comportam durante um serviço religioso, quer seja em aspectos 

tangentes à observância da Lei Judaica, quer seja na observação de posturas corporais, 

conversas paralelas e se a leitura da audiência é acompanhada pelo hebraico ou pelo 

transliterado. Nossa proposta de observação antropológica de um mesmo ritual religioso 

– no caso, um serviço de kabalat shabat – se destina a comparar e a perceber, em vários 

templos religiosos diferentes, e se possível, em cidades diferentes, as diferenças e 

semelhanças na forma dessas comunidades organizarem e representarem os preceitos 

religiosos. Essas observações, ao serem cotejadas com informações já obtidas em outras 

comunidades estudadas, permitem-nos construir um argumento mais elaborado acerca 



72 

 

 

de como as comunidades judaicas do Brasil estabelecem suas práticas religiosas e 

contemplativas da religião judaica e como praticam a conversão de não judeus.  

Independente de uma comunidade ser considerada reformista ou progressista, e a 

preocupação com as práticas religiosas serem observadas em menor ou maior escala, a 

não observância de fatores religiosos tidos como fundamentais ao grupo – como guardar 

o shabat e repudiar a idolatria, por exemplo – servem para pensar em como a identidade 

judaica está em transformação constante, exatamente por fatores associados à 

autonomia do sujeito em fazer suas próprias escolhas, sem preocupar-se com a tradição.  

Eram mais de 19h e as velas ainda não tinham sido acesas
13

. O rapaz que oficiou 

o serviço era de muito boa fé e esforçado, mas um tanto sem destreza para as melódicas 

cantilenas hebraicas de saudação ao shabat e para a prática da contemplação religiosa. 

Os cantos não tem participação da audiência, salvo um ou outro. Apesar de haver 

miniám, o Aron Há Kodesh não foi aberto no final, costume variável de sinagoga para 

sinagoga
14

. 

 Uma característica observada nesse serviço religioso e em todos os outros da 

FIPE – Federação Israelita de Pernambuco, bem como em todas as sinagogas 

reformistas brasileiras, e que sempre chama muita atenção, é o comportamento das 

crianças durante os serviços religiosos. Elas não possuem nenhum senso de 

contemplação religiosa (correm, gritam, brigam, jogam bola, mexem nos símbolos 

sagrados), com a anuência dos adultos. Fato não observado nas sinagogas pesquisadas 

fora do Brasil
15

.  

 O serviço transcorreu normalmente e todos fizeram o kadish – não só os 

enlutados. No final, foram dados alguns avisos de interesse da comunidade e as pessoas 

saíram para um kidush de vinho e chalá, na área externa já descrita.  

   

1. 2.3.1.1 Yom Kipur na FIPE 

 

O serviço religioso de Yom Kipur é, sem dúvida, a prova de fogo para o 

antropólogo que utiliza a observação participante como instrumento de pesquisa em 

                                                 
13

 Existem calendários judaicos que informam a hora exata do acendimento de velas para o shabat. 

Acendê-las depois que a noite cai, ou quando já começou o shabat é uma transgressão séria às leis 

judaicas. 
14

 Esse  costume, por sinal bastante estranho de acordo com a halachá, só foi observado, na verdade, em 

Fortaleza.  
15

 Além das sinagogas canadenses, foram realizadas observações participativas em serviços religiosos em 

New York, Paris, Amsterdam, Kraków, Warsawa e Stockolm.  



73 

 

 

estudos sobre o Judaísmo. O serviço começa no final da tarde e termina no final da tarde 

do dia seguinte. As rezas são intermináveis e há vários momentos em que as pessoas se 

levantam e se sentam, e tornam a se levantar e tornam a se sentar.  

Essa celebração é muito útil no sentido antropológico, pois é nela que podemos 

observar o mais imponderável nas relações sociais que se estabelecem ali, bem como as 

relações que a comunidade observada tem com o sagrado. Também é uma celebração 

especial, pois aquele judeu que nunca vai à sinagoga, não participa nem em Pessach e 

nem em Rosh Hashaná, no Yom Kipur ele aparece.  

Ao pesquisar dois eventos religiosos, produzindo etnografias sobre Judaísmo, é 

possível observar a diferença da postura dos judeus e dos convertidos nas relações 

sociais ordinárias e extraordinárias do fenômeno pesquisado. O kabalat shabat – serviço 

trivial de sexta-feira – é frequentado por aqueles judeus que preocupam-se em estar 

semanalmente na sinagoga, que inclui os convertidos, e o Yom Kipur, onde estão 

presentes aqueles judeus que vão prestigiar o mais “vistoso” dos feriados judaicos.  

Na ausência de um “salvador” personificado, como o caso de Jesus para o 

Cristianismo, o Yom Kipur é o serviço onde os fiéis comparecem para pedir perdão a 

Deus pelos pecados produzidos durante o ano. O Dia do Perdão acontece no dia 9 do 

mês de Tishê do calendário judaico e normalmente essa data corresponde a meados do 

mês de setembro. É um dia de expiação de pecados, teoricamente um dia de luto, 

silêncio, introspecção e respeito, e que possui inúmeros preceitos religiosos, indo desde 

a interdição do uso de sapatos de couro, até o jejum ritual. Entretanto, é um evento 

social de muita força, pois os participantes vão ali para rezar e também para “serem 

vistos”.  

É uma prática em todas as sinagogas, a “venda” de assentos para os dias de Rosh 

Hashaná (Ano Novo Judaico) e Yom Kipur. Esse dinheiro se reverte para a manutenção 

da sinagoga ou para obras de caridade. 

Nesse evento, os judeus reestabelecem seus vínculos de amizade e solidariedade, 

reveem os amigos que há tempos não viam, conversam, riem e se sociabilizam. Os 

convertidos por sua vez, fazem jejum, participam das rezas de forma compenetrada 

durante todo o tempo, usam o talit, fazem questão de ouvir o toque do shofar e, com 

isso, produzem sentidos transcendentais para suas vidas. Também procuram se imiscuir 

(timidamente) na comunidade, fazendo laços de amizade e conhecendo pessoas. 

O Yom Kipur da Federação Israelita de Pernambuco de 2011 foi celebrado no 

pátio do colégio Israelita. Havia 300 cadeiras dispostas em alas: masculina e feminina. 



74 

 

 

Durante o serviço estavam presentes 65 homens e 75 mulheres, fora as crianças. Esse 

número foi anotado nas primeiras horas do serviço, mas há uma alta rotatividade e as 

pessoas saem e voltam ao recinto várias vezes durante o dia e, praticamente, ninguém 

permanece o dia inteiro acompanhando todas as rezas.  

Cheguei ainda no período da manhã bem cedo e observei uma mesa com os 

castiçais, o shofar, uma menorá, o cálice para o kidush e livros de oração. Percebi 

também que haviam trazido o Aron Há Kodesh para esse recinto. O calor era intenso e a 

maioria dos homens já tinha colocado seus talitot.  

Coloquei minha kipá e meu talit, me sentei e comecei a acompanhar o serviço. 

Existe uma liturgia específica para o Yom Kipur escrita no Machzor. O livro de 480 

páginas
16

 é escrito em hebraico e transliterado para o português. O Chazan, na medida 

em que transcorre o culto, vai informando à audiência o número da página. A FIPE não 

contava nessa época com um Chazan recifense que soubesse toda a reza de Yom Kipur. 

Por isso, foi trazido um de São Paulo, também do rito askenazi e também de orientação 

reformista, para cantar o serviço. Havia ainda um violinista e um violonista 

acompanhando o Chazan
17

.  

Na FIPE, as pessoas chegam e procuram um lugar perto de algum conhecido. 

Nesse dia estava particularmente difícil seguir o serviço, pois três senhores, com idade 

média de 60 anos conversavam o tempo todo ao meu lado. Observei que as mulheres 

estavam sentadas à esquerda do oficiante. Algumas compenetradas e seguindo a leitura 

e outras conversando, rindo e cumprimentando as amigas que chegavam. Estavam 

muito bem vestidas e algumas portavam joias – que são vetadas no Yom Kipur. As 

crianças menores estavam soltas pela sinagoga correndo e gritando entre as cadeiras 

enquanto as mais velhas estavam na quadra de esportes. 

No fundo, do “lado dos homens”, estavam os marranos – supostamente 

descendentes dos primeiros judeus que aportaram no Brasil. Muitos deles não se sentem 

à vontade na FIPE e participam apenas pela obrigação religiosa que o dia exige. Alguns 

deles são negros e a maioria é de convertidos.  

Uma das práticas obrigatórias do Yom Kipur é o jejum ritual de 24h. Como 

antropólogo participante, e em respeito ao meu objeto de pesquisa, resolvi nesse ano 

fazer o jejum, com a finalidade de perceber melhor como as pessoas se sentem após 

                                                 
16

 FLIDIN, Jairo e Vitor: Machzor Completo. Ed. Sêfer. São Paulo, 1997. 
17

 Em sinagogas conservadoras e ortodoxas não é observado acompanhamento de músicos, especialmente 

no Yom Kipur. 



75 

 

 

permanecer durante o dia todo em um serviço religioso. Entretanto, muitos não jejuam. 

Alguns pela idade avançada, outros por falta de convicção religiosa ou motivos outros.   

Os serviços religiosos de Yom Kipur são divididos em cinco grandes partes: um 

serviço na primeira noite chamado Arvit, cujo ponto alto é o Col Nidrê – a benção dos 

pais aos filhos. No dia seguinte, pela manhã, são realizados o Shacharit e o Mussaf, cujo 

ponto alto é o Yizcor – oração fúnebre. À tarde, inicia-se a Minchá, quando é retirada a 

Torá do Aron Há Kodesh para a leitura; em seguida, acontece o serviço da noite, que é o 

Neilá. Ao final, acontece outro Arvit. Tudo isso de jejum, inclusive de água.  

Quando há mais de um chazan na comunidade, os serviços são rezados 

ininterruptamente e os cantores se alternam. Quando há apenas um, acontecem 

pequenas pausas entre um e outro serviço. O shofar – uma espécie de trombeta de chifre 

de carneiro – é tocado em momentos específicos e a oração da Amidá é rezada várias 

vezes.  

Acompanhei todos os serviços durante todo o dia e percebi que às vezes não 

havia mais do que cinco homens presentes no recinto. Entre o serviço da manhã e o da 

tarde se dá a maior evasão do grupo. No final da tarde e início da noite é que aparece o 

maior número de pessoas, a ponto de encher a sinagoga.  

Enfim, depois da última reza da noite, em algumas sinagogas, é servido um 

banquete para os participantes – que estão famintos depois de 24h de jejum. Em Recife, 

no ano dessa observação, foram servidas algumas guloseimas no final.   

 

2.4 Montreal : comparando as diferenças 

 

A origem judaica no Canadá remonta ao período de colonização do Novo 

Mundo. A reivindicação de terem chegado praticamente junto com as caravelas, devido 

a fugas de perseguições, soa como uma tentativa de legitimar a autenticidade de sua 

identidade ancestral de quebécóis – mas diferencialmente judaica – no clássico 

metadiscurso judaico sobre seus mitos de origem. A bibliografia consultada, a respeito 

da origem dos judeus no Canadá, rememora bastante as leituras sobre o mesmo tema, 

referentes à formação das primeiras comunidades judaicas no Brasil. 

O que soa semelhante são as tentativas invariáveis de associar a história local 

dessas pessoas a uma legitimação de pertença e autenticidade via território, ou seja, “Se 

há tanto tempo histórico que aquele grupo está naquele lugar, logo ele é autêntico”. 



76 

 

 

Esse paradigma essencialista vê características orgânicas e intrínsecas a certos grupos 

ditos étnicos. Isso confere aos indivíduos envolvidos nesses discursos, pertencimentos 

territoriais, fronteiras, bens simbólicos, além de bens imóveis e propriedades privadas. 

Ou seja, a importância que a Antropologia dá ao método historiográfico – ao elaborar 

seus conceitos para uma melhor compreensão e formação das noções de identidades 

multiculturais – está estabelecida numa interpretação essencialista e historicista dos 

grupos estudados. O discurso desses grupos é interpretado e teorizado pela 

Antropologia sob uma pragmática imposta pelo discurso da pertença territorial 

associada ao mito de origem do grupo 

 A questão identitária é muito rica e pode nos levar a lugares de tolerância e 

práticas multiculturais muito elegantes e sofisticadas para os grupos humanos. 

Entretanto, esse mesmo multiculturalismo, quando lido de uma forma perversa, pode 

levar a políticas segregacionistas, e mesmo, a atitudes que privilegiem as fronteiras em 

detrimento das relações humanas entre elas. Talvez esteja na hora dos antropólogos 

construírem um discurso sobre a identidade dos grupos, voltado para uma agregação 

entre eles – independente de etnias, religiões ou preferências – levando em consideração 

as semelhanças em termos humanos, de cidadania, e de sensação de pertencimento a um 

mesmo tempo histórico. Em vez de perguntar “o que faz um cigano ser um cigano?” 

que já traz em si a noção de diferença, não está em tempo de uma pergunta do tipo: 

“porque ainda precisamos de fronteiras e marcadores étnicos ou religiosos para 

definirmos as pessoas”? Até que ponto, pensamos a problemática da identidade sob um 

paradigma voltado para uma ideologia de estado-nação, de soberania, de território e de 

grupos hierarquizados? Até quando tentaremos entender os judeus laicos e os religiosos 

herméticos tentando abrigá-los debaixo do mesmo guarda-chuva conceitual? Todos 

estão no mundo, todos vivem, todos deixam viver, todos sofrem e um tapa dói tanto no 

judeu como no não judeu.  

As diferenças no Brasil estão estabelecidas muito mais num discurso dualista 

ideológico marxista – de um lado aqueles que detém o poder e os meios, e do outro 

aquele que não os tem – do que nas cores, etnias, povos e preferências. 

Um dos elementos do discurso sionista, é que “o povo judeu” cria estruturas de 

relacionamento baseadas em compartilhamento étnico que lhes fornece uma rede de 

suporte durante toda vida, e isso seria o diferencial judaico nos processos de imigração.  

Ora, todos os grupos imigrantes fazem a mesma coisa: normalmente partem de 

seus lugares de origem para ficar na casa de um parente ou na casa de um grupo de 



77 

 

 

antigos conhecidos com quem comungam a mesma identidade - principalmente 

linguística. Os imigrantes fazem isso muito mais por sobrevivência – e talvez como 

única opção – do que por atributos étnicos ou religiosos. Conseguem empregos, 

pequenos trabalhos e auxílios diversos por meio dessas instituições informais que já 

estão estabelecidas. Posteriormente, ficam mais fortalecidos, aprendem o idioma local 

(em geral com os filhos), ampliam seus círculos de relações e guardam (ou não) uma 

espécie de gratidão para com os que os ajudaram no início. Essa gratidão se mostra na 

ajuda que estão dispostos a dar aos novos que chegam, ou ajudando a instituição que os 

acolheu.  

Talvez o que seja diferente na estrutura de chegada, entre indivíduos de grupos 

religiosos não hegemônicos e outros grupos de imigrantes, são a formação da escola 

religiosa e a instituição de um cemitério. Isso é fundamental para a continuidade do 

grupo, no sentido religioso de estabelecimento da diferença: fazer com que as ideologias 

e práticas, associadas aquele grupo, sejam ensinadas de forma institucional e legítima 

pela comunidade a qual o indivíduo se sente pertencer, e marcar a diferença, por meio 

dos rituais de passagem de vida e morte. Esse tipo de preocupação deve se passar em 

todos os grupos que possuem uma religião não hegemônica, como muçulmanos
18

, 

budistas e hindus.  

A partir dessas constatações, vamos comparar o discurso de formação da 

comunidade judaica canadense com aquele desenvolvido pelas comunidades judaicas 

brasileiras, tentando perceber quais são os fatores determinantes para o estabelecimento 

daquilo que os participantes chamam de “vida judaica”, e o sentimento de uma pertença 

universal ao Judaísmo em todas as sociedades da qual fazem parte. 

Considerando o Judaísmo como denominador comum, poderíamos perguntar, 

por exemplo: por que a comunidade judaica de Montreal é muito mais pungente e 

religiosa do que a comunidade do Recife, já que historicamente, os dois países foram 

colonizados na mesma época histórica e viveram as mesmas depredações de todas as 

colônias tais como: escravidão, exploração de recursos, comércio, perseguições, 

arbitrariedades e conflitos religiosos? E mais ainda, assim como o Recife foi colonizado 

por portugueses, posteriormente invadido pelos holandeses e depois voltou a ser 

português, Montreal foi colonizada por franceses, depois invadida pelos ingleses e 

                                                 
18

 Em um edifício em Montreal, com quatro apartamentos por andar, um deles era utilizado como uma 

pequena mesquita particular, onde muçulmanos se reuniam semanalmente para suas rezas e, 

eventualmente, hospedavam algum novo imigrante que chegava à cidade até que esse se estabelecesse. 



78 

 

 

voltou a ser francesa. As duas cidades também enfrentaram pouco ou nada de 

antissemitismo. As duas cidades foram construídas em ilhas e são praticamente do 

mesmo tamanho. Os ciclos de imigração se estabeleceram sob o mesmo discurso: 

perseguições e fome na Europa, perspectivas de refazer a vida no Novo Mundo, levas de 

emigrantes que coincidem até nas datas dos êxodos, busca de liberdade religiosa. 

O que se quer demonstrar com isso, é que o Judaísmo não é o determinante na 

forma do establishment desse ou daquele grupo, mas sim, as políticas que foram 

desenvolvidas nesses países é que favoreceram esse ou aquele estilo de vida judaica. 

Aqui, um Judaísmo iminentemente liberal e reformista, lá, um Judaísmo religioso, 

cooperativo e contemplativo. Lá, o iídiche se mantém até hoje como língua fluente e 

viva, aqui nem o hebraico contemporâneo é falado entre eles. Aqui, o sionismo é uma 

condição sine quoi non para o reconhecimento da identidade judaica; lá, judeus 

ortodoxos se declaram antissionistas e defendem, em passeatas, os direitos dos 

refugiados de participar das decisões na Palestina e reocupar seu território. Lá, as 

sinagogas, mesmo as mais ortodoxas, são abertas e todos podem frequentá-las e 

participar dos serviços religiosos, como em qualquer templo de qualquer religião; aqui, 

a informação de um antissemitismo perene obriga a uma identificação na entrada e a 

uma necessidade de autossegregação, que é uma evidente tentativa de manter a fronteira 

entre o “nós e o eles”. Aqui, as conversões são processos lentos, caros, mormente 

buscados pela vontade de uma mudança no estilo de vida ou por casamentos, e 

realizadas por rabinos reformistas. Lá, a conversão é uma opção de crença e pode ser 

realizada até nas sinagogas mais ortodoxas. Alguns poderão achar espúrio comparar as 

duas cidades e as duas comunidades. Mas, acaso devemos comparar apenas as 

semelhanças? Podemos e devemos, sim, comparar as diferenças, como um exercício 

antropológico legítimo, realizado por meio de um método acurado. 

O que nos parece é que, ao contrário do discurso oficial, não há nada de 

“atávico” na forma de organização que os judeus estabelecem nas cidades aonde 

chegam, ou chegaram, mas sim, uma resposta às vicissitudes que iam se apresentando 

durante a formação das comunidades; fato comum a qualquer comunidade, seja ela de 

judeus ou não. 

 

 

 



79 

 

 

2.4.1 O caso québecóis 

 

No Canadá, o mito da origem judaica nas terras dos Inuits
19

 remonta ao século 

XV, após a expulsão dos judeus da Península Ibérica. Esses indivíduos chegaram ao 

Québec pelo estuário do Rio Saint Laurent. Segundo a bibliografia consultada
20

, houve 

certo caçador, “historiador” e vendedor de peles, de nome Lescarbot, que teria sido o 

primeiro judeu das Américas, chegando em 1534.  

Esse Sr. Lescarbot acreditava inclusive, que os Inuits do Novo Mundo fariam 

parte de uma das dez tribos perdidas de Israel, e, junto com uma expedição de outros 

homens (os autores não se referem aos outros como judeus), começaram a colônia nas 

piores épocas do Canadá, quando o inverno, sempre rigoroso, era incontornável e os 

recursos de alimentação eram parcos. Os autores indicam que Lescarbot fez várias 

pesquisas e entrevistas com autóctones. Esses pioneiros, trabalharam, caçaram, 

negociaram peles, e posteriormente seus descendentes participaram das revoluções 

contra os ingleses. 

Em 1738, foi relatada uma curiosa estória de uma judia – Esther Brandeau – 

que se disfarçou de marujo para chegar ao Novo Mundo e foi pega na farsa. Essa moça 

fugia de perseguições na França e ficou retida na província enquanto esperava seu 

julgamento pela Coroa Francesa. Na data de sua chegada, a presença de não católicos 

era proibida na “Nouvelle France”.  

Em 1752, houve uma grande fome na colônia, acentuada pelo rigoroso 

inverno, e grande parte da população da Ville du Québec pereceu. Um navio mercante 

de um senhor chamado Abraham Gradis, saiu dos Estados Unidos com provisões para 

os colonos e teve muita dificuldade em quebrar o gelo acumulado no rio até chegar à 

pequena vila. Porém, foi proibido de descer do navio por ser judeu. 

Em 1760 a população francesa na Nouvelle France era de 65.000 habitantes e 

nenhum era judeu, de acordo com os registros fornecidos pelo autor (King: 2002). Ele 

                                                 
19

 Esquimós. O termo “esquimó” é altamente pejorativo entre os inuits, autodenominados de “os 

verdadeiros homens”. O termo esquimó designa “aqueles que comem carne crua” – um discurso 

etnocêntrico clássico dos conquistadores. 
20

 KING, Joe: les juifs de Montreal – trois siécles de parcours exceptionnels. Outremont, Québec: Carte 

blanche, 2002. WOLOFSKY, Hirsch: Mayn Lebns Rayse:un demi-siècle de vie Yiddish à Montreal. 

Ed.Septentrion, Québec, 2000. GOTTHEIL, Allen: Les juifs progressistes au Québec. Editions par 

ailleurs. 4ªed.1988.TELBOUR, Victor: Mythe et images du juif au Québec. Editions de Lagrave. 

Montreal, 1977. ANCTIL, Pierre: Le rendez-vous manque: les juifs de Montréal face au Québec de 

l’entre deux guerres. Inst. Québecois de recherche sur la culture. 1988. 



80 

 

 

também mostra indícios de famílias judias que se converteram ao Cristianismo na 

região da Acadie, com pomposas cerimônias.  

Quem é considerado como o pai fundador da comunidade judaica de 

Montreal é Aaron Hartman, que chegou dos Estados Unidos em 1760, após a conquista 

inglesa. Da centena de caçadores e mascates que se estabeleceram no Québec após essa 

data, uma dezena era de judeus, com redes familiares na Inglaterra e Estados Unidos. 

Hartman era um homem que comia kasher e escrevia em iídiche. Por ocasião da 

conquista inglesa no Québec (apoiada pelos judeus locais), foi considerado o homem 

mais rico e influente do Império Britânico fora da Grã-Bretanha
21

. 

Em 10 de dezembro de 1768 foi formada a primeira assembleia religiosa de 

Montreal, denominada Sherarit Israel
22

. Em 1775 foi adquirido um lote para o 

cemitério judaico e em 1777 a primeira sinagoga de Montreal foi aberta, entre as ruas 

Notre Dame e St. Jacques. Por vinte e quatro anos foi o único lugar de culto judaico no 

Canadá. Essa primeira sinagoga era de culto sefaradi, pois não havia no Novo Mundo 

nenhuma sinagoga com culto askenazi. 

 Os primeiros judeus montrealáis também contavam com ajuda norte-americana 

e inglesa para livros, panfletos e dinheiro. Os primeiros participantes vieram de New 

York ou Londres (sinagoga Bevis Marks, fundada em 1657).  

O primeiro líder religioso foi o inglês Raphael Cohen. A sinagoga contava 

com duas Torot, uma delas está atualmente no Museu Canadense das Civilizações e a 

outra enterrada no cemitério judaico de Mont Royal.  

A ascensão da comunidade judaica de Montreal está profundamente ligada ao 

período em que a conquista inglesa se efetivou sobre os franceses católicos, a partir do 

séc. XVIII. Entre 1775 e 1776, por sete meses e sete dias, Montreal fez parte dos 

Estados Unidos.  

Essa elite judaica sefaradi era respeitada e rica. A partir de 1830 os judeus 

começaram a ocupar cargos e a conseguirem diplomas. Em 1846 os poucos askenazim 

poloneses fundaram a sinagoga Shaar Hashomaym, que só ficou pronta em 1858. Nessa 

época havia 181 judeus em Montreal e 40 em todo o restante da província do Québec.  

                                                 
21

 A guerra de conquista dos ingleses durou dois anos (1759-1760). O regime inglês permaneceu no poder 

de 1760 a 1840. A independência do Canadá só ocorreu em 1929 e só depois de 1960 é que o Québec 

conseguiu aprovar a língua francesa como oficial.  
22

 Esse termo significa “vestígios de Israel”; é um nome bem comum para as sinagogas no Novo Mundo. 

Na literatura especializada ele é encontrado para designar sinagogas no Canadá e nos Estados Unidos.  



81 

 

 

A formação da forte comunidade judaica, que hoje se encontra em Montreal, se 

assemelha ao processo ocorrido no Brasil, o que de certa forma nos instiga à 

comparação. Uma grande leva askenazim ocorreu de 1880 até a Primeira Guerra 

Mundial. Segundo Joe King (2002), 1,2 milhões de judeus fugiram da Rússia, Polônia, 

Romênia e Lituânia. Desses, 67.000 foram para o Canadá. (KING: 2002) 

Pobres e falantes do iídiche foram chamados de “Dowtowners”, em oposição às 

quarenta antigas famílias ricas já residentes na cidade, chamadas de “Uptowners”. Esses 

judeus se agruparam na região chamada Boulevard Saint-Laurent, na rua conhecida 

como “la Main”– rua principal. Até hoje a rua é dedicada ao comércio e ainda se 

encontra uma forte presença de restaurantes, padarias e outros estabelecimentos 

judaicos.  

Essa leva de judeus pobres da Europa desestabilizou a próspera comunidade 

local, criando hostilidades por parte dos judeus antigos, que eram abastados e se 

imiscuíam sem preconceito e sem problemas na sociedade anglófona, mantendo sua 

identidade judaica na esfera privada. A situação se complicou, pois os que chegaram 

falavam apenas o iídiche e outras línguas européias, menos o inglês e o francês. Nesse 

momento, houve tentativas de católicos franceses de converterem os judeus pobres que 

chegavam.  

Apesar da reação dos antigos judeus para com os novos, a importância da 

presença “iídiche” na cidade foi decisiva para entender o perfil judaico que a cidade tem 

hoje, com uma representação religiosa marcante contando com praticamente todas as 

correntes e vertentes religiosas do Judaísmo mundial.  

As entidades judaicas forneciam ajuda aos recém-chegados, alocando-os 

como mão de obra para várias funções, criando redes de favores e solidariedade
23

. Em 

Montreal as redes judaicas estavam estabelecidas, e os profissionais diferenciados 

procuravam apoio nas bibliotecas, escolas, clínicas médicas e lugares de culto. Montreal 

é reconhecida, mesmo hoje em dia, como uma das maiores cidades do mundo falantes 

do iídiche. Isso foi fundamental para organizar os imigrantes que chegavam do Leste 

Europeu. Com isso, Québec recebeu pessoas de vários países, várias correntes políticas, 

religiosas e culturais, onde noções de secularismo, ciência, história e revolução cultural 

eram discutidas em vários grupos judaicos.  

                                                 
23

 KING (2002) aponta a existência de uma instituição judaica de ajuda chamada Landsmanshaft: societés 

reunissant les gens nés dans le même patelin (Companhia para ajudar pessoas nascidas na mesma cidade). 

O autor deixa claro que essa instituição era uma máfia. 



82 

 

 

Os autores da historiografia judaica montrealáis consultados são unânimes 

em elucubrar que esse ambiente de efervescência, promovendo debates e acalorando 

discussões, tenha sido determinante para a pujança judaica de Montreal. (ANCTIL e 

CADWELL: 1984) 

Alguns judeus quebecóis se tornaram sionistas, outros, líderes carismáticos e 

outros, perseguiram o sonho americano. Para tal, se submeteram a vários empregos e 

muitos trabalharam como operários – o que facilitou a formação de um partido político 

socialista judaico. A maioria dos judeus askenazim se inseriu na sociedade pelas vendas 

de porta em porta e por encomenda. Eles também criaram a venda a crédito. A lógica do 

imigrante judeu, no que tange ao trabalho, iniciava-se com as vendas de porta em porta 

a pé (peddlers/colporteurs), depois compravam uma carroça e um cavalo, e depois 

montavam um pequeno comércio no Boulevard Saint Laurent.  

Esse ritmo de trabalho era muito sofrido, em especial aos judeus talmudistas e 

piedosos, pois dos imigrantes, era exigido que trabalhassem e não apenas ficassem 

estudando a Torá. Alguns desses conseguiam empregos como professores de hebraico e 

liturgia.  

 A comunidade judaica de Montreal ganhava espaço dia-a-dia, e, no final do 

século XIX já se imprimiam calendários judaicos na cidade. No início do século XX 

eram observadas duas zonas de estabelecimento judaico: a primeira, estabelecida entre 

1901-1920, no setor sul da Rua Ontário; a segunda, entre 1921-1940, composta de 80% 

da população judaica residente na cidade, situava-se ao norte da Avenue des Pins e a 

leste da l’Avenue de Parc. A primeira livraria judaica data de 1903, e a primeira 

biblioteca de 1914.  

O que se percebe é que os judeus de Montreal são todos anglófonos, falam o 

inglês e o francês, mas se dirigem normalmente em inglês. Há questões decisivas, como 

os judeus hassidim de Outremont. Na verdade, um gueto judaico de língua inglesa 

dentro de um nicho tradicionalmente católico francês de Montreal.  

É muito importante compreender a questão que se impõe a todos os 

quebecóis, e que é decisiva para a discussão da identidade de todos eles, bem como a 

discussão sobre a soberania do Québec: a questão do idioma. O francês é a língua oficial 

do Québec, entretanto, o Canadá é um país de língua inglesa. A língua francesa é a 

língua dos franceses católicos que colonizaram a província e que, depois da invasão 

inglesa, se tornaram reféns desse idioma. O inglês se tornou a língua oficial dos 

negociantes de peles e de todas as outras mercadorias, mas a resistência francófona 



83 

 

 

sempre foi muito atuante, em especial nas regiões de Montreal, Ville du Québec e Trois 

Rivières. No norte do Québec ainda hoje só se fala o francês, bem como nas regiões 

rurais. Além da questão da língua, há uma questão religiosa, pois os ingleses são 

anglicanos. 

 Com o passar do tempo, e devido a uma série de pequenas revoluções e 

políticas que não cabem aqui esclarecer, os franceses conseguiram aprovar uma lei que 

determinava que a língua oficial do Québec fosse o francês, e o inglês seria usado como 

segunda língua. Isso criou, evidentemente, uma dicotomia na população, implicando nas 

relações comerciais, idiomáticas e, obviamente, religiosas.  

No plano educacional, o governo autorizava escolas anglófonas, de orientação 

anglicana, e escolas católicas, de orientação francesa. Até 1950, sob a influência 

francesa, as escolas eram vetadas aos não católicos. O que acontecia com os judeus? 

Eles, por questões associadas a uma rejeição ao Catolicismo, e com o apoio recebido 

das comunidades norte-americanas, se aproximavam mais dos ingleses e se tornaram 

também anglófonos. Posteriormente, os judeus puderam abrir suas instituições de 

ensino e hoje há colégios e universidades judaicas.  

Associados a esses aspectos históricos, referentes ao processo de instalação 

da comunidade judaica de Montreal e sua religiosidade, Pierre Anctil (1988) argumenta 

que em razão da querela entre anglófonos e francófonos, os judeus recrudesceram a 

ortodoxia e o iídiche como elemento identitário. (ANCTIL: 1988)  

Na mesma direção, o jornalista e ativista político de Toronto, Ben Kayfetz diz 

sobre o desenvolvimento das instituições judaicas comunitárias: 

 

A polaridade entre francófonos católicos e anglófonos protestantes explica o 

élan judeu em Montreal (...). Esta realidade provavelmente estimula o 

desenvolvimento de um sistema escolar paralelo, assim como uma biblioteca 

e um hospital. (citado em KING, 2002, 140). 

 

A terceira leva de imigrantes judeus para Montreal ocorreu entre 1940-1960. 

Com eles legitimou-se a dominação da indústria têxtil, a ascensão do iídiche, e a 

configuração da identidade étnica do grupo na cidade. Em uma entrevista realizada com 

Philip Resnick, professor de Ciência Política pela University of British Columbia em 

Vancouver, ao ser perguntado “quem é o judeu canadense”, ele respondeu que: “Os 

judeus de Montreal são ortodoxos, os de Toronto são inseridos na sociedade, os de 

Winnipeg representam os movimentos de esquerda e os de Vancouver fariam parte de 



84 

 

 

um Judaísmo ‘ecológico e feminista’, o Jewish Renewal”. (citado em DEPUIS-DÉRI, 

2004:30).  

  

Todavia, ele nos mostra que os ortodoxos são os mais influentes na 

comunidade judaica de Montreal, mas não são mais numerosos que em outras 

comunidades canadenses. A maioria dos imigrantes judeus é de origem polonesa, 

lituana e russa. 

Os ortodoxos Hassidim de Montreal se orientam pela observação rigorosa da 

Torá. Os Hassidim usam um casaco preto, o streimel (chapéu redondo de peles), e, no 

cotidiano, um chapéu largo e preto e os peyots
24

.  

 

 

(hassídico de Montreal. Foto: www.radio-canada.ca) 

Existem aproximadamente 20.000 hassidim montrealáis de acordo com os 

autores já citados. Os hassidim organizam-se em torno de um Rebe – rabino com força e 

poder absolutos sobre a comunidade. Cada comunidade recebe o nome da cidade de 

onde provém o primeiro Rebe daquele grupo. 

                                                 
24

 “cachinhos” nos cantos da cabeça e acima das orelhas. 



85 

 

 

Os Hassidim encontram-se divididos por bairros judaicos específicos: em 

Outremont, o maior, mais bonito e caro bairro de Montreal, encontramos sinagogas 

hassídicas de judeus de Belz, Bobov, Klausenburg, Munkacs, Skver e Vishnitz e os 

antissionistas de Satmar; no bairro de Snowdon encontramos a corrente que mais faz 

proselitismo entre os judeus
25

, e a mais comum de todas as correntes ortodoxas, que é o 

Beit Chabat Lubavitch; no bairro de Beaubien a comunidade de Tasher.  

Todos esses grupos foram visitados; foi observada a chegada dos judeus para o 

dia do Shabat, e, em algumas oportunidades, participamos de serviços religiosos. Os 

judeus ortodoxos estão muito bem instalados e sempre foram muito simpáticos e gentis 

com a presença de não judeus. Passeavam a pé com as famílias (sempre numerosas) 

pelos bairros e parques, circulavam nos supermercados kasher, e, geralmente, possuíam 

bons carros, raramente utilizando os metrôs (ao contrário dos muçulmanos). As casas 

dos Hassidim observados também eram bastante luxuosas.  

A biblioteca judaica é frequentada assiduamente pelos Hassidim. Muitos 

estudantes fazem seus deveres de casa e tem aulas particulares ali. O prédio onde a 

biblioteca funciona faz parte de um complexo situado em um Campus Judaico na região 

da Côte Saint Catherine, bairro nobre e iminentemente judaico. Esse complexo possui 

um centro cultural, onde são ministrados cursos de formação acadêmica e artística para 

interessados em geral. Aliás, em Montreal as iniciativas culturais e artísticas judaicas 

nunca são apenas para judeus, qualquer pessoa pode participar.  

A comunidade faz questão de marcar a diferença, quer seja na prática 

religiosa, quer seja na vida cotidiana, por meio da criação de secretarias, subseções e 

obras de utilidade pública, que parecem aumentar o tamanho da comunidade, como por 

exemplo: um centro sefaradi de pesquisa, centro askenazi, juventude judaica, centro de 

artes, casa de idosos, Memorial do Holocausto, hospitais.                                         

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                 
25

 O Beit Chabad faz proselitismo “para judeus”, ou seja: tenta converter judeus laicos ou afastados da 

religião a ingressarem no Judaísmo ortodoxo. Jamais entre os não-judeus.  



86 

 

 

 

(Centre Sègal des Arts. Foto: Abel de Castro) 

A sinagoga escolhida para pesquisar os serviços religiosos de sexta-feira e as 

festas religiosas foi uma sinagoga sefaradi chamada Sherarit Israel. Conforme foi dito 

no início desse capítulo, essa sinagoga é derivada da primeira comunidade de Montreal 

e é chamada de sinagoga Spanish and Portuguese.  

A escolha dessa sinagoga foi determinada por ser a mais próxima da 

biblioteca judaica, onde foi realizada a maior parte de nossa pesquisa bibliográfica, e 

por ser sefaradi e conservadora, a primeira com essa orientação, estudada nesta tese. Por 

isso foi uma experiência enriquecedora. As demais impressões de visitas em outras 

sinagogas, em especial no que tange aos processos de conversão, serão consideradas 

posteriormente.  

A descrição que se segue foi escrita ainda em Montreal e foi deixada na versão 

“caderno de campo”, para que se possa perceber como foi o processo cognitivo e a 

abstração dos dados durante a pesquisa etnográfica in loco. 

 

2.4.2 Sinagoga Sefaradi  

 

No dia 15/06/2012 estive na sinagoga Spanish and Portuguese de Montréal 

pela primeira vez. Fica situada a alguns metros da biblioteca judaica. Descobri seu 

endereço através do contato com Sônia Lipzik – diretora do Centre Alef de Culture 

Sefaradi. Ela foi bastante gentil e receptiva para comigo e informou-me que não haveria 



87 

 

 

nenhum problema em assistir a um serviço religioso na sinagoga. Lembro-me que em 

todos os anos de pesquisa, sempre achei um tanto exagerado os protocolos de entrada 

nas sinagogas brasileiras. Todas, em especial nas festas religiosas, contam com um 

aparato de segurança, sendo necessária a apresentação de documento pessoal na 

portaria. Sempre há segurança uniformizada, perguntas sobre se sou judeu ou não, medo 

de atentado e recusa à presença de não judeus. Isso foi observado por mim em 

Fortaleza, Recife, Rio de Janeiro e Brasília, sendo que em Porto Alegre, na minha 

primeira visita, nem cheguei a entrar.  

Sônia Lipzik é Socióloga e se dispôs a ajudar no que fosse necessário. 

Ofereceu-me a cópia de um artigo seu, publicado recentemente, e ainda panfletos de 

cursos que a instituição que ela preside está oferecendo, para que eu participasse. 

Quando agradeci Sônia por ter sido tão gentil comigo, ela me disse com um sorriso, que 

fez isso por eu ser estrangeiro – e isso é uma mitzvá muito importante.  

Ao chegar à sinagoga para o serviço de kabalat shabat às 18h de sexta-feira, 

percebi um espaço de arquitetura moderna, com o nome da sinagoga escrito em 

hebraico e em inglês em uma inscrição sobre a porta 

principal:  

(Fachada da Sinagoga. Foto: Abel de Castro) 

O espaço é todo fechado por portas de vidro e o chão é revestido de carpete 

cinza. À esquerda da porta de entrada do salão de orações segue um corredor em direção 



88 

 

 

às partes administrativas do prédio
26

. O salão de orações possui um teto de gesso com 

sancas que controlam a luminosidade.  

A Bimá e o Aron Há kodesh – em formato arredondado como é prática em 

sinagogas sefaradim – ficam no centro do recinto:    

  

(Aron Há Kodesh Sherarit Israel. Foto: Abel de Castro) 

Assentos estão dispostos dos dois lados da bimá, e também de frente ao Aron 

Há kodesh. 

Apresentei-me a um senhor que me pareceu o Chefe da Sinagoga
27

. Recebeu-

me, falou comigo em francês e me apresentou a outro senhor que conversava com ele – 

um espanhol. Esse último falou comigo em espanhol sobre o Brasil e sobre eu ser bem 

vindo ali. Agradeci e pedi para tirar umas fotos antes de o Shabat começar, e ele me 

disse que sim, sem problemas. Foi tão diferente essa recepção com relação às recepções 

que já tive em sinagogas brasileiras que não posso deixar de relatar minha boa 

impressão: ele foi comigo me mostrar os pontos estratégicos para se fotografar a 

sinagoga. Comentei com ele a beleza do recinto e ele me disse, orgulhoso, que todos 

que visitam a sinagoga fazem a mesma observação. Ele me concedeu uma honra 

máxima: Abriu o Aron Há Kodesh para que eu fotografasse as Torot! Elas são belas e 

                                                 
26

 A sinagoga é gigantesca, entretanto, nessa primeira incursão só tive acesso a esse salão de orações, que 

na verdade é uma capela. Existem mais dois salões no segundo andar do prédio onde participei das 

grandes festas e serão descritos posteriormente. 
27

 Chefe da sinagoga é um cargo administrativo, como um sacristão católico. 



89 

 

 

várias – devem ser em número superior a dez e todas adornadas com Rimonim douradas 

e prateadas:                                

 

(Torot Sheratit Israel. Foto: Abel de Castro) 

Só a título de comparação: no Brasil, nas três comunidades que fiz trabalho de 

campo, e nas inúmeras comunidades que visitei, nunca consegui uma foto da Torá, pois 

nunca me foi permitido fazê-la durante os serviços religiosos e apenas em Fortaleza, 

consegui que a funcionária abrisse o Aron Há Kodesh para que eu fotografasse, num 

horário fora dos serviços religiosos, o único exemplar que eles possuem – e sem a 

diretoria saber. 

Sentei-me do lado direito do Aron Há Kodesh (o lado esquerdo estava mais 

cheio e eu queria ver os rostos e as expressões dos participantes, por isso fiquei do lado 

oposto, de frente a eles). Contando os fiéis que chegaram atrasados, tinham ao todo 

quarenta pessoas durante o serviço. Outro fato que me despertou atenção: em quinze 

anos de pesquisa com judeus, foi a primeira vez que estive num serviço religioso onde 

só estavam homens presentes. Não havia nenhuma mulher no serviço. Como a sinagoga 

é conservadora, imaginei que elas deveriam estar em casa preparando o jantar de 

Shabat, ou deveriam ir apenas ao Shararit ou talvez nem costumassem ir. Foi meu 



90 

 

 

primeiro serviço de kabalat shabat numa sinagoga sefaradi conservadora e a primeira 

vez também no Canadá. 

O Chazan usava um terno azul. Pegou um talit, colocou e começou a rezar 

sem nenhuma indicação de página, sem pedir silêncio ou anunciar o que estava 

acontecendo. Assim que ele começou a rezar, começou também aquela catarse tão 

habitual nas sinagogas ortodoxas, com as pessoas falando todas ao mesmo tempo e 

rezando cada uma no seu tom, em alturas diferentes e balançando o corpo para frente e 

para trás.  

O livro de rezas praticamente não tem orientações nos idiomas oficiais 

québecóis (apesar de existir uma edição em inglês e outra em francês); tudo é em 

hebraico, e todos me pareceram ler e acompanhar o texto sem perder ou sem ficar 

pescando do companheiro do lado o número da página – impressionante o fervor 

religioso deles!  

O chazan rezou, rezou e rezou. Enquanto ele rezava, dois senhores chegaram 

e se sentaram em um banco atrás da bimá. Um senhor de terno – todos os presentes 

estavam ou de terno ou em mangas de camisa – nada de camiseta – e se sentou. Entendi 

que ele era um segundo chazan. Depois que o primeiro terminou sua parte, esse 

segundo assumiu e conduziu o serviço até a prédica – que foi assumida por um rabino 

de uns 45 anos de kipá e terno preto.  

A diferença entre o culto sefaradi e os demais cultos askenazim, que eu já 

havia presenciado inúmeras vezes, são por mim difíceis de definir. Como estava 

preocupado em fazer etnografia e também em tentar seguir o livreto de orações – e me 

perdia a toda hora – não consegui assimilar direito em que momentos se davam as 

diferenças: lembro-me que os cantos são diferentes, mas seguem uma ordem comum, 

como por exemplo, quando cantam o Lechá Dodi e se viram e se inclinam para a 

entrada da sinagoga, se viram também para o Aron Há kodesh.  

 Mais tarde o prof. Rabkin me explicou que as diferenças estão associadas à 

entonação dos cantos (prosódia) e a algumas pequenas diferenças e que são realmente 

difíceis de perceber para o não fluente no hebraico bíblico. 

A Amidá é rezada em silêncio e de pé da mesma forma de sempre. Entretanto, 

depois que o primeiro senhor rezou sua parte, as falas restantes foram divididas entre 

sete indivíduos – como na leitura da Torá no shararit – e cada um deles cantou – de 

forma impressionante – sentados em seus lugares, o trecho que lhe cabia.  Não pude 



91 

 

 

deixar de ficar impressionado com um garoto de cerca de dez ou onze anos que cantou 

com maestria seu quinhão do salmo em hebraico.  

Segue o serviço, e depois da reza dividida entre os participantes – como as 

parashot – o Rabino, um homem de barba escura e bem aparada, fez uma curta prédica 

em inglês sobre a parashat da semana, enfatizando a união do grupo e o amor a Deus, e 

delegou o restante do serviço ao segundo homem que entrou na bimá (já citado 

anteriormente). 

Esse retomou os salmos, seguidos dos vários kadishim e cânticos, até chegar 

ao kidush – nesse momento o segundo chazan colocou um talit, fez a prece e dividiu o 

vinho em um gole para si e outro para o garoto que cantava tão bem e era tão jovem – 

não entendi o porquê ele foi eleito para o gole de vinho, talvez por ser mais jovem, ou 

pré Bar-Mitsvá, ou devido a algum costume sefaradi que me escapa à compreensão.  

Do kidush a reza caminha para o final, quando se seguem os habituais 

cumprimentos de Shabat Shalom. Nesse momento, eles abriram o Aron Há kodesh e 

tiraram duas Torot – possivelmente para o dia de sábado – para o Shararit. Achei 

curioso a Torá “dormir” fora do Aron Há kodesh. O serviço religioso durou uma hora e 

meia. 

 

2.4.3 Yom Kipur 

 

 Continuamos com a narrativa na primeira pessoa. 

No Rosh Hashaná, os judeus se reúnem, tocam o shofar, rezam e comem maçãs 

com mel. Entretanto, como não é um feriado, não são todos os judeus que participam. 

Muitas mulheres não participam da reza, pois estão terminando algum afazer doméstico. 

No ano da pesquisa em Montreal, essa festa foi durante um show de rock em um parque 

da cidade, promovida pela sinagoga reconstrucionista Dorshei Emet e será descrito no  

item III desse trabalho. 

 Já o Yom Kipur, em todas as sinagogas frequentadas por nós, é recordista de 

público; e nessa, não foi diferente. O Yom kipur, que é comemorado no nono dia do 

primeiro mês judaico, caiu numa quarta-feira, com o Col Nidrêi na terça à tarde.  Na 

segunda-feira fui à sinagoga sefaradi saber se poderia celebrar o Yom Kipur entre eles. 

 Entrei pela porta lateral, depois de ler nas placas as informações sobre os 

horários dos serviços e expedientes da secretaria. Quem me recebeu foi uma moça 

ortodoxa de uns 17 anos, muito gentil, que me disse que todos os assentos daquela 



92 

 

 

sinagoga já estavam reservados para o Yom Kipur; em seguida, me ofereceu duas 

opções: uma sinagoga askenazi que ela sabia ter assentos, ou assistir aos serviços ali 

mesmo, porém de pé. Como era importante para a pesquisa fazer as observações do Yom 

Kipur numa sinagoga sefaradi, fiquei com a segunda opção. Ela pediu meu nome para 

que o deixasse na portaria, mas não exigiu a apresentação de nenhum documento 

oficial. Também disse que eu não teria que pagar nada, pois assistiria ao serviço de pé. 

      Resolvido isso, fui até a estação de metrô de Plamondon, no coração de um grande e 

antigo bairro judaico, para observar seu cotidiano na véspera de Yom Kipur, 

especialmente nos supermercados e quitandas. O bairro estava bastante movimentado 

no final da tarde: todo o comércio judaico estava aberto e havia bastante gente no 

supermercado kasher. Esse bairro, que possui colégios, quadras e faculdades rabínicas, 

é atravessado por uma autovia, de nome Decárie. Em suas ruas pode-se encontrar uma 

presença marcante de judeus ortodoxos, com suas roupas bicolores, suas mulheres 

jovens, grávidas e de peruca empurrando um carrinho de bebê e arrastando outro filho 

pela mão.  

 O bairro tem toda uma infraestrutura voltada para a religião e a cultura do gueto: 

jornal em hebraico, iídiche, inglês e francês; supermercadinhos de frutas e legumes; 

produtos religiosos; esteiras de palha para Sucot; açougues; padarias; mickvês; 

lanchonetes, restaurantes e um grande supermercado. 

 No dia seguinte, tomei o metrô até Côte Saint Catherine e terminei o percurso a 

pé até a sinagoga. Ela fica defronte a um grande parque com inúmeras árvores e um 

campo de futebol, ao lado do CAMPUS judaico, onde estão a Bibliothéque Juive e o 

Musée d’Holocauste de Montreal.  

O fascinante de Montreal é sua especificidade multicultural: a sinagoga fica em 

diagonal com o Museu do Holocausto, mas ambos ficam dentro de um bairro indiano e 

filipino. Também ali, há grande profusão de vendinhas e frutarias com indianos falando 

sua língua por todos os lados.  

 Toda a lateral do campo de futebol estava lotada de carros; de várias marcas, 

mas todos luxuosos. Cheguei à sinagoga pela entrada lateral, onde eu tinha assistido aos 

serviços de Kabalat Shabat. Havia um segurança que falava apenas inglês, e que me 

levou até a chapelaria para que eu deixasse lá o casaco e minha mochila. Perguntou-me 

em qual dos salões eu iria rezar. Achei aquela pergunta estranha na hora, mas julguei 

que eu não tivesse entendido o inglês do segurança. A Chapelaria é do lado da Capela 

onde assisti o serviço de kabalat shabat, e por isso peguei uma kipá e me dirigi para ela. 



93 

 

 

 Fiquei surpreso quando entrei, pois já eram quase dez horas da manhã e havia 

catorze homens presentes e nove mulheres. Felizmente, há um espaço de brincadeiras, 

onde monitoras cuidam das crianças menores. 

 Entrei na capela e o rabino já rezava na Bimá·. Do lado direito da entrada, 

estavam disponibilizados talitot e machzot para os fieis que entravam. Entrei, coloquei 

um talit, e peguei um machzor (com tradução em inglês, mas sem transliteração). O 

diretor da sinagoga me designou um assento (fiquei surpreso de ver a sinagoga vazia e 

de haver assentos não reservados, depois de a secretária ter dito que não haveria 

assentos disponíveis).  

 Nada está ali por acaso e nem o lugar que as pessoas reservaram para si na 

sinagoga está marcado naquele lugar por acaso. Existem laços de afeto, de pertença e de 

fé, sem dúvida alguma, mas o que costura essas emoções visíveis e sensíveis são as 

estruturas de poder e de normatização.  

O rabino da capela cantava uma parte do serviço, um segundo rabino e mais dois 

chazanim estavam sentados na Bimá, todos com a veste sefaradi para o dia do Yom 

Kipur e de sapatos de tecido, devido à interdição do uso do couro nesse dia. As pessoas 

começaram a chegar e logo o serviço estava com 40 homens e 30 mulheres. Lembrando 

que o espaço comportaria umas 300 pessoas, pois é uma capela. 

É interessante observar os detalhes, para filtrar as diferenças entre o mundo 

sefaradi e o askenazi. Por exemplo, nesta sinagoga, ao contrário das brasileiras, existe a 

presença de inúmeros negros, pois as sinagogas sefaradim, normalmente, congregam 

judeus do Norte da África, da Turquia, do Iêmen, da Etiópia – há muitos etíopes em 

Montreal, vindos da Tunísia e do Marrocos. Esses judeus são negros.  

Essa realidade é um nó górdio para o Estado de Israel. Além dos sefaradim 

sofrerem o preconceito colonialista por parte dos judeus askenazim russos da elite 

israelense, sua existência solapa o argumento do “Povo Judeu”, dado por uma suposta 

pureza caucasiana hassidim.  

 As mulheres desta vez estavam presentes e, como a sinagoga é conservadora, 

elas ficaram em outro canto da sala, ao fundo, protegidas por uma cortina de tule, 

garantindo a mechitzá.  Algumas de peruca, outras de lenço, as moças sem nada 

cobrindo a cabeça, mas de tranças e rabos de cavalo. Outras ainda com um pequeno 

círculo de renda (parecido com um crochê), colocado sobre a cabeça, como uma kipá 

feminina. Uma dessas foi notada em Fortaleza, na cabeça de Sarai, uma moça que 



94 

 

 

queria se converter ao Judaísmo e era muito mal vista pela comunidade por estar 

“profanando” os símbolos.  

As judias dessa comunidade judaica de Montreal estavam muito bem vestidas, 

mas sem joias nem peles. As filhas ficam com elas, e os filhos (quando não estão na 

pequena creche do evento) ficam com os pais. 

 Em uma parte do serviço, entrou um senhor muito bem vestido de terno, talit 

longo azul, prendedor de talit e cartola na cabeça. Acompanhando-o, estava o Grão 

Rabino Sefaradi, vestido de acordo com a pompa e circunstância que a ocasião pedia. 

As vestes sefaradi de honra rabínica são muito parecidas com as vestes de um 

muçulmano. São de cor marfim, a kipá é ricamente filigranada, mais larga e maior – 

como um pequeno turbante; o talit é totalmente marfim (sem listras) sobre uma túnica 

branca (kitel) usada no Yom Kipur; uma calça, também branca; e um sapato crock 

branco – já que o couro é vetado na ocasião. 

 O senhor de cartola era o presidente da sinagoga, e subiu à Bimá para fazer um 

discurso sobre a importância do evento, agradecer as presenças, e oferecer a casa como 

“segundo lar” para todos. Ao notar o Presidente da Sinagoga e o Grão Rabino juntos, 

percebi que ali estavam personificadas as duas grandes forças motoras da instituição 

judaica. 

 Depois de duas horas na capela, me lembrei da fala do segurança, quando me 

perguntou “em qual salão eu iria rezar” e resolvi dar uma explorada em todo o prédio da 

sinagoga, pois até então tinha conhecido apenas a capela.  

 Saí e subi uma escada larga carpetada, até um segundo andar onda havia uma 

exposição permanente de objetos religiosos – relíquias e memórias da sinagoga, bem 

como uma loja de mezuzot, livros, souvenires, etc. Este espaço, além de muito grande, 

se conecta com a entrada principal da sinagoga. Nesse hall, há entrada para duas 

grandes salas fechadas por portas largas de madeira, com os nomes das salas em letras 

hebraicas, em bronze, acima das duas salas. Vi uma pessoa saindo de uma delas e 

aproveitei a porta aberta e entrei. 

 A sala principal é gigantesca. Possui um lustre de cristal enorme que cobre todo 

o espaço de reza. A sala comporta, tranquilamente, 1.500 pessoas. Elegantemente 

decorada, a sinagoga possui tapetes vermelhos e cortinas de cetim rosa claro com 

grandes laços. O Aron Há Kodesh também é de grandes proporções e, como estava 

aberto, observei dezenas de Torot. Havia também duas Torot de fora, dentro de uma 

caixa arredondada em que os sefaradim transportavam a Torá, ricamente decoradas com 



95 

 

 

arabescos e enormes ramonim, sacudindo seus guizos pela sala, enquanto desfilavam 

com elas por todo o espaço. Tomei de outro talit e fui para a fila a fim de tocar na Torá 

e observar melhor os candelabros e o Aron Há Kodesh aberto.  

 Ali não havia negros, e sim mais mulheres de peruca, mais homens de terno e 

mais senhores idosos. 

 Saí dali e fui para a sala do outro lado do hall do piso superior. Essa sala era um 

pouco menor que a contígua, mas ainda maior que a capela, também cheia de gente e 

ricamente adornada; possuía uma espécie de coro de igreja, disposto acima da porta de 

entrada. Entrei na hora da Prece dos Cohanin, e ali havia pelo menos quinze Cohen 

abençoando a audiência. Suas cadeiras também eram acolchoadas, várias mulheres 

estavam presentes, e, nesse salão, havia mais rapazes e moças do que na capela, onde 

predominavam os mais velhos, e do que no grande salão, onde a maioria era de adultos.  

 Enquanto estava nessa segunda sala, passaram novamente o Presidente da 

Congregação do lado do Grão Rabino distribuindo sorrisos e cumprimentos de hatima 

tová para todos. Saí de lá às 17h. 

O objetivo desse capítulo foi oferecer um panorama da vida judaica e suas 

sociabilidades em quatro universos diferentes. Dessa forma, lográvamos oferecer um 

pano de fundo e uma amostra da profusão de dados coletados por uma pesquisa 

constante e acurada sobre o Judaísmo.  

 São essas instituições que irão aceitar ou não um indivíduo não judeu entre elas. 

É a partir do grau de normatividade e de desafios propostos ao neófito que se 

desenrolará sua aceitação ou rejeição pelo grupo. Essa assimilação será recíproca. Por 

um lado estará a demanda individual e subjetiva do sujeito na modernidade, e, por 

outro, a oferta institucional, que será pautada na normatividade e na “domesticação” da 

crença que o pretendente traz consigo, levando-o a se adequar ao conceito de crença e 

identidade judaica, convenientes à continuidade da instituição. Resta-nos agora analisar 

o percurso normativo proposto pelas instituições até a produção de um “novo judeu”.  

 



96 

 

 

 

3 A CONVERSÃO NAS INSTITUIÇÕES JUDAICAS  
 

 Nos capítulos anteriores, pudemos perceber que a conversão ao Judaísmo é um 

processo que difere do das outras religiões, sem, entretanto, deixar de haver 

denominadores comuns. A premissa básica desta tese é que, nos tempos de 

modernidade, os indivíduos se sentem à vontade para mudar seu passado e seu destino, 

inscrevendo-se em outra religião. Os candidatos escolhem o Judaísmo por afinidade 

eletiva, acionando fatores que podem ser observados ao analisar seus percursos de 

conversão. Analisando esses percursos, podemos perceber que existe certa linearidade 

nas narrativas, e que algumas delas esbarram num padrão comum a todas as religiões. 

 Acionadas suas expectativas, enquanto necessidade gregária, muitos dos 

candidatos escolhem o judaísmo por uma série de valores já explicitados nos capítulos 

anteriores. A partir do levantamento de dados das narrativas e da comparação entre eles, 

é possível compor um quadro representativo onde podemos conseguir um modelo de 

observação, a partir do qual consideramos os desvios e semelhanças. 

 Será tratada agora a relação entre o indivíduo que busca a conversão e a 

instituição que o acolhe e o prepara. A escolha da instituição no Brasil, às vezes nem é 

deliberada, pois, nas comunidades pesquisadas, os grupos são pequenos e as 

representações judaicas nas cidades se reduzem a uma única sinagoga, não havendo, 

portanto, outra opção ao candidato. 

 O Judaísmo, em termos de linhagens, pode ser dividido, grosso modo, em duas 

grandes categorias: os sefaradim e os askenazim. Enquanto práticas religiosas se 

organizam em ortodoxos, conservadores, massortis, liberais ou reformistas e 

reconstrucionistas. 

 Cada uma dessas vertentes religiosas atribui um sentido e uma série de 

exigências para a conversão. Nas comunidades judaicas ortodoxas, onde o mais 

importante é a obediência estrita à lei judaica, as normas e exigências podem ser 

consideradas mais duras e mais difíceis ao candidato. Os conservadores são mais 

receptivos, mas conservam certo grau de dificuldade. Já o grupo massorti é uma 

categoria do movimento conservador surgido nos EUA, e é ainda mais rígida. Entre os 

liberais a prática da conversão é mais comum. Essa corrente, como já foi dito 

anteriormente, é a maior expressão do Judaísmo brasileiro, e é nela que se foca o objeto 



97 

 

 

de nossa pesquisa. Salvo Montreal, onde foram observadas mais de perto as práticas 

religiosas nas três grandes vertentes, todas as conversões que pesquisamos foram 

realizadas em comunidades judaicas reformistas brasileiras. 

 

3.1 As normas para a conversão segundo a Lei Judaica 

 

 A religião judaica considera-se uma religião que não faz proselitismo, ou seja, 

suas congregações não têm interesse, e nem fazem propaganda, para atrair novos 

participantes.  

 Um dos motivos que nos despertou para o estudo do processo de conversão no 

Judaísmo, sob uma perspectiva antropológica, foi exatamente esse discurso de não 

haver proselitismo religioso e, a despeito disso, pessoas de outras religiões se 

interessarem pela conversão e serem, posteriormente, aceitas no Judaísmo. Em 

contrapartida, observar o tratamento que é dado aos convertidos nas sinagogas 

pesquisadas também é produtivo para pensarmos as relações que se desenrolam dentro 

dos grupos sociais. A comunidade, claramente, trata de forma diferenciada aqueles que 

buscam a conversão e os recém-convertidos. Para eles, silêncio e indiferença é a praxe; 

e, em certos casos, até desdém.  

 Esse ponto de vista já foi abordado no item 2, mas, voltamos a sublinhar que, 

durante o início da pesquisa, por desconhecermos as leis, costumes e contendas 

identitárias do grupo, ficou patente a indiferença por parte de alguns sócios das 

instituições; primeiro, por não entenderem “o que estávamos fazendo ali”, e também 

porque nos aproximamos de candidatos à conversão, passando a ideia de que queríamos 

também nos converter. 

 De qualquer forma, é senso comum entre os judeus, que um candidato, ao 

procurar um rabino para a conversão, receberá três negativas, no intuito de dissuadi-lo e 

de testar suas “reais intenções”. 

 Alguns rabinos – em especial os ortodoxos, acreditam que Deus criou a Torá e 

as leis judaicas para o “Povo Judeu”. Ou seja, aos judeus, como um povo eleito, seria 

cobrada a obrigação de difundir a sabedoria da Torá a todas as nações e, quando todos 

reconhecessem o Deus hebraico como o único Deus, aí então o Messias viria e 

conduziria todos os judeus de volta à terra prometida, onde aconteceria a redenção da 

humanidade. Entre o dito e o manifesto surge um paradoxo: os judeus devem levar o 



98 

 

 

conhecimento da Torá a todos os povos, mas, não devem fazer proselitismo sobre o 

Judaísmo e suas práticas. 

 As leis judaicas seriam obrigações religiosas dirigidas aos judeus; outras leis 

foram criadas por Deus para toda a humanidade – judeus e não judeus. Trata-se das Leis 

de Noé. Essas teriam sido promulgadas depois do dilúvio e serviriam como um código 

de ética para todas as pessoas e, para os judeus, serviria de base, de substrato, para a 

ética judaica, repleta de regras, leis e preceitos. O candidato que busca a conversão deve 

ser um seguidor das leis de Noé. Gesrshon Scholem (1972) definia essas leis da seguinte 

forma:  

 Não matar; 

 Não roubar; 

 Não adorar falsos deuses ou ídolos; 

 Não ser sexualmente imoral; 

 Não fazer maus tratos a animais; 

 Não blasfemar ou mentir; 

 Estabelecer atos de justiça onde estiver. (SCHOLEM, 1972:50) 

 

Outra variação sobre as sete leis de Noé são apontadas pelo Beit Chabad – corrente 

ortodoxa – que no seu site em português aponta-as como leis definidas com um caráter 

mais legislativo e formal, mas na verdade, possuindo o mesmo sentido: 

 Reconheça que existe apenas um Deus. 

 Respeite o Criador. 

 Respeite a vida humana. 

 Respeite a instituição do casamento. 

 Respeite a propriedade alheia. 

 Respeite todas as criaturas. 

 Estabeleça tribunais de justiça
28

. 

  

 O livro Shulchan Aruch (A Mesa Posta), um código de ética que define e 

prescreve muito da vida judaica religiosa, determina que, além das leis de Noé, para que 

uma conversão seja válida, o candidato deve observar os seguintes preceitos:  

1) Mitzvá - ele deve acreditar em Deus e na divindade da Torá, e aceitar  cumprir 

todas as 613 mitzvot (mandamentos) da Torá. 

                                                 
28

 http://www.chabad.org.br/tora/7leis/.  

http://www.chabad.org.br/tora/7leis/


99 

 

 

2) Milá - os convertidos devem passar por uma circuncisão feita por um Mohel 

qualificado. No caso de já ter sido circuncidado por um médico, deve passar por 

um  ritual de sangue chamado "hatafat dam". 

3)  Mikvê - todos os convertidos devem imergir no mikvê – banho ritual em um 

reservatório de água da chuva.  

 

Tudo o que foi detalhado acima deve ser feito perante um tribunal de três 

homens judeus que acreditam em Deus, aceitem a divindade da Torá, e observem as 

mitzvot.  (GANTZFRIED, 2013:89) 

O processo de estudos e preparação à conversão por que passa um candidato varia 

entre um a dois anos, dependendo de vários aspectos, entre eles, a escolha da corrente 

religiosa e a escolha do rabino que irá conduzir sua conversão. 

 

3.1.1 Conversão ortodoxa 

 Todas as correntes religiosas procuram seguir as leis escritas referentes à prática 

da conversão. O que pode variar é o grau de leniência com certos aspectos e costumes 

que variam de comunidade para comunidade. A conversão ortodoxa segue totalmente as 

leis da Halachá, pois interpreta literalmente seus preceitos. 

 Os ortodoxos são imaginados apenas como um grande e único grupo, todos 

vestidos de casacos pretos, cachinhos abaixo das orelhas (peyot), longas barbas e um 

chapéu redondo de peles chamado Streimel. Entretanto, existem diferenças entre eles. 

Geralmente a ortodoxia mais visível hoje é a derivada do movimento hassidim, surgido 

na Polônia, com forte penetração na Ucrânia, Lituânia e Rússia, balizada e difundida por 

meio da língua iídiche.  

O movimento hassidim surgiu no séc. XIX, e suas premissas básicas apontavam 

para o Judaísmo como uma religião onde os adeptos devem sentir o amor de Deus em 

cada gesto e se alegrarem com cada mandamento a ser cumprido (NISENBAUM, 

1989:70). Foi um movimento popular, de cunho messiânico, que serviu como alento 

para uma considerável população judaica, constantemente perseguida e molestada nos 

países do Leste Europeu. Todavia, essa corrente, que antes pregava um Judaísmo que 

não ficasse apenas nas mãos de um rabinato intelectual que ditava as normas para o 

povo, e os afastava das práticas de contato com Deus, hoje, representa a linha mais dura 



100 

 

 

do Judaísmo, e exige firmemente, do seu adepto, o estudo diário da Torá, como uma 

norma de vida a ser seguida diuturnamente. 

Os ortodoxos se organizam em comunidades religiosas encabeçadas por um 

rabino carismático, que congrega os fiéis em torno de si, e exige deles uma obediência 

cega
29

. Alguns rabinos adquirem ares de verdadeiros gurus, e seus escritos rabínicos se 

tornam referência mística para muitos seguidores. Eles formam verdadeiras dinastias e 

são sucedidos por seus filhos, netos e assim sucessivamente. Numa família de rabinos 

sempre haverá rabinos; é o costume. 

 A ortodoxia é também a corrente religiosa em que o processo de conversão é 

mais demorado, pois o rabino em questão procura avaliar a sinceridade do candidato – 

observando valores absolutamente subjetivos (sinceridade, honestidade) – tornando, 

assim, mais difícil a conversão. A obediência às leis da kashrut e a todos os preceitos 

religiosos é exigida com rigor. O candidato que se converter passará a usar uma 

vestimenta diferenciada e viverá sua vida judaica em coletividade – “gueto” – que 

fornecerá toda a estrutura necessária para as práticas religiosas, bem como, alimentação 

kasher e sinagogas, além de conferir uma segregação, mantendo o caráter de 

santificação e diferenciação do grupo.   

A conversão não costuma ser gratuita, sendo que no Brasil, aos gastos do 

candidato à conversão ortodoxa, somar-se-á uma viagem para Israel ou EUA, com o 

intuito de finalizar a conversão perante um tribunal rabínico ortodoxo reconhecido (Beit 

Din).  

Isso é necessário porque no Brasil, onde não são comuns as conversões 

ortodoxas, os rabinos são muito reticentes em realizá-las, não reconhecem as que são 

feitas por outras vertentes e, principalmente, porque elas não são reconhecidas pelo 

Rabinato de Israel. Todos esses senões podem acarretar sérios problemas de mobilidade, 

pois aqueles que se convertem em uma corrente ortodoxa em Israel ou nos EUA são 

agraciados com um reconhecimento maior, podendo se beneficiar, mais rapidamente, da 

Lei do Retorno – aquela que possibilita a qualquer judeu do mundo a imigração para 

Israel com prerrogativas de cidadão. 

 

 

                                                 
29

 Aquelas pequenas e inúmeras comunidades judaicas que viviam nos países do Leste Europeu, 

esparramadas nos rincões da Romênia, Polônia, Balcãs ou Rússia, falavam o iídiche e suas aldeias eram 

chamadas de shtetl. Em geral, esse tipo de Judaísmo, que sobreviveu ao holocausto da Segunda Guerra, é 

considerado o mais “autêntico”. 



101 

 

 

3.1.2 Conversão massorti  

 As autoridades do Judaísmo Conservador – uma de suas vertentes é conhecida 

como Massorti nos EUA e Canadá – exigem que as conversões sejam conduzidas de 

acordo com a Lei Judaica tradicional. Efetuar uma conversão sem os tradicionais 

requisitos de imersão ritual e circuncisão para os homens é uma violação dos padrões da 

assembleia rabínica do movimento conservador, punível com a expulsão do rabino que 

a efetuar. As autoridades Massorti geralmente reconhecem qualquer conversão feita 

segundo os requisitos da Lei Judaica, mesmo que seja realizada fora do movimento 

conservador.  

 Existem correntes conservadoras que não fazem parte do movimento massorti, 

como os conservadores sefaradim e o chamado movimento conservador clássico, não 

filiado ao movimento norte-americano. Em termos de exigências para a conversão 

seguem os mesmos preceitos. 

 

3.1.3 Conversão protestante 

 Existe uma corrente religiosa judaica com pouca expressão no métier judaico, 

chamada Judaísmo Protestante. A conversão ao judaísmo protestante é a mais dura e 

rigorosa. Pelas leis desse grupo só quinze pessoas no mundo pode se converter ao 

Judaísmo protestante por ano e a pessoa se converte segundo as leis da halachá. Essa 

linha de Judaísmo foi criada na Alemanha, em 1782, por Don Eli Jonahora, oriundo de 

uma família de judeus ortodoxos que não praticavam a religião. Essa linha do Judaísmo 

é reconhecida em Israel desde 1905 e existem cerca de 580.000 adeptos, pelo mundo
30

.  

Esse grupo não foi contemplado nessa tese, pois suas práticas nos eram 

desconhecidas até a fase escrita desse trabalho. Ele está sendo citado aqui apenas a 

título de informação.  

 

3.1.4 Conversão na ortodoxia moderna 

 Outra corrente judaica da qual tomamos conhecimento recentemente é a 

ortodoxia moderna. Esse grupo foi fundado na Inglaterra e se apresenta de forma 

bastante interessante.  

                                                 
30

 http://www.cohen.org.br (acesso em janeiro de 2014). 

http://www.cohen.org.br/


102 

 

 

Em um site
31

escrito em português, é possível conhecer uma linha de Judaísmo 

que se propõe a realizar conversões no Brasil, à distância. O indivíduo poderia entrar no 

site, comprar um dos pacotes de conversão, pagar algumas taxas, marcar o Beit Din e, 

assim, se tornar judeu. 

 Segundo este site, o certificado de conversão emitido por Londres habilitaria o 

convertido a ser aceito em qualquer comunidade do mundo, ortodoxa ou não. O vídeo 

do rabino Ary Fonseca sublinha inclusive que, caso o convertido não seja aceito em 

alguma congregação, ele deve invocar o artigo 18 das leis de direitos humanos, que diz 

que todo indivíduo tem direito de trocar de religião e ser aceito em qualquer templo que 

escolher.  

 Um dos pontos fortes no discurso identitário dessa corrente é a crítica às 

posturas ortodoxas convencionais. O site chama os rabinos ortodoxos convencionais de 

“uma aberração histórica da ortodoxia” e de racistas, por não aceitarem pessoas de fora 

da comunidade em seus serviços religiosos. O nicho de trabalho desse rabino se foca 

essencialmente naqueles que se identificam com o Judaísmo e não conseguem acessar 

um rabino ou uma comunidade que os aceite como candidatos à conversão. Ele estimula 

também que o convertido forme sinagogas sob sua supervisão, pois o Judaísmo não 

seria uma religião étnica, podendo um convertido fundar uma congregação em cidades 

onde não há nenhuma. 

 Em que se pese o fato da modernidade desse rabino ser bastante condizente com 

os dias de avanço tecnológico e midiático que vivemos hoje, essa prática de converter o 

indivíduo à distância, por um curso de internet, com o intuito de que os convertidos 

formem uma sinagoga sob sua supervisão, é um tanto incomum às práticas do Judaísmo, 

seja ele de que corrente for. Essa estratégia, de sugerir ao convertido que forme um 

novo grupo, se assemelha muito àquela das igrejas evangélicas no Brasil que, 

estruturadas sobre um proselitismo exacerbado, fundam pequenos núcleos nas cidades 

menores e nos bairro de periferia, chamadas de “igreja em células”.  

 De qualquer forma, as práticas dessa “ortodoxia moderna” só vêm acrescentar 

dados a esse trabalho, pois é essa forma, extremamente moderna, de transmissão 

simbólica de tradição e de fé, a entrada e saída de religiões, que nos interessa. Os 

aspectos da necessidade de pertencimento e reconhecimento – o mote de nossa tese – 

                                                 
31

 http://sinagogaonline.wordpress.com/ (acesso em Janeiro de 2014). 

http://sinagogaonline.wordpress.com/


103 

 

 

ficam claros, ao percebermos a fala do rabino Ary Fonseca ao definir o que é exigido do 

novo judeu, apontando quatro níveis de aceitação:  

 

1) Um nível de aceitação por Deus. 

2) Um nível de aceitação para consigo mesmo, 

3) Ser aceito pelos que te amam (desprezar os amigos e a família antiga 

devido à conversão é condenado). 

4) Ser aceito pelo rabino e cumprir fielmente suas orientações. 
(http://sinagogaonline.wordpress.com/) 
 

É cobrada uma taxa de R$ 270,00 pelos downloads do material de leitura para a 

conversão, mais a taxa dos rabinos para a avaliação final do curso, além de passagens 

aéreas, telefonemas, cirurgia de circuncisão e demais custos que se façam necessários. 

 

3.1.5 Conversão liberal/reformista 

  

O movimento reformista é considerado hoje a maior vertente religiosa judaica 

dos Estados Unidos. Segundo dados do próprio movimento, são 1,5 milhões de 

membros afiliados em mais de 900 congregações, além de inúmeras comunidades e 

membros afiliados ao redor do mundo. 

O movimento é conhecido como Reform ou Progressive Judaism nos EUA. Em 

outras partes do mundo, com algumas diferenças ideológicas e históricas, podemos 

encontrar sob os nomes de Judaísmo liberal, reformista, progressista ou progressivo. No 

Brasil há diversas comunidades afiliadas ao movimento reformista, concentradas nas 

regiões Sul e Sudeste do país. A congregação carioca ARI – Associação Religiosa 

Israelita, e a paulista CIP – Congregação Israelita Paulista, possuem revistas e jornais 

onde rabinos e participantes da comunidade escrevem defendendo e explicitando seu 

caráter reformista.
32

 Essas duas comunidades também apoiam as congregações 

pesquisadas com recursos, cursos de formação, materiais gráficos e religiosos.  

A base teológica do movimento reformista é que, ao mesmo tempo em que os 

ensinamentos morais que Moisés recebeu no Monte Sinai são eternos, o Judaísmo se 

caracterizaria por um conjunto de práticas em progresso constante, a serem exploradas e 

revistas a cada geração. Em suas origens, na segunda metade do século XIX, o 

                                                 
32

 http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/ 

http://sinagogaonline.wordpress.com/
http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/


104 

 

 

movimento se pautava por serviços religiosos realizados na língua vernácula e no 

abandono de práticas que, na época, muitos consideravam já irrelevantes, tais como a 

kashrut e os serviços religiosos em hebraico. Os valores e práticas deste período — que 

perdurou até os anos 1960 — fazem parte do que hoje se convencionou chamar de 

“Movimento Reformista Clássico”. 

O movimento reformista de hoje permanece fiel aos seus princípios originais ao 

praticar um Judaísmo em constante progresso orientado para a justiça social. Os judeus 

reformistas aceitam a lei judaica, porém colocam ênfase na autonomia moral dos 

indivíduos para decidir quais leis têm significado religioso para eles. 

Atualmente o estudo da Torá, do Talmud e da Halachá é estimulado como a 

fonte maior da tradição judaica, cujo foco se centra nas ações sociais e éticas. É neste 

espírito que vem sendo reintroduzido, ao longo das últimas décadas, um conjunto de 

práticas, antes consideradas superadas pelos judeus reformistas clássicos, como, por 

exemplo: a revalorização do hebraico, seja como o idioma compartilhado por Israel, seja 

nos serviços religiosos; o respeito ao Shabat; o cumprimento, em algum nível, das leis 

de kashrut; e, o apoio ao sionismo. O retorno às práticas tradicionais vem sendo cada 

vez mais estimulado pelas instituições educacionais e religiosas do movimento 

reformista
33

. 

No Canadá, dada sua história e processo de colonização, podemos perceber uma 

diferença enorme entre as várias comunidades ali instaladas, bem como tem-se muito 

menos dados estatísticas sobre as comunidades liberais em relação às correntes 

religiosas mais ortodoxos. 

                                                 
33

 http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/movimento-reformista-
contemporaneo/ 

http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/movimento-reformista-contemporaneo/
http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/movimento-reformista-contemporaneo/


105 

 

 

 

(A  mais antiga sinagoga reformista do Canadá. A sinagoga Emanu-El-Beth Sholom data de 

1882 e hoje é dirigida por uma rabina. Está situada em Westmount, bairro anglófono de Montreal).   

Criado na Alemanha no séc. XIX, por Moïse Mendelssohn, em um momento de 

iluminismo tardio no país, onde as tensões entre os judeus emancipados e o modo de 

vida das comunidades judaicas tradicionais de então se fizeram mais agudas, hoje, esse 

movimento é mais bem sucedido nos países americanos como os EUA, Canadá, Brasil e 

Argentina.  

Os princípios fundadores do movimento reformista americano estão 

estabelecidos na Plataforma de Pittsburgh de 1885. Esses afirmam um engajamento ao 

monoteísmo, mas rejeitam várias práticas rituais e tradicionais, por serem consideradas 

um insulto à sensibilidade moderna, como aquelas que regem a alimentação kasher, a 

pureza sacerdotal e as vestimentas bicromáticas. Eles igualmente rejeitam um retorno a 

Sion. (LEVY: 2005) 

 Em todas as comunidas brasileiras pesquisadas, a doutrina liberal é a prática. 

Todos os candidatos com os quais conversamos foram convertidos nessa corrente 

religiosa. 

 As conversões reformistas não são bem aceitas pela comunidade ortodoxa, ou 

seja, não são vistas como “válidas” por um determinado número de rabinos. Isso se dá 

devido a divergências sobre as práticas reformistas e as ortodoxas de interpretar as leis 

judaicas, seus dogmas e a realização de seus rituais. 

A corrente reformista é a mais representativa no Brasil e em nossa pesquisa é o 

universo por excelência. Os judeus reformistas são os nossos judeus “cotidianos”, 



106 

 

 

aqueles que não possuem nenhum marcador étnico de identificação. Os homens não 

usam a kipá fora dos serviços religiosos na sinagoga, homens e mulheres não se vestem 

de forma diferenciada e geralmente se consideram antes “culturais” que “religiosos”.  

 As conversões ao judaísmo reformista foram as mais acompanhadas em nossas 

pesquisas de campo e são as que mais despertam atenção. Elas possuem, em si, uma 

carga de valores associados à contemporaneidade que instigam e incrementam os 

estudos sobre a identidade: o voluntarismo dos candidatos em mudar seu destino e 

romper com seu passado, em detrimento de uma nova religião; e, o agenciamento em 

busca de uma normatização dessa nova identidade, por meio da conversão, 

paradoxalmente, optando pela menos normativa das correntes religiosas judaicas.  

Os judeus reformistas são os mais suscetíveis à assimilação, ao distanciamento 

do gueto e das práticas religiosas e a viverem dilemas relativos à “crise na identidade 

judaica”, pois ao assimilarem muito dos ideais do iluminismo, da democracia, do 

racionalismo, da modernidade, das globalizações e do processo de ocidentalização das 

culturas, a vida laica os coloca em uma situação identitária tranquila e, ao mesmo 

tempo, periclitante, em relação à identidade judaica religiosa. 

 Sua identidade judaica “extra Torá” é marcada por práticas que priorizam 

outros aspectos do Judaísmo, como o sionismo, a educação infantil e as antigas 

tradições judaicas europeias, que servem de pilares e marcadores de fronteiras e 

garantem a manutenção de sua “judaicidade” hereditária, sem manter o caráter religioso 

e contemplativo do Judaísmo ortodoxo.  

 Os ortodoxos não os reconhecem como judeus legítimos, pois os “judeus 

legítimos” seriam apenas aqueles que praticam a religião judaica sob a orientação 

ortodoxa
34

. Algumas seitas ultra-ortodoxas que vivem em Israel e no Canadá
35

, por 

exemplo, acham que aqueles judeus que não praticam a religião em todos os seus 

dogmas, preceitos e interditos, são apóstatas da religião judaica e nem alma possuem.  

Outras seitas religiosas, derivadas do movimento ortodoxo como o Beit Chabad, 

insistem em fazer proselitismo entre os judeus reformistas, na tentativa de arrebanhá-los 

para a ortodoxia. Esses reformistas estariam “afastados” do verdadeiro Judaísmo e isso 

só atrasaria a vinda do Messias. No Canadá e nos EUA, é comum ver judeus do Beit 

                                                 
34

 Entre as comunidades ortodoxas pesquisadas, a fala dos rabinos pesquisados aponta que a comunidade 

de “verdadeiros judeus” é apenas aquela que ele representa. O restante raramente é considerado legítimo e 

é passível de críticas veladas sobre suas posturas e costumes. 
35

 Comunidade Lev Tehor em Saint-Agáthe-des-Monts. 



107 

 

 

Chabad na rua interpelando judeus laicos e convidando-os a amarrar os tefilim e a 

recitar o Shemá. 

Os ortodoxos zelosos da Lei acreditam também que a ênfase às tradições festivas 

e comidas típicas, tão caras aos reformistas como marcadores de uma identidade 

diferenciada, esvazia o Judaísmo por não serem acompanhadas da prática cotidiana da 

lei judaica, da contemplação religiosa e da total submissão à Torá. 

 Por sua vez, os judeus reformistas tendem a se referir aos ortodoxos como 

anacrônicos, empedernidos, machistas e, politicamente detestáveis, pois eles 

prejudicariam o Estado de Israel com suas exigências religiosas. Por exemplo, ao 

contrário de todos os jovens israelenses – homens e mulheres – aos ortodoxos não é 

cobrado o serviço militar obrigatório
36

. Alguns mais empedernidos se recusam mesmo a 

falar o hebraico vernáculo em detrimento do iídiche, deixando apenas as orações para o 

hebraico bíblico – a língua sagrada e a expressão maior para falar com Deus. Também 

se organizam em partidos políticos e possuem assentos no Beit Knesset (parlamento 

israelense) e suas comunidades recebem generosos auxílios do governo. Esses 

ortodoxos também detêm o poder de negar a realização de casamentos em Israel se o 

indivíduo não estiver dentro dos critérios por eles considerados condizentes com a Lei 

Mosaica. O casamento para judeus, naquele país, é exclusivamente religioso. Com 

relação à imigração judaica para Israel, são os rabinos ortodoxos que define quem é ou 

não judeu, delegando-se o direito de negar conversões realizadas em outros sítios, e 

impedindo esses imigrantes de receberem a cidadania israelense. 

Essas posturas da ortodoxia, em certa medida, constrangem e envergonham os 

judeus laicos assimilados e ocidentalizados, devido a suas práticas e valores 

“ultrapassados” numa modernidade tardia. Para os reformistas, a “judaicidade” é 

transmitida de forma hereditária e a identidade é transmitida de forma atávica, pouco se 

importando em seguir as práticas e leis religiosas, sob uma interpretação rígida, como 

aquela proposta pelos ortodoxos. 

  

3.2 Os passos na busca para a conversão 

 A despeito das diferenças entre as correntes religiosas e suas exigências para 

com aquele que busca o ingresso no Judaísmo, algumas similaridades são observadas 

nos rituais que envolvem a conversão e que são exigidas por todas as comunidades. 

                                                 
36

 A possibilidade de matar ou torturar uma pessoa é um absurdo à sensibilidade ortodoxa, além de um 

pecado mortal. 



108 

 

 

Independente de ser 100% aceito posteriormente como um “judeu verdadeiro” ou não, o 

indivíduo se submete aos seguintes passos para se tornar membro do mundo judaico
37

. 

Ponderar sobre sua vontade: geralmente os rabinos e instituições se atêm a 

esse ponto como fundamental para o sucesso da conversão. Os motivos que o indivíduo 

apresentará para realizar sua conversão são muito importantes para o rabino. Seja uma 

busca espiritual ou um casamento, o mais importante é conhecer o Judaísmo de perto. 

Essa fase é aquela que, nessa tese, chamamos de “identificação ao Judaísmo”, que inclui 

conversar com amigos e família, adquirir livros, conhecer as instituições, participar de 

um serviço religioso, refletir sobre a conversão, convencer-se da decisão e então partir 

para o giyyur.  

O Rabino: depois do encontro com o Judaísmo, deslumbramento, reflexão e 

identificação, o próximo passo é encontrar um rabino. Esta parte do processo pode ser 

difícil por inúmeras razões. Os rabinos, como todo mundo, são diferentes entre si. 

Alguns se dedicam mais do que outros. Alguns dedicam mais tempo do que outros aos 

candidatos à conversão. Outros seguem a tradição de recusar o candidato por três vezes, 

a fim de testar a sua sinceridade e determinação. Todavia, alguns rabinos são dedicados, 

bem preparados e com grande sensibilidade religiosa e espiritual. Eles são os guias 

espirituais de suas comunidades e decidem, em última instância, quem está apto a 

integrar o “Povo Judeu”. Eles são, seguramente, os agentes da mudança. Eles é que 

determinam quando, como e de que forma o goi está pronto para a “transformação”. 

Dada a importância central do rabino para um candidato potencial à conversão, o mais 

sensato é fazer contato com diversos rabinos e sinagogas em busca da combinação ideal 

que mais agrade ao candidato. 

No Canadá é possível contatar uma central local de rabinos, alguma outra 

entidade judaica ou visitar uma sinagoga nos dias de serviço religioso e marcar um 

encontro. As sinagogas são abertas aos visitantes e ninguém se incomoda com sua 

presença, nem nas menores delas. 

 No Brasil o contato pode ser feito com a CONIB – Confederação Israelita do 

Brasil, para saber se há sinagogas ou comunidades judaicas na cidade que o candidato 

mora. Outra possibilidade é entrar em contato direto com as sinagogas ou com 

associações, congregações e comunidades judaicas. Isso é muito difícil para os “não 

                                                 
37

 As referências sobre as obrigações e rituais que o indivíduo passa para se tornar judeu podem ser 

encontradas facilmente em qualquer manual de conversão. As informações aqui apresentadas são uma 

compilação de nossa experiência de campo e das leituras sobre o tema, sem nos atermos, 

necessariamente, a um só manual. 



109 

 

 

iniciados”, pois nas comunidades do Brasil é imperativo que o candidato seja levado 

“pela mão de um deles”, se não, é certo que não será recebido. 

 Um dos erros comuns do candidato à conversão incauto é deixar de verificar, 

junto à Federação Israelita do Brasil, se os rabinos e instituições contatados são 

conhecidos (e reconhecidos) pela comunidade judaica, para evitar orientação 

inadequada e dissabores no futuro.  

Deve-se também levar em conta que há rabinos de várias correntes religiosas, e é 

importante compreender as diferenças existentes entre elas para escolher, com 

convicção, com qual delas o candidato mais se identifica, a fim de que não haja, 

posteriormente, conseqüências desagradáveis.  

O rabino tem formação e autoridade para responder a todos os questionamentos 

a respeito da conversão e deve orientar o candidato para os percalços que o aguardam. 

Ao encontrar com um rabino a primeira vez, ele fará uma série de perguntas. 

Abaixo estão algumas perguntas que foram relatadas pelos entrevistados ou em 

conversas de sinagoga: 

Por que você quer se converter ao Judaísmo? 

Qual sua formação religiosa? 

O que você sabe sobre Judaísmo? 

Você conhece as diferenças entre o Judaísmo e sua religião original? 

Você está sendo pressionado (a) a se converter? 

Você deseja e se compromete a dedicar o tempo que for necessário para estudar e 

tornar-se judeu (judia)? 

Você deseja e se compromete a criar seus filhos como judeus? 

Você já discutiu essa decisão com sua família? 

Você tem outras dúvidas sobre judaísmo ou conversão? 

 

A terceira etapa para o candidato é estudar o Judaísmo: Suponhamos que o 

candidato decidiu iniciar o seu processo de conversão ao Judaísmo e um rabino 

concordou em supervisionar seus estudos.  

Os candidatos à conversão estudam Judaísmo de diversas maneiras. Alguns o 

fazem individualmente, com um rabino, ou com um professor supervisionado por um 

rabino, em encontros regulares. Essa frequência varia, dependendo da orientação do 

rabino e da distância que o candidato se encontra do preceptor; em outra cidade, por 

exemplo. Outros frequentam, em comunidades grandes e bem estruturadas, classes 

formais de conversão ou de Introdução ao Judaísmo. Aqueles que se preparam para o 

casamento são acompanhados do seu parceiro judeu. 



110 

 

 

Um curso típico inclui: crenças e práticas religiosas básicas, tais como: as 

orações proferidas nos serviços religiosos; as orações individuais; um pouco de hebraico 

bíblico instrumental; kashrut (as leis alimentares judaicas); a história do Povo Judeu e 

de Israel; o lar judaico; os feriados judaicos; os rituais de passagem judaicos 

(nascimento, bar/bat mitzvá, casamento, morte e luto); o Holocausto (Shoah) e o 

sionismo. 

 O período de estudos varia bastante, podendo durar seis meses, um ano, dois 

anos e até mais, dependendo de diversas condições tais como: as regras da congregação 

à qual escolheu para se converter, a linha de estudos, a determinação pessoal do 

candidato, o programa de estudos a ser cumprido e um ou outro imprevisto da vida, que 

pode acontecer durante o processo. 

 Para a Halachá, um casamento entre uma pessoa nascida judia e outra que se 

converte ao Judaísmo é um casamento judaico, não um casamento misto. Casamento 

misto é considerado quando o cônjuge não judeu não se converteu para a cerimônia. No 

caso do planejamento de um casamento com um judeu (judia), é fundamental que o 

candidato comece a estudar bem antes, pois só após se converter é que a união poderá 

ser realizada conforme o ritual judaico. Os rabinos não recomendam que se condicione 

o tempo do processo de conversão a uma data já predeterminada para o casamento. 

 Todos esses estudos devem ser acompanhados pela prática religiosa, como: criar 

uma dita “atmosfera judaica” no lar; aplicar as leis da kashrut; e, participar dos serviços 

religiosos da comunidade. A “vivência judaica” deverá ser estimulada e acompanhada 

de perto pelo rabino, conforme o entendimento de sua orientação religiosa. O estudo 

aliado à prática é estimulado para que o candidato possa avaliar melhor se é isso mesmo 

que ele quer para sua vida. Nesse sentido, a conversão é considerada como uma ruptura 

com a vida passada e o ingresso em uma nova realidade. 

 O próximo passo para o cumprimento das normas para a conversão é ser 

sabatinado pelo Beit Din – a Corte Religiosa. O Beit Din se constitui de três pessoas, 

a halachá determina que sejam três rabinos, mas isso pode ser “driblado” convocando 

três notáveis da comunidade para a formação da Corte Religiosa. O Beit Din avalia 

formalmente os estudos do candidato e lhe concedem a conversão.  

Antes do candidato se submeter a essa avaliação, o seu rabino deve informá-lo a 

respeito de como o Beit Din procede. Uma parte da avaliação será voltada a determinar 

o grau de conhecimento do candidato a respeito do Judaísmo. As perguntas variam 

muito e alguns entrevistados afirmaram que foram questionados sobre o significado do 



111 

 

 

shabat, sobre a crença judaica em um Deus único, o calendário judaico, e alguns foram 

solicitados a recitar alguma benção específica. A formação desse tribunal e a sabatina 

costuma deixar os candidatos muito tensos, mas a intenção rabínica é verificar a 

sinceridade do candidato e certificar-se de que uma decisão tão importante foi tomada 

por livre iniciativa. No caso de uma avaliação positiva, ao final, o candidato deve 

assumir publicamente, perante o Beit Din, seu compromisso em fazer parte do 

Judaísmo. 

 O quinto passo, a ser dado em direção à conversão, é a circuncisão ritual (Brit 

milá). As exigências específicas e a ordem em que devem ser cumpridas as etapas 

anteriores devem ser discutidas com o rabino. Mas, uma das condições sine quoi non 

para a realização das conversões, para o sexo masculino, é a circuncisão ritual – que 

significa o pacto milenar entre Abraão e Deus. Se o candidato já é circuncidado, realiza-

se uma cerimônia de Hataf dan brit: retira-se uma gota de sangue do pênis que é então 

examinada pelos rabinos. 

 No Brasil a circuncisão é obrigatória, nos EUA e Canadá algumas congregações 

de orientação Renewal deixam essa obrigação de lado. Entre os ortodoxos e 

conservadores o Brit milá é absolutamente obrigatório. A circuncisão é um capítulo 

muito importante da vida judaica e fundamental para a discussão sobre pertencimento e 

reconhecimento que propomos nesta tese. No item 4 desse estudo, vamos expor uma 

série de argumentos e falas de entrevistados sobre o tema, bem como sobre a polêmica, 

no mundo judaico, sobre a prática desse ritual. 

 O próximo passo, após a circuncisão, é a tevilá – o banho ritual. Análogo ao 

batismo das religiões cristãs, todos os convertidos (homens e mulheres) devem 

obrigatoriamente realizar a tevilá, um banho ritual pela imersão em um mickvê. No 

Brasil, em todas as comunidades pesquisadas, a tevilá é considerada obrigatória por 

todos os movimentos religiosos. No Canadá, os ortodoxos e conservadores consideram-

na obrigatória, o mesmo valendo para a maioria dos rabinos reformistas.  

O mickvê pode ser qualquer fonte de águas naturais correntes, mas o termo em 

geral se aplica a uma espécie de piscina com um sistema próprio para acumular águas 

das chuvas com a finalidade de purificação ritual
38

. Antes da imersão o candidato deve 

lavar-se minuciosamente em uma ducha. Em seguida deve se despir completamente 

                                                 
38

 A mickvê não é usada só para conversões, mas para outras situações que envolvam impureza ritual. 



112 

 

 

para entrar no mickvê (isso inclui a remoção de joias, maquiagem, esmalte de unhas, 

etc).  

Quando a cerimônia é realizada em local público (praia ou rio), alguns rabinos 

permitem que seja usada uma vestimenta folgada. Os manuais indicam que bênçãos e 

rezas são recitadas, mas, segundo um rabino ortodoxo ouvido no Canadá, não é 

aceitável fazer bênçãos perante uma pessoa nua. Enfim, como o ritual de conversão é 

extremamente fechado e particular, não pudemos observar se houve ou não bênçãos, e 

os entrevistados estavam muito nervosos para se lembrarem desse detalhe. A fala dos 

convertidos só se refere à presença de uma pessoa na hora da submersão.  

O candidato entra no mickvê três vezes, com os olhos abertos, para assegurar que 

todas as partes do corpo entraram em contato com a água. De acordo com a lei judaica 

tradicional, a imersão deve ser testemunhada por três homens. No caso do candidato ser 

uma mulher, os homens presentes no recinto se retiram, e são informados por uma 

auxiliar que a imersão foi completa e as bênçãos foram realizadas. Nos movimentos 

conservador e reformista a imersão pode ser testemunhada por uma rabina e outras 

mulheres. No Brasil, observamos que a mulher que supervisiona a imersão se torna uma 

espécie de “madrinha” da convertida.  

 A tradição e os manuais de conversão apontam um sétimo ponto para a 

conversão que é a tsedaká, que significa caridade. Antes da queda do Templo de 

Jerusalém, ela era em forma de sacrifícios de animais ou oferendas. Os rabinos de hoje 

mencionam esse momento na conversão como uma oportunidade para fazerem uma 

doação em dinheiro ou alguma outra ação de caridade para os necessitados e/ou para a 

congregação. Abordaremos melhor esse fato quando formos demonstrar como esses 

passos de conversão são seguidos nas comunidades pesquisadas. 

 Oitavo passo: receber um nome em hebraico. Também nesse caso há diversos 

procedimentos diferentes, dependendo do movimento, da congregação e do rabino. Em 

geral, após a avaliação pelo Beit Din, a circuncisão e a tevilá no mickvê, o candidato à 

conversão assina um documento que formaliza o seu ingresso no Judaísmo. Esse 

documento também é assinado pelo rabino e pelas testemunhas
39

. Nesse momento, a 

pessoa convertida escolhe para si um nome em hebraico. Um nome hebraico é 

importante principalmente para os homens, quando são chamados a ler a Torá nas 

                                                 
39

 No anexo dessa tese, disponibilizamos três modelos de certificado de conversão.  



113 

 

 

sinagogas; é por esse nome que são chamados e é por meio dele que será assegurada a 

transmissão da linhagem judaica a seu filho, especialmente, se o judeu for um Cohen.  

As opções mais comuns são os nomes dos patriarcas e matriarcas judias 

(Avraham, Itzak, Iakov, Sara, Léa, Rachel, Rebeca); a adoção do nome Ruth, a moabita 

que se converteu ao Judaísmo nos períodos bíblicos e é considerada a bisavó do Rei 

David também é comum. O nome civil, obviamente é preservado. Após o processo de 

conversão, é comum os recém-convertidos chamarem-se pelos nomes hebraicos de 

forma jocosa entre si, como que legitimando sua nova identidade judaica. 

Tradicionalmente, o nome hebraico de um indivíduo é acompanhado do nome 

hebraico de seu pai – por isso dissemos ser importante ao homem a escolha de um nome 

hebraico. Uma vez que o convertido não tem pais judeus (ou sua mãe não é judia), 

adiciona-se “ben/bat Avraham Avinu” que significa “filho/filha de nosso patriarca 

Abraão”. Por exemplo, se um homem escolhe se chamar Mordechai, seu nome em 

hebraico será Mordechai ben Avraham Avinu. Em algumas comunidades as mulheres 

adicionam “Bat Sara Imenu”, que significa “filha de nossa Matriarca Sara”. Há 

comunidades em que ainda se adicionam os nomes de Avraham e Sara. Por exemplo, se 

uma mulher escolher se chamar Ruth, seu nome em hebraico será Ruth bat Avraham 

veSara horênu, que significa “filha de nossos pais Abrahão e Sara”. A cerimônia de 

nomeação inclui, evidentemente, uma benção correspondente. 

 O último passo para a legitimação de uma conversão é a cerimônia pública de 

apresentação dos convertidos à comunidade. Embora não obrigatória, é um costume 

nas comunidades estudadas e é o momento do reconhecimento público dos esforços do 

convertido em pertencer àquela comunidade. Nesta cerimônia, que acontece no 

primeiro shabat do convertido, ele é chamado perante a comunidade e faz um pequeno 

discurso sobre as razões de sua conversão ou sobre o que aprendeu com a sua 

experiência. É comum também o rabino falar algumas palavras e desejar ao convertido 

uma vida judaica plena de estudo da Torá, cumprimento de mitsvot e de tsedaká. É mais 

uma maneira da comunidade conhecer seu novo membro, dar-lhe as boas vindas e 

integrá-lo. Nesse momento, como numa formatura, ele recebe um certificado de 

conversão, que lhe confere todas as prerrogativas de sua nova identidade, seguido de 

uma recepção ou jantar.  

 

 



114 

 

 

3.2.1 A conversão em Fortaleza 

 Na cidade de Fortaleza, as conversões são organizadas pela Sociedade Israelita 

do Ceará. A SIC surgiu e fez-se constituir como uma entidade judaica com muito 

esforço. Pelo fato de termos acompanhado in loco a formação da comunidade, 

observamos e entrevistamos pessoas que se interessavam pela conversão e buscavam-na 

naquele sítio. 

 Nosso interesse pela conversão ao Judaísmo surgiu nessa sinagoga, ao perceber 

que existia um tratamento diferenciado para as pessoas convertidas e para os judeus de 

nascimento. Como a comunidade estava se formando e as fronteiras ainda não eram 

muito nítidas para os próprios participantes, era imperativo que a diretoria da SIC se 

mantivesse atenta a qualquer “forasteiro” que chegasse à comunidade, pois seu objetivo 

era organizar uma vida judaica para judeus. 

 Em entrevista realizada com o então presidente da SIC no ano 2000, ficou 

evidente qual era o ponto de vista da diretoria com relação às pessoas que procurassem 

a sinagoga sem serem judeus:  

 A religião (judaica) não faz proselitismo. Não temos interesse nenhum em 

atrair as pessoas para a religião; não quer dizer que a comunidade não tenha 

seus amigos e que não haja interação entre eles. Como é uma sociedade 

religiosa, e a religião não faz proselitismo, não temos o menor interesse, 

embora não haja barreiras, não há interesse em captação de sócios que não 

sejam judeus. Basicamente o objetivo da sociedade é prover assistência 

religiosa e a assistência que a gente pode prestar é a judaica, e não há muito 

sentido em sócios que não sejam judeus (sic). (Chaim, dados de entrevista). 

 

A fala de Chaim, então Presidente da Sociedade, deixa clara a premissa que 

Tank-Storper (2007) aponta ao dizer que o processo de conversão ao Judaísmo é cheio 

de percalços e que é necessário não só que o indivíduo busque essa identidade, mas que 

seja aceito pela comunidade em questão. São os sentimentos de pertencimento e 

reconhecimento, como faces de uma mesma moeda, ilustrando a importância da 

reciprocidade nas relações de conversão e no estabelecimento da identidade. 

O grupo de pretendentes à conversão pela SIC, à época da pesquisa, contava 

com alguns indivíduos que não eram bem quistos pela comunidade e/ou sua presença 

era indiferente para os judeus de nascimento. Todavia, entre os casos, havia o de um 

casal que, convertido recentemente, era tido em alta consideração pela comunidade, e 

ocupava, inclusive, cargos na diretoria.  



115 

 

 

Os exemplos mais claros de indiferença eram com uma moça de 32 anos e um 

homem de 35 anos. Eles haviam imigrado para o Ceará na mesma época. Ela, vinda do 

Rio de Janeiro, e ele da cidade de Santiago do Chile. Ambos eram brasileiros. A vida na 

SIC, segundo seus relatos – e nossas observações, não era fácil. 

O rapaz voltara para o Brasil havia pouco tempo, era separado da esposa e dizia 

que participava efetivamente da vida judaica na capital chilena. Tinha formação em 

dança, e, por isso, conseguiu alguma atenção da comunidade ao ensinar coreografias de 

danças israelenses para as mulheres e os adolescentes que pretendiam formar um grupo 

de dança na congregação.  

Assim que o grupo de dança foi formado e que se apresentaram, ele teve seu 

status reduzido de volta à quase indiferença. Outro aspecto que ele atribuía para 

justificar esse tratamento discriminatório, era o fato de ser pobre. Para os padrões dessa 

sinagoga ele ia mal vestido demais (camisetas de propaganda, bermudas e sandálias 

havaianas), e isso irritava, principalmente, os judeus recém-convertidos, quando ainda 

estão na fase de “monitorar” os movimentos dos outros e suas posturas sinagogais.  

Esse tipo de “discriminação” contra os goim na sinagoga foi bastante observado 

no Brasil. É praticamente impossível frequentar uma sinagoga como um antropólogo, 

como um pretendente à conversão e principalmente como um curioso das religiões. 

Sempre há perguntas, questões, documentos na entrada, alguma má vontade por parte 

dos judeus tradicionais e constrangimentos.  

O próprio presidente da SIC reiterava essa afirmação de racismo em Fortaleza, 

só que se referindo ao racismo que os judeus sofriam por parte da população cearense: 

 

Já houve manifestações antissemitas e racismo, já apareceram nos jornais
40

. 

Nós informamos aos repórteres e jornais sobre o fato atentando que racismo é 

crime. O racismo é presente na sociedade cearense para com todas as 

minorias. (Chaim, dados de entrevista). 

 

 O racismo e a indiferença em relação a quem procura uma sinagoga, sem ser 

judeu, não foram observados apenas em nossa pesquisa. O rabino Andy Fonseca, do 

movimento denominado judaísmo ortodoxo moderno - aquela corrente religiosa que 

oferece inclusive conversões à distância, argumenta que, se um indivíduo realizar a 

conversão com ele e não for aceito nas comunidades (ele sabe que isso acontece), ele 

deve buscar como argumento o artigo 18 da declaração dos direitos humanos:  

                                                 
40

 A despeito de estar morando na cidade nessa época, nunca conseguimos um recorte de jornal que 

validasse essa informação. 



116 

 

 

 

Todo o homem tem direito à liberdade de pensamento, consciência e religião; 

este direito inclui a liberdade de mudar de religião ou crença e a liberdade de 

manifestar essa religião ou crença, pelo ensino, pela prática, pelo culto e pela 

observância, isolada ou coletivamente, em público ou em particular
41

. 

 

 De qualquer forma, o que pudemos constatar durante esta pesquisa, é que existe 

um tratamento nitidamente diferenciado para com os candidatos à conversão e aos 

recém-convertidos. Todavia, não podemos deixar de considerar que as dificuldades de 

trabalhar com antropologia em grupos religiosos são notórias, pois os indivíduos que lá 

estão são humanos e, portanto, suscetíveis a sentir simpatia ou antipatia pelas outras 

pessoas. Sabemos também que, assim como não é possível fazer trabalho de campo e 

esperar total receptividade por parte dos “informantes”, não é possível procurar uma 

religião qualquer buscando conversão e esperar aceitação imediata. É um processo. Isso 

acontece com os indivíduos que buscam a conversão: alguns, por uma série de fatores, 

totalmente desprovidos de objetividade, são bem aceitos, enquanto outros não. A moça 

que buscava participar da comunidade israelita do Ceará – e da qual falaremos a seguir, 

teve sérios problemas de reconhecimento. 

 Sarai tinha 32 anos quando se mudou para Fortaleza. Relatava que sua família 

toda se converteu ao Judaísmo ainda no Rio de Janeiro, sua cidade natal. Ela, por sua 

vez, começou a frequentar a sinagoga cerca de um ano depois de iniciada a pesquisa 

naquela cidade. Muito religiosa, divorciada, duas filhas crianças; aceitava todas as 

situações que se lhe apresentavam com uma resignação impressionante.  

 Na época, a comunidade era minúscula e estava em processo de construção de 

uma identidade própria e judaica, para que fosse reconhecida pelas instituições judaicas 

nacionais e internacionais. Mesmo necessitando de participantes e de pessoas 

disponíveis para ajudar nos eventos e atividades que propunha, a presença de Sarai não 

era bem aceita, notadamente, pelas judias convertidas.  

Suas filhas foram recusadas na escolinha da sinagoga por não serem judias. Em 

várias situações que a presenciamos tentando se aproximar das mulheres, ou mesmo se 

oferecer para ajudar numa atividade, foi sumariamente destratada em atos e desdém 

pelas demais.  

 Mesmo assim ela marcava presença em todas as atividades e reuniões que eram 

convocadas: estudos da Torá, reuniões da diretoria, festas, bazares, jantares. Fez-se ser 

aceita como sócia. Durante nossa observação, nunca se esquecia de beijar a mezuzá na 

                                                 
41

 Site oficial da secretaria de direitos humanos: http://www.dhnet.org.br/index.htm.  

http://www.dhnet.org.br/index.htm


117 

 

 

entrada e na saída da sinagoga, e seus cumprimentos de shabat shalom eram retribuídos 

com “boa noite”.  

Nunca conseguiu concretizar seu desejo de conversão, devido aos custos 

financeiros que isso implica e, também, pela pouca ajuda que obtinha, nesse sentido, por 

parte dos participantes e diretores da SIC. 

 No entanto ela se sentia totalmente judia, a ponto de não entender como os 

demais nunca a ajudaram financeiramente ou ofereceram algum tipo de auxílio em seus 

momentos mais duros na cidade. Sempre ria alto, era bem humorada e gentil com as 

pessoas, trazia textos da internet sobre Judaísmo, na tentativa de conseguir simpatia para 

sua causa, o que visivelmente acirrava mais o desprezo das convertidas. Ela se mudou 

de Fortaleza antes do término da pesquisa, sem realizar a tão sonhada conversão. 

 Para essa moça e para aquele rapaz bailarino, o importante e o que fornece a 

identidade judaica são os atos religiosos (mitsvot) e não o “batismo” formal ou a 

identidade judaica transmitida hereditariamente. Eles já “pertenciam” ao Judaísmo, mas 

o Judaísmo não “reconhecia” isso.  

 Entretanto, percebemos que, em outras situações, a conversão foi estimulada por 

parte das instituições. As conversões de Moira e Méier é um caso emblemático. Ele, 

estrangeiro, chegou à cidade de Fortaleza, com a esposa brasileira, depois de morarem 

por anos na Europa.  

Ele era um empresário bem sucedido e fazia parte da Maçonaria; ela era ex-

professora no Brasil e, agora de volta, se ocupava da casa e de alguns pequenos afazeres 

relacionados à empresa do marido. Os dois tinham idade acima de 50 anos. Não eram 

convertidos, mas diziam ter convivido muito com judeus na França. Frequentavam a 

SIC de forma regular, e sua presença era constante na sinagoga como sócios pagantes da 

entidade. 

 Quando o rabino esteve na cidade para a realização de outra conversão, eles 

foram convidados a também realizarem-na e tiveram o primeiro contato verbal com o 

rabino: 

Quando o Rabino veio fazer a conversão do Shaul e da Léa aí eles nos 

convidaram: “vocês num querem fazer”? Eu não me sentia preparada, 

dissemos: “nós vamos fazer o contato com o Rabino, mas não a conversão”. 

Foi nessa hora que tivemos a conversa com ele, pagamos as taxas. Cada vez 

que tem uma conversa paga-se alguma coisa.  (sic) (Moira. Dados de 

entrevista). 

 

 Méier, o marido, gostava da ideia de se tornar judeu, mas reclamava que havia 

muitos custos: 



118 

 

 

Ele dizia: “se você é sozinho fica mais caro pagar para ele – o rabino – o 

translado, se você se juntar fica mais barato”.  

Ela dizia: “é o seguinte, a parte da conversão é R$300,00, vai lá pra 

congregação dele (do rabino) e nós pagamos mais R$ 200,00 (100,00 pra 

cada um como taxa de passagem)”. (Moira e Méier, dados de entrevista). 

 

Em entrevista realizada com o Rabino Leonardo Alanati, aquele que mais 

realizou conversões em Fortaleza, nos relatou que, entre os anos de 1997 e 2012, foram 

realizadas 24 conversões na cidade. Sobre os custos cobrados para uma conversão, 

informou que tenta fazer com que o custo seja o mais baixo possível, a fim de não 

onerar para o candidato e não sugerir que a comunidade esteja explorando o indivíduo. 

Sobre o preconceito que os demais indivíduos sentiam com relação aos neófitos, 

o rabino nos afirmou que ele existe, embora de forma velada, e que ele condena 

veementemente: 

Nas comunidades nas quais realizo o processo não existe preconceito oficial, 

o judeu por opção receberá todas as honras de um judeu de nascimento.  No 

entanto, algumas pessoas têm preconceito e imaginam uma “raça judaica 

pura”, o que é um absurdo (sic). (Rabino L. Alanati, dados de entrevista). 

 

Entretanto, a discriminação se fez notar também nas outras cidades pesquisadas. 

Era comum que os judeus de nascimento se referissem aos outros como “ele (a) é 

convertido (a)”. É, também, notório que esses mecanismos de discriminação de neófitos 

não são práticas exclusivamente judaicas, e que em todos os grupos sociais, existe uma 

resistência em reconhecer os novatos como legítimos e esses são diuturnamente 

colocados à prova. Podemos citar como exemplos os trotes com os calouros nas 

universidades, com os novatos no serviço militar obrigatório e nos rituais de passagens 

de comunidades indígenas.  

Esse tipo de discriminação reflete a necessidade de delimitar fronteiras claras 

entre os iniciados e os não iniciados, servindo como organizadores da sociedade em 

questão. Após passar algum tempo, e o indivíduo assegurar seu engajamento no grupo, 

essa situação tende a se abrandar. 

 

3.2.2 A conversão em Brasília 

 Entre as comunidades pesquisadas, a de Brasília foi a que melhor nos acolheu e, 

dada a proximidade de Goiânia, foi a congregação que mais visitamos. Já realizamos 

palestras na sinagoga da ACIB e participamos de festividades religiosas e jantares.  



119 

 

 

 As informações recolhidas em entrevistas, sobre as conversões na comunidade, 

somam-se às do líder religioso do grupo, Abraham.  

 Seguindo os passos que apresentamos sobre os rituais de conversão ao Judaísmo, 

Abraham disse que, como Chazan da comunidade, é muito comum receber telefonemas 

de pessoas querendo realizá-la. Afirma ter desenvolvido uma espécie de “tino” para 

fazer, quase que automaticamente, uma triagem entre aqueles que realmente querem se 

converter e aqueles que são apenas curiosos. E esses são muitos, mas, segundo 

Abraham, ao explicar ao interessado que na cidade não há um rabino para realizar o 

ritual do giyyur, e ao detalhar como se dá o processo e os passos que deverão ser 

seguidos, muitos respondem “demora muito”, ou “é muito tempo” e desistem. Diversos 

evangélicos também procuram a ACIB, afirmando que sendo os judeus considerados “o 

Povo Eleito” querem aprender o hebraico bíblico para poderem ler a Bíblia na “língua 

do Cristo”. 

 Tendo em vista que a ACIB não realiza conversões, os candidatos que a 

procuram são encaminhados para um rabino da CIP – Congregação Israelita Paulista e, 

essa congregação é a responsável pela maioria dos convertidos residentes na Capital 

Federal.  

 Na ACIB, aproximadamente 35% de seus associados são convertidos
42

 e, nos 

últimos 10 anos, aproximadamente 12 pessoas procuraram a associação com esse 

escopo. Mas, como o próprio Abraham sublinha, essa estatística pode ser subestimada, 

pois alguns casos desses pedidos de conversão foram estendidos para a esposa e filhos 

do candidato, o que elevaria o número de solicitantes.  

 Atualmente, a CIP informou à ACIB que, por mudanças internas, decidiram que 

realizarão conversões apenas para os paulistanos e residentes na cidade. Assim, a ACIB, 

quando surge um interessado em conversão, o encaminha para a ARI – Associação 

Religiosa Israelita, com sede no Rio de Janeiro, que é um dos maiores expoentes do 

Judaísmo Reformista no Brasil. 

 Daquelas conversões realizadas em Brasília, duas foram realizadas pelo Rabino 

Alanati. Este rabino, de Belo Horizonte, nos informou que, o maior número de pessoas 

que o procuram para realizar a conversão é de pessoas que não estão satisfeitas com a 

religião anterior.  

                                                 
42

 Estimativa oferecida pela liderança religiosa da comunidade. 



120 

 

 

Abraham questiona essa afirmação e aponta a busca da “ancestralidade perdida” 

– discutida no item I dessa tese, como aquilo que determina o início do caminho rumo 

ao processo de conversão. Ele chega a afirmar que 95% das pessoas que buscam a 

ACIB para se converterem não falam de insatisfação religiosa, mas sim sobre um 

sentimento de “judaicidade perdida” que precisa ser atualizada. 

 Essa busca da ancestralidade judaica perdida soa de forma estranha para 

Abraham: 

 

Eu não entendo por que evidenciar essa ancestralidade perdida e bater sempre 

nessa tecla e fazer genealogias para encontrar onde está meu judeu perdido. 

Faça o processo de conversão! Quer se tornar judeu? Faça a conversão. Não 

existe judeu convertido existe judeu e não judeu. Após a conversão, todos são 

judeus. (Abraham, dados de entrevista). 

 

Essa fala de aceitação ao convertido reafirma a ideia do reconhecimento que as 

instituições dão àqueles que buscam o ingresso ao Judaísmo por opção. O Rabino 

Alanati, também demonstra muito respeito para com os convertidos e ensina-nos que a 

lei judaica olha para todos da mesma forma: 

A lei é a mesma para judeus por opção e judeus de nascimento. A lei judaica 

não permite fazer diferenças! Lembro que pessoas optando por ser judeus é 

um fenômeno que ocorre desde Abraão. Todas as correntes religiosas 

realizam o processo. Terminado o processo são judeus como todos os demais. 

(Rabino Alanati, dados de entrevista). 

 

 Isso, embora tenhamos percebido que, na comunidade de Brasília, assim como 

nas demais pesquisadas, a discriminação existe, embora velada, é como uma espécie de 

marcador de fronteiras.  

 Voltemos à ACIB e a seus passos para conceder a conversão. O processo se 

inicia com o candidato realizando estudos sobre o Judaísmo; em seguida, procura o 

rabino e se prepara para o banho de imersão, o mickvê. Apesar de o ritual do giyyur não 

acontecer na ACIB, ela possuem um mickvê que foi construído há algum tempo, por 

ocasião em que o Beit Chabad estava em Brasília, e que foi usada pela esposa do rabino 

ortodoxo e por algumas mulheres desse grupo. Entretanto, nunca foi realizado um 

banho ritual para a conversão nesse mickvê. 

 Quando inquirido sobre a procura para a conversão, e se esse fenômeno 

aumentou nos últimos anos, Abraham diz que percebe um crescimento na demanda pela 

conversão, e atribui isso a um modismo que teria sido deflagrado pela cantora Madonna, 

ao declarar que estava estudando a Cabalá, e isso teria “caído no gosto do povo (sic)”. 

Ele também adverte que, nas congregações, não há que se questionar a legitimidade do 



121 

 

 

convertido, mas antes aquela do rabino que a realizou, pois haveria alguns que abusam 

da boa fé dos candidatos, realizando um ritual que não estariam aptos e nem autorizados 

a realizar. 

 

3.2.3 A conversão em Recife 

 Das três comunidades brasileiras pesquisadas, a de Recife chama atenção pelo 

ineditismo de alguns fatores. 

 O primeiro ponto a realçar é a não observância, pela Federação Israelita de 

Pernambuco – FIPE – em seu cotidiano, de algumas práticas religiosas, como a do 

Kabalat Shabat. Quando iniciamos nossos estudos nessa cidade, em 2010, ficamos 

surpresos ao saber que ali não era praticado semanalmente o kabalat shabat. Guardar e 

perpetuar o shabat são, sem dúvida, as maiores obrigações da lei judaica. Um dos 

grandes diferenciais entre judeus e cristãos sempre foi o respeito e as práticas religiosas 

associadas a ele. Mesmo em sinagogas que estavam se formando, como em Fortaleza, o 

shabat sempre foi recebido
43

 com um serviço religioso, mesmo que para poucas 

pessoas.  

Isso nos trouxe um problema por ocasião da coleta de dados, pois, nas 

comunidades anteriores, nosso método de observação incluía acompanhar todos os 

serviços religiosos de sexta-feira e compará-los em suas semelhanças e dessemelhanças 

com as comunidades pesquisadas. Driblamos essa situação nos fazendo presente aos 

raros kabalat shabat que eram promovidos e às festas religiosas do calendário judaico.  

 A religião não é o centro da vida judaica dessa comunidade. Mesmo os judeus 

que estão nos postos de comando das entidades judaicas – Arquivo Histórico, Federação 

Israelita de Pernambuco e Colégio Israelita, se declaram “culturais” e laicos.  

Algumas senhoras e alguns antigos convertidos sentem falta de uma maior 

participação da comunidade judaica nos serviços religiosos e no próprio envolvimento 

com a fé, e relatam que: 

 

Eu morreria muito feliz se eu visse a comunidade do Recife restaurada no 

brilho e no apogeu que teve no passado. A nossa comunidade hoje é uma 

comunidade que está, a religião como eu dizia, está se perdendo, a gente reza 

pouco ou tem dificuldade de rezar, nós temos uma linha nitidamente liberal, 

são poucos que podem se julgar estritamente ortodoxos, podem ser 

reconhecidos como estritamente ortodoxos e a ausência de uma liderança 

religiosa dificulta muito. Às vezes eu fico imaginando o que será daqui a 

                                                 
43

 Diz-se “recebido”, pois o Judaísmo rabínico interpreta o shabat como uma noiva que chega para o 

casamento. 



122 

 

 

algum tempo quando nem Chevra Kadisha
44

 se poderá fazer, pois não há 

quem faça. (sic) (Esaú, dados de entrevista). 

 

  A tônica observada nas entrevistas e conversas com os judeus de nascimento, é 

que a fé judaica e certas concepções basais do Judaísmo – como a crença no 

messianismo – não são determinantes para a construção da identidade judaica. Nem de 

forma dita, nem manifesta. Esses dados se referem à FIPE e seus participantes. 

 Apesar de existirem outros judeus no Recife, como os marranos, que, no 

período de conclusão dessa tese, encontravam-se frequentemente para estudos da Torá, 

do Talmud e para a realização outras práticas religiosas judaicas, a FIPE foi o recorte 

escolhido por nós como referência judaica na cidade; assim, nos ativemos a estudar sua 

estrutura, entrevistar seus associados e descrever suas práticas. 

É certo que a religião não é um determinante na vida dessa comunidade, embora 

a tradição tenha uma presença acentuada na vida de seus componentes. Os feriados 

religiosos são comemorados e, na falta de um condutor dos cultos local, a diretoria da 

FIPE faz vir de São Paulo, ou de outro centro brasileiro judaico, um chazan para 

realizar as festividades. 

 No período final de nosso trabalho de campo junto a essa congregação, houve 

uma mudança na perspectiva da diretoria, e surgiu um movimento na tentativa de mudar 

essa aparente falta de religiosidade; com isso, aquele chazan que havia realizado os 

últimos serviços de Yom Kipur e Rosh Hashaná, passou a convidar todos da 

comunidade para um curso que ministraria sobre as rezas para os serviços religiosos 

semanais e algumas cerimônias. 

 Como uma comunidade que não é tão religiosa se torna atrativa a pessoas de 

fora, que dizem interessadas em mudar de crença, levando-as a realizar a conversão e 

fazer parte desse grupo? 

 Entretanto, o que nos interessa, por hora, é entender como o processo de 

conversão é realizado naquela cidade; numa comunidade com um legado cultural 

diferente das duas outras cidades brasileiras estudadas, mais antiga, com um número 

maior de participantes e com um considerável peso de tradição histórica. O que nos 

parece, é que mesmo as comunidades tradicionais não estão livres da chamada “crise na 

identidade judaica”, causada pelos movimentos da modernidade e da globalização. 

 Fundada na época do Brasil Colônia, no Recife, a genealogia pernambucana 

adquire uma importância capital para determinar as relações de poder e a delimitação de 

                                                 
44

 Equipe que toma conta das exéquias e funerais. 



123 

 

 

fronteiras entre aqueles que nasceram em famílias aristocráticas, dispondo de mais 

recursos e insumos, e aqueles menos afortunados. Ela foi fundamental para determinar 

os espaços sociais. 

 Nessa época, a hereditariedade falava mais alto e, segundo (Cabral de Mello 

:1989), há informações de que, depois do final da invasão holandesa, alguns judeus que 

ficaram em Pernambuco, se assimilaram à população local, deixando o Recife em 

direção ao sertão e aceitando o Cristianismo por pressão social, vontade própria, ou 

descrença;  e outros, continuaram praticando o Judaísmo em escala particular. 

A fala dos convertidos no Recife nos mostra que a busca por um ancestral 

perdido é a senha, o passe genealógico, que leva as pessoas a se identificarem – e serem 

identificadas com o Judaísmo e buscarem a normatização da identidade pelo giyyur. 

Entre os judeus de todo o Brasil e, em especial no Nordeste, é comum a fala de que 

inúmeros israelitas vieram para o país com os primeiros descobridores portugueses. 

Alguns se estabeleceram nas primeiras colônias vivendo uma vida “subterrânea” devido 

a perseguições religiosas.  

Essa crença se torna mais arraigada no Recife, pois além de possíveis judeus 

terem desembarcado na cidade com o descobrimento, a historiografia local coloca muita 

ênfase na invasão holandesa ocorrida durante o séc. XVII – e em todas as suas 

implicações – considerando as duas décadas de regime holandês como um marco e uma 

referência que colocaria a cidade em outro patamar, como se tivesse outra “origem 

europeia” que não a portuguesa; isso justificaria um ethos diferenciado que se reflete 

hoje até no recifense mais comum. A presença de judeus holandeses na cidade por 

pouco mais de vinte anos, e a fundação de uma sinagoga na cidade, se tornaram 

verdades incontestes. 

Não se trata aqui de desconstruir esse mito e tampouco temos elementos para 

questionar sua veracidade. Interessa-nos observar como o uso desse tipo de seleção de 

memória histórica pode influenciar os judeus contemporâneos, ajudando-os a manter o 

conceito de “povo judeu”, ao considerar que os descendentes da comunidade judaica 

estabelecida na cidade no início do séc. XX tem como ancestrais simbólicos os 

flamengos que deixaram o país em 1654.  

Voltaremos a falar sobre essa questão no item 4, com mais argumentos, ao 

falarmos das instâncias de reconhecimento. 

 A partir dessas considerações, e sob a influência da tradição e dos costumes 

judaicos e, também, da historiografia local, alguns entrevistados no Recife se 



124 

 

 

consideram descendentes de marranos ou cristãos-novos – aqueles que possuem um 

antepassado judeu e buscam um reconhecimento étnico por meio da conversão. 

Entretanto, como temos percebido até aqui, a via formal de ingresso ao Judaísmo é pela 

reconhecida descendência matrilinear ou pela conversão religiosa. 

 Apesar das questões associadas a uma possível, ou provável, hereditariedade 

judaica – e de alguns candidatos em potencial reclamarem um retorno à religião – o 

processo de conversão no Recife do séc. XXI se realiza da mesma forma que em outras 

comunidades pesquisadas, e de acordo com os preceitos religiosos estabelecidos pela 

halachá.  

 Como foi dito anteriormente, quando o indivíduo começa a se interessar pelo 

Judaísmo, ele deve buscar uma das entidades judaicas da cidade e, dependendo de 

critérios subjetivos associados à sinceridade e às boas intenções do candidato, ele será 

orientado a se preparar para a conversão ou não. 

 Os entrevistados no Recife apontaram como a pessoa que mais realizou esse 

primeiro contato dos candidatos com o Judaísmo, o Sr. Isaac Essoudry
45

. Na fala de 

Yossef nota-se o apreço que ele sente por esse senhor, bem como o envolvimento dele 

no processo: “Então, faz muito tempo que eu conheço o Isaac Essoudry e foi ele que me 

deu assim, a 1ª orientação mais concreta do que eu deveria estudar, do que eu deveria 

ler, etc,etc”.(sic) (Yossef, dados de entrevista). 

 Esse senhor marrano, hoje bem idoso, é reconhecidamente aquele que ministrou 

os primeiros ensinamentos da cultura judaica para os que buscavam a conversão. Como 

atualmente ele se encontra mais velho, as pessoas interessadas buscam outros caminhos, 

como o Arquivo Histórico Judaico de Pernambuco, onde aprendem os rudimentos da 

tradição, para, em seguida, serem encaminhados a um rabino. 

 Segundo o Rabino Leonardo Alanati, na cidade do Recife foram realizadas por 

ele 24 conversões entre 1997 e 2009. Ele afirma em entrevista, perceber que no 

Nordeste os candidatos e mesmo os judeus se sentem orgulhosos de uma ancestralidade 

judaica, ao contrário de outras comunidades em que os indivíduos chegam a esconder e 

negar sua ascendência judaica
46

. Alguns convertidos entrevistados no Recife citam que 

se converteram em São Paulo, mas a maioria diz que realizou sua conversão com o 

                                                 
45

 Algumas entrevistas utilizadas nesse trabalho estavam disponíveis no Arquivo Histórico Judaico de 

Pernambuco. Nessas entrevistas, o sobrenome do Sr. Isaac é grafado de quatro formas diferentes: 

“Essoudry”, “Zudre”, “Izudre”, “Ezoudre”. Talvez seja um problema de incompreensão por parte de 

quem transcreveu as fitas. Manteremos a grafia “Essoudry” por ser a que mais se repete. 
46

 Ele se refere às comunidades do Sudeste. 



125 

 

 

Rabino Alanati; mesmo aqueles que não se converteram com ele, citam seu nome como 

referência nessa congregação.  

Para os convertidos da FIPE, o mickvê – banho ritual – é realizado em uma praia 

de Olinda e segue as normas relatadas em Fortaleza, sendo que o Beit Din é formado 

pelo rabino e mais dois notáveis da comunidade, geralmente as lideranças religiosas e 

administrativas da congregação. 

Outra perspectiva que se destacou nos estudos sobre a conversão no Recife 

ancora-se também em uma fala do Rabino Alanati, e, para os reformistas, trata-se de um 

aspecto relevante para a conversão e o reconhecimento da identidade judaica. O rabino 

considera imperativo que o candidato que busca a conversão tenha uma atitude positiva 

para com o Estado de Israel e a política sionista: “Todos os candidatos precisam ter uma 

visão positiva do Estado de Israel e parte de seus votos inclui apoiar o Estado de Israel (sic)”. 

(R. Alanati – dados de entrevista). 

No Recife, a comunidade judaica estudada atribui grande importância ao 

sionismo. Como essa cidade recebeu um grande contingente de imigrantes judeus no 

início do séc. XX, e muitos deles vinham de países que se tornariam socialistas, alguns 

eram politizados e atentos ao que se passava na Europa pré-guerra, nos sindicatos e nos 

movimentos operários. 

 Segundo entrevistas, as discussões sobre o sionismo e sobre a formação do 

Estado de Israel eram muito inflamadas nos grupos de jovens da época. Algumas 

senhoras judias da comunidade informaram que ali eram realizadas várias campanhas 

sionistas, com palestras ministradas por europeus, mostrando a tragédia do holocausto e 

a importância da formação de um Estado que acolhesse os judeus sobreviventes.  

Em entrevista realizada com o escritor Ariano Suassuna, em 2011, ao ser 

indagado sobre o que ele se lembrava da vida judaica na cidade do Recife, ele relatou 

sua participação como ouvinte em palestras sobre a criação do Estado de Israel, 

realizadas no Recife, em torno de 1948, e confirmou a presença de um enviado da 

Europa que mostrou ao auditório uma barra de sabão, que teria sido confeccionada com 

a gordura dos judeus mortos nos campos de concentração, e como isso o deixou 

impressionado. 

Nas pesquisas no Arquivo Judaico, foi localizado um jornalzinho estudantil do 

colégio israelita que se chamava “Sabrinha” – em referência aos “sabras” – filhos de 

judeus imigrantes nascidos em Israel. As senhoras lembram com muita nostalgia da 



126 

 

 

redação do jornalzinho e das campanhas para angariar fundos a serem enviados ao 

governo do novo Estado em formação.  

 O sionismo, em seu início, era um movimento essencialmente político e não 

religioso. Ele pregava o retorno de todos os judeus do mundo para a Palestina, a fim de 

que fosse formado um Estado judaico. A justificativa ideológica do movimento se 

sustentava na perseguição sofrida pelos judeus durante séculos, na Europa, e no 

genocídio da Segunda Guerra Mundial.  

Para legitimar a criação de um novo Estado, era fundamental que ele fosse 

considerado como uma Pátria para todos os judeus do mundo. Uma das preocupações 

do partido sionista foi fazer renascer e incentivar o hebraico como língua vernácula e 

abolir o uso do iídiche – língua falada pelos judeus do Leste Europeu, que eram a 

maioria dos primeiros colonos no país. Houve resistência por parte dos “iídichistas” – 

aqueles imigrantes que defendiam o uso desse idioma no novo Estado Judaico – 

chamados de Progressistas; além disso, algumas correntes ortodoxas se posicionaram 

contra a formação do Estado, embasando-se em motivos religiosos.  

Todavia, após a divulgação das imagens do holocausto nazista, ganhou força a 

causa sionista e a urgência da proclamação do novo Estado. Em muitas comunidades, 

no Brasil e no mundo, o iídiche não resistiu à pressão, e, a partir da segunda geração, 

quase nenhum dos descendentes faz uso cotidiano do idioma. 

Todo esse movimento político influenciou muito a comunidade judaica do 

Recife e lhe confere, hoje, um caráter iminentemente sionista.  Como já foi observado 

por outros autores judeus (BEIT-HALLAHMI: 1992; KRAKOTZKIN: 2007), a defesa 

do sionismo e a crença na implantação de um Estado Judaico como solução para as 

perseguições sofridas pelos judeus europeus, se tornou o elemento catalisador da 

identidade judaica entre os judeus reformistas e principalmente, entre os judeus laicos. 

Não são mais apenas a Torá e as práticas religiosas da lei de Moisés que definem a 

identidade judaica, mas, em grande parte, o apoio ao Estado de Israel e à sua política; a 

manutenção da crença em um antissemitismo perene; e, fazer parte de um “único povo”. 

São esses os elementos que alimentam o imaginário “étnico” do judeu na diáspora 

(RABKIN: 2009; SAND: 2011). 

No Recife, como em todas as comunidades judaicas da diáspora, existem 

entidades judaicas com bases sionistas, que trabalham na comunidade promovendo 

eventos e recolhendo doações. Instituições filantrópicas como a Witzo, a Na’amat e a 

B’nai B’rith estão presentes em todas as comunidades estudadas, de forma atuante em 



127 

 

 

cursos, campanhas, eventos e intercâmbios com o Estado de Israel. É comum também a 

organização de excursões a Israel e o envio de jovens e adolescentes para viverem a 

experiência da vida comunitária – o ideal socialista russo – em fazendas coletivas 

chamadas Kibutz ou Moshav. 

Como foi colocado por Tank-Storper (2007), um dos momentos citados como 

definidores, a centelha que desencadearia a caminhada rumo à conversão, para aquele 

indivíduo que já passou da primeira etapa de identificação com o Judaísmo, já realizou 

algumas leituras sobre a religião, mas ainda não decidiu se converter, é exatamente o 

momento em que realiza uma viagem a Israel. Em Brasília, conhecemos alguns judeus 

que já fizeram intercâmbio em Israel, e, em geral, se mostraram bastante positivos com 

a realidade daquele País, a ponto de influenciá-los, às vezes, a fazerem a aliá – o 

retorno, para a Terra Santa, ou mesmo residir lá por algum tempo. Para o candidato, é 

nessa viagem que ele se sente imbuído de “judaicidade” e isso o ajuda a decidir-se pela 

conversão. 

No Recife, uma judia convertida disse que sua estada em Israel – antes da 

realização da conversão, serviu de apoio e incentivou-a a formalizar o processo: 

 

É um programa do movimento Hichud Habonim, que você passa um ano em 

Israel, é fazendo um intercâmbio cultural, trabalhando no Kibutz.  Então, mas 

esse existe vários programas, esse era só para judeus e era um grupo de 45 

judeus do Brasil inteiro e eu era a única que não era judia assim, entre 

aspas, mas ai, todo o mundo do movimento já me conhecia e eu fui assim 

normalmente como se fosse judia, já, mas ainda não era convertida, mas eu 

fui, passei um ano lá e por acaso quem mais se desenvolveu na língua 

hebraica desse grupo fui eu que eu não tinha base que os outros tinham, mas 

o meu esforço foi muito grande que no final do ano eu fui chamada para ler o 

discurso do grupo em hebraico no fórum, aonde tinha um grupo de cada país.  

Um grupo da França, outro da Suécia, Argentina, de todos os lugares.  E eu 

me lembro muito bem desse dia que eu fiquei muito assim orgulhosa do meu 

esforço, né?  E aí quando eu voltei desse programa eu resolvi que queria 

fazer a Aliá, quer dizer, eu queria morar em Israel. Que eu me identifiquei 

demais com a vida lá e ai eu gostei muito, então eu resolvi me converter, 

já tinha uns 20 anos mais ou menos (sic). (Tséphora, dados de entrevista). 

 

 A fala de Tséphora é boa para refletirmos, novamente, sobre aspectos que 

definem o sentimento de pertença e aqueles que são acionados voluntariamente pelo 

indivíduo, para lhe garantir a aceitação e o consequente reconhecimento por parte do 

meio circundante. Além de reforçar seu empenho e sucesso na língua hebraica – língua 

oficial de um país criado para judeus, as partes de sua fala que estão em negrito, servem 

para ilustrar o percurso de reconhecimento que ela fez, e que foi reproduzido em seu 

discurso ao relatar suas experiências.  



128 

 

 

Nessa fala podemos encontrar a dimensão problemática da conversão, bem como 

a linearidade da trajetória entre a “não-judaicidade” e a identidade judaica pretendida e 

formalizada: “a única que não era judia, entre aspas” (sentimento de pertença e ao 

mesmo tempo uma tensão por não ser judia no meio de judeus); “e fui assim 

normalmente como se fosse judia” (sentimento de reconhecimento por meio de um 

tratamento “normal” que ela recebia e que seria reservado apenas aos judeus) e 

finalmente, “me identifiquei demais com a vida lá e aí eu gostei muito, então eu 

resolvi me converter, já tinha uns 20 anos mais ou menos” (a conversão resolveria a 

tensão e legitimaria a identificação). 

 A realização do giyyur cristalizaria, assim, a nova identidade pretendida e agora 

normatizada por um processo formal de conversão religiosa. Mesmo que ela não fale de 

religião em seu discurso, o fato de falar o hebraico e de se mudar para Israel lhe confere 

a “judaicidade”, o pertencimento que ela já sentia e o reconhecimento que ela almejava. 

Com ou sem religião, nota-se aqui o voluntarismo e o agenciamento, relações 

extremamente modernas e contemporâneas, acionadas para legitimar um pertencimento 

e um reconhecimento identitário. 

 

3.2.4 A conversão em Montreal 

 Como foi dito, a vida judaica na cidade de Montreal é muito vibrante e os judeus 

são bastante ativos na comunidade, seja por meio da religião – sinagogas, faculdades 

rabínicas, mickês, seja na vida laica – organizações humanitárias, exposições de arte, 

seminários, cursos de hebraico e iídiche, grupos de estudos sobre a Cabalá, Memorial 

do Holocausto, Biblioteca Judaica. Existem várias correntes religiosas que se 

desdobram em um sem número de congregações, que se distribuem em bairros judaicos 

da cidade, como foi explicitado no item 2, durante as descrições etnográficas. 

 Várias incursões em sinagogas na cidade foram realizadas durante essa pesquisa, 

levantando inclusive dados para escritos futuros sobre outros temas relacionados ao 

Judaísmo. Em todo o período naquela cidade, em todas as sextas-feiras, a regra era 

acompanhar um serviço religioso em uma sinagoga diferente, com ênfase em duas 

comunidades que foram escolhidas como “objetos privilegiados”, por questões de 

empatia e pelo interesse intelectual: a sinagoga conservadora sefaradi Spanish and 

Portuguese Synagogue, que descrevemos na etnografia – escolhida por ser a primeira 

sinagoga sefaradi que tivemos a oportunidade de frequentar; e, a congregação Dorshei 



129 

 

 

Emet, que servirá como contraponto para essa congregação e para as demais pelo seu 

caráter reconstrucionista. 

 A congregação Spanish and Portuguese é uma sinagoga conservadora. Isso 

implica vivenciar o Judaísmo de forma profunda, em suas dimensões identitárias (os 

judeus são um povo com uma história particular); culturais (o Judaísmo como cultura: 

uma língua, o hebraico, uma literatura, música, culinária e mesmo um humor judaico) e 

espirituais (o Judaísmo é visto como uma religião extremamente complexa, exigente e 

difícil de ser bem conhecida e praticada) 
47

. 

 Essa sinagoga, como todas as outras de Montreal, é aberta ao público e aos 

candidatos que buscam a conversão. A posição conservadora da sinagoga permite que 

aceitem, sem problemas, aqueles que foram convertidos em sinagogas liberais. Todavia, 

o rabino faz algumas críticas com relação às conversões realizadas em sinagogas 

ortodoxas, por considerar que essas instituições em alguns casos, manipulam, 

humilham, utilizam uma prática obscurantista do ritual judaico para dificultar a 

compreensão do processo pelo candidato, chegando a obrigá-lo, às vezes por medo, a 

mentir sobre sua situação pessoal. Frequentemente, a conversão se arrasta por anos, com 

exigências absurdas e pagamentos de inúmeras taxas, deixando o candidato esgotado 

fisicamente, arrasado psicologicamente e espiritualmente desgastado. Essa postura é a 

que os rabinos conservadores repudiam. Segundo o Rabino Moïse: 

 
Nós consideramos que essa política não está de acordo com a halachá. Ela 

representa mesmo uma profanação do nome Divino e do Judaísmo, 

reduzindo-o a uma caricatura insípida. Nós a denunciamos inteiramente e 

procuramos manter um Judaísmo aberto e de respeito ao indivíduo. Certos 

rabinos ortodoxos não correspondem a essa descrição, mas nós temos ouvido 

muitas histórias deploráveis e precisamos alertar os candidatos contra as 

práticas que estão no limite de um sectarismo destrutivo. (R. Moïse, dados de 

entrevista). 

 

 Ao procurar a conversão nessa comunidade, os candidatos serão recebidos por 

um rabino e serão bem-vindos a todos os eventos e atividades da sinagoga, que incluem 

conferências, atividades sociais e recreativas.  

 Não há em Montreal, em nenhuma sinagoga visitada, algum tipo de 

questionamento ou cerceamento que possa constranger aquele que busca o 

conhecimento ou a religião judaica sem ser judeu.  

 O Judaísmo conservador sefaradi de Montreal se define como um caminho 

pluralista e humanista da vida judaica. Isso significa levar em conta os sentimentos 

                                                 
47

 http://www.thespanish.org/. (acesso em janeiro de 2014). 

http://www.thespanish.org/


130 

 

 

pessoais e a consciência do candidato em busca da conversão. Reciprocamente, são 

exigidos dos candidatos a maior sinceridade e honestidade possíveis na descrição dos 

seus propósitos. A congregação oferece a possibilidade de escolha de um rabino de 

confiança, para que o candidato se sinta à vontade e as questões mais delicadas possam 

ser expostas em entrevistas privadas: 

 

Os estudos, tanto quanto os aspectos práticos serão apresentados e discutidos 

nos cursos com a preocupação sincera de respeitar o tempo de sua 

consciência individual, de estar aberto e sensível a seus questionamentos 

espirituais. (R. Moïse, dados de entrevista). 

 

 Do candidato à conversão é esperado não somente a resignação, mas o esforço 

para uma mudança profunda em seu modo de vida. Isso implica em uma presença 

regular aos ofícios religiosos (sexta-feira à noite, sábado de manhã e festas), uma 

participação assídua aos diferentes cursos oferecidos, uma implicação ativa na vida 

comunitária (jantares, conferências, excursões). Eles orientam o candidato para que 

assine algum dos inúmeros periódicos judaicos disponíveis em Montreal e também para 

que leiam o máximo de obras e informações concernentes ao mundo judaico (sites, 

filmes, programas de televisão) e, notadamente, o canal judaico de televisão. 

 É recomendado também que o candidato faça uma viagem a Israel antes de 

concluir seu processo de conversão. No caso dessa sinagoga, conforme foi relatado no 

item 2, o uso do hebraico é de suma importância, pois as rezas são apenas nesse idioma 

e não são cantadas apenas por um chazan que recita os salmos, como nas cidades 

brasileiras. Na sinagoga Spanish and Portuguese até as crianças rezam nesse idioma. 

Portanto, nessa congregação, é condição sine quoi non ao candidato que busca o giyyur, 

que faça um curso de hebraico. Ele deve aprender, pelo menos, a ler corretamente e, 

principalmente, conhecer o sentido daquilo que lê. 

 Um candidato que considerar demasiadas essas exigências, e não desejar fazer 

tais esforços, poderá suspender ou cancelar o processo de conversão e continuar a 

frequentar a sinagoga, onde será sempre bem vindo. 

 As etapas para a conversão nessa sinagoga não se diferem muito daquelas 

realizadas pelos rabinos do Brasil. Entretanto, considerando que não é uma congregação 

liberal, o tempo de preparação e o rigor, sugerem que o processo é mais difícil e deve 

ser mais refletido que em uma conversão liberal. 

 Concretamente, a conversão exige dois anos de aprendizagem. O rabino é o 

único que julgará a maturidade do candidato e sua proficiência no hebraico. No final do 



131 

 

 

aprendizado, o candidato deverá passar por um exame de conhecimentos dos rituais 

religiosos, da halahá, de hebraico, da história e da vida judaica. 

 Se ele for aprovado nesse exame e se adequar aos critérios estabelecidos pelo 

rabino, este permitirá então que o candidato se apresente perante o Beit Din – composto 

necessariamente por três rabinos do rito sefaradi – e será definido se ele poderá ou não 

engrossar as fileiras do Judaísmo. 

 É importante destacar que, nessa congregação, foi o único local onde um rabino 

disse ser imperativo que o candidato à conversão se desapegue de toda a crença ou rito 

de outra religião, que declare solenemente ser voluntária, livre e sincera sua conversão, 

que está pronto a aceitar e viver de acordo com a lei judaica tradicional, e que assume a 

irreversibilidade de sua decisão. O candidato declara reconhecer que o Judaísmo é 

monoteísta e que seu engajamento supõe a aceitação e a disciplina em submeter-se aos 

preceitos escritos na Torá e à tradição judaica.  

Ele também deverá ser perseverante, procurando morar perto da comunidade 

judaica
48

 de sua escolha, e educando seus filhos, desde bem cedo, na vida judaica. É 

fundamental também que o novo convertido observe estritamente o consumo da 

alimentação kasher, e que aprenda todas as habrarot (bênçãos) a serem rezadas sobre 

cada alimento, segundo sua espécie
49

. O Judaísmo conservador tem esse princípio como 

fundamental para a definição da identidade judaica. 

 Se for aprovado pelo Beit Din sem nenhuma reserva, o candidato passará ao 

mickvê, e então receberá um cerificado de conversão. Se o candidato for homem, ele 

terá que se submeter a uma cirurgia de circuncisão, da mesma forma que no Brasil; se já 

for circuncidado, terá que realizar o Hatafat Dan e cumprir o ritual da gota de sangue; 

só então estará apto a ser reconhecido como judeu. 

 Durante o processo de aprendizagem, o candidato será informado que cabe a ele 

arcar com as tarifas previstas para a conversão e com as despesas de deslocamentos e 

taxas ao Beit Din; deverá também pagar uma mensalidade para a congregação.  

 Uma vez concluído o processo de conversão, será exigido que o novo convertido 

torne-se um membro ativo de uma comunidade judaica de sua escolha, e que continue a 

participar de suas atividades da melhor maneira possível. A intenção de se estabelecer 

                                                 
48

 O Judaísmo conservador segue um preceito religioso chamado eruv, que significa a distância 

regulamentar que o observante da lei pode percorrer no dia do shabat e nas festas sagradas. É importante 

que a sinagoga frequentada pelo indivíduo esteja dentro desse perímetro, para ele não incorrer em 

transgressão. 
49

 Detalhes sobre a kashrut, suas práticas e interditos serão discutidas no capítulo seguinte. 



132 

 

 

em um lugar próximo a sua comunidade judaica é capital, pois isso testemunharia o 

desejo de dar uma sequência coerente ao processo de conversão ao Judaísmo.  

  

2. 3.2.4.1 A conversão na Congregação Dorshei Emet 

 Descreveremos agora outra congregação montrealáis para fazer um contraponto 

entre as comunidades liberais do Brasil e a comunidade conservadora Spanish and 

Portuguese. Trata-se da congregação reconstrucionista Dorshei Emet. 

 A primeira congregação do movimento reconstrucionista no Canadá – a 

Reconstructionist Synagogue de Montreal, foi fundada em 1960 por um rabino chamado 

Lavy Becker. O Rabino de hoje se chama Ron Aigen e conseguimos algumas 

informações sobre esta corrente religiosa surgida nos Estados Unidos. 

 Ela se originou de uma dissidência do movimento conservador e se desenvolveu 

a partir de 1940. No movimento Renewal, há uma diversidade teológica substancial. A 

Halachá, composta pelas leis judaicas, costumes e tradições, não é considerada 

obrigatória, mas é tratada apenas como um resquício cultural valioso que deve ser 

mantido. O movimento enfatiza os aspectos positivos da modernidade, e tem uma 

abordagem dos costumes voltada para os processos de educação e destilação de valores, 

a partir de fontes judaicas tradicionais. 

 Os fundadores desse movimento acreditam que, à luz dos avanços da filosofia, 

da ciência e da história, seria impossível para os judeus modernos continuar com a 

crença em muitas das afirmações teológicas tradicionais do Judaísmo (FELD: 1994). 

 Esses reconstrucionistas sustentam que a moralidade secular ocidental 

contemporânea tem precedência sobre a lei judaica e sua teologia. Não é exigido de seus 

seguidores que se desliguem de quaisquer crenças particulares, nem que a lei judaica 

seja aceita como normativa. O movimento afirma que a posição padrão de uma pessoa 

deve ser a de incorporar leis e tradições judaicas em suas vidas, a menos que tenha uma 

razão específica para fazer o contrário. 

 A distinção mais importante entre o Judaísmo Reconstrucionista e o Judaísmo 

Tradicional é a conclusão de que a halahá deve ser classificada como costume e não 

como lei religiosa. 

 Entretanto, esse movimento promove muitas práticas judaicas tradicionais. 

Assim, as mitzvot (preceitos) foram substituídas por “costumes”, que podem ser aceitos 

ou rejeitados pelas congregações. Entre esses costumes, incluem-se aqueles de manter o 



133 

 

 

hebraico no serviço religioso, estudar a Torá, e fazer as orações diárias usando a kipá, o 

talit e os tefilim. 

 Com relação à concepção de identidade judaica, os reconstrucionistas permitem 

que seus rabinos determinem sua própria política em relação a casamentos. Algumas 

congregações aceitam tanto a matriz matrilinear quanto a patrilinearidade, e todos os 

filhos serão tratados como judeus. Isso é bem menos restritivo do que a prática 

tradicional de reconhecer apenas os filhos nascidos de uma mãe judia como judeus 

legítimos. A inovação maior do movimento, sem dúvida, é a abertura maior com relação 

às questões de gênero. O reconstrucionismo é igualitário em relação a papéis de gênero 

e todas as posições são abertas para ambos os sexos - como a ordenação de rabinas, e os 

casamentos entre pessoas do mesmo sexo. 

 O papel dos não judeus em congregações reconstrucionistas é um debate ainda 

em curso. As práticas variam de uma sinagoga para outra. A maioria das congregações 

se esforça para encontrar um equilíbrio entre inclusão e integridade das fronteiras. 

Casais mistos são bem vindos às congregações reconstrucionistas, que não insistem na 

conversão do cônjuge não judeu. 

 Como o movimento foi um desdobramento do Judaísmo conservador Massorti, 

ele mantém relações cordiais com os movimentos conservadores e os liberais. O 

Judaísmo ortodoxo, evidentemente, considera as práticas do movimento não 

condizentes com a lei judaica. 

Foi por intermédio de uma servidora administrativa da Université de Montreal, 

de nome Juliette, que estava em processo de conversão na sinagoga Dorshei Emet que 

tivemos acesso a esse grupo e soubemos da comemoração do Ano Novo Judaico nessa 

congregação. 

 A comemoração do Rosh Hashaná da congregação Dorshei Emet, por si só, já 

marca a diferença do grupo em relação a outras correntes judaicas. A festa foi 

organizada no Parc Outremont, a céu aberto e havia um grande palco montado, onde 

grupos de rock se alternavam como em um festival de rock comum. Centenas de 

pessoas estavam presentes, judeus e não judeus. Roqueiros cabeludos, casais 

homossexuais, negros e orientais de kipá, todos os exemplares da fauna humana 

montrealáis encontravam-se presente no evento. 

 Entre uma troca de bandas, subiu ao palco uma Rabina, usando um talit e uma 

kipá, e explicou aos participantes o sentido da festa, realizando, em seguida, parte do 

ritual e das bênçãos associadas ao ano novo judaico, enquanto dezenas de voluntários 



134 

 

 

distribuíam pequenos cálices plásticos com vinho, para o kidush, e um pratinho de 

maçãs com mel – costume associado ao Rosh Hashaná.   

 As pessoas se aglomeravam nos bancos ou estendidos no chão do parque e 

pareciam bastante felizes de estar ali no meio da multidão, aproveitando os últimos dias 

de calor do outono. Juliette disse que, assim que tomou conhecimento daquela 

congregação, passou a frequentá-la e, sentindo a “liberdade” que encontrava ali, decidiu 

se aproximar do grupo; com isso, a ideia de se converter, logo tomou forma em sua 

cabeça.  

 Os rituais de conversão se assemelham aqueles realizados pelas sinagogas 

reformistas, mas alguns aspectos podem ser discutidos e até dispensados. Um dos 

pontos a ser ponderados é exatamente a prática da circuncisão, que em algumas 

congregações norte-americanas já foi abolida. Entretanto, na congregação Dorshei 

Emet, para que o convertido não tenha problemas com o reconhecimento de sua 

judaicidade por parte das outras congregações que venha a frequentar no futuro, a 

circuncisão ainda é praticada.  

 A descrição da congregação Dorshei Emet levanta novas perspectivas para se 

pensar o Judaísmo enquanto tradição que sofre mudanças provenientes da modernidade. 

Considerada uma religião tradicionalista, pudemos observar que, mesmo as tradições 

mais antigas do Judaísmo, na contemporaneidade sofrem mudanças e estão sujeitas a 

inovações e mudanças em seu perfil. Isso se deve à perspectiva de voluntarismo, 

realidade iminentemente moderna, que abre a possibilidade ao indivíduo de adotar 

crenças e outras atitudes proposicionais, de acordo com sua vontade. É o poder acreditar 

porque quer acreditar. Ao mesmo tempo, a instituição tem que se adequar a essa nova 

realidade, que se baseia na liberdade individual, para evitar a evasão de fiéis com 

exigências normativas que os desinteressam. 

 Ao escolher participar e se converter na Dorshei Emet, Juliette demonstrou, 

claramente, o agenciamento – capacidade do ser humano em agir como um agente 

pertinente àquela pessoa – como habilidade individual e possibilidade de intervir no 

mundo.  

 Na Sociologia, “agência” refere-se à capacidade de indivíduos em agirem 

independentemente e fazerem suas próprias escolhas. Em contraste, “estrutura” são 

aqueles fatores de influência (tais como classe social, religião, gênero, etnia, costumes) 

que delimitam ou limitam um agente e suas decisões (BARKER: 2005). 



135 

 

 

 Assim, agenciamento é a capacidade ou habilidade de agir sem a influência da 

estrutura cognitiva de crenças que uma pessoa formou ao longo de sua experiência de 

vida, e as percepções sustentadas pela sociedade e pelo indivíduo. Questionar essa 

estrutura cognitiva e poder escolher se quer permanecer nela ou mudar para outra, é a 

relação moderna entre voluntarismo e agenciamento, que implicam, como no caso dessa 

tese, em noções de pertencimento e reconhecimento que discutimos aqui. 

 

 

3.3 As falas do Rabino Alanati 

 Depois de ter realizado toda a pesquisa para essa tese, procurando mostrar o 

ponto de vista dos candidatos e convertidos ao Judaísmo, decidimos entrevistar o 

Rabino Leonardo Alanati
50

, aquele que mais realizou conversões nas cidades 

pesquisadas aqui no Brasil. 

 A entrevista girou em torno de temas associados à conversão, suas práticas, e 

teve também o objetivo de sanar dúvidas que tínhamos sobre algumas práticas do 

Judaísmo. O Rabino foi extremamente receptivo e, por e-mail, enviamos questões que 

foram prontamente respondidas. 

 Leonardo Alanati tem pai askenazi e mãe sefaradi, foi ordenado rabino em 1989 

em Cincinnati, pela Hebrew Union College Jewish Institute of Religion - Seminário 

Rabínico (Yeshevá) de orientação liberal. 

 No Brasil, atua como rabino na Congregação Israelita de Belo Horizonte, 

realizando conversões desde 1990. Segundo sua entrevista, ele realiza conversões para 

suprir as necessidades de pessoas sérias, em busca religiosa ou étnica, e para fortalecer o 

Povo Judeu. 

 Como rabino atuante, já realizou conversões em Belo Horizonte, Salvador, 

Brasília, Recife, Fortaleza e Rio de Janeiro, e participou, por alguns anos, no Beit Din 

da Associação Religiosa Israelita (ARI). 

 O número de conversões realizadas em Belo Horizonte foi de quarenta e cinco, 

entre 1997 e 2013. Em Salvador foram duas conversões em 2000; em Fortaleza foram 

vinte e quatro, entre 1997 e 2012; no Recife, vinte e quatro, entre 1997 e 2009; 

perfazendo um total de 95 conversões. Ele sublinha que, nessa contagem, ele não 

                                                 
50

 Ao contrário dos demais nomes dessa tese, que são fictícios, mantivemos o nome verdadeiro do Rabino 

com sua autorização para tal. 



136 

 

 

considerou os filhos de pai judeu e mãe não judia, que foram criados como judeus, e 

que regularizaram seu status por meio da conversão.  

 O rabino corrobora nossas estatísticas sobre o perfil daqueles que buscam a 

conversão, ao apontar um número maior de mulheres (60%), com nível de escolaridade 

superior, e provenientes de classe média. Os motivos apresentados são, basicamente, os 

mesmos já apresentados no decorrer deste estudo: “sempre me senti judeu”; pai judeu e 

mãe não judia, casamento, antepassados hipoteticamente convertidos ao Cristianismo e 

aqueles que desejam fazer Aliá e se mudarem para Israel. A procedência religiosa dos 

convertidos pelo rabino é, majoritariamente, católica, com poucos evangélicos. 

 Todavia, ele reforça nossas afirmações sobre os dados levantados que, em vez de 

concordar com autores que atribuem o maior número de ingressos ao Judaísmo via 

casamento (TANK-STORPER, 2007:31), creditam a busca religiosa e a descrença com 

o Cristianismo como os maiores identificadores que um candidato traz consigo ao 

procurar uma congregação judaica para obter informações, conhecer o Judaísmo e, 

eventualmente, converter-se. 

 As conversões que o rabino realiza demoram entre um e dois anos, e o custo de 

todo o processo é divido em nove mensalidades de R$200,00 mais a taxa para o tribunal 

judaico que é de R$500,00. No tocante às três comunidades brasileiras que foram 

abordadas nesta tese, ele diz gostar muito das congregações do Nordeste, pois sente um 

orgulho generalizado pela influência judaica dos indivíduos. Ele também critica as 

congregações do Sudeste, exatamente por essa falta de orgulho, sendo que alguns até 

escondem os antepassados judeus. 

 Sobre o tratamento dispensado ao convertido, após o término do processo de 

conversão, o rabino enfatiza que não há um “preconceito oficial” e o judeu por opção 

receberá todas as honras de um judeu de nascimento. No entanto, ele percebe que 

algumas pessoas têm preconceito por imaginar os judeus como uma “raça pura” (sic), o 

que para ele é um absurdo. Em suas conversões, o rabino evita de colocar o nome Avinu 

após o nome Avraham exatamente para não causar nenhum tipo de preconceito ou 

humilhação aos convertidos, que são facilmente reconhecíveis por esse sobrenome 

concedido na conversão. 

 A questão dos rituais de passagem – em especial a morte, as exéquias e o luto – 

para aqueles que se convertem ao Judaísmo também foi tema da entrevista com o 

rabino. Se um indivíduo se converter ao Judaísmo e posteriormente decidir que quer ser 

enterrado em um jazigo da família cristã, seria possível? Ele deixou claro que, uma vez 



137 

 

 

que o indivíduo adotou o Judaísmo, tem todos os direitos, inclusive o de ser enterrado 

no cemitério judaico: 

 

A lei é a mesma para judeus por opção e judeus de nascimento.  A lei judaica 

não permite fazer diferenças!  Lembro que pessoas optando por ser judeus é 

um fenômeno que ocorre desde Abraão.  Todas as correntes religiosas 

realizam o processo.  Terminado o processo são judeus como todos os 

demais. Já ocorreram casos de judeus serem enterrados em jazigos da família 

cristã em BH e SP.  Eu não realizo a cerimônia no cemitério, pois algumas 

leis judaicas provavelmente serão transgredidas (o que me colocaria na 

situação de realizar um ou mais pecados).  Mas, se a família quiser, eu realizo 

normalmente as rezas de Shivá, e o Kadish deve ser rezado pelos 

filhos/parentes ou até amigos.  O indivíduo não perde seu status de judeu.  Só 

Deus poderá julgá-lo nestas circunstâncias.  Só isso não condena seu 

Judaísmo nem sua alma.  

O que aconteceu que me surpreendeu muito, há cerca de dois anos, foi que 

uma senhora judia com a qual eu me dava bem, e que visitei durante crises de 

saúde faleceu.  O filho judeu queria seguir o pedido dela de ser enterrada no 

jazigo junto com o marido (pai dele) católico.  Ele me perguntou se eu faria a 

cerimônia e eu disse não.  Ele ia enterrar assim mesmo.  Segundo ele, o 

rabino do Beit Chabad de BH ligou para ele e disse que faria a cerimônia.  

Foi no cemitério, jogou um pouco de terra e rezou (não sei o que exatamente) 

e depois Shivá foi realizada normalmente. (R. Alanati – dados de entrevista). 

 

 

O rabino possui uma opinião bastante favorável em relação aos convertidos, mas 

recusa pedidos de indivíduos que desejam se converter onde não haja uma comunidade 

judaica pré-estabelecida. Para ele, as instâncias judaicas no Brasil reconhecem a 

identidade de um convertido sem problemas. Ele diz também nunca ter tido problemas 

com o governo israelense por alguns de seus convertidos demandarem a Aliá. Apenas os 

rabinos ortodoxos desconsideram esses indivíduos. 

Um ponto interessante da entrevista foi sobre aqueles candidatos que realizam 

todo o processo, mas, ao chegar ao Beit Din, são reprovados. Que motivo levaria um 

candidato a ser reprovado? O rabino disse que o Beit Din reprova um candidato por não 

considerá-lo maduro o suficiente nas suas crenças, conhecimentos e observâncias e 

oferece dados: 

No começo (há 24 anos) cerca de 30 % dos candidatos não eram aceitos na 

primeira entrevista com o Beit Din.  Desenvolvemos mais o programa.  Casos 

complicados vão ao Beit Din antes ou no meio do processo para uma 

primeira avaliação.  Os candidatos realizam prova escrita e 20 % não passam 

na primeira prova e tem que estudar mais seis meses para fazer a segunda.  

Com essas medidas, só 5-10% dos casos que chegam à etapa final não 

passam. (R.Alanati – dados de entrevista). 

 

 

 O candidato é reprovado então, por questões de conhecimento e por falta de 

destreza com as práticas religiosas. Desses candidatos reprovados, alguns estudam mais 



138 

 

 

e retornam ao mesmo Beit Din, outros procuram um “Tribunal” em outra cidade, e 

outros desistem do processo. 

 Para aqueles que são aprovados e se tornam efetivamente judeus, há ainda o 

processo de reconhecimento que deverá ser consentido pelos seus novos pares, a fim de 

legitimar todo o processo de escolha do indivíduo e todo o agenciamento que foi 

desprendido na direção dessa escolha.  

No próximo item veremos em quais costumes e regras judaicas o convertido se 

apega e se sustenta, fornecendo-lhe mais sentido simbólico para legitimar sua nova 

identidade judaica e obter o reconhecimento de todas as instâncias judaicas.  

 

 

4 AGENCIAMENTO E VOLUNTARISMO 

 

 Esse capítulo foi articulado a partir de duas notícias sobre o mundo judaico. As 

duas se referem a campos de trabalho pesquisados para esta tese: uma se passa em 

Brasília, e a outra no interior da Paraíba.  

 A importância dessas notícias, bem como a reflexão feita posteriormente, reside 

na possibilidade de, por meio delas, discutir as categorias de pertencimento e 

reconhecimento, estabelecidas a partir das noções de voluntarismo e agenciamento nas 

concepções modernas das teorias antropológicas dos processos de identificação. 

 Voluntarismo concerne à relação (moderna) do indivíduo consigo mesmo (self), 

possibilitando escolhas subjetivas que determinam seu percurso rumo à conversão, 

desdobradas a partir de uma reflexividade sobre si mesmo. O indivíduo pode decidir 

mudar de religião, negar toda uma tradição familiar e se estabelecer em outro grupo, por 

intermédio da conversão.  

 Agenciamento se refere à dimensão social em que o indivíduo se inscreve. Não 

vivemos sós e segregados. Aquele que quer pertencer ao Judaísmo, inicia uma 

caminhada nessa direção, mas é imperativo que o Judaísmo lhe dê o consentimento 

simbólico para que seja aceito como judeu. Mesmo havendo, por parte do indivíduo 

uma reflexividade de si mesmo e um sentimento de pertença, é necessário o 

reconhecimento por parte do outro. O pertencimento e o reconhecimento constituem, 

portanto, um processo relacional, e o voluntarismo e o agenciamento fazem parte dessa 

relação. 



139 

 

 

 No segundo momento desse capítulo, será demonstrado como o indivíduo que 

busca a conversão – e será reconhecido como judeu após a formalização do processo, 

percebe e assimila o Judaísmo e suas práticas. Quais os valores que o indivíduo pode 

colher, da gama de símbolos do Judaísmo, para poder acionar uma identificação que 

culminará no reconhecimento? Como certos preceitos, como a alimentação e a 

circuncisão ritual, refletem, rebatem, ressoam num indivíduo que não foi criado nessa 

cultura, mas que se dispõe a aprendê-la e adotá-la por meio de uma normatividade? 

Como a instituição escolhida para a conversão participa desse processo, fornecendo os 

símbolos e os costumes do grupo ao neófito, influenciando-o em suas escolhas? 

 

 

4.1 A busca pelo pertencimento 

 Uma notícia no jornal O Estado de São Paulo sobre judeus no Brasil nos 

chamou a atenção. A matéria era intitulada: “Isoladas, famílias judias em PB buscam 

reconhecimento”. As letras PB se referem ao estado da Paraíba, vizinho ao estado de 

Pernambuco, no Nordeste do Brasil.  

 Segundo as informações dessa matéria
51

, existem 35 famílias na Paraíba (a 

matéria não indica a cidade, apenas como “interior”) que descobriram, a partir de 

estudos genealógicos, um ascendente judeu, que teria se convertido forçadamente ao 

Cristianismo há 500 anos.   

Afastados das práticas mosaicas, sem a estrutura e o aparato necessários para o 

exercício religioso do Judaísmo, esses judeus improvisam em suas casas o ambiente de 

uma sinagoga. Na foto de divulgação do jornal é possível ver uma bandeira de Israel, os 

homens de kipá e as mulheres com lenços cobrindo a cabeça.  

Um dos rapazes da família faz as vezes de rabino, e conduz alguns dos serviços 

religiosos. Esse grupo busca, junto às autoridades judaicas brasileiras e israelenses, o 

reconhecimento de que são judeus “legítimos”. Esse reconhecimento, vindo das 

instâncias judaicas, possibilitaria entre outras coisas, sanar uma dificuldade manifesta 

entre eles: a impossibilidade da realização do casamento endogâmico, pois um judeu de 

                                                 
51

http://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/1198107-isoladas-familias-judias-da-pb-buscam-

reconhecimento.shtml. A palavra “judia” na língua portuguesa é um substantivo e se refere ao feminino 

de judeu: “era uma bela judia”. A palavra “judaica” é um adjetivo que qualifica um sujeito: “comida 

judaica, colégio judaico, dança típica judaica”. No caso do título da matéria, esse se refere, na verdade, a 

“famílias judaicas”. Isso deve ser esclarecido para pensarmos as concepções subjetivas da identificação 

ao Judaísmo, e como elas são construídas no discurso. Outro aspecto é a sutileza da língua e sua distinção 

entre ser e estar. “Hoje você está tão judia com essa roupa”, é diferente de “ela é judia”.  

http://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/1198107-isoladas-familias-judias-da-pb-buscam-reconhecimento.shtml
http://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/1198107-isoladas-familias-judias-da-pb-buscam-reconhecimento.shtml


140 

 

 

outra comunidade judaica mais estabelecida, possivelmente, não aceitaria se casar com 

um desses judeus sem reconhecimento. 

 O reconhecimento da identidade judaica desses indivíduos facilitaria, também, o 

acesso a Israel, por meio da cidadania israelense e, ainda, o usufruto da cooperação 

judaica – recebimento de recursos das comunidades maiores – além de outras 

prerrogativas conferidas ao grupo. É interessante observar que esses judeus, 

supostamente descendentes de marranos ou cripto-judeus, rejeitam o processo de 

conversão, pois já se reconhecem judeus e praticam o Judaísmo em casa (voluntarismo). 

A CONIB – Confederação Israelita do Brasil – oferece a possibilidade de 

conversão ao Judaísmo a quem reside em uma cidade onde preexista uma comunidade 

judaica, o que não é o caso. Se não houver uma comunidade judaica na cidade do 

indivíduo, ele não pode se converter ao Judaísmo, pois não haveria como participar de 

uma “vida judaica”. Segundo a fala do Rabino Ruben Sternshein, da Confederação 

Israelita de São Paulo, citado na matéria do jornal: "Uma pessoa que tem um interesse 

existencial tão forte vai viver entre judeus. Se não tem esse interesse, tudo bem. Não vai 

viver como judeu". A identidade para o rabino é vivida necessariamente de forma 

coletiva (agenciamento). 

O argumento desses brasileiros paraibanos para legitimarem sua “judaicidade” 

seria a identidade essencialista, fornecida pelo sangue. A hereditariedade judaica, 

transmitida pelo sangue e pela herança genética matrilinear, é terreno já bastante 

pisoteado nas discussões sobre identidade judaica, já foi discutido no capítulo I e é 

moeda corrente entre o senso comum. Sempre há alguma pessoa que, para garantir sua 

genealogia judaica no Brasil, se refere ao seu sobrenome Leão, Coelho, Carvalho, 

Oliveira, como provas disso
52

.  

É muito comum os pretendentes à conversão – Jews by choice  (WEISS: 2010) – 

lançarem mão desse subterfúgio para justificarem seu interesse pelo Judaísmo. Em 

entrevistas realizadas em nossas pesquisas, é notória a recorrência desse discurso.  

A maioria dos entrevistados diz ter tido “uma tataravó que se converteu à força 

ao Cristianismo”, outro diz que “em casa minha avó tinha um costume de acender 

velas na sexta-feira”. Há também aqueles que associam a presença judaica, no Brasil 

Colônia, com vários costumes campesinos encontrados no interior do País, como 

                                                 
52

 No Brasil há uma fala recorrente de que os judeus que chegaram ao país mudavam seus sobrenomes 

para nomes de árvores ou animais. Sim, em geral mudavam seus nomes. Entretanto nossas pesquisas 

mostram que isso não é uma regra, não é comungado por todos os judeus e vários “Coelhos” e “Oliveiras” 

não reconhecem em suas genealogias linhagens judaicas.  



141 

 

 

observar a primeira estrela no céu, enterrar os mortos sem caixão ou respeitar alguns 

tabus alimentares. (CASTRO: 2003) 

 Hugo Borges, entrevistado na matéria do jornal e líder do grupo, diz ter se 

interessado pelo Judaísmo espontaneamente e foi “uma vontade que apareceu sem 

explicação, pois na minha cidade não havia nenhum” (sic). Ele diz que sua avó, em sua 

casa de infância, ouvia os adultos cantando rezas na sexta-feira que eram cantadas em 

uma “língua estranha” – que não eram nem o português nem o latim. 

Observe que o entrevistado, com o olhar e o sentimento de identificação voltado 

para o Judaísmo, não levanta a possibilidade de que a língua que a avó ouvia fosse uma 

das línguas indígenas brasileiras ou a dos escravos negros. Poderia ser, inclusive, uma 

língua árabe, usada pelos inúmeros imigrantes mouros, sírios e libaneses que chegaram 

ao Brasil desde o período colonial, e influenciaram bastante a cultura brasileira.   

 Borges, pela sua profissão de médico, encontra-se na média das estatísticas 

levantadas em trabalhos anteriores, sobre as profissões de onde provêm os interessados 

à conversão ao Judaísmo no Brasil (CASTRO: 2003). As classes populares alteram sua 

crença e busca espiritual, por meio da conversão do catolicismo tradicional para o 

carismático ou do catolicismo para o protestantismo. A busca pela conversão ao 

Judaísmo é um fenômeno de classes média e rica no Brasil.  

A segunda notícia sobre judeus no Brasil, que ajudará na composição do 

argumento desse capítulo, é um e-mail enviado pela coordenadora da Associação 

Cultural Israelita de Brasília (ACIB). Segundo nossos estudos sobre a comunidade 

judaica de Brasília (CASTRO: 2009), já relatados no item 2, sua “fundação” data de 

1964 quando dez judeus se reuniram em um escritório na novíssima capital. 

Posteriormente, o presidente fundador de Brasília, Juscelino Kubitschek, tido como um 

homem empreendedor e respeitoso das religiões doou terrenos na nova capital para 

todas as comunidades religiosas que tivessem um número razoável de participantes.  

A ACIB, hoje, tem sua sede própria numa das áreas centrais da cidade e é 

reconhecida – de acordo com seu estatuto – como “A” representação do Judaísmo na 

Capital Federal, a despeito de outras tentativas feitas por outros grupos de judeus de se 

estabelecerem na cidade. Houve um grupo de judeus, ditos marranos, que tentou fundar 

uma sinagoga sefaradi na cidade, mas essa não floresceu assim como a corrente 

ortodoxa Beit Chabad. A ACIB é de orientação religiosa reformista, mas seus 

participantes se consideram laicos. Sua frequência é mista, entre judeus sefaradim e 

askenazim, porém os cultos são rezados no ritual askenazi.  



142 

 

 

No e-mail lê-se que a Sêfer Torá da ACIB, depois de muitos anos na sinagoga, 

emprestada por um judeu participante, foi reclamada pelos seus donos originais. 

Portanto, a ACIB – a sinagoga da capital federal, na iminência de ficar sem seu único 

rolo do Livro Sagrado, fez um apelo aos associados e amigos da instituição por doações 

para a compra de uma nova. A união e a presteza do grupo foi relevante nesse momento. 

A nova Torá, para manter seu caráter kasher, foi comprada em Israel, ao preço 

de US$ 25.000,00. Com a compra de uma nova Sêfer Torá, os judeus de Brasília, apesar 

de alguns não lerem o hebraico bíblico e não fazerem da religião o centro de suas vidas, 

jamais terão seu reconhecimento, como judeus legítimos, questionado pela comunidade 

judaica nacional e transnacional, bem como sentirão, indubitavelmente, mais forte seu 

pertencimento ao Judaísmo.  

Como dito anteriormente, o objetivo desse capítulo é analisar os discursos de 

pertencimento e de reconhecimento como determinantes no processo de identificação 

daqueles que se dizem e se reconhecem como judeus no Brasil. As duas notícias serão 

analisadas nesse trabalho, sob a perspectiva dos estudos sobre transnacionalidade e 

globalização. O enfoque estará na forma utilizada por esses indivíduos, seja em Brasília 

ou no Nordeste do Brasil, para oferecer, criar e articular respostas glocais
53

 

(ROUDOMETOF, 2005:120), frente a questionamentos de um fenômeno transnacional 

e globalizado como o Judaísmo. 

 Como pano de fundo, ensaiamos aqui a possibilidade de desenvolver 

metodologicamente nossa tese sobre a conversão ao Judaísmo, sob o lume da 

anthropology embodied, por considerar esse método mais verossímil para analisar a 

riqueza de dados, informações e abstrações, levantadas em quinze anos de pesquisa 

antropológica dentro das comunidades e da vida dos judeus brasileiros. 

Consideramos que o antropólogo está tão envolvido na pesquisa como as teorias, 

o sujeito e o método.  Não é uma mera “observação participante” onde o pesquisador 

observa, questiona, indaga, registra e vai embora. Nesse processo de construção e 

representação do outro, ele coloca em jogo, também, sua vida, emoções e perspicácia. 

Isso marca profundamente o pesquisador. Nas palavras de Aaron Turner: “Agora é 

amplamente aceito que o antropólogo não pode mais ser visto como um observador 

registrando fatos e processos sociais, mas deve ser visto como um ativo, situado e 

participante, na construção de relatos e representações” (TURNER: 2000:51). 

                                                 
53

 Por motivos de estratégia de escrita definiremos mais adiante o termo glocal. 



143 

 

 

 

 

4. 2   O Judaísmo como fenômeno transcultural e transcontinental 

O Judaísmo, enquanto doutrina e prática simbólica de um grupo, é observada em 

todos os países e “entre os países”, e essas práticas são desenvolvidas, transmitidas e 

incrementadas por mecanismos de globalização. A despeito da noção de um povo 

judaico único, podemos considerar o Judaísmo, suas formas de conversão, símbolos e 

ações que denotam um reconhecimento de ego por parte de alter (e vice-versa), como 

globais e transnacionais. Assim, os argumentos e as necessidades de reconhecimento, 

por parte dos judeus da Paraíba, e a necessidade da compra da nova Torá, em Brasília, 

podem ser consideradas como respostas glocais para problemas globais.  

Paul Ricoeur argumenta que: “identidade é uma interpretação. Há uma 

constelação de fatores que orbitam a identidade” 
54

. Dessa maneira, ela se desdobra em 

uma série de aspectos que organizam os indivíduos em torno de um ideal de 

pertencimento a um grupo, e este está sujeito a um reconhecimento por parte das 

autoridades do grupo.  

 Além dos interesses subjetivos que existem e que determinam a escolha 

individual em se alinhar a uma determinada identidade religiosa, esse pertencimento a 

um grupo traz uma tranquilidade e uma segurança inquestionável ao indivíduo. Essa 

segurança parece difícil de ser encontrada na contemporaneidade, onde as instituições 

que ofereciam respostas aos indivíduos, como o estado-nação, as ideologias de classe e 

a soberania da igreja católica, estão se esfacelando enquanto o individualismo e a 

autonomia do sujeito crescem e se fortificam.  

 O Judaísmo oferece, por sua vez, a possibilidade de uma vida em grupo cercada 

por normas de conduta e leis de sociabilidade rígidas. A despeito dessa normatividade, 

alguns indivíduos procuram esse caminho, por acreditar que a “ordem”, mantém o caos 

do lado de fora e organiza o que se passa dentro de si.  

 No Brasil são comuns as críticas feitas por brasileiros sobre o governo e sobre os 

escândalos de corrupção em todo o país. Alguns desses críticos não cessam de invocar o 

retorno à ditadura militar como “a melhor forma de sanar esses problemas e restaurar a 

ordem nessa bagunça”. Talvez seja uma espécie de ranço da modernidade acreditar no 

autoritarismo como forma de organizar e tolher as liberdades humanas, em torno de uma 

                                                 
54

 Comentário da professora Dreidre Meintel em sala de aula sobre texto de Paul Ricoeur: Narrative 

identity. 



144 

 

 

ideologia de salvação; talvez seja uma inabilidade das pessoas tomarem as rédeas da 

própria vida e se responsabilizarem por seus atos e consequências. Será que a busca por 

uma religião normativa não vai ao encontro dessa necessidade de “um pastor que 

apascente a ovelha confusa que me tornei”?  

 Um rabino, frequentador da bibliothèque publique juive – em Montreal, utilizou 

uma fala bastante curiosa quando indagado sobre a legitimação de um convertido: 

“Qual o problema em não ser judeu?” 
55

. Se identificar como judeu é também ser 

identificado como tal, e autorizar a identificação é também aceitar a subjetividade. Essa 

afirmação traz em si um ponto de vista de universalidade, pois não vê problemas em ser 

cristão ou judeu, mas também denota um segregacionismo sub-reptício, ao insinuar que 

judeus são judeus e não-judeus são não-judeus, e não haveria como cambiar esses 

status. Novamente se observa a identidade essencialista. 

 Nos dez últimos anos, o Brasil conheceu uma mudança significativa em sua 

pirâmide social. Após a eleição do Presidente Lula pelo Partido dos Trabalhadores, 

várias políticas públicas foram postas em prática e, junto com um bom momento 

econômico mundial, conseguiram impulsionar a economia do País e rearticular a mão 

de obra disponível, fazendo-a ter uma participação maior na economia brasileira.  

 Em um país iminentemente religioso, essa nova classe média é herdeira de uma 

tradição rural ou oriunda das periferias das cidades, com valores provincianos rígidos e 

padrões de conduta pautados, outrora, pelo Cristianismo e também pela burguesia. Os 

indivíduos, que hoje fazem parte dessa classe, provêm, em geral, do catolicismo 

tradicional e é nele que depositam sua fé. 

 O governo do ex-presidente Lula, um ex-metalúrgico, mostrou para a população 

de baixa renda no Brasil, que é possível ascender socialmente e até mesmo se tornar um 

presidente da República. A nova classe média, antiga classe popular na estrutura 

fundiária e oligárquica, sempre acalentou os sonhos da burguesia. Esses indivíduos 

passaram, então, a participar de forma ativa na economia, com seus salários, privilégios 

e bens de consumo, modelando uma redefinição das fronteiras entre ricos e pobres. 

 A partir dessa mudança nas condições de vida, os indivíduos passaram a se 

preocupar com outras coisas além de sua sobrevivência. Algumas dessas preocupações 

passam pela transcendência religiosa e pela emergência das identidades étnicas. 

                                                 
55

 Dados de entrevista com o Rabino Nauman em 18/08/2012(nome fictício). 



145 

 

 

 Atrelada a esse novo momento no Brasil, a globalização com seus fluxos 

intermitentes, passou a mostrar para a população outras realidades, outras reivindicações 

e outras perspectivas individuais e coletivas, pois ela agora participa das condições 

transnacionais da modernidade mais avançada, onde as ideias, as identidades, as 

ideologias circulam a uma grande velocidade. Com elas, constatamos um voluntarismo 

generalizado, onde o indivíduo constrói-se a si mesmo com certa reflexividade. Nesse 

momento, ganham força os movimentos indígenas, dos sem-terra, dos negros, das 

feministas, dos homossexuais e, também, os religiosos, carismáticos e evangélicos. 

 Em 1998, quando iniciamos nossas pesquisas sobre Judaísmo, era muito difícil 

para um não judeu conseguir qualquer informação sobre judeus no Brasil. As 

comunidades judaicas viviam uma vida “subterrânea” e invisível aos olhos gentios, com 

parcas publicações religiosas; pouquíssimos estudos e pesquisas acadêmicas 

contemplavam o tema, e, mormente escritas por pessoas nativas da comunidade, tinham 

um ponto de vista endógeno ao fenômeno.  

 Bernardo Sorj (SORJ: 1997) um dos teóricos do Judaísmo no Brasil, sempre 

reclamou, em seus escritos, sobre a “insipiência” das comunidades judaicas brasileiras. 

Ele argumenta a ausência de uma escrita própria das comunidades, da formação de uma 

intelligentsia judaica típica (ou idealizada), em relação a outros importantes 

movimentos de cunhos religiosos e políticos, como a Teologia da Libertação, por 

exemplo. 

 Com o advento da globalização, o Judaísmo passou a ter mais visibilidade no 

Brasil. Começaram a aparecer novos estudos sobre o tema, novas revistas, novos sites, 

novas comunidades
56

. Atores e apresentadores de televisão passaram a falar de suas 

ascendências judaicas e isso aproximou os judeus do restante da população.  

 Associadas aos meios de comunicação, visitas de enviados de Israel 

estimularam os judeus brasileiros a participarem, de forma ativa, da questão palestina, e 

muitos israelenses vieram trabalhar no Brasil nas novas redes de telefonia móvel e de 

fibra óptica. Esses israelenses, mesmo sendo laicos, foram abrigados pelos israelitas 

brasileiros, propiciando um caráter transnacional e cosmopolita à comunidade judaica 

tupiniquim.  

                                                 
56

 Nos quinze anos de pesquisa sobre o Judaísmo no Brasil, acompanhamos o surgimento e a 

perseverança de três novas comunidades: em Fortaleza, no Ceará; em Florianópolis, Santa Catarina; e em 

Goiânia, Goiás; todos os três, Estados “emergentes” economicamente no cenário nacional. 



146 

 

 

 A associação entre os processos mundiais de globalização; a visibilidade e o 

status que os judeus brasileiros passaram a ter; o enriquecimento da classe média; a 

solidão do individualismo moderno; a necessidade de pertencimento a um grupo que 

ofereça um sentido, diante das agruras transcendentais e da insegurança política; 

fizeram com que os “novos ricos” se interessassem pelo Judaísmo
57

. 

Uma frase significativa foi a de Hannan, prosélita em vias de conversão, ao 

relatar-nos em uma conversa informal que: “Ser judeu é chique”! Na época, ela se 

preparava para se casar com um rico empresário judeu e estava deslumbrada com a 

possibilidade de fazer parte do “povo eleito”, ascender socialmente e frequentar os 

melhores salões da cidade. 

Com a emergência do Judaísmo no Brasil e com o interesse premente da classe 

média em ingressar no grupo dos judeus brasileiros, fez-se necessário um mecanismo de 

conversão onde os judeus pudessem filtrar os interessados à entrada no grupo dos 

eleitos, descartando, entre outros, a massa de evangélicos que procuravam as sinagogas 

com esse fim
58

, e abrigando aqueles que lhes são convenientes. Era necessária, então, 

uma resposta glocal para uma necessidade global. 

É importante sublinhar aqui a noção que Roudometof (2005) propõe para 

glocalização. Em larga escala, ele explica que a realidade emergente da vida social, sob 

as condições de globalização, fornece as condições necessárias para espaços sociais 

transnacionais, e que este processo de glocalização pode levar finalmente a uma 

sociedade cosmopolita. Entendemos então que glocalização significa simultaneidade, a 

presença de ambos, universalização e particularização de tendências
59

.  

A conversão religiosa é um fenômeno universal, mas a forma, os acordos 

simbólicos, a clivagem e o reconhecimento adquirem contornos glocais, variando de 

comunidade para comunidade e de rabino para rabino. O rabino é o agente, por 

excelência, da aprovação ou da rejeição do candidato à conversão; mesmo havendo um 

curso preparatório, uma má impressão por parte do rabino em relação ao candidato pode 

levar à recusa da conversão.  

                                                 
57

 É importante ficar claro que esses fatores também influenciaram os “novos ricos” a buscar respostas 

transcendentais em outras religiões mais “elitizadas” como o Budismo, práticas como a Ioga e a 

meditação e mesmo a fraternidade da Maçonaria.  
58

 O fenômeno do interesse dos evangélicos pelo judaísmo também é transnacional. Yakov Rabkin já fez 

interessantes observações sobre o apoio dos protestantes norte-americanos ao Estado de Israel e seu 

interesse crescente pelas suas práticas religiosas no artigo Religious Roots of a Political Ideology: 

Judaism and Christianity at the Cradle of Zionism. Mediterranean Review, vol.5, n°1 (june 2012):75-100.  
59

 O Big Mac é global, adequar o hambúrguer ao paladar dos indianos que não comem carne bovina é 

uma resposta glocal para a globalização do fast-food. 



147 

 

 

A forma glocal utilizada no Brasil para fazer suas conversões difere em alguns 

pontos de outros sítios. No trabalho de Tank-Storper (2007) foram demonstradas as 

diferenças de práticas religiosas e o impacto da conversão ao Judaísmo em três países 

diferentes: França, Israel e Argentina. Apesar de o autor comparar uma comunidade 

ortodoxa com uma conservadora, podemos perceber que o que está em jogo, para ele, 

são as relações de poder entre as instituições judaicas e o candidato. Para nós, a 

discussão é no processo de identificação do candidato ao Judaísmo e seus sentimentos 

de pertencimento e reconhecimento. 

Nas comunidades estudadas no Brasil, o rabino que realiza as conversões é de 

orientação religiosa reformista e trabalha para a congregação israelita de Minas Gerais. 

Os preparativos envolvem banhos rituais, circuncisão e um curso preparatório, além de 

uma assembleia para deliberar se o indivíduo pode ser reconhecido como judeu ou não. 

Uma taxa de R$ 2.300,00 também é cobrada do pretendente à conversão. No final do 

processo o rabino assina um documento de conversão que confere plenos “direitos” 

étnicos e religiosos ao indivíduo – desde a herança de Abraão até um passaporte 

israelense. 

Contudo, mesmo tendo sido convertido pelo rabino, feito todos os rituais 

prescritos, aprendido as rezas básicas, circuncidar-se, tomar os banhos de purificação e 

pagar as taxas, não lhe está garantido, necessariamente, o tão esperado reconhecimento.  

Em nossas pesquisas, há o caso de duas famílias de brasileiros que se 

converteram e se mudaram para Israel. Entretanto, não foram reconhecidos como judeus 

pelo rabinato hierosolimita de orientação ortodoxa. Mesmo no Brasil, se um casamento 

for firmado entre uma judia convertida, em um ritual reformista, e um judeu, de família 

ortodoxa (ou vice-versa), é bem provável que encontrarão problemas de 

reconhecimento. 

Se o Judaísmo é um fenômeno transnacional com características glocais, como 

se dá o reconhecimento de um indivíduo pelo Judaísmo no Brasil? Se aqueles 

indivíduos da Paraíba esperam uma resposta da instância máxima de poder étnico e 

religioso judaico – representada por Jerusalém – para se tornarem judeus, por que 

continuam a praticar uma religião que não lhes é de “direito”? Por que é importante para 

a sinagoga de Brasília ter uma nova Torá se já são reconhecidos como a comunidade 

judaica da capital federal? Quais as instâncias de pertencimento a que os indivíduos 

lançam mão para acionarem sua identificação ao Judaísmo? 

 



148 

 

 

4.3 Categorias de pertencimento 

O sentimento de pertencimento e reconhecimento do neófito é observado de 

forma crescente e tem início no seu processo de identificação ao Judaísmo. Como vimos 

no item 1, a importância que o indivíduo em busca do giyyur atribui a determinados 

aspectos do Judaísmo podem levá-lo a fazer escolhas que são desenvolvidas e 

aprimoradas, subjetivamente, durante o percurso percorrido até a conversão, e 

manifesta-se pelo grau de conhecimento e pelo teor de identificação ao tipo de Judaísmo 

que pretende ingressar – religioso, cultural, sionista – e pela orientação da instituição 

procurada para a formalização do processo – ortodoxa, conservadora ou liberal. 

 As falas dos entrevistados nos mostram que cada um deles se sente pertencer ao 

Judaísmo por algum (uns) desse (s) aspecto (s). Eles servem como uma justificativa 

para sua conversão e determinam o sentimento de pertencimento ao grupo. Além dos 

discursos de memória, dos quais falamos no primeiro item desse estudo, e que servem 

para demonstrar as motivações que levam o candidato a empreender uma caminhada 

rumo ao giyyur, alguns preceitos da lei judaica fascinam, em maior ou menor grau, 

aquele que busca essa religião; assim como a memória do holocausto fascina aqueles 

que se interessam mais pelos aspectos políticos do sionismo e pela noção de povo. 

 É comum, entre os homens convertidos, a fala sobre sua circuncisão e de que 

forma ela foi importante em suas vidas, sempre enfatizando os aspectos positivos dessa 

prática. Outros se prendem ao aprendizado da língua hebraica. Outros se dedicam a 

aprender sobre as rezas e práticas religiosas referentes à pureza do lar. Raramente os 

candidatos à conversão consideram alguma “prova” imposta pela instituição como 

constrangedora ou mesmo invasiva. Se algumas críticas são feitas, geralmente isso 

acontece depois de realizado o processo formal de conversão. O objetivo é se tornar 

judeu, e, se a instituição e o rabino o orientam a cumprir determinados preceitos e 

realizar certas práticas, isso costuma ser visto como correto pelo indivíduo, mesmo que 

vá contra sua ética pessoal. 

 Dentre as práticas que o senso comum considera como atributo do Judaísmo, e 

uma das primeiras a ser reconhecida pelo candidato e pela congregação, como 

instauradora da identidade judaica, sem dúvida, as regras de alimentação encabeçam a 

lista. Em geral, todos sabem que o judeu não come carne de porco. Certo, mas o que 

isso significa afinal? Existem outros preceitos sobre as regras de alimentação? Como 

foram estabelecidas? Por que o fato de não comer porco pode gerar identificação com o 



149 

 

 

Judaísmo, levando o convertido a se prender a esse preceito mais que um judeu de 

tradição? 

 

4.3.1 Kashrut 

 Como vimos nos itens anteriores, muitos candidatos à conversão acionam um 

discurso de memória associado à alimentação, para legitimar uma identidade 

essencialista ao Judaísmo. Uma das frases recorrentes é dizer que: “acho que minha 

família é descendente de judeus expulsos da Europa porque eu me lembro de que a 

minha avó não comia carne de porco”.  

 As regras de alimentação são várias, sua legislação encontra-se no livro do 

Levítico (Vaikrá), no capítulo XI, e são reiteradas no livro do Deuteronômio (Devarim) 

(12:15, 16:1). Essas leis especificam as regras de consumo e preparo da alimentação, 

criando categorias dicotômicas ao definir o que seja “puro versus impuro”. Essas 

categorias servem para organizar a vida social como um todo, como bem observou 

Mary Douglas, ainda no século XX (DOUGLAS: 1966). As categorias de pureza e 

impureza constrangem e convencem o participante a se submeter a tais restrições 

alimentares, marcando a diferença entre a vida que o indivíduo levava e a que os judeus 

levam. A alimentação, sob essa perspectiva, é uma categoria fundante da identidade 

judaica. 

  Composta de várias restrições associadas principalmente à mistura de alimentos, 

a kashrut – conjunto de regras alimentares que determinam se um alimento é kasher
60

 

(puro) ou tref/terifá (impuro) – situa-se num patamar privilegiado da vida prescritiva 

judaica, determinando, inclusive, a corrente religiosa das instituições comunitárias. A 

determinação individual, daquele que busca a conversão, em observar todos – ou o 

maior número possível de preceitos religiosos prescritos na Torá, leva-o a buscar para si 

uma congregação que seja a mais adequada às suas necessidades. Optando por uma 

congregação ortodoxa, onde todos guardam essas mesmas restrições, seu sentimento de 

pertencimento e reconhecimento talvez se tornem mais fortes e mais “autênticos”. Caso 

o convertido se determine a viver uma vida mais secular, e a interpretar a lei judaica de 

acordo com uma visão menos verticalizada, uma congregação liberal ou reformista será 

a escolhida. Ater-se a alguns preceitos, como a alimentação kasher, enquanto se 

mantêm leniente a outros – como o uso de vestimentas padronizadas – é uma 

                                                 
60

 A língua inglesa grafa o termo como kosher. 



150 

 

 

característica do Judaísmo conservador. A prática da kashrut é então, um dos 

“termômetros” que podemos utilizar para determinar o grau de doxa que as instituições 

utilizam para legitimarem-se como judaicas e, obviamente, conceder a conversão aos 

interessados.  

 Durante os anos de pesquisa de campo, foram muitas vezes as que nos 

defrontamos com as regras de alimentação em comentários com judeus de nascimento e 

neófitos, durante as cerimônias religiosas, ou em conversas informais em sinagogas de 

todas as correntes. Fala-se muito de comida judaica, de receitas, de comidas 

tradicionais, da importância de se reunir para comer; bem como da penúria, miséria e 

fome sofridas pelos judeus durante as perseguições e o “exílio”. Na literatura não 

acadêmica encontra-se farto material, que vai desde escritos rabínicos sobre o tema, até 

histórias da Segunda Guerra Mundial, que contam como judeus piedosos preferiam se 

entregar à morte nos Campos de Concentração do que comer comida impura; e aqueles 

que, na mesma situação, desconsideraram essas leis para não morrerem de fome. 

 Em Fortaleza, ao avisar sobre algum jantar ou festividade que aconteceria, o 

Chazan insistia em perguntar às mulheres se o cardápio seria à base de laticínios ou 

carne, mesmo sabendo que a comunidade não era kasher e que os alimentos, apesar de 

não serem misturados, não seriam puros devido à dificuldade de encontrar os 

ingredientes na cidade, para a preparação das receitas. A pergunta recorrente “você é 

kasher?” evidencia uma admissão da identidade judaica, bem como o grau de 

identificação que o candidato tem com o Judaísmo e suas práticas, estabelecendo, assim, 

o grau de pertencimento e convivência entre os indivíduos.  

 A kashrut, além de ser uma prescrição religiosa para os judeus observantes, é 

também bastante cultuada entre os adeptos do chamado “Judaísmo cultural”, e usada 

prontamente para estabelecer a identificação deste com o Judaísmo religioso. Mesmo 

aqueles judeus de tradição, que se dizem “mais culturais do que religiosos”, sabem que 

as leis existem, e lançam mão de subterfúgios ou estratagemas para justificarem porque 

não seguem as leis: “dificuldade de encontrar comida kasher na cidade” é uma das mais 

relevantes daquelas encontradas nos campos de pesquisa; mas há também a fala de uma 

informante – judia de nascimento, que diz “Deus não está nem aí para o que eu estou 

comendo” (Rivká – dados de entrevista). 

 Curioso também é como a kashrut é confundida pelos entrevistados e usada 

como sinônimo para aquilo que chamam de “comida judaica”. Kashrut é uma prescrição 

religiosa alimentar que difere e estabelece categorias de pureza e poluição rituais. 



151 

 

 

Comida (ou culinária) judaica se refere geralmente à comida que os pais e avós dos 

imigrantes comiam em suas localidades de origem.  

Por ocasião de um almoço na casa de descendentes de judeus alemães, eles 

serviram goulash, sopa de beterraba e bolo de frutas secas, e disseram que esses pratos 

são comida judaica e não comida alemã. Assim como é possível – e provável, que se for 

almoçar na casa de algum judeu descendente do Magreb, Iêmen ou Turquia, ele servirá 

falafel, pão árabe e arroz com carneiro desfiado, dizendo ser “comida judaica”.  

 É interessante notar que os judeus não declinam sua ancestralidade com base 

territorial, mas por meio da noção de “povo judeu”. Existe uma recorrência no 

pensamento judaico sugerindo que o país onde estão alojados e fizeram suas vidas, em 

nada (ou quase nada) afeta ou interfere em sua “judaicidade”. A etnia seria uma 

segunda natureza. O indivíduo pode ser filho de judeus romenos laicos que moraram 

por três gerações na Polônia, mas quando sua neta, nascida e residente no Brasil, 

prepara um pierogi ou uma carnatzlach (clássicos da culinária polonesa e romena), não 

é uma receita polonesa e nem romena que ela diz estar reproduzindo, mas sim, uma 

receita judaica.  

 A prática da Kashrut é tão importante no processo de identificação, que chega a 

criar situações, no mínimo insólitas, devido à necessidade de atrelar essa prescrição à 

afirmação da identidade judaica e do seu reconhecimento por instâncias superiores na 

hierarquia sinagogal. O relato a seguir mostra como o grupo é sempre atento à questão 

da alimentação kasher e como essa prática é importante na definição da identidade 

judaica e capciosa para aqueles que buscam o Judaísmo por afinidade eletiva.  

A festa de Chanuká do ano de 2001 foi realizada no dia 15 de dezembro, ou no 

primeiro dia do mês de Kislev, do ano judaico de 5762.  Nessa ocasião, os judeus que 

participam da Sociedade Israelita do Ceará, comemoraram a inauguração de sua nova 

sede. Casa com um jardim e um salão de orações bem maior que aquele da casa antiga 

no bairro Dionísio Torres
61

. Com a mudança, os associados da SIC conseguiram um 

lugar mais acolhedor para a realização de seus rituais. A localização geográfica da sede 

facilitou o acesso das pessoas e, com isso, o número de participantes aumentou. Outras 

famílias judaicas passaram a frequentar a sinagoga, o que muito agradou à diretoria. 

Assim, eles resolveram fazer uma grande festa de Chanuká, com as presenças de 

Samuel – sócio benemérito que doou a casa à comunidade, Efraim – o judeu que 

                                                 
61

 Vide descrição etnográfica dos campos de pesquisa dessa tese no item II. 



152 

 

 

convocou a união da comunidade, por meio do anúncio de jornal, e o próprio 

Embaixador de Israel no Brasil. 

No dia da festa, iniciada ainda à tarde, o jardim da sinagoga estava repleto de 

pessoas.  Havia seguranças devidamente identificados, do lado de fora, para garantir a 

integridade física do Embaixador. 

Os homenageados usavam terno e a maioria estava bem vestida para a 

solenidade. As mulheres ostentando bons vestidos e penteados, enquanto as crianças 

brincavam com os presentes que tradicionalmente ganham por ocasião dessa festa.  

No primeiro momento realizou-se o serviço religioso, com o acendimento das 

velas em um candelabro chamado Chanukiá. Este candelabro possui oito braços sendo 

que a cada dia uma vela é acesa e no último dia, acendem todas e realizam um serviço 

religioso na sinagoga. 

A festa comemora o triunfo dos judeus, sob a liderança dos Macabeus, contra os 

dominadores gregos (164 E.C.) 
62

. A santidade da festa deriva do aspecto espiritual da 

vitória e do milagre “da ânfora de óleo”, quando uma pequena quantidade de óleo de 

oliva consagrado, que seria suficiente para manter o candelabro do templo aceso apenas 

por um dia, durou oito dias, o tempo necessário para que o templo fosse reedificado, 

após a última batalha. 

 Depois da cerimônia religiosa, foram descerradas placas comemorativas no 

jardim da sinagoga, inaugurada a sede, fixada a mezuzá, e seguiram-se os discursos 

protocolares, enaltecendo a iniciativa da diretoria e dos sócios fundadores. 

Em seguida, o Embaixador deu uma palestra sobre a situação política de Israel e 

abriu um momento para perguntas. Após essa solenidade, houve sessão de fotos, brindes 

com champagne e distribuição de salgadinhos. 

A SIC possui uma Diretoria Cultural que tem, entre outras atribuições, a de 

organizar as festas, alugar materiais, contratar buffets, garçons; enfim, cuidar do 

protocolo de qualquer recepção ali realizada.  

 Nessa ocasião, dada à especificidade do evento, a presença do Embaixador e de 

alguns judeus ortodoxos que observam as leis da kashrut, aconteceu um fato, no 

mínimo, inusitado, mas bastante significativo para se pensar o sentido e as formas de 

representação da identidade.   

                                                 
62

 É uma convenção, cortesia e uma gentileza à sensibilidade religiosa judaica não marcar o tempo com as 

iniciais A.C. e D.C. (Antes ou Depois de Cristo) – por motivos óbvios. O mais adequado é o uso das 

iniciais A.E.C. (Antes da Era Comum, ou E.C. - Era Comum). 



153 

 

 

 Entre taças de espumante e coquetéis, os garçons distribuíam salgadinhos – 

alguns deles realmente feitos pelas senhoras judias (bolinhos de peixe, latkes de batata, 

sufganiot,) e outras guloseimas confeccionadas pelo Buffet, como empadinhas, coxinhas 

e folheados. No meio da recepção, quando todos já estavam mais descontraídos, uma 

das senhoras, ao morder em um folheado, soltou uma exclamação de repulsa: “- Peraí, 

mas isso aqui é presunto de porco!” – disse Ruth, já nesse momento “impura”. 

O corre-corre foi geral: procuraram a Diretora Cultural, especularam sobre quem 

encomendou os salgadinhos, cochicharam sobre a ineficiência da diretora, repudiaram o 

buffet, massacraram o maitrê e, finalmente, fizeram recolher todos os salgados 

folheados da festa, na tentativa de manter o “impuro” fora do recinto sagrado da cultura 

judaica.  

Aquilo envergonhou a alguns, irritou outros, e teve até quem se divertiu. O 

Embaixador acabou não tomando conhecimento do acontecido, ou sua diplomacia foi 

maior que sua fé, pois não se manifestou a respeito. 

Nessa passagem mostramos as dificuldades que sofre uma coletividade que está 

em processo de formação e tenta inventar uma tradição
63

. Sobre tradição inventada, 

remontamos novamente ao autor E. Hobsbawm: 

 

Um conjunto de práticas, normalmente reguladas por regras tácitas ou 

abertamente aceitas; tais práticas de natureza ritual ou simbólica visam 

inculcar certos valores e normas de comportamento através da repetição, o 

que implica, automaticamente, em uma continuidade em relação ao passado. 

Aliás, sempre que possível, tenta-se estabelecer continuidade com um 

passado histórico apropriado. (HOBSBAWN, 1984:09).  

 

 Em Montreal, a questão da alimentação ritual não é problema, pois vários 

estabelecimentos judaicos investem em produtos kasher e a profusão de ofertas atende a 

todas as demandas. O bairro judaico de Plamondon, por exemplo, a Rede de 

supermercados IGA oferece frutas, legumes, patês, carnes, frios, conservas, doces, 

biscoitos, matzot, farinha de matzá, mistura para falafel, guefilte fish, raiz forte com 

beterraba, húmus, pães, leites, peixes, congelados, produtos de higiene, velas, balas, kits 

para Hallowen, tudo kasher, com o selo de aprovação do rabinato canadense, norte 

americano e israelense. 

 Os muçulmanos também possuem restrições alimentares, e sua comida é 

aprovada em ritual se chama halal. Aquele alimento que é impuro se chama haram.  Em 

                                                 
63

 Na introdução da tese e novamente no item 2 foi explicado que a Sociedade Israelita do Ceará foi 

fundada deliberadamente e não por fluxos migratórios. 



154 

 

 

Montreal, muitos judeus pesquisados e que comiam kasher, comiam também halal. 

Entretanto, eles garantiram que há de se observar, pois o alimento kasher sempre é 

halal, mas o que é halal nem sempre é kasher. 

 O fato é que, para um alimento ser considerado kasher, existe uma nomenclatura 

que o define desde sua origem. Alimentos à base de carne são chamados em iídiche de 

fleishig e em hebraico de bassarí. Por carne, entenda-se também, os ossos, sopas e 

molhos. Sangue é o tabu alimentar por excelência e é irremediavelmente tref. Os 

laticínios são chamados de milchig (iídiche) e chalav (hebraico) e englobam iogurtes, 

coalhadas, queijos e molhos brancos. Aqueles alimentos considerados “neutros” e que 

podem ser consumidos, tanto com carne quanto com laticínios, como ovos, peixe, aves, 

legumes, cereais, frutas e sucos, são chamados de parve. 

Na culinária judaica, devem ser kasher não só os alimentos selecionados, mas 

também sua mistura e a maneira como são manuseados e confeccionados. 

Segundo o Prof. Rabkin, a única coisa que define uma comida como “comida 

judaica”, é aquela que tem a possibilidade de ser kasher. Isso significa, por exemplo, 

que o porco não pode ser kasher nunca, pois há um preceito religioso que manda evitá-

lo, expresso na Torá; a carne de boi é permitida, mas só pode ser usada num prato 

confeccionado de maneira kasher. Isso inclui regras na forma de abate do animal, que 

deve ser executada por um shohet – magarefe especializado na forma ritual de abate – e 

certas partes devem ser eliminadas, como tendões, sangue e nervos.  

  Essa profusão de detalhes implica numa tensão constante em casa para evitar a 

mistura de ingredientes em panelas específicas, na tábua de cortar, nos talheres para 

servir os pratos e nas toalhas. Se uma colher mexer uma panela de leite ela é imprópria 

para mexer uma panela de carne. É recomendável o uso de cores diferentes para as 

toalhas para evitar a poluição. As lavagens de ambas as vasilhas deverá ser efetuada em 

recipientes diferentes, e, para serem secadas, utilizar-se-ão panos de prato diferentes.  

Outra informação fornecida pelo mesmo professor é que a participação de um judeu, em 

pelo menos uma parte do processo de preparação do prato, é fundamental para lhe 

conferir um caráter kasher. Se uma mulher goi prepara uma chalá (pão) com 

ingredientes kasher, mas uma mulher judia é que coloca as sementes de papoula por 

cima do pão já assado, o prato é kasher. Se uma panificadora se diz kasher, seria 

recomendado que quem fizesse a massa fosse um judeu; todavia, se o dono da 

panificadora – sendo judeu – acender o forno de manhã, os pães que saírem do forno 

durante todo o dia serão kasher. 



155 

 

 

Todo judeu observante da lei, ao ingerir qualquer alimento, deve fazer uma 

benção (habrachá) obrigatória e específica que varia de acordo com o alimento. 

Entretanto, não é a benção na hora do consumo que o torna kasher, mas antes, a 

observação com relação à mistura de ingredientes e a participação de judeus no 

processo de confecção é que caracterizam um alimento kasher ou não. Não há como 

abençoar um alimento para torná-lo kasher se não tiver sido elaborado de maneira 

kasher.  

Isso é claro, gera uma tensão aos seguidores restritos da lei, em especial, às 

mulheres que, geralmente, são as que preparam a comida. Uma das obrigações da 

mulher judia é servir o marido na mesa de jantar. Ela faz as compras, prepara a comida 

e serve o marido. Entretanto, durante o período menstrual ela é considerada nidá – 

impura. Para manter o caráter kasher na mesa, ela é proibida de servir um saleiro que 

seja ao marido, pois se tocá-lo sem querer, ele também ficará impuro.  

No caso de uma judia convertida por uma instituição ortodoxa, conhecer todas as 

práticas de kasherização é extremamente difícil e requer um alto grau de concentração, 

até que tudo seja feito naturalmente. Para que se possa perceber o grau de dificuldade, 

falaremos um pouco mais, a seguir, desse processo.  

 Nas casas ortodoxas, as panelas, louças e utensílios são guardados e usados 

separadamente para evitar o contágio. Como foi dito acima, a primeira e a mais básica 

das separações é aquela que recomenda o uso de panelas diferentes para o preparo de 

laticínios e de carnes. Todavia, na festa da Páscoa Judaica (Pessach) toda a porcelana e 

prataria cotidiana da casa deverão ser substituídas por aquelas que são reservadas 

exclusivamente para a ocasião. Essa louça de Páscoa fica guardada durante o ano todo e 

só é usada na semana da festividade, quando serão consumidos apenas alimentos que 

não contenham chametz – que fermentem. Em casas onde as pessoas são realmente 

observantes da lei, há dois refrigeradores – um para carnes e outro para laticínios. Se 

por engano da mãe judia, uma vasilha com queijo for colocada na geladeira de carne, 

está comprometida toda a kashrut da casa, e rituais de purificação deverão ser feitos 

para que a paz kasher retorne ao lar. 

 Se uma dona de casa judia ganha uma vasilha que foi usada por uma não-judia, 

ela deverá submetê-la a um processo de kasherização que inclui mergulhá-la em água 

quente algumas vezes, ou deixá-la imersa por algum tempo. Entretanto, ela esbarrará de 

novo nas interdições da lei: uma vasilha de vidro pode ser kasherizada, uma de barro 



156 

 

 

não. Porcelana pode ser kasherizada, madeira não. Na dúvida, perguntam ao rabino da 

congregação.  

 A kashut se inscreve num quadro de representações simbólicas, que é coerente 

com a separação feita pelo Judaísmo entre o sagrado e o profano. Sob a ótica da 

religião, ser judeu é fazer parte de um grupo ou “povo” que foi escolhido por Deus para 

ser santo. Essa santidade é perpetuada enquanto o grupo mantiver seu caráter de 

isolamento e de diferenciação de outros grupos. O judeu se pensa como o “outro” por 

excelência, é aquele que apesar de excluído está próximo. A figura do outro emerge 

sempre de uma ambiguidade que é emblemática de uma interdependência definitiva, 

intransponível, por que o outro é que me faz ser o que eu sou e me permite completar a 

mim mesmo. No fundo, não há um sem o outro. (BENBASSA e ATTIAS, 2002: 20). 

 A pretensão judaica – no sentido de pretender – é que quando um indivíduo 

come um alimento kasher, estará entre judeus, mantendo, portanto, as fronteiras e, 

consequentemente, sua santificação. Comer kasher – como dizem os ortodoxos e 

conservadores, é se “sentir em casa”, é “partilhar uma vida judaica”, e isso é muito 

importante para eles. Por sua vez, ao recusar comida na casa de um não-judeu, 

evidencia a fronteira, a não-mistura, a diferença e a distância que separa o judeu do não 

judeu. Mantendo-se separado, o judeu sustenta seu caráter de santificado, de sagrado em 

relação a outros grupos. 

 No Brasil, nas cidades pesquisadas, a alimentação kasher não é uma 

preocupação constante, e o indivíduo, em geral, se considera judeu por critérios 

subjetivos. No Recife e em Brasília há alguns indivíduos que compram alimentos 

kasher nos grandes centros, como São Paulo, mas apenas para receber uma visita ou 

algo dessa natureza. Outros não comem nada obviamente impuro, como porco ou frutos 

do mar. Outros, ainda, evitam as misturas de carne e leite. Mas o processo de seguir as 

regras de preparação foi observado apenas em um caso de um senhor que converteu a si 

e a toda sua família em Fortaleza, comprou uma Torá e fundou uma sinagoga particular 

em casa. Há que se considerar, também, o fato de que nas três comunidades brasileiras 

pesquisadas, não havia um rabino especialista em kashut que pudesse promover a 

prática, responder a questões e sanar as dúvidas da comunidade. 

 Mas, se para os judeus de nascimento é difícil determinar se um alimento é puro 

ou impuro, se há misturas impuras nos pratos que ele come, imaginemos para aquele 

que, em um processo de conversão se vê envolto no cumprimento de 613 preceitos 

religiosos obrigatórios e, até então, desconhecidos? Como saber se naquele queijo 



157 

 

 

adquirido não se encontra nenhuma partícula de outro alimento que pudesse macular seu 

prato? Será que há substâncias tref naquela bala comprada no supermercado? 

 O que veremos a seguir é uma das modernas formas, de que os judeus 

observantes da lei lançam mão, para conseguirem garantir uma alimentação kasher 

confiável, e como os pretendentes à conversão se saem nessa seara. 

 

4.3.1.1 Commoditização da kashrut 

 Ao falarmos sobre os guias disponíveis para auxiliar o judeu a escolher sua 

alimentação, e inserir esse assunto na problemática antropológica, a perspectiva teórica 

que mais parece corroborar nossas ideias, é o pensamento de John e Jean Comaroff 

(2009); seja pela discussão proposta para se apreender o conceito de identidade, seja 

pela forma de pensar dos autores, que consideram as identidades como uma mercadoria 

carregada de valor econômico, chamando-as de commodities.  

Uma commodity é um bem fungível, ou seja, é equivalente e trocável por outra 

igual, independentemente de quem a produz, como, por exemplo, o petróleo, a resma de 

papel, o leite, o cobre e os imóveis.  

Os Comaroff refletem sobre um fenômeno crescente: a incorporação da 

identidade e a comodificação da cultura, em diversos grupos étnicos ao redor do 

planeta. Por comodificação da cultura, os autores entendem:  

 

A efetiva entrada na esfera do mercado de domínios da existência humana 

que anteriormente escapavam dela, tais como os símbolos identitários de um 

grupo ou uma nação, as crenças religiosas, as práticas tradicionais de cura, os 

rituais, etc. Incorporação da identidade é o processo pelo qual a identidade 

passa a ser reivindicada pelos grupos étnicos com base nos regimes de 

propriedade intelectual. (COMAROFF, 2009:17). 

 

Na verdade, tentaremos fazer um exercício de colocar nossos dados de pesquisa, 

a respeito da kashrut, sob o lume das perspectivas desenvolvidas em relação aos 

processos de identificação e de descontinuidade por elas sofrida, além dos conceitos 

modernos de pertencimento, agenciamento e voluntarismo.  

Considerando que a identidade judaica é entendida – por intelectuais leigos e 

pelo senso comum – como uma identidade étnica e religiosa, nos propomos a 

demonstrar de que forma um indivíduo que não pertence a essa “etnia” pode – por meio 

da análise do percurso de conversão – transformar-se num judeu. Na proposta dos 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Fung%C3%ADvel


158 

 

 

Comaroff, a identidade é concebida, também, por intermédio da aquisição de símbolos 

em um “mercado”, a fim de legitimar essa ou aquela identidade.  

Nessa sessão, limitar-nos-emos a mostrar uma curiosa publicação judaica 

brasileira, onde a autenticação conferida a uma identidade pode ser percebida como 

commoditização da cultura – o Guia BDK. 

 

4.3.1.2 O Guia BDK 

 Os judeus organizaram sua vida em comunidade apoiando-a em três pilares 

“canônicos” – a Torá, o Talmud – código de ética e compilação da Torá oral – e a 

Cabalá – a mística judaica. 

 A primeira obra é dividida em cinco livros que contam a pré-história judaica e 

seus mitos de origem; o êxodo que esse grupo supostamente realizou do Egito até a 

Palestina e as normas e regras de ética que definem a organização social do povo judeu 

como: regras para o casamento, regras de conduta, regras para criar os filhos e regras de 

alimentação. O Judaísmo antigo, na tentativa de manter um caráter diferencial das 

outras tribos, criou regras que impediam ou limitavam o contato com os não-judeus.  

 Como já foi dito, no Brasil, os grupos judaicos estudados não são ortodoxos e 

não seguem uma alimentação kasher. Entretanto, os ortodoxos residentes no País 

constituem um grupo bastante extenso. Várias cidades brasileiras contam com 

comunidades de judeus ortodoxos, inclusive o Recife. 

 Mas o que tudo isso tem a ver com a concepção de identidade proposta pelos 

Comaroff? Como pudemos perceber o tabu alimentar ilustra a diferença entre aqueles 

que são “puros” – judeus – daqueles que são “impuros”– os outros. Certa vez, um 

rabino ortodoxo indagado sobre o porquê de seguir as regras de alimentação, afirmou 

que “se acreditamos em Deus e organizamos nossa vida a partir das orientações dele, 

entendemos que ele assim determinou, então assim será”. Apesar da aparente ausência 

de uma razão prática para as regras de alimentação, devemos considerar que os produtos 

kasher têm um preço alto, bem mais caros que os produtos comuns, e hoje se 

transformaram em commodities, prontas para serem comercializadas.  

 As leis da kashrut preveem coisas aparentemente simples, como não comer 

animais com o casco fendido e que não ruminem, não misturar leite com carne na 

mesma refeição, evitar peixes que não possuam escamas e frutos do mar. Entretanto, 

com o processo de commoditização das identidades, existe uma “venda”, uma 

mercantilização dessa kashrut.  



159 

 

 

A kashrut, como definidora da identidade judaica, é orientada e organizada a 

partir do Beit Din Kashrut, entidade portadora do poder de julgar e condenar 

determinado alimento, por ele não se enquadrar no conceito de pureza ritual. Isso nos 

mostra a mercantilização de símbolos religiosos, que antes não eram regidos pelas leis 

de mercado e que, hoje, “escapam” do controle da cultura e se tornam commodities. 

 

 

4.3.1.3 A supervisão rabínica 

 

 Em 5764 (2004), um grupo de pessoas da comunidade judaica de São Paulo 

pediu ao Rabino Shmuel A. Havlin que montasse uma hasgachá – verificação rabínica, 

para liberar produtos de linha já existentes no mercado, que certamente são kasher, mas 

que não haviam sido verificados quanto à composição e processo de produção, sendo, 

dessa maneira, desconhecidos para o consumidor kasher. O rabino Havlin, juntamente 

com rabinos de S. Paulo, de outros estados do Brasil e de um grupo de empresários, 

iniciou o trabalho.  

Surgiu assim no Brasil a BDK – Beit Din Kashrut - guia utilizado pela 

comunidade judaica mundial como uma garantia da qualidade de alimentos 

supervisionados por um rabino ou rabinato, tornando-os autorizados para consumo de 

acordo com as normas religiosas judaicas. O selo da BDK nas embalagens dos 

alimentos, ou o carimbo nas carnes, significam que o alimento foi verificado e que tem 

a qualidade necessária para atender ao paladar do consumidor kasher.  

 

           

Modelos do selo BDK. 

 

Segundo o próprio guia, a necessidade da formação do grupo se deu, pois:  

 
É de conhecimento geral que, com a moderna industrialização, os alimentos 

produzidos hoje em dia são compostos de milhares de micro e macro 



160 

 

 

elementos. Como exemplo, podemos citar a bolacha que, hoje, não é 

composta apenas de água e farinha e, sim, de vários outros produtos como 

conservantes, pigmentos diversos, aromatizantes, segredos industriais. Por 

isso, faz-se necessário um órgão que esteja sempre atualizando e fiscalizando 

a produção de produtos para que o consumidor tenha sempre a certeza de 

estar adquirindo produtos que estejam de acordo com suas normas. (Guia 

BDK, 2008:13) 

 

A BDK é composta por um rabinato – grupo de rabinos, que tem como função 

principal estudar e analisar cada produto, autorizá-lo ou reprová-lo, conforme as leis 

judaicas. 

A princípio, a publicação orienta os consumidores ortodoxos a utilizarem os 

produtos que constam no próprio guia. Entretanto, existem duas listas diferentes para 

“ortodoxias” diferentes. Na lista verde entram produtos denominados “mehadrim”, ou 

seja, produtos que atendem o mais elevado nível dos rigores das leis da kashrut.  

Já na lista amarela, são disponibilizados produtos que admitem alguma 

leniência, baseando-se nos possekim (legisladores) que as permitem. Explica-se: um 

produto que contenha algum componente considerado proibido, como um conservante, 

por exemplo, mas que sua quantidade no produto final é de apenas 1/61, pela lei, esse 

percentual de “impureza” é considerado nulo. Exceto quando este ingrediente é 

“ma’amid” – elemento que muda o aspecto ou a consistência. Alguns produtos contêm 

leite que não é chalav Israel (leite ordenhado na presença de um supervisor judeu). 

Porém, como a lei brasileira não permite a mistura de leites de outros animais ao leite de 

vaca, o leite é considerado kasher. Assim, os produtos da lista amarela são considerados 

kasher de acordo com os pré-requisitos básicos da lei.  

 

 

4.3.1.4 “Não basta ser aveia, tem que ser Quaker” 

 As hashgachót são as certificadoras de que um produto é kasher, e atuam 

enviando representantes às fábricas para observar o processo de fabricação e, 

posteriormente, homologar ou não um produto. Alguns produtos saem da lista, outros 

saem e retornam e outros mudam de lista, da verde (mais ortodoxa), para a amarela 

(mais leniente). Os processos de fabricação são dinâmicos e desenvolvem produtos mais 

interessantes e atrativos, visando, ao mesmo tempo, a redução dos custos. Esses fatores 

provocam mudanças de insumos ou fornecedores, substituindo por outros com melhores 

resultados ou mais rentáveis. O produto pode ser modificado em sua composição e em 

seu aspecto. 



161 

 

 

 A BDK, assim como muitas outras hashgachot do mundo, visita indústrias 

alimentícias, por iniciativa própria ou quando solicitada. É cobrado um preço das 

empresas aprovadas para que seu nome seja colocado na lista, o que leva a um aumento 

significativo de suas vendas. Entretanto, a tarefa seria economicamente inviável ao 

BDK se tivessem que manter um supervisor rabínico em cada fábrica. Mas, graças aos 

métodos de trabalho das indústrias de hoje, onde existe alto grau de padronização, todas 

as mudanças, na maioria dos caos, podem ser previamente aprovadas. Nesses casos são 

analisados os novos insumos, a formulação do produto, para verificar se continua 

kasher ou se afeta o status kasher dos outros produtos já aprovados. 

 Quando a mudança ocorre sem o conhecimento prévio da BDK, o caso fica mais 

complicado. Nesses casos, é checado o mais rápido possível o novo status kasher do 

alimento e, dependendo do caso, retiram o produto das listas, ou passam-no da verde 

para a amarela. Em relação à fábrica, se ficar constatada a má fé, esta pode perder a 

supervisão kasher. Se não há má fé e não foi quebrada nenhuma norma, esta é apenas 

advertida do ocorrido e, dependendo do caso, volta a produzir como antes para 

continuar kasher. Um exemplo de mudança desse tipo é quando a fábrica passa a 

comprar um insumo com o mesmo nome, mesmo fabricante, porém produzido em outro 

local, onde não é feita a supervisão kasher, ou que fabrica outros produtos não 

aprovados, ou, até mesmo, por produzir o mesmo produto com insumos não kasher. Às 

vezes, passam a comprar um insumo nacional em vez de importado para diminuir os 

custos; o distribuidor é o mesmo, porém, o nacional não é kasher. Outras vezes, pairam 

suspeitas sobre alguma mudança no método de produção de algum insumo, o que 

poderia afetar seu caráter kasher. Esse produto é então colocado em alerta provisório e 

depois esclarecido. Isso pode ocasionar que o produto – que sempre foi kasher – saia ou 

volte à lista. 

 Qual o critério utilizado para descobrir se um ingrediente mudou o seu preparo e 

não pode ser considerado kasher? Segundo o próprio guia: “Temos que conhecer 

quando e quais mudanças afetam a kashrut do produto e quando não. Pedimos ao Todo 

Poderoso que, pelo mérito do público, nos ajude nesta importante missão”. (Guia BDK, 

13: 2008) 

 

 Ao analisarmos a dinâmica da BDK, podemos perceber que os critérios 

utilizados para definir a pureza ou não de um produto também sofrem a influência da 

commoditização ao legitimar sua identidade. Quem vai definir o caráter kasher são os 



162 

 

 

rabinos que, atenta e criteriosamente, se baseiam nas normas religiosas para fazê-lo. 

Todavia, em uma sociedade de consumo, está em jogo, também, o capital investido pela 

fábrica para ter seu produto inserido no guia, e os lucros que a entidade BDK recebe 

pela publicidade e pelo aumento no número de consumidores pagantes por aquele 

produto. Assim, para um judeu observante do guia BDK, não basta ser aveia, tem que 

ser Quaker, pois essa marca possui o carimbo e o selo da BDK, vetando a compra e o 

consumo de outra aveia pelo consumidor kasher
64

. 

 Originalmente, os ingredientes que compõem determinado produto para lhe dar 

um caráter kasher são conhecidos dos consumidores observantes da lei judaica. 

Entretanto, o que está escrito no rótulo do produto não é o bastante aos atentos olhos da 

BDK. As matérias primas são complexas e podem conter outros ingredientes que não 

são revelados, como um conservante, emulsificante e outros. Ainda que o ingrediente 

seja kasher, pode ser fabricado em uma mesma linha de produção ou máquina de outro 

produto não kasher, o que compromete sua kashrut. 

 A liberação de um produto exige alto conhecimento da lei judaica, pois é preciso 

verificar e analisar cada caso especificamente, para atender ao status kasher. Existem 

casos em que o produto, por sua composição e método de produção, aparenta ser kasher 

e não necessita de supervisão rabínica, entretanto há necessidade de verificação para 

garantir que de fato não há problema de kashrut. 

 A título de exemplificação, mostrarei alguns casos que exigem observação 

estrita rabínica e suas consequências. É interessante observar, que as especificações 

como a mistura do vinho com outras frutas, não estão explicitadas no levítico, 

entretanto, o judaísmo rabínico considera essas interdições como legítimas. 

 Óleos refinados ou gordura vegetal podem ser processados em 

equipamentos que também processam gordura animal, comprometendo 

sua kashrut.  

 Na maionese, os ovos podem conter enzimas conservantes e, em alguns 

casos, este conservante não é kasher. 

 Mesmo os aromas ditos “naturais” são compostos por dezenas de 

componentes. Na embalagem consta, por exemplo, “aroma de banana”. 

                                                 
64

 A aveia Quaker é apenas um exemplo de mercantilização de um bem simbólico que é, a priori, kasher, 

e é utilizada aqui por ser uma marca bem conhecida no Brasil. Entretanto, existem outras marcas de 

aveias que são aprovadas pelo BDK, não gerando, por parte do rabinato, nenhum monopólio da aveia pela 

Quaker, e diversificando as possibilidades de escolha dos consumidores.  



163 

 

 

Pode ocorrer que, além da banana em sua composição, existam outros 

elementos não kasher, inclusive de origem animal. 

 Os sucos de frutas ou concentrados podem ser produzidos em máquinas 

que também processam suco de uva, comprometendo a kashrut dos 

demais. 

 O vinagre pode ser de vinho ou processado no mesmo equipamento. 

Whisky pode conter derivados de uva. 

 Goma base, frequentemente usada na composição de doces e balas, pode 

conter ingredientes animais, como gelatina. 

 Amêndoas confeitadas também podem conter gelatina (produto animal). 

 Os pães da padaria podem conter banha de porco, ou serem assados nos 

mesmo fornos utilizados para pães que contém carnes ou queijos. 

Partindo da premissa de que em muitos lugares a “sobrevivência cultural” tem 

dado forma a uma sobrevivência por meio da cultura, Jean e John Comaroff afirmam 

que no mercado, os grupos étnicos podem forjar novos padrões de sociabilidade, 

reanimar a subjetividade cultural e reforçar a autoconsciência coletiva. Isso ocorre, de 

acordo com eles, porque muitas vezes a versão “commodificada” de artefatos e práticas 

culturais torna-se a versão comumente reconhecida como “autêntica”. A busca por uma 

religião e uma cultura “autênticas” é recorrente na fala dos convertidos, pois a 

autenticidade lhes garante o reconhecimento por parte das instâncias competentes do 

grupo. 

A noção de etnicidade é percebida pelos Commarof como um repertório amplo e 

instável de sinais culturais, que servem de alicerce para as relações a serem construídas 

e comunicadas. Com base no preceito de que, ao mesmo tempo em que a etnicidade 

passa a ser construída e explorada, sob a influência das ideologias neoliberais, o 

comércio excede a mera venda de bens e serviços, os autores consideram que em um 

contexto mais amplo, da mesma forma que as mercadorias estão se tornando 

explicitamente culturais, a cultura está sendo comodificada. (COMAROFF, 2009) 

O crescente comércio do que esses autores chamam de “etno-ancestralidade” 

aponta na direção de uma política identitária, pois ele evidencia a simultaneidade da 

biologia e da autoatribuição, nas maneiras como a identidade cultural passa a ser 

experimentada e negociada, nas esferas políticas do mundo contemporâneo.  



164 

 

 

Para finalizar esta sessão referente à Kashrut, acreditamos que o caso da 

fundação e da legitimação da BDK no Brasil revela um processo de commoditização. 

Ele pode ser percebido por meio de quatro das sete dimensões do identity business, 

apontadas pelos Comaroff como características do período em que vivemos, e mudança 

em como percebemos a construção dos processos identitários. São elas: 1) os processos 

de pertencimento – A BDK é uma entidade judaica que lança mão do discurso bíblico 

para a formação dos 2) processos de “etnogênese” para legitimar-se criando assim 3) o 

estabelecimento de “etnoeconomias” corporativas envolvendo 4) a criação de uma 

corporação comercial étnica, que começou com uma reivindicação do grupo (no caso a 

homologação dos produtos kasher) (COMAROFF, 2009). Essa estrutura agrega regimes 

de propriedade intelectual, tendo em vista que seus produtos e práticas culturais 

comodificadas rendem benefícios para eles próprios. 

 

4.3.2 Roupas Shatnez 

Mantendo seu caráter de diferenciação, o Judaísmo apregoa que, não só os 

indivíduos e seus alimentos devem ser santificados, mas também seu vestuário. Assim 

como é proibido comer uma mistura de leite e carne, a Torá também proíbe usar roupas 

de lã e linho ao mesmo tempo. É o chamado shatnez (mistura). 

As regras contra estas misturas são reminiscências das roupas usadas pelos 

sacerdotes do antigo templo judeu. Essas combinações foram consideradas santas e ou 

foram confiscadas a um santuário.  Observa-se ainda que o linho é produto de uma 

economia agrícola ribeirinha, como a do Vale do Nilo, enquanto a lã é um produto de 

um deserto, da economia pastoral, como o das tribos hebraicas; isso seria negativo, pois 

misturaria simbolicamente “carrascos” e “vítimas”: o Egito e os hebreus
65

.  

O Talmud afirma que um manto de lã pode ser usado sobre uma veste de linho, 

ou vice-versa, mas não pode ser amarrado ou costurado. Shatnez só é proibida quando 

usada como uma roupa comum, para a proteção ou benefício do corpo, ou por seu 

calor, mas não se carregada nas costas como um fardo ou como mercadoria. São 

também permitidos solas de feltro com saltos, porque eles são duros e não aquecem os 

pés
66

. Em tempos posteriores rabinos liberalizaram a lei, e, por exemplo, 

permitiu shatnez para ser usado em chapéus rígidos. Almofadas, travesseiros e tapeçaria 

                                                 
65

 MAIMONIDES: mishnê torah, Kilayim, X. 
66

 Talmud, tratado Betzah, 15 a. 



165 

 

 

com que o corpo nu não está em contato não estão sob a proibição,  e estando deitado, o 

shatnez é tecnicamente permitido
67

. 

O problema é que roupas “100% lã” ainda podem conter até 5% de outros 

materiais. Além disso, as etiquetas, com frequência, descrevem apenas a parte externa 

da roupa, ignorando bordados e fios ornamentais. Ao judeu observante é necessário 

checar seus ternos, saias, casacos de lã e calças. Para isso, as congregações ortodoxas 

possuem um laboratório de shatnez para descobrir se uma roupa adquirida está em 

conformidade com as leis de pureza ritual. 

Um laboratório de shatnez é onde testadores tiram amostras adequadas de uma 

roupa (sem estragar a peça) e as examinam sob um microscópio para identificar as 

fibras. As grandes comunidades judaicas ortodoxas possuem este tipo de laboratório, 

disponibilizando o serviço aos participantes. Esses laboratórios também recebem e 

enviam roupas pelo correio, e a única vez que soubemos de um informante que utilizou 

esse serviço foi um convertido que despachava suas roupas para São Paulo, a um custo 

relativamente alto. 

Na maioria dos casos, uma roupa que contenha shatnez pode ser consertada no 

laboratório, por um preço relativamente baixo. É um pequeno trabalho de costura. 

Existe o caso, porém, em que a operação não pode ser feita (a retirada de um bordado, 

por exemplo) implicando na devolução do produto à loja. 

Como a observação de informantes que enviam suas roupas para verificação de 

shatnez não é sustentada empiricamente nessa pesquisa, limitamo-nos a descrever essa 

prescrição, com o intuito de, apenas, enriquecer o argumento sobre a separação entre 

espécies que o indivíduo neófito ao Judaísmo é obrigado a saber, quando não a praticar. 

Mais alguns detalhes sobre o shatnez a título de informação: 

 As regras de shatnez também se aplicam a roupas emprestadas ou alugadas – 

como um smoking. 

 Usar, simultaneamente, uma peça de linho e outra de lã é permitido, o que é 

proibido é que na tecelagem haja a mistura de fios. 

 É o uso que é proibido – possuir shatnez não é problema. 

                                                 
67

 Sefer há-chinuch, seção “ki tetze”, nº 571. 



166 

 

 

 Não há necessidade de se preocupar com lã de camelo, angorá, cashmere, alpaca 

ou vicunha. Para fins de shatnez, lã refere-se apenas a lã de ovelha ou carneiro. 

 

4.3.3 A marca no corpo: o Brit Milá 

 Uma das partes mais importantes para aquele indivíduo do sexo masculino, que 

busca a conversão religiosa, é o ato da circuncisão. A circuncisão se refere à remoção 

do prepúcio, realizada no indivíduo ainda bebê. Os muçulmanos também seguem essa 

prática, mas o ritual acontece quando o indivíduo faz treze anos. 

 Preceito religioso que estabelece o pacto divino com os judeus, a circuncisão 

ritual teve seu início com Abraão, que teria se circuncidado sozinho e com a idade de 90 

anos (Lech lechá – Gênesis 17:1). Desde então, para marcar a aliança com Deus, os 

judeus circuncidam seus filhos no oitavo dia depois do nascimento. A cerimônia é 

chamada Brit Milá e é realizada normalmente na casa do bebê.  

 Quem realiza a circuncisão é um Mohel. Se o pai da criança ou o rabino 

possuem habilidade para a realização da prática, ou são médicos ou enfermeiros, 

poderão dispensar esse profissional. Em algumas sinagogas liberais norte-americanas e 

canadenses é admitido que mulheres realizem a circuncisão nos bebês, na função de 

mohel. 

 A cerimônia de Brit Milá é bastante festiva e é aberta a toda a comunidade, 

apesar de ser necessário que se tenha um laço de amizade com a família do bebê e um 

convite. A cerimônia em si é bastante simples: a mãe entrega o bebê nas mãos dos 

Kvater – um casal que carrega a criança até o lugar em que receberá a circuncisão. 

Depositam a criança nas mãos do padrinho (Sandak) e então o Mohel se aproxima com 

um instrumento semelhante a um bisturi. Realiza a benção específica ao momento e, 

repetindo o pacto de Abraão com Deus, extirpa o prepúcio do bebê. 

 Tivemos oportunidade de acompanha um Brit Milá no Brasil; é uma experiência 

por deveras marcante, envolvendo sangue, choro intenso do bebê e da mãe. Depois da 

cerimônia religiosa é servido um almoço festivo, onde os judeus comemoram a chegada 

de mais um israelita à congregação, comendo, bebendo e dançando. 



167 

 

 

 Em Montreal, pudemos presenciar um ritual que acontece na véspera do Brit 

Milá. Na casa de um jovem casal, estava sendo realizada uma vigília, durante toda a 

noite, em homenagem ao Brit Milá de seu filho que aconteceria na manhã seguinte. A 

família era Hassidim. 

 A casa era grande e bastante suntuosa, com tapetes, cortinas, móveis laqueados e 

obras de arte. Havia crianças brincando na sala e alpendre – todos com as vestes 

tradicionais dos Hassidim e seus cachinhos ao lado da cabeça. Apenas meninos, 

nenhuma menina. Na entrada da casa – que estava aberta – era possível ver um corredor 

que se dirigia para outra peça, provavelmente outra sala, onde estariam as mulheres.  

 Quanto aos homens, eram em número aproximado de quarenta. Estavam 

sentados em uma enorme mesa de jantar e possuíam as mais variadas idades. Todos 

usavam chapéu preto e barba. Foram extremamente simpáticos, nos recebendo de forma 

generosa e tranquila; salvo as crianças mais jovens, que estranharam nossa presença. 

 A vigília não se parece com uma vigília nos moldes cristãos. Estas preveem uma 

noite toda de orações para uma causa específica como a recuperação de um doente, por 

exemplo. O tipo de vigília Hassidim mais parecia uma recepção. Havia vários tipos de 

bebida na mesa: whisky, cerveja, vinho, refrigerantes e muitas frutas e comidas – tudo, 

evidentemente, kasher: bolinhos fritos, tortas salgadas, pães, carnes frias e castanhas. 

Havia também um grande bolo de chocolate, já cortado.  

 Todo o serviço na mesa era realizado pelo dono da casa e pelos filhos maiores – 

nenhuma mulher apareceu no recinto dos homens. As conversas eram em hebraico, e 

assim que perceberam nossa presença, passaram a falar em inglês – raramente os judeus 

de Montreal se comunicam em francês. As conversas giravam em torno de assuntos 

variados, desde o Brit Milá do garoto, até negócios e política israelense.  

 É um tanto embaraçoso ao antropólogo esse tipo de trabalho de campo em uma 

recepção, pois o fato de serem todos desconhecidos e ortodoxos, com seus costumes e 

vestimentas, cria uma espécie de constrangimento, que foi amenizado pela gentileza do 

grupo e pela presença do professor, que já nos conhecia, e nos possibilitou a entrada 

naquele “ritual”.  



168 

 

 

 Apesar de a circuncisão ser uma condição sine quoi non para o estabelecimento 

da identidade judaica, muitos especialistas – em especial nos EUA e em Israel – se 

posicionam contra essa prática. Os argumentos desses militantes se baseiam no direito 

que as pessoas – no caso, os bebês – têm de resguardar sua integridade física até que 

seus corpos pertençam apenas a eles.  

Segundo esse grupo
68

, cada pessoa deve ter o direito de tomar uma decisão sobre 

a remoção ou alteração de qualquer parte saudável e com funcionamento normal do 

corpo, apenas quando ela é suficientemente informada sobre isso e quando possui maior 

capacidade de compreensão e escolha. Eles dizem literalmente que: “Defendemos a 

preservação das partes saudáveis do corpo com funcionamento normal para todos os 

bebês e crianças, homens e mulheres, independentemente da cultura, religião e crenças 

pessoais dos pais ou de outros adultos”. (www.jewishcircumcision.org). 

 Essa organização não é a única que defende o fim da circuncisão ritual para 

crianças judias, pois isso sugere uma prática “primitiva” e que seria absolutamente 

desnecessária hoje em dia, além de destoar do caráter secular e moderno que é atribuído 

a certos setores do Judaísmo. 

O Centro de Judeus contra a Circuncisão dirige-se aos judeus que avaliam uma 

ideia, não apenas com base em sua conformidade com a Torá, mas também à luz de seu 

contrato com a razão e a experiência. Para aqueles judeus que decidirem contra a 

circuncisão, existe mais de uma dúzia de rabinos que levarão uma cerimônia de boas-

vindas alternativa para bebês, chamada de Brit Shalom
69

.  

Leonard B. Glick (2006) apresenta alguns argumentos contra a prática da 

circuncisão em bebês, como aquele que diz que os judeus circuncidam seus bebês, antes 

por conformidade cultural que por motivos religiosos. Outra defesa dele, é que qualquer 

criança que nasce de mãe judia é um judeu, sendo circuncidado ou não (GLICK, 

2006:14). Ele também acredita que não é ético contra a criança submetê-la a essa 

prática. Alguns argumentam, ainda, que homens judeus adultos possuem a sensação de 

corpo mutilado, perda de prazer sexual e algum tipo de repressão emocional. 

                                                 
68

 www.jewishcircuncision.org. (acesso em novembro/2013). 
69

 Seria apenas uma festa de boas vindas à criança e uma benção.  

http://www.jewishcircumcision.org/
http://www.jewishcircuncision.org/


169 

 

 

Sobre os argumentos psicológicos do trauma da circuncisão, o livro de Ronald 

Goldman (2011) instiga nossa reflexão. O autor argumenta que: “Queremos que os 

judeus saibam que neste país (USA) e no exterior, alguns judeus não circuncidam seus 

filhos. Circuncisão é uma escolha, e agora que sabemos dos graves danos causados pela 

circuncisão, há fortes razões para renunciar a isso”. (GOLDMAN, 2011:20) 

Ele também afirma que os problemas psicológicos de longo prazo, relacionados 

com a circuncisão, têm sido documentados em relatórios clínicos e pesquisas com 

homens que se submeteram a essa prática: 

 

Alguns homens circuncidados que entendem a circuncisão se ressentem de 

que tenham sido circuncidados. Ansiedades sexuais, redução da expressão 

emocional, baixa auto-estima, prevenção de intimidade e depressão também 

são relatados. Alguns médicos que estão conscientes do dano – a maioria dos 

médicos americanos não é, recusam-se a realizar circuncisões por razões 

éticas. Basear-se em supostas autoridades não é suficiente, porque eles 

podem ter conflitos pessoais, religiosos, financeiros e políticos de interesse. 

(GOLDMAN, 2011: 35). 

 

 Argumentar contra uma prática, instaurada e legitimada, como a circuncisão dos 

meninos judeus, é uma seara arriscada. Qualquer fala que se faça sobre o Judaísmo e 

suas práticas, geralmente provoca a ira e a indignação de judeus do mundo todo, em 

especial, de Israel, e aquele que se levanta contra preceitos como a circuncisão, o 

holocausto da segunda Guerra e a noção de Povo judeu, é sumariamente execrado da 

congregação – se for judeu. Caso não seja judeu, é logo taxado de antissemita. Assim, 

estudos psicológicos e/ou antropológicos, normalmente esbarram nesse mote. 

 O Conselho da Europa, fundando em 1949, promoveu resoluções sobre os 

direitos humanos, ao considerar crime à criança a mutilação de órgãos genitais. Dias 

depois, o ministério das Relações Internacionais de Israel comunicou, em nota, que a 

resolução “promove o ódio e as tendências racistas e antissemitas” (citado em 

GOLDMAN, 2011:50).  

 Pode-se questionar uma prática sem questionar um povo? Pode-se questionar a 

aplicação do conceito de povo a um grupo que apenas realiza práticas culturais comuns? 

O fato é que radicais judeus chamam de antissemitas aqueles que são contra a prática da 

circuncisão e contra a noção de povo. 

 Embora a questão da circuncisão possa deixar alguns judeus em situação 

desconfortável, o silêncio geral em torno dessa prática pode gerar conflitos intelectuais, 

emocionais, éticos e espirituais sobre a prática (GOLDMAN, 2011:38). Algumas mães 



170 

 

 

revelam grande angústia ao ter que assistir a circuncisão de seus filhos. Lídia, uma mãe 

judia de 70 anos afirmou, em entrevista, que na época da circuncisão de seus filhos “eu 

botava era pra chorar” (Lídia, dados de entrevista). Informações recentes apoiam seus 

sentimentos. Estudos mostram que as crianças experimentam dor e trauma significativos 

durante e após a circuncisão (falta de choro indica retirada e trauma induzido), e 

mudanças comportamentais e neurológicas em recém-nascidos têm sido observadas. 

(GLICK, 2006:28). 

 Independente da celeuma sobre o assunto, a circuncisão continua sendo uma 

prática e não nos cabe reiterar ou refutar esses argumentos. Para aquele que se converte, 

a circuncisão é realizada alguns meses antes do processo formal de conversão, momento 

em que terá que se submeter ao ritual do Hatafat Dan Brit. 

 

4.3.3.1 Hatafat Dan Brit 

 Tão importante como o banho ritual e o aprendizado das leis judaicas, a 

circuncisão é uma prática que, em hipótese alguma, pode ser substituída ou omitida 

aquele que deseja engrossar as fileiras do Judaísmo.  

 Em conversas informais, durante as pesquisas em Fortaleza, decidimos inserir 

alguns questionamentos aos homens sobre essa prática. Percebemos que o ato da 

circuncisão, em geral, é representado como uma obrigação religiosa, uma prática 

milenar que deve ser executada, pois justifica a escolha pela conversão, e minimiza os 

problemas e as tensões com a instituição que por sua vez, exige a cirurgia. 

 Alguns homens evidenciam muito o aspecto da higiene após a circuncisão, assim 

como os mais velhos atribuem um sinal de pureza ao lar e de respeito à mulher judia a 

extirpação do prepúcio. Todavia, percebemos e relatamos também que alguns homens 

ficam insatisfeitos e relatam consequências físicas, sexuais e psicológicas de grande 

alcance da circuncisão, em parte porque o prepúcio tem funções significativas, sejam 

elas fisiológicas, psicológicas ou sexuais.  

O certo é que alguns judeus não se ressentem, pois nem se lembram de quando 

fizeram e já outros, que fizeram com uma idade um pouco mais avançada (seis anos), 

disseram que se lembram da dor e, da convalescência dolorosa e, em hipótese alguma, 

fariam isso com seus filhos meninos. 



171 

 

 

 Quanto aqueles que se converteram ao Judaísmo, há uma recorrência na 

narração do percurso. Os convertidos, quando ainda no processo de identificação ao 

Judaísmo, se deslumbram com a profusão de símbolos e costumes que a religião evoca. 

Quando decidem partir para o processo formal da conversão, alguns atropelam certas 

fases do processo, outros realizam todo tipo de leitura indicado, e ainda outros, voltam-

se mais para os aspectos políticos de Israel; todos procurando seguir as orientações que 

cada comunidade e cada rabino que lhes passa. 

 Todavia, os homens que se identificam com o Judaísmo, às vezes sem nem 

terem ainda estabelecido o contato com o rabino, já fazem a circuncisão por si mesmos. 

Procuram um médico e pagam para realizar a retirada do prepúcio. A fala de um 

entrevistado é exemplar para descrever esse processo e ilustrar o grau de investimento 

pessoal que aquele que busca a conversão é capaz de acionar na modernidade – por ser 

livre e autônomo – para buscar o pertencimento e o reconhecimento de uma religião 

normativa como o Judaísmo.  

A fala de um entrevistado descreve uma conversa que teve com sua mãe 

(católica), que acompanhava seu processo de estudos sobre o Judaísmo e, nesse dia, ele 

foi avisá-la que iria se circuncidar: 

Meu filho, se você se sente judeu, seja judeu! Eu falei mãe, não é bem assim 

não. Ela falou: “o que você vai fazer agora?” eu falei: “eu vou ser 

circuncidado”. “Tá doido!?” ela exclamou! Ela disse: “não, mas que absurdo 

é esse?” Você não precisa disso!Ela disse: “você não precisa disso, quando 

você era menininho eu passei remédio no seu pintinho e tal, pra não colar e 

tal”. Eu disse: “Eu vou ser circuncidado”! Por quê? Porque eu acho que tem 

que ser assim
70

! Ai fui lá, fui ao médico e ele disse “não, você não precisa 

não, você não tem excesso de prepúcio”. Eu disse: pois é, mas eu quero. Se o 

senhor não fizer vou achar alguém que faça. Ele fez e na hora dele me 

circuncidar, depois da cirurgia, que é feita com anestesia local né, ele me 

perguntou assim: “por que você falava aquelas palavras esquisitas”? Eu disse: 

“por que eu tinha que falar”! Bom, eu já sabia fazer a habrachá, fiz sem ter 

expectativa nenhuma, mas fiz enquanto eu era circuncidado eu fiz todas as 

habrarot da circuncisão, como se eu fosse morrer. Bom, ai fui circuncidado 

e continuei a levar a vida. (Daniel, 35 anos – notas de entrevista) 

 

 Essa entrevista, e a maneira como o informante relata seu percurso, revela a 

autonomia total do sujeito em mudar sua história de vida, seu passado, em busca de um 

passado mais antigo que remontaria à expulsão dos judeus da Península Ibérica. Ele 

procurou insistentemente o Judaísmo e se submeteu a um alto grau de estudos sobre o 

                                                 
70

 Os grifos são meus. 



172 

 

 

tema, se sentindo obrigado a seguir a Lei Judaica antes mesmo de “ser judeu”. Quando 

ele diz: “por que eu acho que tem que ser assim”; “por que eu tinha que falar” e “como 

se eu fosse morrer”, ele se sente pertencendo a uma religião transcendente, mística e 

altamente normativa. Ele aceita o jugo e as imposições da instituição para ter, enfim, o 

reconhecimento de seus pares. Ele já é judeu, mas é preciso que os demais o 

reconheçam como tal.  

 Quando indagado sobre as diferenças sexuais pós-circuncisão, ele disse que, 

apesar de ter feito a cirurgia com 23 anos, ainda não tinha tido nenhum experiência 

sexual. Mas ele fala com uma nota de mágoa sobre a prática da masturbação e nas 

diferenças fisiológicas encontradas: “é muito estranho no começo, há um pouco de dor, 

é como se desse uns choques (sic) e diminui um pouco a sensibilidade”. Outro 

convertido, do Recife, disse que se sentia muito mais “limpo” depois da prática. 

 Um terceiro informante se identificou com o Judaísmo quando ouviu um 

programa de rádio na época da Guerra do Yom Kipur. Ele ouvia rádio no interior do 

Nordeste e quando falaram de Israel “deu uma coisa em mim (sic) e comecei a me 

interessar pelo Judaísmo”. Anos depois se tornou militar, mudou-se para Fortaleza e 

depois para Brasília, onde, finalmente, realizou sua conversão e circuncisão. Hoje, ele é 

um judeu bastante religioso e disse que a circuncisão para ele não foi nada diante da 

possibilidade de se tornar “realmente um judeu”.  

 Mas, se a alma está sendo saciada pelo agenciamento do indivíduo e pelo seu 

voluntarismo em se tornar judeu, a questão da circuncisão ritual, às vezes, esbarra em 

limitações físicas.  

Bartolomeu (29) se achava descendente de judeus convertidos ao Cristianismo 

desde a colonização e procurou um rabino para tentar realizar o retorno ao Judaísmo. O 

rabino recusou seu pedido de retorno e ofereceu-lhe a conversão, desde que estudasse 

um pouco mais e se preparasse para os rituais. Antes de começar as leituras e, ávido por 

“se tornar judeu de verdade”, procurou um médico decidido a fazer a circuncisão.  

Por ocasião da entrevista, ele já tinha realizado a cirurgia, era pai de duas 

garotinhas e já estava nas leituras rabínicas para a realização do ritual do giyyur. 

Acontece que Bartolomeu sofreu um processo de quelóide, durante a cicatrização da 

cirurgia, praticamente deformando seu pênis. Ele se sentia muito mal com isso e 

reclamava de dores nas relações sexuais e da perda de sensibilidade. 

Outro rapaz cristão, nascido em São Paulo, e que não se importava com religião 

e nem com rituais, apaixonou-se por uma moça judia e resolveu se casar. Submeteu-se à 



173 

 

 

circuncisão, casou-se com pompa e circunstância, e disse que a circuncisão não tinha 

sido “uma boa”. Um ano depois do casamento, o casal se divorciou e ele se afastou do 

Judaísmo. 

O fato é que o indivíduo realiza a circuncisão com um médico, alguns meses 

antes do processo final da conversão, para facilitar a cicatrização. No dia do ritual da 

conversão, ele se submeterá a uma sabatina dos rabinos e notáveis da congregação 

(geralmente três) e depois realizará a cerimônia de Hatafat Dam Brit.  

Essa cerimônia consiste em retirar com uma agulha – ou ponta de bisturi – uma 

gota de sangue do pênis do candidato, recolhê-la num pedaço de gaze e abençoá-la 

pelos rabinos que estão ali na mesma sala. Segundo um informante: 

 

Olha, quando a gente estuda, a gente lê que é uma picada de agulha e uma 

gota de sangue e tudo bem. Cara, eu não sei se eu estava nervoso e não tinha 

sangue, o fato é que o rabino picotou meu p...! Meu irmão, ele deve ter dado 

umas quinze furadas e não saía sangue, uma coisa de louco! Sim, doeu um 

pouco!(sic). (Daniel, 35 anos). 

 

Independente do fato de a circuncisão ser questionada por alguns judeus na 

contemporaneidade, como emblema de pertencimento e de identificação ao Judaísmo, 

ela ainda é a regra. Muito dessa legislação e obrigatoriedade é imposta pela Lei Judaica 

bíblica, mas há também aqueles judeus mais liberais nos EUA e Canadá que não se 

afinam com essa proposta e preferem acreditar que o Judaísmo é outra coisa, além dessa 

prática cultural.  

Do ponto de vista religioso, a circuncisão é uma prática necessária e legítima, 

que estabelece o pacto entre Deus e os judeus. Para o ingresso de novatos na religião, o 

pacto deve ser firmado na carne, como o foi com os patriarcas Abraão, Itzak e Yakov, e 

uma das normas que as instituições, mesmo as mais laicas e seculares, exigem de seus 

pretendentes à conversão, é que realizem o ritual para ingressarem no “Povo Judeu”, 

mesmo que esse grupo não participe da religião.  

 

4.3.4 O Shabat 

 O principal preceito bíblico judeu, e que está no Decálogo, é o de guardar o 

shabat e os dias sagrados de festas. A observação do shabat é mais importante que 

vários outros preceitos e só pode ser burlada ou negligenciada para salvar uma vida.  



174 

 

 

 Conforme descrevemos no item 2, participamos cotidianamente do serviço 

religioso de Shabat em todas as comunidades estudadas e percebemos que a prática 

religiosa é fundamental para o estabelecimento daquilo que chamam de Judaísmo.  

 Com exceção de Recife, onde, por ocasião do início da pesquisa, não praticavam 

semanalmente o ritual do shabat, todas as outras comunidades seguem esse preceito de 

forma regular e ininterrupta. Em Fortaleza presenciamos um kabalat shabat na véspera 

do Natal, o que mostra que os participantes não viajaram e nem aproveitaram o feriado 

cristão para outro tipo de lazer. 

 O shabat é o princípio fundamental do Judaísmo. Simboliza sua verdade 

primordial: a existência de um Deus criador. E é, por meio de sua celebração, que o 

criador se revela. Observar o shabat, cessar todo trabalho ao se aproximar a noite de 

sexta-feira, é exprimir publicamente que Deus criou o universo do nada, que seu espírito 

domina a matéria, que é o dono da força de trabalho, da saúde e de toda a vida (WEILL, 

1972:63). Segundo esse mesmo rabino: 

O shabat é não somente uma homenagem ao Deus criador do mundo, como é 

também homenagem ao Deus libertador (Deuteronômio 5, 12-15). Livre dos 

seus deveres cotidianos durante o dia do Shabat, o israelita se eleva acima de 

seu trabalho, da monotonia de seus deveres profissionais, de suas 

preocupações, e até de seus sofrimentos, para chegar ao grau de um ser 

verdadeiramente livre, rodeado de sua esposa e de seus filhos, deleitando-se 

na paz majestosa do Shabat, na doce alegria da vida familiar. (WEILL, 1972: 

65) 

 Essa é uma interpretação rabínica importante para os judeus ortodoxos, que 

seguem à risca as interdições do shabat. Empiricamente, a situação entre os 

entrevistados e as comunidades pesquisadas não é bem assim.  

 O conceito do shabat é um dos mais difíceis de compreender por um não judeu, 

de formação cristã. Simplesmente porque não há um correspondente cristão para ele. O 

máximo que poderia ser comparado seria com a imagem de Cristo como o messias, mas 

mesmo assim a comparação seria espúria. O cristianismo santifica a figura do Cristo e o 

que ele significou para a humanidade como salvador dos pecados. Os judeus santificam 

o tempo, ao celebrarem o shabat. 

 Ao interromperem todo o trabalho produtivo que realizam durante a semana, 

não significa que estejam terminando o serviço, mas, ao contrário, reconhecendo que 



175 

 

 

Deus, como entidade superior, proverá o sustento na semana seguinte. O dia do shabat 

é, portanto, o dia em que o espírito cansado se encontra com seu criador e legitima a fé 

em Deus. Significa também uma aproximação do homem com Deus, pois, segundo o 

mandamento divino de “Seja santo, pois eu sou Santo”, os judeus são orientados a 

seguirem o que Deus fez. E como Deus criou o céu e a terra em seis dias e no sétimo dia 

descansou, estipulou-se o sétimo dia como o dia de descanso judaico.  

Existem várias interdições prescritas na Torá e nos tratados rabínicos que 

determinam quais tipos de atividades não deverão ser realizadas. O número desses 

trabalhos chega a 39. Estão fixados pela Lei Oral, que acompanha a Lei Escrita 

(Pentateuco) (HESCHEL, 2000:25). Entre os judeus liberais e reformistas observados, 

praticamente nenhum segue as prescrições da Lei com relação ao shabat. 

Alguns conhecem as interdições, e é comum fazerem piadas e chistes com elas. 

Por exemplo, é expressamente proibido tocar em dinheiro durante o shabat. Todavia, 

nos campos de pesquisa, em certos serviços religiosos de shabat, convites para o 

próximo jantar beneficente eram negociados depois do final do serviço. Outras 

observações, como por exemplo, não fazer fogo, não fumar ou não se deslocar de carro 

para lugares distantes da sinagoga, eram motivo de chacota por parte dos participantes. 

Apenas em Montreal, convivemos com um judeu que era praticante e seguia 

todas as determinações do shabat: vestia-se de forma diferenciada, ia à sinagoga, 

voltava e jantava com toda a família, comia alimentos kasher e fazia o acendimento das 

velas. 

Com os convertidos a situação é diferente: eles são muito mais preocupados com 

os aspectos religiosos do que os judeus de nascimento. Em Fortaleza, havia uma judia 

convertida que deixava a comida de sexta e sábado pronta para não ter que fazer fogo 

em sua casa antes do final do dia de sábado. Outra, sempre fazia acendimento de velas 

no shabat.  

A responsabilidade de acender as velas recai sobre a dona da casa, porque as 

luzes do shabat e dos dias de festa simbolizam serenidade e alegria; e a dona de casa é a 

pessoa mais indicada para encher o lar de luz e felicidade. (HIRSH, apud SHWARTZ, 

1972:73). 



176 

 

 

O acendimento de duas velas significa “lembrar e perpetuar” a tradição judaica, 

e estas devem ser acesas pelo menos 20 minutos antes do pôr do sol. Uma de nossas 

primeiras observações, sobre a diferença de tratamento dado aos convertidos, foi que 

durante todos os anos de pesquisa, nunca pudemos observar uma judia convertida ser 

chamada para fazer o acendimento das velas na sinagoga. Essa honra sempre é daquela 

mulher mais velha e mais “autêntica” que estiver no recinto. 

Em Brasília, havia alguns rapazes em vias de conversão que se recusavam a 

andar nas calçadas das quadras da cidade, pois em várias delas havia luzes 

fotossensíveis que acendem pelo movimento das pessoas que passam em frente aos 

prédios. Dois deles caminhavam pelas ruas, para não serem responsáveis por “acender 

fogo” no shabat. 

Nas três comunidades brasileiras pesquisadas, eram as convertidas que se 

lembravam de levar o pão (chalá) para a santificação do shabat, junto com um copo de 

vinho
71

. Enfim, são aqueles que, pela necessidade de reconhecimento, trazem para si a 

responsabilidade de guardiães da fé judaica. A busca de pertencimento desses 

indivíduos se dá por meio da observância dos aspectos religiosos e legislativos da lei 

judaica. Como sua situação identitária é periclitante, necessitam se firmarem na religião 

como um pilar que sustentaria sua presença no grupo, a fim de garantirem seu 

reconhecimento. 

Mas, como se dá esse reconhecimento? De que forma podemos acompanhar o 

reconhecimento das instituições para com esses indivíduos?  

4.4 O Reconhecimento 

O reconhecimento na língua portuguesa, assim como na língua alemã, tem várias 

conotações. Pode-se reconhecer uma pessoa na rua que fazia muito tempo que não via e 

está envelhecido; ser chamado na polícia para reconhecer uma vítima de assassinato, 

ou, reconhecer o assassino se você for uma testemunha. Pode-se reconhecer que estava 

errado numa discussão (admitir). Pode-se reconhecer o bem que uma pessoa fez a você 

(gratidão), e pode-se reconhecer a existência de uma minoria social (no sentido de 

conceder algo a). A discussão sobre reconhecimento a que se propõe esta tese é neste 

último sentido. 

                                                 
71

 A descrição detalhada de um serviço de kabalat shabat encontra-se no item 2. 



177 

 

 

MEINTEL (1993:01) chama a atenção para o fato de que a noção de 

reconhecimento é frequentemente apresentada em termos de direitos de identidades 

coletivas. Entretanto, essa abordagem pode acarretar prejuízos individuais aos 

participantes da coletividade, dado o caráter essencialista das concepções de identidade. 

Ela mostra, em pesquisas realizadas, que ao estudar as identidades, a multifocalidade de 

representações é uma recorrência entre os entrevistados.  

 Essa recorrência é observada também nos entrevistados para essa pesquisa, que 

frequentemente utilizam várias categorias identitárias, que podem ser acionadas em 

distintos momentos da interação, e se sintetizam e se sobrepõem em identidades 

individualizadas como: “judeu laico”, “judeu de nascimento”, “judeu convertido”, 

“judeu cultural”, “judeu observante”, “judeu sefaradi”, “judeu askenazi” sem também 

excluir uma ou outra. Meintel cita Gallissot para propor, diante dessa diversidade de 

enunciados, a categoria identificação em vez de identidade (Callissot 1987, apud 

Meintel, 1993: p. 5). 

 Conceber o reconhecimento como direito de minorias define uma fronteira entre 

injustiçados e privilegiados, como veremos, a seguir, na forma prática em que essa ideia 

tem se configurado no Brasil. 

 

4.4.1 A subjetividade do reconhecimento  

 

 O Brasil é um país de privilégios e não de direitos. Num país onde a democracia 

é fraca e as oligarquias detêm o controle do Estado, os privilégios são concedidos pelos 

“donos” do poder, desde tempos imemoriais.  

 No período da escravidão, alguns escravos conseguiam, depois de vários anos, 

juntar algumas moedas e comprar sua Carta de Alforria – documento que lhes 

“concedia” a liberdade. Todavia, essa liberdade era relativa. Às vezes o escravo pagava 

a carta e o patrão ficava de lhe entregar o documento e isso jamais acontecia. Em outros 

casos, o antigo senhor podia simplesmente deixar de reconhecer a carta como válida, 

por um simples capricho, e tomar o escravo de volta.  

Em casos de escravos herdados dos pais, os herdeiros podiam manter os negros 

ainda nas suas fazendas, na condição de homens livres, desde que esses continuassem 

lhes servindo. Se assim não fosse, os herdeiros poderiam reivindicar o escravo de volta 

e desconsiderar a carta de alforria assinada pelo antigo senhor, simplesmente deixando 

de reconhecê-la como legítima e até mesmo rasgando-a.  



178 

 

 

Os donos e senhores de engenhos de cana-de-açúcar foram os protótipos da 

dominação estabelecida pelas grandes famílias oligarcas em todo o Brasil, que até hoje 

mantêm o poder. As práticas de coronelismo e clientelismo perpetuam-se até hoje.  

 Em todas as regiões do Brasil, tudo é “concedido” ao campesino pelo “padrinho” 

político que o representa. O padrinho é herdeiro das oligarquias e normalmente possui 

cargos e poder de barganha política.  

 Assim, se desenvolveu no Brasil uma cultura de clientelismo, de concessões, de 

divisão desigual de renda e de exploração, onde identidades individuais valem pouco, e 

minorias coletivas conseguem atingir seus interesses com acordos que legitimam o 

poder das oligarquias em conceder-lhes ou não direitos básicos à vida. 

 A lei antirracismo e a lei de cotas para negros, nas universidades públicas, foram 

promulgadas no Brasil porque os movimentos negros de esquerda pressionaram o 

governo e conseguiram aprovar seus projetos. Em contrapartida, esses grupos apoiaram 

com votos esse mesmo governo. Ou seja, a reciprocidade é intrínseca ao processo de 

legitimação das identidades e, consequentemente, seu reconhecimento.  

 O mesmo acontece em relação aos indígenas, aos homossexuais e aos 

evangélicos. A questão do reconhecimento das minorias como coletividade, no Brasil, 

perpassa a troca de favores políticos. 

Assim, torna-se difícil teorizar sobre o reconhecimento de identidades 

individuais, considerando que essas estão atreladas a uma identidade coletiva. Tratar a 

identidade como objeto do reconhecimento esvazia o sentido desse último. Nos 

exemplos citados, fica patente que os dominantes são chamados a conceder direitos 

políticos aos grupos, mas o reconhecimento dos subordinados e minorias não é 

automático.  

 Frases como: “crise na identidade judaica”, “me sinto judeu sem rezar”, “sou 

mais judia cultural que religiosa”, “sou judeu, pois nasci de mãe judia”; são comuns no 

discurso dos judeus brasileiros já entrevistados.  

 A identificação do individuo com o Judaísmo sustenta-se em certos cânones, 

como a Torá, a alimentação kasher a endogamia, a circuncisão, o shabat. Assim, é 

fundamental que esses cânones ofereçam os parâmetros para que essa identificação que 

os candidatos à conversão buscam, se cristalize, não os mantendo em uma demanda 

contínua por reconhecimento. Entretanto, o discurso oficial de pertencimento ao 

Judaísmo muda com o tempo. O que interessa é como esse discurso é acionado e como 

isso reverbera no processo de conversão. 



179 

 

 

Já os indivíduos que procuram o Judaísmo são fluidos e multifocais, o que lhes 

confere essa ou aquela interpretação idealizada do que seja o Judaísmo, pois possuem, 

na verdade, não uma identidade judaica, mas uma identificação com o Judaísmo. 

 Considerando todas as referências feitas até aqui sobre política, e a forma que o 

poder utiliza para reger a vida social, é imprescindível entender que os indivíduos 

possuem um “armário cheio” de identidades, que podem ser mobilizadas e manipuladas 

no cotidiano das relações sociais. Essas identidades não são trocadas a cada momento, 

mas sim sobrepostas. Assim, antes de ser uma questão que nos separa, “a identidade é 

uma questão do que nos liga aos outros” (MEINTEL, 1993: p. 6). Antes de uma 

fronteira fixa entre o nós e o outro, está a subjetividade que envolve as relações sociais. 

  Esta tese se interessa exatamente pela fronteira. Mais precisamente, a linha da 

fronteira. Sob esse ponto de vista, o indivíduo que procura se converter e o recém-

convertido estão no entre-lugar, descrito por Bhabha (1998), exatamente por sobrepor 

uma identidade nova a seu arsenal, por meio de um processo de reciprocidade, que lhe 

confere o reconhecimento por parte de seus novos pares. Logo, não há ruptura na 

conversão, mas sobreposição ou justaposição de símbolos e valores que favorecem a 

identificação individual com aquele sistema em que ele ingressa.  

Esses “novos pares” são aqueles que têm o poder de conceder ou não 

(reconhecer ou não) a esse indivíduo, uma nova identidade, que será determinada como 

legítima ou não, por meio de uma troca, de uma dádiva e de uma contra dádiva. Essa 

troca pode ser representada, tanto pela observância do fiel às normas de conversão 

explicitadas no discurso oficial da religião – entre elas o reconhecimento por parte do 

neófito de que o rabino que fez a conversão é legítimo – como pelo pagamento de taxas 

de conversão ou participação no novo grupo, como marido de uma judia ou como um 

participante ativo nas obras de caridade da sinagoga.  

 

4.4.2 Reconhecimento distributivo e políticas públicas 

 

 Um dos problemas que aquele grupo de judeus do interior da Paraíba enfrenta é 

a questão de não serem reconhecidos pelas instâncias judaicas. Além de apelarem para a 

maior instância nacional, representada pela CONIB, eles também buscam o apoio de 

instâncias transnacionais como o Estado de Israel. 

 Um dos fatores apontados para os problemas que podem acarretar o estudo do 

reconhecimento de forma coletiva é que isso poderia prejudicar o acesso a alguns 



180 

 

 

participantes do grupo, ou de grupos similares, que ficarão de fora dos critérios 

adotados pelas instâncias de reconhecimento legítimas.  

São os casos de reconhecimento redistributivo – que se reflete no acesso a bens, 

como terras dos antepassados ou mesmo políticas públicas específicas para cada caso - a 

grupos que reivindicam uma identidade fornecida por uma suposta ancestralidade. 

(MEINTEL,1993: p.12). 

Na Cidade do Recife, até o ano de 2000, a comunidade judaica vivia tranquila e 

praticamente assimilada à sociedade local. Suas lembranças e memórias de imigração 

datavam do início até meados do século XX, e são contadas por meio do metadiscurso 

judaico sobre a chegada em levas de imigrantes refugiados da Europa.  

Desde meados do século XX, a comunidade já se assimilara à sociedade local e 

acabou por abandonar o iídiche. Construiu um colégio judaico e uma sinagoga no centro 

da cidade, onde os rituais religiosos eram pouco observados. O grupo se diz “cultural” e 

nunca houve um rabino na cidade. As relações entre os imigrantes de segunda e terceira 

gerações eram de comensalidade e comércio. A mocidade se encontrava em reuniões 

grupais, para discussões sionistas (antes do advento de Israel), práticas filantrópicas 

eram uma constante entre as senhoras, e burocraticamente, constituíram a Federação 

Israelita de Pernambuco (FIPE). 

No início desse milênio, essa comunidade brasileira, composta de 80 famílias
72

, 

sofreu uma mudança radical em relação a seu sentimento de identificação com o 

Judaísmo e, principalmente, com relação ao reconhecimento externo.  

Mudanças estruturais, promovidas pela prefeitura do Recife, na tubulação dos 

canos de água e esgoto da parte velha da cidade, descobriram vestígios de um sítio 

arqueológico na antiga Rua dos Judeus. Em 1634 a cidade foi invadida por holandeses e 

mantida sob seu poder por 20 anos. Nesse período, a cidade prosperou e, como a 

Holanda não era um país católico como Portugal, as liberdades religiosas para os 

protestantes e judeus eram maiores. 

Os vestígios encontrados são compostos de cacos de porcelana holandesa, 

cachimbos, azulejos e, o principal, um estranho poço. A partir da descoberta desse poço, 

descobriram uma piscina. Foi levantada, então, a hipótese de que essa piscina fosse um 

mickvê.  

                                                 
72

 Número estimado pelas lideranças da FIPE. 



181 

 

 

Muito comum em comunidades judaicas religiosas, as mickvot de hoje possuem 

instalações luxuosas com salas de massagens, relaxamentos e saunas, como num SPA. 

No século XVII, entretanto, eram seguramente mais modestas e a mickvê encontrada no 

Recife mede cerca de 1,60m de largura. 

Após as escavações em torno do poço e da mickvê, os arqueólogos descobriram 

todo um o pavimento de um prédio – supostamente do séc. XVII, que teria sido a 

Sinagoga Kahal Zur Israel (Rochedo de Israel) a “primeira sinagoga das Américas”. 

Descobriram o sítio, pensaram que era uma sinagoga, e possivelmente um 

mickvê. Contudo, a comunidade judaica do Recife, sem um rabino ou um douto nas leis 

judaicas, não podia e nem tinha condições simbólicas de garantir que aquela pequena 

piscina fosse realmente um mickvê. Necessitava, então, de uma instância de poder 

simbólico que garantisse um status de sacralidade àquilo que parecia simplesmente um 

buraco. 

Esse reconhecimento veio por parte do rabinato de São Paulo. Como esta cidade 

é a “capital judaica” do Brasil e uma das comunidades onde se pratica o Judaísmo 

ortodoxo, nada mais “natural” que viesse de lá o reconhecimento esperado pelos 

pernambucanos. 

Após quinze dias em assembleias rabínicas, onde foram consultados 

compêndios, tratados e várias medições foram realizadas, chegaram ao veredicto: sim, 

aquele era um mickvê autêntico e aquele solo foi outrora a Primeira Sinagoga das 

Américas.  

O que aconteceu, em seguida, é exatamente o ponto que nos interessa e está 

relacionado com a dificuldade em reconhecer os grupos identitários, e como esse 

reconhecimento redistributivo não abriga todos os interessados da mesma forma. 

Após o reconhecimento rabínico, os judeus da cidade desenvolveram projetos 

dirigidos ao governo brasileiro, visando o reconhecimento daquele prédio como um 

sítio arqueológico judaico. Com a ajuda de entidades particulares como o Banco Safra, 

foi construído um museu de identidade e um arquivo judaico no lugar onde antes era 

apenas um armazém de ferragens. A re-sacralização desse espaço judaico deu um fôlego 

novo à comunidade judaica do Recife e, consequentemente, uma maior visibilidade ao 

Judaísmo nacional.  

O processo se desenvolveu de forma rápida e assim que ficaram prontas as 

reformas do sítio arqueológico, a memória seletiva do grupo ocupou-se em aproveitar o 

espaço encontrado de uma sinagoga de 1634 e se apressou em fazer uma ligação entre 



182 

 

 

esse grupo de judeus flamengos – os judeus brasileiros do século XX que chegaram à 

cidade – e os judeus de hoje. 

No museu, podemos observar além dos cacos de porcelana chinesa, portuguesa e 

holandesa dos séculos XVII, a mickvê, as paredes restauradas, mas também podemos 

encontrar objetos rituais judaicos – candelabros, livros, talit, kipá – trazidos pelos 

participantes da comunidade – que não foram encontrados nas escavações. Existem 

murais sobre o teatro íidiche que só funcionou em meados do séc. XX, e o discurso 

oficial da sinagoga, ao enfatizar o fato de ser a primeira sinagoga das Américas, por 

extensão, deixa subentendido que a comunidade atual é descendente desse grupo.  

A noção de invenção do “povo judeu” criticada por Shlomo Sand é utilizada 

aqui, de forma teleológica, para legitimar o mito de origem desse grupo como 

proveniente do séc. XVII. À Federação Israelita de Pernambuco (FIPE) foi concedido o 

uso de um terreno e de um prédio de memória pública, porque o governo reconhece que 

os indivíduos da FIPE, por se dizerem judeus, possuiriam laços de descendência com 

aqueles primeiros navegadores batavos que chegaram ao Brasil há 400 anos e, portanto, 

herdeiros legítimos daquele “terreno judaico”. 

No plano institucional, o museu se tornou um ponto turístico da cidade, bem 

como uma “rota judaica”, que traça todos os passos que os judeus holandeses teriam 

feito no período supracitado. Concessões de verbas governamentais para a manutenção 

do museu foram concedidas pelo governo federal, e em janeiro de 2010, o então 

presidente da República, Luís Inácio Lula da Silva, participou de uma cerimônia em 

memória dos judeus europeus mortos na Segunda Guerra Mundial, realizada no Museu 

Kahal Zur Israel usando uma kipá.
73

 Ele reconheceu os judeus pernambucanos como 

legítimos descendentes dos holandeses e legítimos donos daquele espaço.  

Depois da descoberta da sinagoga, o número de interessados em viver uma vida 

judaica no Recife mais que dobrou, e fortaleceu um grupo de “marranos”, que se diz 

descendente dos primeiros judeus que chegaram ao Pernambuco. Esses seriam oriundos 

da Península Ibérica e sua chegada teria sido com os descobridores portugueses, cerca 

de cem anos antes da invasão holandesa.  

A historiografia não judaica pernambucana, em especial Cabral de Mello (1989), 

argumenta que após a queda do regime de Maurício de Nassau – comandante holandês, 

e a reconquista portuguesa, a maioria dos judeus que ficaram em Pernambuco se 

                                                 
73

 Alguns descendentes dos imigrantes do séc.XX que não conseguiram escapar da Europa realmente 

sofreram perseguições e morte com a ascensão nazista. 



183 

 

 

assimilou à vida brasileira e deixou de praticar o Judaísmo, aceitando inclusive o 

Cristianismo. O estudo da genealogia se tornou fundamental para a vida da colônia, 

pois: “Ela era, na realidade, um saber vital, pois classificava ou desclassificava o 

indivíduo e a sua parentela aos olhos dos seus iguais e dos seus desiguais, garantindo 

assim a reprodução dos sistemas de dominação”. (CABRAL de MELLO, 1989:11) 

 

 Cabral de Mello critica inclusive alguns autores pernambucanos que, por 

priorizar as descobertas historiográficas referentes aos judeus, desprezam a formação 

histórica das famílias pernambucanas: 

 

A historiografia dos conversos vem, aliás, privilegiando, por uma questão de 

moda ou de bom-tom intelectual, os contestatários, ou seja, os que 

continuaram a judaizar, recusando-se a se integrar plenamente no tecido da 

sociedade colonial. Com o que se corre o perigo ou se comete a injustiça de 

se esquecerem dos outros, os mais numerosos, os que se converteram ou 

aceitaram a conversão que os pais ou os avós haviam aceitado por eles. A 

história não se faz apenas com a elite dos ousados, mas também com a 

multidão dos conformistas.   (MELLO, 1989: 13). 

 

 Vale a pena sublinhar aqui, que a fundação e a concessão da Kahal Zur Israel à 

Federação Israelita de Pernambuco não agradou a todos os judeus da cidade. Alguns, 

por não participarem da FIPE, não tiveram acesso aos projetos e aos incentivos. Outros 

consideram como a verdadeira representante da vida judaica recifense, outra sinagoga, 

mais modesta e hoje desativada que, todavia, foi onde os filhos dos imigrantes de 1920 

a 1940 fizeram suas primeiras orações e seus Bar-mitsvot, fatos que ainda fazem parte 

da lembrança dos mais idosos
74

. 

 A questão que se coloca aqui não é legitimar ou não o mito de fundação da 

Kahal como a primeira sinagoga das Américas. Mas antes, retornar à inquietação sobre 

o reconhecimento como parte integrante do processo de identificação por que passam os 

convertidos. 

 Se a Paraíba era uma Capitania tão próxima de Pernambuco, se houve um 

reconhecimento de que em Recife estão os vestígios da primeira sinagoga das Américas, 

se a cada dia aparecem mais pessoas reivindicando uma ascendência judaica na cidade e 

no País, e se Cabral de Mello disse que a maioria se converteu e se assimilou, por que 

em certos momentos é fácil e possível reconhecer uma identidade judaica de um grupo 

como os judeus culturais da FIPE, e em outros, ela é negada a um grupo que pratica a 

religião como as famílias da Paraíba? Essa posição oficial do governo sugere que 

                                                 
74

 Sinagoga da rua Martins Jr., no bairro da Boa Vista. 



184 

 

 

apenas aqueles que possuem uma identidade tradicional são autênticos. As minorias 

passam a ser definidas por critérios estatais e não de acordo com aqueles que se 

consideram parte dela. Logo, as políticas de reconhecimento não abarcam todos os 

interessados da mesma forma. Ao pertencimento que os indivíduos acreditam possuir 

não há necessariamente um reconhecimento correspondente. Esse correspondente 

depende de critérios subjetivos acionados pelas instituições judaicas que, diante da 

autonomia dos sujeitos na modernidade, se veem obrigados a resignificar esses critérios 

diante da demanda crescente por reconhecimento e pela conversão.  



185 

 

 

 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

 Esse trabalho teve como tema o estudo de algumas comunidades judaicas 

brasileiras e canadenses, atentando para o fenômeno da conversão religiosa.  

 A mudança de religião, saída e entrada de pessoas em crenças diferentes, por 

afinidade eletiva, é um fenômeno da contemporaneidade, onde os sujeitos vivem 

relações modernas e a filiação religiosa não é mais um determinante imutável em suas 

vidas. Com a globalização, os fluxos disjuntivos de informações passaram a ser 

facilmente acessados, proporcionando aos indivíduos mais informação, e a possibilidade 

de mudarem seu destino, filiarem-se a outras religiões e, no caso da opção pelo 

Judaísmo, alterar profundamente sua vida, sua concepção de mundo e suas relações 

sociais.  

O Judaísmo, considerado como hermético – onde o pertencimento é transmitido 

de forma matrilinear, é uma religião que se posiciona contra o proselitismo religioso, 

ancorando-se em uma noção de povo único, o que lhe conferiria algumas características 

de etnia e de pertencimento específicas. Com a premência da demanda por conversão 

nas comunidades pesquisadas, o Judaísmo viu-se convidado a repensar seus valores e 

suas formas de relacionamento com grupos não judeus. A conversão é uma das 

situações em que o Judaísmo tem que se confrontar com a alteridade e, a partir desse 

contato, algumas contradições emergem, como a imprecisão das definições identitárias e 

a pluralidade de conceitos que abarca o termo Judaísmo, além da insuficiência de um 

discurso normativo homogêneo sobre a prática da conversão e seu sentido para o grupo. 

A conversão foi entendida aqui como um processo. Um processo a que o 

indivíduo se submete, no mais das vezes, por afinidade eletiva. Essa afinidade, que 

surge mediante a identificação com os temas e simbologias judaicas, causa um interesse 

por parte dos indivíduos – acionado por algumas características pessoais, mas são 

constantes nas narrativas oferecidas pelos entrevistados em forma de problemáticas 

associadas à família e à crença. Essas problemáticas e a tensão entre elas os levam a 

empreender uma marcha em direção à conversão, envolvendo-os com instituições 

judaicas, rabinos e congregações, a fim de atingir seu objetivo, que é se tornar um 

judeu. 



186 

 

 

O processo de conversão, neste trabalho, não é visto como uma escolha objetiva 

e nem apenas como uma adequação aos rituais e exigências das instituições, ela é um 

processo dinâmico, onde estão em jogo a subjetividade do indivíduo e as instâncias de 

reconhecimento judaicas que irão ou não conceder o direito a ele de ser judeu.  

A conversão é um processo associado à busca de uma nova crença. Na 

modernidade não há mais um indivíduo que nasce e necessariamente deva permanecer 

na sua religião. Com a autonomia do sujeito, buscar outra perspectiva religiosa que 

satisfaça interesses transcendentais é a norma, enquanto o estacionar em uma religião é 

a exceção. Essa busca diligente e perpétua pode levar o indivíduo a conhecer o 

Judaísmo, se identificar, converter-se, e cristalizar, momentaneamente, essa busca por 

meio de uma normatividade imposta pela instituição. 

As problemáticas e tensões ligadas ao candidato são consequências do processo 

de desencantamento com o mundo (GAUCHET, 1985: 10), da solidão da modernidade, 

do esfacelamento das instituições políticas e religiosas, da ausência de filosofia e ética 

na vida das pessoas, associadas a uma ausência profunda do sentimento de família, ou a 

uma crença que não mais responde a seus questionamentos transcendentais. Esses 

fatores levam o indivíduo a questionar seus dogmas, descobrir a formalidade e a 

normatização de uma religião pré-cristã, identificar-se com o estilo de vida desse grupo 

e desejar dele fazer parte. 

O que deve ser questionado ao indivíduo que busca uma conversão não é apenas 

“por que se converter”, ou “por que se converter ao Judaísmo”, como sugere o próprio 

Tank-Storper (2007). O que percebemos, com o final deste trabalho, é que o percurso de 

conversão está atrelado a problemáticas próprias do indivíduo, onde a busca por um 

sentimento de pertencimento o leva a submeter-se à normatividade das instituições, em 

busca de um reconhecimento que o satisfaça por, supostamente, resolver essas 

problemáticas. A pergunta seria antes “como a conversão ao Judaísmo poderá ajudá-lo a 

resolver essas tensões”? Caso as tensões sejam resolvidas e o indivíduo seja 

reconhecidamente pertencente àquela religião, cristalizando sua busca, ele se sentirá 

tranquilo e confortável e, possivelmente, permanecerá ali. Se mesmo depois da 

conversão essas tensões ainda permanecerem em seu interior, provavelmente ele 

iniciará outra busca. Na verdade, a tensão está entre ele e a religião, e o que se torna 

problemático, é adequar os aspectos identitários que ele traz consigo e aqueles que a 

religião pretendida reconhece como fatores identitários do grupo. 



187 

 

 

E aqui entra a instituição, que para manter seu status de definidora de 

identidades, se adéqua de uma forma ou de outra a essa necessidade de autonomia do 

sujeito e suas crenças, procurando construir uma ideia de identidade judaica que agrade 

ao candidato, mas que mantenha a normatividade. A conversão é vista, assim, como 

uma reciprocidade entre os ideais do candidato e os da instituição.   

Essa discussão antropológica é tão importante quanto atual, e pode ser 

visualizada no cotidiano das cidades pesquisadas. Por ocasião do final do trabalho de 

escrita desta tese, foi publicada uma matéria no Diário de Pernambuco – jornal de 

grande circulação na Cidade do Recife, que nos leva a pensar na pertinência de todas as 

discussões e abstrações propostas neste estudo, bem como na importância da conversão 

para a antropologia, e em como o caso judaico pode acrescentar argumentos – nem que 

seja de forma comparativa – às discussões modernas associadas a hibridismo, des-

tradicionalismo, sincretismo e religião difusa (TOPEL, 2001: 37). 

A matéria, publicada no dia 19 de janeiro de 2014, na sessão Vida Urbana, tem 

por título: “O retorno à casa de Israel – recifenses com ancestralidade judaica estão 

em busca de reconhecimento dentro da religião”. Uma breve análise dos discursos 

envolvidos nessa matéria é o que nos propomos agora, e poderemos perceber, que, 

desde o início da pesquisa de campo em Recife, há quatro anos, as concepções 

associadas à identidade judaica, à conversão, ao pertencimento e ao reconhecimento 

estão mudando de forma rápida e ao sabor dos fluxos de informação das novas 

tecnologias e globalizações. 

No início de nossa pesquisa em Recife, como foi relatado nas descrições 

etnográficas, as práticas religiosas na cidade eram insipientes e o discurso oficial da 

comunidade, representado pelas lideranças dos órgãos judaicos oficiais – Arquivo 

Histórico Judaico de Pernambuco (AHJP), Museu Kahal Zur Israel e Presidência da 

FIPE – era de que os judeus do Recife são “culturais”, laicos antes que religiosos, e que 

a transmissão da identidade judaica se daria de forma “automática” pela 

matrilinearidade; o que nos levaria a uma concepção da identidade judaica como uma 

essência, uma centelha transmitida geneticamente, que de tão específica e particular, 

impediria os não judeus de compreendê-la ou acessá-la. A conversão era colocada como 

um percurso aleatório de algum indivíduo que tivesse algum problema psicológico ou 

psicossocial. 

Por meio da matéria do jornal, vemos as instâncias de influência judaica no 

Recife mudar consideravelmente seus discursos, diante da evidência dos fenômenos do 



188 

 

 

voluntarismo e agenciamento, que acontecem na modernidade, levando indivíduos, com 

supostas linhagens judaicas perdidas – mas que se sentem pertencentes ao Judaísmo, a 

procurarem o reconhecimento, pela normatividade da conversão. 

 No jornal, o discurso das autoridades judaicas corrobora completamente todos 

os argumentos desta tese, até nos termos utilizados nos discursos – alguns emprestados 

da Antropologia. Citamos aqui a coordenadora do núcleo de pesquisas do Arquivo 

Histórico Judaico de Pernambuco em entrevista ao jornal:  

 

Nos tempos contemporâneos deve-se continuar achando que judeu é aquele 

de origem biológica ou é aquele que se sente judeu? Mas também é preciso 

viver de acordo com o Antigo Testamento, que acredita que o messias ainda 

virá. (sic) (KAUFMAN, p. C6 –Diário de Pernambuco – 19/01/2014). 

 

 

Nessa fala podemos perceber que o discurso da congregação, agora, sugere uma 

abertura na então chamada “identidade atávica” dos judeus, propiciando, inclusive, uma 

inclusão de novos indivíduos, a partir do sentimento que ele possui para com o 

Judaísmo (voluntarismo) e a determinação em se fazer reconhecer como tal 

(agenciamento).  

O caráter pouco religioso da congregação também sofreu um impacto com a 

demanda dos novos judeus em suas fileiras. Como a prática religiosa é apenas uma das 

inúmeras facetas da plural identidade judaica, os convertidos lançam mão justamente 

dessas práticas religiosas para serem reconhecidos como tais. O jornal diz que: “Em 

Pernambuco acredita-se que há pelo menos 200 pessoas dispostas a viver nos moldes da 

Lei judaica”. (SILVA, Rebeca [jornalista]: Vida Urbana, p. C6, Diário de Pernambuco, 

19/01/2014). 

 Cabe aos judeus de nascimento, residentes na cidade, assimilados, culturais e 

laicos, rever certas concepções religiosas, justamente para não oferecerem dúvidas aos 

neófitos e nem tampouco, colocar sua própria identidade judaica em xeque. Por isso, 

percebemos na fala da coordenadora do AHJP, citada no jornal, uma evocação ao 

aspecto messiânico da religião, como um determinante do ser judeu: “Mas também é 

preciso viver de acordo com o Antigo Testamento, que acredita que o Messias ainda 

virá”. (KAUFMAN, p. C6 –Diário de Pernambuco – 19/01/2014). 

Todavia, as práticas religiosas na cidade foram substancialmente incrementadas 

entre o início dessa pesquisa até o final da escrita deste trabalho. Em 2010, quando 

foram iniciados os trabalhos de campo na cidade, como colocado nos capítulos 



189 

 

 

anteriores, a comunidade não celebrava regularmente nem o mais trivial dos serviços 

religiosos que é o kabalat shabat.  

Atualmente, com o afluxo dos marranos, a pressão dos convertidos, o empenho 

de alguns personagens mais velhos – além do trabalho diligente da diretoria da FIPE, as 

festas religiosas são observadas. Há também novas instâncias religiosas, como o grupo 

de estudos dos marranos, que se reúnem em outra sinagoga para celebrar o kabalat 

Shabat, o shacharit e demais serviços religiosos semanais, além de cursos de Talmud, 

Torá, filosofia e história judaicas. A matéria do jornal apresenta três comunidades 

judaicas no Recife: A FIPE – que foi o objeto de pesquisa desta tese, o Beith Chabad 

(congregação ortodoxa) e, a Kahal Zur Israel – que na verdade é um museu de 

identidade e não há serviços religiosos regulares naquele sítio.  

Quanto à fala dos convertidos e marranos, que são descritas na matéria do jornal, 

podemos notar todos os aspectos referentes às problemáticas associadas à conversão 

apresentadas neste trabalho. O discurso de memória perdida, que aqui é o primeiro 

passo dado pelo candidato após sua identificação inicial com o Judaísmo, é claramente 

acionado na fala de Brito para justificar seu interesse em ser reconhecido como judeu:  

 

Eu tinha nove anos na época. Minha família em sua maioria é católica, mas 

nós temos costumes tipicamente judaicos. Quando alguém morre, 

derramamos água dos pratos, cobrimos os espelhos para não vermos os 

mortos, não comemos carne de porco, em geral, e evitávamos trabalhos no 

sábado. (Brito –, Vida Urbana, p.C7, Diário de Pernambuco, 19/01/2014). 

 

 O entrevistado relata que havia descoberto pelas tias que seus ancestrais haviam 

sido expulsos da Holanda por causa da religião. Apesar de não ficar claro como seus 

ancestrais chegaram ao Brasil – isso pouco importa aqui, Brito evidencia a problemática 

de não se sentir à vontade com a religião da família. Ao encontrar com o Judaísmo ele 

se apropria do discurso identitário afirmativo da identidade pretendida. Existia uma 

tensão – pertencer a uma família católica que tinha costumes judaicos; e a tensão foi 

resolvida ao encontrar o Judaísmo por coincidência – como é mostrado em outros 

exemplos dessa tese, e é resolvida a tensão: se ele se sentia estranho, era porque ele 

realmente “possuía um elemento diferente”: “Quando entrei (na sinagoga a primeira 

vez) me senti em casa. Não há explicação racional. É o sentimento. As orações, a forma 

que as coisas eram colocadas na sinagoga me pareceu familiar, que eu conhecia de 

algum lugar”. (Brito, Vida Urbana, p. C7, Diário de Pernambuco, 19/01/2014). 

 



190 

 

 

O discurso que aciona a legitimidade de sua conversão – chamado de 

estereotípico nesta tese, é evidente aqui. O entrevistado utiliza um registro de memória 

acionado à posteriori “minhas tias diziam que tínhamos antepassados holandeses”, para 

justificar o sentimento de pertencimento que sentiu na primeira vez que entrou numa 

sinagoga: “as coisas que eram colocadas na sinagoga me pareceu familiar, que eu 

conhecia de algum lugar” (sic). Isso sugere uma tentativa de atrelar a narrativa de seu 

percurso pessoal a uma narrativa de conversão canônica do Judaísmo – a herança do 

sangue e a transmissão da identidade matrilinear. Ele, como outros entrevistados para 

esta tese, disse ter feito a circuncisão por conta própria, o que seria mais um motivo para 

não precisar da conversão, pois além de ser descendente de judeus, ele já se “sente 

judeu”. 

Brito, apesar de buscar um reconhecimento por parte das instâncias judaicas, 

nega a busca pela conversão, aponta dois motivos e esclarece: “O primeiro é que não 

achei necessário e o segundo porque é muito complexo. Existe os que aceitam se 

converter ao Judaísmo e os que não aceitam. Acho que se a memória permaneceu na 

família, fazer processo de conversão é derramar a memória dos ancestrais (sic)”.  (Brito 

–, Vida Urbana, p.C7, Diário de Pernambuco, 19/01/2014). 

  A conversão, para ele, não é o determinante da identidade judaica, mas sim, a 

memória seletiva que a família aciona e lhe fornece em forma de sentimento de 

pertencimento. Participar da comunidade marrana e dos grupos de estudos lhe 

forneceria o reconhecimento da identidade judaica pretendida. A conversão, caso fosse 

realizada, viria apenas a ratificar uma identidade que ele possui desde sempre e que 

ficou adormecida até o dia em que ele entrou numa sinagoga pela primeira vez e “se 

sentiu em casa”. A identidade judaica, sob essa perspectiva, é absolutamente 

essencialista. Existe uma essência judaica que será acionada em algum momento. Seria 

da “natureza” dela se manifestar.  

 Já o discurso de Cardoso, de 19 anos, citado na mesma matéria de jornal, é bem 

mais pragmático que o anterior. Considerando a pouca idade do rapaz, e com uma vida 

inteira para construir, Cardoso aciona a conversão com um discurso teleológico 

associado às vantagens que poderão ser obtidas com o documento de conversão: “Ter 

esse documento oficial lhe dizendo que você é judeu abre as portas para várias 

oportunidades”. (Cardoso - Vida Urbana, p. C7, Diário de Pernambuco, 19/01/2014). 

Cardoso é um caso pouco explorado neste estudo, pois é filho de mãe católica e 

pai pastor presbiteriano. Protestantes, em geral, são mais deslumbrados com os judeus 



191 

 

 

que os católicos. Além dos protestantes buscarem no Judaísmo símbolos que possam ser 

usados para distingui-los dos católicos (o candelabro de sete braços ou a estrela de 

David, em vez da cruz, por exemplo), existem questões associadas ao sionismo e à ideia 

de “povo eleito”. Rabkin (2012), em um artigo intitulado Religious roots of a political 

ideology: judaism and christianity at the cradle of Zionism nos mostra o interesse dos 

cristãos presbiterianos da América do Norte em apoiar o Estado de Israel e as políticas 

sionistas desenvolvidas naquele país. Grosso modo, o motivo desse apoio ao Governo 

Israelense é que, assim que todos os judeus do mundo retornarem para sua “pátria” 

milenar, o Messias virá. Os protestantes acreditam que seria a hora da “segunda vinda 

de Cristo”. (RABKIN, 2012: 10). 

 Na verdade esse é o argumento teológico para o apoio ao sionismo. Tanto é que, 

a despeito do pai ser um sacerdote de outra religião, a fala de Cardoso deixa claro que 

apenas a mãe católica e sua avó se opuseram à sua conversão: “Minha avó que faleceu 

recentemente, dizia que essa religião sempre dava problema, que não era bem aceita por 

vários setores da sociedade. Mas eu fui em frente e quero ser reconhecido, fazer parte da 

comunidade”. (Cardoso - Vida Urbana, p.C7, Diário de Pernambuco, 19/01/2014). 

 O pai pastor o incentivou a realizar a conversão. Quando Cardoso diz que um 

documento afirmando que você é um judeu “abre as portas para várias oportunidades”, 

ele quer dizer que, doravante, ao considerar seu futuro profissional, a possibilidade de 

fazer aliá – se mudar para Israel (e lá estabelecer uma carreira) – será sempre 

considerada. Além de ter a oportunidade de aguardar a vinda do messias na Terra Santa, 

Cardoso é homem, provavelmente ainda solteiro, agora é um judeu, tem um documento 

que lhe garante nova religião, etnia e cidadania; tem idade para servir aos quatro anos 

do exército israelense, além de poder perfeitamente trabalhar alguns anos em um kibutz 

– ele é o candidato ideal para o programa de imigração israelense (Lei do Retorno). 

 Acreditamos que esses exemplos ilustram bem todas as discussões que nos 

propusemos nesta tese. Partimos de um discurso sobre autonomia do sujeito, 

modernidade, ofertas religiosas, descrevendo, de forma etnográfica, como o individuo 

lança mão de noções de voluntarismo e agenciamento para se identificar com o 

Judaísmo e buscar a conversão. O pertencimento que ele busca só será realizado, 

plenamente, com o aval das instâncias de reconhecimento, representadas pelas 

autoridades religiosas e institucionais do grupo. 

 Poderíamos ter escolhido outra metodologia que abrigasse outro conjunto de 

conceitos e perspectivas para o mesmo fenômeno. Poderíamos, por exemplo, ter 



192 

 

 

escolhido discutir a conversão como um ganho de capital simbólico (Bourdieu) junto ao 

grupo dos judeus e elevando o status do convertido ao inseri-lo num meio socialmente 

privilegiado; poderíamos também ter analisado a relação entre a instituição e o 

candidato como relações de poder (Foucault). A outra opção seria pensar a identidade 

dos candidatos à conversão como uma “identidade de projeto” (Castells). Após 

refletirmos sobre que caminho percorrer, não achamos conveniente a discussão de 

capital simbólico, pois a conversão é mais do que “uma mudança de status” deliberada. 

Relações de poder da instituição em constranger e submeter o indivíduo a seus 

interesses também não é o melhor enfoque, pois a conversão é uma relação de 

reciprocidade – o indivíduo está fazendo aquilo por que quer. Finalmente, a discussão 

de Castells sobre uma identidade de projeto não se aplica aqui, pois a conversão não é 

um projeto. Ninguém faz um plano de “daqui a dois anos eu quero me converter ao 

Judaísmo”. Ninguém que passa a conhecer o Judaísmo faz um projeto para se converter, 

é um processo lento, às vezes tímido, às vezes recua, às vezes avança, às vezes continua, 

às vezes é abandonado. 

 Nesse trabalho, percorremos o caminho metodológico proposto por Tank-

Storper (2007) e abordamos a conversão como um processo que só pode ser 

compreendido, analisando-se as narrativas de conversão relatadas pelos candidatos. 

Consideramos que existem dimensões problemáticas comuns a todas as narrativas e que 

essas problemáticas estão associadas à tensão entre as expectativas do candidato e o 

discurso canônico judaico sobre a conversão. O que nos sugere, é que esse método foi 

funcional para a aplicação dos dados empíricos levantados nos campos de pesquisa, e 

descritos aqui de forma etnográfica.  

 A conversão sugere uma ruptura com o passado e o início de uma nova vida. 

Entretanto, a busca em si, e as dúvidas teológicas que ela acarreta ecoam diferentemente 

em cada indivíduo. Alguns se conformam com a conversão e vivem uma eterna vida 

judaica; outros realizam os rituais e com o tempo se afastam do Judaísmo, quiçá 

iniciando nova busca, pois suas questões subjetivas não foram sanadas. De uma forma 

ou de outra, o mais importante é considerar que, independente dos percursos realizados 

pelos indivíduos e suas problemáticas, a necessidade, a importância e a relevância 

desses caminhos não pode nunca ser menosprezada ou diminuída. O reconhecimento é 

muito importante para esses neófitos, e sua coragem e determinação em re-significar sua 

vida, os torna seres extremamente modernos, e emblemáticos de uma 

contemporaneidade repleta de mudanças e contradições. 



193 

 

 

Por isso, o mais importante na conversão, do ponto de vista antropológico, 

quando se pergunta ao candidato “o que a conversão ao Judaísmo pode resolver na sua 

vida” é evidenciá-la em toda sua problemática e garantir que ela é um fenômeno 

associado diretamente à liberdade de produzir sentidos, tão caro à modernidade. Nesse 

sentido, a conversão não é uma ruptura, mas uma sobreposição e uma justaposição de 

sistemas simbólicos que poderão agregar e sobrepor-se a outros sistemas, ao longo da 

vida de uma pessoa. 



194 

 

 

 

6 REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

6.1 Bibliografia citada 

 

ALLIEVI, Stefano. Les convertis à Islam – Les nouveaux musulmans d’Europe. Paris: 

L’Hartmattan, 1998. 

______. Pour une sociologie des conversions: lorsque des Européens deviennent 

musulmans. Social Compass, vol.46, nº 3, setembro 1999, p. 283-300. 

ANCTIL, Pierre. Le rendez-vous manque: les juifs de Montréal face au Québec de 

l’entre deux guerres. Inst. Québecois de recherche sur la culture, 1988.  

______. Trajectoires juives au Québec. Québec: Presses de l’université Laval, 2010. 

ANCTIL, Pierre; CADWELL, Gary. Juifs et realités juives au Québec. Institut 

québécois de recherche sur la culture, 1984. 

APPADURAI, A. Après le colonialisme, les conséquences culturelles de la 

globalisation, Paris: Payot, 2001, cap. 2: Ethnoscapes globaux, p. 89-110. 

ATTIAS, Jean-Christophe. De la conversion. Paris: Cerf (Centre d’études des religions 

du Livre), 1998, “Avant-propos”. 

BARACK FISHMAN, Sylvia. The Changing American Jewish Family Faces the 1990s. 

In: FARBER, Roberta Rosemberg; WAXMAN, Chaim I. (eds), Jews in America. A 

contemporary Reader. Hanover and London: Brandeis University Press, 1999, p. 51-88. 

BARKER, Chris. Cultural Studies: theory and practice. Londres: Sage, 2005. 

BEIT-HALLAHMI, Benjamim. Original sins: reflections on the history of Zionism and 

Israel. London: Eng. Pluto Press, 1992. 

BITTON, Michèle; PANAFIT, Lionel. Être juif en France aujourd’hui. Paris: Hachette, 

1997. 

BOURDIEU, Pierre. L’illusion biograhique. Actes de la Recherche en Sciences 

Sociales, vol. 62, nº 62-63, 1986, p. 69-72. 

CABRAL DE MELLO, Evaldo. O nome e o sangue – uma fraude genealógica no 

Pernambucano colonial. São Paulo: Cia das Letras, 1989. 

CAMPOS, Roberta; GUSMÃO, Eduardo. Reflexões metodológicas em torno da 

conversão na IURD: colocando em perspectiva alguns consensos. Estudos de 

Sociologia. Araraquara, v.18. n.34, jan-jun. 2013, p. 57-74. 



195 

 

 

CASTRO, Abel de. Existem Judeus em Fortaleza? Um estudo sobre identidade. 

Dissertação (Mestrado). Universidade Federal do Ceará, Fortaleza, 2003.  

______. A construção das identidades judaicas em Fortaleza e Brasília: semelhanças e 

contradições. Texto publicado nos Anais do III Simpósio sobre Hibridismo e 

Religiosidades. Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Campo Grande, 2009.  

CHAMPION, Françoise. Religieux flottant, éclectisme et syncrétismes. In: 

DELUMEAU, Jean (ed). Le Fait religieux. Paris: Fayard, 1993. 

______. Émancipation des societies européennes à l’égard de la religion et 

decomposition du religieux. In: LAMBERT, Yves; MICHELAT, Guy; PIETTE, Albert. 

Le Religieux des sociologies. Paris: L’Harmattan, 1997. 

CLIFFORD, James. Diasporas. Cultural Anthropology, vol. 9, no. 3, 1994, p. 302-338. 

______. Taking Identity Politics Seriously: The Contradictory, Stony Ground… In: 

GILROY, Paul; GROSSBERG, Lawrence; Mcrobbie, Angela (dir.). Without 

Guarantees: In Honor of Stuart Hall. London: Verso, 2000, p. 94-112. 

COHEN.ORG.BR <http://www.cohen.org.br>. Apresenta textos sobre leis religiosas e 

informações sobre sinagogas liberais. 

COMAROFF, Jean; COMAROFF, John L: Ethnicity, Inc. Chicago: University of 

Chicago Press, 2009.  

 

CONGREGAÇÃO ISRAELITA PAULISTA. Judaísmo Reformista. Disponível em: 

<http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/>.  

______. Movimento Reformista Contemporâneo. Disponível em: 

<http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/movimento-

reformista-contemporaneo/>.  

DAYNES Sarah. Processus de conversion et modes d'identification à l'islam: l'exemple 

de la France et des Etats-Unis. Social Compass, vol, 46, nº 3, september 1999, p. 313-

323. 

DÉCOBERT, Christian. Conversion, tradiction, institution. Archives de Sciences 

Sociales de Religion, nº 116, 46º année, octobre-décembre 2001, p. 67-89. 

DIREITOS HUMANOS NA INTERNER DHNET – 

<http://www.dhnet.org.br/index.htm>. Apresenta os artigos referentes á direitos 

humanos. 

DUPUIS-DÉRI, Francis, CHATEAUVERT, Julie: Identité mosaïques: entretiens sur 

l’identité culturelle des Québécois juifs. Québec: Boréal, 2004. 

EISENSTADT, Shmuel Noah. Le retour des juifs dans l’histoire. Bruxelles: Éditions 

Complexe, 2002. 

FELD, Rabbi Edward. Can Halakha live? The Reconstructionist, vol.59 (2), Fall 1994, 

p. 64-72. 



196 

 

 

FLIDLIN, Jairo. Sidur de Shabat e Yom Tov. São Paulo: Nova Stella, 1991. 

FLIDLIN, Jairo; FLIDIN Vitor. Machzor Completo. São Paulo: Ed. Sêfer, 1997. 

GAUCHET, Marcel. Le Désenchantement du monde – Une histoire politique de la 

religion. Paris: Gallimard, 1985. 

______. La Religion dans la démocratie – Parcours de la laïcité. Paris: Gallimard, 

1998. 

GIDDENS, A. Les consequences de la modernité. Paris: L’Hartmattan, 1994, p.13-60.  

GANTZFRIED, Shlomo. Kitsur Shulchan Aruch. . São Paulo: Ed. Sêfer, 2013. 

GREILSAMMER, Ilan. Le sionisme. Paris: Presses Universitaires de France, 2010. 

GOTTHEIL, Allen. Les juifs progressistes au Québec. Montreal: Editions par ailleurs, 

1988. 

HAVLIN, Shumel A. Informe para o consumidor Kasher elaborado pelo BDK – Beit 

Din Kashrut.  São Paulo: Brix Comunicação, 2008 

HERVIEU-LÉGER, Danièle. De l’utopie à la tradition: retour sur une trejectoire de 

recherché. In: LAMBERT, Yves et al., Le Religieux des Sociologies: trajectoires 

personelles et débats scientifiques. Paris: L’Harmattan, 1997a. 

______. Renouveux, religieux et nationalists: la double deregulation. In: BIRNBAUM, 

Pierre (éd). Sociologie des nationalisms. Paris: PUF, 1997b. 

______. Le Pèlerin et le Converti. La religion en movement. Paris, Flammarion, 1999. 

______. La religion en miettes ou la question des sects. Paris: Calmann-Lévy, 2001. 

HOBSBAWN, Eric.  A Invenção das Tradições. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1984. 

KAUFMAN, Tânia Neuman. Passos Perdidos – História Recuperada: a presença 

judaica em Pernambuco. Recife, Edição do autor, 2003. 

KING, Joe. Les juifs de Montreal – trois siécles de parcours exceptionnels. Outremont, 

Québec: Carte blanche, 2002. 

KONÉ-EL-ADJI, Alioune. Le Zen de Taisen Deshimaru: une conversion sans 

convertis? In: DÉCOBERT, Christian (éd), La conversion religieuse, Cahiers du 

CEIFR, n°2, septembre 2000, (actes de colloque).  

KRAKOTZKIN, Amnon. Exil et souveraineté: judaïsme, sionisme et pensée 

binationale. Paris: La fabrique éditions. 2007.  

LEIBOVITZ, Yeshayahou, Judaïsme, people juif et État d’Israël. Paris: J.C. Lattès, 

1985. 

LENOIR, Frédéric.  Le Bouddhisme en France. Paris: Fayard, 1999.  



197 

 

 

LEVIN, Mordejai. Segunda investigación sobre las conversiones en el Seminario 

Rabínico Latinoamericano. Instituto de Introducción al Judaismo, Seminario Rabínico 

Latinoamericano, juin 1995. 

LÉVI-STRAUSS Claude. La structure des mythes. In: Anthropologie structural.  Paris. 

Plon.coll. “pocket”, 1974 [1958], tome I. 

LEVITT, Peggy. Transnational villagers. In: STONE, John;  DENNIS, Rutledge (éd.). 

Race and ethnicity: comparative and theoretical approaches. Malden MA:  Blackwell, 

2003, p. 260 – 273.  

______. Roots and Routes. Understanding the Lives of the Second Generation 

Transnationally, Journal of Ethnic and Migration Studies, vol. 35, no. 7, 2009, p. 1225-

1242. 

LEVY, Richard. A vision of holiness: the future of Reform Judaism. New York: URJ 

Press, 2005.  

LOFLAND, John and STARK, Rodney. Becoming a world-saver: a theory of 

conversion to a deviant perspective, American Sociological Review, Spring. 1965, 30 

(6), p. 862-875. 

LORY, Pierre. Récits de conversion en mystique musulmane. In: ATTIAS, Jean 

Christophe (éd). De la conversion. Paris: Cerf (Centre d’études des religions du Livre), 

1997. 

MacCLAIN, E.J. Converts: reminding us what being jewish is all about, Moment, 8 (31) 

August 1996, p.30-37. 

MAÏMONIDE, Moïse.  Le Livre de la connaissance. Paris: PUF, 1961. 

______. Mishné Torá – O livro da Sabedoria. São Paulo: IMAGO, 2000. 

MARY, André. De la communauté des initiés à la religion des convertis: le religieux 

anthropologique en question. In: LAMBERT, Yves et al., Le Religieux des sociologies. 

Trajectoires personelles et débats scientifiques, Paris, L’Hartmattan, 1997, p. 157-168. 

MATHÉ, Thierry. Le Boudhisme des Français. Paris: L’Hartmattan, 1999. 

MAYER, Egon. Jews by Choice. Their Impact on the Contemporary American Jewish 

Community. In: SINGER, David; SELDIN, Ruth R. (eds). American Jewish Year Book. 

New York: The American Jewish Committee, 1977.  

MAYER, Egon. Jews by Choice. Their Impact on the Contemporary American Jewish 

Community. Proceedings of the Rabbinical Assembly of America, 45 (1984), p. 57-70. 

MEINTEL, Dreidre. Nouvelles approches constructivistes à l'étude de 

l'ethnicité, Culture, vol. XIII (2), 1993, p. 10-16. 

______. Identités plurielles et reconnaissance connective: Réflexions à partir des 

recherches sur les questions ethniques. In: PAYET, J.-P.; BATTEGAY, A. (éd.), La 



198 

 

 

reconnaissance dans les sociétés contemporaines. Paris: Septentrion, Collection 

Sciences Sociales, 2008, p.311-319. 

______. Quand l’anthropologie croise la médiumnité. Anthropologie et Sociétés, vol. 

35, n. 3, 2011, p. 89-106. 

NISENBAUM, Haïm. Qu’est-ce que la hassidisme? Suivi d’une lettre inédite de Rabbi 

Yossef Itshak Scneersohn, sixième Rabbi de Loubavitch, à sa fille. Paris: Ed du Seuil, 

1997. 

PÉRIGNE, Valérie. De Jésus à Mahoumet – itinéraire des français convertis à l’Islam. 

1997. Tese (Doutorado em Ciências Sociais). École de Hautes Études en Sciences 

Sociales, Paris, 1997. 

RABKIN, Yakov. Judeus contra judeus: a história da oposição judaica ao sionismo. 

Cotia/SP: Acatú, 2009. 

______. Religious roots of a political ideology: Judaism and Christianity at the Cradle 

of Zionism. Mediterranean Review, vol. 5, no. 1, Junho 2012. 

RICOEUR, Paul. Temps et récit III. Paris: Le Seuil, 1985. 

______. Soi-même comme um autre. Paris: Le Seuil, 1990. 

ROUDOMETOF, V.  Transnationalism, cosmopolitanism and globalization. Current 

sociology, vol. 53, no.1, p. 113-135. 2005. 

SAINT-BLACANT, Chantal. Islam in Diaspora: Between Reterritorialization and 

estraterritoriality. International Journal of Urban and Regional Research, vol 26, Issue 

1, March 2002, p. 138-151. 

SAND, Shlomo. A invenção do povo judeu: da Bíblia ao sionismo. São Paulo: Editora 

Benvirá, 2011. 

SCHLESINGER, Michel. Judeus por opção: a conversão ao judaísmo desde os tempos 

bíblicos até nossos dias. WebMosaica: Revista do Instituto Cultural Judaico Marc-

Chagal, vol. 3, n.2, (jul-dez) 2011. 

SCHNAPPER, Dominique. Le Sens de l’ethinico religieux/ the meaning of the “Ethnico 

Religious”. Archives des Sciences Sociales des Religions, n. 81, 1993, p. 149-163. 

SCHOLEM, Gershon. As grandes correntes da mística judaica. São Paulo: Perspectiva, 

Série Estudos, 1972.  

SHOAHT, Ella. Le sionisme du point de vue de ses victimes juives: les juifs orientaux in 

Israël. Paris: La Frabrique Editions, 2006. 

SILVA , Marcos de Araújo : Resenha COMAROFF, Jean; COMAROFF, John L. 

Ethnicity, Inc. Chicago: University of Chicago. Revista Horizontes Antropológicos, 

Porto Alegre, ano 16, n. 34, p. 509-512, jul./dez. 2010. 

 



199 

 

 

SINAGOGA ONLINE – JUDAÍSMO SEM FRONTEIRAS 

<http://sinagogaonline.wordpress.com/>. Apresenta textos e vídeos sobre o movimento 

chamado ortodoxia moderna. 

SNOW, David; MACHALEK, Richard. The convert as a social type. In: COLLINS, R. 

(ed). Sociological theory. San Francisco: Jossey-Bass, 1983, cap. 9. 

SORJ, Bila. Conversões e Casamentos mistos: A produção de “novos judeus” no Brasil. 

In: SORJ, Bila (org). Identidades Judaicas no Brasil Contemporâneo. Rio de Janeiro: 

Imago, 1997. 

TALMUD de Jérusalem – traduit pour la premiére fois en français par Molse Schwab. 

Paris: GP. Maisonneuve, 1960. 

TANK-STORPER, Sébastian. Le giyyur comme mise en corps, ou comment faire um 

juif? In: DÉCOBERT, Christian (éd), La conversion religieuse. Cahiers du CEIFR,  nº 

2, September 2000, p. 61-78 (actes de colloque). 

______. Juifs d’élection - se convertir au judaïsme. Paris: CRNS Éditions, 2007. 

TELBOUR, Victor. Mythe et images de juif au Québec. Montreal: Éditions de Lagrave, 

1977. 

THE SPANISH AND PORTUGUESE SYNAGOGUE CANADA’S FIRST 

SYNAGOGUE PROUD TO SERVE ITS MEMBERS SINCE 1768 

<http://www.thespanish.org>. Informações sobre política de conversão na sinagoga 

Spanish and Portuguese. 

TOPEL, Marta. Os espaços de re-etnização religiosa e a construção de uma nova 

identidade: o baal teshuvá paulistano. Ilha Revista Antropologia, Florianópolis, vol.3, n. 

1, 2001, p.33-49. 

______. O processo de transnacionalização do judaísmo ortodoxo: um olhar 

antropológico sobre a expansão do movimento Chabad-Lubavitch. Cadernos de 

Pesquisa Interdisciplinar em Ciências Humanas, v. 13, n. 103 (2012), p. 79-91. 

WEISS, Arnie Cumsky. The Choice: converts to Judaism share their stories. Chicago: 

University Scranton Press, 2010. 

WOLOFSKY, Hirsch. Mayn Lebns Rayse: un demi-siècle de vie Yiddish à Montreal. 

Québec: Ed.Septentrion, 2000. 

 

6.2 Bibliografia consultada 

ABITBOL, Michel. Les amnésiques – juifs et arabes à l’ombre du conflit du Proche-

Orient. Paris: Perrin, 2005. 

ADELMAN, Howard; SIMPSON, John H. Multiculturalism, Jews, and Identities in 

Canada. Jerusalém: Magnes Press, Hebrew University, 1996. 



200 

 

 

AL-HAJ, Majid. Immigration and ethnic formation in a deeply divided society: the case 

of the 1990’s immigrants from the Former Soviet Union in Israel. Leiden: Brill, 2004. 

ANDERSON, B. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of 

Nationalism. London: Verso, 1996 (1983), p. l-7. 

ASSOULINE, Pierre.  Les Nouveaux Convertis. Paris: Gallimard, 1982. 

AZULAY, David. Talmud da Babilônia. São Paulo: Ed. Sêfer, 2011. 

BARTEL, Carlos. O movimento sionista e a formação da comunidade judaica 

brasileira (1901-1956). Tese (Doutorado em História). Universidade Federal do Rio 

Grande do Sul, Porto Alegre, 2012. 

BAUSSANT, Michèle. Du vrai au juste: la mémoire, l’histoire et l’oubli. Québec: 

Presses de l’Université Laval, 2006. 

______. Penser les mémoires. Ethnologie Française, vol. 37, n°3, 2007, p. 389-394.  

BENBASSA, Esther; ATTIAS, Jean-Christophe. Les juifs et l’autre. Gordes: Le Relié, 

2002. 

______. Une diaspora séphafade en transition: istambul, XIXe-XXe siècle. Paris: Cerf 

(Centre d’études des religions du Livre), 1993. 

BENAMOZEGH, Elia. Morale juive et morale chrétienne – examen comparatif. Paris: 

In Press, 2000. 

BENDER, Barbara. Time and Landscape, Current Anthropology, vol. 43, 2002, p. 

S103-S112. 

BIRNBAUM, Pierre. Sur la corde raide: parcours juif entre l’exil et citoyenneté. Paris: 

Flammarion, 2002. 

BLACKBURN, Carole. Differentiating Indigenous Citizenship: Seeking Multiplicity in 

Rights, Identity, and Sovereignty in Canada, American Ethnologist, 36 (1), 2009, p. 66-

78.   

BOYER, Alain; HAYOUN, Maurice-Ruben. L’historiographie Juive. Paris, Presses 

Universitaires de France, 2001. 

BRENNER, Michael. Prophets of the past: interpreters of Jewish history. Princeton: 

Princeton University Press, 2010. 

CHOMSKY, Noam. Israël, Palestine, États-Unis: le triangle fatidique. Montreal, QC: 

Les Éditions Écosociété, 2006. 

COLLIER, Stephen J. Global Assemblages, Theory, Culture and Society, 23 (2-3), 

2006, p. 521-524. 

CRAPANZANO, Vincent: Co-futures (commentaire sur Guyer), American Ethnologist, 

3 (4)2007, p. 422-425.  



201 

 

 

ELBAZ, Mikaël; Denise Helly.  Modernité et postmodernité des identités nationales, 

Anthropologie et Sociétés, 19 (3) 1995, p. 15-35. 

ELON, Amos. The pity of it all: a history of the jews in Germany, 1743-1933. New 

York: Metropolitan Books, 2002. 

ERIKSEN, Thomas Hylland. Globalization : The Key Concepts. Oxford, New York: 

Berg Publishers, 2007, Introduction,  p. 1-14. 

ESCOBAR, Arturo. Culture sits in places: reflections on globalism and subaltern 

strategies of localization, Political Geography, 20, 2001, p. 139-174. 

FABIAN, J. Anthropology with an Attitude: Critical Essays. Stanford: Stanford 

University Press, 2001, ch. 9: “Remembering the Other: Knowledge and Recognition”, 

p. 158-178.  

FEINER, Shmuel. The Jewish enlightenment. Philadelphia: University of Pennyslvania 

Press, 2004. 

GITELMAN, Zvi Y. Jewish nationality and Soviet politics; the Jewish sections of the 

CPSU, 1917-1930. Princeton, N.J: Princeton University Press, 1972.  

GLAZER, Nathan. American Judaism. Chicago: University of Chicago Press, 1989. 

GUPTA, A.; FERGUSON, J. Beyond Culture : Space, Identity and the Politics of 

Difference, Cultural Anthropology, vol. 7, no. 1, 1992, p. 6-23. 

GUYER, Jane.  Prophecy and the Near Future: Thoughts on Macroeconomic, 

Evangelical and Punctuated Time, American Ethnologist, 3 (4), 2007, p. 409-421.  

HAGE, Ghassan. A not so multi-sited ethnography of a not so imagined community, 

Anthropological Theory, 5(4), 2005, p. 463–475. 

HANNERZ, U. Transnational Connections. Londres and New York: Routledge, 1996, 

Chapter 2: The Local and the Global Continuity and Change, p. 17-29. 

 ______. Being There…and There…and There!, Ethnography, vol.4, n°2, 2003, p. 201-

216. 

KATZ, Jacob. Les shabess goy. Paris: Stock, 1986. 

______. Hors du ghetto: l’émancipation des juifs en Europe, 1770-1870. Paris: 

Hachette, 1984. 

KOCHAN, Lionel. The Jew and his history. New York: Schocken Books, 1977. 

KRIEGEL, Annie. Les juifs et le monde modern: essai sur les logiques d’émancipation. 

Paris: Editions du Seuil, 1977. 

LINDENBERG, Daniel. Figures d’Israël: l’identité juive entre marranisme et sionisme 

(1648-1998). Paris: Hachette Littératures, 1997. 



202 

 

 

 MARCUS, George E. Assemblage, Theory, Culture and Society, 23 (2-3), 2006, p. 

101-106.  

MORIN, Edgar. O mundo moderno e a questão judaica. Rio de Janeiro, Bertrand 

Brasil, 2007. 

NEHER, André. L’identité juive. Paris: Seghers, 1989. 

NEUSNER, Jacob. Torah through the ages: a short history of Judaism. London, 

Philadelphia: Continuum International Publishing Group – Trinity, 1990. 

PINKUS, Benjamin. The Jews of the Soviet Union: the history of a national minority. 

New York: Cambridge University Presss, 1988. 

REBHUN, Uzi; LEV ARI, Lilach. American Israelis: migration, transnationalism, and 

diasporic identity. Leiden: Ed. Brill, 2010 

REJWAN, Nissim. The Jews of Iraq: 300 years of history and culture. Boulder: 

Westview Press, 1985. 

RENAN, E. Qu’est-ce qu’une Nation? In: RENAN, Ernest. Ouvres complets. Paris: 

Calman-Levy, 1990, p. 31-43 

RINGUET, Chantal. À la decouverte du Montréal Yiddish. Montreal: FIDES, 2011. 

RIBEIRO, Gustavo Lins. Antropologias Mundiais – para um novo cenário global na 

Antropologia, Revista Brasileira de Ciências Sociais - RBCS, vol.21, n°60, 

fevereiro/2006, p. 147-165. 

RICHARD, Guy W. Le cemetière juif du Québec. Québec: Septentrion, 2000. 

ROBBINS, Joel. Continuity Thinking and the Problem of Christian Culture: Belief, 

Time, and the Anthropology of Christianity, Current Anthropology, 8 (1), 2007, p. 5-38. 

ROSMAN, Moshe. How Jewish is Jewish history? Portland: The Littman Library of 

Jewish Civilization, 2007. 

SACHAR, M. Howard. A History of the Jews in the Modern World. New York, 

Toronto: First Vintage Books Edition, 2006. 

SAGI, Avi; ZOHAR, Zvi. Giyyur, identité juive et modernization: une analyse des 

sources halakhiques. In HEYMANN, Florence; PEREZ, Danielle Storper. Le Corps du 

Texte: Pour une anthropologie des texts de la tradition juive. Paris: Éd. du CNRS, 

1997. 

SHAHAR, Charles. Sondage sur les communautés hasssídiques et ultra orthodoxe dans 

le quartier Outremont et les regions environnantes. Outremont: Coalition of Outremont 

Hassidic Organization, 1997.  

SAMUDRA, Jaida Kim. Memory in our body: Thick participation and the translation of 

kinesthetic experience, American Ethnologist, 35 (4), 2008, p. 665-681. 



203 

 

 

SCHWARZFUCHS, Simon. Du Juif à l’Israélite: histoire d’une mutation (1770-1870). 

Paris: Fayard, 1989. 

SMOOHA, Sammy. Arabs and Jews in Israel. Boulder: Westview Press, 1989. 

SORJ, Bernardo. Judaísmo para todos. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2011. 

TOLÉDANO, Joseph. Les juifs maghrébins. Turnhout, Bruxeles: Éditions Brepols, 

1989. 

TOMLINSON, John. The Possibility of Cosmopolitanism. In: TOMLINSON, J. 

Globalization and Culture. Chicago: University of Chicago, 1999, p.181-20.  

TRAVERSO, Enzo: Les Juifs et l’Allemagne: de la “symbiose judéo-allemande” à la 

mémoire d’Auschwitz. Paris: Éditions La Découverte, 1993. 

TURNER, Aaron. Embodied Ethnography. Doing culture. Social Anthropology 8 (1), 

2000, p. 51-60. 

VÉZINA, Raymond. Juifs de la ville de Québec: quarente sujets de théses pour un 

centre de recherché. Québec: Editions Elyssés, 2011. 

VIEIRA, Nelson H. Construindo a Imagem do Judeu: algumas abordagens teóricas. 

Rio de Janeiro: IMAGO, 1994.  

 

WROBLEWSKY, Vincent Von. Un étrange amour: être juif en RDA.  Paris: Honoré 

Champion, 2005. 

YERUSHALMI, Yosef Haym. Zakhor, histoire juive et mémoire juive. Paris: 

Callimard, 1991[1984]. 



204 

 

 

 

7 Anexo 

7.1  Três modelos de certificado de conversão 

 

 

 
Certificado de conclusão de conversão (inglês e hebraico) enviado pelo prof. Yakov 

Rabkin – Montreal/QC. 

 

 

 

 

 

 

Nas duas próximas páginas: Certificado de admissão ao Judaísmo Liberal (em 

hebraico e português) enviado  por Leonardo Alanati, Rabino da Congregação 

Israelita de Minas Gerais 



205 

 

 

 



206 

 

  



207 

 

 

Certificado de conversão concedido pela corrente Ortodoxa-Moderna - que realiza 

as conversões à distância – pela Internet. <http://sinagogaonline.wordpress.com/>. 

 

 

 
 



208 

 

 

8 GLOSSÁRIO DE TERMOS HEBRAICOS 

 
(SH): som de /ch/: ex: “shabat” 

(CH): som de /R/ gutural: ex.: “chazan”. 

 
Aliá: significa “subir/ascender”. Pode ser usado de duas formas: quando um homem é 

chamado para ler a Torá ele é chamado a fazer “aliá”. Quando um judeu decide solicitar 

a imigração para Israel, é considerado que ele está “retornando” para sua “terra 

ancestral”, por isso se diz que ele “fez aliá”.   

 

Aron Hakodesh: Arca da Aliança. Assemelha-se a um armário e é onde são guardados 

os rolos da Torá. 

 

Askenazi/askenazim: refere-se aos judeus oriundos da Europa Ocidental e do Leste. As 

correntes ortodoxas e os hassidim são sua maior expressão. Aqueles judeus que 

imigraram para o Brasil devido às perseguições na Europa na IIª Guerra Mundial, são de 

linhagem askenazi.  

 

Bar/bat mitzvá: ritual de passagem realizado com os adolescentes na idade de 13 anos 

(bar: filho), (bat: filha), (mitzvá: obrigação religiosa). 

 

Brit Milá: circuncisão ritual nos bebês realizada com oito dias de nascidos. 

 

Bimá: púlpito de onde o Chazan ou Rabino rezam e se dirigem à audiência nas 

sinagogas. 

 

Chalá: pão trançado consumido e santificado no Shabat. 

 

Chazan: é o cantor de salmos e orações do serviço religioso. Mesmo em sinagogas 

onde atuam rabinos, os condutores dos serviços são os chazanim.  

 

Col Nidrê: benção dos pais aos filhos que é realizada na primeira noite de Yom Kipur. 

 

Goi/ Goim: termo designado para os não-judeus. Goim é o plural. 

 

Habrará/habrarot: bênçãos religiosas. 

 

Halachá: conjunto de regras, rezas e preceitos judaicos. Doutrina.  

 

Hatafat Dan: ritual da gota de sangue retirada do pênis do candidato que já era 

circuncidado antes do processo de conversão. 

 

Iídiche: dialeto germânico com o acréscimo de particularidades derivadas do eslavo, 

polonês, ucraniano, russo e hebraico – cujo alfabeto é utilizado para representação 

fonética e escrita. O idioma é falado pelos judeus askenazim no Leste Europeu e na 

Rússia. Às vezes utiliza-se essa palavra para se referir as pessoas: “– Ele é iídiche”? O 

iídiche é falado ainda hoje em comunidades de judeus askenazim ortodoxos, em Israel, 

no Leste Europeu, nos EUA, Canadá e na Argentina. 

 



209 

 

 

Kabalah: significa “tradição”, o termo é grafado em português como “Cabalá”. É a 

tradição voltada à mística do Judaísmo e era muito estudado pelos sábios cabalistas na 

Península Ibérica na Idade Média. Enfoca, entre outras tradições, a “forma” de se entrar 

em contato com o Divino, através do ascetismo, técnicas de meditação e transmutação 

das letras hebraicas. 

 

Kabalat Shabat: serviço vespertino do Shabat. 

 

Kadish: oração dos enlutados. 

 

Kasher/Kashrut: aprovado em ritual. Puro. 

 

Kidush: santificação do vinho. 

 

Kipá/kipot: solidéu usado pelos homens. Kipot é o plural de kipá. 

 

Liberal/Reformismo (sinagoga reformista): corrente do Judaísmo mais comum no 

Brasil. Os reformistas ou liberais, promovem uma releitura contemporânea das leis 

judaicas, suprimindo várias delas, como a alimentação religiosa e as normas de 

endogamia. Normalmente se classificam como “judeus culturais” e centram sua 

identidade mais em fatores ideológicos – como o sionismo, do que em valores 

religiosos. Em geral conversões realizadas por rabinos reformistas não são aceitas em 

sinagogas ortodoxas. Algumas comunidades liberais no Canadá e nos Estados Unidos 

admitem inclusive “Rabinas”. 

 

Marranos: ou cripto-judeus. Os marranos são aqueles judeus que foram expulsos da 

Península Ibérica entre 1492 e 1498 pelos reis católicos. Portugal lhes ofereceu duas 

opções: a conversão forçada ao Cristianismo ou a fogueira. Alguns se converteram e 

muitos fugiram para as colônias portuguesas e espanholas. Alguns deles continuavam a 

professar o Judaísmo na vida particular. 

 

Mezuzá: amuleto fixado nos batentes das portas dos judeus. Seu valor simbólico está 

em um pergaminho guardado em seu interior contendo passagens específicas da Torá. 

Sua caixa pode ser de vários materiais, de plástico até metais preciosos com pedras. 

 

Mechitzá: preceito religioso da divisão entre dois sexos na sinagoga. Pode se referir 

também ao biombo que é colocado entre as cadeiras masculinas e femininas. Em 

grandes sinagogas, as mulheres ficam em pisos diferentes dos homens em nome desse 

princípio. 

 

Menorá: candelabro de sete braços. 

 

Mikvê: pequena piscina onde se realizam os banhos de purificação ritual.  

 

Minían: quórum mínimo de 10 homens adultos para a realização de certas rezas e 

eventos, como luto ou abertura do Aron hakodesh para a contemplação da Torá. 

 

Mitzvá: obrigação religiosa. 

 



210 

 

 

Mohel: aquele rabino ou chazan que é habilitado a realizar a circuncisão nos bebês. 

Pode ser também um médico ou enfermeiro da congregação que exerce essa função 

ritual. 

Negudot: acentos gráficos da língua hebraica que vocalizam certas letras. 

 

Nidá: impura. O termo é usado para mulheres no período menstrual. 

 

Ortodoxia (sinagoga ortodoxa): corrente religiosa que segue todos os preceitos 

religiosos como alimentação kasher, normas de pureza do lar, observância do shabat e 

festas religiosas, bênçãos e orações diárias e uma vida dedicada ao estudo da Torá. 

 

Parashá: porção da Torá lida semanalmente no Shabat. Nas sinagogas é divida em sete 

partes para que sete homens a leiam durante o serviço religioso. 

 

Rimon/rimonim: o termo significa “romãs”. São adereços colocados no topo dos rolos 

da Torá quando ela está fechada. É um adereço. São peças de metal com guizos ou sinos 

que fazem barulho quando a Torá é movida para chamar a atenção para sua santidade. 

 

Rosh Hashaná: Ano Novo Judaico. 

 

Sefaradi/sefaradim: Se refere aos judeus que são provenientes da Península ibérica e 

se espalharam pelo Novo Mundo depois da expulsão nos anos de 1492 e 1498. Esses 

indivíduos falavam o espanhol o português e o ladino – língua que misturava termos 

hebraicos a essas duas línguas. Os judeus do Oriente Médio, Iraque, Turquia, Magreb, 

Iêmem, também são considerados sefaradim.  

 

Shacharit: serviço matutino de Shabat, realizado no sábado de manhã. 

 

Shemá: profissão de fé do Judaísmo. Deve ser rezada pelos judeus pelo menos uma vez 

por dia. 

 

Shofar: trombeta de chifre de carneiro tocada no Yom Kipur em Rosh Hashaná. 

 

Sidur/sidurim: livro litúrgico.  

 

Simchá Torá: festa de outorga da Torá. A data comemora a entrega da Torá por Deus a 

Moisés no Monte Sinai. Um dos costumes dessa festa é dançar com a Torá pela 

sinagoga demonstrando alegria.  

 

Shoah: holocausto judaico na Segunda Guerra Mundial. 

 

Sucot: Festa dos Tabernáculos. É costume os judeus reproduzirem uma pequena cabana 

(Sucá) de folhas e madeira no quintal de casa e realizar pelo menos uma refeição nesse 

espaço durante a festa de Sucot. 

 

Talit/talitot: xale de orações que os homens se cobrem em cerimônias especiais na 

sinagoga, ou nas orações diárias em casa.  

 

Talmud: exegese racional do Judaísmo. É um código ético escrito por rabinos. Existem 

dois Talmudim: um escrito na Babilônia, no período do cativeiro, e outro em Jerusalém, 



211 

 

 

sendo que o talmud babilônico é o mais aceito pelas autoridades rabínicas. Os textos do 

Talmud foram revistos posteriormente por Maimônides. Suas observações deram 

origem à Mishné Torá, uma interpretação desses escritos. 

 

Tefilin: raiz na palavra hebraica tefilá, significando "prece". É o nome dado a duas 

caixinhas de couro, cada qual preso a uma tira de couro de animal kasher, dentro das 

quais está contido um pergaminho com os quatro trechos da Torá em que se baseia o 

uso dos filactérios (Shemá Israel, Vehaiá Im Shamoa, Cadêsh Li e Vehayá). É 

conhecido em português como filactério, vindo do termo grego phylaktérion, que 

significa basicamente "posto avançado", "fortificação" ou "proteção", o que explica a 

utilização destes objetos como proteção ou amuleto. 

 

Torá: é o livro sagrado do Judaísmo, chamado pelo Talmud de Reshit – o princípio de 

tudo. Compreende os primeiros cinco livros que o Cristianismo chama de “Antigo 

Testamento”: Gêneses (Bereshit), Êxodo (Shemót), Levítico (Vaykrah), Números 

(Bamidbar) e Deuteronômio (Devarim). 

 

 

  

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Kasher
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tor%C3%A1

