Universidade Federal de Pernambuco
Centro de Filosofia e Ciéncias Humanas
Programa de Pds-Graduacdo em Antropologia

Conversao, Judaismo e alteridade:
narrativas de pertencimento e instancias de
reconhecimento

Abel de Castro Tavares

Tese apresentada ao Programa de Pds-Graduagcdo em
Antropologia Social como um dos requisitos para
obtencdo do titulo de Doutor em Antropologia.

Area de Concentracdo: Antropologia.
Orientadora: Profé. Dr2. Vania Fialho.

Recife
2014



Conversao, Judaismo e alteridade:
narrativas de pertencimento e insténcias de
reconhecimento.

Abel de Castro Tavares

Tese apresentada como um dos
requisitos a obtencdo do titulo de
Doutor em  Antropologia pelo
Programa de Pds-Graduagdo em
Antropologia Social do
Departamento de Antropologia e
Museologia da Universidade Federal
de Pernambuco.

Area de concentracdo: Antropologia

Orientadora: Profé. Dr2, Vania Fialho.

Recife
2014



Catalogacdo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva CRB4-1291

T231c

Tavares, Abel de Castro.

Conversdo, judaismo e alteridade : narrativas de pertencimento e
instancias de reconhecimento / Abel de Castro Tavares. — Recife: O autor,
2014.

226 f. :il. ; 30 cm.

Orientadora: Prof2. Dr2. Vania Fialho.
Tese (doutorado) — Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de P6s-graduagdo em Antropologia, 2014.
Inclui referéncias, anexo e glossario.

1. Antropologia. 2. Religido. 3. Judaismo. 3. Conversdo ao judaismo.
I. Fialho, Vénia (Orientadora). Il. Titulo.

301 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2014-33)




ABEL DE CASTRO TAVARES

Conversao, Judaismo e alteridade:
narrativas de pertencimento e instancias de reconhecimento.

Tese apresentada como um dos requisitos a
obtencdo do titulo de Doutor em
Antropologia pelo Programa de Pos-
Graduacdo em Antropologia Social do
Departamento  de  Antropologia e
Museologia da Universidade Federal de
Pernambuco.

Area de concentragdo: Antropologia
Orientadora: Profé. Dr2, Vania Fialho
Defesa em: 13 de Marco de 2014

11 de Adar Il de 5774

BANCA EXAMINADORA

Profé. Dr2.VVania Rocha Fialho P. e Souza (Orientadora)
PPGA/UFG

Prof® Dr. Edson Hely Silva (Examinadora externa)
Centro de Educacéo - UFPE

Profé Dr2 Zuleica Dantas P. Campos (Examinadora externa).
Dept. Historia - UNICAP

Prof. Dr. Antonio Mota (Examinador interno)
PPGA/UFG.

Prof. Dr. Bartolomeu Tito F. Medeiros (Examinador interno)
PPGA/UFG



A Musa, Janete e Marize.



Este trabalho foi apoiado pela CAPES e pelo Programa de Doutorado Sanduiche
no Exterior (PDSE) 2012/2013 na Université de Montréal — Canada. (processo
n°9904115).



AGRADECIMENTOS:

Gostaria de agradecer ao Programa de Pds-Graducdo em Antropologia da UFPE
que acreditou em meu projeto original, possibilitando a realizacdo desta tese. Aos meus
professores, toda minha consideracdo, meu respeito e meus agradecimentos pelas
palavras de incentivo e também pelas criticas.

A minha orientadora Profa. Dr? Vania Fialho, pela criatividade antropoldgica,
vivacidade e presteza.

A meus colegas de doutorado pela troca de ideias e impressdes. Obrigado a toda
turma do mestrado de 2010 pelo acolhimento na Cidade do Recife, pelo respeito e pela
oportunidade de aprendermos juntos.

Sinceros agradecimentos a todas as congregacdes judaicas e a todos o0s
entrevistados que abriram suas portas e suas vidas para a presenca, as vezes incomoda,
as vezes incompreensivel, do antropdlogo em seu meio, sempre curioso, sempre
indagando.

Meus agradecimentos a Sociedade Israelita do Ceard, meu primeiro campo onde
iniciei meus conhecimentos dos ritos do judaismo. Verinha, Pablo, Gesilva, Saulo,
Virginia, Marina, Olimpia, Vinicius e tantos outros.

A Associacdo Cultural Israelita de Brasilia, pelas informacdes e relacdo de
respeito e camaradagem cultivada entre o antropdlogo e o grupo. Meu muito obrigado
especial a Tamara, Abraham, Braulio e Cadimiel, e in memoriam ao ex-presidente da
Associacdo, Samuel Sherman, que sempre incentivou e elogiou esta pesquisa.

A Federacdo Israelita de Pernambuco e a todas as entidades judaicas visitadas no
Recife — Museu Sinagoga Kahal Zur Israel, Arquivo Histérico Judaico de Pernambuco -
aos entrevistados, funcionarios e a Beatriz Schwartz, Tania e toda a familia Kaufman, a
Zeev — presidente da Federagédo, por todo o material levantado e todas as perguntas
respondidas.

Ao Rabino Leonardo Alanati pela generosidade com que respondeu meu apelo
para uma entrevista, elucidando pontos de interrogacdo que surgiram durante a analise
do percurso de conversdo dos candidatos.

Meu muito obrigado, também, a todas as entidades judaicas de Montreal, como a
Bibliotheque publique juive, ao centro Alefbeth de cultura Sefaradi, a Sinagoga Spanish
and Portuguese e aos rabinos entrevistados.

Ao meu professor e tutor no Canada, Prof. Yakov Rabkin, homem de fleuma,
coragem e sapiéncia genuinas, por suas aulas sempre esclarecedoras, suas respostas
rabinicas, seus convites para o shabat, sua paciéncia para comigo e pelos seus saborosos



chéas e boa conversa que aqueciam as congeladas tardes de trabalho em Montreal.
Obrigado por tudo que me ensinou.

A professora Dreidre Meintel, antrop6loga da Université de Montréal, que me
apresentou as teorias utilizadas nessa tese - identidade, cultura, globalizacéo,
transnacionalismo; pelos conselhos, bibliografia, e por me mostrar que é possivel
estudar o fendmeno da conversao no judaismo.

A meus colegas dos cursos de outono e de inverno, sempre prontos para repassar
um livro e oferecer ajuda. Meu merci beacoup a Guilhaume Boucher — jovem colega
antropologo - pelas discussdes sobre os temas das aulas e sobre o Brasil.

Aos técnicos da Universidade de Pernambuco, em especial Carla e Ademilda,
eficientes e prontas a ajudar. Muito obrigado.

A minhas queridas amigas do Mestrado de 2010 — Lilian Almeida e Neila Pontes
— pelas hospedagens no Recife, pelo apoio, pela paciéncia, pelo carinho, pela companhia
e pelas palavras de forga.

Aos amigos e companheiros de primeira moradia e descoberta do Recife: Felipe,
Cedenir, Dener e 0s outros.

Aos queridos Rita de Cassia, Gugu, Alexandre Nobrega, Maria Suassuna,
Patricia Xavier, Eduardo e Maira Dimitrov, Nuno e a todos os recifenses que conheci
por suas maos, pois tornaram a auséncia de casa bem mais facil e divertida.

Aos amigos do Canada: Paulinho, Samuel, Cristina, Zara, Cirile, Francy, Derek,
Jesse, obrigado por todo o apoio que me deram nos dias de Montreal. Ndo tenho
palavras para descrever minha gratiddo. Teria sido mais dificil e mais mondtono sem
vocés. A minha querida Tatiana, pelo amor, pelo respeito, por me ensinar Montreal e
por todos os momentos divertidos no Parc La Fontaine.

Aos amigos de Orizona — Marcello, Léo, Cristiane, Roseli e UIf, pela recepgéo,
pela forca e pela companhia.

Aos meus sobrinhos, Ulysses e Valéria pelo entusiasmo, pelas traduces, pelas
leituras, pelo carinho, pela paciéncia e por todo o resto.

A minha irmd Janete, e seu esposo Humberto, sempre presentes com suas
palavras, zelos e olhares. A minha mae D. Musa, que me ensinou o oficio de professor e
despertou minha curiosidade para as “gentes” desde menino.

E a minha querida amiga Marize Farah pelo lastro, pela pena afiada e pela
palavra precisa.

Muito obrigado, merci beacoup.



“Le travail de [’anthropologue repose sur une approche profondément humaine plutot
que sur des statistiques. 1l s’agit de comprendre la vie et la spécificité d’'un groupe,
d’une culture spéciale par une observation participante, sans pour autant oublier la
rigueur scientifique et dans le but de trouver éventuellement comment le particulier se
relie au général. C’est ainsi que [’anthropologie peut se lancer et s’engager dans le
débat public”. (Marguerite Andersen — La vie devant elles, 2011).

“O trabalho do antropd6logo repousa antes sobre uma visdo profundamente humana que
sobre estatisticas. Trata-se de compreender a vida e a especificidade de um grupo, de
uma cultura especial, por uma observagédo participante, sem, contudo esquecer o rigor
cientifico e o propésito de descobrir como o particular se insere no geral. E assim que o
antrop6logo pode se langar e se engajar no debate publico.” (Marguerite Andersen — La
vie devant elles, 2011).



RESUMO

Este trabalho tem por tema a conversdo ao Judaismo a que se submetem individuos de
outras profissdes religiosas — ou nenhuma, nas cidades de Fortaleza, Brasilia, Recife e
Montreal. Para ser considerado um judeu, as interpretacGes rabinicas apontam a
descendéncia matrilinear como o caminho natural para a transmissdo identitaria. Na
contemporaneidade, uma maior autonomia do sujeito - fornecida pelos fluxos de
informacdes transmitidas pelas novas tecnologias, pelas ofertas religiosas e pela
globalizacdo — possibilita-lhe cambiar sua religido, sua histéria e seu destino.
Entretanto, mesmo com autonomia para alterar sua vida e sua tradi¢do, é imperativo que
a instituicdo religiosa pretendida o aceite e o reconheca como um deles. E uma relagéo
de reciprocidade, onde a conversdo aparece como um percurso que sO é possivel
compreender na sua profundidade, por meio da andlise das narrativas dos candidatos
que se submeteram a esse processo e do papel da instituicdo judaica na formacdo da
nova identidade. Nesta tese, a opcdo tedrico-metodologica pautada pelas modernas
discuss@es sobre voluntarismo e agenciamento foi fundamental para a compreenséo dos
processos de identificagdo em que esses individuos se inscrevem, levando-os a
empreender uma caminhada rumo ao Judaismo. A busca por pertencimento e
reconhecimento sdo os determinantes para 0s que se aventuram nessa caminhada, que,
no caso da escolha ao Judaismo, carrega em si um paradoxo: a possibilidade
extremamente moderna de escolher uma nova identidade — voluntarismo - e a escolha e
a busca — agenciamento - em dire¢do a uma religido normativa. As consideragdes feitas
neste trabalho sobre o fenémeno da conversdo convidam o Judaismo a um contato com
a alteridade e evidenciam a necessidade de um remanejamento nas interpretacdes de seu
préprio conceito e, principalmente, na identificacdo do judeu contemporaneo.

Palavras-chave: conversdo, identificacdo, Judaismo, voluntarismo, agenciamento.



ABSTRACT

This study analyzes the conversion from other - or none- religion to Judaism in the
cities of Fortaleza, Brasilia, Recife and Montreal. To be considered a jew, all the
rabbinic interpretations show that the matrilineality is the natural way to the identity
communication. Contemporaneity, a bigger independence - given by all information
flow transmitted by new technology, by religion offers and by globalization - enables
people to change their religion, their history and their destiny. However, even with all
this independence to change their life and family tradition, it is imperative that the
religion institution chosen admit and recognize new members. It must be a reciprocal
relationship, where the conversion emerges like a process that is only possible to
understand by analyzing the conversion candidates speech and by analyzing the Judaic
Institution role in this process of creating a new identity. In this thesis, all the modern
discussions about voluntarism and agency are primordial to understand these
individuals identification process that take them to engage a walk to Judaism. The
pursuit of acknowledgment is determinant for those who take this adventure in this
walk, and in case of a Judaism choice, there is a paradox in the way: the modern
possibility of choosing a new identity - a voluntarism, and the choice and pursuit -
agency pointing to the religion rules. For Judaism, all the considerations done in this
thesis about the conversion process show that it invites us to an alterity contact and
evidences the need of new interpretations about itself and primarily about the
contemporary Jew.

Key words: conversion, identification, Judaism, voluntarism, agency.



RESUME

Ce travail a comme sujet la conversion au Judaisme que subissent les individus d'autres
professions religieuses ou non, dans les villes de Fortaleza , Brasilia, Recife et
Montréal. Pour étre considéré juif, les interprétations rabbiniques suggerent la filiation
matrilinéaire comme voie naturelle pour la transmission de l'identité. Dans le monde
contemporain, ou I’autonomie de I’individu est plus grande - en fonction des flux
d'informations, des nouvelles technologies, des offrandes religieuses et de la
mondialisation — il est possible de changer de religion, d’histoire et de destin.
Cependant, méme avec 1’autonomie de changer de vie et de tradition familiale, il est
impératif que l'institution religieuse souhaitée accepte 1’individu et le reconnaisse
comme un des sien. C’est une relation de réciprocité, ou la conversion apparait comme
un parcours dont il est juste possible de comprendre en profondeur qu’a travers
I’analyse des récits des candidats qui ont subi ce processus ainsi que du rble de
I'institution juive dans la formation de la nouvelle identité. Dans cette these, les
discussions modernes sur le volontarisme et l'agentivit¢ sont fondamentales pour
comprendre les processus d'identification dans laquelle ces individus s’inscrivent et ce
qui les aménent a entreprendre un voyage vers le Judaisme. La recherche
d’appartenance et de reconnaissance sont cruciales pour ceux qui s'aventurent sur Ce
voyage qui dans le cas du Judaisme enonce un paradoxe : la possibilité trées moderne de
choisir une nouvelle identité - le volontarisme, le choix et la recherche — et ’agentivité
vers une religion normative.
Les considérations faites dans le présent document sur le phénoméne de la conversion
au Judaisme démontre qu'elle I'invite au contact avec l'altérité et souligne la nécessité
d’un vent nouveau dans les interprétations de son propre concept et en particulier a celui
de I'identification du juif contemporain.

Mots-clés: conversion, identification , Judaisme , volontarisme , agentivité .



INDICE DE FOTOS

Foto 1- Mesa do Kabalat Shabat SIC ...........c..ccooeeeviiiiniiiiic 55
Foto 2- Hall da ACIB — Brasilia...........cccceoeriiiniiniiiciesc e 63
Foto 3- Aron Ha Kodesh ACIB..........cccocieiiiiiniccneeseeeee, 66
Foto 4- Aron Ha Kodesh FIPE..........cccoeiiiiiieincneese e 71
Foto 5- Hassidico de Montreal............ccocooeoiiiinenciinineeeees 84
Foto 6- Centre Sgal deS ArS........cireieirerieieirenesese e 86
Foto 7- Sinagoga Sherarit ISrael............cccoooviiiini i 87
Foto 8- Aron Ha Kodesh Sherarit ISrael............ccccoovevnineinincinee, 88
Foto 9- Torot Sherarit ISrael...........cccovieiiiiiiciicee e 89

Foto10- Sinagoga Liberal de Montreal.............ccoceevoveveiiieneinieene, 105



LISTA DE ABREVIATURAS

SIC: Sociedade Israelita do Ceara.

ACIB: Associagdo Cultural Israelita de Brasilia.

FIPE: Federacdo Israelita de Pernambuco.

CONIB: Confederagdo Nacional Israelita do Brasil.

AHJP: Arquivo Historico Judaico de Pernambuco

ARI: Associacdo Religiosa Israelita



SUMARIO

O convertido como ideal da modernidade............ccocooeiiniiiiiiiineee s 3
Compreendendo 8S CONVEISOES. .......cveiveieeieiieseeieeseesteestesee e e sseeseesseesaeassesseesseaneeans 6
A conversdo como identifiCaGao religiosa..........covrveiieieie i 8
A questdo da autoridade iNStItUCIONAL..............coeiiiiiieieic e 9
Metodologia de iNVEStIgaga0 € ESCHItA........ecvueieereeieiiere e 12
(Re) construindo 0 PErcurso de CONVEISAD .........eerververeerieereesieesieeiesseesieeaesreesseeneens 14
F AN =] o Tor- (ol ot g o o= ] o Lo SR 17
DO CAMPO B0 TEXLO .. eeiiiiiiieeiiie ettt 22
1 QUEM SAO OS CONVERTIDOS: CATEGORIAS ........cocovvereeeerseeseenieon, 25
1.1 A dindmica das narrativas de CONVEISA0..........ccuuvereerierieresieseeeesiesie e sie e seesseans 29
1.1.1 A narrativa COmMO SUSLENTACAD.........ecrvereerieeiesie e ereesee e te e ste e 29
1.1.2 A 10giCa daS NAITALIVAS ......ceiveieieiirieieiesie et 30
1.2 Dois niveis de narrativas: afirmativas e problematicas .............ccccocvvvevviiieinennne 32
1.3 O DESENIAIZAMENTO. ... .eiviitieiiriieriesiesie et sie st s e ee st bbb e ne et nne b sbesbenne e 34
1.3.1 A memoria familiar problematica.............cccoerriiiiiiiniiee e 36
1.3.2 A identidade Marrana.........ccccooeriiinieieiesese e ene e 36
1.4 A rejeicao COMO CauSa € CONSEGUENCIA. ......ecvveiveereirieiteeresteesteeieseesreeseesreesseeneas 39
1.5 CONVEISOES POI CIENMGA. ....c.veveuieiieseetestestesie st sseeeee bbb e st sbe e se e sne b sbesee e e 41
1.5.1 A QUESEAD da T ... 41
1.5.2 Descrenca COm as iNSHIIUICOES ......evveeveiieiiecie et 45
1.6 SENLIr-S8 QITEIBNTE ... ...eiuieieee et enne e 45
1.7 Identificacdo cOmM 0 JUAAISMO .....ccveeiuiiiiiiiieee s 46
2 HISTORIA E ETNOGRAFIA DAS COMUNIDADES PESQUISADAS............ 49
A o] v 1= ST 50
2.1.1 Sociedade Israelita d0 CEAMA...........cveveeeierierese e 50
2.1.2 Yom Kipur: O dia do PErda0.......c.cciveiieiieiieiie e 60
2.2 BIaSTlia. .. .cuveieee e e 62
2.2.1 Associacdo Cultural Israelita de Brasilia (ACIB).......ccccoeoviereiineneieieens 62
2.3 RECITE ..ttt r e 67
2.3.1 Federacdo Israelita de Pernambuco (FIPE) ........ccccocoiiiiiiiiieiec s 67

1. 2322 YomKiIpur NaFIPE ... 72

2.4 Montreal : comparando as diferenCas..........cocvvvereiiinieie e 75
2.4.1 O CASO QUEDECOIS ....c.vvevieieeriesie ittt sttt st 79
2.4.2 SINAQOJA SETArAI ......eevviieiieieiee e 86

2.4.3 Y OM KIPUE 1ottt sttt e e eae e et e e beeeneennee e 91



3 A CONVERSAO NAS INSTITUICOES JUDAICAS.........cooovieeeeeieereriresiersnenns 96

3.1 As normas para a conversdo segundo a Lei Judaica...........cccevevveveiieieenieseene. 97
3.1.1 CONVEISA0 OFOUOXA ... veveenveariesieeieeieesieesiesseesteestesseesseesesseesteessesseesseeseesneesees 99
3.1.2 CONVEISA0 MASSOITI ...vvevieiienieiiiesieeiesieesteeiesee et reesbe e e sseesteeneesneesreeneens 101
3.1.3 CONVEISA0 PrOtESIANTE.....c.viiiie ettt 101
3.1.4 Conversao na ortodoxia MOUEINA .........c.cvververeereeieeeesieeiesee e e sree e 101
3.1.5 Conversao liberal/reformista ........c.cccovieieeiiiie i 103

3.2 Os pass0s Na busCa Para & CONVEISAD........ccueieerrereerieeieseesieeseeseesreesaesseesseaneens 107
3.2.1 A cONVErSE0 M FOtaleZa .......ceevueeieiieiiiee e 114
3.2.2 A conVersao em Brasilia.........ccccoveiiiiiiiiieiie e 118
3.2.3 A CONVEISA0 €M RECITE......cviiiiiiieciesicc e 121
3.2.4 A conVersdo em MONEIEAL ..........cccveueiiiiiee e 128

2. 3.2.4.1 A converséo na Congregacdo Dorshei Emet...........cccccoevvvnnnnne 132

3.3 As falas do Rabin0 AlANati.........cccooeiiiiiiniiiiieee e 135

4 AGENCIAMENTO E VOLUNTARISMO ...t 138

4.1 A busca pelo PErteNCIMENTO ........ccoeiiiiiiiieeee e 139

4.2 0O Judaismo como fendmeno transcultural e transcontinental ......................... 143

4.3 Categorias de PertenCIMENTO ......ccoieriririiieieee e 148
1 I ] 1 (1 | TSRS 149

4.3.1.1 Commoditizacdo da Kashrut .............ccccceeviiieiiiicieece e 157
4.3.1.20 GUIA BDK ....oooiiieie et 158
4.3.1.3 A SUPEIVISA0 raINICA ...c.veveeeiiieieiiee e 159
4.3.1.4 “Nao basta ser aveia, tem que ser QUaker” ..........ccoccevvieiiiiiiieiinicneennn, 160
4.3.2 ROUPAS SNALNEZ........couiiiiiiiiieiecie e 164
4.3.3 A marca no corpo: 0 Brit Mil&...........cocoiiiiiiniieee e 166
4.3.3.1 Hatafat Dan Brit.........cccooviiiiiiiiieee e 170
4.3.4 O SNADAL ..o e 173

4.4 O RECONNECIMENTO .....eeviieiii ettt st ne e nnee e 176
4.4.1 A subjetividade do reconheCcimento ..........ccccovevveveiicse e 177
4.4.2 Reconhecimento distributivo e politicas publicas..........c.cccceevveveiieiiennns 179

5 CONSIDERAGCOES FINAIS ..ottt 185
6 REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS ........oooieveeeeeteeeeeeeeeeesves s snes s 194
6.1 Bibliografia Citada .............ceeiiiiiiiiie e 194
6.2 Bibliografia CoNSUItada.............coceiiiiiiiiiic s 199
T AANIEXO bt b e bt r et e nan e beenneas 204
7.1 Trés modelos de certificado de CONVEIrSA0..........ccovereiiiinieieene e 204

8 GLOSSARIO DE TERMOS HEBRAICOS .......ccooeveeeeeieeeeeeeeee e 208



INTRODUCAO

Esse trabalho tem por tema a conversdo religiosa ao Judaismo a que se
submetem individuos de outras — ou nenhuma — confissdes religiosas nas cidades
brasileiras de Fortaleza, Recife, Brasilia; e na cidade canadense de Montreal.

Existe uma anedota judaica de dominio publico que conta a historia de uma
jovem catdlica que se preparou durante anos para 0 processo de conversdo ao Judaismo
e enfim foi aceita para o ritual final de imersédo na mikvé. Entretanto, ao imergir na
piscina, a temperatura da agua assustou a moga fazendo-a lancar um grito: “— Jesus, que
dgua frial”.

O que essa anedota quer dizer? Que uma pessoa que nao nasceu dentro da
religido judaica e se converte, permanecerd sempre com um residuo que ndo lhe
permitira jamais ser como um judeu de nascenca? Autores como Juda Halevi acreditam

numa conversao plena e completa, guardadas as devidas proporcdes:

Aquele que se engaja na vida do povo de Israel gozara, bem como toda a sua
descendéncia de uma aproximacdo de Deus. Entretanto, o prosélito ndo serd
igual aos israelitas de nascenga, pois esses estdo aptos a profecia, enquanto
que aos prosélitos, o mais alto que podem ascender, seria a de uma vida
intima com Deus e como doutores, mas ndo como profetas. (citado em
ATTIAS, 1998:42).

Todavia, essa percepcdo de um convertido imperfeitamente assimilado, que se
traduz numa visao essencialista da identidade judaica, ndo é universalmente comungada
pelo mundo judaico. Maiménides® defendia, ao contrario, a possibilidade de uma
assimilacdo total do prosélito entre os israelitas. Mas, mesmo que o convertido seja
acolhido com boa-vontade ou desconfianca pela comunidade de ingresso, que pese ou
ndo sobre ele a duvida de uma assimilacdo plena, o importante antropologicamente, é
que sua busca por conversdo se desenrola sobre uma questdo profunda relativa a
identidade judaica que se define prioritariamente no plano da filiagdo: “ou nasce-se
judeu, ou ndo se nasce judeu”.

A questdo da assimilag@o dos prosélitos na “alianga” ¢ muito mais sensivel hoje.
Desde o final da Segunda Guerra mundial e, mais ainda, nos ultimos trinta anos o

Judaismo se tornou atrativo a individuos de outras religides — seja pela proeminéncia do

! Moisés Maiménides ou Maiménides, também conhecido pelo acrénimo Rambam, foi um filésofo,
religioso, codificador rabinico e médico. Faleceu no Egito em 1204.



Estado de Israel, pelo status desse grupo nas sociedades onde residem ou por
curiosidade pelo seu estilo de vida. Enquanto nos ultimos dois mil anos as conversdes
ao Judaismo eram quase todas consideradas marginais — quando ndo proibidas,
contabiliza-se hoje uma estimativa de 15.000 a 20.000 conversGes por ano,
majoritariamente em sinagogas liberais e conservadoras dos Estados Unidos e Canada, e
também entre os ortodoxos israelenses, franceses e na América Latina. E uma
populagéo em torno de 200.000 a 300.000 pessoas por 12 milhGes de judeus, segundo as
informacdes dos autores Mac-Clain (1996), Mayer (1977), Levin (1995), Barak
Fishman (1999), Bitton e Panafit (1997).

No Brasil, ndo foi encontrada nenhuma referéncia precisa do numero de
convertidos, apenas dados referentes a comunidades especificas. Bila Sorj, ao trabalhar
com casamentos mistos, mostra um percentual de 20% de judeus gue se casam com
parceiros nao judeus (SORJ: 1997). Como veremos nos pardgrafos seguintes, esse
percentual é bem maior hoje, pois o livro foi escrito em 1997 e se refere apenas aos
judeus do Rio de Janeiro e de uma Unica sinagoga.

Nas comunidades por nds pesquisadas também ndo foi levantado um ndmero
preciso de convertidos, apenas estimativas fornecidas pelas liderancas religiosas. A
mobilidade dos judeus € grande no Brasil e por motivos diversos eles mudam de cidades
e passam a frequentar as comunidades existentes nos locais de destino. Geralmente os
convertidos se apresentam como tal aos lideres religiosos, mas, como ficara explicito
nesse texto, ndo é delicado e nem prudente ao pesquisador ficar indagando se uma
pessoa é convertida ou ndo. Todos sdo judeus e gostam de ser reconhecidos assim.

Entretanto, a estimativa de judeus convertidos fornecida pelos lideres religiosos
das respectivas comunidades € de 35% em Brasilia e no Recife e 40% em Fortaleza. As
comunidades estudadas possuem em média 100 familias judaicas.

Esses convertidos, em sua maioria, ingressam no Judaismo pela necessidade de
mudanga de crenca e questionamento de sua religido de origem; em seguida vém
aqueles que dizem ter um antepassado judeu seguidos daqueles individuos que se casam
com judeus e necessitam se converter para adequar a vida religiosa do casal e a
educacéo dos filhos.

O aumento significativo de pessoas que buscam a conversdo ilustra a
porosidade crescente nas fronteiras entre judeus e ndo judeus. Ela — a porosidade -
acompanha uma forte tendéncia & assimilagdo por parte das comunidades judaicas,

considerando que as taxas de casamentos mistos em toda a diaspora se aproximam de



50% Mac-Clain (1996), Mayer (1997), Levin (1995). Se hoje, mais e mais pessoas
batem a porta do Judaismo, é porque mais e mais judeus — e as instituicbes que os
representam — se adaptam, ou mais precisamente, escamoteiam as normas tradicionais
de pertencimento, transgredindo as regras de endogamia, visto que muitas familias ndo
se importam com casamentos mistos por parte de seus filhos.

Ao lado da imagem do convertido, a questdo das conversfes cristaliza
amplamente as tensdes ligadas a redefinicdo da identidade judaica nas sociedades

contemporaneas marcadas pela afirmacao crescente de autonomia individual:

O convertido, como, alias, sdo também os apostatas, é aquele que, contra o
determinismo de nascimento e contra o peso das tradi¢des, afirma a vontade
de se construir a si mesmo, escolher sua memoria e forjar seu proprio destino.
E nesse ponto que reside sua forca de desestabilizacao: ele afirma o primado
da subjetividade individual sobre os interesses trans-histéricos do coletivo
(TANK-STORPER, 2007:12).

O convertido como ideal da modernidade

A questdo que paira sobre a conversdo ndo é propria do Judaismo. Desde muito
tempo apreendemos a religido a luz da figura estavel do praticante regular que nasce,
casa-se € morre na mesma igreja. Entretanto, o ator religioso de hoje é mais
voluntarioso devido ao prisma da mobilidade (HERVIEU-LEGER, 1999). As
identidades e as préticas religiosas, cada vez menos transmitidas pela familia, sdo
apropriadas subjetivamente, em um perpétuo movimento de construcdo de crenca. Mais
gue um receptor, o novo individuo religioso é produtor de um sentido que ele procura
validar, ndo mais nas grandes instituicbes percebidas como muito rigidas e muito
autoritarias, mas junto de outros individuos e suas crengas. Essas crengas entram em
“fraternidade eletiva” (HERVIEU-LEGER: 1999) com as suas, validando umas as
outras.

No Brasil, Marta Topel (2001), reitera essa fendmeno afirmando que:

Perante essa realidade (contemporanea e globalizada), praticas religiosas dos
mais diversos tipos sdo criadas e re-criadas, fazendo com que o mercado de
bens religiosos seja pletdrico em ofertas que satisfagam a demanda crescente
de estruturas de sentido capazes de aliviar 0 caos no qual segmentos grandes
das sociedades contemporaneas se sentem presos. (TOPEL, 2001:30)

Essa pléiade mistico-esotérica, caracterizada por sua forte tendéncia sincrética

entre religiGes orientais (Budismo, Hinduismo), e algumas mais exdticas, como o



Xamanismo e certas praticas como o tar6 e a astrologia (CHAMPION, 1993:175), €
tipica do processo de individualizacdo da crenca. Ela se situa em uma malha (trama)
constituida em torno da quantidade oferecida de estagios espirituais, entre 0s quais
circulam os individuos segundo uma légica que Francois Champion qualifica de

itinerante:

O itinerario é a afirmagdo de um caminho, um sentido, uma trajetoria
orientada; é uma busca que ndo cessa de se renovar. Um itinerario é o
anlncio de um percurso onde a orientacdo afirmada presta conta, a cada
passo ao inesperado e ao renovado. (CHAMPION, 1993:45).

Assim, essa pléiade prefigura um movimento de individualizagdo do campo
religioso que levard a termo sua atomizagdo completa. Os individuos circulam
totalmente livres entre as diferentes ofertas religiosas, segundo uma ldgica propria do
mercado, trazendo consigo a desqualificacdo profunda das formas tradicionais de
autoridade religiosa, em proveito das novas figuras, onde o tipo ideal seria o
empreendedor liberal propondo o0s bens espirituais no mercado religioso —
frequentemente cambiados em retribuicdes financeiras. A professora Dra. Dreidre
Meintel titular da Université de Montreal em suas aulas de globalization, culture e
Identité, chamava esse fendmeno de religides préte-a-porter (prontas para usar).

Esse movimento de atomizacdo individual confunde a economia simbdlica
prépria dos fiéis, que se encontram doravante a se organizar segundo uma l6gica

propriamente moderna:

A legitimidade de sentido significativo passou da oferta a procura (...).
Doravante a alma do comportamento religioso é a busca e ndo o encontro é o
movimento de apropriacdo em vez da devogdo incondicional. A autenticidade
da inquietacdo (da busca) substitui a conviccao (religiosa) como uma forma
exemplar de fé, mesmo nas confissGes estabelecidas. (GAUCHET, 1998:
107-108).

O que faz sentido, € a busca em si mesma, contanto que seja sustentada por uma
diligéncia “‘auténtica”. Essa transferéncia da legitimidade das instituicdes para os
proprios individuos ndo se passa sem consequéncias sobre os conteidos da crenca, que
se transformam, segundo Daniele Hervieu-Léger, em crencas orientadas para esse
mundo aqui, em contato direto com o imperativo moderno de ser vocé mesmo.
(HERVIEU-LEGER, 2001: 76 e 81).

A medida que o individuo se coloca como singular na sua crenca, ele garante a

verdade a qual adere, e todo principio de ordem normativa representada pela institui¢éo



de origem é profundamente desqualificado. Assim, vemos o longo declinio de religides
do tipo igreja, notadamente da Igreja Catdlica Romana: seu carater altamente
hierarquizado e explicitamente prescritivo ird de encontro com o ideal de autonomia dos
fiéis: e a emergéncia de religibes como o Budismo — propondo um caminho para o
conhecimento de si mesmo e ndo uma doutrina — largamente compreendida como a
consequéncia de uma grande afinidade eletiva de sua religiosidade com o ideal moderno
de autonomia e autenticidade. (LENOIR: 1999; MATHE: 1999).

Dentro desse panorama € que se situa o interesse antropologico de nosso
trabalho pela problematica da identificacdo religiosa: itinerarios religiosos, entrada e
saida de religibes, aparecem como questbes centrais para a compreensdo de uma
paisagem religiosa em constante recomposicdo. A experiéncia da conversao aparece
assim, como o emblema de um modo de crenca da modernidade, caracterizada pela
subjetividade, pelo voluntarismo, pela possibilidade de mobilidade e pelo
agenciamento. A figura do convertido traz consigo a figura do “peregrino” — tipica do
crente moderno; aquele que circula livremente entre as diversas ofertas de salvacdo e
que, por sua prépria escolha, endossa uma identidade religiosa claramente constituida.
(HERVIEU-LEGER, 1999). E isso vai ainda mais longe: o radicalismo de sua escolha
pode significar em si mesmo, a autenticidade de sua crenga. Por seu engajamento nao
ser fruto da reconducdo mecénica de uma heranca familiar ou social, ele é fortemente

“sincero”, intenso, “verdadeiro”:

O convertido manifesta e executa o postulado fundamental da modernidade
religiosa segundo a qual uma identidade religiosa auténtica s6 pode ser uma
identidade escolhida. (...) O ato de conversdo cristaliza o valor reconhecido
ao engajamento pessoal do individuo que testemunha dessa maneira sua
autonomia de sujeito crente por exceléncia. (HERVIEU-LEGER, 1999:156)

A partir desta figura ideal do convertido ¢ que podemos compreender as
recomposicdes religiosas nascidas na modernidade. O convertido, enquanto portador de
um carisma exemplar seria mobilizado pelas institui¢des, como figura padrdo (modelo)
a partir da qual seria reelaborada a norma religiosa (HERVIEU-LEGER: 1999),
invertendo a perspectiva classica de uma antropologia das religiées que, partindo das
instituicbes ou das figuras das autoridades religiosas, vislumbraria como as verdades

construidas institucionalmente eram recebidas pelos fiéis.



Compreendendo as conversoes

Os primeiros estudos sobre a conversdo provém dos Estados Unidos, a partir da
metade dos anos 1960, notadamente os trabalhos de John Lofland e Rodney Stark
(1965). A ideia principal era elucidar porque mais e mais individuos mudavam de
religido e analisar as causas das conversdes partindo de trajetorias individuais de
identificacdo. Para esses dois autores, a conversdo se explicava pela acumulacéo de sete
fatores: 1) ter experimentado fortes tensdes; 2) estar a procura de uma solucéo; 3) ter
uma atitude de busca, mas considerando que as respostas dadas pelas institui¢cOes
convencionais eram inadequadas; 4) ter encontrado o grupo ao qual se convertera por
ocasido de um momento de ruptura; 5) ter lacos afetivos com os membros do grupo; 6)
estar se separando de eventuais lacos com outros grupos, e 7) estar exposto a uma
intensa relagdo com os membros do grupo (LOFLAND E STARK: apud TANK-
STORPER, 2007:30).

Aqui, o que explica a conversdo é o caminho percorrido. E um processo. Mas o
problema é que essas sete etapas ndo sdo pensadas em relacdo umas as outras. Elas se
sucedem sem lacos aparentes. Elas ndo sdo uma relacdo dindmica ou sinérgica e as
conversfes aparecem como O resultado de um percurso totalmente desorientado,
entregue aos ventos caprichosos da existéncia.

Algumas dessas teorias que se centram exclusivamente sobre as trajetdrias de
identificacdo ndo sdo realmente convincentes. Sejam elas inconsisténcias heuristicas
como as de Lofland e Stark, sejam aquelas que abdicam de toda pretensdo de uma
interpretacdo antropoldgica em detrimento de uma interpretacdo psicossocioldgica, as
vezes exclusivamente psicoldgica.

Snow e Machalek (1983) propuseram compreender a conversao como resultante
ndo mais de sete, mas de seis causas essenciais: 1) uma resposta psicolégica para a
coercdo ou algumas situacGes de stress; 2) predisposicdo para certos tracos de
personalidade ou certas orientacdes cognitivas; 3) o resultado de situacdes de stress; 4)
predisposicdo para atributos sociais; 5) o resultado de interagdes sociais ou afetivas, e 6)
o fruto de processos causados por diversos elementos (SNOW E MACHALEK,
1983:40).

Abordar os fenbmenos da conversdo unicamente pelas suas trajetorias de
identificacdo, sem jamais se preocupar com 0s contetdos das crengcas nem com as

comunidades ou instituigdes as quais aderem os convertidos, condena o trabalho a uma



“psicologizacdo” completa do fendmeno — ja que ele ndo seria outra coisa que ndo um
assunto puramente pessoal; ou continuar a responder sobre o fendbmeno da converséo
com uma tremenda inconsisténcia heuristica — a conversdo seria o0 produto de percursos
contingenciais e perfeitamente aleatdrios.

Desenvolver a pesquisa centrando as atengdes na “oferta religiosa” por parte das
instituicbes — ou antes, na confrontacdo de uma oferta e de uma demanda — pode de
certa forma, permitir contornarmos o problema. Stefano Allievi (1999), trabalhando

sobre as conversdes de europeus ao Isla, propde que:

(...) Seria talvez mais correto procurar responder antes de tudo, e mais
modestamente, a questdo ‘porque se converter a uma religido determinada? ’,
do que responder a questdo genérica ‘porque se converter? ’, as duas questdes
ndo implicam necessariamente a mesma resposta. (ALLIEVI, 1999:289).

Resumindo os ensinamentos de Allievi:

Ao lado das razdes subjetivas, psicoldgicas ou socioldgicas que expliguem
talvez as conversdes, todas as conversdes, mas henhuma conversdo particular
a uma religido particular, e a despeito do espaco que serd de toda forma
oportuno de deixar ao acaso, cada religido possui uma oferta particular e
precisa que pode interessar certas pessoas. Para ser preciso, nos casos dos
sistemas religiosos complexos, como o caso do Isla, ele possui mais de uma
(oferta) que poderia interessar uma pluralidade de publicos possiveis.
(ALLIEVI, 1999: 230)

Seria entdo no ponto de encontro de uma oferta e de uma demanda que se
apreenderia o sentido da conversdo. A conversdo ao Isla seria, por exemplo, o encontro
de protestacbes sociais e politicas a respeito da modernidade ocidental com certa
“ideologia terceiro-mundista” que o Isl& possui. (ALLIEVI, 1999:292).

Todavia, esse caminho levanta certo nimero de questdes. Primeiramente, ela
pressupde uma demanda claramente constituida — exatamente “por que” a pessoa quer
se converter? A correspondéncia entre demanda e oferta ndo poderia ser uma iluséo
induzida pela narrativa de conversdao? Nao poderiamos considerar que a narrativa de
conversdo € uma justificativa a posteriori que viria legitimar e dar sentido a esse
engajamento? Ou ainda, essa correspondéncia ndo poderia também ser o efeito de
interacdo com o Isla (no nosso caso com o Judaismo) antes de ser sua causa?

Uma averiguagdo aprofundada dos testemunhos e narrativas de converséo se
mostra, com efeito, eminentemente delicada, na medida em que nédo existe narrativa de

conversdo que ndo esteja diretamente trabalhada pela experiéncia da conversdo, onde o



neodfito (a) se esforca para justificar (prestar contas) de sua escolha. Podemos
legitimamente supor que aquilo que os convertidos colocam nas suas narrativas de
conversdo € uma maneira de dar sentido a posteriori para um percurso que a priori nao
possuia necessariamente um sentido. (TANK-STORPER: 2007).

Outra reserva que é feita a respeito da conversdo ser um ponto de encontro entre
uma oferta religiosa e uma demanda individual: estudos sobre a implantacéo de grupos
religiosos exdgenos — notadamente o Budismo — mostram como a oferta religiosa em
contextos de migracdo é também amplamente produzida pela demanda (KONE: 2000).
O préprio Stefano Allievi insiste sobre o fato de que os convertidos europeus
contribuem largamente para fazer do Isla um Isla especifico (ALLIEVI: 1999). Como
entdo colocar a oferta religiosa como um elemento central de explicacdo das
conversdes, quando ela mesma pode ser considerada como um efeito da demanda e,

portanto como um efeito da conversao?

A conversdo como identificacao religiosa

Essas consideragfes ndo significam que estamos fazendo tdbula rasa das
experiéncias dos convertidos e de seus diferentes caminhos. A conversao deve ser
pensada como o encontro de individuos particulares com um universo de crengas
particular, mas parece mais justo pensar a relacdo estabelecida como uma relagéo de
identificacdo reciproca (TANK-STORPER, 2007). A conversdo supde a construcdo de
uma identidade exclusiva, uma ruptura com o passado. Ela ndo é apenas uma simples
adesdo aos valores ou aos bens simbdlicos de salvagdo oferecidos por uma religido. Ela
implica um processo pelo qual o convertido faz parte de um corpus de crencgas e, por
extenso, & instituicdo que as possui. Ao final da converso, o candidato E muculmano,
E catélico ou E judeu. E um processo de assimilacdo, no sentido estrito do termo, de
incorporacdo reciproca. A conversdo ndo é apenas a consumacao de um ritual, mas de

uma disposi¢éo para a institui¢do, para uma ideologia ou um corpus de crencas:

E um quadro ontoldgico, que questiona mesmo a definicdo da pessoa, de sua
histdria, de seu modo de vida, de sua identidade. O processo aberto pela
busca da conversdo é um processo dinamico de apropriagdo simbolica a
servico duma compreenséo de si, implicando uma transformagéo pessoal. E
um processo de identificacdo do outro para consigo e de si para com o outro.
(TOKEN-STORPER, 2007: 18).



O trabalho entdo é bem mais complexo do que simplesmente caracterizar a
conversao como o encontro entre uma demanda subjetiva de um lado, uma oferta
institucional de outro, seguido de certas condigdes. Os percursos de identificagdo sdo
eminentemente evolutivos, dindmicos. A busca, a demanda, esta ela mesma trabalhada e
mantida na inter-relacdo com a oferta. A conversdo, nesse contexto, € o percurso. E a
Unica resposta aceitavel para a pergunta: “por que se converter ao Judaismo?” €:
“porque ele (a) quer ser judeu (ia) . Parece mais sensato substituir a questdo do porque
— que ndo pode ser respondido em definitivo, se ndo por elementos psicologicos — para a
questdo do como.

Utilizando as teorias apresentadas e, principalmente, seguindo as ideias e
sugestBes do autor Sébastian Tank-Storper, pretendemos, neste trabalho de tese,
considerar os percursos que os individuos realizam para sua conversdo ao Judaismo, néo
apenas como processos determinados por causas, nem como percursos aleatorios.
Tentaremos demonstrar, a partir dos dados recolhidos nas comunidades judaicas
pesquisadas, pelas etnografias e pelas abstracbes desenvolvidas no convivio e conversas
informais, que é na dindmica das trajetdrias de identificacdo que se compreende a
conversdo, trajetdrias essas das quais sdo partes integrantes as problematicas

preexistentes.

A questdo da autoridade institucional

E possivel pensar os percursos de conversdo como momentos particulares de
trajetorias de identificacdo, caracterizados por uma constante mobilidade, ndo tendo
nem um inicio real e nem um fim real. Na modernidade?, a norma das identidades
religiosas seria a mobilidade, e a estabilidade seria a anomalia. (TANK-STORPER:
2007). A problemética das conversdes nao repousaria mais tanto no fato de mudar de
religido, mas na cristalizacdo dessas trajetorias de transi¢cdo dentro de uma identidade
estavel.

Antes de perguntar 0 porqué — ou mesmo como — 0s individuos mudam de
religido, parece-nos mais pertinente compreender como certos individuos desejam

endossar uma identidade estdvel e claramente constituida. Partindo da “demanda”,

2 Neste trabalho, quando nos referimos & modernidade, queremos contextualizar o fenémeno da conversio
na época contemporanea que corresponde ao periodo da pesquisa dessa tese (1998-2014). Os fendbmenos e
as narrativas dos entrevistados foram analisados levando em conta os processos que os influenciam de
forma direta, como a globalizag&o, os fluxos de informacdes, as novas tecnologias, etc.



10

voltamos a “oferta” — ndo como um produto a disposicdo de uma demanda, mas como:
“um plano estruturante e estabilizante da identidade sem a qual a identificacéo se arrisca
a perder-se em uma (errance) infinita”. (TANK - STORPER, 2007:19).

O interesse quase exclusivo, trazido até uma época muito recente pela
antropologia da religido, sobre os processos de individualizagdo da crenca conduziu a
um mascaramento de toda a reflexdo sobre a autoridade religiosa e sobre 0 processo de
regulacdo institucional que pode perdurar ou se recompor dentro da paisagem religiosa
contemporanea.

Compreender a modernidade religiosa ¢ o que os estudiosos chamam de
paradigma de individualizacdo religiosa (TANK-STORPER: 2007) — como o0s
individuos autdnomos reinventam o religioso fora das instituicdes, entrando em atrito
com as autoridades tradicionais.

Essa perspectiva é reforgcada pelo discurso dos crentes modernos; o conjunto das
entrevistas realizadas com os convertidos ao Judaismo confirma, por exemplo, esta
tendéncia a construcdo de uma auto-legitimacdo da verdade. As narrativas de conversdo
estdo repletas de referéncias a temas como: “realizagdo de mim mesmo (a)”,
“autenticidade” e “apropriacdo de sentido”, que ilustram uma profunda adesdo aos
valores da modernidade e contribuem para reforcar sua autonomia.

Interrogados sobre suas praticas e sua relacdo com a religido, os entrevistados
produzem um discurso atestando sua conformidade aos valores dominantes de
individualismo, omitindo-se, por vezes, de relatar as tensfes com as instituicbes
religiosas. Poderiamos dizer que o crente moderno é um crente que narra sua
autonomia. Em uma modernidade cultural que valoriza ao extremo a escolha pessoal e a
autenticidade, os atores ndo poderiam produzir nada além de um discurso afirmativo,
visando legitimar seu engajamento como uma atitude autdbnoma e auténtica.

Mas se os percursos individuais de identificacdo demonstram, efetivamente,
processos de autonomia marcados pela rejeicdo das identidades herdadas e/ou por uma
tomada de distancia indubitavel das autoridades reputadas, o processo mesmo de
validacdo institucional — que constitui o processo formal de conversdo — revela
igualmente os limites de tal autonomia. Em primeiro lugar pelo fato de impulsionar uma
tentativa de institucionalizacdo de identidade; em segundo lugar — e bem mais

fundamentalmente — na medida onde, dentro do Judaismo, o confronto entre institui¢éo



11

e candidatos a conversdo se coloca, ndo apenas como altamente conflituoso, mas,
sobretudo normativo.

Tanto para 0s ortodoxos como para outras correntes mais modernas do
Judaismo contemporaneo, o trabalho principal do processo formal de conversdo reside
na sua capacidade para colocar a identidade dos candidatos em conformidade com sua
propria concepgdo de identidade e de prética religiosa; e isso passa pela expressdo de
uma autoridade explicitamente prescritiva ou por uma autoridade mais complacente,
fundada na discusséao e na persuasao.

O exemplo do processo de conversdo ao Judaismo nos mostra que:

A despeito da autonomia reivindicada pelos candidatos e do seu poder de
acdo, a heteronomia se afirma. Até ao ponto de impor-lhes certo nimero de
préticas constrangedoras indo inclusive de encontro & ética daqueles que a
elas se submetem. (TANK-STORPER, 2007: 20).

Uma possibilidade seria ndo levar a sério a reivindicacdo de autonomia dos
candidatos ao termo do processo: aqueles que se submetem ao dispositivo normativo
das instituicdes estariam em busca mais de uma autoridade do que de autonomia. O fim
do processo permitiria dar sentido ao conjunto do percurso, de encontrar a recompensa,
a energia perdida: a conversdo demandaria uma norma, um plano rigido e os
convertidos nessa perspectiva seriam individuos incapazes de assumir plenamente sua
autonomia.

Todavia, essa analise mascara a capacidade das autoridades religiosas. Ora, 0
que se impbe a uma andlise desses percursos de conversdo, é uma possivel
transformacdo. Os candidatos a conversdao ndo sao 0s mesmos no inicio e no final do
processo. De um registro de religiosidade autbnoma, eles aceitam, dentro de proporcoes
variaveis segundo o0s casos, se manter em um registro heterbnomo. E essa
transformacéo é o resultado do trabalho da instituicdo, que implica em mostrar que as
instituicBes e as autoridades religiosas sdo algo mais que simples encarnagc6es da crenca,
pois também exerce um poder, uma limitacéo sobre seus fiéis.

A hipdtese dessa tese € que, mesmo em contexto de modernidade avancada, para
assegurar sua perenidade, todo grupo religioso deve colocar em jogo seus dispositivos
de autoridade e de poder. O que muda com a emergéncia do individualismo e da
afirmacdo crescente de autonomia individual, é que esses dispositivos se tornam

problematicos e sdo chamados a se recompor. As antigas formas de autoridade e



12

institucionalizacdo religiosas se encontram em discordancia com as expectativas dos
crentes modernos, reticentes as verdades vindas do alto, e as instituicdes — assim como
as autoridades que as encarnam — sdo levadas a compor e negociar com os fiéis
suscetiveis, a todo 0 momento, de contestar os fundamentos de suas autoridades.

Parece-nos interessante apreender como, no processo de conversao, se vinculam,
de um lado, os candidatos, com uma demanda identitaria e religiosa pessoal e subjetiva
e, de outro lado, as autoridades religiosas que procuram também defender e preservar
uma concepcdo especifica desta identidade. 1sso diz respeito aquelas instituicdes que
transformam a crenca “selvagem” dos candidatos em uma crenga organizada conforme
suas concepcdes. Os primeiros passos do processo de identificacdo devem ser vistos
como o encontro de uma busca particular com um universo cultural e religioso
particular — no caso, o Judaismo; ja o processo pelo qual as autoridades religiosas
validam essa identidade (processo formal da conversdo) deve ser pensado como um
encontro particularmente conflituoso de individuos com instituicGes. A questdo do
pertencimento, que é acionada a partir do grau de identificacdo que o individuo tem com
0 Judaismo, necessita ser validada por mecanismos de reconhecimento utilizados pelas
instancias de poder responsaveis por essa questdo. Alguns exemplos de entrevistas
coletadas ilustrardo com exceléncia esse processo no capitulo oportuno.

Antes de tudo, veremos, ao comparar 0s dispositivos de converséo de
instituicGes de algumas tendéncias ideoldgicas do Judaismo (ortodoxa, conservadora,
liberal e reconstrucionista), que a definicdo do processo de conversdo pode,
eventualmente, utilizar a relacdo convertido/instituicdo, como instrumento coercitivo a
servigo da explicitacdo de normas e de afirmacdo de autoridade. Se, hoje em dia, a
questdo das conversdes é conflituosa, é porque ela testemunha a pluralidade do

Judaismo contemporéaneo.

Metodologia de investigacao e escrita

A investigacdo desse trabalho se desenrolou sobre quatro campos diferentes
(Fortaleza, Brasilia, Recife e Montreal), onde foram pesquisados: convertidos,
candidatos a conversdo, seus eventuais conjuges, filhos, rabinos, responsaveis pelas
sinagogas, universitarios e estudiosos sobre a conversdo. Ha uma distin¢do das épocas

de pesquisa de uma cidade para outra que também deve ser explicitada.



13

Em Fortaleza, a comunidade judaica foi pesquisada por seis anos (1998-2003) e
culminou com um estudo sobre a formagdo da Sociedade Israelita do Ceara (SIC). Foi o
grupo em que houve maior e mais intensa insercéo investigativa; onde foram aprendidos
0s ritos, os preceitos biblicos e os costumes judaicos; observados participativamente
todos os servicos religiosos, obras de caridade, feiras, chas beneficentes, cursos biblicos
e iniciacdo da lingua hebraica. Nesse periodo houve uma convivéncia diuturna com os
candidatos a conversdo e o0s recém-convertidos, e foram seguidos passo a passo Sseus
percursos de conversdo. Essa imersdo profunda na comunidade judaica de Fortaleza foi
a responsavel por estarem aqui presentes os dados 14 coletados e sua posterior analise.

A segunda experiéncia de campo com o Judaismo foi realizada no Centro-Oeste,
no periodo de (2004-2009). Nessa época o foco foi a ACIB — Associa¢do Cultural
Israelita de Brasilia. Com esse grupo foram mais cinco anos de convivéncia e pesquisa.
Trata-se de uma comunidade bastante aberta a pesquisa, onde se consegue uma boa
interlocucdo com as liderancas religiosas e institucionais. A interacdo com esse grupo
levou a apresentacdo de conferéncias, participacdo em festas religiosas, conversas com
0 embaixador de Israel e foi finalizada com a publicacdo de um artigo sobre a fundacgéo
da comunidade.

A existéncia de uma linha de pesquisa sobre o tema na UFPE ensejou a
oportunidade de estudar a comunidade judaica de Recife, os servicos religiosos
realizados pela Federacdo Israelita de Pernambuco (FIPE), entrevistar convertidos e
autoridades religiosas e institucionais e grupo de jovens. Além de conversas informais,
foram analisados e sistematizados depoimentos sobre conversdo que ja haviam sido
recolhidos pelo Arquivo Histérico Judaico de Pernambuco.

Devido a insipiéncia das préaticas religiosas da congregacdo, limitando a
observacao cotidiana das praticas em grupo, ficaram faltando elementos empiricos para
preencher certas lacunas da pesquisa antropolégica.

Assim, por meio do projeto bolsa sanduiche - PDSE (2012-2013) surgiu a
oportunidade de estudar por um ano na cidade de Montreal/QC sob a tutela do Prof.
Yakov Rabkin — professor titular da Université de Montreal. Esse periodo foi
fundamental para as concepgdes teoricas desenvolvidas nesta tese. Foram propiciados
contatos com intelectuais estudiosos do Judaismo (judeus ou n&o), professores da
universidade, oportunidade de participar de servicos religiosos em sinagogas ortodoxas,

conservadoras e liberais, em cidades no Québec e em New York. Duas disciplinas



14

foram cursadas, sendo uma delas voltada especificamente ao Judaismo: Les juifs dans le
monde contemporain.

A auséncia de interlocucdo foi preenchida pela presenca do orientador e pela
presenca “metodologica” da professora e antropdloga norte-americana, Dra. Dreidre
Meintel. Além de sugestdes bibliogréaficas, ela ensejou encontros com os pesquisadores
e 0 método antropoldgico desenvolvido pelo Centre d’études sur ethinicités des
['universités montrealdises, 6rgdo em que € a diretora geral.

A moderna metodologia, utilizada no Canada e nos Estados Unidos, sobre os
estudos da religido e principalmente sobre a conversao, passou a nortear a tese e a busca
de novos contetidos. A partir desse contato, tivemos acesso aos trabalhos do socidlogo
francés Sébastian Tank-Storper, que escreveu o livro “Les juif d’eléction - se convertir
au judaisme”- j& citado nesse trabalho, fornecendo-nos consideragfes fundamentais
para trabalhar e dar coeréncia a profusdo de dados acumulados em quinze anos de
estudos e pesquisas sobre o Judaismo.

Todavia, a captacdo das informagdes, bem como sua interpretacdo e sua escrita,

comportam certo numero de dificuldades a que convém esclarecer.

(Re) construindo o percurso de conversao

A conversdo é um processo longo e intimo. O individuo que se aventura a ela
entra num caminho que o leva a reconsiderar sua existéncia, a se situar em uma nova
historia, em um novo “destino”. Como o antropologo pode apreender a intimidade dessa
aventura que mais e mais o fascina conforme a interroga? Os métodos fundados na
observacao participante, ou observagéo distanciada, e mais ainda aqueles da sociologia
quantitativa, parecem pouco fecundos. N&o se consegue observar uma conversao —
salvo se vivermos o dia a dia com uma pessoa que se engaja no processo de conversao.
Tampouco se pode compreendé-la por meio de questiondrios, entrevistas abertas ou
dirigidas. S6 o método de narrativa de vida € suscetivel a uma sistemética onde 0s
convertidos (as) ou candidatos (as) a conversdo sdo convidados a contar sua
experiéncia, o que os (as) conduziu ao Judaismo, os périplos que passaram e as
dificuldades encontradas. Mas esse método também encontra dificuldades, sendo uma
das maiores, é encontrar um convertido que aceite falar sobre isso de forma confiavel.

A experiéncia de conversdao ndo estd no centro da experiéncia religiosa da

tradigéo judaica como ela pode estar em outras tradi¢Ges religiosas como o Cristianismo



15

evangélico ou pentecostal (MARY, 1997). A auséncia de um consenso legitimado para
a experiéncia da conversdo pode deixar um convertido em uma situacdo identitaria
periclitante. Como entdo abordar uma pessoa convertida ou em vias de conversao?
Ainda mais quando a tradicdo proibe de lembrar ao convertido suas origens ndo
judaicas. Por razBes que se compreende facilmente, algumas instituicdes recusam-se (as
vezes categoricamente) a permitir uma relagdo entre o pesquisador e os candidatos a
conversao ou 0s convertidos que frequentam sua comunidade. Sobre o cuidado para

com os convertidos, o Talmude nos orienta que:

Nédo diga nunca [ao prosélito]: ontem tu rendias culto a Bahal, Korech e
Nebo, e até hoje esta presente [a carne] de porco entre seus dentes e tu esta
defronte a mim e me falas! De onde aprendemos que ndo devemos maltrata-
l0? Pois ele pode replicar: vocés também eram prosélitos na terra do Egito.
(TALMUD, Gerim, chapitre 1V, régle 1).

Segundo o Prof. Yakov Rabkin, essa citacdo € interpretada da seguinte forma:
ndo relembre a seu préximo o defeito que esta em vocé mesmo.

Ao invés de perguntar quem era convertido, contornamos esse problema das
seguintes formas: todas as comunidades judaicas pesquisadas no Brasil sdo de
orientacdes liberais ou reformistas, onde certos aspectos da Lei judaica sdo mais
lenientes. Mesmo assim surgiram inumeras dificuldades. De qualquer forma, em todas
as comunidades frequentadas havia pessoas suscetiveis de conhecer um convertido. A
elas se propunha uma entrevista ou apenas uma conversa.

Esta dificuldade foi minimizada, gracas as narrativas de converséo recolhidas na
importante literatura ndo universitaria consagrada a questdo das conversdes ao
Judaismo. Dentro dessa categoria, o livro de Pierre Assouline (1982) — Les Nouveaux
Convertis - se mostrou um instrumento precioso, pois apresenta perfis detalhados de
convertidos, permitindo cruzar esses perfis com os dados levantados. Na literatura
cientifica merecem destaque os livros do norte-americano, Arnie Cumsky Weiss (2010)
— The Choice: converts to Judaism share their stories, e o livro organizado pelo
quebecdis Francis Dupuis-Déri (2004) — ldentités mosaiques; entretiens sur identité
culturelle des québécois juifs, que foram determinantes para a composi¢do deste
trabalho.

Foi de suma importancia também o0 acesso ao acervo realmente impressionante

da Bibliotheque Juif de Montreal, cuja sess@o consagrada a conversao, contém obras em



16

inglés, francés, hebraico e iidiche. Também foram realizadas entrevistas interessantes,
nessa biblioteca, com estudantes a conversdo, rabinos e estudiosos do tema.

Em relagdo a bibliografia referente ao tema da conversdo ao Judaismo no Brasil,
quando iniciada essa pesquisa, em 1998, ndo haviam muitos escritos académicos. Hoje,
com a globalizacdo e as novas tecnologias € possivel realizar uma pesquisa mais
consistente. Entretanto, sdo parcos os estudos sobre a conversdo pensada sob o
paradigma proposto nesta tese. Destacam-se os artigos da antropdloga Marta Topel
(2001/2012), sobre a conversdo de judeus laicos a ortodoxia, os escritos de Michel
Schlesinger (2011) referentes a conversdo ao Judaismo sob uma perspectiva historica e
biblica, os de Bernardo Sorj (2010), atuante intelectual, estudioso sobre a identidade
judaica, os de Bila Sorj (1997), que apresentam dados socioldgicos sobre casamentos
mistos, e os do gaucho Carlos Bartel (2012) que defendeu recentemente uma tese sobre
0 sionismo, na Universidade Federal do Rio Grande do Sul, e forneceu ricos subsidios a
um viés ideoldgico que influencia diretamente os candidatos a conversao.

As entrevistas conseguidas eram pouco diretas, ficando a primeira parte
destinada a narrativa espontanea da histdria do entrevistado, e somente na segunda parte
abordavam-se certas questdes de interesse do pesquisador.

Apesar de poucos se recusarem a falar, mesmo nesses casos a entrevista ndo era
necessariamente perdida. Por exemplo, um jovem canadense em vias de conversao
entrevistado quase cotidianamente na biblioteca judaica se recusava terminantemente a
participar de conversas e transmitir informagdes que fossem passadas na “peneira
antropologica”; as interlocu¢des abordavam tantos temas, que mal se falava sobre
conversdo, mas isso permitiu compreender certas questdes que afluiam mais nas
conversas informais do que nas narrativas formais realizadas anteriormente. Embora
suas falas ndo sejam citadas explicitamente neste estudo (a seu pedido), elas foram
decisivas para se apreender 0 percurso da conversao.

Também foram feitas tentativas de interrogar pessoas em diferentes estagios da
conversdo. O ideal, sob essa Otica, seria seguir os candidatos desde sua primeira
demanda formal de converséo até o final do processo. Entretanto, isso é muito dificil de
realizar, seja pelo tempo de trabalho de campo em cada cidade n&o coincidir com o
tempo que o candidato precisa para se preparar para 0 encontro com 0s rabinos, seja
pela relacdo de confianca e amizade que deve ser estabelecida entre o antrop6logo e o

candidato.



17

Enfim, partindo da constatacdo de que todos os candidatos passavam por trés
fases principais, claramente identificiveis (a fase de identificacdo, o processo formal de
conversdo e o0 pos-conversdo), e tendo a precaucdo de sistematicamente recortar, e
contextualizar, foi possivel comparar seus percursos de conversao.

As entrevistas e conversas realizadas com 0s mesmos personagens permitiram
construir um modelo que servia de ponto de referéncia, podendo avaliar e matizar as
entrevistas realizadas pontualmente. As narrativas realizadas ap6s a conversao
ofereciam outro termo de comparagdo. Seguindo as orientacbes da Profa. Dreidre
Meintel foi mantido um procedimento de comparacdo que permitiu descrever mais
precisamente as transformac6es pessoais, que aconteciam devido ao processo formal de
convers&o.

Neste trabalho foi priorizada a qualidade das narrativas e ndo a quantidade.
Apesar de terem sido realizadas, ao longo de quinze anos, diversas entrevistas e
observagdes com judeus convertidos e candidatos a conversdo, inimeras pesquisas
bibliogréaficas e viagens de estudo, optou-se por apresentar um numero limitado de
casos, ou seja, aqueles em que houve uma familiarizacdo entre o antropdlogo e o

pesquisado, base indispensavel para a legitimacdo dos resultados.

A relagdo com o campo

A maioria dos trabalhos produzidos no Brasil sobre o Judaismo nas Ciéncias
Humanas — notadamente na historiografia — foi escrita por judeus; notadamente por
judeus das regides Sul e Sudeste, onde se encontra a maior parte dos imigrantes de
confissdo judaica no Brasil. Também é ai que estéo as universidades mais conceituadas
nessa area.

O fato de causar estranheza a todas as pessoas que participaram ou tomaram
conhecimento desse estudo foi: “por que um nado judeu esta estudando judeus?”. Essa
questdo, tdo inusitada quanto pertinente, deixa clara a incipiéncia dos estudos sobre o
Judaismo no meio académico e sugere que os interesses da antropologia brasileira ainda
se atém a questdes de género, de cultura e etnias.

Marta Topel (2001) j& observava esse fendmeno sobre a dificuldade de se
estudar o Judaismo na academia, e cita o argumento de Eilberg-Schwartz (1990) sobre o

assunto:



18

A origem da relutdncia em se abordar os judeus e o judaismo, no prisma
antropoldgico, provém de uma longa histéria que teve seu auge na
Modernidade. Esta ultima alimentou a dicotomia ‘judaismo vs. religides
primitivas ou selvagens’ como estratégia para preservar o status privilegiado
do judaismo e, por extensdo, do cristianismo, evitando assim que 0s
antropo6logos, na sua incursdo, arrolassem ambas entre as religides
‘primitivas’. Outra questdo, ndo menos problematica, diz respeito ao receio
de investigadores ndo judeus em pesquisar os judeus e/ou 0 judaismo e ser
tildados de antissemitas. (EILBERG-SCHWARTZ [1990] apud TOPEL,
2001:36).

Topel afirma também, que independente desses complicadores é de suma
importancia os estudos antropoldgicos sobre o Judaismo para entender as novas formas
de expressao da religido judaica tanto a fundamentalista quanto a liberal que estdo em

transformacdo na modernidade da América Latina:

Este fendmeno (a auséncia de estudos sobre o tema) acarreta, a meu ver,
algumas implicacbes para a compreensdo de novas expressdes de
religiosidade na regido. Hibridismo, des-tradicionalismo, sincretismo e
religido difusa, conceitos-chave para entendermos melhor como se estdo a
organizar as comunidades religiosas que vemos multiplicar-se e se
desenvolver dia apés dia, poderiam ser discutidos de outra perspectiva, se as
pesquisas tivessem como objetivo — ainda que comparativo — 0 caso judeu
(TOPEL, 2001:37).

Na verdade, ser tildado como antissemita € uma realidade que seguramente pode
acontecer ao pesquisador ndo judeu. Até mesmo autores como Edgar Morin e Hannah
Arendt, sendo judeus, carregaram a pecha de antissemitas, por escreverem trabalhos que
questionavam alguns pilares da vida judaica, como o0 holocausto e o sionismo.
Entretanto, a Unica preocupacdo legitima do antrop6logo é ser etnocéntrico e ndo
antissemita, pois os judeus devem e podem ser estudados antropologicamente, da
mesma forma que os esquimas, os drusos ou 0s arménios. Todos esses poderiam ser
estudados como grupos religiosos ou étnicos.

E ai surge a segunda questdo a ser considerada aos antrop6logos estudiosos do
Judaismo e que se refere ao “paradigma da etnia”. Se 0s judeus sdo considerados como
um grupo étnico, quem é o convertido? E um individuo que estd “mudando de etnia?”
Entretanto o foco aqui ndo é saber “o que faz o judeu ser um judeu”, mas sim “que
percursos percorre um ndo-judeu até reconhecer-se e ser reconhecido como um judeu”.

A base onde se assenta este estudo ¢ a visdo do Judaismo n&o apenas como uma
religido ou uma etnia, mas sim como um estilo de vida, onde individuos dividem
praticas sociais e religiosas baseadas nas ideias de um Deus Unico, na observacdo de

seus mandamentos, na no¢ao de fazerem parte de um mesmo “povo” e na crenga de um



19

antissemitismo universal e perene que justificaria sua autossegregacdo social. O
Judaismo ndo determina instantaneamente a identidade de uma pessoa. Como em todos
0s agrupamentos humanos, sdo as praticas culturais vivenciadas juntas que conferem ao
individuo caracteristicas de pertencimento. Essas caracteristicas que esses individuos
acreditam possuir e que seriam diferentes daquelas de outros grupos humanos sdo
consideradas pelos judeus como atributos judaicos.

Estes multiplos atributos, descritos pelo préprio grupo, vao desde caracteres

29 6y

fisicos até aspectos psicologicos: “vocé tem cara de judeu”, “judeu quando diz que vai

2 (13 2 (13

fazer uma coisa ele faz”, “se existem trés judeus ha quatro pontos de vista”, “olhar

99 el

judaico”, “humor judaico”, “inteligéncia judaica”, “nds judeus gostamos de nos reunir
com a familia e comermos juntos”, “a mae judia & superprotetora”.

As préticas religiosas desenvolvidas sdo baseadas na Tord — o livro sagrado do
Judaismo, na ética proposta por livios como o Talmud e a Mishné, e para algumas
comunidades, nas técnicas de desenvolvimento espiritual e mistico da Cabalad — em
especial os sefaradim — e na contemplagdo promovida pela ortodoxia hassidica — surgida
entre os askenazim.

Associadas a essas praticas religiosas, a ideia de que os judeus fazem parte de
um Unico grupo ou povo é um dos pilares que sustentam o imaginario de pertencimento
desses individuos em todas as comunidades judaicas ja estudadas. As ideias biblicas de
que o os judeus sdo “o povo do livro sagrado”, ou “o povo eleito” ou o “povo de Israel”,
e as ideias sionistas e antissemitas utilizadas para legitimar esse mito como “O Estado
Judeu” ou “uma terra sem povo para um povo sem terra”’, estdo na base - mesmo
guando negadas, das discussdes sobre a identidade judaica.

As criticas feitas a respeito da existéncia de um “povo judeu” tnico e de um
“Estado judeu” foram mostradas com riqueza de detalhes nas obras de Shlomo Sand
(2011) e Yakov Rabkin (2009) e seréo discutidas em um momento oportuno.

Todavia, adotaremos aqui a perspectiva tedrica dos autores chamados pos-
sionistas, como llan Greilsammer (2010), Benjamim Beit-Hallahmi (1992), Yeshayahou
Leibovitz (1985), Ella Shohat (2006), Esther Benbassa (2002) e, em especial, Shmuel
Noah Eisenstadt (2002), de que o Judaismo &, antes de tudo, uma das grandes religiGes,
rica em praticas, simbolos e ética, que floresceu com sucesso em véarias comunidades,
encontrando adeptos em varias partes do mundo. Suas praticas religiosas sdo as mesmas
em certos aspectos como o uso do hebraico biblico nas ora¢fes, mas os acordos

simbdlicos, os arranjos da cultura e as respostas oferecidas pelos participantes para



20

questdes de identidade judaica s@o diferentes de lugar para lugar. Porém todos se
reconhecem como judeus.

Logo, o Judaismo, antes de ser um fendémeno local e nacional, é de fato,
supranacional e transnacional: “A adesdo religiosa transnacional incorpora migrantes
potencialmente poderosos, politicamente influentes, redes institucionais onde as pessoas

também podem expressar seus interesses e fazer reivindica¢cdes”. (LEVITT, 2003:268).

Acreditamos que o0 mais importante nos estudos judaicos deveria ser a
compreensdo de como 0s varios agrupamentos humanos, com praticas de sociabilidade
tdo distintas e distantes umas das outras, acreditam estar “fazendo” Judaismo, e se
reconhecendo como judeus.

O discurso de memoria utilizado por alguns grupos judaicos para legitimar sua
ligacdo entre o passado biblico e a vida cotidiana, funciona como negociagéo cultural
que se utiliza de diferentes historias, discursos e ideologias para competir por um lugar
na historia oficial (CLIFFORD, 1994: 307).

Com o advento da globalizacdo e o avan¢o das comunicagdes, com seus fluxos
disjuntivos de pessoas, capital, tecnologia, imagem e ideologias (APPADURAI,
2001:94), algumas ideias difundidas pela ideologia sionista fizeram com que as
comunidades judaicas de todo o mundo se sentissem, de alguma forma, ligadas ao
Estado de Israel.

Eventos como o antissemitismo e a perseguicdo aos judeus da Europa no séc.
XX sdo interpretados pelos judeus do mundo todo como um fendmeno constante,
universal e uma eterna ameaga a todos os que se encontram “no exilio”. Nesse sentido,
podemos observar em Giddens, que: “Na globalizacdo, ha uma intensificacdo das
relagbes sociais mundiais que ligam locais distantes de tal maneira que o0s
acontecimentos locais sdo moldados por eventos que ocorrem a muitas milhas de
distancia e vice-versa”. (GIDDENS, 1994: 24).

Na mesma direcdo que Giddens, Clifford argumenta que: a memdria étnica
evoca a relagdo dindmica entre a identidade individual e coletiva na interface temporal,
espacial e cultural de uma sociedade (CLIFFORD, 1994:330).

Ao estudar os judeus no Brasil, a ideia de analisad-los como um grupo étnico soa
um tanto capciosa. Seja pela sensacdo de que esse conceito evoca uma segregagéo
racial, seja porque o discurso éetnico no Brasil representa muito mais uma politizacéo da

identidade de forma teleoldgica do que um emblema do grupo com marcadores bem



21

nitidos como os hassidim, de Montreal; seja por que, na verdade, ndo se percebe
grandes diferencas comportamentais, éticas, idiomaticas, sociais ou culturais entre 0s
judeus pesquisados e o restante dos brasileiros. Independente de quais sejam as praticas
religiosas dos brasileiros, todos parecem participar da mesma realidade politica, social e
cultural de um pais em desenvolvimento, e todos buscam garantir seus privilégios e uma
condicdo de vida confortavel.

Contudo, considerando que o antrop6logo deve se preocupar em ouvir o que “o
informante” diz de si mesmo e levar essa fala em consideracdo em suas analises, é
inevitavel falar do conceito de etnia em nossa pesquisa, pois 0 “nativo” algumas vezes
se utiliza desse termo para referir-se a si mesmo. Dentro da perspectiva desenvolvida

por Meintel (1993), podemos entender que o conceito de etnicidade:

Engloba ndo somente a nogéo de identidade étnica, mas também os modelos
culturais que caracterizam o grupo (o0s sistemas sociais, as institui¢des, as
organizag0es, as atividades coletivas e 0s interesses comuns, econdmicos e
politicos) que podem levar uma categoria social a tornar-se um grupo étnico.
(MEINTEL, 1993:10).

Dominique Shnapper (1993) argumenta na mesma direcdo ao dizer que:

Pertencer a uma comunidade histérica - uma espécie de histéria
transcendental, e a ideia de "povo judeu" d& o melhor exemplo - permite que
as pessoas se inscrevam em uma histdria que transcende e oferece sentido a
sua existéncia bem como uma referéncia para o transcendental. Como étnica,
bem como religiosa, é baseada em um complexo de simbolos e valores. Pode-
se perguntar se as duas experiéncias ndo se tornem cada vez mais préximas.
(SHNAPPER, 1993:159-160)

E por isso que ¢ muito comum entre os entrevistados, perguntas e comentarios
do tipo: “qual seu sobrenome?”, “vocé é sefaradi ou askenazi?”, “vocé tem cara de
judeu”, dirigidas ao pesquisador, pois a identidade étnica é vista como uma segunda
natureza — mesmo se construida como no caso da conversdo — e acionada de varias
formas nos eventos que envolvem as relagdes interpessoais.

Assim, a identidade étnica se define como “um sentimento de pertencimento a
um grupo aos quais os ancestrais, verdadeiros ou simbdélicos, geram um sentimento de
unicidade, unidade de passado histérico e de futuro como uma comunidade”.
(MEINTEL, 1993:11).

A partir das leituras e reflexdes sobre os conceitos oferecidos e supracitados, e,
associando-0s a nossas pesquisas empiricas anteriores, sugerimos aqui que os judeus

brasileiros, por meio de praticas aprendidas através de informacdes e no¢des do que seja



22

0 Judaismo e como ele se organiza — dadas por uma familia judaica, por um curso ou de
forma autodidata — langam mao desses “modelos culturais” adquiridos e construidos
para reconhecerem-se como judeus, para fundarem novas comunidades, para realizarem
e concederem a conversdo e para partilharem um estilo de vida em comum; seja étnico

ou religioso.

Do campo ao texto

A metodologia utilizada nessa tese foi inspirada, como foi dito, pela participacédo
nos grupos de estudos da Université de Montréal através do Centre d’études ethinigues
des universités montréalaises.

A proposta foi a de acompanhar a cronologia de uma conversdo, seguir o
percurso dos convertidos, desde o processo de identificacdo até 0 momento do banho
ritual e da circuncisédo dos homens, tornando-os oficialmente judeus.

No primeiro momento perguntaremos como 0s individuos comecam a se sentir
suficientemente judeus para impulsionar uma caminhada a conversdo. (item 1).

Apresentaremos entdo etnografias das instituicdes escolhidas pelos candidatos
para se converter (Fortaleza, Recife, Brasilia e Montreal). (item 2).

Uma vez decidido a se converter, o candidato deverd seguir 0S passos
determinados pela Lei Judaica e se relacionar com um rabino. Mostraremos como s&o as
prescricdes para o ritual da conversdo segundo a lei, e as praticas detalhadas nas
comunidades pesquisadas mostrardo como cada comunidade encontra formas de driblar
as dificuldades e alguns rituais em nome da conversdo. Comparativamente sera
interessante, pois nas cidades brasileiras escolhidas para esse trabalho, todas as
comunidades sdo liberais e foi entrevistado um rabino que realizou conversdes nas trés
pracas. (item 3).

No ultimo item mostraremos a relacdo entre os candidatos a conversdo e 0s
costumes judaicos que lhes garantem o reconhecimento — comida kasher, uso do
hebraico, circuncisdo — tentando teorizar sobre as nocOes de pertencimento,
reconhecimento, voluntarismo e agenciamento. Interessa-nos aqui mostrar 0s aspectos
religiosos e legais que envolvem o convertido e como cada comunidade, para fornecer o
reconhecimento, se foca mais em aspectos religiosos e/ou na ideologia, e como isso

determina a postura do novo judeu. (item 4).



23

Na conclusdo, trabalharemos, como pano de fundo, uma noticia de jornal do
Recife, sobre a identidade judaica e a busca por reconhecimento por parte dos marranos,
para corroborar nossos argumentos anteriores. (item 5).

Essa progressdo cronologica serd a ocasiao de um alargamento focal. Partindo de
uma antropologia da identificacdo, passaremos para uma antropologia das instituicGes e
da autoridade religiosa. Entretanto, isso ndo nos levard a propor dois pontos de vista
diferentes ou complementares de um mesmo fendmeno, mas de insistir sobre o duplo
paradoxo: de um lado, que as identidades, por mais subjetivas que elas sejam, passam
necessariamente pelos processos normativos de validacdo e de objetivacdo e que, de
outro lado, esses dispositivos normativos de validagcdo e objetivacdo das identidades
subjetivas — em outras palavras as estruturas da autoridade religiosa — ndo podem se
impor, em contexto de modernidade, de outra forma que nédo seja integrando plenamente
a afirmacdo crescente de autonomia individual. Se identificar, em outras palavras, €
também, e, sobretudo, ser identificado por uma instituicdo que a autorize; é reconhecer
a subjetividade irredutivel do individuo religioso moderno. (MEINTEL 1993: 15)

Mais duas observacbes a serem colocadas: os nomes verdadeiros dos
informantes foram alterados para resguardar sua privacidade. Em vez do termo
“informante”, ou as iniciais dos nomes - que s6 confundem o leitor - optamos por
nominar as personagens com pseudénimos hebraicos biblicos.

A Ultima observacdo: o uso do termo conversdao no lugar do termo hebraico
giyyur — processo que permite a um ndo judeu se tornar judeu — é problematico.
Segundo a orientacdo do professor Yakov Rabkin, contrariamente a conversdo cristd,
pensada como um movimento intimo e espiritual que engaja um individuo em torno de
Deus, o giyyur implica, mais explicitamente, na ideia de mudanca de identidade formal,
e na aprovacio da entrada de um individuo para a comunidade “de Israel”. E um ato
juridico — que é convenientemente codificado — e que determina mais um status que um
testemunho de fé (SAGI E ZOHAR: 1997).

Na maior parte do texto, procuraremos utilizar o termo conversao, reservando o
uso do termo hebraico giyyur quando a especificidade da conversdao ao Judaismo se
fizer necessaria de ser sublinhada, ou a fim de aliviar o texto e evitar repeti¢des.

Isso se justifica pela vontade de produzir uma reflexdo que ultrapasse o dominio
dos “estudos judaicos”. Ao lado da tradigdo religiosa especifica sobre a qual se reporta
essa tese, ela visa também a contribuir para uma teoria da religido na modernidade, que

ultrapasse e integre o Judaismo. Recusar absolutamente o termo conversdo seria



24

postular a irredutibilidade fundamental do giyyur; seria significar, de subito, que
trabalhamos sobre o incomparavel, ao qual seria necessério aplicar um aparelho
conceitual especifico. E o inverso do que nos propomos a fazer.

A histdria do Judaismo ndo tem sentido sendo dentro de um quadro histérico geral
no interior do qual ela se desenrola. Ndo existe historia judaica autbnoma, mas sim,
respostas judaicas para as configuracfes sociais que nao Ihe sdo sempre especificas. E
quando se fala sobre a conversdo, ela é vista como a porta de entrada do Judaismo na
modernidade politica, a que o leva a refletir, de maneira problematica, a questdo dos
conteddos normativos de identidade e das fronteiras do coletivo, por meio de sua
definicdo pluralizada e conflituosa. E se o giyyur é especifico, as demandas de
conversdo enderecadas as autoridades do Judaismo ndo sdo fundamentalmente
diferentes daquelas que tocam outras religies. Um dos objetivos desse trabalho é

compreender como o Judaismo se mantém diante do confronto com a alteridade.



25

1 QUEM SAO OS CONVERTIDOS: CATEGORIAS

O processo de conversdao ¢ um caminho arduo e solitario. O individuo que se
engaja nesse percurso caminha para uma mudanca significativa em sua vida, em sua
forma de pensar e mesmo na sua forma de inser¢édo no mundo.

Ao analisar os percursos de vida dos candidatos, é possivel, a partir de suas
narrativas dos passos dados no processo de conversao, criar categorias que possibilitem
uma visdo panoramica do problema, sem menosprezar nem desconsiderar nenhuma
delas.

Em uma estrutura tipoldgica, é possivel destacar trés grandes categorias de
conversdo: aqueles individuos que desejam unir seus destinos ao dos judeus por meio de
afiliacdo eletiva; aqueles que se convertem para um casamento; e, aqueles que se
convertem por ter um pai judeu e querer resolver essa pendéncia identitaria junto as
instituicOes judaicas.

Na primeira categoria, estdo aqueles para os quais a conversdao € um ato
solitario, individual. Esses serdo chamados neste trabalho de “judeus por escolha”. Nao
existe, a priori, nada que os leve a buscar a conversao; apenas pleiteiam sua entrada em
uma religido onde a identidade é transmitida quase que exclusivamente por vinculos
familiares. Sua identificacdo com o Judaismo ndo se constr6i nem por meio de um
conjuge judeu, nem na negociacdo de identidades multiplas herdadas (pai judeu e mae
ndo-judia), mas apenas em busca de, formalmente, fazer parte do grupo dos judeus.

A segunda categoria refere-se aos casamentos mistos. A nocdo de que o
casamento estabelece uma alianca, permite inserir as dindmicas da conversao além da
relacdo homem e mulher, situando-as num quadro maior de parentesco, incluindo a
filiacdo, a memoria e as praticas culturais (TANK-STORPER, 2007:32). A nocdo de
alianga permite, igualmente, insistir sobre o fato de que dois individuos se casam
sempre sob o olhar dos ancestrais, da familia e de seus grupos de pertencimento. As
conversOes estabelecidas pelo casamento se inscrevem no mais profundo da parentela,
no sentido de que € essa Ultima que articula a alianca, a filiagdo e a transmiss&o.

O conceito de casamento misto é interessante para compreender que ele pode ser

vivido de modo problematico ao ceder a vontade de homogeneizar religiosamente o



26

casal. Tank-Storper (2007) sublinha que a conversao por alianca deve ser compreendida
como um meio de reconciliar duas légicas matrimoniais conflituosas: a homogeneidade
social — os conjuges pertencem ao mesmo nivel social, escolar, profissional — mas ha
heterogamia religiosa — um € judeu e outro ndo. A conversao aparece cCoOmo uma
“dadiva” feita ao conjuge judeu, em resposta ao sacrificio que constitui o casamento
exogamico.

E importante salientar aqui um paradoxo: um rapaz judeu deseja se casar com
uma moca goi (ou vice e versa), e sua familia judaica insiste em dissuadi-lo da ideia.
Mesmo assim ele passa por cima do principio da endogamia e realiza o casamento. Se
ele “desafia” a familia e a tradigdo, isso sugere que ele ndo ¢ um judeu praticante da
religido e/ou que a tradicdo ndo é determinante em suas escolhas. Se ele € um judeu
laico que ndo se incomodou em se casar com uma ndo judia, ndo seria um contrassenso
esperar (ou exigir) que ela se convertesse para lhe conceder uma “dédiva” por um
“sacrificio” que na verdade néo foi feito?

O processo de conversdo de um conjuge ndo judeu deve ser compreendido ndo
por uma, mas por multiplas interacdes que colocam em jogo a relacdo intima do casal,
de uma parte, a relacdo do conjuge judeu com sua identidade judaica, de outra parte; e,
ainda, a relacdo do casal com a instituicdo que representa hoje o casamento.

O judeu (judia) que celebra um casamento com uma pessoa de fora da
comunidade judaica é frequentemente pressionado pelas expectativas que as instituicdes
religiosas depositam nos casais “mistos”. Na lei mosaica, um casamento celebrado entre
uma judia convertida e um judeu de nascimento (ou vice-versa) é um casamento
judaico. Casamento misto seria aquele em que o cénjuge goi ndo se converteu antes do
casamento. Entretanto, na vida social e cotidiana das sinagogas, casamentos mistos se
referem a todos aqueles em que o judeu (judia) desposa alguém de fora do Judaismo.

Existem casais que se convertem juntos e ha aqueles em que o conjuge goi ndo
se converte para 0 casamento; entretanto, com a chegada dos filhos essa situacdo pode
mudar, e, ap6s o casal deliberar sobre qual tipo de criacdo religiosa dara aos filhos e
refletirem sobre seu futuro reconhecimento no grupo dos judeus, realiza a converséo.

Alguns estudiosos apontam o casamento com judeus como 0 maior percentual de
ingresso dos goim ao Judaismo. Sorj (1997) estima que no Brasil cerca de 20% dos
judeus casa-se com parceiros convertidos e o restante, 80%, se distribui igualmente
entre casamentos com ndo judeus e casamentos endogamicos. (SORJ, 1997:72). Tank -

Storper (2007), ao estudar os judeus da Francga, Argentina e Israel, faz uma projecdo



27

estimada de que 50% dos casamentos realizados na diaspora sao casamentos mistos.
(TANK-STORPER, 2007:12).

Durante o levantamento de dados para esta tese, influenciado por essas
estatisticas, e também durante as observacdes, supunhamos encontrar 0 mesmo cenario
em nossos campos de pesquisa. Entretanto, apos a realizacdo das entrevistas com 0s
convertidos e com casais mistos, suas informagdes foram cruzadas com aquelas do
rabino que realiza as conversdes, e observamos que 0 motivo maior apresentado para a
busca da conversdo é a insatisfacdo com a crenca religiosa anterior, e ndo o casamento.

Na fala das entrevistadas casadas com judeus — tanto para esta pesquisa quanto
nas concedidas ao rabino que realiza as conversdes, ha certo “escamotear” da afirmacao
de que se converteram com o propdésito de se casar. Geralmente essas pessoas dizem
que “sempre conviveram com judeus”, “se sentiam judias”, e por isso queriam se
converter. Ao narrar seu percurso até a conversdo, algumas reproduzem a conversa que
tiveram com o rabino, a época, e enfatizam aqueles aspectos, em vez de considerar o

casamento como objetivo da busca ao giyyur:

“Olha, eu... contei a historia toda que eu acabei de falar, dos relatos, eu sou
uma pessoa curiosa em religido e queria saber alguma coisa sobre Judaismo,
quais sdo as razdes do Judaismo, por que o judeu, por que ndo seguir uma
religido (...). Mas eu nunca cheguei a dizer que por que eu namorava um
judeu. Geralmente eu dizia que queria saber o que era judeu, aonde eu podia
ir, 0 que é que eu poderia ler, onde eu podia comprar livro. (Lea, dados de
entrevista).

Outra entrevistada relata que chegou a morar em lIsrael antes da conversdo,
voltou para o Brasil, conheceu um rapaz judeu, se interessou por ele, e entdo buscou a
conversdo. Assim, a conversdao ndo teria sido determinada pelo casamento, mas
realizada por sua simpatia e identificacdo com o Judaismo, além do reconhecimento que

a instituicdo judaica lhe proporcionava:

Ai, eu até namorava com um rapaz judeu do Rio de Janeiro e eu ia me
converter; ai, eu fiquei indo para o Rio de Janeiro uma vez por més, para
estudar e no final me converter. E o rabino que se chama A. A. que era o
Unico rabino que tinha autoridade para fazer uma conversdo ortodoxa,
reconhecida em Israel e que ndo aceitava conversdo de qualquer pessoa. Mas
ai, na minha primeira entrevista ele me disse, vocé ja é judia. Vocé veio
estudar o que aqui? (Ruth, dados de entrevista).

A Unica participante das comunidades pesquisadas que, em conversas informais

relatou que tinha se convertido para o casamento, foi uma mulher de Fortaleza. Ela era



28

uma nativa da cidade e conheceu um israelense que tinha ido passar férias ali. Surgiu o
romance e resolveram se casar. Como ele era israelense e eles tinham planos de se
estabelecerem em Tel-aviv, além da familia do marido ser atenta as tradicdes, ela se
converteu. Posteriormente, voltaram ao Brasil e ela ministrou aulas de hebraico para a
congregacao; mas, do ponto de vista religioso, se dizia laica.

O que sugerimos, é que a conversdo é um assunto muito delicado para o
convertido, e a intengdo de se converter para um casamento, ndo é apresentada pelos
candidatos ao rabino para sua propria protecdo e pelo receio desses motivos ndo serem
suficientemente auténticos para permitir-lhes o ingresso no curso preparatério. Mesmo
aquelas que se converteram e depois se casaram com judeus, ndo gostam de serem
reconhecidas como convertidas. Ao mudar para outra cidade preferem se “diluir” entre

0s participantes da congregacao e preservar sua identidade judaica adquirida:

Eu tinha muita gente amiga l4 e fui muito bem recebida. Na verdade,
ninguém ali sabia que eu era convertida. Nem eu fico dizendo, sabe, porque
é como se eu ja tivesse nascido judia, é assim que eu me sinto. Entdo eu ndo
fico dizendo: — ah, eu sou convertida, eu me converti. Eu sou judia e pronto.
(sic). (Chava, dados de entrevista).

A terceira categoria de convertidos, trabalhada nesta tese, se refere aos “judeus
paternos”. S@o aqueles individuos filhos de casamentos mistos em que o pai € judeu, a
méde nunca se converteu e que decide por si sO, regularizar, junto as instituicbes
judaicas, uma identidade que teria sido transmitida no seio de sua familia, mas que nédo
se adéqua aos critérios da halaha como, por exemplo, o bebé ndo foi circuncidado no
oitavo dia de seu nascimento e ndo realizou, aos 13 anos de idade, o ritual do Bar-
mitzva.

As conversdes desses individuos ndo devem ser compreendidas,
necessariamente, como ajustamento de uma transmissdo judaica que se opera de
maneira automatica no seio da vida familiar. Se alguns individuos se beneficiam de uma
socializacdo mais ou menos intensa dentro do Judaismo e dos quadros comunitarios,
outros, ao contrario, sdo deixados separados dessa realidade judaica, convivendo mais
com a parentela da mée.

No caso dessas pessoas, 0 processo para se adquirir uma identidade judaica se
organiza num conflito entre dois sistemas: o indiferentismo do sistema de filiacdo da
sociedade ocidental, de uma parte, e a bilinearidade da filiacdo judaica, de outra parte —

a transmissao da “judaicidade” ¢ matrilinear, mas aspectos importantes da vida judaica,



29

como conduzir o filho ao Bar-mitzva ou a transmissdo do sobrenome Cohen
(sacerdotes) s&o inerentes ao pai.

A conversdo aparece, assim, como o resultado de um processo de entrada em
afinidade eletiva, comparavel aquela dos convertidos por vontade propria em um ato
permanente de “escolher sua linhagem” em contextos de ruptura familiar, como
divércio dos pais, onde escolhe viver com o pai judeu; ou luto — morre o avd judeu e se
torna um antepassado importante na familia, o individuo, entéo, busca o Judaismo para
atualizar essa identidade; ou de memorias irreconciliaveis — ndo gostava do pai, ou o pai

era agressivo, ou ausente e o filho, por extensao, se afasta de sua familia judaica.

1.1 A dindmica das narrativas de conversao

1.1.1 A narrativa como sustentagao

Na bibliografia dos pesquisadores que trabalham a conversdo com base em
narrativas, de uma forma ou de outra, ha alguma concordancia em sublinhar o carater
iminentemente estereotipico® nos discursos recolhidos. Pierre Lory (1997) nota, por
exemplo, que as narrativas de conversdo ao Isld se organizam frequentemente em torno
de esquemas muito semelhantes, destacando o carater repentino e incontrolavel da
revelacdo. Mais fundamentalmente, ele enfatiza que, ao insistirem sobre a ideia de um
retorno a sua origem, essas narrativas se inscrevem nas concepg¢des doutrinais do Isla
mistico, onde o conhecimento do Divino é um dado inscrito no fundo da consciéncia do
homem desde antes do momento de seu nascimento. (LORY, 1997:169-182).

Sobre uma narrativa estereotipica do discurso no Catolicismo, Hervieu-Léger
(1999) destaca que as histdrias dos nedfitos se estruturam sobre uma oposicéo binaria
entre um antes, descrito como vazio de sentidos ou marcado pela desordem, e um
depois, vivido em ordem e plenitude (HERVIEU — LEGER, 1999:131).

Da mesma forma, as narrativas de conversdo ao Islamismo dos franceses se
baseiam, quase que sistematicamente, na falta de espiritualidade da sociedade ocidental
e na pobreza comunitaria oferecida pelo Catolicismo, fatos que servem para autenticar o
modo de vida mugulmano escolhido (PERIGNE, 1997; ALLIEVI, 1998).

Também entre os convertidos ao Budismo, a trama narrativa se constroi de

maneira invariavel na sucesséo das sete fases apontadas por Koné-el-Adji (2000):

3 A palavra esteredtipo nesta tese ndo possui qualquer conotagdo pejorativa. Significa um discurso que se
repete nos candidatos a conversao e que é extremamente legitimo para justificar sua busca.



30

(1) O individuo conta que tinha aspiragdes inconsistentes (2) o que o levou a
uma fase de viagens e de busca (3) essa busca ndo lhe permite dar sentido a
uma experiéncia forte e cristalizadora (4), tanto quanto as leituras sobre o
tema, (5) ele encontra a pratica Zen (6) procura um mestre (7) e torna-se
missionario. (KONE-EL-ADJI, 2000:81).

Cada tradicdo religiosa, ao lado do contexto social, desenvolve sua propria
concepcao de conversdo, e essa é que modela a narrativa de conversdo. Uma narrativa
de conversdo ao Islad do seculo XVI ndo € a mesma que uma narrativa de conversdo feita
na diaspora no século XX, que em si mesmo, é diferente de uma narrativa de conversao
contemporanea ao Catolicismo ou ao Budismo (SAINT-BLACANT, 2002). Assim,
cada historia de conversdo tem a sua prépria estrutura interna, de acordo com a época

em que ocorre e com as especificidades proprias da religido pleiteada.

1.1.2 A légica das narrativas

E dificil estabelecer com precisio o mecanismo condutor ao estereétipo nas
narrativas de conversdo. Ele pode corresponder a dois processos distintos — mas néo
necessariamente exclusivos — que se desenrolam a partir de uma construcdo indutiva e
uma construgédo dedutiva da narrativa da conversao.

Na construcdo indutiva, o discurso institucional sobre suas praticas
provavelmente contribui para compor um quadro para a experiéncia da conversdo e
permite, aquele que o vive, se reconhecer e reconhecer a conversdo como uma
experiéncia marcante.

A narrativa sobre a converséo de Sao Paulo, no caminho de Damasco, como uma
revelacdo subita, modelou fortemente a concepcdo cristd de que seria necessaria uma
revelagio antes de buscar a conversdo (DECOBERT, 2001: 67-69). Assim, ndo é
surpreendente que as historias sigam uma mesma estrutura narrativa, visto que é a
referéncia a essa estrutura narrativa que da sentido a experiéncia, que a nomina e a faz
existir. Nessa perspectiva, ndo somente a existéncia mesmo de uma narrativa
estereotipada, largamente difundida e conhecida, contribuira para sua propria
reproducédo, se impondo aos convertidos que a recontardo, mas essa narrativa quando
contada a partir dessa experiéncia estereotipada, funciona como uma narragdo exemplar,

fonte da prépria conversao.



31

Seria possivel mudar o ponto de vista e pensar o carater estereotipico das
narrativas de conversdo como uma conformidade a posteriori entre a experiéncia
individual e os canones narrativos de conversdo das diferentes tradicOes religiosas
(Tank-Storper: 2007). Através do processo que se desenrola por uma construcao
dedutiva da narrativa de conversdo, o convertido traz seu proprio caminho exclusivo,
inserindo-o numa estrutura simbolica que faz sentido na tradicdo de adocéo, a fim de
justificar sua nova fé e uma nova identidade.

S&o vaérias as narrativas de convertidos que afirmam que seu percurso ao giyyur
— ao mobilizar ancestrais judeus mais ou menos distantes e mais ou menos hipotéticos —
ndo foi nada mais do que a “estreia” de sua verdadeira identidade. Por varias vezes, ao
comegar uma entrevista os convertidos diziam: “Eu sempre me senti judeu”. Pareciam
dizer: “eu ndo vou falar da minha conversao, minha historia € a historia do desvelar de
um segredo oculto no mais profundo da minha alma, na verdade eu ndo me encontrei
com a conversdo, eu me reencontrei’’.

Nas comunidades pesquisadas, era muito comum, ap6s o término de uma
entrevista, o informante que apresentara o candidato, perguntar de forma jocosa (na
verdade irbnica e, em outras, até mordaz): “- Ele (a) disse que teve uma tataravo judia,
que o seu sobrenome € Coelho ou que sua bisavd varria a casa de fora pra dentro”?
Isso é muito importante para pensar a questdo do reconhecimento que a instituicdo da ao
convertido e a seu discurso de pertencimento o que sera discutido no item 4 desse
estudo.

O curioso da estereotipia do discurso é o fato de estabelecer uma relacdo entre
seu percurso individual — que, se seguido cotidianamente se revela mais cadtico e mais
desorientado do que sua formulacdo verbal aponta — e o pensamento judaico universal
sobre a conversdo — ou seja, aquele que concebe o giyyur como o retorno de uma alma

perdida; como afirma Tank-Storper (2007):

A0 inscreverem Seus percursos pessoais em um esquema simbélico
desenhado pelo Judaismo e, sobretudo, ao invocar uma filiagdo judaica, eles
justificam seu novo pertencimento e integram sua histéria — ou antes, a
meméria coletiva de sua histdria — na estrutura e na transmissdo da meméria
coletiva. (TANK-STORPER, 2007:157-163).

Até aqui, percebemos que o carater estereotipico da narrativa de conversdo ao
Judaismo pode ser compreendido como uma correspondéncia entre uma narrativa

pessoal de conversao e a narrativa mitica ou institucional da converséo.



32

1.2 Dois niveis de narrativas: afirmativas e problematicas

Os elementos simbolicos da tradicdo judaica integrados as narrativas de
conversdo ndo simbolizam a conversdo. Ao contrario, quando eles evocam seus
eventuais ancestrais judaicos, os convertidos negam a conversdo, tentando assim se
integrar as normas da identidade judaica que prevé uma hereditariedade. E quando se
referem a narrativa da saida do Egito, por exemplo, constituem-se mais em uma
narrativa fundadora do povo judeu no seu conjunto que numa narrativa de conversao
que eles invocam, pois de certa maneira, essa narrativa biblica vem precisamente contar
a conversdao do povo hebreu a Lei de Moisés, recebida no Sinai. Mesmo no mundo
cristdo e, sobretudo catdlico, a narrativa de conversdo de Séo Paulo é também uma
narrativa fundadora para o conjunto dos cristdos. Dito de outra forma, “esses
empréstimos simbdlicos ndo se estruturam sendo em um quadro pré-construido e
justificam o processo de invencdo da parte daqueles que os produzem”. (TANK-
STORPER, 2007).

Como compreender que atores que nao se conhecem, que ndo possuem quase ou
nenhum contato entre si e, sobretudo, que possuem percursos de vida dispares,
reproduzam, sem nenhum modelo de referéncia, 0 mesmo esquema narrativo?
Adotaremos nesse trabalho a hipotese de Tank-Storper, por entendé-la como a mais
verossimil para aplicacdo dos dados empiricos coletados. A hipotese de Tank-Storper, é
que:

A narrativa de conversdo pode ser compreendida segundo dois niveis
fundamentais: um nivel afirmativo — onde ele justifica o percurso e lhe d&
coeréncia (seria o nivel de uma identidade narrativa); e um nivel
problemaético, onde ele se coloca em cena e problematiza as tens@es ligadas a
conversdo. (TANK-STORPER, 2011:38).

Quando Lévi-Strauss (1974) definiu a narrativa mitica ndo apenas como uma
histéria sagrada, mas como uma narrativa que tem por tarefa especifica operar a
mediacdo entre termos irredutivelmente opostos, ele sublinhou que a montagem de uma
série de eventos histéricos em uma narrativa com um enredo é um instrumento a servigo
do pensamento, que permite compreender e apreender uma realidade que nao é
necessariamente simples e que comporta sua parte de contradicdo (LEVI-STRAUSS,
1974: 263-264).

A forca da abordagem de Lévi-Strauss estd em apreender a narrativa como um

sistema e ndo na sua temporalidade. As literaturas socioldgicas e historiograficas



33

trabalharam as narrativas de conversdo se concentrando sobre a decomposicdo de
sequéncias atreladas ao tempo que a narrativa foi produzida. A mais célebre delas, é
aquela de Lofland e Stark (1965), citadas na introducéo desse trabalho e enumeradas em
sete sequéncias: 1) a crise; 2) sua formulacgéo religiosa; 3) a busca; 4) um encontro; 5)
uma interacdo; 6) o desengajamento e 7) o engajamento (LOFLAND E STARK, 1965
apud TANK-STORPER, 2007: 39).

Ora, se o carater eminentemente estereotipico dessas narrativas nos deixa supor
que elas inspiram e atualizam as narrativas de conversao preexistentes, ou mesmo
contém uma experiéncia fundadora singular, como o caso da conversdo ao Judaismo,
elas devem vir, de uma forma ou de outra, simbolizar e exprimir tensdes e fazer mais
que simplesmente contar um percurso cronoldgico onde se sucederam 0s eventos. Dessa
forma, elas devem conter alguns registros de oposicdo que ndao podem ser
compreendidos sendo por uma abordagem global do discurso.

Rachel, uma convertida de Fortaleza, comeca sua narrativa dizendo: “eu nunca

~

me senti a vontade sendo crista”. Ao terminar ela diz: “agora que eu reli o passado, eu
penso que eu sempre fui judia [...] ha fortes chances de que minha made seja judia”.
Aqui, de uma maneira bastante clara, os dois termos — a dimensdo problematica (nunca
me senti a vontade) e a dimensdo afirmativa (eu penso que sempre fui judia) estdo em
relacdo estreita. Essas dimensdes se encontram e contribuem tanto para formular a
tensdo existente (eu sempre me senti estrangeira em minha casa) como para resolver o
problema (eu era efetivamente uma estrangeira em minha casa). Observa-se que essa
tensdo que ela deixa clara e que se resolveria com a conversao, exprime claramente uma
tensdo que nasce no préprio percurso da conversdo — aprendida por meio das leituras e
da estereotipia institucional sobre o pertencimento ao Judaismo: como ela poderia se
sentir judia ndo tendo nascido judia? Acionando o esteredtipo da ancestralidade: ela
sempre se sentiu judia, pois “tinha uma mae judia”, e a herancga transmitida pelo sangue
em suas veias a teria chamado de volta a sua “verdadeira natureza”, fazendo inclusive,
com que ela descobrisse essa origem.

Podemos perceber que a problematizacdo e a validagdo estdo iminentemente
ligadas. Elas se juntam em dois niveis: a dimensdo problematica exprime a falta — a
crise; e a dimensdo da validacdo exprime a ordem. E uma dialética complexa na medida
em que elas se imiscuem e se embaragam uma na outra tecendo as conexdes que podem
ser compreendidas conforme diferentes niveis. (TANK-STORPER, 2007: 40).



34

Nessa perspectiva, seguir as narrativas como o palco onde se manifestam e séo
resolvidos os conflitos vividos no processo de converséo, permite postular a autonomia
de cada narrativa, cada uma ilustrando as tensdes proprias para aquele ou aquela que a
produz. O esteredtipo ndo € mais o resultado da hegemonia de um modelo narrativo
exemplar que viria a se impor aos convertidos, mas o signo das problematicas comuns
ligadas a conversdo. O conjunto de narrativas exprime a tensdo entre a identidade do
convertido e o modo de transmiss&o candnica da identidade judaica. E, em grande parte,
0 que eles se determinam a contar. A recorréncia dessa problematica poderia assim
justificar a relativa homogeneidade das narrativas, a despeito da auséncia de um modelo
tradicional e institucional. Mas elas comportam também certas variaces que refletem
por sua vez a pluralidade de percursos e a pluralidade de problemaéticas individuais
nascidas de situacGes familiares ou religiosas particulares.

Essas problematicas individuais desenham aquilo que sdo chamados de

“motivos” para a conversdo; conforme relembra Tank-Storper (2007):

Motivos, porque eles fornecem uma forma a esses percursos. Eles o0s
orientam lhes d&o um sentido. Eles nos colocam na pista ndo das causas da
conversdo, mas dos seus arranjos. Nesse sentido, a conversdo pode aparecer
como um ato significante em vista da resolucdo de conflitos pessoais,
familiares ou religiosos. (TANK-STORPER, 2007:40)

1.3 O Desenraizamento

Para compreender a questdo individual da conversdo e seus motivos, é
necessario entender o que ela poderia resolver na vida do individuo. Para isso, deve-se
escutar a palavra dos atores, estando atento tanto para os nucleos problematicos que sdo
envolvidos por suas narrativas, quanto para os temas abordados na prépria trama
narrativa em si mesma.

De maneira esquematica, 0 conjunto de narrativas dos candidatos a conversao
por escolha (aqueles que ndo tém mde judia e nem vdo se casar com judeus) se
estrutura, grosso modo, segundo uma trama que se desenvolve em trés tempos e que
poderiam se manifestar da seguinte forma: 1) a expressdo de um sentimento de vazio ou
de uma tensdo “interior”; 2) a descoberta do Judaismo — sempre por acaso; 3) a certeza

de que se tornar judeu permitiria resolver a tensao.



35

Este esquema é relativamente classico: uma situacdo de desequilibrio, um
caminho coalhado de dificuldades e um retorno ao equilibrio. Isso sugere que nas
religides de salvacdo, ndo ha como chegar a “Terra Prometida”, sem antes vagar pelo
“deserto” por alguns anos. Tank-Storper (2007) observou que para uns, o percurso de
identificacdo se organiza mais precisamente em seis sequéncias que sao evidentes nos
campos dessa pesquisa: 1) o candidato se sente em ruptura com a familia ou uma
mudanga o retira de seu meio de origem; 2) ele conhece o Judaismo através de leituras
e, menos frequentemente, por amigos; 3) ele se sente atraido, e mesmo deslumbrado,
pela cultura e histdria judaicas; 4) ele se aprofunda nos estudos e se sensibiliza pela
dimensao religiosa (ou pelo holocausto); 5) ele se predispGe a realizar uma viagem a
Israel (esse aspecto é facultativo) e 6) ele decide a se converter. (TANK-STORPER,
2007: 41)

Existe outro percurso para aqueles que buscam a conversdo por afinidade; nesses
casos a narrativa se constrdi em torno de quatro sequéncias: 1) o candidato se declara
crente, mas insatisfeito com sua igreja; 2) ele descobre que o Judaismo parece possuir
respostas as questdes que ele sempre se fez; 3) ele se decide a peregrinar por Israel
(novamente facultativo) e 4) decide se converter. (TANK-STORPER, 2007:42).

Esse modelo, em que pese sua exceléncia ao categorizar o percurso de
conversao, deixa evidente que cada uma das narrativas de conversédo comporta variagoes
se comparados aos dois esquemas tipicos. A viagem para Israel pode, por exemplo, ser
0 momento de descoberta do Judaismo e ndo precedé-la. A viagem a Israel pode ser
substituida por uma viagem a um campo de concentra¢do na Europa e l& se descobrir
tocado a aproximar-se do Judaismo. Da mesma maneira, a narrativa pode agrupar em
um mesmo momento as fases 2/,3/,4 e 6 do primeiro modelo. De qualquer forma, esses
esquemas esbocam dois percursos tipicos de conversdo, que se reportam a
problematicas diferentes, e estdo relacionados a duas das trés categorias de candidatos a
converséo.

Para o primeiro tipo, o desequilibrio inicial se exprime antes de tudo em termos
familiares e a conversédo apareceria como um meio de redefinir sua identidade em face
de uma filiacdo problematica, levando o individuo a desejar se inscrever em outra
linhagem. O segundo tipo articula, ao contréario, aquilo que é possivel chamar de
desordem ou questionamento de crenca. Os candidatos a converséo, ao insistirem no
fato de que sempre se sentiram deslocados e/ou pouco a vontade com a religido na qual

foram socializados, colocam sua busca espiritual como mote para a caminhada rumo a



36

conversao. Sua questdo seria antes de tudo: “Em que eu devo crer, ou, em que eu posso

crer’?

1.3.1 A memdria familiar problemética

Numerosas narrativas se desenrolam explicitamente em torno da problemaética
central da filiagdo, mesmo que ndo sejam sempre nos mesmos termos. Para alguns
candidatos, trata-se de uma filiacdo incerta ou perturbada, onde se mesclam mistérios de
origem, divorcio ou suposicdo de uma ascendéncia judaica escondida ou perdida. Para
outros, & mais sobre um registro de rejeicdo de uma memoria familiar desagradavel que
se situa a tensdo. Qualquer que seja, nesse tipo de narragdo, a histéria é contada como a
busca de sua familia auténtica e, a um nivel antropol6gico mais profundo, como a
necessidade de inscricdo em uma familia que permite se apropriar de uma memoria

coletiva assumida.

1.3.2 A identidade marrana

O caso de Yosef é tipico dos percursos de conversdo que sdo contados como a
redescoberta de uma filiacdo judaica que foi interrompida. Essa entrevista estava
disponivel no Arquivo Histérico Judaico de Pernambuco. Ela foi coletada por uma
entrevistadora da entidade visando atualizar a memdria judaica da cidade. Ao analisar as
perguntas realizadas pela entrevistadora podemos observar, claramente, a tensao
imposta pelas instituigdes judaicas por meio do direcionamento das respostas do
entrevistado para a identidade essencialista do Judaismo, e que o candidato a conversao
ird corroborar. Isso é perfeitamente compreensivel, pois o Arquivo Judaico faz parte de
um museu de memoria, e registrar dados sobre a presenca de individuos com
ascendéncia judaica no Recife era o objetivo da entrevista.

Esse convertido nasceu no final da década de 1940 em uma pequena cidade no
interior do Nordeste, em uma familia catdlica. Seu registro de memoria atribui a seus
antepassados como oriundos da Peninsula Italica (pai) e Peninsula Ibérica (mae) que
teriam chegado ao Brasil antes de 1916. O registro de memdria é reiterado também pelo

fato de que seu pai trocou de nome (retirou um dos sobrenomes). Nessa narracéo ele



37

conta a chegada (ele diz: “provavel”) de seus antepassados ao Brasil e enfatiza também

que mudar o0 nome ao chegar ao Brasil faz parte da nossa historia:

Era muito comum na nossa historia, aos estrangeiros trocarem de nome, e
botarem os nomes de origem, substituindo o nome de origem pelo nome da
localidade de onde vieram. (...) minha mae é de uma pequena cidade de
Portugal, mas nds ndo temos muitos registros, até porque esse pessoal que
morava na regido, eles trabalhavam em navios e quando havia qualquer
alvorocgo, qualquer escaramuca, eles se enfiavam dentro dos navios e fugiam.
(Yosef, dados de entrevista).

Ele deixa no ar o estere6tipo da perseguicdo judaica ao dizer: “(...) eles tinham
acesso aos navios e aproveitavam qualquer ameaca que implicasse em seguranca fisica
essa coisa toda; eles davam o fora em navios. (Yosef, dados de entrevista)”.

E a partir da sombra da sua bisavé portuguesa e, omitindo a influéncia e a
ascendéncia italiana do pai — observe a énfase na raiz matrilinear, que ele ira tracar seu
percurso até a conversdo como registro de memoria perdido: “Eu reputo que deve ter
sido da bisavé pra tras” (a matriz judaica da familia).

Aqui entra a indugdo da entrevistadora levando-o até a identidade judaica
essencialista. Como é comum aos judeus de nascimento acionar sua identidade judaica
como uma esséncia e como “diferente” das demais, e mesmo “atavica”, a entrevistadora
pergunta: “quais eram as praticas usadas pela familia de vocés, diferentes das outras
familias do lugar?”. Essa pergunta abre as portas para que o entrevistado tente amarrar
seu percurso de conversdo aqueles dos canones judaicos que concebem a conversdo
como um retorno do judeu perdido ao seio da comunidade, além de atrelar seu percurso

rumo a conversao a simbologia judaica e a estereotipia:

Olha, eu fui criado com os avés aonde isso ainda tinha muita coisa assim que
era observada: Por exemplo: havia uma recomendagdo expressa de que nés
criangas ndo deveriamos comer nem beber nada na casa de pessoas que ndo
fosse a nossa. Entdo, se sair pra algum canto ndo pode comer nem beber
nada, nao é?

Havia a pratica do salmo, atras de cada porta. Era uma préatica que digamos
assim, ocultava ou dissimulava o uso da mezuza.

Havia proibigdo expressa de consumo de carne de porco. N&o se comia carne
de porco.

Havia também o habito de acender velas para o Anjo da Guarda as sextas-
feiras no cair da tarde. Dizia-se que era a vela do anjo. E havia uma coisa que
eu nao sabia e fiquei sabendo relativamente ha pouco tempo: a mée passava
para os filhos a oragdo do Santo Anjo do Senhor. Os cristdos velhos néo
conhecem essa oracdo. Muitas familias catolicas ndo conhecem o Santo
Anjo do Senhor e se admiram que essa oracdo exista, mas na verdade ela
existe. O uso do escapulario, que segundo se diz, era um sucedaneo do
Tefilim e era obrigatorio, s6 que a gente ndo podia tomar banho porque o
escapulario continha salmos dentro dele; salmos escritos e cosidos em tecido.



38

Entdo essas praticas eram rigorosamente observadas (sic). (Yosef, dados de
entrevista).

E dificil separar, no discurso de Yosef, o que ele expressa da realidade — aquilo
que revela uma construcdo simbolica permitindo-lhe afiancar sua nova identidade
judaica, e mais ainda, se salmos atras de portas, escapularios e Santo Anjo do Senhor
sdo reais indicativos de uma heranca judaica. Mas o fato é que, ao inscrever sua
conversdo dentro de uma estrutura de reapropriacdo de suas origens reais, hipotéticas ou
ficticias, isso implicaria em uma vontade forte de renegociar, de escolher entre um
bisavd italiano catolico e uma bisavé portuguesa supostamente descendente de judeus
ibéricos. Quando a entrevistadora lhe pergunta: “quando foi que vocé despertou para

esse sentimento de tornar-se judeu, ou saber que era de origem marrana”, ele diz:

Muito bem. Bom, eu sempre achei que a preocupacdo da familia em afirmar-
se cristdo, que se revelava através da gente, organizacBes religiosas, nds
temos padres, temos religiosas, temos freiras na familia, a familia
assumidamente cristd. Isso ndo era bem assim. Essa foi a primeira suspeita
que eu tive. Eu me recordo que meus pais, que chamo de pais 0s meus avos,
os avos sempre faziam referéncia para os estranhos de que eram catélicos e
aproveitavam para dizer que 0os meninos — ndo se esquegam de se benzer que
vocés sdo batizados. Mas na verdade essa histdria comegou dai, dessa minha
suspeita dessa necessidade de se afirmar o catolicismo. (sic) (Yossef, dados
de entrevista).

O discurso continua, ele faz referéncias a realizacdo de sua circuncisdo e sua
busca por conversdo e d4 um salto na sua fala ao juntar todas essas “desconfiangas” a
hipbtese de que sua familia pudesse ser descendente de judeus expulsos da peninsula

ibérica entre 1492 e 1498 (esses judeus sao ditos marranos ou cristdos-novos):

No6s fundamos uma Associacdo de Marranos e eu tenho inclusive cargo nessa
Associacdo. Essa congregacdo chegou a congregar umas 50 pessoas ou mais.
Fizemos um encontro de marranos de estados como CE, PB, PE (...) a grande
ambicdo da gente era fazer um retorno, ndo fazer o giyyur — uma conversao,
mas fazer um retorno (sic). (Yosef, dados de entrevista).

Esse caso é particularmente revelador do papel desempenhado por esses
ascendentes duvidosos: ele vem reunir as dimensdes afirmativas e problematicas da
narrativa de conversdo citadas por Tank-Storper (2007). Ele permite exprimir e
simbolizar as tensdes familiares e legitimar sua inscricdo em uma filiacdo judaica, ao
mobilizar uma figura identitaria carregada simbolicamente: aquela do marrano, que

problematiza em si mesmo uma dimensao afirmativa — ao reconhecer-se judeu — e ao



39

mesmo tempo uma heranca problematica — ser descente de judeus que se converteram

ao Cristianismo.

1.4 A rejei¢do como causa e consequéncia

A conversdo é uma escolha individual e os individuos que buscam esse percurso
possuem total liberdade e autonomia para escolherem uma nova linhagem, com uma
nova familia, com rituais de passagem também novos. Isso, obviamente, se reflete na
relacdo que o individuo tera consigo mesmo e com sua familia.

Com relagdo a rejeicdo da familia, podemos encontrar dois tipos de individuos:
aqueles em que a ruptura familiar € uma consequéncia da conversao, e outros individuos
em que a conversdo é a causa da ruptura. Alguns informantes possuiam histéricos
familiares de que ndo gostavam da familia, enquanto outros tinham excelente relacédo
com seus familiares e a partida, apds a conversao, foi dolorosa.

Jonas é um jovem intelectual, residente do mundo, habitou vérias cidades no
Brasil e no mundo. Em seus relatos, afirma que possuia profundas diferencas com sua
familia cristd muito antes da conversao, visto que nunca o apoiava, que ndo podia contar
com ela “para nada”, e que a religido de origem o oprimia e o deixava enfurecido por
questBes ideoldgicas. Essas eram associadas ao profundo desinteresse que sua familia
cristd possuia com relacéo a aspectos considerados por ele como determinantes da vida,
como a Terra de Israel, a politica sionista e a perseguicao dos judeus no mundo todo.

Esses aspectos fizeram-no procurar a conversdo ao Judaismo, ap6s tomar
conhecimento da religido através de leituras. Ao se preparar para a Conversao, Comegou
a frequentar as reunides da comunidade e a despertar cada vez mais, em especial pelos
aspectos politicos, tornando-se um militante do sionismo e um fiel verificador dos
jornais locais, pronto a revidar quaisquer mencgfes negativas ao Estado de Israel e
disposto a captar qualquer viés antissemita. A comunidade foi se tornando sua familia.

Ele ndo atribui seu interesse pelo Judaismo a um parente antigo perdido ou a
algum ancestral, mas disse que sua familia € muito desinteressante e que para ele a saida

dela era “uma boa”;

Sério, minha familia é muito sem-graca (sic). Ndo entendem nada de politica
internacional, nunca me apoiaram em nada, acreditam em idolatria. Eu ndo
quero nada com esse povo. Eles ndo queriam minha conversao. Por isso me
converti. (Jonas, Dados de entrevista).



40

Jonas banaliza aspectos importantes que uma ruptura com a familia pode
acarretar — os rituais de passagem. Essa questdo sempre foi colocada aos entrevistados:
como serd, apds sua conversao, a participacdo em cerimdnias de batizado dos sobrinhos
e parentes, casamentos, e principalmente “onde vocé vai ser enterrado? Jonas responde
essa pergunta da seguinte forma: “eu quero que meu corpo seja transladado para Israel
ou que seja enterrado em um cemitério judaico”. (Jonas, dados de entrevista).

Mahala, por sua vez, possuia um exemplo de familia participativa que apoiou
sua conversdo — hoje esta casada com um judeu. Ela era bastante atuante na comunidade
judaica observada. Sempre promovia bazares, festas, feriados judaicos, alem de ajudar
na educacdo judaica das criancgas. Ela se sentia judia e dizia que sua familia é 6tima, que
todos se gostam muito e que sempre que ia a sua cidade natal visitava-os. Mesmo em
festas religiosas, como o Natal, ela participava com os pais. Entretanto, essa mesma boa

relacdo com a familia a deixava angustiada, pois se sentia “meio traidora”:

Quando eu me converter significa que minha méde ndo ¢ mais minha méae?
Significa também que ndo serei enterrada no mesmo jazigo da minha familia?
Quando eu comecei a fazer os estudos sobre a conversédo eu fiquei com medo
de contar. Me lembro que numa visita em casa, eu tirei a Magued David
(estrela de David) do pescogo antes de entrar em casa. (sic) (Mahala, Dados
de entrevista).

Essa angustia ligada a ideia da revelagdo do processo de conversao é semelhante
aquela experimentada pelos homossexuais quando confrontados com o0 momento de se
revelar. Informar aos parentes leva ambos ao mesmo tipo de angustia, especialmente
pela questdo da transmissao da hereditariedade familiar; o homossexual, pela auséncia
de descendentes e, por parte dos futuros convertidos, o repldio a seus ascendentes.

No Canada, foi posta a um Rabino ortodoxo uma questdo de halacha: se, ao
converter-se ao Judaismo o individuo deve seguir todos os preceitos da Tora, todas as
613 regras e os Dez Mandamentos, como ficaria a questdo do quarto mandamento? Sim,
pois se 0 Decalogo ordena que é um dever “honrar pai e mie”, abandonar a religido dos
pais e renega-los, ndo seria por si s6 uma incongruéncia, se ndo uma transgressao da lei?
O rabino respondeu entdo que, ao realizar a conversdo, o individuo “renasce”, ¢ um
novo nascimento que envolve um novo nome, uma nova religido e uma nova familia.
Logo, a Lei de Moisés sO valeria para ele a partir da conversdo. A conversao, nesse

sentido, € uma ruptura absoluta com a familia e com a memdria anterior.



41

A conversdo oferece um novo nascimento, mas a0 mesmo tempo evidencia a
rejeicdo da memdria familiar, o que, no caso das pessoas que possuiam uma boa
relagdo, se torna mais desgastante, pois o individuo se sente traindo a memoria da
familia. No caso de familias ausentes, ou naquelas em que o individuo nédo se socializa
bem, isso também é tenso, pois a familia ja estava rejeitada por ele antes da conversao.
De qualquer forma, ambos os casos revelam a problematica das conversoes e a violéncia

que elas perpetram.

1.5 Conversdes por crenca

A maioria das narrativas de conversao coletada para esta pesquisa mostra que €
possivel fazer uma leitura essencialmente religiosa dos percursos de conversdao e que
quase todos os convertidos entrevistados optaram pela conversdo por estarem
insatisfeitos com sua religido de origem e por discordar das respostas heuristicas
fornecidas por seus lideres religiosos. Assim, se para 0 grupo anterior a problematica da
filiacdo era o mote para uma mudanca de destino, aqui, a critica a religido de origem é o
determinante nas relacbes estabelecidas nos percursos de conversdo, trazendo em si

mesma, problematicas proprias.

1.5.1 A questdo da fé

Rebecca é uma empresaria bem sucedida proveniente de uma familia catdlica
participativa. Sempre houve muita religiosidade na sua vida e na vida da familia. A
participacdo nas missas era semanal, bem como o culto aos santos e a préatica de

promessas para resolver causas mais complicadas:

Eu sempre fui muito religiosa em casa. Tinhamos tudo: de primeira
comunhdo, até montagem de presépio (...) quando eu me aprofundava mais
no Cristianismo é que eu via que certas perguntas ndo obtinham resposta. Eu
perguntava para os padres nos catecismos: e a Santissima Trindade, como é
iss0? Sdo trés pessoas numa s6? (sic) (Rebecca, Dados de entrevista).

Daniel por sua vez, tinha um pai intelectual e uma mae catdlica praticante. Foi
iniciado em missas e solenidades cristds. Entretanto, a presenca do Cristo como o

Messias e 0os dogmas catdlicos, como a virgindade de Maria, incomodavam-no:



42

Eu ndo entendia porque essa histéria de virgindade de Maria. Como é
possivel conceber virgem? E mais ainda, em que isso faz sentido? Eu
perguntava e ninguém sabia me dizer. Foi quando eu comecei a ler as coisas
do Judaismo e vi que era muito mais racional. (Daniel, dados de entrevista).

As convers@es ao Judaismo analisadas mostram que os individuos se interessam
em realizar o processo de conversdo ainda na juventude, alguns antes dos 30 anos. E
inegavel o impacto da secularizagédo das religides no mundo contemporaneo e a forma
como ela atinge os mais jovens e mais dispostos a buscar por respostas, mudar sua vida
e refazer sua trajetoria.

Observamos também, que um individuo que teve experiéncias de fé e que
cresceu em uma religido normativa, como a Igreja Catdlica, possui uma predisposi¢do
maior para uma mudanca no objeto de sua crenca. Uma pessoa que aprendeu a adorar a
Deus a partir do Cristianismo pode passar a adorar apenas o Deus Unico de Israel — que
tecnicamente € o mesmo, muito mais facilmente do que uma pessoa que se diz agndéstica
ou ateia, que teria que construir uma crenca transcendental a partir do nada.

Por ocasido de uma abordagem feita a Yakov Rabkin — um judeu conservador e
que segue a religido em todas as suas praticas e crencas — sobre a ética e a mistica do
Judaismo e do Cristianismo, a seguinte questao lhe foi apresentada: para um garoto que
foi socializado no Cristianismo, e seu aprendizado da religido foi ancorado a imagética
dos santos, do crucifixo e da estatuaria sagrada, essa profusdo de imagens cria uma
percepcdo de mundo diferente daquela de um menino judeu que aprendeu as oragdes a
partir de ensinamentos em uma lingua diferente de sua lingua materna, e com uma
concentracdo iconografica centrada na Tora — um rolo de pergaminho que nem
ilustracdo possui?

A resposta do professor a essa suposi¢do, foi que o Judaismo — pensado como
uma religido apenas, e ndo como uma cultura, uma identidade, uma etnia, ou qualquer
outra possibilidade plural — oferece a identificacdo ao individuo a partir de sua fé na
Tora e em seus ensinamentos. Nessa perspectiva, ndo haveria sentido se identificar
como judeu sem estar imbuido da religido: o Judaismo € uma religido, e judeu é a
aquele que segue essa religido. N&o haveria nenhum tipo de essencialismo na identidade
judaica do individuo e esta ndo poderia ser fornecida apenas por comidas tipicas ou
reunides beneficentes em sinagogas. Essa visdo conservadora talvez néo tivesse sentido

ou fosse considerada anacronica, para um judeu laico, pois sua concepc¢éo de identidade



43

tem como lastro o convivio em grupo e as tradi¢cGes — que paradoxalmente sé&o tradigdes
associadas a religido.

Um dos entrevistados, judeu de nascimento, pouco religioso, residente em
Montreal, fazia questdo que sua filha de 12 anos frequentasse as reunides do grupo de
jovens de sua comunidade judaica, e relatava que estava tendo problemas com a garota
devido a rebeldia que se iniciara hd pouco tempo. Essa rebeldia era atribuida pelo pai a
seu afastamento da comunidade judaica. Era por isso que ele insistia na sua presenca no
grupo de jovens, pois seria ao voltar para o convivio com os judeus que ela “‘se
consertaria”.

Essa fala é bastante intrigante, pois se a identidade judaica foi transmitida de
forma matrilinear, se o pai e a familia da menina séo laicos e ndo organizam suas vidas
pela contemplacdo religiosa judaica e se dizem judeus culturais, em que a presenca da
menina no meio de um grupo de jovens também laicos poderia ‘“consertd-la” da
rebeldia, e mais ainda, fornecer-lhe a judaicidade perdida?

Ao analisar esse caso, o professor Rabkin reafirmou que a identidade judaica €
construida a partir da Tora e das regras religiosas, sendo, como se dizer judeu? Ele acha
que conviver com um grupo de jovens judeus pode ser sim importante para a garota,
desde que a religido e a fé nas verdades da Tora sejam a pauta da reunido. Em seu livro:
Judeus contra judeus — a histdria da oposi¢do judaica ao sionismo, ele diz que: “o
Judaismo ndo depende dos judeus para existir, mas os judeus, sem o Judaismo,
desapareceriam”. (RABKIN, 2009: 20)

Voltando aos convertidos, a situacdo daqueles que procuram o Judaismo pelo
questionamento de sua fé de origem é uma situacdo de ambiguidade que tem um duplo
efeito: conversdo e apostasia (DECOBERT, apud TANK-STORPER, 2011:51). Assim
como aqueles que se convertem devido a uma ruptura com a filiacdo de origem, 0s
convertidos por crenca desenvolvem um discurso que problematiza e justifica a
apostasia.

Alguns autores legitimam essa visdo, como Lenoir (1999) ao mostrar a
conversdao de franceses ao Budismo e suas falas frequentes sobre os rigores do
dogmatismo catolico se opondo ao racionalismo e a tolerancia do Budismo.

Na mesma direcdo, o trabalho de Daynes (1999) sobre os convertidos ao Isla que
insistem no fato de que, sendo a religido da dltima revelagdo, englobando as duas
precedentes — Judaismo e o Catolicismo, o Isld seria a realizacdo das duas religiGes

incompletas.



44

Campos e Gusmédo (2013), ao argumentarem sobre o carater de ruptura nas
conversdes dos grupos pentecostais da Igreja Universal do Reino de Deus no Brasil e a
necessidade de legitimar a identidade religiosa escolhida em detrimento da antiga
crenca, dizem que:

(...) no tocante as experiéncias de conversdo religiosa aos grupos
pentecostais, em especial a IURD, a antropologia da religido precisa
reconhecer que muito embora haja uma dimensdo processual nesta
experiéncia, aquele que se converte a vivencia como transformacéo radical.
E, portanto, esta dimensdo ontolégica que coloca a ruptura como ordenador
I6gico do processo de mudanga. (CAMPOS E GUSMAO, 2013:63).

Em todos os casos, as narrativas procuram resolver a culpa da apostasia ao
integrar-se num percurso coerente que permita ao neéfito conciliar o que ele era e o0 que
ele se tornou, aquilo no que ele acreditava, com aquilo que ele cré agora. A operacéo
entdo é dupla: afirmar que sua escolha é a mais coerente e sensata (o Cristianismo é
cheio de contradic6es) e, de outro lado, integrar sua transformacdo numa estrutura de
sentido historico (o Judaismo é mais universal).

N&o se trata de negar a transformacdo, de negar a rendncia, mas de afirmar que
ele nada fez além de aceitar uma crenca sublime que pedia para se revelar. E é no caso
inverso ao Islamismo, que se advoga como a religido da revelacdo final, que o
convertido ao Judaismo se apega para justificar sua escolha por essa religido: o carater
de primeira religido monoteista, a mais “auténtica”. (TANK-STORPER, 2007:52).

E exatamente o caso de Rebecca — aquela que sentia desconforto pelo
Catolicismo devido ao dogma da Trindade, e, ao optar por uma religido “pura”,
“despoluida” dos arranjos do Cristianismo, pode se encontrar na sua verdadeira
“esséncia” latente que era o Judaismo. A equacdo elaborada por Rebecca seria entdo:
Cristianismo obscuro - Trindade inaceitavel = Judaismo racionalista.

Tank-Storper (2007) sublinha que:

A crenca cristd é aqui julgada misteriosa, obscura, inacreditavel... Assim, o
judaismo pode encarnar, notadamente em sua versdo racionalista, uma viséo
alternativa crivel e racionalizada dos principios éticos do cristianismo.
(TANK-STORPER, 2007: 53)



45

1.5.2 Descrencga com as instituicdes

Aqueles que se convertem ao Judaismo, em geral apresentam duas criticas
recorrentes a sua religido anterior: 1) crencgas duvidosas e, 2) criticas a postura de seus
representantes.

Shlomo - convertido entrevistado - possuia mais de 40 anos quando se
converteu. Sua mulher ndo se envolveu na conversao e ele realizou todo o percurso
sozinho. Intelectual, chegou a publicar um livro sobre o Cristianismo. Sobre sua antiga
religido ele fazia duras criticas “A igreja catélica ndo é verdadeira. Desde suas origens
ela insiste em promulgar a paz, a vida modesta e a caridade. N&o vejo nada disso. A
igreja € rica, corrupta e ndo se sustenta enquanto proposta. Ndao da pra confiar”.

(Shlomo, dados de entrevista).

Outro critico do Cristianismo é Samuel. Junto com sua mulher e filho, ele se
converteu ao Judaismo e, ao conseguirem 0s papeis de imigracdo, se mudaram para
Israel. Ele também fazia criticas contundentes a sua religido anterior e aos padres de sua
antiga paroquia. Durante uma aula do curso de hebraico, ele contou que “ndo suportava”
mais seus vizinhos, pois esses insistiam em convida-lo para novenas e para procissoes.
Ele os chamava de “adoradores de gesso”, numa referéncia as procissdes ¢ ao uso das
imagens dos santos, sagradas ao Cristianismo e emblemas de idolatria para o Judaismo.

Sdo perfeitamente compreensiveis essas criticas depois do que foi exposto
acima. Faz bastante sentido que um individuo que esteja se convertendo a outra religido
critique a anterior. Isso garante aquela dimensdo afirmativa da conversdo. Ao afirmar
sua adesdo a mensagem ética do Judaismo, ele legitima sua ruptura com a “corrupgao” e

a poluicdo perpetrada pelo Cristianismo.

1.6 Sentir-se diferente

Junto com esses registros problematicos relatados acima, acrescenta-se também
um terceiro motivo: o sentimento de estranheza com sua religido e com seu meio
familiar de origem.

Clementine, imigrante em Montreal, se converteu ao Judaismo no Canada, numa

sinagoga liberal, onde as festas religiosas séo realizadas de acordo com a tradicdo, e a



46

pratica do shabat é observada. Clementine, como imigrante, longe da familia e confusa

com todas as novas realidades que vivia, sentia uma ponta de estranheza:

Eu estudei em uma escola interna na Bulgéria, longe dos meus parentes em
uma pensdo, por muito tempo. Eu sempre fui de esquerda e estava sempre
presente em movimentos sociais. Meus pais eram comunistas, mas oprimiam
seus funcionarios. Eu tinha vergonha deles e me sentia diferente deles. Eu
ndo entendia muito bem o sentido de familia. (Clementine, dados de
entrevista).

Nesse caso, esse sentimento pode ser proveniente de um duplo
“desenraizamento” - familiar e social. A jovem bulgara se sente estranha, desenraizada,
sozinha e com uma identidade religiosa nova - que ela escolheu e gosta - e esse
sentimento a faz se identificar com todas as minorias. Ela milita na causa negra, na
feminista e na homossexual (mesmo ndo sendo negra nem homossexual), além de ter
um ponto de vista politico simpatico as esquerdas e desprezo pela direita “burguesa”.

Essa forma de protesto social pode ser uma maneira de exprimir e de simbolizar
o0 sentimento intimo de marginalidade: a identidade que ela constréi e reivindica por

meio de seus engajamentos, é precisamente uma identidade marginal:

O sentimento de estranheza sentido pelos futuros candidatos concerne tanto
na sua inscrigdo familiar ou religiosa, como na sua inscri¢do social, e pode se
traduzir e se exprimir por um engajamento e uma identificacdo de todas as
formas com uma identidade minoritaria. (TANK-STOPER, 2007: 57)

No caso dessa jovem, estamos de frente com uma problematica identitaria total,
mesclando a filiacdo (vergonha dos pais burgueses), a identidade religiosa (ex-cristd) e a
identidade nacional (imigrante bulgara), que fez nascer aquilo que ela chama de

sentimento de estranheza de si mesma.

1.7 Identificacdo com o Judaismo

As narrativas referentes as tensdes colocadas acima (filiagdo e crenca religiosa
problematica, desenraizamento e sentimento de estranheza) ndo podem, de nenhuma
maneira, constituir um elemento explicativo do processo de conversdo. Se, com essas
narrativas, os convertidos experimentam certas tensoes, hesitando constantemente entre
0s registros afirmativos e problematicos existenciais, impde-se a nds, pesquisadores,

uma grande prudéncia interpretativa.



47

Filtradas pela memoria, passadas pela peneira de uma necessidade “narrativa”,
que, segundo as palavras de Paul Ricoeur (1990), transforma as contingéncias de
existéncia em destino, essas narrativas, pelo contetdo delas mesmas, nos interditam
metodologicamente de transformar esse emaranhado de significados em um modelo
explicativo. O maximo que essas tensGes desveladas pelas narrativas podem nos
permitir é seguir os arranjos simbolicos ligados ao giyyur, caracterizadas como
renegociacOes de transmissdo (que tratam da filiagho ou da socializagdo religiosa
herdada).

As tensbes familiares podem ser colocadas como um fator que favorecesse o
processo para a conversdo, enquanto que as criticas ao Cristianismo podem ser
utilizadas como um meio de aliviar a culpa associada com a apostasia.

Outro motivo de prudéncia na interpretacdo, e talvez o mais importante, é que
tensdes ligadas aos pais, violéncia familiar, conflitos com parentes ou parentela, davidas
religiosas etc., podem ser resolvidas de inumeras outras formas que ndo seja a
conversdo ao Judaismo. Numerosos sdo os casos de individuos que rejeitam o
Catolicismo e se sentem a vontade sendo ateus ou agndsticos, estando a milhas de
distdncia do Judaismo. Mesmo as tensdes familiares ou religiosas nos permitindo
compreender essas trajetdrias de conversdes, elas ndo constituem a explicagdo principal.
Isso é, na melhor das hipoteses, um terreno fértil para uma busca existencial ou
espiritual, que podera ou ndo levar ao Judaismo.

Devemos atentar para aquilo que Pierre Bourdieu fala sobre as histérias de vida:

Falar de historias de vida é pressupor ao menos, € isso ndo é nada, que
a vida é uma histéria e que, como no titulo do livro de Maupassant —
Une vie: a vida é inseparavelmente todos os eventos de uma existéncia
individual concebida como uma histéria da vida e a narrativa dessa
histéria. E 0 mesmo que diz o senso comum, ou seja, a linguagem
ordinaria, que descreve a vida como um caminho, uma estrada, com
Seus cruzamentos, suas armadilhas, suas emboscadas, ou como um
caminhar; quer dizer, um caminho que fazemos e que estamos a fazer,
um curso, uma passagem, uma viagem, um percurso orientado, um
deslocamento linear, unidirecional, comportando um inicio, as etapas
e um fim da histéria. (BOURDIEU, 1986:69).

As narrativas de conversdo se constroem efetivamente como percursos
orientados, deslocamentos lineares, unidirecionais, como se, do inicio ao fim de sua

vida, os futuros convertidos tendessem invariavelmente a esse ponto. Raramente séo

relatados possiveis desvios, renincias. Pela logica mesmo do discurso, 0s registros



48

problematicos sdo elevados a registros causais. Desconfiar dessa “ilusdo biografica” é
evitar uma andlise causal do problema. Tensdes, sem duvida, existem, mas elas ndo
seriam resolvidas na conversdo. Compreender o processo entdo é reconstituir o
caminho. (TANK-STORPER, 2007:17)

Entretanto, se nos mantivermos extremamente cautelosos em relagdo ao
determinismo, podemos perder toda e qualquer pretensdo analitica, pois ndo ha nada a
compreender, ndo existe uma logica a ser seguida. Se nos convencermos de que todos
aqueles que se convertem ao Judaismo possuem alguma questdo psicologica, mal
resolvida, ndo ha nada a se fazer e ndo ha necessidade alguma de discutir a conversao na
Antropologia.

Nesta parte do trabalho, os dados empiricos serdo analisados sob uma
perspectiva que ndo entende a conversao nem como O resultado de causas
determinantes, nem como percursos aleatdrios. A principio, adotaremos a hipotese de
que as problemaéticas ja analisadas sdo significantes, que elas exprimem as tensdes
vividas, e que podem ser pensadas como principios de acdo. Aceitaremos também a
hipdtese de que o caminho percorrido para a conversao pode ser cumprido em razédo de
certas logicas que, sem serem necessariamente causais, podem ser dindmicas ou
sinérgicas. O que resta para se conhecer é, de um lado, o caminho percorrido, e de
outro, a dindmica utilizada para tal.

As descri¢bes etnograficas das sinagogas pesquisadas servirdo para que se
conhecam as instituicGes que os candidatos a conversao procuram para realizarem o
ritual. E sabendo da receptividade e das instrucBes oferecidas pelas instituicdes que

poderemos perceber as dindmicas associadas ao percurso de convers&o.



49

2 HISTORIA E ETNOGRAFIA DAS COMUNIDADES
PESQUISADAS

O proposito deste capitulo é demonstrar, por meio da descri¢do etnogréafica das
comunidades judaicas pesquisadas, o locus em que o pretendente a conversdo convivera
depois de formalizado seu processo de conversdo. Uma explanagdo sobre a historia das
congregacdes, bem como uma descricdo de sua estrutura, poderdo facilitar o
entendimento da vida judaica que se estabelece nesses sitios. “N&o existe conversao sem
uma vida judaica, e uma vida judaica se estabelece na comunidade”, diriam 0s rabinos.

Optamos por descrever, quando possivel, a primeira incursdo em cada uma das
comunidades pesquisadas, a fim de propiciar uma visdo do método etnografico, do grau
de amplitude do olhar antropolégico, bem como da analise dos fatos que se sucedem
durante os eventos.

O capitulo foi organizado sobre dois eixos comparativos: 0 primeiro agrupa as
congregacdes pelas semelhancas em sua forma de organizacéo institucional — Fortaleza
e Brasilia; o segundo abrange as outras duas sinagogas — Recife e Montreal — que se
assemelham pelos seus mitos de origem.

Fortaleza e Brasilia estdo na categoria de “tradicdo inventada” (HOBSBAWN:
1984). Essas duas congregacfes contam suas historias a partir da chegada de um
pequeno namero de pessoas que se estabeleceram nessas cidades, se reconhecem judias,
e que, a menos de cinquenta anos, se reinem em assembleia.

O registro que organiza as falas sobre a fundagdo das duas comunidades se
estabelece na crenca de que 0s judeus organizam-se formalmente em congregacées, nas
cidades de destino, por uma necessidade de agrupamento dos individuos e também para
interagirem com as outras instancias judaicas. E um discurso de pertencimento e
reconhecimento.

As outras duas comunidades judaicas — em Recife e em Montreal — contam sua
historia a partir de mitos histéricos que remontam ao periodo de colonizagdo desses
paises e a Segunda Guerra Mundial, como a invasdo holandesa em Pernambuco, o
descobrimento do Canada, perseguicdes religiosas na Europa que resultaram em levas

de refugiados. A construcdo desses mitos é estabelecida sobre um discurso de memoria



50

e de continuidade permeadas pelas nocdes de povo, auto-ajuda, imigracdo e
hereditariedade.

E por meio desses discursos de pertencimento e contextos historicos de
formacéo identitaria dessas comunidades que os candidatos a conversao irdo aprender
como se tornar judeu. A descricdo do cenario das sinagogas e algumas de suas
particularidades vdo compor o pano de fundo onde os candidatos & conversdo irdo atuar.

Sobre a congregacdo de Fortaleza, a descri¢do da primeira visita a sua sinagoga
foi mantida na integra. Primeiro, porque ela revela o deslumbramento do antropdlogo
com seu primeiro campo de pesquisa; segundo porque, dessa maneira, pode-se
acompanhar a evolucdo do pesquisador em termos de relativismo e de aprofundamento
no objeto de pesquisa.

O capitulo descrevera dois eventos religiosos e sociais significativos da vida
judaica: o kabalat shabat e o Yom Kipur. Esta explicitado o porqué da escolha desses
dois “eventos comunicativos”, na sessdo que fala sobre Recife. A descricdo é
entremeada pela analise dos dados que permitiram abstracdes, 0 que tornou o texto mais

atrativo e dinamico.

2.1 Fortaleza

2.1.1 Sociedade Israelita do Ceara

Em Fortaleza, até o ano de 1993, ndo havia uma organizacdo que representasse a
coletividade judaica de forma institucional e religiosa. O surgimento da Sociedade
Israelita do Ceard (SIC) € atribuido a Efraim. Esse Senhor é israelense, radicado nos
Estados Unidos, onde foi Rabino por oito anos. E filho de Rabino ortodoxo. Chegou a
Fortaleza no inicio da década de 1990, e depois de procurar a comunidade judaica e ndo
conseguir localiza-la colocou um andncio nos jornais da cidade convidando possiveis
interessados em participar de uma festa religiosa judaica que seria conduzida por ele.
Algumas pessoas apareceram para essa reunido. A partir desse primeiro encontro, elas
passaram a se reconhecer como judeus na cidade, e comecaram a se reunir de forma
sistematica, com o intuito de criar uma sinagoga em Fortaleza, fortalecer a religido e a
presenca judaica em Fortaleza. Apos a festa de Chanuka, realizada em um hotel da
cidade, e considerada como a data de fundacdo da SIC, as reunibes comecaram a ser
mais frequentes e foram iniciadas as discussdes para a criagdo de uma sociedade

israelita e os moldes em que isso aconteceria.



o1

Durante essas reunides, alguns problemas surgiram, entre eles, dividas sobre em
que ritos seriam realizados os servigos religiosos. Alguns queriam que esses Servicgos
fossem no rito askenazi, e outros que fossem professadas pelo modo condizente ao rito
sefaradi. Segundo a fala de uma informante que estava presente nas reunides iniciais,
algumas pessoas se pronunciaram e as discussdes foram contundentes. Manifestando-se
contra essas diferencas em um local tdo pequeno e, temendo os riscos que poderiam

gerar ao projeto de criagdo de uma sinagoga na cidade, Tsépora, relatou em entrevista:

Foi inclusive na segunda reunido na casa do Samuel, quando comecou a se
cogitar o0 nome da sinagoga; ele (certo Sr. Absalon) queria fazer da sinagoga
uma sinagoga sefaradi; ai eu dei um pulo e eu disse que isso ndo existe aqui,
que ndo seja nem sO sefaradim e nem s6 askenazim, porque eu ja tinha a
experiéncia de Israel desse confronto; eu achei que tdo poucas pessoas é um
absurdo fazer uma sinagoga sefaradi ou askenazi. Que fosse uma sinagoga
sem pender para nenhum lado. (sic) (Tsépora - dados de entrevista).

Assim, acalmaram-se 0s animos e optou-se por uma sinagoga que contemplasse

os dois ritos.

Uma das necessidades primérias da nova congregacdo era a legitimacdo de um
espaco fisico para os encontros, pois nas casas das pessoas era dificil e em hotéis,
inviavel. Uma pequena sala comercial que pertencia a um dos participantes fundadores,
emigrante da cidade de Manaus, foi cedida como a primeira sede da sociedade, “E &
isso... se resolveu a alugar uma sala, o Sr. Gurion cedeu a sala e num instante se
abriu”.(sic) (Tsépora - dados de entrevista).

O local era no bairro da Aldeota, na Rua Santos Dumont esquina com a Rua Rui
Barbosa, local com grande fluxo de comercio. Esse local foi visitado para uma
descricdo etnogréfica apenas uma vez, quando do inicio da pesquisa’. Eles tinham se
mudado para uma nova casa havia apenas uma semana, por isso, nunca entrei nesse
local. Apenas a observei de fora.

A sala esta localizada em uma galeria de lojas comerciais. O cruzamento da rua
é bastante barulhento e 0 movimento de outras lojas é constante. A porta de entrada
possui uma janelinha de vidro permitindo uma visdo do interior da sala, que possuia
aproximadamente uns 5m quadrados. N&o havia nada ali que pudesse ser associado a
um templo religioso; nem simbolos, nem marca de mezuza na porta, nada. No lado

direito da porta, havia um cartaz da imobiliaria dizendo que o imovel estava para alugar.

* E importante esclarecer, que o inicio da pura curiosidade antropoldgica, coincidiu com a época em que
essa sociedade tinha apenas cinco anos de formagdao e ninguém sabia de sua existéncia.



52

Ao procurarmos a imobiliaria foi-nos informado que os antigos locatarios haviam
deixado o endereco do novo local de encontro.

O endereco era de uma casa situada em um bairro chamado Dionisio Torres,
com caracteristicas de bairro residencial. A rua em que funcionava a sinagoga estava ha
trés quarteires de uma avenida bastante movimentada chamada Av. Antdnio Sales.
Essa avenida atravessa uma parte da cidade, passando por bairros periféricos, pelo
centro de Fortaleza até quase chegar a Praia do Futuro, no outro extremo da cidade. A
rua da sinagoga - chamada Carlos Vasconcelos atravessa a avenida citada acima. Nessa
rua existe grande concentracdo de botequins, bancas de jogo do bicho, borracharias,
criancas na rua, caes perambulando e ndo muita iluminacé&o.

A casa usada como sede ficava quase de esquina, defronte a um pequeno edificio
de clinicas. Possuia um pequeno portdo lateral de madeira em um muro “branco-
mofado”. A sua direita, um portdo de garagem, também de madeira com um aclive para
eventuais entradas de carros ou estacionamento. Esse portdo raramente era aberto, pois
usavam a garagem como parte da area de convivéncia depois dos servicos religiosos. A
casa ndo tinha uma cor definida, algo como um “rosa velho” ou ocre. Na fachada,
apenas 0 numero da casa 2.555 em letras de metal e uma pequena pichacao no portdo da
garagem, mas nada com conotacdo agressiva ou antissemita, apenas uma pichacgéo
urbana.

Externamente, nada identificava a casa com um templo religioso judaico. Nada
de estrelas de David, candelabros ou placas com o nome da entidade. A casa, por
ocasido dessa incursdo, estava vazia.

O porteiro do edificio de clinicas de ficava em frente disse que ali se reuniam
pessoas na sexta-feira. Ele ndo falou, em nem um momento, que eram “judeus”.
Perguntamos se 0os homens usavam barba, kipa ou algum diferencial no vestir. Ao dizer
que ndo, fez-nos inferir que a comunidade possivelmente existente ali, ndo seria
ortodoxa. Afirmou também que, normalmente quando havia alguma reunido, davam-Ihe
bocados de bolos, biscoitos e refrigerantes.

Na sexta-feira, imaginando que os frequentadores estariam ali reunidos para o
kabalat shabat, as 18h, retornamos ao local. Entretanto, o servigo sé viria a comegar as
18h50min. Entramos pelo portéo lateral temendo ante a possibilidade de que um erro ou
um posicionamento equivoco viesse a causar algum constrangimento ou ma impressao.

Ao contrario de religides, como as congregacdes de orientacdo crista, catolicos

e neopentecostais, ou mesmo as comunidades religiosas afro-brasileiras, que primam



53

por acolher e abrigar com relativa facilidade novos membros e participantes para suas
comunidades, o Judaismo posiciona-se contra o proselitismo religioso e, as vezes, 0s
participantes tomam atitudes hostis, ou no minimo indiferentes, em relacéo aos goim e
aos recém-chegados. Apesar de tolerarem sua presenca — posto que um templo religioso
seja um local publico, € muito dificil chegar sozinho sem ser levado pela mdo de um
“deles”.

Pelo portéo lateral, Francisco, o porteiro “nao judeu”, recebia as pessoas COm um
meneio de cabeca, um boa noite e nada mais. Francisco era jovem, cerca de 20 anos e
parecia indiferente ao trabalho que desempenhava, dado 0os movimentos mecanicos e
rotineiros que fazia.

O relato a seguir, sera feito na primeira pessoa, a fim de que seja melhor
percebida a relacdo entre o pesquisador e seu objeto.

No jardim, sob um pé de siriglela, brincava sozinho um garoto louro. Foi o
primeiro judeu que se apresentou a mim na sinagoga de Fortaleza: Azazel. Na pequena
garagem se acomodavam Kipot e sidurim, sobre uma pequena estante, para os fiéis que
chegavam. A mulher loura, mae de Azazel, aparentava cerca de 30 anos, e possuia um
olhar esquivo e desconfiado. Veio até mim e perguntou-me o que queria ali
Posteriormente, descobri que seu nome era Jezebel e que era médica. Disse-lhe que
gostaria de falar com o Rebe, ainda titubeando com relacdo ao termo hebraico (alis,
Rebe € uma palavra em iidiche e significa Rabino), mas querendo salientar o carater
cientifico que me impulsionava até ali. Ela me disse que ele demoraria um pouco a
chegar e que eu o aguardasse. Perguntou-me se eu era judeu. Eu disse que nao.
Perguntei-lhe entdo, se podia aguardar pelo diretor de cultos na sinagoga. Ela me olhou
nos olhos e disse que ndo. Sugeriu-me que o esperasse la fora. Fiquei entdo sentado
debaixo da arvore conversando com Azazel sobre brincadeiras, escolaridade — soube por
ele que existia uma escolinha na sinagoga.

Dentro de pouco tempo comecaram a chegar os primeiros fiéis para a espera do
shabat. Percebi certa suntuosidade nas vestes, cabelos e olhares. Uns dois homens
vestidos de terno, varios em manga de camisa, com pulseiras e reldgios dourados. As
mulheres trajavam vestidos bem cortados e algumas ostentavam joias no pescoco,
orelhas e dedos. E muito comum entre elas, o uso da estrela de David em forma de
pingente ou broche, e de outro berloque com a palavra “Chai”. A palavra que significa —
“vida” ¢é representada pelas letras “chei” e “youd”, do alfabeto hebraico e sdo

confeccionados em madeira, ouro, prata, jade, ou incrustada com pedras preciosas. A



54

indiferenca com que passavam por mim era minimizada apenas por meneios de cabeca
(de alguns), olhares de curiosidade (de outros). Nenhuma fala.

Quando chegou, Mordechai, diretor de cultos, estava com uma kipa de veludo
vermelho. A cor do solidéu varia muito e seu uso ndo atende a um preceito religioso,
mas sim a um costume. O Unico interdito é que as kipot confeccionadas em couro nao
devem ser usadas no Yom Kipur — Dia do Perddo, pois o uso desse material é vetado aos
fiéis nessa data. Mas a kipa de Mordechai era a Unica vermelha, o que me despertou
curiosidade, como se essa cor fosse uma prerrogativa sacerdotal ou algo assim, o que
ndo é verdade. O condutor de cultos era um homem de 36 anos de idade, médico,
paulista.

Apresentei-me e nesse momento ele foi cordial. Disse-me que ndo era Rabino, e
sim Chazan. Contei-lhe os motivos que me levaram até ali e todos os périplos passados
para encontra-los. Ofereci um livro sobre arte judaica a biblioteca da SIC. Entreguei-lhe
meu cartdo e perguntei se haveria algum constrangimento em assistir ao servico
religioso daquele dia. O Chazan tomou o cartéo entre os dedos, olhou-me, leu 0 nome (e
0 sobrenome) e perguntou-me: “- Vocé é judeu?” Respondi-lhe que ndo. Ele néo
esbocou nenhuma expressdo. Quanto a pesquisa, disse-me que a principio ndo via
problema algum, e que a decisdo de “deixar ou ndo”, ndo cabia a ele, pois ndo era nem o
presidente da SIC. No entanto, concordou em marcar uma entrevista para conversarmos
um pouco e inteirar-me da situacdo da comunidade. Quanto a participar do servico
religioso de kabalat shabat, ele me autorizou sem problemas, desde que usasse uma
kipa. A primeira kipa que usei era azul com bordados dourados confeccionada em
cetim. Para minha inexperiente cabeca era complicado equilibra-la, forcando-me a uma
postura corporal mais rigida e um pouco tolhida nos movimentos, além de certo receio
em deixa-la cair. Seria um “sacrilégio”? Novamente fui salvo pelo pequeno Azazel.
Pouco antes do ventilador de teto arrancar minha kipa, a de Azazel caiu. O que pude
perceber foi a naturalidade com que o pequeno apanhou o solidéu, beijou-o e o
recolocou na cabeca. Foi exatamente o que fiz. Entrei em um recinto religioso judaico
pela primeira vez na vida. Sabia que deveria beijar a mezuza na entrada da sinagoga,
mas ndo sabia que os homens — e 0s garotos acima de 13 anos, se sentariam em lados
diferentes das mulheres. Essa pratica (Mechitzd) se d& devido a separacdo que o
Judaismo faz dos dois sexos, pois segundo um rabino ortodoxo de Sao Paulo que visitou

a cidade, a mulher “tira” a ateng&o dos homens durante as oragoes.



55

Em sinagogas de orientacdo conservadora e ortodoxa, os judeus colocam trelicas
de madeira como biombos entre as fileiras e em alguns casos de sinagogas muito

grandes e de dois andares, as mulheres ficam em pisos diferentes.

(Mesa de Kabalat Shabat da SIC: 1998. Foto: Abel de Castro)
Sentei em uma cadeira e observei 0 que estava em torno de mim: duas velas

assentadas em casticais, cujos pés eram adornados com estrelas de David em miniatura,
ardiam em cima de uma pequena mesa, junto com uma garrafa de vinho kasher, um
calice para o kidush e uma menora.

Quando o chazan subiu ao pulpito, envolvido em seu talit longo, e iniciou o
servico religioso fiquei completamente atordoado com o som da lingua hebraica. A
primeira oracdo € um canto de entrada convocando os fiéis a entrarem no recinto para o
inicio do servico. Na segunda oragdo, uma mulher é convidada para fazer a “habrara
das velas”, preferencialmente uma mae judia.

Praticamente em todas as vezes que presenciei a “beng¢do das velas” na SIC, o

Chazan chamava sempre a mulher mais velha presente, mormente uma judia de



56

nascimento, para fazer a habrachd. As velas sdo acesas durante os servicos religiosos
representando as a¢des de lembrar e perpetuar a tradi¢do judaica.

No que tange a relacBes de parentesco, a tradicdo judaica é matrilinear, ou seja, a
linhagem é considerada a partir do fato de o individuo ter nascido de um ventre judaico.
Em outras culturas nébmades, como a dos ciganos, também se observa essa préatica. Sdo
as mulheres que costuram e amarram a cultura entre os mais jovens. Reproduzem e
representam tradigGes familiares. E na comida, nos habitos cultivados no dia-a-dia, que
se estabelece uma determinada forma de representacao cultural.

A “mae judia”, esteredtipo da mae protetora e enérgica com os filhos, € também
uma derivacdo dessa figura e da dicotomia judaica de se pensar por analogia. A mae
judia é representada como aquela que oferece/toma, ama/odeia. Sua obrigacdo religiosa
inclui acbes como: exigir que os filhos aprendam o hebraico, obriga-los a estudar as
leis, acender as velas em casa, preparar pratos tradicionais. Ao mesmo tempo, é a mée
carinhosa e améavel. Suas ac¢des oscilam entre o bem e 0 mal, o certo e o errado, o justo e
0 misericordioso, acles presentes na ética e na logica judaicas.

Hannah, uma judia convertida que morou em Israel e em Nova York, fala
fluentemente o hebraico e o inglés. Ela é casada com um israelense e méde de duas
meninas. Conversando sobre os “papéis da mae judia”, ela me disse a seguinte
afirmac&o sobre o ensino da lingua hebraica em casa:

E uma vergonha! Vocé acredita que eu nio falo em hebraico com as
meninas? Quando elas eram menores estavam até aprendendo algumas
palavras, mas hoje em dia...mas também a gente ndo tem tempo, é so

correndo. Mas eu vou ensina-las, isso ndo pode continuar! (Hannah - dados
de entrevista).

Hannah sabe da importancia do ensino para as filhas e para a tradi¢do, no
entanto se sente negligente com isso e escamoteia a situacdo culpando a falta de tempo e
a correria cotidiana. No entanto, ela é professora particular de hebraico e ministra aulas
para os participantes da SIC.

Na SIC, algumas passagens da liturgia do kabalat shabat sdo lidas em
portugués, mas a maioria das oragoes é cantada em hebraico biblico. Em minha primeira
visita, fiquei observando o transcorrer das oracdes e percebi que todos 0s presentes
usavam sidur e eu ndo. Quando senti que seria interessante ter um livreto para
acompanhar as rezas, me senti constrangido em sair do saldo de oragdes e buscar por
um. Nao sabia se devia (ou podia) sair no meio da “reza”. Mesmo assim levantei-me e

fui buscar meu livreto.



57

O livreto utilizado pela congregacdo é uma sintese do Sidur completo. O Sidur
completo é um livro que contém as oragdes do servico vespertino de shabat, realizado
na sexta-feira a noite (kabalat shabat), do servico matutino de sabado (shacharit), além
da liturgia para Yom Tov (dias de festa). Esse livro possui 310 paginas, conforme a
edicdo consultada®. A edicdo sintetizada que a SIC utiliza tem 73 péaginas e é uma
publicacdo da Associacdo Religiosa Israelita do Rio de Janeiro (ARI), organizada e
escrita pelo Rabino Henrique Lemle e atualizado pelo Rabino Roberto Graetz, no ano de
1986. Algumas oracdes sdo suprimidas, como trechos da cancao lecha-dodi e do kadish,
devido a orientacdo religiosa da congregacéo ser liberal. Com isso, o livro se torna mais
leve e de facil manipulagdo. Alguns participantes possuem um Sidur Completo em casa
e a SIC também possui alguns exemplares. No entanto, o material utilizado na sinagoga
de Fortaleza para o servigo de Kabalat Shabat era o da ARI.

No livreto as oracdes sdo impressas em hebraico biblico — que é diferente do
hebraico coloquial falado hoje em dia no Estado de Israel. Na verséo utilizada pelos
participantes da SIC, as letras hebraicas sdo impressas com as negudot, sinais graficos
que vocalizam certas letras e facilitam a leitura para os ndo fluentes no idioma.

A impressdo da brochura é em papel chamex com capa em bicromia (azul e
vermelho) plastificada. As oracfes sé@o impressas da seguinte forma: sdo grafadas em
hebraico, na primeira pagina, seguidas da transliteracdo dos caracteres hebraicos, para
os fiéis poderem acompanhar a melodia dos canticos. Em seguida, vem a traducdo dos
trechos para o portugués. Desse modo, o leitor dispde de trés possibilidades para
participar dos servicos religiosos: ler em portugués, cantar na forma transliterada e
acompanhar (ou ler) os caracteres do Alefbeth — alfabeto hebraico.

Nas linguas latinas, germanicas, eslavas ou escandinavas, os leitores manipulam
seus escritos passando as paginas e acompanhando a leitura da direita para a esquerda.
No idioma hebraico, assim como no &rabe, no aramaico e no persa, 0s livros sdo
manipulados da esquerda para a direita. 1sso me causou estranhamento — 0 que néo
passou despercebido aos olhares furtivos da audiéncia. Ao encontrar a pagina que se
encontrava o Chazan, passei a acompanhar as orag0es da melhor maneira que pude:
olhando o transliterado, percebendo as traducGes e observando os caracteres semitas a

minha frente.

S ELIDLIN, Jairo. Sidur de Shabat e Yom Tov. Nova Stella, S&o Paulo, 1991.



58

O Chazan, ao conduzir o culto, orienta os fiéis sobre o0 nimero da pagina e sobre
a oracdo ou salmo que esta sendo dita, assim como diz quando se sentar e quando
levantar-se. No entanto, durante o canto Lecha Dodi, os fiéis se levantam no meio da
ultima estrofe da cancdo, se viram para a porta de entrada para saudar o shabat — visto
por eles, nesse momento, como uma noiva chegando ao casamento. A saudacéo é feita
levantando-se da cadeira e fazendo uma vénia com a cabega e dobrando os joelhos em
direcdo a porta de entrada. Quando todos se levantaram e se viraram na minha direcéo
(eu estava perto da porta) fiquei sem acdo! Levantei-me como eles e saudei pela
primeira vez a chegada do shabat.

O servico religioso transcorreu. Chega a hora da Amidé, a grande oracéo. Nesse
momento, todos oram em pé, de frente para a Arca da Alianca. Alguns (poucos) rezam
segundo as prescri¢bes biblicas de orar com o corpo e a alma, segurando o livreto com
as maos e balancando o corpo para frente e para tras, ou para os lados, fazendo vénias e
genuflexdes. Percebi que as mulheres sdo menos adeptas dessa forma de orar que 0s
homens.

Depois da Amidéa realizam o kidush. O kidush é uma bencédo de santificacdo do
vinho, em sinal de agradecimento a Deus pelo fruto da videira, pela chegada do Shabat
e pela alianca de Deus com o povo eleito. Esse ritual em outras sinagogas — Brasilia, por
exemplo, é realizado no final do servico religioso, junto com a bencdo da Chala. Na
SIC, o kidush € realizado no meio do servico religioso acompanhado de uma pequena
prédica sobre o trecho (parashat) da Tord que deveria ser lido no sabado de manha.
Apos a prédica, o Chazan comunica avisos de interesse da congregacdo, da escolinha,
reunides de diretoria, eventos.

Nesse meu primeiro dia, a parashat da Tora que seria lida era do Bereshit —
Génese (lech lecha,Xll), refere-se a viagem do patriarca judeu Abrado, que saiu de sua
terra natal para outra terra que ndo conhecia, supostamente para formar uma grande
nacdo que seria a nagao judaica. A orientacdo liberal, que € a interpretacdo religiosa das
leis judaicas adotada pela SIC, relaciona essa parashat com as dificuldades que o ser
humano (povo judeu) enfrenta fora de sua terra natal, e a necessidade de manter a fé em
Deus e confiar em seus designios. Nesse momento da prédica, Mordechai pegou meu
cartdo e me apresentou a congregacdo como um estrangeiro que viera estuda-los.
Argumentou que uma das grandes virtudes do Judaismo e exatamente a hospitalidade;
disse que eu era bem-vindo, que apesar do grupo ser pequeno, contava com todos para

demonstrarem a hospitalidade judaica.



59

Foi contrapondo essa fala inicial do Chazan da SIC, com suas atitudes e a da
maioria dos participantes da congregacdo para comigo, que decidi analisar meus dados
sempre levando em conta o dito, o feito e 0 manifesto.

Retomou entdo o servico religioso. Depois do kidush, acontece 0 momento
maior da ceriménia: o Alein( — a abertura do Aron ha Kodesh para a contemplacéo dos
rolos da Tora. Essa abertura s6 pode acontecer diante de um minian. As crian¢as sdo
chamadas para abrir a Arca — ou um Cohen (sacerdote por exceléncia do povo judeu
junto com o Levi), ou 0 homem mais jovem caso ndo haja criancas presentes. Essa acao
sugeriu-me um interesse, por parte dos judeus, em manter um carater de tradi¢éo e
renovacgéo, por meio de rituais que envolvam as geragdes e 0S géneros: comega com as
mulheres fazendo a bencdo das velas, segue com os homens rezando, fazendo parte da
contagem para minian e conduzindo o servico religioso; e, por fim, as crian¢as sendo as
responsaveis pela abertura da Arca, o simbolo maximo que contém a Tora.

Todos cantam o AleinQ- canto de abertura da Arca e se curvam para a Tor4,
legitimando o jugo ao Deus Unico, dizendo:

Tu seras a crenca de todos os seres humanos. Tu reinards sobre o universo
eternamente, pois assim esta escrito em tua Tora: O Eterno reinara por todo o
sempre. Deus reinard por toda a eternidade, e entdo o Eterno sera Gnico e seu
nome sera anico. (Sidur, p.53).

Tornam a fechar a Arca, despedindo-se da Tor4 com um gesto, como se a
tocassem e trouxessem a mao até a boca num arremedo de beijo.

Terminam o servico religioso com um canto de saida. Todos se cumprimentam
com apertos de mdo e dizem a frase shabat shalom — um shabat de paz. Do lado de fora
do saldo de oragdes acontece a partilha da chala.

A partilha da Chala acontecia no espaco da garagem da casa. O Chazan fazia
uma bencdo sobre o pdo, servindo-o com um pouco se sal e comendo-o depois. Era
servido também um pouco de vinho kasher em pequenos copos de vidro, onde todos
dizem “I’chaim” — a vida! Nesse momento todos ficavam |4 fora, reunidos em
pequenos grupos, conversando assuntos diversos e exercitando a sociabilidade. Em
meus primeiros encontros com eles praticamente ndo conversava com ninguém, pois
ndo me davam nenhuma atencao.

Despedi-me deles e parti depois do Kabalat Shabat — meu primeiro de uma

longa série...



60

2.1.2 Yom Kipur: O dia do perdéo

Aos dez dias deste sétimo més é o dia das expiacOes; convocacdo de
santidade sera para v@s, afligireis as vossas almas (através do jejum)... Dia de
descanso solene sera para vds. Aos nove dias do més, a tarde, de uma tarde a
outra, celebrareis o vosso dia de descanso. (Vaikra (Levitico): 23)

Este é o mandamento biblico concernente ao Yom Kipur, o dia da expiagdo, no
qual o jejum, a oracdo e a peniténcia denotam sua santidade e solenidade. Esse dia
assinala o auge dos Dez Dias de Peniténcia, chamados de Yamim Noraim, que sdo 0s
dez dias entre Rosh Hashana e Yom Kipur. O Yom Kipur distingue-se como o dia mais
importante do calendério judaico.

O jejum e a abstinéncia de todo alimento e prazer fisico, pelo periodo de 24
horas, denotariam uma verdadeira e completa submissdo ao dominio do espirito.
Segundo o rabino Flindin (1997) essa ndo € uma data negra, ndo ha nada de tétrico ou
lugubre em um dia em que se aproximam do “Trono celeste” para buscar expiacdo e
perddo para os pecados adquiridos. Seria antes, uma data radiante, que assegura ao
pecador a absolvicdo e o perddo, caso a mudanca em seu coracdo seja sincera e sua
resolucdo de abandonar o caminho errado seja terminante. (FLIDIN, 1997).

Os judeus admitem que o pecado seja devido a satisfacdo de apetites materiais.
Embora o jejum, por si sO, seja considerado uma ajuda apreciavel no processo de
ruptura com o pecado, ele ndo tem nenhum valor, a menos que acompanhado por um
sincero arrependimento.

O Judaismo salienta ao pecador arrependido que se aproxime de seu Deus sem
intermediarios. Na crenca judaica, entretanto, o carater “expiatorio” do Yom Kipur ndo
se estende nem se aplica as ofensas contra o proximo, a menos que tenhamos feito tudo
que esta em nosso alcance para retificar os erros, conforme disse Rabi Eleazar Ben
Azaria no Talmud: “As transgressdes do homem contra Deus — o Dia do Perddo as
absolve; porém, as transgressdes contra o préximo, o Dia do Perddo ndo as expia a
menos que, e até que, este se reconcilie com o préximo e repare o erro cometido”.
(Talmud, tratado lomé 85b).

A legislagdo judaica explica que as proibicdes do Yom Kipur vdo além de
trabalhar, comer e beber. Como o mandamento biblico diz “e afligireis as vossas
almas”, isto inclui, em seu sentido mais amplo, a abstinéncia de todo o prazer e
comodidades fisicas, como: lavar-se e tomar banho, untar o corpo, usar sapatos de

couro, jéias, manter relagcGes conjugais.



61

Voltamos aqui a narrativa na primeira pessoa.

Na SIC, o feriado de Yom Kipur é observado por praticamente todos o0s
associados. A casa fica sempre cheia nesse dia, e mesmo 0s que ndo rezam em Rosh
Hashand, feriado comemorado ha dez dias, estdo presentes na celebracdo de Yom
Kipur.

Em um servico de Yom Kipur, dois acontecimentos me deixaram
impressionado, pela forma como transcorreram. Como frequentava a sinagoga ha muito
tempo, as pessoas que chegaram depois de mim, confundiam-me com um judeu, muito
facilmente. Sempre me perguntavam de onde eu era e se era judeu sefaradi ou askenazi.

Na festa de Yom Kipur, os judeus ficam de jejum durante 24 horas, com a
intencdo de expiar os pecados, ndo tomando nem agua. Na SIC, esse costume é seguido
pela maioria.

Na qualidade de pesquisador, achei que eu ndo deveria participar tanto do
evento, e obviamente n&o guardei o jejum®. No dia do servico matutino, que se estende
até o comeco da tarde, cheguei de manhd, depois de tomar café, e fui direto a cozinha
tomar um copo d’agua. Todos estavam de jejum desde 0 dia anterior.

Quando Chaim, um judeu convertido, me viu indo em direcdo ao bebedouro, ele
me interpelou dizendo: “Tu vais beber agua cara”?’ Com essa frase, me senti, ao
mesmo tempo, constrangido pela observacao que ele fez, mas também mais proximo do
objeto de pesquisa. Era como se me “vissem” como um deles. Diante dessa prova de
reconhecimento, achei mais conveniente ndo tomar o copo d’agua e ir para o saldo onde
ja se iniciava a oragdo matinal.

Durante a liturgia, a Arca da Alianca é aberta e fechada vérias vezes, para a
contemplacdo dos rolos da Tora. Em outras situacdes, desfilam com a Tora nos bracos
entre as pessoas para que todos a toquem. Acontecem toques de shofar durante o
Servico.

Eu estava sentado na frente, junto com o presidente da SIC, defronte da Arca da
Alianca — unico lugar vazio quando cheguei. O chazan que estava ministrando o servigo
naquele dia ignorava o fato de eu ndo ser um judeu. Como em um determinado
momento da cerimobnia, 0s homens presentes sdo chamados para abrirem a Arca, huma

tentativa de fazé-los participar também do evento como reza a tradigdo, o chazam,

® Nesse mesmo capitulo, na descrigdo etnografica do Yom Kipur no Recife - anos depois, e pelos mesmos
motivos “de ser pesquisador” e querer absorver o maximo das relagdes sociais do grupo, jejuei e fiquei o
servico religioso inteiro na sinagoga.

” Grifo meu. Genial essa fala para pensar o convertido e seu policiamento religioso.



62

recitando em hebraico uma oracdo, apontou para mim e me pediu para abri-la. Por um
segundo fiquei meio “sem acdo”, olhei para o presidente da SIC, que ndo me indicou
nada no seu olhar. Fui entdo até a Arca e a abri. Achei que alguns olhares na audiéncia
ndo apoiaram minha atitude, mas a consideracdao do chazan serviu-me de subsidio para
encarar o fato como um sinal de reconhecimento e proximidade com o grupo.

O final da festividade de Yom kipur € marcado por mais um toque de shofar e
depois a congregacao se reune para a bencdo do vinho e para um jantar coletivo, que foi
realizado na sinagoga, em sua area de convivéncia. Nesse ano, um buffet foi contratado
e foi servida muita comida (saladas, pées, tortinhas) e também bebidas (cerveja, vinho e

uisque).

2.2 Brasilia

2.2.1 Associacdo Cultural Israelita de Brasilia (ACIB)

Uma das primeiras atividades de que participei com a ACIB foi em 2004,
guando tentaram montar em Goiania a ACIGO — Associacdo Cultural Israelita de Goias
— instituicdo que teria os mesmos moldes de Brasilia, com uma diretoria, um conselho e
um espaco para dar apoio a judiaria que visitava ou se fixava na capital goiana. A
ACIGO, por uma série de motivos — que poderdo ser discutidos em um momento
oportuno, ndo prosperou. Mediante esse contato, passei a ser bem recebido naquela
associacao e hoje me enviam correspondéncias referentes as datas judaicas, calendarios
e atividades da ACIB, além de convites para participar de suas festas religiosas.

A comunidade brasiliense é bastante similar a SIC em Fortaleza, especialmente
pelo fato de as duas terem sido formadas deliberadamente e ndo por meio da diaspora e
imigracdo forcada — fatores classicos propostos pela bibliografia judaica e pela
historiografia brasileira para o estabelecimento das comunidades judaicas no Brasil.

Em 2009, recebi, com muito entusiasmo, 0 convite para a comemoracao do
aniversario dos 45 anos de fundagdo da comunidade, pois pretendia escrever sobre sua
historia, utilizando as falas oficiais das proprias autoridades do grupo, e compara-las,
tanto com a comunidade de Fortaleza, quanto com as representacbes que os demais
participantes da ACIB fazem de sua prépria sociedade e de si mesmos.

Cheguei a Brasilia numa segunda feira, as 18h e encaminhei-me para a sinagoga.

Na entrada, havia policiamento e o transito estava desviado pela Policia Militar. Os



63

militares pediam documentos e verificavam os carros. Todo esse esquema de seguranga
é comum em solenidades judaicas, notadamente quando o evento conta com a presenga
de autoridades — no caso, 0 Embaixador de Israel. O estacionamento estava cheio. Na
porta de entrada, que fica em um plano subterraneo, a Diretora Cultural recebia os

convidados. Trocamos amabilidades e entrei. No saldo havia 100 pessoas.

(Hall da Sinagoga de Brasilia (2013). Foto: Abel de Castro)

A maioria dos homens usava terno ou camisa social. Nao usavam a kipa, exceto
um senhor que, posteriormente, soube se tratar de um pastor evangelico. As mulheres
ostentavam, como sempre, seus penteados e joias. Nem as criancas estavam de kipa.

As presencas do embaixador de Israel, da Secretdria de Comunicacdo do
Governo Federal, um coronel e um adido diplomatico, foram amplamente comentadas, e
divulgadas, formalmente pela diretoria, e nas conversas triviais durante o coquetel.

Enguanto as pessoas chegavam eram servidos canapés e salgadinhos — néo
necessariamente kasher. Serviram vinho, coquetéis de frutas, suco, agua e refrigerante.

A solenidade se iniciou com a fala da presidente da associacdo agradecendo as
presencas e ressaltando a importancia do evento e a colaboracdo voluntaria de todos
para a realizacdo deste. Seguiram-se depois as falas de D. Golda - autora da pequena
pesquisa historica sobre a ACIB.

Fiquei muito intrigado pelo fato de que em uma cidade como Brasilia — que mal
possui sessenta anos — houvesse uma comunidade judaica consolidada ha 45 anos, tendo

em vista as dificuldades que a Sociedade Israelita do Ceard passou para



64

institucionalizar-se, adquirir terreno, ser reconhecida pela CONIB®, comecar a ter seus
primeiros frequentadores, montar uma estrutura religiosa. Algumas informagdes obtidas
nesse evento foram de suma importancia para elucidar essas questdes candentes.

Ha quarenta e cinco anos, 0s primeiros participantes da ACIB reuniram-se -
cerca de 10 judeus — e decidiram fundar a sociedade. Por qué? Para reunir 0s judeus,
para possuirem um local de oragdes e manterem a tradicdo religiosa. Esses motivos séo
essenciais para a legitimacao da identidade judaica desse grupo e foram utilizados para
tal. Todavia, desprezar as relacdes de poder que permeiam a discussdo da identidade
seria reducionismo. Um dos motivos levantados pela propria presidenta da ACIB
mostra-nos a dire¢éo a seguir.

No inicio da construcdo de Brasilia, 0 governo Juscelino Kubitschek, dado a
promocdes de politicas de pioneirismo, populismo e ecletismo, resolveu doar terrenos —
nas extremidades das duas “Asas” ° de Brasilia, para que todas as vertentes religiosas
encontradas no Brasil e, obviamente, na nascente Brasilia, construissem seus templos
religiosos e professassem livremente sua fé. Assim, encontramos templos Maronitas,
Seisho-no-ié, Igrejas Catdlicas, Mesquitas, congregacdo Rosa Mistica, tanto na Asa
Norte quanto na Asa Sul de Brasilia.

Para que o terreno fosse concedido as liderancas religiosas, era imperativo que
seguissem algumas determinagdes do governo: construissem um templo em um prazo
determinado, constituissem um estatuto, que a congregacdo ja se reunisse em outro
lugar, e contasse com um determinado nimero minimo de participantes. Logrando
conseguir a concessdo de um terreno na Capital brasileira, fizeram surgir a primeira
sede da ACIB, numa sala comercial doada por um dos participantes, situada numa
galeria de Brasilia. Assim, conseguiram o terreno, levantaram um pequeno barracéo e 0s
participantes passaram a se reunir ali.

O estatuto da ACIB foi estabelecido também nessa época, a fim que ndo
perdessem 0 prazo determinado para a aquisicdo do terreno. Segundo a fala da
presidente, o estatuto pouco mudou até hoje, e a pretensdo — no sentido de “pretender
ser” — da ACIB é ser a Unica representante do Judaismo em Brasilia.

Depois do estatuto aprovado e de efetivada a doagdo do terreno, comegaram as

construcdes da sede atual da ACIB. Nesse ponto assemelham-se as estratégias de

8 Confederacéo Israelita do Brasil.
® Concebida como um avido, as quadras residenciais e comerciais sio chamadas de “Asas” enquanto 0S
ministérios e o congresso de Plano Piloto.



65

captacao de recursos utilizadas, tanto pela SIC em Fortaleza, para legitimar-se enquanto
comunidade judaica e fomentar recursos, quanto pela ACIB, no Distrito Federal:
fundacdo da Witzo (filantropia sionista feminina), leildes, feiras, doacGes da CONIB,
visitas de personalidades judaicas vindas de outras regides, “sopao de caridade”, chas
beneficentes, falafel, brechos.

Depois da presidente, falou o Embaixador de Israel, destacando as boas relagdes
entre Jerusalém e Brasilia. Ap0s as falas protocolares, uma cantora apresentou um show
de musicas hebraicas tradicionais com novos arranjos. Seguiu-se a confraternizacéo, o
jantar e o fim do evento.

Para andlise comparativa entre comunidades judaicas no Brasil, e a importancia
da escolha da sinagoga para o individuo que pretende se converter, é importante
destacar o carater laico da ACIB. No evento de aniversario de 45 anos da congregacao,
que é religiosa, ndo havia nenhuma autoridade religiosa presente: nem um rabino, nem
um chazan, nem um leigo fazendo uma prece. Assim como nao havia, também, quando
foi formada nos primérdios de Brasilia. Ndo houve bencdo de protecdo a sinagoga.
Ninguem estava de kipa, a mezuza da sinagoga é bastante simples e ninguém a toca ao
entrar. Em outra ocasido, em que estava sendo celebrado o Yom Kipur, o proprio
presidente tomava agua e ndo guardava o jejum ritual.

Comparando as formagOes das duas comunidades, sob aspectos de
autoidentificacdo judaica associadas a religido ou a etnia, as informacgdes coletadas
mostram que a ACIB possui um nimero consideravel de convertidos (35%) *°, ¢
reformista e prefere as atividades relacionadas a cultura judaica, a filantropia e a politica
israelense do que propriamente a religido. Cabe lembrar que a SIC também nédo é uma
comunidade ortodoxa, mas o0s aspectos religiosos possuem um pouco mais de

importancia para a legitimacdo da identidade entre eles.

10 Estimativa fornecida pelo lider religioso do grupo.



66

(Aron Hakodesh da ACIB (2013). Foto: Abel de Castro)

Os participantes da ACIB utilizam com frequéncia jargbes de auto identificacao
jocosos como: “a ACIB ta velha, é tdo antiga como a Tora”, “onde ha trés judeus ha
quatro opinides”. A ACIB é também mais razoavel com a presenca de estranhos na
sinagoga — nesse ponto ndo se assemelha & SIC, bem mais sectaria e indisposta com
estranhos. Também nédo percebemos na ACIB a expressdo judaica goi, usada no sentido
pejorativo; apenas eventualmente € usada, na formacdo do processo identitario, para
definir a categoria dos ndo judeus.

A identidade judaica da ACIB est4 sedimentada sobre uma nogéo de grupo que
se inscreve num quadro de representacdes de orientagdo “social’ e ndo,
necessariamente, em base religiosa. Nem por isso, sdo “menos” judeus.

No ambito religioso, a maioria dos judeus emigrados para Fortaleza, disseram
que seus lagos com a pratica religiosa se fortaleceram ali. Alguns apontam que a
identidade judaica se dava de forma quase automética, morando em comunidades
maiores, participando da vida cotidiana e laica. A necessidade da religido, para esses
individuos se deu em Fortaleza, onde o religioso € inseparavel do social. Nem por isso,
sdo “mais” judeus.

Ao discutirmos as representacfes de Judaismo que compde o universo simbolico
dessas pessoas percebemos que a nog¢do de grupo ndo é homogénea, pois essas
representacfes nem sempre sdo unanimes. Os individuos discordam entre si nas

diferentes situacdes cotidianas que se apresentam, no que se refere a “ser judeu” e de



67

“que forma age um judeu”, mostrando assim que a identidade ndo ¢ um fenomeno
estatico, mas sim dindmico e circunstancial. Isso repercute diretamente na construgédo do
novo convertido e na escolha em se converter nessa instituicao.

Sobre 0 Yom Kipur, a semelhanca no culto e a postura dos participantes é
praticamente a mesma daquelas observadas em Fortaleza, ficando a excegdo por conta
do fato isolado de o presidente da instituicdo estar tomando &gua no dia do jejum.
Entretanto, os ritos cerimoniais sd0 0S mesmos, assim como a participagdo da

comunidade.

2.3 Recife

2.3.1 Federacdo Israelita de Pernambuco (FIPE)

Conforme dito no inicio deste capitulo, as instituicdes foram comparadas em
eixos, de acordo com seu discurso de formacdo. Para tal, o texto foi elaborado segundo
uma légica que permite observar a histéria de formacgdo do grupo, visualizar o espaco
fisico da sinagoga, por meio de uma descricao etnogréafica, e apreender algum subsidio
sobre as praticas religiosas e sociais desenvolvidas nas congregacfes, mediante a
descricdo de um servico religioso ordinario e outro extraordinario.

Todavia, nessa sessao, sobre o Recife, ndo sera abordada a formacé&o histérica da
comunidade judaica da cidade, pois os dados histéricos ja foram recolhidos e
suficientemente interpretados por historiadores e genealogistas locais, em especial por
Kaufman (2003) e Cabral de Melo (1989), apesar de divergirem entre si sobre os
destinos dos judeus, ap6s o fim do regime de Nassau — Kaufman aponta que as préaticas
judaizantes continuaram a ser realizadas a surdina na capitania — enquanto Cabral de
Melo propde que houve um processo de assimilacdo a cultura local e ao Cristianismo
por parte da maioria dos eventuais remanescentes da aventura holandesa.

Grosso modo, os estudos produzidos sobre os judeus do Recife, mantém em
comum a ideia de que sua presenca na cidade data da conquista do pais pelos
portugueses e foi incrementada por ocasido do afluxo judaico para a cidade com os
invasores holandeses, havendo apds a saida dos flamengos, um hiato da presenca
judaica até o séc. XX.

Apesar da comunidade judaica atual ndo ter continuidade historica em relacao a

comunidade do séc. XVII Kaufman (2003) nos ensina que a congregacdo de hoje é



68

descendente dos imigrantes europeus de confissdo judaica que aportaram na cidade
entre o final do séc. XIX e meados do séc. XX. Foi a partir dessas levas de imigrantes e
da estrutura judaica estabelecida por eles na cidade que surgiu a Federacao Israelita de
Pernambuco. E € na atual FIPE que os candidatos a conversao buscam as primeiras
informacdes do processo, os convertidos ao Judaismo se afiliam e moldam sua nova
vida judaica.

A narrativa que se segue mostra nosso primeiro contato com essa instituigdo no
Recife, seguida da descricdo do Yom Kipur na cidade. Continuaremos a narrativa em
primeira pessoa.

Meu contato com o campo de estudos no Recife comegou com minha primeira
visita a cidade no ano de 2001 quando ainda estava no mestrado em Fortaleza. Por
ocasido de um congresso da ABANE™ na cidade, tive oportunidade de apresentar meu
trabalho sobre a comunidade judaica do Ceara em um GT sobre cultura judaica. Na
ocasido conheci a sinagoga Kahal Zur Israel — supostamente a primeira sinagoga das
Américas.

Em novembro de 2009, quando cheguei a Recife para a realizacdo das provas do
doutorado, fiz algumas incursdes preliminares sobre meu tema na cidade, e fui
convidado pela presidente do arquivo judaico, Tania Kaufman, para um servico
religioso de kabalat shabat na sinagoga do Colégio Israelita Moisés Chvartz. O colégio
se localiza no bairro da Torre, Zona Oeste da cidade.

Chegamos ao colégio por volta das 19h e percebi poucos veiculos na porta do
colégio. O visual externo é bem comum a colégios em geral: muros altos, portdes de
ferro para alunos e professores, e portaria onde, além de se identificar, o visitante
responde a algumas perguntas.

Estrategicamente falando, ao estudar uma comunidade judaica, sendo néo judeu,
é por deveras pratico que 0 primeiro acesso ao grupo seja feito por meio de um
participante da comunidade, ou que haja um agendamento prévio por telefones ou e-
mail — isso faz parte de um mecanismo de legitimacdo identitaria. E remota a
possibilidade de chegar sozinho e assistir a um servigo religioso em qualquer sinagoga
no Brasil de qualquer orientacao.

Na pesquisa com judeus em Fortaleza, houve muita dificuldade inicial até

encontrar os enderecos, fazer o primeiro contato, descobrir como se chegava ao local da

1 Associacéo Brasileira de Antropologia do Nordeste.



69

sinagoga. Em Brasilia foi mais facil, pois eu ja sabia como proceder e que caminhos
tomar. No Recife, isso foi facilitado pela presenca da presidente do arquivo judaico,
abrindo-me portas e apresentando pessoas.

O fato de ter contado com dois orientadores™ judeus, sendo uma delas “judia
cultural” e brasileira, o outro judeu religioso conservador e canadense, possibilitaram-
me uma percepcdo da estrutura de pensamento e de vida familiar em dois grupos
judaicos antagonicos. A observacdo e convivéncia com dois individuos de origens e
historicos de vida diferentes, com concepgdes de mundo e de transcendéncia religiosas
distintas, foram bastante proveitosas.

Entretanto, o fato de ter uma orientadora judia no Brasil e um também judeu no
Canada4, exigiu-me um esforco muito grande de concentracdo metodoldgica para evitar a
naturalizacdo do objeto de pesquisa, involuntariamente imposta pelos dois. Felizmente
meus orientadores, priorizando a qualidade final desse trabalho e seguros do papel que
desempenharam para a construcdo dessa tese, foram suficientemente generosos e
perspicazes para sentir que eu precisava de interlocugdes outras para confrontar minhas
impressdes. Assim, deixaram-me totalmente a vontade para busca-las em outras fontes,
bem como me deram total liberdade para a composi¢do do texto. Nesse momento a
professora Vania Fialho foi determinante para ajudar-nos a ‘“desnaturalizar” as
observacdes coletadas em campo.

Acredito que o antropbélogo deve sempre se deslumbrar com o que se passa no
seu cotidiano de pesquisa, pois a antropologia € uma ciéncia do cotidiano, do sutil e do
estranhamento. Examinar como as pessoas se comportam nos espacos sacralizados, ou
como as pessoas praticam e se relacionam com os rituais religiosos — tudo isso sem
colocar julgamentos de valor, naturalizacbes ou hierarquizacBes — possibilita-nos o
entendimento de como elas organizam o mundo e a si mesmas em sociedade. Leva-nos
a perceber a riqueza de possibilidades que uma cultura é capaz de promover.

Essa constatacdo sera o encaminhamento para a conclusdo dessa tese: os estudos
antropoldgicos sobre o judaismo no Brasil devem concentrar seus esforcos na
pluralidade de comunidades e de individuos que acreditam serem judeus e nas praticas
judaicas que desenvolvem, e ndo apenas no estudo de heranca genética ou na nogdo de

povo judeu. Esse & um dos argumentos dessa tese.

2 A professora Dr® Vania Fialho era nossa co-orientadora até a qualificacdo dessa tese. Apds essa etapa,
ela assumiu definitivamente a orientacdo.



70

Continuando a descri¢do: percebi na entrada, depois da portaria, um pequeno
vestibulo onde se encontrava a grande mezuza, fixada no batente da porta que d& acesso
a um jardim e a &rea externa do colégio. Dessa area externa, é possivel subir uma escada
com cerca de dez largos degraus, margeada por dois canteiros altos de plantas
ornamentais. Seguindo em frente ha uma area aberta e circular com cerca de 10m de
didmetro.

No final dessa area, no lado oposto a entrada, hd um palco e no fundo desse, nos
bastidores, se localizam os banheiros. Acredito que no cotidiano, essa area aberta seja
destinada ao recreio das criangas. Atraves do véo aberto entre as salas, ha uma grande
claraboia no teto. Ao redor do segundo piso percebi as salas de aula. Durante a
realizacdo desta pesquisa foi nesse espaco que aconteceu a maioria dos servicos
religiosos acompanhados. A direita dessa area ha uma grade e o espaco das quadras
esportivas.

As descricBes do espaco fisico do colégio ndo foram observadas com essa
clareza em apenas um dia. Foram necessarias outras visitas a esse local para construir,
de forma mais precisa, um mapa cognitivo do cenario onde se desenrolaria a maior parte
das observacdes em grupo de minha pesquisa.

Nessa minha primeira incursdo, o servigo de kabalat shabat foi realizado numa
pequena sinagoga do lado esquerdo da entrada, ao lado de uma das quadras. E dificil
fazer uma descricdo precisa de todo o espaco, pois o colégio estava em reforma nessa
época.

A sinagoga possui cerca de 9m? e cinco fileiras de bancos de pedra e cadeiras
brancas de plastico para os homens e 0 mesmo ndimero para mulheres. E importante
observar que, independente do grau de religiosidade e de preceitos religiosos seguidos
pelo grupo, a divisdo entre homens e mulheres nas sinagogas (mechitza) se mantém,
mesmo nas reformistas.

Em frente as cadeiras, fica o0 Aron H& Kodesh, de madeira avermelhada da cor
de aroeira. No topo do armario dois Ledes de Juda esculpidos, um de cada lado,

cercando o entalhe das dez tabuas da Lei Mosaica como num brasdo hebraico:



71

(Aron Ha Kodesh da FIPE (2009). Foto: Abel de Castro)

As kipot eram disponibilizadas numa cesta na entrada da sinagoga e os sidurim
estavam do lado do Aron H& Kodesh. Eles se utilizam de duas edi¢cdes do Sidur
Completo, sendo ambas em portugués, hebraico e transliterado.

O saldo de oragdes ficou lotado (sessenta pessoas) e algumas tiveram que ficar
de pé. Mulheres se sentam num canto e homens em outro, mas percebi alguns casais
juntos no mesmo lado. Um fato que chamou a aten¢do na sinagoga é a leniéncia a certos
preceitos religiosos por parte dos participantes, e pudemos constatar sim que a

13

comunidade ¢ “mais cultural” do que “religiosa”.

Acho fundamental estudar um grupo religioso observando como o0s
participantes se comportam durante um servigo religioso, quer seja em aspectos
tangentes a observancia da Lei Judaica, quer seja na observacao de posturas corporais,
conversas paralelas e se a leitura da audiéncia € acompanhada pelo hebraico ou pelo
transliterado. Nossa proposta de observacao antropolégica de um mesmo ritual religioso
—no caso, um servico de kabalat shabat — se destina a comparar e a perceber, em varios
templos religiosos diferentes, e se possivel, em cidades diferentes, as diferencas e
semelhancas na forma dessas comunidades organizarem e representarem 0S preceitos
religiosos. Essas observacOes, ao serem cotejadas com informacdes j& obtidas em outras

comunidades estudadas, permitem-nos construir um argumento mais elaborado acerca



72

de como as comunidades judaicas do Brasil estabelecem suas praticas religiosas e
contemplativas da religido judaica e como praticam a conversao de néo judeus.

Independente de uma comunidade ser considerada reformista ou progressista, e a
preocupacdo com as praticas religiosas serem observadas em menor ou maior escala, a
ndo observancia de fatores religiosos tidos como fundamentais ao grupo — como guardar
o0 shabat e repudiar a idolatria, por exemplo — servem para pensar em como a identidade
judaica estd em transformacdo constante, exatamente por fatores associados a
autonomia do sujeito em fazer suas proprias escolhas, sem preocupar-se com a tradicao.

Eram mais de 19h e as velas ainda ndo tinham sido acesas*®. O rapaz que oficiou
0 servico era de muito boa fé e esforcado, mas um tanto sem destreza para as melodicas
cantilenas hebraicas de saudagdo ao shabat e para a prética da contemplacéo religiosa.
Os cantos ndo tem participacdo da audiéncia, salvo um ou outro. Apesar de haver
miniam, o Aron H& Kodesh ndo foi aberto no final, costume variavel de sinagoga para
sinagoga™®.

Uma caracteristica observada nesse servico religioso e em todos os outros da
FIPE — Federacdo Israelita de Pernambuco, bem como em todas as sinagogas
reformistas brasileiras, e que sempre chama muita atencdo, é o comportamento das
criancas durante os servicos religiosos. Elas ndo possuem nenhum senso de
contemplacdo religiosa (correm, gritam, brigam, jogam bola, mexem nos simbolos
sagrados), com a anuéncia dos adultos. Fato ndo observado nas sinagogas pesquisadas
fora do Brasil®”.

O servigo transcorreu normalmente e todos fizeram o kadish — ndo s6 0s
enlutados. No final, foram dados alguns avisos de interesse da comunidade e as pessoas

sairam para um kidush de vinho e chala, na area externa ja descrita.

1. 2.3.1.1 Yom Kipur na FIPE

O servico religioso de Yom Kipur é, sem ddvida, a prova de fogo para o

antropologo que utiliza a observacdo participante como instrumento de pesquisa em

13 Existem calendérios judaicos que informam a hora exata do acendimento de velas para o shabat.
Acendé-las depois que a noite cai, ou quando ja comegcou o0 shabat é uma transgressdo séria as leis
judaicas.

1 Esse costume, por sinal bastante estranho de acordo com a halachd, s6 foi observado, na verdade, em
Fortaleza.

> Além das sinagogas canadenses, foram realizadas observacdes participativas em servicos religiosos em
New York, Paris, Amsterdam, Krakéw, Warsawa e Stockolm.



73

estudos sobre 0 Judaismo. O servigo comeca no final da tarde e termina no final da tarde
do dia seguinte. As rezas sdo interminéveis e ha varios momentos em que as pessoas se
levantam e se sentam, e tornam a se levantar e tornam a se sentar.

Essa celebracdo é muito Gtil no sentido antropoldgico, pois é nela que podemos
observar 0 mais imponderavel nas relacfes sociais que se estabelecem ali, bem como as
relagdes que a comunidade observada tem com o sagrado. Também é uma celebragédo
especial, pois aquele judeu que nunca vai a sinagoga, ndo participa nem em Pessach e
nem em Rosh Hashand, no Yom Kipur ele aparece.

Ao pesquisar dois eventos religiosos, produzindo etnografias sobre Judaismo, é
possivel observar a diferenca da postura dos judeus e dos convertidos nas relacdes
sociais ordinarias e extraordinarias do fendbmeno pesquisado. O kabalat shabat — servico
trivial de sexta-feira — é frequentado por aqueles judeus que preocupam-se em estar
semanalmente na sinagoga, que inclui os convertidos, e 0 Yom Kipur, onde estdo
presentes aqueles judeus que vao prestigiar o mais “vistoso” dos feriados judaicos.

Na auséncia de um “salvador” personificado, como o caso de Jesus para o
Cristianismo, o Yom Kipur é o servico onde os fiéis comparecem para pedir perdédo a
Deus pelos pecados produzidos durante o ano. O Dia do Perddo acontece no dia 9 do
més de Tishé do calendario judaico e normalmente essa data corresponde a meados do
més de setembro. E um dia de expiacdo de pecados, teoricamente um dia de luto,
siléncio, introspeccao e respeito, € que possui indmeros preceitos religiosos, indo desde
a interdicdo do uso de sapatos de couro, até o jejum ritual. Entretanto, € um evento
social de muita forga, pois os participantes vao ali para rezar e também para “serem
vistos”.

E uma pratica em todas as sinagogas, a “venda” de assentos para os dias de Rosh
Hashana (Ano Novo Judaico) e Yom Kipur. Esse dinheiro se reverte para a manutencao
da sinagoga ou para obras de caridade.

Nesse evento, os judeus reestabelecem seus vinculos de amizade e solidariedade,
reveem 0S amigos que ha tempos ndo viam, conversam, riem e se sociabilizam. Os
convertidos por sua vez, fazem jejum, participam das rezas de forma compenetrada
durante todo o tempo, usam o talit, fazem questdo de ouvir o toque do shofar e, com
isso, produzem sentidos transcendentais para suas vidas. Também procuram se imiscuir
(timidamente) na comunidade, fazendo lacos de amizade e conhecendo pessoas.

O Yom Kipur da Federacédo Israelita de Pernambuco de 2011 foi celebrado no

patio do colégio Israelita. Havia 300 cadeiras dispostas em alas: masculina e feminina.



74

Durante o servico estavam presentes 65 homens e 75 mulheres, fora as criangas. Esse
namero foi anotado nas primeiras horas do servico, mas hd uma alta rotatividade e as
pessoas saem e voltam ao recinto vérias vezes durante o dia e, praticamente, ninguém
permanece o dia inteiro acompanhando todas as rezas.

Cheguei ainda no periodo da manha bem cedo e observei uma mesa com 0s
casticais, o shofar, uma menora, o célice para o kidush e livros de oragdo. Percebi
também que haviam trazido o Aron H& Kodesh para esse recinto. O calor era intenso e a
maioria dos homens ja tinha colocado seus talitot.

Coloquei minha kipa e meu talit, me sentei e comecei a acompanhar 0 Servico.
Existe uma liturgia especifica para o Yom Kipur escrita no Machzor. O livro de 480
paginas'® é escrito em hebraico e transliterado para o portugués. O Chazan, na medida
em gue transcorre o culto, vai informando a audiéncia o nimero da pagina. A FIPE néo
contava nessa época com um Chazan recifense que soubesse toda a reza de Yom Kipur.
Por isso, foi trazido um de Séo Paulo, também do rito askenazi e também de orientagdo
reformista, para cantar o servigo. Havia ainda um violinista e um violonista
acompanhando o Chazan*’.

Na FIPE, as pessoas chegam e procuram um lugar perto de algum conhecido.
Nesse dia estava particularmente dificil seguir o servico, pois trés senhores, com idade
média de 60 anos conversavam o tempo todo ao meu lado. Observei que as mulheres
estavam sentadas a esquerda do oficiante. Algumas compenetradas e seguindo a leitura
e outras conversando, rindo e cumprimentando as amigas que chegavam. Estavam
muito bem vestidas e algumas portavam joias — que sdo vetadas no Yom Kipur. As
criancas menores estavam soltas pela sinagoga correndo e gritando entre as cadeiras
enguanto as mais velhas estavam na quadra de esportes.

No fundo, do “lado dos homens”, estavam os marranos — supostamente
descendentes dos primeiros judeus que aportaram no Brasil. Muitos deles ndo se sentem
a vontade na FIPE e participam apenas pela obrigacgdo religiosa que o dia exige. Alguns
deles sdo negros e a maioria é de convertidos.

Uma das praticas obrigatérias do Yom Kipur é o jejum ritual de 24h. Como
antropdlogo participante, e em respeito a0 meu objeto de pesquisa, resolvi nesse ano

fazer o jejum, com a finalidade de perceber melhor como as pessoas se sentem apos

'® ELIDIN, Jairo e Vitor: Machzor Completo. Ed. Séfer. Sao Paulo, 1997.
" Em sinagogas conservadoras e ortodoxas ndo é observado acompanhamento de musicos, especialmente
no Yom Kipur.



75

permanecer durante o dia todo em um servico religioso. Entretanto, muitos ndo jejuam.
Alguns pela idade avangada, outros por falta de conviccao religiosa ou motivos outros.

Os servigos religiosos de Yom Kipur sdo divididos em cinco grandes partes: um
servico na primeira noite chamado Arvit, cujo ponto alto é o Col Nidré — a bencéo dos
pais aos filhos. No dia seguinte, pela manha, séo realizados o Shacharit e 0 Mussaf, cujo
ponto alto é o Yizcor — oragéo funebre. A tarde, inicia-se a Mincha, quando é retirada a
Toréa do Aron Ha Kodesh para a leitura; em seguida, acontece o servico da noite, que € 0
Neila. Ao final, acontece outro Arvit. Tudo isso de jejum, inclusive de agua.

Quando ha mais de um chazan na comunidade, os servigos sdo rezados
ininterruptamente e os cantores se alternam. Quando ha apenas um, acontecem
pequenas pausas entre um e outro servico. O shofar — uma espécie de trombeta de chifre
de carneiro — é tocado em momentos especificos e a oracdo da Amida € rezada varias
Vezes.

Acompanhei todos os servigos durante todo o dia e percebi que as vezes ndo
havia mais do que cinco homens presentes no recinto. Entre o servico da manha e o da
tarde se da a maior evasao do grupo. No final da tarde e inicio da noite é que aparece o
maior nimero de pessoas, a ponto de encher a sinagoga.

Enfim, depois da ultima reza da noite, em algumas sinagogas, é servido um
banquete para os participantes — que estdo famintos depois de 24h de jejum. Em Recife,

no ano dessa observacao, foram servidas algumas guloseimas no final.

2.4 Montreal : comparando as diferencas

A origem judaica no Canada remonta ao periodo de colonizagdo do Novo
Mundo. A reivindicacdo de terem chegado praticamente junto com as caravelas, devido
a fugas de perseguicbes, soa como uma tentativa de legitimar a autenticidade de sua
identidade ancestral de quebécéis — mas diferencialmente judaica — no classico
metadiscurso judaico sobre seus mitos de origem. A bibliografia consultada, a respeito
da origem dos judeus no Canada, rememora bastante as leituras sobre o mesmo tema,
referentes a formacg&o das primeiras comunidades judaicas no Brasil.

O que soa semelhante sdo as tentativas invariaveis de associar a historia local
dessas pessoas a uma legitimacdo de pertenca e autenticidade via territorio, ou seja, “Se

ha tanto tempo histérico que aquele grupo esta naquele lugar, logo ele é auténtico”.



76

Esse paradigma essencialista vé caracteristicas organicas e intrinsecas a certos grupos
ditos étnicos. Isso confere aos individuos envolvidos nesses discursos, pertencimentos
territoriais, fronteiras, bens simbdlicos, além de bens imoveis e propriedades privadas.
Ou seja, a importancia que a Antropologia da ao método historiografico — ao elaborar
seus conceitos para uma melhor compreensdo e formacdo das nocdes de identidades
multiculturais — esta estabelecida numa interpretacdo essencialista e historicista dos
grupos estudados. O discurso desses grupos € interpretado e teorizado pela
Antropologia sob uma pragmatica imposta pelo discurso da pertenca territorial
associada ao mito de origem do grupo

A questdo identitaria € muito rica e pode nos levar a lugares de tolerancia e
praticas multiculturais muito elegantes e sofisticadas para os grupos humanos.
Entretanto, esse mesmo multiculturalismo, quando lido de uma forma perversa, pode
levar a politicas segregacionistas, e mesmo, a atitudes que privilegiem as fronteiras em
detrimento das relagBes humanas entre elas. Talvez esteja na hora dos antrop6logos
construirem um discurso sobre a identidade dos grupos, voltado para uma agregacao
entre eles — independente de etnias, religides ou preferéncias — levando em consideragédo
as semelhancas em termos humanos, de cidadania, e de sensacéo de pertencimento a um
mesmo tempo historico. Em vez de perguntar “o gue faz um cigano ser um cigano?”
que ja traz em si a nogdo de diferenca, ndo estd em tempo de uma pergunta do tipo:
“porque ainda precisamos de fronteiras e marcadores étnicos ou religiosos para
definirmos as pessoas’? Até que ponto, pensamos a problematica da identidade sob um
paradigma voltado para uma ideologia de estado-nacédo, de soberania, de territorio e de
grupos hierarquizados? Até quando tentaremos entender os judeus laicos e os religiosos
herméticos tentando abriga-los debaixo do mesmo guarda-chuva conceitual? Todos
estdo no mundo, todos vivem, todos deixam viver, todos sofrem e um tapa déi tanto no
judeu como no néo judeu.

As diferencgas no Brasil estdo estabelecidas muito mais num discurso dualista
ideologico marxista — de um lado aqueles que detém o poder e os meios, e do outro
aquele que ndo os tem — do que nas cores, etnias, povos e preferéncias.

Um dos elementos do discurso sionista, € que “o povo judeu” cria estruturas de
relacionamento baseadas em compartilhamento étnico que lhes fornece uma rede de
suporte durante toda vida, e isso seria o diferencial judaico nos processos de imigracéo.

Ora, todos os grupos imigrantes fazem a mesma coisa: normalmente partem de

seus lugares de origem para ficar na casa de um parente ou na casa de um grupo de



77

antigos conhecidos com quem comungam a mesma identidade - principalmente
linguistica. Os imigrantes fazem isso muito mais por sobrevivéncia — e talvez como
Unica op¢do — do que por atributos étnicos ou religiosos. Conseguem empregos,
pequenos trabalhos e auxilios diversos por meio dessas instituicGes informais que ja
estdo estabelecidas. Posteriormente, ficam mais fortalecidos, aprendem o idioma local
(em geral com os filhos), ampliam seus circulos de relacbes e guardam (ou ndo) uma
espécie de gratiddo para com 0s que 0s ajudaram no inicio. Essa gratiddo se mostra na
ajuda que estdo dispostos a dar aos novos que chegam, ou ajudando a instituicdo que 0s
acolheu.

Talvez o que seja diferente na estrutura de chegada, entre individuos de grupos
religiosos ndo hegemonicos e outros grupos de imigrantes, sdo a formacdo da escola
religiosa e a instituicdo de um cemitério. Isso € fundamental para a continuidade do
grupo, no sentido religioso de estabelecimento da diferenca: fazer com que as ideologias
e praticas, associadas aquele grupo, sejam ensinadas de forma institucional e legitima
pela comunidade a qual o individuo se sente pertencer, e marcar a diferenga, por meio
dos rituais de passagem de vida e morte. Esse tipo de preocupacdo deve se passar em
todos 0s grupos que possuem uma religido ndo hegemdnica, como mugulmanos®®,
budistas e hindus.

A partir dessas constatacfes, vamos comparar o discurso de formacdo da
comunidade judaica canadense com aquele desenvolvido pelas comunidades judaicas
brasileiras, tentando perceber quais sdo os fatores determinantes para o estabelecimento
daquilo que os participantes chamam de “vida judaica”, e o sentimento de uma pertenca
universal ao Judaismo em todas as sociedades da qual fazem parte.

Considerando o Judaismo como denominador comum, poderiamos perguntar,
por exemplo: por que a comunidade judaica de Montreal € muito mais pungente e
religiosa do que a comunidade do Recife, ja que historicamente, os dois paises foram
colonizados na mesma época histérica e viveram as mesmas depredacGes de todas as
colbnias tais como: escraviddo, exploracdo de recursos, comércio, perseguicdes,
arbitrariedades e conflitos religiosos? E mais ainda, assim como o Recife foi colonizado
por portugueses, posteriormente invadido pelos holandeses e depois voltou a ser

portugués, Montreal foi colonizada por franceses, depois invadida pelos ingleses e

8 Em um edificio em Montreal, com quatro apartamentos por andar, um deles era utilizado como uma
pequena mesquita particular, onde muculmanos se reuniam semanalmente para suas rezas e,
eventualmente, hospedavam algum novo imigrante que chegava a cidade até que esse se estabelecesse.



78

voltou a ser francesa. As duas cidades também enfrentaram pouco ou nada de
antissemitismo. As duas cidades foram construidas em ilhas e sdo praticamente do
mesmo tamanho. Os ciclos de imigragdo se estabeleceram sob o mesmo discurso:
perseguicdes e fome na Europa, perspectivas de refazer a vida no Novo Mundo, levas de
emigrantes que coincidem até nas datas dos éxodos, busca de liberdade religiosa.

O que se quer demonstrar com isso, é que o0 Judaismo n&o é o determinante na
forma do establishment desse ou daquele grupo, mas sim, as politicas que foram
desenvolvidas nesses paises é que favoreceram esse ou aquele estilo de vida judaica.
Aqui, um Judaismo iminentemente liberal e reformista, 1a, um Judaismo religioso,
cooperativo e contemplativo. L4, o iidiche se mantém até hoje como lingua fluente e
viva, aqui nem o hebraico contemporaneo € falado entre eles. Aqui, o sionismo é uma
condicdo sine quoi non para o reconhecimento da identidade judaica; 14, judeus
ortodoxos se declaram antissionistas e defendem, em passeatas, os direitos dos
refugiados de participar das decisGes na Palestina e reocupar seu territorio. L4, as
sinagogas, mesmo as mais ortodoxas, sdo abertas e todos podem frequentéd-las e
participar dos servigos religiosos, como em qualquer templo de qualquer religido; aqui,
a informacdo de um antissemitismo perene obriga a uma identificacdo na entrada e a
uma necessidade de autossegregacao, que é uma evidente tentativa de manter a fronteira
entre 0 “nds e o eles”. Aqui, as conversfes sdo processos lentos, caros, mormente
buscados pela vontade de uma mudanca no estilo de vida ou por casamentos, e
realizadas por rabinos reformistas. La, a conversdo é uma opcdo de crenca e pode ser
realizada até nas sinagogas mais ortodoxas. Alguns poderdo achar espdrio comparar as
duas cidades e as duas comunidades. Mas, acaso devemos comparar apenas as
semelhancas? Podemos e devemos, sim, comparar as diferencas, como um exercicio
antropoldgico legitimo, realizado por meio de um método acurado.

O que nos parece é que, ao contrario do discurso oficial, ndo ha nada de
“atdvico” na forma de organizacdo que os judeus estabelecem nas cidades aonde
chegam, ou chegaram, mas sim, uma resposta as vicissitudes que iam se apresentando
durante a formacdo das comunidades; fato comum a qualquer comunidade, seja ela de

judeus ou ndo.



79

2.4.1 O caso québecdis

No Canada, o mito da origem judaica nas terras dos Inuits*® remonta ao século
XV, apos a expulsdo dos judeus da Peninsula Ibérica. Esses individuos chegaram ao
Québec pelo estuario do Rio Saint Laurent. Segundo a bibliografia consultada®, houve
certo cagador, “historiador” ¢ vendedor de peles, de nome Lescarbot, que teria sido o
primeiro judeu das Ameéricas, chegando em 1534.

Esse Sr. Lescarbot acreditava inclusive, que os Inuits do Novo Mundo fariam
parte de uma das dez tribos perdidas de Israel, e, junto com uma expedicdo de outros
homens (os autores ndo se referem aos outros como judeus), comegaram a colonia nas
piores épocas do Canada, quando o inverno, sempre rigoroso, era incontornavel e 0s
recursos de alimentacdo eram parcos. Os autores indicam que Lescarbot fez varias
pesquisas e entrevistas com autdctones. Esses pioneiros, trabalharam, cacaram,
negociaram peles, e posteriormente seus descendentes participaram das revolucoes
contra os ingleses.

Em 1738, foi relatada uma curiosa estdria de uma judia — Esther Brandeau —
que se disfarcou de marujo para chegar ao Novo Mundo e foi pega na farsa. Essa moga
fugia de perseguicBes na Franca e ficou retida na provincia enquanto esperava seu
julgamento pela Coroa Francesa. Na data de sua chegada, a presenca de ndo catélicos
era proibida na “Nouvelle France”.

Em 1752, houve uma grande fome na col6nia, acentuada pelo rigoroso
inverno, e grande parte da populacdo da Ville du Québec pereceu. Um navio mercante
de um senhor chamado Abraham Gradis, saiu dos Estados Unidos com provisfes para
o0s colonos e teve muita dificuldade em quebrar o gelo acumulado no rio até chegar a
pequena vila. Porém, foi proibido de descer do navio por ser judeu.

Em 1760 a populagdo francesa na Nouvelle France era de 65.000 habitantes e

nenhum era judeu, de acordo com os registros fornecidos pelo autor (King: 2002). Ele

¥ Esquimés. O termo “esquimé” é altamente pejorativo entre os inuits, autodenominados de “0s
verdadeiros homens”. O termo esquimé designa “aqueles que comem carne cruda” — um discurso
etnocéntrico classico dos conquistadores.

20 KING, Joe: les juifs de Montreal — trois siécles de parcours exceptionnels. Outremont, Québec: Carte
blanche, 2002. WOLOFSKY, Hirsch: Mayn Lebns Rayse:un demi-siécle de vie Yiddish a Montreal.
Ed.Septentrion, Québec, 2000. GOTTHEIL, Allen: Les juifs progressistes au Québec. Editions par
ailleurs. 4%d.1988.TELBOUR, Victor: Mythe et images du juif au Québec. Editions de Lagrave.
Montreal, 1977. ANCTIL, Pierre: Le rendez-vous manque: les juifs de Montréal face au Québec de
[’entre deux guerres. Inst. Québecois de recherche sur la culture. 1988.



80

também mostra indicios de familias judias que se converteram ao Cristianismo na
regido da Acadie, com pomposas cerimonias.

Quem é considerado como o pai fundador da comunidade judaica de
Montreal ¢ Aaron Hartman, que chegou dos Estados Unidos em 1760, apds a conquista
inglesa. Da centena de cacadores e mascates que se estabeleceram no Québec apds essa
data, uma dezena era de judeus, com redes familiares na Inglaterra e Estados Unidos.
Hartman era um homem que comia kasher e escrevia em iidiche. Por ocasido da
conquista inglesa no Québec (apoiada pelos judeus locais), foi considerado o homem
mais rico e influente do Império Britanico fora da Gra-Bretanha?'.

Em 10 de dezembro de 1768 foi formada a primeira assembleia religiosa de
Montreal, denominada Sherarit Israel?>. Em 1775 foi adquirido um lote para o
cemitério judaico e em 1777 a primeira sinagoga de Montreal foi aberta, entre as ruas
Notre Dame e St. Jacques. Por vinte e quatro anos foi o Gnico lugar de culto judaico no
Canada. Essa primeira sinagoga era de culto sefaradi, pois ndo havia no Novo Mundo
nenhuma sinagoga com culto askenazi.

Os primeiros judeus montrealais também contavam com ajuda norte-americana
e inglesa para livros, panfletos e dinheiro. Os primeiros participantes vieram de New
York ou Londres (sinagoga Bevis Marks, fundada em 1657).

O primeiro lider religioso foi o inglés Raphael Cohen. A sinagoga contava
com duas Torot, uma delas esta atualmente no Museu Canadense das Civilizacdes e a
outra enterrada no cemitério judaico de Mont Royal.

A ascensdo da comunidade judaica de Montreal esta profundamente ligada ao
periodo em que a conquista inglesa se efetivou sobre os franceses catolicos, a partir do
séc. XVIII. Entre 1775 e 1776, por sete meses e sete dias, Montreal fez parte dos
Estados Unidos.

Essa elite judaica sefaradi era respeitada e rica. A partir de 1830 os judeus
comecgaram a ocupar cargos e a conseguirem diplomas. Em 1846 os poucos askenazim
poloneses fundaram a sinagoga Shaar Hashomaym, que sé ficou pronta em 1858. Nessa

época havia 181 judeus em Montreal e 40 em todo o restante da provincia do Québec.

*! A guerra de conquista dos ingleses durou dois anos (1759-1760). O regime inglés permaneceu no poder
de 1760 a 1840. A independéncia do Canada sé ocorreu em 1929 e s6 depois de 1960 é que o Québec
conseguiu aprovar a lingua francesa como oficial.

?? Esse termo significa “vestigios de Israel”; é um nome bem comum para as sinagogas no Novo Mundo.
Na literatura especializada ele € encontrado para designar sinagogas no Canadé e nos Estados Unidos.



81

A formacéo da forte comunidade judaica, que hoje se encontra em Montreal, se
assemelha ao processo ocorrido no Brasil, o que de certa forma nos instiga a
comparagdo. Uma grande leva askenazim ocorreu de 1880 até a Primeira Guerra
Mundial. Segundo Joe King (2002), 1,2 milhdes de judeus fugiram da Russia, Pol6nia,
Romeénia e Lituania. Desses, 67.000 foram para o Canada. (KING: 2002)

Pobres e falantes do iidiche foram chamados de “Dowtowners”, em oposi¢ao as
quarenta antigas familias ricas ja residentes na cidade, chamadas de “Uptowners”. Esses
judeus se agruparam na regido chamada Boulevard Saint-Laurent, na rua conhecida
como “la Main”— rua principal. Até hoje a rua é dedicada ao comércio e ainda se
encontra uma forte presenca de restaurantes, padarias e outros estabelecimentos
judaicos.

Essa leva de judeus pobres da Europa desestabilizou a prospera comunidade
local, criando hostilidades por parte dos judeus antigos, que eram abastados e se
imiscuiam sem preconceito e sem problemas na sociedade angléfona, mantendo sua
identidade judaica na esfera privada. A situacdo se complicou, pois 0s que chegaram
falavam apenas o iidiche e outras linguas européias, menos o inglés e o francés. Nesse
momento, houve tentativas de catolicos franceses de converterem os judeus pobres que
chegavam.

Apesar da reacdo dos antigos judeus para com 0S novos, a importancia da
presenca “iidiche” na cidade foi decisiva para entender o perfil judaico que a cidade tem
hoje, com uma representacdo religiosa marcante contando com praticamente todas as
correntes e vertentes religiosas do Judaismo mundial.

As entidades judaicas forneciam ajuda aos recém-chegados, alocando-os
como mio de obra para vérias fungdes, criando redes de favores e solidariedade®®. Em
Montreal as redes judaicas estavam estabelecidas, e os profissionais diferenciados
procuravam apoio nas bibliotecas, escolas, clinicas médicas e lugares de culto. Montreal
é reconhecida, mesmo hoje em dia, como uma das maiores cidades do mundo falantes
do iidiche. Isso foi fundamental para organizar os imigrantes que chegavam do Leste
Europeu. Com isso, Québec recebeu pessoas de varios paises, varias correntes politicas,
religiosas e culturais, onde noc¢des de secularismo, ciéncia, historia e revolugéo cultural

eram discutidas em varios grupos judaicos.

» KING (2002) aponta a existéncia de uma instituigdo judaica de ajuda chamada Landsmanshaft: societés
reunissant les gens nés dans le méme patelin (Companhia para ajudar pessoas nascidas na mesma cidade).
O autor deixa claro que essa instituicdo era uma méfia.



82

Os autores da historiografia judaica montrealéis consultados sdo unanimes
em elucubrar que esse ambiente de efervescéncia, promovendo debates e acalorando
discussOes, tenha sido determinante para a pujanca judaica de Montreal. (ANCTIL e
CADWELL: 1984)

Alguns judeus quebecdis se tornaram sionistas, outros, lideres carismaticos e
outros, perseguiram o sonho americano. Para tal, se submeteram a varios empregos e
muitos trabalharam como operérios — o que facilitou a formagdo de um partido politico
socialista judaico. A maioria dos judeus askenazim se inseriu na sociedade pelas vendas
de porta em porta e por encomenda. Eles também criaram a venda a crédito. A logica do
imigrante judeu, no que tange ao trabalho, iniciava-se com as vendas de porta em porta
a pé (peddlers/colporteurs), depois compravam uma carrogca e um cavalo, e depois
montavam um pequeno comércio no Boulevard Saint Laurent.

Esse ritmo de trabalho era muito sofrido, em especial aos judeus talmudistas e
piedosos, pois dos imigrantes, era exigido que trabalhassem e ndo apenas ficassem
estudando a Tora. Alguns desses conseguiam empregos como professores de hebraico e
liturgia.

A comunidade judaica de Montreal ganhava espaco dia-a-dia, e, no final do
século XIX j& se imprimiam calendarios judaicos na cidade. No inicio do século XX
eram observadas duas zonas de estabelecimento judaico: a primeira, estabelecida entre
1901-1920, no setor sul da Rua Ontario; a segunda, entre 1921-1940, composta de 80%
da populacdo judaica residente na cidade, situava-se ao norte da Avenue des Pins e a
leste da [’Avenue de Parc. A primeira livraria judaica data de 1903, e a primeira
biblioteca de 1914.

O que se percebe é que os judeus de Montreal sdo todos anglofonos, falam o
inglés e o francés, mas se dirigem normalmente em inglés. Ha questbes decisivas, como
0s judeus hassidim de Outremont. Na verdade, um gueto judaico de lingua inglesa
dentro de um nicho tradicionalmente catélico francés de Montreal.

E muito importante compreender a questio que se impde a todos os
quebecdis, e que é decisiva para a discussao da identidade de todos eles, bem como a
discussao sobre a soberania do Québec: a questdo do idioma. O francés é a lingua oficial
do Québec, entretanto, 0 Canada € um pais de lingua inglesa. A lingua francesa € a
lingua dos franceses catdlicos que colonizaram a provincia e que, depois da invasao
inglesa, se tornaram reféns desse idioma. O inglés se tornou a lingua oficial dos

negociantes de peles e de todas as outras mercadorias, mas a resisténcia franc6fona



83

sempre foi muito atuante, em especial nas regides de Montreal, Ville du Quebec e Trois
Rivieres. No norte do Québec ainda hoje s6 se fala o francés, bem como nas regifes
rurais. Além da questdo da lingua, h& uma questdo religiosa, pois os ingleses sdo
anglicanos.

Com o passar do tempo, e devido a uma série de pequenas revolugdes e
politicas que ndo cabem aqui esclarecer, os franceses conseguiram aprovar uma lei que
determinava que a lingua oficial do Québec fosse o francés, e o inglés seria usado como
segunda lingua. Isso criou, evidentemente, uma dicotomia na populacéo, implicando nas
relacGes comerciais, idiomaticas e, obviamente, religiosas.

No plano educacional, o governo autorizava escolas angl6fonas, de orientacdo
anglicana, e escolas catdlicas, de orientacdo francesa. Até 1950, sob a influéncia
francesa, as escolas eram vetadas aos ndo catolicos. O que acontecia com o0s judeus?
Eles, por questBes associadas a uma rejeicdo ao Catolicismo, e com o apoio recebido
das comunidades norte-americanas, se aproximavam mais dos ingleses e se tornaram
também anglofonos. Posteriormente, os judeus puderam abrir suas instituicbes de
ensino e hoje ha colégios e universidades judaicas.

Associados a esses aspectos histdricos, referentes ao processo de instalacéo
da comunidade judaica de Montreal e sua religiosidade, Pierre Anctil (1988) argumenta
que em razdo da querela entre anglofonos e francéfonos, os judeus recrudesceram a
ortodoxia e o iidiche como elemento identitario. (ANCTIL: 1988)

Na mesma direcdo, o jornalista e ativista politico de Toronto, Ben Kayfetz diz

sobre o desenvolvimento das institui¢fes judaicas comunitérias:

A polaridade entre francéfonos catdlicos e angléfonos protestantes explica o
élan judeu em Montreal (...). Esta realidade provavelmente estimula o
desenvolvimento de um sistema escolar paralelo, assim como uma biblioteca
e um hospital. (citado em KING, 2002, 140).

A terceira leva de imigrantes judeus para Montreal ocorreu entre 1940-1960.
Com eles legitimou-se a dominacdo da indUstria téxtil, a ascensdo do iidiche, e a
configuracdo da identidade étnica do grupo na cidade. Em uma entrevista realizada com
Philip Resnick, professor de Ciéncia Politica pela University of British Columbia em
Vancouver, ao ser perguntado “quem ¢ o judeu canadense”, ele respondeu que: “Os
judeus de Montreal sdo ortodoxos, 0s de Toronto sdo inseridos na sociedade, os de

Winnipeg representam 0s movimentos de esquerda e os de Vancouver fariam parte de



84

um Judaismo ‘ecoldgico e feminista’, o Jewish Renewal . (citado em DEPUIS-DERI,
2004:30).

Todavia, ele nos mostra que o0s ortodoxos s&o 0s mais influentes na
comunidade judaica de Montreal, mas ndo sdo mais numerosos que em outras
comunidades canadenses. A maioria dos imigrantes judeus é de origem polonesa,
lituana e russa.

Os ortodoxos Hassidim de Montreal se orientam pela observacdo rigorosa da

Tora. Os Hassidim usam um casaco preto, o streimel (chapéu redondo de peles), e, no
24

cotidiano, um chapéu largo e preto e 0s peyots

(hassidico de Montreal. Foto: www.radio-canada.ca)

Existem aproximadamente 20.000 hassidim montrealédis de acordo com o0s
autores ja citados. Os hassidim organizam-se em torno de um Rebe — rabino com forca e
poder absolutos sobre a comunidade. Cada comunidade recebe o nome da cidade de

onde provém o primeiro Rebe daquele grupo.

24 «cachinhos” nos cantos da cabega e acima das orelhas.



85

Os Hassidim encontram-se divididos por bairros judaicos especificos: em
Outremont, o maior, mais bonito e caro bairro de Montreal, encontramos sinagogas
hassidicas de judeus de Belz, Bobov, Klausenburg, Munkacs, Skver e Vishnitz e os
antissionistas de Satmar; no bairro de Snowdon encontramos a corrente que mais faz
proselitismo entre os judeus®, e a mais comum de todas as correntes ortodoxas, que é o
Beit Chabat Lubavitch; no bairro de Beaubien a comunidade de Tasher.

Todos esses grupos foram visitados; foi observada a chegada dos judeus para o
dia do Shabat, e, em algumas oportunidades, participamos de servicos religiosos. Os
judeus ortodoxos estdo muito bem instalados e sempre foram muito simpaticos e gentis
com a presenca de ndo judeus. Passeavam a pé com as familias (sempre numerosas)
pelos bairros e parques, circulavam nos supermercados kasher, e, geralmente, possuiam
bons carros, raramente utilizando os metrds (ao contrario dos muculmanos). As casas
dos Hassidim observados também eram bastante luxuosas.

A biblioteca judaica é frequentada assiduamente pelos Hassidim. Muitos
estudantes fazem seus deveres de casa e tem aulas particulares ali. O prédio onde a
biblioteca funciona faz parte de um complexo situado em um Campus Judaico na regido
da Cote Saint Catherine, bairro nobre e iminentemente judaico. Esse complexo possui
um centro cultural, onde sdo ministrados cursos de formacgdo académica e artistica para
interessados em geral. Alias, em Montreal as iniciativas culturais e artisticas judaicas
nunca sdo apenas para judeus, qualquer pessoa pode participar.

A comunidade faz questdo de marcar a diferenca, quer seja na pratica
religiosa, quer seja na vida cotidiana, por meio da criagdo de secretarias, subsegdes e
obras de utilidade publica, que parecem aumentar o tamanho da comunidade, como por
exemplo: um centro sefaradi de pesquisa, centro askenazi, juventude judaica, centro de

artes, casa de idosos, Memorial do Holocausto, hospitais.

% O Beit Chabad faz proselitismo “para judeus”, ou seja: tenta converter judeus laicos ou afastados da
religido a ingressarem no Judaismo ortodoxo. Jamais entre 0s ndo-judeus.



86

(Centre Segal des Arts. Foto: Abel de Castro)

A sinagoga escolhida para pesquisar os servicos religiosos de sexta-feira e as
festas religiosas foi uma sinagoga sefaradi chamada Sherarit Israel. Conforme foi dito
no inicio desse capitulo, essa sinagoga é derivada da primeira comunidade de Montreal
e é chamada de sinagoga Spanish and Portuguese.

A escolha dessa sinagoga foi determinada por ser a mais préxima da
biblioteca judaica, onde foi realizada a maior parte de nossa pesquisa bibliografica, e
por ser sefaradi e conservadora, a primeira com essa orientacdo, estudada nesta tese. Por
isso foi uma experiéncia enriquecedora. As demais impressdes de visitas em outras
sinagogas, em especial no que tange aos processos de conversdo, serdo consideradas
posteriormente.

A descri¢do que se segue foi escrita ainda em Montreal e foi deixada na verséo
“caderno de campo”, para que Se possa perceber como foi 0 processo cognitivo e a

abstracdo dos dados durante a pesquisa etnografica in loco.

2.4.2 Sinagoga Sefaradi

No dia 15/06/2012 estive na sinagoga Spanish and Portuguese de Montréal
pela primeira vez. Fica situada a alguns metros da biblioteca judaica. Descobri seu
endereco atraves do contato com Sonia Lipzik — diretora do Centre Alef de Culture

Sefaradi. Ela foi bastante gentil e receptiva para comigo e informou-me que ndo haveria



87

nenhum problema em assistir a um servico religioso na sinagoga. Lembro-me que em
todos os anos de pesquisa, sempre achei um tanto exagerado os protocolos de entrada
nas sinagogas brasileiras. Todas, em especial nas festas religiosas, contam com um
aparato de seguranca, sendo necessaria a apresentacdo de documento pessoal na
portaria. Sempre ha seguranca uniformizada, perguntas sobre se sou judeu ou ndo, medo
de atentado e recusa a presenca de ndo judeus. Isso foi observado por mim em
Fortaleza, Recife, Rio de Janeiro e Brasilia, sendo que em Porto Alegre, na minha
primeira visita, nem cheguei a entrar.

Sonia Lipzik € Socidloga e se dispds a ajudar no que fosse necessario.
Ofereceu-me a copia de um artigo seu, publicado recentemente, e ainda panfletos de
cursos que a instituicdo que ela preside estd oferecendo, para que eu participasse.
Quando agradeci Sonia por ter sido tdo gentil comigo, ela me disse com um sorriso, que
fez isso por eu ser estrangeiro — e isso € uma mitzva muito importante.

Ao chegar a sinagoga para o servigo de kabalat shabat as 18h de sexta-feira,

percebi um espaco de arquitetura moderna, com o0 nome da sinagoga escrito em

hebraico e em inglés em uma inscri¢do sobre a porta

principal:
(Fachada da Sinagoga. Foto: Abel de Castro)
O espaco € todo fechado por portas de vidro e o chdo € revestido de carpete

cinza. A esquerda da porta de entrada do salfo de oragBes segue um corredor em dire¢io



88

as partes administrativas do prédio®. O saldo de oracBes possui um teto de gesso com
sancas que controlam a luminosidade.
A Bimé e o Aron Ha kodesh — em formato arredondado como € prética em

sinagogas sefaradim — ficam no centro do recinto:

(Aron Ha Kodesh Sherarit Israel. Foto: Abel de Castro)

Assentos estdo dispostos dos dois lados da bima, e também de frente ao Aron
Ha& kodesh.

Apresentei-me a um senhor que me pareceu o Chefe da Sinagoga®’. Recebeu-
me, falou comigo em francés e me apresentou a outro senhor que conversava com ele —
um espanhol. Esse ultimo falou comigo em espanhol sobre o Brasil e sobre eu ser bem
vindo ali. Agradeci e pedi para tirar umas fotos antes de o Shabat comecar, e ele me
disse que sim, sem problemas. Foi tdo diferente essa recep¢do com relacdo as recepgdes
que ja tive em sinagogas brasileiras que ndo posso deixar de relatar minha boa
impressdo: ele foi comigo me mostrar 0os pontos estratégicos para se fotografar a
sinagoga. Comentei com ele a beleza do recinto e ele me disse, orgulhoso, que todos
que visitam a sinagoga fazem a mesma observacdo. Ele me concedeu uma honra

méaxima: Abriu o Aron H& Kodesh para que eu fotografasse as Torot! Elas séo belas e

% A sinagoga é gigantesca, entretanto, nessa primeira incursio so tive acesso a esse saldo de oragdes, que
na verdade é uma capela. Existem mais dois salées no segundo andar do prédio onde participei das
grandes festas e serdo descritos posteriormente.

%’ Chefe da sinagoga é um cargo administrativo, como um sacristo catélico.



89

varias — devem ser em numero superior a dez e todas adornadas com Rimonim douradas

e prateadas:

a2t A gy b

4
£
§

¥

4

£

¥

x

g

St

(<)
gz
=&

(Torot Sheratit Israel. Foto: Abel de Castro)

S6 a titulo de comparacdo: no Brasil, nas trés comunidades que fiz trabalho de
campo, e nas inumeras comunidades que visitei, nunca consegui uma foto da Tor4, pois
nunca me foi permitido fazé-la durante os servicos religiosos e apenas em Fortaleza,
consegui que a funcionéria abrisse o Aron Ha Kodesh para que eu fotografasse, num
horario fora dos servicos religiosos, o Unico exemplar que eles possuem — e sem a
diretoria saber.

Sentei-me do lado direito do Aron Ha& Kodesh (o lado esquerdo estava mais
cheio e eu queria ver 0s rostos e as expressdes dos participantes, por isso fiquei do lado
oposto, de frente a eles). Contando os fiéis que chegaram atrasados, tinham ao todo
quarenta pessoas durante o servigco. Outro fato que me despertou atencdo: em quinze
anos de pesquisa com judeus, foi a primeira vez que estive num servico religioso onde
sO estavam homens presentes. Ndo havia nenhuma mulher no servigo. Como a sinagoga
é conservadora, imaginei que elas deveriam estar em casa preparando o jantar de

Shabat, ou deveriam ir apenas ao Shararit ou talvez nem costumassem ir. Foi meu



90

primeiro servico de kabalat shabat numa sinagoga sefaradi conservadora e a primeira
vez também no Canada.

O Chazan usava um terno azul. Pegou um talit, colocou e comegou a rezar
sem nenhuma indicacdo de pagina, sem pedir siléncio ou anunciar o0 que estava
acontecendo. Assim que ele comecou a rezar, comecou também aquela catarse téo
habitual nas sinagogas ortodoxas, com as pessoas falando todas ao mesmo tempo e
rezando cada uma no seu tom, em alturas diferentes e balangando o corpo para frente e
para tras.

O livro de rezas praticamente ndo tem orientacbes nos idiomas oficiais
québecois (apesar de existir uma edicdo em inglés e outra em francés); tudo é em
hebraico, e todos me pareceram ler e acompanhar o texto sem perder ou sem ficar
pescando do companheiro do lado o nimero da pagina — impressionante o fervor
religioso deles!

O chazan rezou, rezou e rezou. Enquanto ele rezava, dois senhores chegaram
e se sentaram em um banco atras da bim&. Um senhor de terno — todos os presentes
estavam ou de terno ou em mangas de camisa — nada de camiseta — e se sentou. Entendi
que ele era um segundo chazan. Depois que 0 primeiro terminou sua parte, esse
segundo assumiu e conduziu o servigo até a prédica — que foi assumida por um rabino
de uns 45 anos de kipa e terno preto.

A diferenca entre o culto sefaradi e os demais cultos askenazim, que eu ja
havia presenciado inimeras vezes, sao por mim dificeis de definir. Como estava
preocupado em fazer etnografia e também em tentar seguir o livreto de oracdes — e me
perdia a toda hora — ndo consegui assimilar direito em que momentos se davam as
diferencas: lembro-me que os cantos sdo diferentes, mas seguem uma ordem comum,
como por exemplo, quando cantam o Lecha Dodi e se viram e se inclinam para a
entrada da sinagoga, se viram também para o Aron H& kodesh.

Mais tarde o prof. Rabkin me explicou que as diferencas estdo associadas a
entonacdo dos cantos (prosddia) e a algumas pequenas diferencas e que sdo realmente
dificeis de perceber para o ndo fluente no hebraico biblico.

A Amida é rezada em siléncio e de pé da mesma forma de sempre. Entretanto,
depois que o primeiro senhor rezou sua parte, as falas restantes foram divididas entre
sete individuos — como na leitura da Tora no shararit — e cada um deles cantou — de

forma impressionante — sentados em seus lugares, o trecho que lhe cabia. N&o pude



91

deixar de ficar impressionado com um garoto de cerca de dez ou onze anos que cantou
com maestria seu quinh&o do salmo em hebraico.

Segue o servico, e depois da reza dividida entre os participantes — como as
parashot — o Rabino, um homem de barba escura e bem aparada, fez uma curta prédica
em inglés sobre a parashat da semana, enfatizando a unido do grupo e o amor a Deus, e
delegou o restante do servico ao segundo homem que entrou na bima (j& citado
anteriormente).

Esse retomou os salmos, seguidos dos varios kadishim e canticos, até chegar
ao kidush — nesse momento o segundo chazan colocou um talit, fez a prece e dividiu o
vinho em um gole para si e outro para o garoto que cantava tdo bem e era tdo jovem —
nédo entendi o porqué ele foi eleito para o gole de vinho, talvez por ser mais jovem, ou
pré Bar-Mitsva, ou devido a algum costume sefaradi que me escapa a compreensao.

Do kidush a reza caminha para o final, quando se seguem os habituais
cumprimentos de Shabat Shalom. Nesse momento, eles abriram o Aron Ha kodesh e
tiraram duas Torot — possivelmente para o dia de sdbado — para o Shararit. Achei
curioso a Tora “dormir” fora do Aron Ha kodesh. O servico religioso durou uma hora e

meia.

2.4.3 Yom Kipur

Continuamos com a narrativa na primeira pessoa.

No Rosh Hashan4, os judeus se reinem, tocam o shofar, rezam e comem macas
com mel. Entretanto, como ndo é um feriado, ndo sdo todos os judeus que participam.
Muitas mulheres ndo participam da reza, pois estdo terminando algum afazer doméstico.
No ano da pesquisa em Montreal, essa festa foi durante um show de rock em um parque
da cidade, promovida pela sinagoga reconstrucionista Dorshei Emet e sera descrito no
item I11 desse trabalho.

Ja o Yom Kipur, em todas as sinagogas frequentadas por ndés, é recordista de
publico; e nessa, ndo foi diferente. O Yom kipur, que é comemorado no nono dia do
primeiro més judaico, caiu numa quarta-feira, com o Col Nidréi na terca a tarde. Na
segunda-feira fui a sinagoga sefaradi saber se poderia celebrar o Yom Kipur entre eles.

Entrei pela porta lateral, depois de ler nas placas as informagdes sobre os
horarios dos servigos e expedientes da secretaria. Quem me recebeu foi uma moca

ortodoxa de uns 17 anos, muito gentil, que me disse que todos os assentos daquela



92

sinagoga ja estavam reservados para 0 Yom Kipur; em seguida, me ofereceu duas
opcdes: uma sinagoga askenazi que ela sabia ter assentos, ou assistir aos servicos ali
mesmo, porém de pé. Como era importante para a pesquisa fazer as observaces do Yom
Kipur numa sinagoga sefaradi, fiquei com a segunda opcao. Ela pediu meu nome para
que o deixasse na portaria, mas ndo exigiu a apresentacdo de nenhum documento
oficial. Também disse que eu ndo teria que pagar nada, pois assistiria ao servico de pe.

Resolvido isso, fui até a estacdo de metrd de Plamondon, no coracéo de um grande e
antigo bairro judaico, para observar seu cotidiano na véspera de Yom Kipur,
especialmente nos supermercados e quitandas. O bairro estava bastante movimentado
no final da tarde: todo o comércio judaico estava aberto e havia bastante gente no
supermercado kasher. Esse bairro, que possui colégios, quadras e faculdades rabinicas,
¢ atravessado por uma autovia, de nome Decéarie. Em suas ruas pode-se encontrar uma
presenca marcante de judeus ortodoxos, com suas roupas bicolores, suas mulheres
jovens, gravidas e de peruca empurrando um carrinho de bebé e arrastando outro filho
pela méo.

O bairro tem toda uma infraestrutura voltada para a religido e a cultura do gueto:
jornal em hebraico, iidiche, inglés e francés; supermercadinhos de frutas e legumes;
produtos religiosos; esteiras de palha para Sucot; agougues; padarias; mickvés;
lanchonetes, restaurantes e um grande supermercado.

No dia seguinte, tomei 0 metr6 até Cote Saint Catherine e terminei o percurso a
pé até a sinagoga. Ela fica defronte a um grande parque com inumeras arvores e um
campo de futebol, ao lado do CAMPUS judaico, onde estdo a Bibliothéque Juive e o
Musée d’Holocauste de Montreal.

O fascinante de Montreal é sua especificidade multicultural: a sinagoga fica em
diagonal com o Museu do Holocausto, mas ambos ficam dentro de um bairro indiano e
filipino. Também ali, h4 grande profuséo de vendinhas e frutarias com indianos falando
sua lingua por todos os lados.

Toda a lateral do campo de futebol estava lotada de carros; de varias marcas,
mas todos luxuosos. Cheguei a sinagoga pela entrada lateral, onde eu tinha assistido aos
servicos de Kabalat Shabat. Havia um seguranca que falava apenas inglés, e que me
levou até a chapelaria para que eu deixasse 1a o casaco e minha mochila. Perguntou-me
em qual dos saldes eu iria rezar. Achei aquela pergunta estranha na hora, mas julguei
que eu ndo tivesse entendido o inglés do seguranga. A Chapelaria é do lado da Capela

onde assisti 0 servigo de kabalat shabat, e por isso peguei uma kipé e me dirigi para ela.



93

Fiquei surpreso quando entrei, pois ja eram quase dez horas da manha e havia
catorze homens presentes e nove mulheres. Felizmente, ha um espaco de brincadeiras,
onde monitoras cuidam das criangas menores.

Entrei na capela e o rabino ja rezava na Bima-. Do lado direito da entrada,
estavam disponibilizados talitot e machzot para os fieis que entravam. Entrei, coloquei
um talit, e peguei um machzor (com traducdo em inglés, mas sem transliteracdo). O
diretor da sinagoga me designou um assento (fiquei surpreso de ver a sinagoga vazia e
de haver assentos ndo reservados, depois de a secretéria ter dito que ndo haveria
assentos disponiveis).

Nada estd ali por acaso e nem o lugar que as pessoas reservaram para Si na
sinagoga esta marcado naquele lugar por acaso. Existem lacos de afeto, de pertenca e de
fé, sem davida alguma, mas o que costura essas emogdes Vvisiveis e sensiveis sdo as
estruturas de poder e de normatizacao.

O rabino da capela cantava uma parte do servigo, um segundo rabino e mais dois
chazanim estavam sentados na Bim4, todos com a veste sefaradi para o dia do Yom
Kipur e de sapatos de tecido, devido a interdicdo do uso do couro nesse dia. As pessoas
comecaram a chegar e logo o servico estava com 40 homens e 30 mulheres. Lembrando
que 0 espago comportaria umas 300 pessoas, pois é uma capela.

E interessante observar os detalhes, para filtrar as diferencas entre 0 mundo
sefaradi e o askenazi. Por exemplo, nesta sinagoga, ao contrario das brasileiras, existe a
presenca de inUmeros negros, pois as sinagogas sefaradim, normalmente, congregam
judeus do Norte da Africa, da Turquia, do l1émen, da Etidpia — ha muitos etiopes em
Montreal, vindos da Tunisia e do Marrocos. Esses judeus sdo negros.

Essa realidade é um nd gordio para o Estado de Israel. Além dos sefaradim
sofrerem o preconceito colonialista por parte dos judeus askenazim russos da elite
israelense, sua existéncia solapa o argumento do “Povo Judeu”, dado por uma suposta
pureza caucasiana hassidim.

As mulheres desta vez estavam presentes e, como a sinagoga € conservadora,
elas ficaram em outro canto da sala, ao fundo, protegidas por uma cortina de tule,
garantindo a mechitza. Algumas de peruca, outras de lenco, as mogas sem nada
cobrindo a cabega, mas de trangas e rabos de cavalo. Outras ainda com um pequeno
circulo de renda (parecido com um croché), colocado sobre a cabeca, como uma kipa

feminina. Uma dessas foi notada em Fortaleza, na cabeca de Sarai, uma mocga que



94

queria se converter ao Judaismo e era muito mal vista pela comunidade por estar
“profanando” os simbolos.

As judias dessa comunidade judaica de Montreal estavam muito bem vestidas,
mas sem joias nem peles. As filhas ficam com elas, e os filhos (quando néo estdo na
pequena creche do evento) ficam com os pais.

Em uma parte do servico, entrou um senhor muito bem vestido de terno, talit
longo azul, prendedor de talit e cartola na cabega. Acompanhando-o, estava o Grao
Rabino Sefaradi, vestido de acordo com a pompa e circunstancia que a ocasido pedia.
As vestes sefaradi de honra rabinica sdo muito parecidas com as vestes de um
mugculmano. Sdo de cor marfim, a kip& é ricamente filigranada, mais larga e maior —
como um pequeno turbante; o talit é totalmente marfim (sem listras) sobre uma tanica
branca (kitel) usada no Yom Kipur; uma calca, também branca; e um sapato crock
branco — j& que o couro é vetado na ocasiao.

O senhor de cartola era o presidente da sinagoga, e subiu a Bima para fazer um
discurso sobre a importancia do evento, agradecer as presengas, e oferecer a casa como
“segundo lar” para todos. Ao notar o Presidente da Sinagoga e 0 Gréo Rabino juntos,
percebi que ali estavam personificadas as duas grandes forcas motoras da instituicdo
judaica.

Depois de duas horas na capela, me lembrei da fala do seguranga, quando me
perguntou “em qual saldo eu iria rezar” e resolvi dar uma explorada em todo o prédio da
sinagoga, pois até entdo tinha conhecido apenas a capela.

Sai e subi uma escada larga carpetada, até um segundo andar onda havia uma
exposicao permanente de objetos religiosos — reliquias e memorias da sinagoga, bem
como uma loja de mezuzot, livros, souvenires, etc. Este espaco, além de muito grande,
se conecta com a entrada principal da sinagoga. Nesse hall, hd entrada para duas
grandes salas fechadas por portas largas de madeira, com os nomes das salas em letras
hebraicas, em bronze, acima das duas salas. Vi uma pessoa saindo de uma delas e
aproveitei a porta aberta e entrei.

A sala principal é gigantesca. Possui um lustre de cristal enorme que cobre todo
0 espaco de reza. A sala comporta, tranquilamente, 1.500 pessoas. Elegantemente
decorada, a sinagoga possui tapetes vermelhos e cortinas de cetim rosa claro com
grandes lacos. O Aron Ha Kodesh também & de grandes proporgdes e, como estava
aberto, observei dezenas de Torot. Havia também duas Torot de fora, dentro de uma

caixa arredondada em que os sefaradim transportavam a Tor4, ricamente decoradas com



95

arabescos e enormes ramonim, sacudindo seus guizos pela sala, enquanto desfilavam
com elas por todo o espaco. Tomei de outro talit e fui para a fila a fim de tocar na Tora
e observar melhor os candelabros e o Aron H& Kodesh aberto.

Ali ndo havia negros, e sim mais mulheres de peruca, mais homens de terno e
mais senhores idosos.

Sai dali e fui para a sala do outro lado do hall do piso superior. Essa sala era um
pouco menor que a contigua, mas ainda maior que a capela, também cheia de gente e
ricamente adornada; possuia uma espécie de coro de igreja, disposto acima da porta de
entrada. Entrei na hora da Prece dos Cohanin, e ali havia pelo menos quinze Cohen
abencoando a audiéncia. Suas cadeiras também eram acolchoadas, varias mulheres
estavam presentes, e, nesse saldo, havia mais rapazes e mocas do que na capela, onde
predominavam os mais velhos, e do que no grande saldo, onde a maioria era de adultos.

Enquanto estava nessa segunda sala, passaram novamente o Presidente da
Congregacéo do lado do Gréo Rabino distribuindo sorrisos e cumprimentos de hatima
tova para todos. Sai de 14 as 17h.

O objetivo desse capitulo foi oferecer um panorama da vida judaica e suas
sociabilidades em quatro universos diferentes. Dessa forma, logravamos oferecer um
pano de fundo e uma amostra da profusdo de dados coletados por uma pesquisa
constante e acurada sobre o Judaismo.

Sé&o essas instituicdes que irdo aceitar ou ndo um individuo ndo judeu entre elas.
E a partir do grau de normatividade e de desafios propostos ao neé6fito que se
desenrolara sua aceitacdo ou rejeicao pelo grupo. Essa assimilacdo sera reciproca. Por
um lado estara a demanda individual e subjetiva do sujeito na modernidade, e, por
outro, a oferta institucional, que serd pautada na normatividade e na “domesticacdo” da
crenca que o pretendente traz consigo, levando-o a se adequar ao conceito de crenca e
identidade judaica, convenientes a continuidade da instituicdo. Resta-nos agora analisar

0 percurso normativo proposto pelas institui¢des até a producao de um “novo judeu”.



96

3 A CONVERSAO NAS INSTITUICOES JUDAICAS

Nos capitulos anteriores, pudemos perceber que a conversdo ao Judaismo € um
processo que difere do das outras religides, sem, entretanto, deixar de haver
denominadores comuns. A premissa basica desta tese é que, nos tempos de
modernidade, os individuos se sentem & vontade para mudar seu passado e seu destino,
inscrevendo-se em outra religido. Os candidatos escolhem o Judaismo por afinidade
eletiva, acionando fatores que podem ser observados ao analisar seus percursos de
conversdo. Analisando esses percursos, podemos perceber que existe certa linearidade
nas narrativas, e que algumas delas esbarram num padrdo comum a todas as religides.

Acionadas suas expectativas, enquanto necessidade gregéria, muitos dos
candidatos escolhem o judaismo por uma série de valores ja explicitados nos capitulos
anteriores. A partir do levantamento de dados das narrativas e da comparacéo entre eles,
é possivel compor um quadro representativo onde podemos conseguir um modelo de
observacgao, a partir do qual consideramos os desvios e semelhancas.

Sera tratada agora a relacdo entre o individuo que busca a conversdo e a
instituicdo que o acolhe e o prepara. A escolha da instituicdo no Brasil, as vezes nem €
deliberada, pois, nas comunidades pesquisadas, 0S gQrupos Sao pequenos e as
representacdes judaicas nas cidades se reduzem a uma Unica sinagoga, ndo havendo,
portanto, outra op¢do ao candidato.

O Judaismo, em termos de linhagens, pode ser dividido, grosso modo, em duas
grandes categorias: os sefaradim e os askenazim. Enquanto praticas religiosas se
organizam em ortodoxos, conservadores, massortis, liberais ou reformistas e
reconstrucionistas.

Cada uma dessas vertentes religiosas atribui um sentido e uma série de
exigéncias para a conversdao. Nas comunidades judaicas ortodoxas, onde o0 mais
importante é a obediéncia estrita a lei judaica, as normas e exigéncias podem ser
consideradas mais duras e mais dificeis ao candidato. Os conservadores Sdo mais
receptivos, mas conservam certo grau de dificuldade. J& o grupo massorti € uma
categoria do movimento conservador surgido nos EUA, e é ainda mais rigida. Entre os
liberais a pratica da conversdo & mais comum. Essa corrente, como ja foi dito

anteriormente, é a maior expressdo do Judaismo brasileiro, e é nela que se foca o0 objeto



97

de nossa pesquisa. Salvo Montreal, onde foram observadas mais de perto as praticas
religiosas nas trés grandes vertentes, todas as conversdes que pesquisamos foram

realizadas em comunidades judaicas reformistas brasileiras.

3.1 As normas para a converséo segundo a Lei Judaica

A religido judaica considera-se uma religido que ndo faz proselitismo, ou seja,
suas congregacOes ndo tém interesse, e nem fazem propaganda, para atrair novos
participantes.

Um dos motivos que nos despertou para o estudo do processo de conversao no
Judaismo, sob uma perspectiva antropoldgica, foi exatamente esse discurso de nao
haver proselitismo religioso e, a despeito disso, pessoas de outras religides se
interessarem pela conversdo e serem, posteriormente, aceitas no Judaismo. Em
contrapartida, observar o tratamento que € dado aos convertidos nas sinagogas
pesquisadas também é produtivo para pensarmos as relacdes que se desenrolam dentro
dos grupos sociais. A comunidade, claramente, trata de forma diferenciada aqueles que
buscam a conversdo e os recém-convertidos. Para eles, siléncio e indiferenca é a praxe;
e, em certos casos, até desdém.

Esse ponto de vista j& foi abordado no item 2, mas, voltamos a sublinhar que,
durante o inicio da pesquisa, por desconhecermos as leis, costumes e contendas
identitarias do grupo, ficou patente a indiferenca por parte de alguns socios das
instituigdes; primeiro, por ndo entenderem “o que estavamos fazendo ali”, e também
porque nos aproximamos de candidatos a conversdo, passando a ideia de que queriamos
também nos converter.

De qualquer forma, € senso comum entre os judeus, que um candidato, ao
procurar um rabino para a conversao, recebera trés negativas, no intuito de dissuadi-lo e
de testar suas “reais intengdes’.

Alguns rabinos — em especial os ortodoxos, acreditam que Deus criou a Tora e
as leis judaicas para o “Povo Judeu”. Ou seja, aos judeus, como um povo eleito, seria
cobrada a obrigacdo de difundir a sabedoria da Tora a todas as nagdes e, quando todos
reconhecessem 0 Deus hebraico como o unico Deus, ai entdo o Messias viria e
conduziria todos os judeus de volta a terra prometida, onde aconteceria a redencdo da

humanidade. Entre o dito e 0 manifesto surge um paradoxo: o0s judeus devem levar o



98

conhecimento da Tora a todos os povos, mas, ndo devem fazer proselitismo sobre o
Judaismo e suas praticas.

As leis judaicas seriam obrigacdes religiosas dirigidas aos judeus; outras leis
foram criadas por Deus para toda a humanidade — judeus e ndo judeus. Trata-se das Leis
de Noé. Essas teriam sido promulgadas depois do dilavio e serviriam como um cddigo
de ética para todas as pessoas e, para 0s judeus, serviria de base, de substrato, para a
ética judaica, repleta de regras, leis e preceitos. O candidato que busca a conversdo deve

ser um seguidor das leis de Noé. Gesrshon Scholem (1972) definia essas leis da seguinte

forma:
° N&ao matar;
. Nao roubar;
. Nao adorar falsos deuses ou idolos;
. Nao ser sexualmente imoral;
. Nao fazer maus tratos a animais;
° Nao blasfemar ou mentir;

. Estabelecer atos de justica onde estiver. (SCHOLEM, 1972:50)

Outra variacdo sobre as sete leis de Noé sdo apontadas pelo Beit Chabad — corrente
ortodoxa — que no seu site em portugués aponta-as como leis definidas com um caréater

mais legislativo e formal, mas na verdade, possuindo o mesmo sentido:

Reconheca que existe apenas um Deus.
Respeite o Criador.

Respeite a vida humana.

Respeite a instituicdo do casamento.
Respeite a propriedade alheia.
Respeite todas as criaturas.

Estabeleca tribunais de justica®.

O livro Shulchan Aruch (A Mesa Posta), um cddigo de ética que define e
prescreve muito da vida judaica religiosa, determina que, além das leis de Noé, para que
uma conversdo seja valida, o candidato deve observar os seguintes preceitos:

1) Mitzva - ele deve acreditar em Deus e na divindade da Tora, e aceitar cumprir

todas as 613 mitzvot (mandamentos) da Tora.

%% http://www.chabad.org.br/tora/7leis/.



http://www.chabad.org.br/tora/7leis/

99

2) Mila - os convertidos devem passar por uma circuncisdo feita por um Mohel
qualificado. No caso de ja ter sido circuncidado por um médico, deve passar por
um ritual de sangue chamado "hatafat dam".

3) Mikvé - todos os convertidos devem imergir no mikvé — banho ritual em um

reservatorio de dgua da chuva.

Tudo o que foi detalhado acima deve ser feito perante um tribunal de trés
homens judeus que acreditam em Deus, aceitem a divindade da Tora, e observem as
mitzvot. (GANTZFRIED, 2013:89)

O processo de estudos e preparacdo a conversdo por que passa um candidato varia
entre um a dois anos, dependendo de varios aspectos, entre eles, a escolha da corrente

religiosa e a escolha do rabino que ira conduzir sua conversao.

3.1.1 Conversao ortodoxa
Todas as correntes religiosas procuram seguir as leis escritas referentes a pratica

da conversdo. O que pode variar € 0 grau de leniéncia com certos aspectos e costumes
que variam de comunidade para comunidade. A conversdo ortodoxa segue totalmente as
leis da Halacha, pois interpreta literalmente seus preceitos.

Os ortodoxos sdo imaginados apenas como um grande e Unico grupo, todos
vestidos de casacos pretos, cachinhos abaixo das orelhas (peyot), longas barbas e um
chapéu redondo de peles chamado Streimel. Entretanto, existem diferencas entre eles.
Geralmente a ortodoxia mais visivel hoje é a derivada do movimento hassidim, surgido
na Pol6nia, com forte penetracdo na Ucrania, Lituania e Russia, balizada e difundida por
meio da lingua iidiche.

O movimento hassidim surgiu no séc. XIX, e suas premissas basicas apontavam
para 0 Judaismo como uma religido onde os adeptos devem sentir o amor de Deus em
cada gesto e se alegrarem com cada mandamento a ser cumprido (NISENBAUM,
1989:70). Foi um movimento popular, de cunho messianico, que serviu como alento
para uma consideravel populagdo judaica, constantemente perseguida e molestada nos
paises do Leste Europeu. Todavia, essa corrente, que antes pregava um Judaismo que
ndo ficasse apenas nas médos de um rabinato intelectual que ditava as normas para o

povo, e os afastava das praticas de contato com Deus, hoje, representa a linha mais dura



100

do Judaismo, e exige firmemente, do seu adepto, o estudo didrio da Tora, como uma
norma de vida a ser seguida diuturnamente.

Os ortodoxos se organizam em comunidades religiosas encabegadas por um
rabino carismatico, que congrega os fieis em torno de si, e exige deles uma obediéncia
cega®®. Alguns rabinos adquirem ares de verdadeiros gurus, e seus escritos rabinicos se
tornam referéncia mistica para muitos seguidores. Eles formam verdadeiras dinastias e
sdo sucedidos por seus filhos, netos e assim sucessivamente. Numa familia de rabinos
sempre havera rabinos; é o costume.

A ortodoxia é também a corrente religiosa em que 0 processo de conversdo €
mais demorado, pois o rabino em questdo procura avaliar a sinceridade do candidato —
observando valores absolutamente subjetivos (sinceridade, honestidade) — tornando,
assim, mais dificil a conversdo. A obediéncia as leis da kashrut e a todos os preceitos
religiosos € exigida com rigor. O candidato que se converter passard a usar uma
vestimenta diferenciada e vivera sua vida judaica em coletividade — “gueto” — que
fornecera toda a estrutura necessaria para as praticas religiosas, bem como, alimentacéo
kasher e sinagogas, além de conferir uma segregacdo, mantendo o carater de
santificacdo e diferenciacao do grupo.

A conversdo ndo costuma ser gratuita, sendo que no Brasil, aos gastos do
candidato a conversdo ortodoxa, somar-se-4 uma viagem para Israel ou EUA, com o
intuito de finalizar a conversdo perante um tribunal rabinico ortodoxo reconhecido (Beit
Din).

Isso é necessario porque no Brasil, onde ndo sdo comuns as conversdes
ortodoxas, 0s rabinos sdo muito reticentes em realiza-las, ndo reconhecem as que séo
feitas por outras vertentes e, principalmente, porque elas ndo sdo reconhecidas pelo
Rabinato de Israel. Todos esses sendes podem acarretar sérios problemas de mobilidade,
pois aqueles que se convertem em uma corrente ortodoxa em Israel ou nos EUA sdo
agraciados com um reconhecimento maior, podendo se beneficiar, mais rapidamente, da
Lei do Retorno — aquela que possibilita a qualquer judeu do mundo a imigracdo para

Israel com prerrogativas de cidadéo.

» Aquelas pequenas e inimeras comunidades judaicas que viviam nos paises do Leste Europeu,
esparramadas nos rincdes da Roménia, Poldnia, Balcds ou RUssia, falavam o iidiche e suas aldeias eram
chamadas de shtetl. Em geral, esse tipo de Judaismo, que sobreviveu ao holocausto da Segunda Guerra, €
considerado o mais “auténtico”.



101

3.1.2 Conversao massorti
As autoridades do Judaismo Conservador — uma de suas vertentes € conhecida

como Massorti nos EUA e Canada — exigem que as conversdes sejam conduzidas de
acordo com a Lei Judaica tradicional. Efetuar uma conversdo sem os tradicionais
requisitos de imersao ritual e circuncisdo para 0os homens € uma violagéo dos padrdes da
assembleia rabinica do movimento conservador, punivel com a expulsdo do rabino que
a efetuar. As autoridades Massorti geralmente reconhecem qualquer conversao feita
segundo os requisitos da Lei Judaica, mesmo que seja realizada fora do movimento
conservador.

Existem correntes conservadoras que ndo fazem parte do movimento massorti,
como os conservadores sefaradim e o chamado movimento conservador cléssico, néo
filiado ao movimento norte-americano. Em termos de exigéncias para a conversao

seguem 0S mesmos preceitos.

3.1.3 Converséo protestante
Existe uma corrente religiosa judaica com pouca expressdo no métier judaico,

chamada Judaismo Protestante. A conversdo ao judaismo protestante é a mais dura e
rigorosa. Pelas leis desse grupo sé quinze pessoas no mundo pode se converter ao
Judaismo protestante por ano e a pessoa se converte segundo as leis da halacha. Essa
linha de Judaismo foi criada na Alemanha, em 1782, por Don Eli Jonahora, oriundo de
uma familia de judeus ortodoxos que nédo praticavam a religido. Essa linha do Judaismo
é reconhecida em Israel desde 1905 e existem cerca de 580.000 adeptos, pelo mundo®.
Esse grupo ndo foi contemplado nessa tese, pois suas praticas nos eram
desconhecidas até a fase escrita desse trabalho. Ele estd sendo citado aqui apenas a

titulo de informacao.

3.1.4 Conversao na ortodoxia moderna
Outra corrente judaica da qual tomamos conhecimento recentemente é a

ortodoxia moderna. Esse grupo foi fundado na Inglaterra e se apresenta de forma

bastante interessante.

%0 http://www.cohen.org.br (acesso em janeiro de 2014).



http://www.cohen.org.br/

102

Em um site®escrito em portugués, é possivel conhecer uma linha de Judaismo
que se propde a realizar convers@es no Brasil, a distancia. O individuo poderia entrar no
site, comprar um dos pacotes de conversdo, pagar algumas taxas, marcar o Beit Din e,
assim, se tornar judeu.

Segundo este site, o certificado de conversdo emitido por Londres habilitaria o
convertido a ser aceito em qualquer comunidade do mundo, ortodoxa ou ndo. O video
do rabino Ary Fonseca sublinha inclusive que, caso o convertido ndo seja aceito em
alguma congregacédo, ele deve invocar o artigo 18 das leis de direitos humanos, que diz
que todo individuo tem direito de trocar de religido e ser aceito em qualquer templo que
escolher.

Um dos pontos fortes no discurso identitario dessa corrente € a critica as
posturas ortodoxas convencionais. O site chama os rabinos ortodoxos convencionais de
“uma aberragdo histdrica da ortodoxia” e de racistas, por ndo aceitarem pessoas de fora
da comunidade em seus servicos religiosos. O nicho de trabalho desse rabino se foca
essencialmente naqueles que se identificam com o Judaismo e ndo conseguem acessar
um rabino ou uma comunidade que os aceite como candidatos a conversdo. Ele estimula
também que o convertido forme sinagogas sob sua supervisdo, pois 0 Judaismo nao
seria uma religido étnica, podendo um convertido fundar uma congregagdo em cidades
onde n&o ha nenhuma.

Em que se pese o fato da modernidade desse rabino ser bastante condizente com
os dias de avanco tecnoldgico e midiatico que vivemos hoje, essa pratica de converter o
individuo a distancia, por um curso de internet, com o intuito de que os convertidos
formem uma sinagoga sob sua supervisdo, € um tanto incomum as praticas do Judaismo,
seja ele de que corrente for. Essa estratégia, de sugerir ao convertido que forme um
novo grupo, se assemelha muito aquela das igrejas evangélicas no Brasil que,
estruturadas sobre um proselitismo exacerbado, fundam pequenos nicleos nas cidades
menores e nos bairro de periferia, chamadas de “igreja em células”.

De qualquer forma, as praticas dessa “ortodoxia moderna” s vém acrescentar
dados a esse trabalho, pois é essa forma, extremamente moderna, de transmissdo
simbdlica de tradicdo e de fé, a entrada e saida de religiGes, que nos interessa. Os

aspectos da necessidade de pertencimento e reconhecimento — o mote de nossa tese —

*! http://sinagogaonline.wordpress.com/ (acesso em Janeiro de 2014).



http://sinagogaonline.wordpress.com/

103

ficam claros, ao percebermos a fala do rabino Ary Fonseca ao definir o que € exigido do

novo judeu, apontando quatro niveis de aceitagdo:

1) Um nivel de aceitacdo por Deus.

2) Um nivel de aceitacdo para consigo mesmo,

3) Ser aceito pelos que te amam (desprezar os amigos e a familia antiga
devido a conversdo é condenado).

4) Ser aceito pelo rabino e cumprir fielmente suas orientacGes.
(http://sinagogaonline.wordpress.com/)

E cobrada uma taxa de R$ 270,00 pelos downloads do material de leitura para a
conversdo, mais a taxa dos rabinos para a avaliacao final do curso, além de passagens

aéreas, telefonemas, cirurgia de circuncisdo e demais custos que se fagam necessarios.

3.1.5 Conversao liberal/reformista

O movimento reformista € considerado hoje a maior vertente religiosa judaica
dos Estados Unidos. Segundo dados do préprio movimento, sdo 1,5 milhdes de
membros afiliados em mais de 900 congregacGes, além de inGmeras comunidades e

membros afiliados ao redor do mundo.

O movimento é conhecido como Reform ou Progressive Judaism nos EUA. Em
outras partes do mundo, com algumas diferencas ideoldgicas e historicas, podemos
encontrar sob os nomes de Judaismo liberal, reformista, progressista ou progressivo. No
Brasil h& diversas comunidades afiliadas ao movimento reformista, concentradas nas
regibes Sul e Sudeste do pais. A congregacdo carioca ARI — Associacdo Religiosa
Israelita, e a paulista CIP — Congregacdo Israelita Paulista, possuem revistas e jornais
onde rabinos e participantes da comunidade escrevem defendendo e explicitando seu
carater reformista.®? Essas duas comunidades também apoiam as congregactes

pesquisadas com recursos, cursos de formacdo, materiais graficos e religiosos.

A base teoldgica do movimento reformista é que, a0 mesmo tempo em que 0sS
ensinamentos morais que Moises recebeu no Monte Sinai sdo eternos, o Judaismo se
caracterizaria por um conjunto de praticas em progresso constante, a serem exploradas e

revistas a cada geracdo. Em suas origens, na segunda metade do século XIX, o

*2 http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/



http://sinagogaonline.wordpress.com/
http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/

104

movimento se pautava por servigos religiosos realizados na lingua vernacula e no
abandono de préticas que, na época, muitos consideravam ja irrelevantes, tais como a
kashrut e os servicos religiosos em hebraico. Os valores e praticas deste periodo — que
perdurou até os anos 1960 — fazem parte do que hoje se convencionou chamar de

“Movimento Reformista Classico”.

O movimento reformista de hoje permanece fiel aos seus principios originais ao
praticar um Judaismo em constante progresso orientado para a justica social. Os judeus
reformistas aceitam a lei judaica, porém colocam énfase na autonomia moral dos

individuos para decidir quais leis tém significado religioso para eles.

Atualmente o estudo da Tora, do Talmud e da Halacha é estimulado como a
fonte maior da tradicdo judaica, cujo foco se centra nas agdes sociais e éticas. E neste
espirito que vem sendo reintroduzido, ao longo das ultimas décadas, um conjunto de
praticas, antes consideradas superadas pelos judeus reformistas classicos, como, por
exemplo: a revalorizacdo do hebraico, seja como o idioma compartilhado por Israel, seja
nos servicos religiosos; o respeito ao Shabat; o cumprimento, em algum nivel, das leis
de kashrut; e, o apoio ao sionismo. O retorno as préaticas tradicionais vem sendo cada
vez mais estimulado pelas instituicdes educacionais e religiosas do movimento

reformista®,

No Canada, dada sua historia e processo de colonizacdo, podemos perceber uma
diferenca enorme entre as varias comunidades ali instaladas, bem como tem-se muito
menos dados estatisticas sobre as comunidades liberais em relacdo as correntes

religiosas mais ortodoxos.

% http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/movimento-reformista-

contemporaneo/



http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/movimento-reformista-contemporaneo/
http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/movimento-reformista-contemporaneo/

105

(A mais antiga sinagoga reformista do Canada. A sinagoga Emanu-EI-Beth Sholom data de

1882 e hoje é dirigida por uma rabina. Estéa situada em Westmount, bairro angl6fono de Montreal).

Criado na Alemanha no séc. XIX, por Moise Mendelssohn, em um momento de
iluminismo tardio no pais, onde as tensdes entre o0s judeus emancipados e 0 modo de
vida das comunidades judaicas tradicionais de entdo se fizeram mais agudas, hoje, esse
movimento é mais bem sucedido nos paises americanos como os EUA, Canada, Brasil e

Argentina.

Os principios fundadores do movimento reformista americano estdo
estabelecidos na Plataforma de Pittsburgh de 1885. Esses afirmam um engajamento ao
monoteismo, mas rejeitam varias préaticas rituais e tradicionais, por serem consideradas
um insulto a sensibilidade moderna, como aquelas que regem a alimentacdo kasher, a
pureza sacerdotal e as vestimentas bicromaticas. Eles igualmente rejeitam um retorno a
Sion. (LEVY: 2005)

Em todas as comunidas brasileiras pesquisadas, a doutrina liberal é a prética.
Todos os candidatos com os quais conversamos foram convertidos nessa corrente

religiosa.

As conversfes reformistas ndo sdao bem aceitas pela comunidade ortodoxa, ou
seja, ndo sdo vistas como “validas” por um determinado nimero de rabinos. Isso se da
devido a divergéncias sobre as praticas reformistas e as ortodoxas de interpretar as leis

judaicas, seus dogmas e a realizacdo de seus rituais.

A corrente reformista é a mais representativa no Brasil e em nossa pesquisa € 0

universo por exceléncia. Os judeus reformistas sdo os nossos judeus “cotidianos”,



106

aqueles que ndo possuem nenhum marcador étnico de identificacdo. Os homens néo
usam a kipa fora dos servicgos religiosos na sinagoga, homens e mulheres ndo se vestem

de forma diferenciada e geralmente se consideram antes “culturais” que “religiosos”.

As conversdes ao judaismo reformista foram as mais acompanhadas em nossas
pesquisas de campo e sdo as que mais despertam atencdo. Elas possuem, em si, uma
carga de valores associados a contemporaneidade que instigam e incrementam 0s
estudos sobre a identidade: o voluntarismo dos candidatos em mudar seu destino e
romper com seu passado, em detrimento de uma nova religido; e, 0 agenciamento em
busca de uma normatizacdo dessa nova identidade, por meio da converséo,
paradoxalmente, optando pela menos normativa das correntes religiosas judaicas.

Os judeus reformistas sdo os mais suscetiveis a assimilacdo, ao distanciamento
do gueto e das préticas religiosas e a viverem dilemas relativos a “crise na identidade
judaica”, pois ao assimilarem muito dos ideais do iluminismo, da democracia, do
racionalismo, da modernidade, das globalizagbes e do processo de ocidentalizacdo das
culturas, a vida laica os coloca em uma situacdo identitaria tranquila e, a0 mesmo
tempo, periclitante, em relacdo a identidade judaica religiosa.

Sua identidade judaica “extra Tora” ¢ marcada por praticas que priorizam
outros aspectos do Judaismo, como o sionismo, a educacdo infantil e as antigas
tradicdes judaicas europeias, que servem de pilares e marcadores de fronteiras e
garantem a manutencgdo de sua “judaicidade” hereditaria, sem manter o carater religioso
e contemplativo do Judaismo ortodoxo.

Os ortodoxos nao os reconhecem como judeus legitimos, pois os “judeus
legitimos” seriam apenas aqueles que praticam a religido judaica sob a orientagdo
ortodoxa®. Algumas seitas ultra-ortodoxas que vivem em Israel e no Canada®, por
exemplo, acham que aqueles judeus que ndo praticam a religido em todos 0s seus
dogmas, preceitos e interditos, sdo apOstatas da religido judaica e nem alma possuem.

Outras seitas religiosas, derivadas do movimento ortodoxo como o Beit Chabad,
insistem em fazer proselitismo entre os judeus reformistas, na tentativa de arrebanha-los
para a ortodoxia. Esses reformistas estariam “afastados” do verdadeiro Judaismo e isso

sO atrasaria a vinda do Messias. No Canada e nos EUA, é comum ver judeus do Beit

% Entre as comunidades ortodoxas pesquisadas, a fala dos rabinos pesquisados aponta que a comunidade
de “verdadeiros judeus” é apenas aquela que ele representa. O restante raramente é considerado legitimo e
é passivel de criticas veladas sobre suas posturas e costumes.

% Comunidade Lev Tehor em Saint-Agathe-des-Monts.



107

Chabad na rua interpelando judeus laicos e convidando-os a amarrar os tefilim e a
recitar o Shema.

Os ortodoxos zelosos da Lei acreditam também que a énfase as tradi¢des festivas
e comidas tipicas, tdo caras aos reformistas como marcadores de uma identidade
diferenciada, esvazia o Judaismo por ndo serem acompanhadas da pratica cotidiana da
lei judaica, da contemplacgéo religiosa e da total submissdo a Tora.

Por sua vez, os judeus reformistas tendem a se referir aos ortodoxos como
anacrénicos, empedernidos, machistas e, politicamente detestaveis, pois eles
prejudicariam o Estado de Israel com suas exigéncias religiosas. Por exemplo, ao
contrario de todos os jovens israelenses — homens e mulheres — aos ortodoxos néo é
cobrado o servico militar obrigatério®. Alguns mais empedernidos se recusam mesmo a
falar o hebraico vernaculo em detrimento do iidiche, deixando apenas as oracGes para o
hebraico biblico — a lingua sagrada e a expressdo maior para falar com Deus. Também
se organizam em partidos politicos e possuem assentos no Beit Knesset (parlamento
israelense) e suas comunidades recebem generosos auxilios do governo. Esses
ortodoxos também detém o poder de negar a realizacdo de casamentos em Israel se 0
individuo ndo estiver dentro dos critérios por eles considerados condizentes com a Lei
Mosaica. O casamento para judeus, naquele pais, € exclusivamente religioso. Com
relacdo a imigracdo judaica para Israel, sdo os rabinos ortodoxos que define quem € ou
ndo judeu, delegando-se o direito de negar conversdes realizadas em outros sitios, e
impedindo esses imigrantes de receberem a cidadania israelense.

Essas posturas da ortodoxia, em certa medida, constrangem e envergonham os
judeus laicos assimilados e ocidentalizados, devido a suas praticas e valores
“ultrapassados” numa modernidade tardia. Para os reformistas, a “judaicidade” ¢
transmitida de forma hereditaria e a identidade € transmitida de forma atavica, pouco se
importando em seguir as praticas e leis religiosas, sob uma interpretacdo rigida, como

aquela proposta pelos ortodoxos.

3.2 Os passos ha busca para a conversao
A despeito das diferencas entre as correntes religiosas e suas exigéncias para

com aquele que busca o ingresso no Judaismo, algumas similaridades sdo observadas

nos rituais que envolvem a conversao e que sdo exigidas por todas as comunidades.

% A possibilidade de matar ou torturar uma pessoa é um absurdo & sensibilidade ortodoxa, além de um
pecado mortal.



108

Independente de ser 100% aceito posteriormente como um “judeu verdadeiro” ou ndo, o
individuo se submete aos seguintes passos para se tornar membro do mundo judaico®’.

Ponderar sobre sua vontade: geralmente os rabinos e instituicdes se atém a
esse ponto como fundamental para o0 sucesso da conversao. Os motivos que o individuo
apresentara para realizar sua conversao sao muito importantes para o rabino. Seja uma
busca espiritual ou um casamento, 0 mais importante é conhecer o Judaismo de perto.
Essa fase é aquela que, nessa tese, chamamos de “identificagdo ao Judaismo”, que inclui
conversar com amigos e familia, adquirir livros, conhecer as instituicdes, participar de
um servico religioso, refletir sobre a conversdo, convencer-se da decisdo e entdo partir
para o giyyur.

O Rabino: depois do encontro com o Judaismo, deslumbramento, reflexdo e
identificacdo, o proximo passo é encontrar um rabino. Esta parte do processo pode ser
dificil por inumeras razbes. Os rabinos, como todo mundo, sdo diferentes entre si.
Alguns se dedicam mais do que outros. Alguns dedicam mais tempo do que outros aos
candidatos a conversao. Outros seguem a tradicdo de recusar o candidato por trés vezes,
a fim de testar a sua sinceridade e determinacdo. Todavia, alguns rabinos sdo dedicados,
bem preparados e com grande sensibilidade religiosa e espiritual. Eles sdo 0s guias
espirituais de suas comunidades e decidem, em Ultima instancia, quem estd apto a
integrar o “Povo Judeu”. Eles sdo, seguramente, 0s agentes da mudanca. Eles é que
determinam quando, como e de que forma o goi esta pronto para a “transformagdo”.
Dada a importancia central do rabino para um candidato potencial a conversdo, 0 mais
sensato é fazer contato com diversos rabinos e sinagogas em busca da combinacao ideal
que mais agrade ao candidato.

No Canada é possivel contatar uma central local de rabinos, alguma outra
entidade judaica ou visitar uma sinagoga nos dias de servico religioso e marcar um
encontro. As sinagogas sdo abertas aos visitantes e ninguém se incomoda com sua
presenca, nem nas menores delas.

No Brasil o contato pode ser feito com a CONIB — Confederacdo Israelita do
Brasil, para saber se ha sinagogas ou comunidades judaicas na cidade que o candidato
mora. Outra possibilidade é entrar em contato direto com as sinagogas ou com

associacOes, congregacdes e comunidades judaicas. Isso ¢ muito dificil para os “ndo

7 As referéncias sobre as obrigacdes e rituais que o individuo passa para se tornar judeu podem ser
encontradas facilmente em qualquer manual de conversdo. As informacfes aqui apresentadas sdo uma
compilagdo de nossa experiéncia de campo e das leituras sobre o tema, sem nos atermos,
necessariamente, a um s6 manual.



109

iniciados”, pois nas comunidades do Brasil € imperativo que o candidato seja levado
“pela mao de um deles”, se ndo, € certo que ndo sera recebido.

Um dos erros comuns do candidato & conversdo incauto é deixar de verificar,
junto a Federacdo Israelita do Brasil, se os rabinos e instituicbes contatados sao
conhecidos (e reconhecidos) pela comunidade judaica, para evitar orientacdo
inadequada e dissabores no futuro.

Deve-se também levar em conta que ha rabinos de varias correntes religiosas, e é
importante compreender as diferencas existentes entre elas para escolher, com
convicgdo, com qual delas o candidato mais se identifica, a fim de que ndo haja,
posteriormente, consequiéncias desagradaveis.

O rabino tem formacdo e autoridade para responder a todos os questionamentos
a respeito da conversao e deve orientar o candidato para os percal¢os que o aguardam.

Ao encontrar com um rabino a primeira vez, ele fard uma serie de perguntas.
Abaixo estdo algumas perguntas que foram relatadas pelos entrevistados ou em
conversas de sinagoga:

Por que vocé quer se converter ao Judaismo?

Qual sua formacado religiosa?

O que vocé sabe sobre Judaismo?

Vocé conhece as diferencas entre o Judaismo e sua religido original?

Vocé esta sendo pressionado (a) a se converter?

Vocé deseja e se compromete a dedicar o tempo que for necessario para estudar e
tornar-se judeu (judia)?

Vocé deseja e se compromete a criar seus filhos como judeus?

Vocé ja discutiu essa decisdo com sua familia?

Vocé tem outras davidas sobre judaismo ou conversao?

A terceira etapa para o candidato é estudar o Judaismo: Suponhamos que 0
candidato decidiu iniciar o seu processo de conversdo ao Judaismo e um rabino
concordou em supervisionar seus estudos.

Os candidatos a conversao estudam Judaismo de diversas maneiras. Alguns o
fazem individualmente, com um rabino, ou com um professor supervisionado por um
rabino, em encontros regulares. Essa frequéncia varia, dependendo da orientagdo do
rabino e da distancia que o candidato se encontra do preceptor; em outra cidade, por
exemplo. Outros frequentam, em comunidades grandes e bem estruturadas, classes
formais de conversdo ou de Introducdo ao Judaismo. Aqueles que se preparam para o

casamento sdo acompanhados do seu parceiro judeu.



110

Um curso tipico inclui: crencas e praticas religiosas basicas, tais como: as
oracOes proferidas nos servicos religiosos; as oragdes individuais; um pouco de hebraico
biblico instrumental; kashrut (as leis alimentares judaicas); a histéria do Povo Judeu e
de Israel; o lar judaico; os feriados judaicos; os rituais de passagem judaicos
(nascimento, bar/bat mitzva, casamento, morte e luto); o Holocausto (Shoah) e o
sionismo.

O periodo de estudos varia bastante, podendo durar seis meses, um ano, dois
anos e até mais, dependendo de diversas condic¢des tais como: as regras da congregacgao
a qual escolheu para se converter, a linha de estudos, a determinacdo pessoal do
candidato, o programa de estudos a ser cumprido e um ou outro imprevisto da vida, que
pode acontecer durante o processo.

Para a Halacha, um casamento entre uma pessoa nascida judia e outra que se
converte ao Judaismo é um casamento judaico, ndo um casamento misto. Casamento
misto é considerado quando o cdnjuge ndo judeu ndo se converteu para a cerimonia. No
caso do planejamento de um casamento com um judeu (judia), é fundamental que o
candidato comece a estudar bem antes, pois s6 ap0s se converter é que a unido podera
ser realizada conforme o ritual judaico. Os rabinos nao recomendam que se condicione
o0 tempo do processo de conversdo a uma data ja predeterminada para o casamento.

Todos esses estudos devem ser acompanhados pela pratica religiosa, como: criar
uma dita “atmosfera judaica” no lar; aplicar as leis da kashrut; e, participar dos servigos
religiosos da comunidade. A “vivéncia judaica” devera ser estimulada e acompanhada
de perto pelo rabino, conforme o entendimento de sua orientacdo religiosa. O estudo
aliado a préatica é estimulado para que o candidato possa avaliar melhor se é isso mesmo
que ele quer para sua vida. Nesse sentido, a conversdo € considerada como uma ruptura
com a vida passada e 0 ingresso em uma nova realidade.

O préximo passo para 0 cumprimento das normas para a conversdo é ser
sabatinado pelo Beit Din — a Corte Religiosa. O Beit Din se constitui de trés pessoas,
a halacha determina que sejam trés rabinos, mas isso pode ser “driblado” convocando
trés notaveis da comunidade para a formacdo da Corte Religiosa. O Beit Din avalia
formalmente os estudos do candidato e lhe concedem a conversao.

Antes do candidato se submeter a essa avaliagéo, o seu rabino deve informa-lo a
respeito de como o Beit Din procede. Uma parte da avaliacdo sera voltada a determinar
0 grau de conhecimento do candidato a respeito do Judaismo. As perguntas variam

muito e alguns entrevistados afirmaram que foram questionados sobre o significado do



111

shabat, sobre a crenca judaica em um Deus unico, o calendario judaico, e alguns foram
solicitados a recitar alguma bencéo especifica. A formacdo desse tribunal e a sabatina
costuma deixar os candidatos muito tensos, mas a intencdo rabinica é verificar a
sinceridade do candidato e certificar-se de que uma decisao tdo importante foi tomada
por livre iniciativa. No caso de uma avaliacdo positiva, ao final, o candidato deve
assumir publicamente, perante o Beit Din, seu compromisso em fazer parte do
Judaismo.

O quinto passo, a ser dado em direcéo a conversdo, € a circuncisao ritual (Brit
mild). As exigéncias especificas e a ordem em que devem ser cumpridas as etapas
anteriores devem ser discutidas com o rabino. Mas, uma das condigdes sine quoi non
para a realizagdo das conversdes, para 0 sexo masculino, é a circuncisdo ritual — que
significa o pacto milenar entre Abrado e Deus. Se o candidato ja é circuncidado, realiza-
se uma cerimdnia de Hataf dan brit: retira-se uma gota de sangue do pénis que € entdo
examinada pelos rabinos.

No Brasil a circuncisao é obrigatdria, nos EUA e Canada algumas congregacoes
de orientacdo Renewal deixam essa obrigacdo de lado. Entre os ortodoxos e
conservadores o Brit mil4 é absolutamente obrigatorio. A circuncisdo é um capitulo
muito importante da vida judaica e fundamental para a discusséo sobre pertencimento e
reconhecimento que propomos nesta tese. No item 4 desse estudo, vamos expor uma
série de argumentos e falas de entrevistados sobre o tema, bem como sobre a polémica,
no mundo judaico, sobre a pratica desse ritual.

O préximo passo, ap6s a circuncisdo, € a tevila — o banho ritual. Analogo ao
batismo das religiGes cristds, todos os convertidos (homens e mulheres) devem
obrigatoriamente realizar a tevila, um banho ritual pela imersdo em um mickvé. No
Brasil, em todas as comunidades pesquisadas, a tevild é considerada obrigatoria por
todos os movimentos religiosos. No Canada, os ortodoxos e conservadores consideram-
na obrigatdria, 0 mesmo valendo para a maioria dos rabinos reformistas.

O mickvé pode ser qualquer fonte de aguas naturais correntes, mas o termo em
geral se aplica a uma espécie de piscina com um sistema proprio para acumular aguas

|38

das chuvas com a finalidade de purificagéo ritual®™. Antes da imersé&o o candidato deve

lavar-se minuciosamente em uma ducha. Em seguida deve se despir completamente

% A mickvé ndo é usada s6 para conversées, mas para outras situagdes que envolvam impureza ritual.



112

para entrar no mickvé (isso inclui a remocao de joias, maquiagem, esmalte de unhas,
etc).

Quando a cerimdnia é realizada em local publico (praia ou rio), alguns rabinos
permitem que seja usada uma vestimenta folgada. Os manuais indicam que béncaos e
rezas sdo recitadas, mas, segundo um rabino ortodoxo ouvido no Canada, ndo é
aceitavel fazer béncdos perante uma pessoa nua. Enfim, como o ritual de conversdo é
extremamente fechado e particular, ndo pudemos observar se houve ou ndo béncaos, e
0s entrevistados estavam muito nervosos para se lembrarem desse detalhe. A fala dos
convertidos so se refere a presenca de uma pessoa na hora da submerséo.

O candidato entra no mickvé trés vezes, com os olhos abertos, para assegurar que
todas as partes do corpo entraram em contato com a agua. De acordo com a lei judaica
tradicional, a imersdo deve ser testemunhada por trés homens. No caso do candidato ser
uma mulher, os homens presentes no recinto se retiram, e sdo informados por uma
auxiliar que a imersdo foi completa e as béncdos foram realizadas. Nos movimentos
conservador e reformista a imersdo pode ser testemunhada por uma rabina e outras
mulheres. No Brasil, observamos que a mulher que supervisiona a imersao se torna uma
espécie de “madrinha” da convertida.

A tradicdo e os manuais de conversdao apontam um sétimo ponto para a
conversdo que é a tsedakd, que significa caridade. Antes da queda do Templo de
Jerusalém, ela era em forma de sacrificios de animais ou oferendas. Os rabinos de hoje
mencionam esse momento na conversdo como uma oportunidade para fazerem uma
doacdo em dinheiro ou alguma outra agdo de caridade para os necessitados e/ou para a
congregacgdo. Abordaremos melhor esse fato quando formos demonstrar como esses
passos de conversao sdo seguidos nas comunidades pesquisadas.

Oitavo passo: receber um nome em hebraico. Também nesse caso ha diversos
procedimentos diferentes, dependendo do movimento, da congregacdo e do rabino. Em
geral, apds a avaliacdo pelo Beit Din, a circuncisdo e a tevila no mickvé, o candidato a
conversdo assina um documento que formaliza o seu ingresso no Judaismo. Esse
documento também é assinado pelo rabino e pelas testemunhas®. Nesse momento, a
pessoa convertida escolhe para si um nome em hebraico. Um nome hebraico é

importante principalmente para os homens, quando sdo chamados a ler a Tora nas

%9 No anexo dessa tese, disponibilizamos trés modelos de certificado de converséo.



113

sinagogas; € por esse nome que sdo chamados e é por meio dele que sera assegurada a
transmisséo da linhagem judaica a seu filho, especialmente, se o judeu for um Cohen.

As opg¢des mais comuns sdo 0s nomes dos patriarcas e matriarcas judias
(Avraham, Itzak, lakov, Sara, Léa, Rachel, Rebeca); a ado¢do do nome Ruth, a moabita
que se converteu ao Judaismo nos periodos biblicos e é considerada a bisavd do Rei
David também é comum. O nome civil, obviamente é preservado. Apds o processo de
conversdo, € comum os recém-convertidos chamarem-se pelos nomes hebraicos de
forma jocosa entre si, como que legitimando sua nova identidade judaica.

Tradicionalmente, 0 nome hebraico de um individuo € acompanhado do nome
hebraico de seu pai — por isso dissemos ser importante ao homem a escolha de um nome
hebraico. Uma vez que o convertido ndo tem pais judeus (ou sua méde nao é judia),
adiciona-se “benl/bat Avraham Avinu” que significa “filho/filha de nosso patriarca
Abrado”. Por exemplo, se um homem escolhe se chamar Mordechai, seu nome em
hebraico serd Mordechai ben Avraham Avinu. Em algumas comunidades as mulheres
adicionam “Bat Sara Imenu”, que significa “filha de nossa Matriarca Sara”. Ha
comunidades em que ainda se adicionam os nomes de Avraham e Sara. Por exemplo, se
uma mulher escolher se chamar Ruth, seu nome em hebraico serd Ruth bat Avraham
veSara horénu, que significa “filha de nossos pais Abrahdo e Sara”. A ceriménia de
nomeacao inclui, evidentemente, uma bencao correspondente.

O ultimo passo para a legitimacdo de uma conversao é a cerimdnia publica de
apresentacdo dos convertidos a comunidade. Embora ndo obrigatoria, € um costume
nas comunidades estudadas e € o0 momento do reconhecimento publico dos esforcos do
convertido em pertencer aquela comunidade. Nesta cerimbnia, que acontece no
primeiro shabat do convertido, ele é chamado perante a comunidade e faz um pegueno
discurso sobre as razdes de sua conversdo ou sobre o que aprendeu com a sua
experiéncia. E comum também o rabino falar algumas palavras e desejar ao convertido
uma vida judaica plena de estudo da Tora, cumprimento de mitsvot e de tsedaka. E mais
uma maneira da comunidade conhecer seu novo membro, dar-lhe as boas vindas e
integra-lo. Nesse momento, como numa formatura, ele recebe um certificado de
conversao, que lhe confere todas as prerrogativas de sua nova identidade, seguido de

uma recepgao ou jantar.



114

3.2.1 A conversdo em Fortaleza

Na cidade de Fortaleza, as conversdes sdo organizadas pela Sociedade Israelita
do Ceard. A SIC surgiu e fez-se constituir como uma entidade judaica com muito
esforco. Pelo fato de termos acompanhado in loco a formacdo da comunidade,
observamos e entrevistamos pessoas que se interessavam pela conversdo e buscavam-na

naquele sitio.

Nosso interesse pela conversdo ao Judaismo surgiu nessa sinagoga, ao perceber
que existia um tratamento diferenciado para as pessoas convertidas e para os judeus de
nascimento. Como a comunidade estava se formando e as fronteiras ainda ndo eram
muito nitidas para os proprios participantes, era imperativo que a diretoria da SIC se
mantivesse atenta a qualquer “forasteiro” que chegasse a comunidade, pois seu objetivo

era organizar uma vida judaica para judeus.

Em entrevista realizada com o entdo presidente da SIC no ano 2000, ficou
evidente qual era o ponto de vista da diretoria com relacdo as pessoas que procurassem

a sinagoga sem serem judeus:

A religido (judaica) ndo faz proselitismo. N&o temos interesse nenhum em
atrair as pessoas para a religido; ndo quer dizer que a comunidade ndo tenha
seus amigos e que ndo haja interacdo entre eles. Como é uma sociedade
religiosa, e a religido ndo faz proselitismo, ndo temos o menor interesse,
embora ndo haja barreiras, ndo ha interesse em captagdo de sécios que nao
sejam judeus. Basicamente o objetivo da sociedade é prover assisténcia
religiosa e a assisténcia que a gente pode prestar é a judaica, e ndo ha muito
sentido em sécios que ndo sejam judeus (sic). (Chaim, dados de entrevista).

A fala de Chaim, entdo Presidente da Sociedade, deixa clara a premissa que
Tank-Storper (2007) aponta ao dizer que o processo de conversdo ao Judaismo é cheio
de percalcos e que € necessario ndo so que o individuo busque essa identidade, mas que
seja aceito pela comunidade em questdo. Sdo 0s sentimentos de pertencimento e
reconhecimento, como faces de uma mesma moeda, ilustrando a importancia da
reciprocidade nas relagdes de converséo e no estabelecimento da identidade.

O grupo de pretendentes a conversdo pela SIC, a época da pesquisa, contava
com alguns individuos que ndo eram bem quistos pela comunidade e/ou sua presenca
era indiferente para os judeus de nascimento. Todavia, entre os casos, havia o de um
casal que, convertido recentemente, era tido em alta consideracdo pela comunidade, e

ocupava, inclusive, cargos na diretoria.



115

Os exemplos mais claros de indiferenca eram com uma moca de 32 anos e um
homem de 35 anos. Eles haviam imigrado para o Ceara na mesma época. Ela, vinda do
Rio de Janeiro, e ele da cidade de Santiago do Chile. Ambos eram brasileiros. A vida na
SIC, segundo seus relatos — e nossas observacoes, ndo era facil.

O rapaz voltara para o Brasil havia pouco tempo, era separado da esposa e dizia
que participava efetivamente da vida judaica na capital chilena. Tinha formacdo em
danca, e, por isso, conseguiu alguma atencdo da comunidade ao ensinar coreografias de
dancas israelenses para as mulheres e os adolescentes que pretendiam formar um grupo
de danca na congregacéo.

Assim que o grupo de danca foi formado e que se apresentaram, ele teve seu
status reduzido de volta a quase indiferenca. Outro aspecto que ele atribuia para
justificar esse tratamento discriminatério, era o fato de ser pobre. Para os padrdes dessa
sinagoga ele ia mal vestido demais (camisetas de propaganda, bermudas e sandalias
havaianas), e isso irritava, principalmente, os judeus recém-convertidos, quando ainda
estdo na fase de “monitorar” os movimentos dos outros e suas posturas Sinagogais.

Esse tipo de “discriminag¢do” contra os goim na sinagoga foi bastante observado
no Brasil. E praticamente impossivel frequentar uma sinagoga como um antrop6logo,
como um pretendente a conversdo e principalmente como um curioso das religiGes.
Sempre ha perguntas, questdes, documentos na entrada, alguma ma vontade por parte
dos judeus tradicionais e constrangimentos.

O proprio presidente da SIC reiterava essa afirmacdo de racismo em Fortaleza,

sO que se referindo ao racismo que os judeus sofriam por parte da populagdo cearense:

Ja houve manifestages antissemitas e racismo, ja apareceram nos jornais®.
Nos informamos aos repdrteres e jornais sobre o fato atentando que racismo é
crime. O racismo é presente na sociedade cearense para com todas as
minorias. (Chaim, dados de entrevista).

O racismo e a indiferenca em relacdo a quem procura uma sinagoga, sem ser
judeu, ndo foram observados apenas em nossa pesquisa. O rabino Andy Fonseca, do
movimento denominado judaismo ortodoxo moderno - aquela corrente religiosa que
oferece inclusive conversdes a distancia, argumenta que, se um individuo realizar a
conversdao com ele e ndo for aceito nas comunidades (ele sabe que isso acontece), ele

deve buscar como argumento o artigo 18 da declaracdo dos direitos humanos:

*% A despeito de estar morando na cidade nessa época, nunca conseguimos um recorte de jornal que
validasse essa informacéo.



116

Todo o homem tem direito a liberdade de pensamento, consciéncia e religido;
este direito inclui a liberdade de mudar de religido ou crenca e a liberdade de
manifestar essa religido ou crenca, pelo ensino, pela pratica, pelo culto e pela
observancia, isolada ou coletivamente, em publico ou em particular®’.

De qualquer forma, o que pudemos constatar durante esta pesquisa, é que existe
um tratamento nitidamente diferenciado para com os candidatos a conversdo e aos
recém-convertidos. Todavia, ndo podemos deixar de considerar que as dificuldades de
trabalhar com antropologia em grupos religiosos sdo notdrias, pois os individuos que 1&
estdo sdo humanos e, portanto, suscetiveis a sentir simpatia ou antipatia pelas outras
pessoas. Sabemos também que, assim como ndo € possivel fazer trabalho de campo e
esperar total receptividade por parte dos “informantes”, ndo ¢ possivel procurar uma
religifo qualquer buscando conversdo e esperar aceitagdo imediata. E um processo. Isso
acontece com os individuos que buscam a conversao: alguns, por uma série de fatores,
totalmente desprovidos de objetividade, sdo bem aceitos, enquanto outros ndo. A moca
que buscava participar da comunidade israelita do Ceara — e da qual falaremos a seguir,
teve sérios problemas de reconhecimento.

Sarai tinha 32 anos quando se mudou para Fortaleza. Relatava que sua familia
toda se converteu ao Judaismo ainda no Rio de Janeiro, sua cidade natal. Ela, por sua
vez, comecou a frequentar a sinagoga cerca de um ano depois de iniciada a pesquisa
naquela cidade. Muito religiosa, divorciada, duas filhas criancas; aceitava todas as
situagdes que se Ihe apresentavam com uma resignagao impressionante.

Na época, a comunidade era minuscula e estava em processo de construcdo de
uma identidade propria e judaica, para que fosse reconhecida pelas instituicdes judaicas
nacionais e internacionais. Mesmo necessitando de participantes e de pessoas
disponiveis para ajudar nos eventos e atividades que propunha, a presenca de Sarai ndo
era bem aceita, notadamente, pelas judias convertidas.

Suas filhas foram recusadas na escolinha da sinagoga por nao serem judias. Em
varias situacdes que a presenciamos tentando se aproximar das mulheres, ou mesmo se
oferecer para ajudar numa atividade, foi sumariamente destratada em atos e desdém
pelas demais.

Mesmo assim ela marcava presenga em todas as atividades e reunides que eram
convocadas: estudos da Tord, reunies da diretoria, festas, bazares, jantares. Fez-se ser

aceita como socia. Durante nossa observacdo, nunca se esquecia de beijar a mezuza na

“1 Site oficial da secretaria de direitos humanos: http://www.dhnet.org.br/index.htm.



http://www.dhnet.org.br/index.htm

117

entrada e na saida da sinagoga, e seus cumprimentos de shabat shalom eram retribuidos
com “boa noite”.

Nunca conseguiu concretizar seu desejo de conversdo, devido aos custos
financeiros que isso implica e, também, pela pouca ajuda que obtinha, nesse sentido, por
parte dos participantes e diretores da SIC.

No entanto ela se sentia totalmente judia, a ponto de ndo entender como 0s
demais nunca a ajudaram financeiramente ou ofereceram algum tipo de auxilio em seus
momentos mais duros na cidade. Sempre ria alto, era bem humorada e gentil com as
pessoas, trazia textos da internet sobre Judaismo, na tentativa de conseguir simpatia para
sua causa, 0 que visivelmente acirrava mais o desprezo das convertidas. Ela se mudou
de Fortaleza antes do término da pesquisa, sem realizar a tdo sonhada converséo.

Para essa moca e para aquele rapaz bailarino, o importante e o que fornece a
identidade judaica sdo os atos religiosos (mitsvot) e ndo o “batismo” formal ou a
identidade judaica transmitida hereditariamente. Eles ja “pertenciam” ao Judaismo, mas
0 Judaismo nao “reconhecia” isso.

Entretanto, percebemos que, em outras situacoes, a conversao foi estimulada por
parte das instituicbes. As conversdes de Moira e Méier € um caso emblematico. Ele,
estrangeiro, chegou a cidade de Fortaleza, com a esposa brasileira, depois de morarem
por anos na Europa.

Ele era um empresario bem sucedido e fazia parte da Maconaria; ela era ex-
professora no Brasil e, agora de volta, se ocupava da casa e de alguns pequenos afazeres
relacionados a empresa do marido. Os dois tinham idade acima de 50 anos. Ndo eram
convertidos, mas diziam ter convivido muito com judeus na Franga. Frequentavam a
SIC de forma regular, e sua presenca era constante na sinagoga como socios pagantes da
entidade.

Quando o rabino esteve na cidade para a realizacdo de outra conversao, eles
foram convidados a também realizarem-na e tiveram o primeiro contato verbal com o

rabino:

Quando o Rabino veio fazer a conversdo do Shaul e da Léa ai eles nos
convidaram: “vocés num querem fazer”? Eu ndo me sentia preparada,
dissemos: “nds vamos fazer o contato com o Rabino, mas nao a conversao”.
Foi nessa hora que tivemos a conversa com ele, pagamos as taxas. Cada vez
que tem uma conversa paga-se alguma coisa. (sic) (Moira. Dados de
entrevista).

Méier, o marido, gostava da ideia de se tornar judeu, mas reclamava que havia

muitos custos:



118

Ele dizia: “se vocé é sozinho fica mais caro pagar para ele — 0 rabino — o
translado, se vocé se juntar fica mais barato”.

Ela dizia: “é¢ o seguinte, a parte da conversio ¢ R$300,00, vai 14 pra
congregacdo dele (do rabino) e n6s pagamos mais R$ 200,00 (100,00 pra
cada um como taxa de passagem)”. (Moira e Méier, dados de entrevista).

Em entrevista realizada com o Rabino Leonardo Alanati, aquele que mais
realizou conversdes em Fortaleza, nos relatou que, entre os anos de 1997 e 2012, foram
realizadas 24 conversdes na cidade. Sobre os custos cobrados para uma conversao,
informou que tenta fazer com que o custo seja 0 mais baixo possivel, a fim de ndo
onerar para o candidato e ndo sugerir que a comunidade esteja explorando o individuo.

Sobre o preconceito que os demais individuos sentiam com relagdo aos nedfitos,
0 rabino nos afirmou que ele existe, embora de forma velada, e que ele condena

veementemente:

Nas comunidades nas quais realizo o processo ndo existe preconceito oficial,
0 judeu por opgdo recebera todas as honras de um judeu de nascimento. No
entanto, algumas pessoas tém preconceito e imaginam uma “raga judaica
pura”, o que ¢ um absurdo (sic). (Rabino L. Alanati, dados de entrevista).

Entretanto, a discriminacdo se fez notar também nas outras cidades pesquisadas.
Era comum que os judeus de nascimento se referissem aos outros como “ele (a) €
convertido (a)”. E, também, notério que esses mecanismos de discriminacéo de neofitos
ndo sdo praticas exclusivamente judaicas, e que em todos 0s grupos sociais, existe uma
resisténcia em reconhecer 0s novatos como legitimos e esses sdo diuturnamente
colocados a prova. Podemos citar como exemplos os trotes com 0s calouros nas
universidades, com os novatos no servi¢co militar obrigatorio e nos rituais de passagens
de comunidades indigenas.

Esse tipo de discriminacdo reflete a necessidade de delimitar fronteiras claras
entre os iniciados e 0s ndo iniciados, servindo como organizadores da sociedade em
questdo. Apds passar algum tempo, e o individuo assegurar seu engajamento no grupo,

essa situacédo tende a se abrandar.

3.2.2 A conversdo em Brasilia
Entre as comunidades pesquisadas, a de Brasilia foi a que melhor nos acolheu e,

dada a proximidade de Goiania, foi a congregacdo que mais visitamos. Ja realizamos

palestras na sinagoga da ACIB e participamos de festividades religiosas e jantares.



119

As informac0es recolhidas em entrevistas, sobre as conversdes na comunidade,
somam-se as do lider religioso do grupo, Abraham.

Seguindo o0s passos que apresentamos sobre os rituais de conversdo ao Judaismo,
Abraham disse que, como Chazan da comunidade, € muito comum receber telefonemas
de pessoas querendo realiza-la. Afirma ter desenvolvido uma espécie de “tino” para
fazer, quase que automaticamente, uma triagem entre aqueles que realmente querem se
converter e aqueles que sdo apenas curiosos. E esses sdo muitos, mas, segundo
Abraham, ao explicar ao interessado que na cidade ndo ha um rabino para realizar o
ritual do giyyur, e ao detalhar como se da o processo e 0s passos que deverdo ser
seguidos, muitos respondem “demora muito”, ou “é¢ muito tempo” e desistem. Diversos
evangélicos também procuram a ACIB, afirmando que sendo os judeus considerados “o
Povo Eleito” querem aprender o hebraico biblico para poderem ler a Biblia na “lingua
do Cristo”.

Tendo em vista que a ACIB ndo realiza conversbes, os candidatos que a
procuram sdo encaminhados para um rabino da CIP — Congregacao Israelita Paulista e,
essa congregacdo é a responsavel pela maioria dos convertidos residentes na Capital
Federal.

Na ACIB, aproximadamente 35% de seus associados sdo convertidos* e, nos
ultimos 10 anos, aproximadamente 12 pessoas procuraram a associacdo com esse
escopo. Mas, como o proprio Abraham sublinha, essa estatistica pode ser subestimada,
pois alguns casos desses pedidos de conversao foram estendidos para a esposa e filhos
do candidato, o que elevaria o numero de solicitantes.

Atualmente, a CIP informou a ACIB que, por mudangas internas, decidiram que
realizardo conversdes apenas para 0s paulistanos e residentes na cidade. Assim, a ACIB,
qguando surge um interessado em conversao, 0 encaminha para a ARl — Associacdo
Religiosa Israelita, com sede no Rio de Janeiro, que é um dos maiores expoentes do
Judaismo Reformista no Brasil.

Daquelas converses realizadas em Brasilia, duas foram realizadas pelo Rabino
Alanati. Este rabino, de Belo Horizonte, nos informou que, 0 maior nimero de pessoas
gue o procuram para realizar a conversao € de pessoas que ndo estdo satisfeitas com a

religido anterior.

*2 Estimativa oferecida pela lideranca religiosa da comunidade.



120

Abraham questiona essa afirmacao e aponta a busca da “ancestralidade perdida”
— discutida no item | dessa tese, como aquilo que determina o inicio do caminho rumo
ao processo de conversdo. Ele chega a afirmar que 95% das pessoas que buscam a
ACIB para se converterem ndo falam de insatisfacdo religiosa, mas sim sobre um
sentimento de “judaicidade perdida” que precisa ser atualizada.
Essa busca da ancestralidade judaica perdida soa de forma estranha para
Abraham:
Eu nédo entendo por que evidenciar essa ancestralidade perdida e bater sempre
nessa tecla e fazer genealogias para encontrar onde esta meu judeu perdido.
Faca o processo de conversdo! Quer se tornar judeu? Faca a conversdo. N&o

existe judeu convertido existe judeu e ndo judeu. Apds a converséo, todos sao
judeus. (Abraham, dados de entrevista).

Essa fala de aceitacdo ao convertido reafirma a ideia do reconhecimento que as
instituicbes ddo aqueles que buscam o ingresso ao Judaismo por op¢do. O Rabino
Alanati, também demonstra muito respeito para com os convertidos e ensina-nos que a

lei judaica olha para todos da mesma forma:

A lei é a mesma para judeus por opcao e judeus de nascimento. A lei judaica
ndo permite fazer diferencas! Lembro que pessoas optando por ser judeus é
um fendbmeno que ocorre desde Abrado. Todas as correntes religiosas
realizam o processo. Terminado o processo sdo judeus como todos 0s demais.
(Rabino Alanati, dados de entrevista).

Isso, embora tenhamos percebido que, na comunidade de Brasilia, assim como
nas demais pesquisadas, a discriminagdo existe, embora velada, é como uma espécie de
marcador de fronteiras.

Voltemos a ACIB e a seus passos para conceder a conversdao. O processo se
inicia com o candidato realizando estudos sobre o Judaismo; em seguida, procura o
rabino e se prepara para o banho de imerséo, o mickvé. Apesar de o ritual do giyyur ndo
acontecer na ACIB, ela possuem um mickvé que foi construido ha algum tempo, por
ocasido em que o Beit Chabad estava em Brasilia, e que foi usada pela esposa do rabino
ortodoxo e por algumas mulheres desse grupo. Entretanto, nunca foi realizado um
banho ritual para a conversao nesse mickve.

Quando inquirido sobre a procura para a conversdo, e se esse fendémeno
aumentou nos Ultimos anos, Abraham diz que percebe um crescimento na demanda pela
conversao, e atribui isso a um modismo que teria sido deflagrado pela cantora Madonna,
ao declarar que estava estudando a Cabala, e isso teria “caido no gosto do povo (sic)”.

Ele também adverte que, nas congregacdes, ndo ha que se questionar a legitimidade do



121

convertido, mas antes aquela do rabino que a realizou, pois haveria alguns que abusam
da boa fé dos candidatos, realizando um ritual que ndo estariam aptos e nem autorizados

a realizar.

3.2.3 A conversdo em Recife
Das trés comunidades brasileiras pesquisadas, a de Recife chama atencéo pelo

ineditismo de alguns fatores.

O primeiro ponto a realcar é a ndo observancia, pela Federacdo Israelita de
Pernambuco — FIPE — em seu cotidiano, de algumas praticas religiosas, como a do
Kabalat Shabat. Quando iniciamos nossos estudos nessa cidade, em 2010, ficamos
surpresos ao saber que ali ndo era praticado semanalmente o kabalat shabat. Guardar e
perpetuar o shabat sdo, sem ddvida, as maiores obrigacdes da lei judaica. Um dos
grandes diferenciais entre judeus e cristdos sempre foi o respeito e as praticas religiosas
associadas a ele. Mesmo em sinagogas que estavam se formando, como em Fortaleza, o
shabat sempre foi recebido®® com um servico religioso, mesmo que para poucas
pessoas.

Isso nos trouxe um problema por ocasido da coleta de dados, pois, nas
comunidades anteriores, nosso metodo de observacdo incluia acompanhar todos os
servicos religiosos de sexta-feira e compara-los em suas semelhancas e dessemelhancas
com as comunidades pesquisadas. Driblamos essa situacdo nos fazendo presente aos
raros kabalat shabat que eram promovidos e as festas religiosas do calendario judaico.

A religido ndo é o centro da vida judaica dessa comunidade. Mesmo os judeus
que estdo nos postos de comando das entidades judaicas — Arquivo Historico, Federacao
Israelita de Pernambuco e Colégio Israelita, se declaram “culturais” e laicos.

Algumas senhoras e alguns antigos convertidos sentem falta de uma maior
participacdo da comunidade judaica nos servicos religiosos e no proprio envolvimento

com a fé, e relatam que:

Eu morreria muito feliz se eu visse a comunidade do Recife restaurada no
brilho e no apogeu que teve no passado. A nossa comunidade hoje é uma
comunidade que esta, a religido como eu dizia, esta se perdendo, a gente reza
pouco ou tem dificuldade de rezar, nds temos uma linha nitidamente liberal,
sdo poucos que podem se julgar estritamente ortodoxos, podem ser
reconhecidos como estritamente ortodoxos e a auséncia de uma lideranca
religiosa dificulta muito. As vezes eu fico imaginando o que serd daqui a

* Diz-se “recebido”, pois o Judaismo rabinico interpreta o shabat como uma noiva que chega para o
casamento.



122

algum tempo quando nem Chevra Kadisha se poderéa fazer, pois ndo ha
quem faca. (sic) (Esau, dados de entrevista).

A tbnica observada nas entrevistas e conversas com os judeus de nascimento, é
que a fé judaica e certas concepgdes basais do Judaismo — como a crenga no
messianismo — ndo sdo determinantes para a construcdo da identidade judaica. Nem de
forma dita, nem manifesta. Esses dados se referem a FIPE e seus participantes.

Apesar de existirem outros judeus no Recife, como 0s marranos, que, no
periodo de conclusdo dessa tese, encontravam-se frequentemente para estudos da Tora,
do Talmud e para a realizacdo outras praticas religiosas judaicas, a FIPE foi o recorte
escolhido por n6s como referéncia judaica na cidade; assim, nos ativemos a estudar sua
estrutura, entrevistar seus associados e descrever suas préaticas.

E certo que a religio ndo é um determinante na vida dessa comunidade, embora
a tradicdo tenha uma presenca acentuada na vida de seus componentes. Os feriados
religiosos sdo comemorados e, na falta de um condutor dos cultos local, a diretoria da
FIPE faz vir de Sdo Paulo, ou de outro centro brasileiro judaico, um chazan para
realizar as festividades.

No periodo final de nosso trabalho de campo junto a essa congregacdo, houve
uma mudanca na perspectiva da diretoria, e surgiu um movimento na tentativa de mudar
essa aparente falta de religiosidade; com isso, aquele chazan que havia realizado os
ultimos servicos de Yom Kipur e Rosh Hashand, passou a convidar todos da
comunidade para um curso que ministraria sobre as rezas para 0s servicos religiosos
semanais e algumas cerimonias.

Como uma comunidade que nédo é tdo religiosa se torna atrativa a pessoas de
fora, que dizem interessadas em mudar de crenca, levando-as a realizar a converséo e
fazer parte desse grupo?

Entretanto, 0 que nos interessa, por hora, é entender como o0 processo de
conversdo é realizado naquela cidade; numa comunidade com um legado cultural
diferente das duas outras cidades brasileiras estudadas, mais antiga, com um numero
maior de participantes e com um consideravel peso de tradicdo histérica. O que nos
parece, é que mesmo as comunidades tradicionais ndo estao livres da chamada “crise na
identidade judaica”, causada pelos movimentos da modernidade e da globalizagao.

Fundada na época do Brasil Colonia, no Recife, a genealogia pernambucana

adquire uma importancia capital para determinar as relacfes de poder e a delimitacdo de

* Equipe que toma conta das exéquias e funerais.



123

fronteiras entre aqueles que nasceram em familias aristocraticas, dispondo de mais
recursos e insumos, e aqueles menos afortunados. Ela foi fundamental para determinar
0S espacos sociais.

Nessa época, a hereditariedade falava mais alto e, segundo (Cabral de Mello
:1989), ha informac6es de que, depois do final da invasdo holandesa, alguns judeus que
ficaram em Pernambuco, se assimilaram a populacdo local, deixando o Recife em
direcdo ao sertdo e aceitando o Cristianismo por pressdo social, vontade prépria, ou
descrenga; e outros, continuaram praticando o Judaismo em escala particular.

A fala dos convertidos no Recife nos mostra que a busca por um ancestral
perdido é a senha, 0 passe genealdgico, que leva as pessoas a se identificarem — e serem
identificadas com o Judaismo e buscarem a normatizacdo da identidade pelo giyyur.
Entre os judeus de todo o Brasil e, em especial no Nordeste, € comum a fala de que
inimeros israelitas vieram para o pais com os primeiros descobridores portugueses.
Alguns se estabeleceram nas primeiras colonias vivendo uma vida “subterranea” devido
a perseguicoes religiosas.

Essa crenca se torna mais arraigada no Recife, pois além de possiveis judeus
terem desembarcado na cidade com o descobrimento, a historiografia local coloca muita
énfase na invasdo holandesa ocorrida durante o séc. XVII — e em todas as suas
implicagOes — considerando as duas décadas de regime holandés como um marco e uma
referéncia que colocaria a cidade em outro patamar, como se tivesse outra “origem
europeia” que nao a portuguesa; isso justificaria um ethos diferenciado que se reflete
hoje até no recifense mais comum. A presenca de judeus holandeses na cidade por
pouco mais de vinte anos, e a fundacdo de uma sinagoga na cidade, se tornaram
verdades incontestes.

N&o se trata aqui de desconstruir esse mito e tampouco temos elementos para
questionar sua veracidade. Interessa-nos observar como o0 uso desse tipo de selecéo de
memoria histérica pode influenciar os judeus contemporaneos, ajudando-os a manter o
conceito de “povo judeu”, ao considerar que os descendentes da comunidade judaica
estabelecida na cidade no inicio do séc. XX tem como ancestrais simbolicos os
flamengos que deixaram o pais em 1654.

Voltaremos a falar sobre essa questdo no item 4, com mais argumentos, ao
falarmos das instancias de reconhecimento.

A partir dessas consideragdes, e sob a influéncia da tradicdo e dos costumes

judaicos e, também, da historiografia local, alguns entrevistados no Recife se



124

consideram descendentes de marranos ou cristdos-novos — aqueles que possuem um
antepassado judeu e buscam um reconhecimento étnico por meio da conversao.
Entretanto, como temos percebido até aqui, a via formal de ingresso ao Judaismo é pela
reconhecida descendéncia matrilinear ou pela conversdo religiosa.

Apesar das questbes associadas a uma possivel, ou provavel, hereditariedade
judaica — e de alguns candidatos em potencial reclamarem um retorno a religido — o
processo de conversdo no Recife do séc. XXI se realiza da mesma forma que em outras
comunidades pesquisadas, e de acordo com os preceitos religiosos estabelecidos pela
halacha.

Como foi dito anteriormente, quando o individuo comeca a se interessar pelo
Judaismo, ele deve buscar uma das entidades judaicas da cidade e, dependendo de
critérios subjetivos associados a sinceridade e as boas intencdes do candidato, ele sera
orientado a Se preparar para a conversdo ou nao.

Os entrevistados no Recife apontaram como a pessoa que mais realizou esse
primeiro contato dos candidatos com o Judaismo, o Sr. Isaac Essoudry®™. Na fala de
Yossef nota-se 0 apreco que ele sente por esse senhor, bem como o envolvimento dele
no processo: “Entdo, faz muito tempo que eu conheco o Isaac Essoudry e foi ele que me
deu assim, a 12 orientacdo mais concreta do que eu deveria estudar, do que eu deveria
ler, etc,etc”.(sic) (Yossef, dados de entrevista).

Esse senhor marrano, hoje bem idoso, é reconhecidamente aquele que ministrou
0s primeiros ensinamentos da cultura judaica para 0s que buscavam a conversdao. Como
atualmente ele se encontra mais velho, as pessoas interessadas buscam outros caminhos,
como o Arquivo Historico Judaico de Pernambuco, onde aprendem os rudimentos da
tradicdo, para, em seguida, serem encaminhados a um rabino.

Segundo o Rabino Leonardo Alanati, na cidade do Recife foram realizadas por
ele 24 conversdes entre 1997 e 2009. Ele afirma em entrevista, perceber que no
Nordeste os candidatos e mesmo os judeus se sentem orgulhosos de uma ancestralidade
judaica, ao contrario de outras comunidades em que os individuos chegam a esconder e
negar sua ascendéncia judaica®. Alguns convertidos entrevistados no Recife citam que

se converteram em S&o Paulo, mas a maioria diz que realizou sua conversao com 0

** Algumas entrevistas utilizadas nesse trabalho estavam disponiveis no Arquivo Histérico Judaico de
Pernambuco. Nessas entrevistas, 0o sobrenome do Sr. Isaac é grafado de quatro formas diferentes:
“Essoudry”, “Zudre”, “Izudre”, “Ezoudre”. Talvez seja um problema de incompreenséo por parte de
guem transcreveu as fitas. Manteremos a grafia “Essoudry” por ser a que mais se repete.

*® Ele se refere as comunidades do Sudeste.



125

Rabino Alanati; mesmo aqueles que nao se converteram com ele, citam seu nhome como
referéncia nessa congregacao.

Para os convertidos da FIPE, o mickvé — banho ritual — é realizado em uma praia
de Olinda e segue as normas relatadas em Fortaleza, sendo que o Beit Din é formado
pelo rabino e mais dois notaveis da comunidade, geralmente as liderancas religiosas e
administrativas da congregacéo.

Outra perspectiva que se destacou nos estudos sobre a conversédo no Recife
ancora-se também em uma fala do Rabino Alanati, e, para os reformistas, trata-se de um
aspecto relevante para a conversao e o reconhecimento da identidade judaica. O rabino
considera imperativo que o candidato que busca a conversdo tenha uma atitude positiva
para com o Estado de Israel e a politica sionista: “Todos os candidatos precisam ter uma
visdo positiva do Estado de Israel e parte de seus votos inclui apoiar o Estado de Israel (sic)”.
(R. Alanati — dados de entrevista).

No Recife, a comunidade judaica estudada atribui grande importancia ao
sionismo. Como essa cidade recebeu um grande contingente de imigrantes judeus no
inicio do séc. XX, e muitos deles vinham de paises que se tornariam socialistas, alguns
eram politizados e atentos ao que se passava na Europa pré-guerra, nos sindicatos e nos
movimentos operarios.

Segundo entrevistas, as discussdes sobre o sionismo e sobre a formacdo do
Estado de Israel eram muito inflamadas nos grupos de jovens da época. Algumas
senhoras judias da comunidade informaram que ali eram realizadas varias campanhas
sionistas, com palestras ministradas por europeus, mostrando a tragédia do holocausto e
a importancia da formacédo de um Estado que acolhesse os judeus sobreviventes.

Em entrevista realizada com o escritor Ariano Suassuna, em 2011, ao ser
indagado sobre o que ele se lembrava da vida judaica na cidade do Recife, ele relatou
sua participacdo como ouvinte em palestras sobre a criacdo do Estado de Israel,
realizadas no Recife, em torno de 1948, e confirmou a presenca de um enviado da
Europa que mostrou ao auditério uma barra de sabdo, que teria sido confeccionada com
a gordura dos judeus mortos nos campos de concentracdo, e como isso 0 deixou
impressionado.

Nas pesquisas no Arquivo Judaico, foi localizado um jornalzinho estudantil do
colégio israelita que se chamava “Sabrinha” — em referéncia aos “sabras” — filhos de

judeus imigrantes nascidos em Israel. As senhoras lembram com muita nostalgia da



126

redacdo do jornalzinho e das campanhas para angariar fundos a serem enviados ao
governo do novo Estado em formagéo.

O sionismo, em seu inicio, era um movimento essencialmente politico e néo
religioso. Ele pregava o retorno de todos os judeus do mundo para a Palestina, a fim de
que fosse formado um Estado judaico. A justificativa ideologica do movimento se
sustentava na perseguicdo sofrida pelos judeus durante seculos, na Europa, e no
genocidio da Segunda Guerra Mundial.

Para legitimar a criacdo de um novo Estado, era fundamental que ele fosse
considerado como uma Patria para todos os judeus do mundo. Uma das preocupacdes
do partido sionista foi fazer renascer e incentivar o hebraico como lingua vernécula e
abolir o uso do iidiche — lingua falada pelos judeus do Leste Europeu, que eram a
maioria dos primeiros colonos no pais. Houve resisténcia por parte dos “iidichistas” —
aqueles imigrantes que defendiam o uso desse idioma no novo Estado Judaico —
chamados de Progressistas; além disso, algumas correntes ortodoxas se posicionaram
contra a formagé&o do Estado, embasando-se em motivos religiosos.

Todavia, apds a divulgacdo das imagens do holocausto nazista, ganhou forca a
causa sionista e a urgéncia da proclamacdo do novo Estado. Em muitas comunidades,
no Brasil e no mundo, o iidiche ndo resistiu a pressao, e, a partir da segunda geracéo,
quase nenhum dos descendentes faz uso cotidiano do idioma.

Todo esse movimento politico influenciou muito a comunidade judaica do
Recife e lhe confere, hoje, um carater iminentemente sionista. Como ja foi observado
por outros autores judeus (BEIT-HALLAHMI: 1992; KRAKOTZKIN: 2007), a defesa
do sionismo e a crenga na implantacdo de um Estado Judaico como solucéo para as
perseguicbes sofridas pelos judeus europeus, se tornou o elemento catalisador da
identidade judaica entre os judeus reformistas e principalmente, entre os judeus laicos.
N&o sdo mais apenas a Tora e as préaticas religiosas da lei de Moisés que definem a
identidade judaica, mas, em grande parte, 0 apoio ao Estado de Israel e a sua politica; a
manutencdo da crenga em um antissemitismo perene; e, fazer parte de um “tnico povo”.
Sdo esses os elementos que alimentam o imaginario “étnico” do judeu na didspora
(RABKIN: 2009; SAND: 2011).

No Recife, como em todas as comunidades judaicas da diaspora, existem
entidades judaicas com bases sionistas, que trabalham na comunidade promovendo
eventos e recolhendo doacdes. Institui¢bes filantropicas como a Witzo, a Na'amat e a

B’nai B'rith estdo presentes em todas as comunidades estudadas, de forma atuante em



127

cursos, campanhas, eventos e intercambios com o Estado de Israel. E comum também a
organizacdo de excursdes a Israel e o envio de jovens e adolescentes para viverem a
experiéncia da vida comunitaria — o ideal socialista russo — em fazendas coletivas
chamadas Kibutz ou Moshav.

Como foi colocado por Tank-Storper (2007), um dos momentos citados como
definidores, a centelha que desencadearia a caminhada rumo a conversdo, para aquele
individuo que ja passou da primeira etapa de identificacdo com o Judaismo, ja realizou
algumas leituras sobre a religido, mas ainda ndo decidiu se converter, é exatamente o
momento em que realiza uma viagem a Israel. Em Brasilia, conhecemos alguns judeus
que ja fizeram intercambio em Israel, e, em geral, se mostraram bastante positivos com
a realidade daquele Pais, a ponto de influencia-los, as vezes, a fazerem a alia — o
retorno, para a Terra Santa, ou mesmo residir 1a por algum tempo. Para o candidato, é
nessa viagem que ele se sente imbuido de “judaicidade” e isso o ajuda a decidir-se pela
converséo.

No Recife, uma judia convertida disse que sua estada em Israel — antes da

realizacdo da conversdo, serviu de apoio e incentivou-a a formalizar o processo:

E um programa do movimento Hichud Habonim, que vocé passa um ano em
Israel, é fazendo um intercAmbio cultural, trabalhando no Kibutz. Entdo, mas
esse existe varios programas, esse era sO para judeus e era um grupo de 45
judeus do Brasil inteiro e eu era a Unica que ndo era judia assim, entre
aspas, mas ai, todo o0 mundo do movimento ja me conhecia e eu fui assim
normalmente como se fosse judia, ja, mas ainda ndo era convertida, mas eu
fui, passei um ano |4 e por acaso quem mais se desenvolveu na lingua
hebraica desse grupo fui eu que eu ndo tinha base que os outros tinham, mas
o meu esfor¢o foi muito grande que no final do ano eu fui chamada para ler o
discurso do grupo em hebraico no férum, aonde tinha um grupo de cada pais.
Um grupo da Franga, outro da Suécia, Argentina, de todos os lugares. E eu
me lembro muito bem desse dia que eu fiquei muito assim orgulhosa do meu
esforco, né? E ai quando eu voltei desse programa eu resolvi que queria
fazer a Alia, quer dizer, eu queria morar em Israel. Que eu me identifiquei
demais com a vida 14 e ai eu gostei muito, entdo eu resolvi me converter,
ja tinha uns 20 anos mais ou menos (sic). (Tséphora, dados de entrevista).

A fala de Tséphora é boa para refletirmos, novamente, sobre aspectos que
definem o sentimento de pertenca e aqueles que sdo acionados voluntariamente pelo
individuo, para Ihe garantir a aceitacdo e o consequente reconhecimento por parte do
meio circundante. Além de reforcar seu empenho e sucesso na lingua hebraica — lingua
oficial de um pais criado para judeus, as partes de sua fala que estdo em negrito, servem
para ilustrar o percurso de reconhecimento que ela fez, e que foi reproduzido em seu

discurso ao relatar suas experiéncias.



128

Nessa fala podemos encontrar a dimensédo problematica da conversdo, bem como
a linearidade da trajetéria entre a “ndo-judaicidade” e a identidade judaica pretendida e
formalizada: “a unica que nao era judia, entre aspas” (Sentimento de pertencga e ao
mesmo tempo uma tensdo por ndo ser judia no meio de judeus); “e fui assim
normalmente como se fosse judia” (sentimento de reconhecimento por meio de um
tratamento “normal” que ela recebia e que seria reservado apenas aos judeus) e
finalmente, “me identifiquei demais com a vida la e ai eu gostei muito, entdo eu
resolvi me converter, ja tinha uns 20 anos mais ou menos” (a conversao resolveria a
tensdo e legitimaria a identificacéo).

A realizacdo do giyyur cristalizaria, assim, a nova identidade pretendida e agora
normatizada por um processo formal de converséo religiosa. Mesmo que ela ndo fale de
religido em seu discurso, o fato de falar o hebraico e de se mudar para Israel Ihe confere
a “judaicidade”, o pertencimento que ela ja sentia e o reconhecimento que ela almejava.
Com ou sem religido, nota-se aqui o voluntarismo e o agenciamento, relacOes
extremamente modernas e contemporaneas, acionadas para legitimar um pertencimento

e um reconhecimento identitario.

3.2.4 A conversdo em Montreal
Como foi dito, a vida judaica na cidade de Montreal € muito vibrante e 0s judeus

sdo bastante ativos na comunidade, seja por meio da religido — sinagogas, faculdades
rabinicas, mickés, seja na vida laica — organiza¢fes humanitarias, exposicdes de arte,
seminarios, cursos de hebraico e iidiche, grupos de estudos sobre a Cabala, Memorial
do Holocausto, Biblioteca Judaica. Existem vérias correntes religiosas que se
desdobram em um sem numero de congregacdes, que se distribuem em bairros judaicos
da cidade, como foi explicitado no item 2, durante as descri¢des etnogréaficas.

Vaérias incursdes em sinagogas na cidade foram realizadas durante essa pesquisa,
levantando inclusive dados para escritos futuros sobre outros temas relacionados ao
Judaismo. Em todo o periodo naquela cidade, em todas as sextas-feiras, a regra era
acompanhar um servico religioso em uma sinagoga diferente, com énfase em duas
comunidades que foram escolhidas como “objetos privilegiados”, por questdes de
empatia e pelo interesse intelectual: a sinagoga conservadora sefaradi Spanish and
Portuguese Synagogue, que descrevemos na etnografia — escolhida por ser a primeira

sinagoga sefaradi que tivemos a oportunidade de frequentar; e, a congregacdo Dorshei



129

Emet, que servird como contraponto para essa congregacao e para as demais pelo seu
carater reconstrucionista.

A congregacdo Spanish and Portuguese é uma sinagoga conservadora. Isso
implica vivenciar o Judaismo de forma profunda, em suas dimensdes identitarias (0s
judeus sdo um povo com uma histdria particular); culturais (o Judaismo como cultura:
uma lingua, o hebraico, uma literatura, musica, culinaria e mesmo um humor judaico) e
espirituais (o Judaismo é visto como uma religido extremamente complexa, exigente e
dificil de ser bem conhecida e praticada) *’.

Essa sinagoga, como todas as outras de Montreal, é aberta ao publico e aos
candidatos que buscam a conversdo. A posicdo conservadora da sinagoga permite que
aceitem, sem problemas, aqueles que foram convertidos em sinagogas liberais. Todavia,
o rabino faz algumas criticas com relacdo as conversbes realizadas em sinagogas
ortodoxas, por considerar que essas instituicbes em alguns casos, manipulam,
humilham, utilizam uma pratica obscurantista do ritual judaico para dificultar a
compreensdo do processo pelo candidato, chegando a obriga-lo, as vezes por medo, a
mentir sobre sua situacdo pessoal. Frequentemente, a conversdo se arrasta por anos, com
exigéncias absurdas e pagamentos de inumeras taxas, deixando o candidato esgotado
fisicamente, arrasado psicologicamente e espiritualmente desgastado. Essa postura é a

que os rabinos conservadores repudiam. Segundo o Rabino Moise:

Nos consideramos que essa politica ndo estd de acordo com a halacha. Ela
representa mesmo uma profanacdo do nome Divino e do Judaismo,
reduzindo-o a uma caricatura insipida. N6s a denunciamos inteiramente e
procuramos manter um Judaismo aberto e de respeito ao individuo. Certos
rabinos ortodoxos ndo correspondem a essa descri¢do, mas nos temos ouvido
muitas histérias deplordveis e precisamos alertar os candidatos contra as
praticas que estdo no limite de um sectarismo destrutivo. (R. Moise, dados de
entrevista).

Ao procurar a conversdo nessa comunidade, os candidatos serdo recebidos por
um rabino e serdo bem-vindos a todos os eventos e atividades da sinagoga, que incluem
conferéncias, atividades sociais e recreativas.

Ndo ha em Montreal, em nenhuma sinagoga Vvisitada, algum tipo de
questionamento ou cerceamento que possa constranger aquele que busca o
conhecimento ou a religido judaica sem ser judeu.

O Judaismo conservador sefaradi de Montreal se define como um caminho

pluralista e humanista da vida judaica. Isso significa levar em conta os sentimentos

* http://www.thespanish.org/. (acesso em janeiro de 2014).



http://www.thespanish.org/

130

pessoais e a consciéncia do candidato em busca da conversdo. Reciprocamente, sao
exigidos dos candidatos a maior sinceridade e honestidade possiveis na descri¢cdo dos
seus propdsitos. A congregacdo oferece a possibilidade de escolha de um rabino de
confianca, para que o candidato se sinta a vontade e as questfes mais delicadas possam

ser expostas em entrevistas privadas:

Os estudos, tanto quanto os aspectos praticos serdo apresentados e discutidos
nos cursos com a preocupacdo sincera de respeitar o tempo de sua
consciéncia individual, de estar aberto e sensivel a seus questionamentos
espirituais. (R. Moise, dados de entrevista).

Do candidato a conversdo é esperado ndo somente a resignacdo, mas o esforgo
para uma mudanca profunda em seu modo de vida. Isso implica em uma presenca
regular aos oficios religiosos (sexta-feira a noite, sdbado de manhad e festas), uma
participagdo assidua aos diferentes cursos oferecidos, uma implica¢do ativa na vida
comunitaria (jantares, conferéncias, excursdes). Eles orientam o candidato para que
assine algum dos inimeros periddicos judaicos disponiveis em Montreal e também para
que leiam o méaximo de obras e informagdes concernentes ao mundo judaico (sites,
filmes, programas de televisdo) e, notadamente, o canal judaico de televiséo.

E recomendado também que o candidato faca uma viagem a Israel antes de
concluir seu processo de conversdo. No caso dessa sinagoga, conforme foi relatado no
item 2, 0 uso do hebraico é de suma importancia, pois as rezas sdo apenas nesse idioma
e ndo sdo cantadas apenas por um chazan que recita os salmos, como nas cidades
brasileiras. Na sinagoga Spanish and Portuguese até as criangas rezam nesse idioma.
Portanto, nessa congregacao, € condi¢do sine quoi non ao candidato que busca o giyyur,
que faga um curso de hebraico. Ele deve aprender, pelo menos, a ler corretamente e,
principalmente, conhecer o sentido daquilo que Ié.

Um candidato que considerar demasiadas essas exigéncias, e ndo desejar fazer
tais esforgcos, podera suspender ou cancelar o processo de conversdo e continuar a
frequentar a sinagoga, onde sera sempre bem vindo.

As etapas para a conversao nessa sinagoga ndo se diferem muito daquelas
realizadas pelos rabinos do Brasil. Entretanto, considerando que ndo é uma congregagao
liberal, o tempo de preparacdo e o rigor, sugerem que o0 processo é mais dificil e deve
ser mais refletido que em uma conversao liberal.

Concretamente, a conversdo exige dois anos de aprendizagem. O rabino é o

unico que julgarad a maturidade do candidato e sua proficiéncia no hebraico. No final do



131

aprendizado, o candidato deverad passar por um exame de conhecimentos dos rituais
religiosos, da halaha, de hebraico, da historia e da vida judaica.

Se ele for aprovado nesse exame e se adequar aos critérios estabelecidos pelo
rabino, este permitira entdo que o candidato se apresente perante o Beit Din — composto
necessariamente por trés rabinos do rito sefaradi — e sera definido se ele podera ou néo
engrossar as fileiras do Judaismo.

E importante destacar que, nessa congregacio, foi o Gnico local onde um rabino
disse ser imperativo que o candidato a conversdo se desapegue de toda a crenca ou rito
de outra religido, que declare solenemente ser voluntaria, livre e sincera sua conversao,
que esté pronto a aceitar e viver de acordo com a lei judaica tradicional, e que assume a
irreversibilidade de sua decisdo. O candidato declara reconhecer que o Judaismo é
monoteista e que seu engajamento supde a aceitacao e a disciplina em submeter-se aos
preceitos escritos na Tora e a tradi¢do judaica.

Ele também devera ser perseverante, procurando morar perto da comunidade
judaica® de sua escolha, e educando seus filhos, desde bem cedo, na vida judaica. E
fundamental também que o novo convertido observe estritamente o consumo da
alimentacdo kasher, e que aprenda todas as habrarot (béncdos) a serem rezadas sobre
cada alimento, segundo sua espécie*. O Judaismo conservador tem esse principio como
fundamental para a definicdo da identidade judaica.

Se for aprovado pelo Beit Din sem nenhuma reserva, o candidato passara ao
mickvé, e entdo recebera um cerificado de conversdo. Se o candidato for homem, ele
tera que se submeter a uma cirurgia de circuncisdo, da mesma forma que no Brasil; se ja
for circuncidado, tera que realizar o Hatafat Dan e cumprir o ritual da gota de sangue;
sO entdo estara apto a ser reconhecido como judeu.

Durante o processo de aprendizagem, o candidato sera informado que cabe a ele
arcar com as tarifas previstas para a conversdo e com as despesas de deslocamentos e
taxas ao Beit Din; deverd também pagar uma mensalidade para a congregagé&o.

Uma vez concluido o processo de conversao, sera exigido que o novo convertido
torne-se um membro ativo de uma comunidade judaica de sua escolha, e que continue a

participar de suas atividades da melhor maneira possivel. A intencdo de se estabelecer

* 0 Judaismo conservador segue um preceito religioso chamado eruv, que significa a distancia
regulamentar que o observante da lei pode percorrer no dia do shabat e nas festas sagradas. E importante
que a sinagoga frequentada pelo individuo esteja dentro desse perimetro, para ele ndo incorrer em
transgressao.

* Detalhes sobre a kashrut, suas préticas e interditos serdo discutidas no capitulo seguinte.



132

em um lugar proximo a sua comunidade judaica é capital, pois isso testemunharia o

desejo de dar uma sequéncia coerente ao processo de conversdo ao Judaismo.

2. 3.2.4.1 A conversdo na Congregacao Dorshei Emet

Descreveremos agora outra congregacdo montrealais para fazer um contraponto
entre as comunidades liberais do Brasil e a comunidade conservadora Spanish and
Portuguese. Trata-se da congregacao reconstrucionista Dorshei Emet.

A primeira congregacdo do movimento reconstrucionista no Canada — a
Reconstructionist Synagogue de Montreal, foi fundada em 1960 por um rabino chamado
Lavy Becker. O Rabino de hoje se chama Ron Aigen e conseguimos algumas
informacdes sobre esta corrente religiosa surgida nos Estados Unidos.

Ela se originou de uma dissidéncia do movimento conservador e se desenvolveu
a partir de 1940. No movimento Renewal, ha uma diversidade teoldgica substancial. A
Halachd, composta pelas leis judaicas, costumes e tradi¢es, ndo é considerada
obrigatoria, mas é tratada apenas como um resquicio cultural valioso que deve ser
mantido. O movimento enfatiza os aspectos positivos da modernidade, e tem uma
abordagem dos costumes voltada para os processos de educacéo e destilacdo de valores,
a partir de fontes judaicas tradicionais.

Os fundadores desse movimento acreditam que, a luz dos avancos da filosofia,
da ciéncia e da historia, seria impossivel para os judeus modernos continuar com a
crenca em muitas das afirmac@es teoldgicas tradicionais do Judaismo (FELD: 1994).

Esses reconstrucionistas sustentam que a moralidade secular ocidental
contemporanea tem precedéncia sobre a lei judaica e sua teologia. N&o é exigido de seus
seguidores que se desliguem de quaisquer crencas particulares, nem que a lei judaica
seja aceita como normativa. O movimento afirma que a posi¢do padrdo de uma pessoa
deve ser a de incorporar leis e tradi¢des judaicas em suas vidas, a menos que tenha uma
razao especifica para fazer o contrério.

A distingdo mais importante entre o Judaismo Reconstrucionista e o Judaismo
Tradicional é a conclusdo de que a halaha deve ser classificada como costume e nédo
como lei religiosa.

Entretanto, esse movimento promove muitas praticas judaicas tradicionais.
Assim, as mitzvot (preceitos) foram substituidas por “costumes”, que podem ser aceitos

ou rejeitados pelas congregagOes. Entre esses costumes, incluem-se aqueles de manter o



133

hebraico no servico religioso, estudar a Tora, e fazer as oracdes diarias usando a kipé, o
talit e os tefilim.

Com relacdo a concepcéo de identidade judaica, 0s reconstrucionistas permitem
que seus rabinos determinem sua prépria politica em relacdo a casamentos. Algumas
congregacdes aceitam tanto a matriz matrilinear quanto a patrilinearidade, e todos os
filhos serdo tratados como judeus. Isso € bem menos restritivo do que a prética
tradicional de reconhecer apenas os filhos nascidos de uma maée judia como judeus
legitimos. A inovagdo maior do movimento, sem duvida, é a abertura maior com relacao
as questdes de género. O reconstrucionismo € igualitario em relacdo a papéis de género
e todas as posicOes séo abertas para ambos 0s sexos - como a ordenacéo de rabinas, e 0s
casamentos entre pessoas do mesmo sexo.

O papel dos ndo judeus em congregacdes reconstrucionistas € um debate ainda
em curso. As praticas variam de uma sinagoga para outra. A maioria das congregacoes
se esforca para encontrar um equilibrio entre inclusdo e integridade das fronteiras.
Casais mistos sdo bem vindos as congregac@es reconstrucionistas, que ndo insistem na
conversao do conjuge ndo judeu.

Como o movimento foi um desdobramento do Judaismo conservador Massorti,
ele mantém relagdes cordiais com os movimentos conservadores e os liberais. O
Judaismo ortodoxo, evidentemente, considera as praticas do movimento nao
condizentes com a lei judaica.

Foi por intermédio de uma servidora administrativa da Université de Montreal,
de nome Juliette, que estava em processo de conversdo na sinagoga Dorshei Emet que
tivemos acesso a esse grupo e soubemos da comemoracdo do Ano Novo Judaico nessa
congregacao.

A comemoracdo do Rosh Hashana da congregacdo Dorshei Emet, por si s, ja
marca a diferenca do grupo em relacdo a outras correntes judaicas. A festa foi
organizada no Parc Outremont, a céu aberto e havia um grande palco montado, onde
grupos de rock se alternavam como em um festival de rock comum. Centenas de
pessoas estavam presentes, judeus e ndo judeus. Roqueiros cabeludos, casais
homossexuais, negros e orientais de kipa, todos os exemplares da fauna humana
montrealais encontravam-se presente no evento.

Entre uma troca de bandas, subiu ao palco uma Rabina, usando um talit e uma
kipa, e explicou aos participantes o sentido da festa, realizando, em seguida, parte do

ritual e das béncdos associadas ao ano novo judaico, enquanto dezenas de voluntarios



134

distribuiam pequenos calices plasticos com vinho, para o kidush, e um pratinho de
macas com mel — costume associado ao Rosh Hashana.

As pessoas se aglomeravam nos bancos ou estendidos no chdo do parque e
pareciam bastante felizes de estar ali no meio da multiddo, aproveitando os ultimos dias
de calor do outono. Juliette disse que, assim que tomou conhecimento daquela
congregacdo, passou a frequenta-la e, sentindo a “liberdade” que encontrava ali, decidiu
se aproximar do grupo; com isso, a ideia de se converter, logo tomou forma em sua
cabeca.

Os rituais de conversdo se assemelham aqueles realizados pelas sinagogas
reformistas, mas alguns aspectos podem ser discutidos e até dispensados. Um dos
pontos a ser ponderados é exatamente a pratica da circuncisdo, que em algumas
congregacdes norte-americanas ja foi abolida. Entretanto, na congregacdo Dorshei
Emet, para que o convertido ndo tenha problemas com o reconhecimento de sua
judaicidade por parte das outras congregacdes que venha a frequentar no futuro, a
circuncisao ainda é praticada.

A descricdo da congregacdo Dorshei Emet levanta novas perspectivas para se
pensar o Judaismo enquanto tradicdo que sofre mudancas provenientes da modernidade.
Considerada uma religido tradicionalista, pudemos observar que, mesmo as tradi¢oes
mais antigas do Judaismo, na contemporaneidade sofrem mudancas e estdo sujeitas a
inovacbes e mudancas em seu perfil. 1sso se deve a perspectiva de voluntarismo,
realidade iminentemente moderna, que abre a possibilidade ao individuo de adotar
crengas e outras atitudes proposicionais, de acordo com sua vontade. E o poder acreditar
porque quer acreditar. Ao mesmo tempo, a instituicdo tem que se adequar a essa nova
realidade, que se baseia na liberdade individual, para evitar a evasdo de fiéis com
exigéncias normativas que os desinteressam.

Ao escolher participar e se converter na Dorshei Emet, Juliette demonstrou,
claramente, o agenciamento — capacidade do ser humano em agir como um agente
pertinente aquela pessoa — como habilidade individual e possibilidade de intervir no
mundo.

Na Sociologia, “agéncia” refere-se & capacidade de individuos em agirem
independentemente e fazerem suas proprias escolhas. Em contraste, “estrutura” sao
aqueles fatores de influéncia (tais como classe social, religido, género, etnia, costumes)

que delimitam ou limitam um agente e suas decisdes (BARKER: 2005).



135

Assim, agenciamento € a capacidade ou habilidade de agir sem a influéncia da
estrutura cognitiva de crencas que uma pessoa formou ao longo de sua experiéncia de
vida, e as percepcles sustentadas pela sociedade e pelo individuo. Questionar essa
estrutura cognitiva e poder escolher se quer permanecer nela ou mudar para outra, € a
relacdo moderna entre voluntarismo e agenciamento, que implicam, como no caso dessa

tese, em nogOes de pertencimento e reconhecimento que discutimos aqui.

3.3 As falas do Rabino Alanati
Depois de ter realizado toda a pesquisa para essa tese, procurando mostrar o

ponto de vista dos candidatos e convertidos ao Judaismo, decidimos entrevistar o
Rabino Leonardo Alanati®®, aquele que mais realizou conversdes nas cidades
pesquisadas aqui no Brasil.

A entrevista girou em torno de temas associados a conversdo, suas praticas, e
teve também o objetivo de sanar duvidas que tinhamos sobre algumas préticas do
Judaismo. O Rabino foi extremamente receptivo e, por e-mail, enviamos questdes que
foram prontamente respondidas.

Leonardo Alanati tem pai askenazi e mée sefaradi, foi ordenado rabino em 1989
em Cincinnati, pela Hebrew Union College Jewish Institute of Religion - Seminario
Rabinico (Yesheva) de orientacdo liberal.

No Brasil, atua como rabino na Congregacdo Israelita de Belo Horizonte,
realizando conversfes desde 1990. Segundo sua entrevista, ele realiza conversdes para
suprir as necessidades de pessoas sérias, em busca religiosa ou étnica, e para fortalecer o
Povo Judeu.

Como rabino atuante, ja realizou conversbes em Belo Horizonte, Salvador,
Brasilia, Recife, Fortaleza e Rio de Janeiro, e participou, por alguns anos, no Beit Din
da Associacdo Religiosa Israelita (ARI).

O numero de conversdes realizadas em Belo Horizonte foi de quarenta e cinco,
entre 1997 e 2013. Em Salvador foram duas conversdes em 2000; em Fortaleza foram
vinte e quatro, entre 1997 e 2012; no Recife, vinte e quatro, entre 1997 e 2009;

perfazendo um total de 95 conversdes. Ele sublinha que, nessa contagem, ele ndo

%0 Ao contrario dos demais nomes dessa tese, que sdo ficticios, mantivemos o nome verdadeiro do Rabino
com sua autorizacdo para tal.



136

considerou os filhos de pai judeu e mée ndo judia, que foram criados como judeus, e
que regularizaram seu status por meio da converséo.

O rabino corrobora nossas estatisticas sobre o perfil daqueles que buscam a
conversao, ao apontar um numero maior de mulheres (60%), com nivel de escolaridade
superior, e provenientes de classe média. Os motivos apresentados sdo, basicamente, 0s
mesmos ja apresentados no decorrer deste estudo: “sempre me senti judeu”; pai judeu e
mé&e ndo judia, casamento, antepassados hipoteticamente convertidos ao Cristianismo e
aqueles que desejam fazer Alia e se mudarem para Israel. A procedéncia religiosa dos
convertidos pelo rabino €, majoritariamente, catdlica, com poucos evangélicos.

Todavia, ele reforga nossas afirmacdes sobre os dados levantados que, em vez de
concordar com autores que atribuem o maior nimero de ingressos ao Judaismo via
casamento (TANK-STORPER, 2007:31), creditam a busca religiosa e a descrenca com
o Cristianismo como os maiores identificadores que um candidato traz consigo ao
procurar uma congregacao judaica para obter informacGes, conhecer o Judaismo e,
eventualmente, converter-se.

As conversdes gque o rabino realiza demoram entre um e dois anos, e o custo de
todo o processo é divido em nove mensalidades de R$200,00 mais a taxa para o tribunal
judaico que é de R$500,00. No tocante as trés comunidades brasileiras que foram
abordadas nesta tese, ele diz gostar muito das congregac6es do Nordeste, pois sente um
orgulho generalizado pela influéncia judaica dos individuos. Ele também critica as
congregacdes do Sudeste, exatamente por essa falta de orgulho, sendo que alguns até
escondem 0s antepassados judeus.

Sobre o tratamento dispensado ao convertido, ap6s o término do processo de
conversdo, o rabino enfatiza que ndo ha um “preconceito oficial” e 0 judeu por opgao
recebera todas as honras de um judeu de nascimento. No entanto, ele percebe que
algumas pessoas tém preconceito por imaginar os judeus como uma “raga pura” (sic), o
que para ele é um absurdo. Em suas converses, o rabino evita de colocar o nome Avinu
apos o nome Avraham exatamente para nao causar nenhum tipo de preconceito ou
humilhacdo aos convertidos, que sdo facilmente reconheciveis por esse sobrenome
concedido na conversao.

A questdo dos rituais de passagem — em especial a morte, as exéquias e o luto —
para aqueles que se convertem ao Judaismo também foi tema da entrevista com o
rabino. Se um individuo se converter ao Judaismo e posteriormente decidir que quer ser

enterrado em um jazigo da familia cristd, seria possivel? Ele deixou claro que, uma vez



137

que o individuo adotou o Judaismo, tem todos os direitos, inclusive o de ser enterrado

no cemitério judaico:

A lei é a mesma para judeus por opcéo e judeus de nascimento. A lei judaica
ndo permite fazer diferencas! Lembro que pessoas optando por ser judeus é
um fendmeno que ocorre desde Abrado. Todas as correntes religiosas
realizam o processo. Terminado o processo sdo judeus como todos o0s
demais. J& ocorreram casos de judeus serem enterrados em jazigos da familia
cristd em BH e SP. Eu ndo realizo a cerim6nia no cemitério, pois algumas
leis judaicas provavelmente serdo transgredidas (o0 que me colocaria na
situacdo de realizar um ou mais pecados). Mas, se a familia quiser, eu realizo
normalmente as rezas de Shiv4d, e o Kadish deve ser rezado pelos
filhos/parentes ou até amigos. O individuo ndo perde seu status de judeu. Sé
Deus podera julgd-lo nestas circunstancias. SO isso ndo condena seu
Judaismo nem sua alma.

O que aconteceu que me surpreendeu muito, ha cerca de dois anos, foi que
uma senhora judia com a qual eu me dava bem, e que visitei durante crises de
salde faleceu. O filho judeu queria seguir o pedido dela de ser enterrada no
jazigo junto com o marido (pai dele) catolico. Ele me perguntou se eu faria a
cerimdnia e eu disse ndo. Ele ia enterrar assim mesmo. Segundo ele, o
rabino do Beit Chabad de BH ligou para ele e disse que faria a ceriménia.
Foi no cemitério, jogou um pouco de terra e rezou (ndo sei 0 que exatamente)
e depois Shiva foi realizada normalmente. (R. Alanati — dados de entrevista).

O rabino possui uma opinido bastante favoravel em relacéo aos convertidos, mas

recusa pedidos de individuos que desejam se converter onde ndao haja uma comunidade

judaica pré-estabelecida. Para ele, as instancias judaicas no Brasil reconhecem a

identidade de um convertido sem problemas. Ele diz também nunca ter tido problemas

com o governo israelense por alguns de seus convertidos demandarem a Alia. Apenas 0s

rabinos ortodoxos desconsideram esses individuos.

Um ponto interessante da entrevista foi sobre aqueles candidatos que realizam

todo o processo, mas, ao chegar ao Beit Din, sdo reprovados. Que motivo levaria um

candidato a ser reprovado? O rabino disse que o Beit Din reprova um candidato por ndo

considera-lo maduro o suficiente nas suas crencas, conhecimentos e observancias e

oferece dados:

No comeco (h& 24 anos) cerca de 30 % dos candidatos ndo eram aceitos na
primeira entrevista com o Beit Din. Desenvolvemos mais o programa. Casos
complicados vdo ao Beit Din antes ou no meio do processo para uma
primeira avaliagdo. Os candidatos realizam prova escrita e 20 % ndo passam
na primeira prova e tem que estudar mais seis meses para fazer a segunda.
Com essas medidas, s6 5-10% dos casos que chegam a etapa final nao
passam. (R.Alanati — dados de entrevista).

O candidato é reprovado entdo, por questdes de conhecimento e por falta de

destreza com as praticas religiosas. Desses candidatos reprovados, alguns estudam mais



138

e retornam ao mesmo Beit Din, outros procuram um “Tribunal” em outra cidade, e
outros desistem do processo.

Para aqueles que séo aprovados e se tornam efetivamente judeus, ha ainda o
processo de reconhecimento que devera ser consentido pelos seus novos pares, a fim de
legitimar todo o processo de escolha do individuo e todo o agenciamento que foi
desprendido na direcdo dessa escolha.

No préximo item veremos em quais costumes e regras judaicas o convertido se
apega e se sustenta, fornecendo-lhe mais sentido simbolico para legitimar sua nova

identidade judaica e obter o reconhecimento de todas as instancias judaicas.

4 AGENCIAMENTO E VOLUNTARISMO

Esse capitulo foi articulado a partir de duas noticias sobre o mundo judaico. As
duas se referem a campos de trabalho pesquisados para esta tese: uma se passa em
Brasilia, e a outra no interior da Paraiba.

A importéncia dessas noticias, bem como a reflexdo feita posteriormente, reside
na possibilidade de, por meio delas, discutir as categorias de pertencimento e
reconhecimento, estabelecidas a partir das noc¢Ges de voluntarismo e agenciamento nas
concepcdes modernas das teorias antropoldgicas dos processos de identificacéo.

Voluntarismo concerne & relagdo (moderna) do individuo consigo mesmo (self),
possibilitando escolhas subjetivas que determinam seu percurso rumo a conversao,
desdobradas a partir de uma reflexividade sobre si mesmo. O individuo pode decidir
mudar de religido, negar toda uma tradicdo familiar e se estabelecer em outro grupo, por
intermédio da converséo.

Agenciamento se refere a dimensdo social em que o individuo se inscreve. Ndo
vivemos sO0s e segregados. Aquele que quer pertencer ao Judaismo, inicia uma
caminhada nessa diregdo, mas é imperativo que o Judaismo lhe dé o consentimento
simbolico para que seja aceito como judeu. Mesmo havendo, por parte do individuo
uma reflexividade de si mesmo e um sentimento de pertenca, € necessario o
reconhecimento por parte do outro. O pertencimento e o reconhecimento constituem,
portanto, um processo relacional, e o voluntarismo e o0 agenciamento fazem parte dessa

relacdo.



139

No segundo momento desse capitulo, sera demonstrado como o individuo que
busca a conversdo — e sera reconhecido como judeu apos a formalizacdo do processo,
percebe e assimila o Judaismo e suas préaticas. Quais os valores que o individuo pode
colher, da gama de simbolos do Judaismo, para poder acionar uma identificacdo que
culminara no reconhecimento? Como certos preceitos, como a alimentacdo e a
circuncisao ritual, refletem, rebatem, ressoam num individuo que ndo foi criado nessa
cultura, mas que se dispbGe a aprendé-la e adota-la por meio de uma normatividade?
Como a instituicdo escolhida para a conversao participa desse processo, fornecendo os

simbolos e os costumes do grupo ao nedfito, influenciando-o em suas escolhas?

4.1 A busca pelo pertencimento
Uma noticia no jornal O Estado de Sdo Paulo sobre judeus no Brasil nos

chamou a atencdo. A matéria era intitulada: “Isoladas, familias judias em PB buscam
reconhecimento”. As letras PB se referem ao estado da Paraiba, vizinho ao estado de
Pernambuco, no Nordeste do Brasil.

Segundo as informagdes dessa matéria®, existem 35 familias na Paraiba (a
matéria ndo indica a cidade, apenas como “interior’”) que descobriram, a partir de
estudos genealdgicos, um ascendente judeu, que teria se convertido forgcadamente ao
Cristianismo ha 500 anos.

Afastados das praticas mosaicas, sem a estrutura e 0 aparato necessarios para o
exercicio religioso do Judaismo, esses judeus improvisam em suas casas 0 ambiente de
uma sinagoga. Na foto de divulgacdo do jornal é possivel ver uma bandeira de Israel, os
homens de kipa e as mulheres com lencos cobrindo a cabega.

Um dos rapazes da familia faz as vezes de rabino, e conduz alguns dos servi¢os
religiosos. Esse grupo busca, junto as autoridades judaicas brasileiras e israelenses, o
reconhecimento de que sdo judeus “legitimos”. Esse reconhecimento, vindo das
instancias judaicas, possibilitaria entre outras coisas, sanar uma dificuldade manifesta

entre eles: a impossibilidade da realizagcdo do casamento endogadmico, pois um judeu de

*'http://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/1198107-isoladas-familias-judias-da-pb-buscam-
reconhecimento.shtml. A palavra “judia” na lingua portuguesa ¢ um substantivo e se refere ao feminino
de judeu: “era uma bela judia”. A palavra “judaica” ¢ um adjetivo que qualifica um sujeito: “comida
judaica, colégio judaico, danca tipica judaica”. No caso do titulo da matéria, esse se refere, na verdade, a
“familias judaicas”. Isso deve ser esclarecido para pensarmos as concepgOes subjetivas da identificagdo
ao Judaismo, e como elas séo construidas no discurso. Outro aspecto € a sutileza da lingua e sua distingao
entre ser e estar. “Hoje vocé esta tdo judia com essa roupa”, é diferente de “ela € judia”.



http://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/1198107-isoladas-familias-judias-da-pb-buscam-reconhecimento.shtml
http://www1.folha.uol.com.br/cotidiano/1198107-isoladas-familias-judias-da-pb-buscam-reconhecimento.shtml

140

outra comunidade judaica mais estabelecida, possivelmente, ndo aceitaria se casar com
um desses judeus sem reconhecimento.

O reconhecimento da identidade judaica desses individuos facilitaria, também, o
acesso a lIsrael, por meio da cidadania israelense e, ainda, o usufruto da cooperagédo
judaica — recebimento de recursos das comunidades maiores — além de outras
prerrogativas conferidas ao grupo. E interessante observar que esses judeus,
supostamente descendentes de marranos ou cripto-judeus, rejeitam o processo de
conversao, pois ja se reconhecem judeus e praticam o Judaismo em casa (voluntarismo).

A CONIB — Confederacdo Israelita do Brasil — oferece a possibilidade de
conversdo ao Judaismo a quem reside em uma cidade onde preexista uma comunidade
judaica, 0 que ndo é o caso. Se ndo houver uma comunidade judaica na cidade do
individuo, ele ndo pode se converter ao Judaismo, pois ndo haveria como participar de
uma “vida judaica”. Segundo a fala do Rabino Ruben Sternshein, da Confederacdo
Israelita de Séo Paulo, citado na matéria do jornal: "Uma pessoa que tem um interesse
existencial tdo forte vai viver entre judeus. Se ndo tem esse interesse, tudo bem. Nao vai
viver como judeu". A identidade para o rabino é vivida necessariamente de forma
coletiva (agenciamento).

O argumento desses brasileiros paraibanos para legitimarem sua “judaicidade”
seria a identidade essencialista, fornecida pelo sangue. A hereditariedade judaica,
transmitida pelo sangue e pela heranca genética matrilinear, € terreno ja bastante
pisoteado nas discussdes sobre identidade judaica, ja foi discutido no capitulo I e é
moeda corrente entre 0 senso comum. Sempre hé alguma pessoa que, para garantir sua
genealogia judaica no Brasil, se refere ao seu sobrenome Ledo, Coelho, Carvalho,
Oliveira, como provas disso®2.

E muito comum os pretendentes a conversdo — Jews by choice (WEISS: 2010) —
lancarem médo desse subterfugio para justificarem seu interesse pelo Judaismo. Em
entrevistas realizadas em nossas pesquisas, é notoria a recorréncia desse discurso.

A maioria dos entrevistados diz ter tido “uma tataravo que se converteu a forca
ao Cristianismo”, outro diz que “em casa minha avo tinha um costume de acender
velas na sexta-feira”. Ha também aqueles que associam a presenca judaica, no Brasil

Colbnia, com varios costumes campesinos encontrados no interior do Pais, como

52 No Brasil ha uma fala recorrente de que os judeus que chegaram ao pais mudavam seus sobrenomes
para nomes de arvores ou animais. Sim, em geral mudavam seus nomes. Entretanto nossas pesquisas
mostram que isso ndo é uma regra, ndo é comungado por todos os judeus e varios “Coelhos” e “Oliveiras”
n&o reconhecem em suas genealogias linhagens judaicas.



141

observar a primeira estrela no céu, enterrar 0s mortos sem caixdo ou respeitar alguns
tabus alimentares. (CASTRO: 2003)

Hugo Borges, entrevistado na matéria do jornal e lider do grupo, diz ter se
interessado pelo Judaismo espontaneamente e foi “uma vontade que apareceu sem
explicagdo, pois na minha cidade ndao havia nenhum” (sic). Ele diz que sua avd, em sua
casa de infancia, ouvia os adultos cantando rezas na sexta-feira que eram cantadas em
uma “lingua estranha” — que ndo eram nem o portugués nem o latim.

Observe que o entrevistado, com o olhar e o sentimento de identificacdo voltado
para o Judaismo, ndo levanta a possibilidade de que a lingua que a avo ouvia fosse uma
das linguas indigenas brasileiras ou a dos escravos negros. Poderia ser, inclusive, uma
lingua &rabe, usada pelos iniUmeros imigrantes mouros, sirios e libaneses que chegaram
ao Brasil desde o periodo colonial, e influenciaram bastante a cultura brasileira.

Borges, pela sua profissao de médico, encontra-se na média das estatisticas
levantadas em trabalhos anteriores, sobre as profissdes de onde provém os interessados
a conversdo ao Judaismo no Brasil (CASTRO: 2003). As classes populares alteram sua
crenca e busca espiritual, por meio da conversdo do catolicismo tradicional para o
carismatico ou do catolicismo para o protestantismo. A busca pela conversdo ao
Judaismo é um fendmeno de classes média e rica no Brasil.

A segunda noticia sobre judeus no Brasil, que ajudard na composi¢do do
argumento desse capitulo, € um e-mail enviado pela coordenadora da Associacdo
Cultural Israelita de Brasilia (ACIB). Segundo nossos estudos sobre a comunidade
judaica de Brasilia (CASTRO: 2009), ja relatados no item 2, sua “fundag¢do” data de
1964 quando dez judeus se reuniram em um escritorio na novissima capital.
Posteriormente, o presidente fundador de Brasilia, Juscelino Kubitschek, tido como um
homem empreendedor e respeitoso das religides doou terrenos na nova capital para
todas as comunidades religiosas que tivessem um nimero razoavel de participantes.

A ACIB, hoje, tem sua sede propria numa das areas centrais da cidade e é
reconhecida — de acordo com seu estatuto — como “A” representacdo do Judaismo na
Capital Federal, a despeito de outras tentativas feitas por outros grupos de judeus de se
estabelecerem na cidade. Houve um grupo de judeus, ditos marranos, que tentou fundar
uma sinagoga sefaradi na cidade, mas essa ndo floresceu assim como a corrente
ortodoxa Beit Chabad. A ACIB ¢é de orientacdo religiosa reformista, mas seus
participantes se consideram laicos. Sua frequéncia é mista, entre judeus sefaradim e

askenazim, porém os cultos sdo rezados no ritual askenazi.



142

No e-mail 1é-se que a Séfer Tora da ACIB, depois de muitos anos na sinagoga,
emprestada por um judeu participante, foi reclamada pelos seus donos originais.
Portanto, a ACIB — a sinagoga da capital federal, na iminéncia de ficar sem seu Unico
rolo do Livro Sagrado, fez um apelo aos associados e amigos da instituicdo por doacoes
para a compra de uma nova. A unido e a presteza do grupo foi relevante nesse momento.

A nova Tora, para manter seu carater kasher, foi comprada em Israel, ao preco
de US$ 25.000,00. Com a compra de uma nova Séfer Tor4, os judeus de Brasilia, apesar
de alguns néo lerem o hebraico biblico e ndo fazerem da religido o centro de suas vidas,
jamais terdo seu reconhecimento, como judeus legitimos, questionado pela comunidade
judaica nacional e transnacional, bem como sentirdo, indubitavelmente, mais forte seu
pertencimento ao Judaismo.

Como dito anteriormente, o objetivo desse capitulo é analisar os discursos de
pertencimento e de reconhecimento como determinantes no processo de identificacao
daqueles que se dizem e se reconhecem como judeus no Brasil. As duas noticias serdo
analisadas nesse trabalho, sob a perspectiva dos estudos sobre transnacionalidade e
globalizacdo. O enfoque estara na forma utilizada por esses individuos, seja em Brasilia
ou no Nordeste do Brasil, para oferecer, criar e articular respostas glocais>
(ROUDOMETOF, 2005:120), frente a questionamentos de um fendmeno transnacional
e globalizado como o Judaismo.

Como pano de fundo, ensaiamos aqui a possibilidade de desenvolver
metodologicamente nossa tese sobre a conversdo ao Judaismo, sob o lume da
anthropology embodied, por considerar esse método mais verossimil para analisar a
riqueza de dados, informacdes e abstracOes, levantadas em quinze anos de pesquisa
antropoldgica dentro das comunidades e da vida dos judeus brasileiros.

Consideramos que o antropélogo esta tdo envolvido na pesquisa como as teorias,
o sujeito e o método. Nao € uma mera “observagao participante” onde o pesquisador
observa, questiona, indaga, registra e vai embora. Nesse processo de construcdo e
representacdo do outro, ele coloca em jogo, também, sua vida, emocbes e perspicéacia.
Isso marca profundamente o pesquisador. Nas palavras de Aaron Turner: “Agora é
amplamente aceito que o antropélogo ndo pode mais ser visto como um observador
registrando fatos e processos sociais, mas deve ser visto como um ativo, situado e

participante, na construcao de relatos e representacdes” (TURNER: 2000:51).

53 por motivos de estratégia de escrita definiremos mais adiante o termo glocal.



143

4.2 O Judaismo como fenbmeno transcultural e transcontinental
O Judaismo, enquanto doutrina e pratica simbolica de um grupo, é observada em

todos os paises e “entre os paises”, ¢ essas praticas sao desenvolvidas, transmitidas e
incrementadas por mecanismos de globalizacdo. A despeito da nocdo de um povo
judaico Unico, podemos considerar o Judaismo, suas formas de conversdo, simbolos e
acoes que denotam um reconhecimento de ego por parte de alter (e vice-versa), como
globais e transnacionais. Assim, 0s argumentos e as necessidades de reconhecimento,
por parte dos judeus da Paraiba, e a necessidade da compra da nova Tora, em Brasilia,
podem ser consideradas como respostas glocais para problemas globais.

Paul Ricoeur argumenta que: “identidade é uma interpretagdo. Ha uma
constelagao de fatores que orbitam a identidade” % Dessa maneira, ela se desdobra em
uma série de aspectos que organizam os individuos em torno de um ideal de
pertencimento a um grupo, e este estd sujeito a um reconhecimento por parte das
autoridades do grupo.

Além dos interesses subjetivos que existem e que determinam a escolha
individual em se alinhar a uma determinada identidade religiosa, esse pertencimento a
um grupo traz uma tranquilidade e uma segurancga inquestiondvel ao individuo. Essa
seguranca parece dificil de ser encontrada na contemporaneidade, onde as instituicoes
que ofereciam respostas aos individuos, como o estado-nacdo, as ideologias de classe e
a soberania da igreja catdlica, estdo se esfacelando enquanto o individualismo e a
autonomia do sujeito crescem e se fortificam.

O Judaismo oferece, por sua vez, a possibilidade de uma vida em grupo cercada
por normas de conduta e leis de sociabilidade rigidas. A despeito dessa normatividade,
alguns individuos procuram esse caminho, por acreditar que a “ordem”, mantém o caos
do lado de fora e organiza o que se passa dentro de si.

No Brasil sdo comuns as criticas feitas por brasileiros sobre o governo e sobre 0s
escandalos de corrupcao em todo o pais. Alguns desses criticos ndo cessam de invocar o
retorno a ditadura militar como “a melhor forma de sanar esses problemas e restaurar a
ordem nessa bagunga”. Talvez seja uma espécie de ran¢o da modernidade acreditar no

autoritarismo como forma de organizar e tolher as liberdades humanas, em torno de uma

> Comentario da professora Dreidre Meintel em sala de aula sobre texto de Paul Ricoeur: Narrative
identity.



144

ideologia de salvacdo; talvez seja uma inabilidade das pessoas tomarem as rédeas da
propria vida e se responsabilizarem por seus atos e consequéncias. Sera que a busca por
uma religido normativa ndo vai ao encontro dessa necessidade de “um pastor que
apascente a ovelha confusa que me tornei”?

Um rabino, frequentador da bibliotheque publique juive — em Montreal, utilizou
uma fala bastante curiosa quando indagado sobre a legitimacdo de um convertido:
“Qual o problema em néo ser judeu?” *°. Se identificar como judeu é também ser
identificado como tal, e autorizar a identificacdo € também aceitar a subjetividade. Essa
afirmacéo traz em si um ponto de vista de universalidade, pois nao vé problemas em ser
cristdo ou judeu, mas também denota um segregacionismo sub-repticio, ao insinuar que
judeus sdo judeus e ndo-judeus sdo ndo-judeus, e ndo haveria como cambiar esses
status. Novamente se observa a identidade essencialista.

Nos dez ultimos anos, o Brasil conheceu uma mudanca significativa em sua
pirdmide social. Ap6s a eleicdo do Presidente Lula pelo Partido dos Trabalhadores,
varias politicas publicas foram postas em prética e, junto com um bom momento
econémico mundial, conseguiram impulsionar a economia do Pais e rearticular a méo
de obra disponivel, fazendo-a ter uma participacdo maior na economia brasileira.

Em um pais iminentemente religioso, essa nova classe média é herdeira de uma
tradicdo rural ou oriunda das periferias das cidades, com valores provincianos rigidos e
padrdes de conduta pautados, outrora, pelo Cristianismo e também pela burguesia. Os
individuos, que hoje fazem parte dessa classe, provém, em geral, do catolicismo
tradicional e é nele que depositam sua fé.

O governo do ex-presidente Lula, um ex-metaltrgico, mostrou para a populagéo
de baixa renda no Brasil, que é possivel ascender socialmente e até mesmo se tornar um
presidente da Republica. A nova classe média, antiga classe popular na estrutura
fundiéria e oligarquica, sempre acalentou os sonhos da burguesia. Esses individuos
passaram, entdo, a participar de forma ativa na economia, com seus salarios, privilégios
e bens de consumo, modelando uma redefinicdo das fronteiras entre ricos e pobres.

A partir dessa mudanga nas condi¢fes de vida, os individuos passaram a se
preocupar com outras coisas alem de sua sobrevivéncia. Algumas dessas preocupacdes

passam pela transcendéncia religiosa e pela emergéncia das identidades étnicas.

% Dados de entrevista com o Rabino Nauman em 18/08/2012(nome ficticio).



145

Atrelada a esse novo momento no Brasil, a globalizagdo com seus fluxos
intermitentes, passou a mostrar para a populacéo outras realidades, outras reivindicac6es
e outras perspectivas individuais e coletivas, pois ela agora participa das condig¢oes
transnacionais da modernidade mais avancada, onde as ideias, as identidades, as
ideologias circulam a uma grande velocidade. Com elas, constatamos um voluntarismo
generalizado, onde o individuo constroi-se a si mesmo com certa reflexividade. Nesse
momento, ganham forca os movimentos indigenas, dos sem-terra, dos negros, das
feministas, dos homossexuais e, também, os religiosos, carismaticos e evangélicos.

Em 1998, quando iniciamos nossas pesquisas sobre Judaismo, era muito dificil
para um ndo judeu conseguir qualquer informacdo sobre judeus no Brasil. As
comunidades judaicas viviam uma vida “subterranea” e invisivel aos olhos gentios, com
parcas publicacBes religiosas; pouquissimos estudos e pesquisas académicas
contemplavam o tema, e, mormente escritas por pessoas nativas da comunidade, tinham
um ponto de vista endégeno ao fenémeno.

Bernardo Sorj (SORJ: 1997) um dos tedricos do Judaismo no Brasil, sempre
reclamou, em seus escritos, sobre a “insipiéncia” das comunidades judaicas brasileiras.
Ele argumenta a auséncia de uma escrita propria das comunidades, da formacéo de uma
intelligentsia judaica tipica (ou idealizada), em relacdo a outros importantes
movimentos de cunhos religiosos e politicos, como a Teologia da Libertacdo, por
exemplo.

Com o advento da globalizacdo, o Judaismo passou a ter mais visibilidade no
Brasil. Comegaram a aparecer novos estudos sobre o tema, novas revistas, novos sites,
novas comunidades®®. Atores e apresentadores de televisio passaram a falar de suas
ascendéncias judaicas e isso aproximou os judeus do restante da populacao.

Associadas aos meios de comunicacdo, visitas de enviados de Israel
estimularam os judeus brasileiros a participarem, de forma ativa, da questao palestina, e
muitos israelenses vieram trabalhar no Brasil nas novas redes de telefonia movel e de
fibra Optica. Esses israelenses, mesmo sendo laicos, foram abrigados pelos israelitas
brasileiros, propiciando um caréater transnacional e cosmopolita a comunidade judaica

tupiniquim.

% Nos quinze anos de pesquisa sobre o Judaismo no Brasil, acompanhamos o surgimento e a
perseveranca de trés novas comunidades: em Fortaleza, no Ceard; em Florianopolis, Santa Catarina; e em
Goiénia, Goiés; todos os trés, Estados “emergentes” economicamente no cenario nacional.



146

A associacdo entre os processos mundiais de globalizacdo; a visibilidade e o
status que os judeus brasileiros passaram a ter; o enriquecimento da classe media; a
soliddo do individualismo moderno; a necessidade de pertencimento a um grupo que
ofereca um sentido, diante das agruras transcendentais e da inseguranca politica;
fizeram com que os “novos ricos” se interessassem pelo J udaismo®’.

Uma frase significativa foi a de Hannan, prosélita em vias de conversdo, ao
relatar-nos em uma conversa informal que: “Ser judeu é chique”! Na época, ela se
preparava para se casar com um rico empresario judeu e estava deslumbrada com a
possibilidade de fazer parte do “povo eleito”, ascender socialmente e frequentar os
melhores salGes da cidade.

Com a emergéncia do Judaismo no Brasil e com o interesse premente da classe
média em ingressar no grupo dos judeus brasileiros, fez-se necessario um mecanismo de
conversdo onde os judeus pudessem filtrar os interessados a entrada no grupo dos
eleitos, descartando, entre outros, a massa de evangélicos que procuravam as sinagogas
com esse fim®, e abrigando aqueles que Ihes sdo convenientes. Era necessaria, ento,
uma resposta glocal para uma necessidade global.

E importante sublinhar aqui a nogdo que Roudometof (2005) propde para
glocalizagdo. Em larga escala, ele explica que a realidade emergente da vida social, sob
as condicdes de globalizacdo, fornece as condigBes necessarias para espagos sociais
transnacionais, e que este processo de glocalizacdo pode levar finalmente a uma
sociedade cosmopolita. Entendemos entdo que glocalizacdo significa simultaneidade, a
presenca de ambos, universalizacdo e particularizacéo de tendéncias®®.

A conversdo religiosa € um fenbmeno universal, mas a forma, os acordos
simbolicos, a clivagem e o reconhecimento adquirem contornos glocais, variando de
comunidade para comunidade e de rabino para rabino. O rabino é o agente, por
exceléncia, da aprovacdo ou da rejeicdo do candidato a conversao; mesmo havendo um
curso preparatério, uma ma impressdo por parte do rabino em relacdo ao candidato pode

levar a recusa da conversao.

*" E importante ficar claro que esses fatores também influenciaram os “novos ricos” a buscar respostas
transcendentais em outras religides mais “elitizadas” como o Budismo, praticas como a loga € a
meditacdo e mesmo a fraternidade da Magonaria.

%8 O fendmeno do interesse dos evangélicos pelo judaismo também é transnacional. Yakov Rabkin j4 fez
interessantes observacfes sobre o apoio dos protestantes norte-americanos ao Estado de Israel e seu
interesse crescente pelas suas préaticas religiosas no artigo Religious Roots of a Political ldeology:
Judaism and Christianity at the Cradle of Zionism. Mediterranean Review, vol.5, n°1 (june 2012):75-100.
> 0 Big Mac é global, adequar o hambirguer ao paladar dos indianos que ndo comem carne bovina é
uma resposta glocal para a globalizacéo do fast-food.



147

A forma glocal utilizada no Brasil para fazer suas conversdes difere em alguns
pontos de outros sitios. No trabalho de Tank-Storper (2007) foram demonstradas as
diferencgas de préticas religiosas e 0 impacto da conversdo ao Judaismo em trés paises
diferentes: Franca, Israel e Argentina. Apesar de o autor comparar uma comunidade
ortodoxa com uma conservadora, podemos perceber que o que esta em jogo, para ele,
sdo as relagcbes de poder entre as instituicdes judaicas e o candidato. Para nos, a
discussdo € no processo de identificacdo do candidato ao Judaismo e seus sentimentos
de pertencimento e reconhecimento.

Nas comunidades estudadas no Brasil, o rabino que realiza as conversdes € de
orientagéo religiosa reformista e trabalha para a congregacéo israelita de Minas Gerais.
Os preparativos envolvem banhos rituais, circuncisdo e um curso preparatorio, alem de
uma assembleia para deliberar se o individuo pode ser reconhecido como judeu ou néo.
Uma taxa de R$ 2.300,00 também é cobrada do pretendente a conversdo. No final do
processo o rabino assina um documento de conversdo que confere plenos “direitos”
étnicos e religiosos ao individuo — desde a heranca de Abrado até um passaporte
israelense.

Contudo, mesmo tendo sido convertido pelo rabino, feito todos os rituais
prescritos, aprendido as rezas basicas, circuncidar-se, tomar os banhos de purificacdo e
pagar as taxas, ndo lhe esta garantido, necessariamente, o tdo esperado reconhecimento.

Em nossas pesquisas, hd o caso de duas familias de brasileiros que se
converteram e se mudaram para Israel. Entretanto, ndo foram reconhecidos como judeus
pelo rabinato hierosolimita de orientagdo ortodoxa. Mesmo no Brasil, se um casamento
for firmado entre uma judia convertida, em um ritual reformista, e um judeu, de familia
ortodoxa (ou vice-versa), é bem provavel que encontrardo problemas de
reconhecimento.

Se o0 Judaismo é um fendmeno transnacional com caracteristicas glocais, como
se da o reconhecimento de um individuo pelo Judaismo no Brasil? Se aqueles
individuos da Paraiba esperam uma resposta da instdncia maxima de poder étnico e
religioso judaico — representada por Jerusalém — para se tornarem judeus, por que
continuam a praticar uma religido que nao lhes ¢ de “direito”? Por que ¢ importante para
a sinagoga de Brasilia ter uma nova Tora se j& sdo reconhecidos como a comunidade
judaica da capital federal? Quais as instancias de pertencimento a que os individuos

lancam mé&o para acionarem sua identificacdo ao Judaismo?



148

4.3 Categorias de pertencimento
O sentimento de pertencimento e reconhecimento do neofito é observado de

forma crescente e tem inicio no seu processo de identificacdo ao Judaismo. Como vimos
no item 1, a importancia que o individuo em busca do giyyur atribui a determinados
aspectos do Judaismo podem levéa-lo a fazer escolhas que sdo desenvolvidas e
aprimoradas, subjetivamente, durante o percurso percorrido até a conversdo, e
manifesta-se pelo grau de conhecimento e pelo teor de identificacédo ao tipo de Judaismo
que pretende ingressar — religioso, cultural, sionista — e pela orienta¢do da instituicéo
procurada para a formalizagdo do processo — ortodoxa, conservadora ou liberal.

As falas dos entrevistados nos mostram que cada um deles se sente pertencer ao
Judaismo por algum (uns) desse (s) aspecto (s). Eles servem como uma justificativa
para sua conversao e determinam o sentimento de pertencimento ao grupo. Além dos
discursos de memoria, dos quais falamos no primeiro item desse estudo, e que servem
para demonstrar as motivacfes que levam o candidato a empreender uma caminhada
rumo ao giyyur, alguns preceitos da lei judaica fascinam, em maior ou menor grau,
aquele gque busca essa religido; assim como a memoria do holocausto fascina aqueles
que se interessam mais pelos aspectos politicos do sionismo e pela nogédo de povo.

E comum, entre os homens convertidos, a fala sobre sua circuncisio e de que
forma ela foi importante em suas vidas, sempre enfatizando os aspectos positivos dessa
pratica. Outros se prendem ao aprendizado da lingua hebraica. Outros se dedicam a
aprender sobre as rezas e praticas religiosas referentes a pureza do lar. Raramente 0s
candidatos a conversdo consideram alguma “prova” imposta pela instituigdo como
constrangedora ou mesmo invasiva. Se algumas criticas sdo feitas, geralmente isso
acontece depois de realizado o processo formal de conversdo. O objetivo é se tornar
judeu, e, se a instituicdo e o rabino o orientam a cumprir determinados preceitos e
realizar certas praticas, isso costuma ser visto como correto pelo individuo, mesmo que
va contra sua ética pessoal.

Dentre as praticas que o senso comum considera como atributo do Judaismo, e
uma das primeiras a ser reconhecida pelo candidato e pela congregagdo, como
instauradora da identidade judaica, sem duvida, as regras de alimentacdo encabecam a
lista. Em geral, todos sabem que o judeu ndo come carne de porco. Certo, mas 0 que
isso significa afinal? Existem outros preceitos sobre as regras de alimentagcdo? Como

foram estabelecidas? Por que o fato de ndo comer porco pode gerar identificagdo com o



149

Judaismo, levando o convertido a se prender a esse preceito mais que um judeu de

tradicao?

4.3.1 Kashrut
Como vimos nos itens anteriores, muitos candidatos a conversdo acionam um

discurso de memdria associado a alimentacdo, para legitimar uma identidade
essencialista ao Judaismo. Uma das frases recorrentes é dizer que: “acho que minha
familia é descendente de judeus expulsos da Europa porque eu me lembro de que a
minha avo ndo comia carne de porco”.

As regras de alimentacdo sdo varias, sua legislacdo encontra-se no livro do
Levitico (Vaikra), no capitulo XI, e sdo reiteradas no livro do Deuteronémio (Devarim)
(12:15, 16:1). Essas leis especificam as regras de consumo e preparo da alimentacéo,
criando categorias dicotdmicas ao definir o que seja “puro versus impuro”. Essas
categorias servem para organizar a vida social como um todo, como bem observou
Mary Douglas, ainda no século XX (DOUGLAS: 1966). As categorias de pureza e
impureza constrangem e convencem 0 participante a se submeter a tais restricbes
alimentares, marcando a diferenca entre a vida que o individuo levava e a que o0s judeus
levam. A alimentacdo, sob essa perspectiva, € uma categoria fundante da identidade
judaica.

Composta de vaérias restricdes associadas principalmente a mistura de alimentos,
a kashrut — conjunto de regras alimentares que determinam se um alimento é kasher®
(puro) ou tref/terifa (impuro) — situa-se num patamar privilegiado da vida prescritiva
judaica, determinando, inclusive, a corrente religiosa das instituicdes comunitarias. A
determinacédo individual, daquele que busca a conversdo, em observar todos — ou 0
maior numero possivel de preceitos religiosos prescritos na Tora, leva-o a buscar para si
uma congregacdo que seja a mais adequada as suas necessidades. Optando por uma
congregacao ortodoxa, onde todos guardam essas mesmas restri¢cdes, seu sentimento de
pertencimento e reconhecimento talvez se tornem mais fortes e mais “auténticos”. Caso
o convertido se determine a viver uma vida mais secular, e a interpretar a lei judaica de
acordo com uma visdo menos verticalizada, uma congregacdo liberal ou reformista sera
a escolhida. Ater-se a alguns preceitos, como a alimentacdo kasher, enquanto se

mantém leniente a outros — como 0 uso de vestimentas padronizadas — é uma

% A lingua inglesa grafa o termo como kosher.



150

caracteristica do Judaismo conservador. A pratica da kashrut € entdo, um dos
“termOmetros” que podemos utilizar para determinar o grau de doxa que as instituigcoes
utilizam para legitimarem-se como judaicas e, obviamente, conceder a conversdo aos
interessados.

Durante os anos de pesquisa de campo, foram muitas vezes as que nos
defrontamos com as regras de alimentacdo em comentarios com judeus de nascimento e
nedfitos, durante as cerimonias religiosas, ou em conversas informais em sinagogas de
todas as correntes. Fala-se muito de comida judaica, de receitas, de comidas
tradicionais, da importancia de se reunir para comer; bem como da pendria, miséria e
fome sofridas pelos judeus durante as perseguigdes e o “exilio”. Na literatura nao
académica encontra-se farto material, que vai desde escritos rabinicos sobre o tema, até
historias da Segunda Guerra Mundial, que contam como judeus piedosos preferiam se
entregar a morte nos Campos de Concentragdo do que comer comida impura; e aqueles
que, na mesma situacdo, desconsideraram essas leis para ndo morrerem de fome.

Em Fortaleza, ao avisar sobre algum jantar ou festividade que aconteceria, 0
Chazan insistia em perguntar as mulheres se o cardapio seria a base de laticinios ou
carne, mesmo sabendo que a comunidade ndo era kasher e que os alimentos, apesar de
ndo serem misturados, ndo seriam puros devido a dificuldade de encontrar o0s
ingredientes na cidade, para a preparacdo das receitas. A pergunta recorrente “vocé é
kasher?” evidencia uma admissdo da identidade judaica, bem como o grau de
identificacdo que o candidato tem com o Judaismo e suas praticas, estabelecendo, assim,
0 grau de pertencimento e convivéncia entre os individuos.

A kashrut, além de ser uma prescricdo religiosa para os judeus observantes, é
também bastante cultuada entre os adeptos do chamado “Judaismo cultural”, e usada
prontamente para estabelecer a identificacdo deste com o Judaismo religioso. Mesmo
aqueles judeus de tradicdo, que se dizem “mais culturais do que religiosos”, sabem que
as leis existem, e langcam mao de subterfugios ou estratagemas para justificarem porque
nao seguem as leis: “dificuldade de encontrar comida kasher na cidade” ¢ uma das mais
relevantes daquelas encontradas nos campos de pesquisa; mas ha também a fala de uma
informante — judia de nascimento, que diz “Deus ndo esta nem ai para o que eu estou
comendo” (Rivka — dados de entrevista).

Curioso também é como a kashrut é confundida pelos entrevistados e usada
como sindnimo para aquilo que chamam de “comida judaica”. Kashrut é uma prescricao

religiosa alimentar que difere e estabelece categorias de pureza e poluigdo rituais.



151

Comida (ou culinaria) judaica se refere geralmente a comida que os pais e avos dos
imigrantes comiam em suas localidades de origem.

Por ocasido de um almogo na casa de descendentes de judeus alemaes, eles
serviram goulash, sopa de beterraba e bolo de frutas secas, e disseram que esses pratos
sdo comida judaica e ndo comida alemd. Assim como é possivel — e provavel, que se for
almocar na casa de algum judeu descendente do Magreb, 1émen ou Turquia, ele servira
falafel, pao arabe e arroz com carneiro desfiado, dizendo ser “comida judaica”.

E interessante notar que os judeus ndo declinam sua ancestralidade com base
territorial, mas por meio da nog¢do de “povo judeu”. Existe uma recorréncia no
pensamento judaico sugerindo que o pais onde estdo alojados e fizeram suas vidas, em
nada (ou quase nada) afeta ou interfere em sua “judaicidade”. A etnia seria uma
segunda natureza. O individuo pode ser filho de judeus romenos laicos que moraram
por trés geracdes na Pol6nia, mas quando sua neta, nascida e residente no Brasil,
prepara um pierogi ou uma carnatzlach (classicos da culinéria polonesa e romena), ndo
€ uma receita polonesa e nem romena que ela diz estar reproduzindo, mas sim, uma
receita judaica.

A pratica da Kashrut é tdo importante no processo de identificacdo, que chega a
criar situacbes, no minimo insélitas, devido a necessidade de atrelar essa prescricdo a
afirmacédo da identidade judaica e do seu reconhecimento por instancias superiores na
hierarquia sinagogal. O relato a seguir mostra como o grupo € sempre atento a questao
da alimentacdo kasher e como essa pratica € importante na definicdo da identidade
judaica e capciosa para aqueles que buscam o Judaismo por afinidade eletiva.

A festa de Chanuké do ano de 2001 foi realizada no dia 15 de dezembro, ou no
primeiro dia do més de Kislev, do ano judaico de 5762. Nessa ocasido, 0s judeus que
participam da Sociedade Israelita do Ceara, comemoraram a inauguracdo de sua nova
sede. Casa com um jardim e um saldo de oracGes bem maior que aquele da casa antiga
no bairro Dionisio Torres®*. Com a mudanca, os associados da SIC conseguiram um
lugar mais acolhedor para a realizacdo de seus rituais. A localizacdo geografica da sede
facilitou o acesso das pessoas e, com isso, 0 nimero de participantes aumentou. Outras
familias judaicas passaram a frequentar a sinagoga, 0 que muito agradou a diretoria.
Assim, eles resolveram fazer uma grande festa de Chanukd, com as presencas de

Samuel — socio benemérito que doou a casa a comunidade, Efraim — o judeu que

*! Vide descrigéo etnografica dos campos de pesquisa dessa tese no item 1.



152

convocou a unido da comunidade, por meio do anuncio de jornal, e o préprio
Embaixador de Israel no Brasil.

No dia da festa, iniciada ainda a tarde, o jardim da sinagoga estava repleto de
pessoas. Havia segurancas devidamente identificados, do lado de fora, para garantir a
integridade fisica do Embaixador.

Os homenageados usavam terno e a maioria estava bem vestida para a
solenidade. As mulheres ostentando bons vestidos e penteados, enquanto as criancas
brincavam com os presentes que tradicionalmente ganham por ocasido dessa festa.

No primeiro momento realizou-se o servico religioso, com o acendimento das
velas em um candelabro chamado Chanukia. Este candelabro possui oito bragos sendo
que a cada dia uma vela é acesa e no ultimo dia, acendem todas e realizam um servico
religioso na sinagoga.

A festa comemora o triunfo dos judeus, sob a lideranca dos Macabeus, contra 0s
dominadores gregos (164 E.C.) ®2. A santidade da festa deriva do aspecto espiritual da
vitéria e do milagre “da anfora de 6leo”, quando uma pequena quantidade de dleo de
oliva consagrado, que seria suficiente para manter o candelabro do templo aceso apenas
por um dia, durou oito dias, o tempo necessario para que o templo fosse reedificado,
apos a Ultima batalha.

Depois da cerimonia religiosa, foram descerradas placas comemorativas no
jardim da sinagoga, inaugurada a sede, fixada a mezuza, e seguiram-se 0s discursos
protocolares, enaltecendo a iniciativa da diretoria e dos socios fundadores.

Em seguida, 0 Embaixador deu uma palestra sobre a situacéo politica de Israel e
abriu um momento para perguntas. Apos essa solenidade, houve sessao de fotos, brindes
com champagne e distribuicdo de salgadinhos.

A SIC possui uma Diretoria Cultural que tem, entre outras atribuicGes, a de
organizar as festas, alugar materiais, contratar buffets, garcons; enfim, cuidar do
protocolo de qualquer recepcéo ali realizada.

Nessa ocasido, dada a especificidade do evento, a presenca do Embaixador e de
alguns judeus ortodoxos que observam as leis da kashrut, aconteceu um fato, no
minimo, inusitado, mas bastante significativo para se pensar o sentido e as formas de

representacdo da identidade.

62 £ uma convencao, cortesia e uma gentileza & sensibilidade religiosa judaica ndo marcar o tempo com as
iniciais A.C. e D.C. (Antes ou Depois de Cristo) — por motivos 6bvios. O mais adequado é o uso das
iniciais A.E.C. (Antes da Era Comum, ou E.C. - Era Comum).



153

Entre tacas de espumante e coquetéis, os garcons distribuiam salgadinhos —
alguns deles realmente feitos pelas senhoras judias (bolinhos de peixe, latkes de batata,
sufganiot,) e outras guloseimas confeccionadas pelo Buffet, como empadinhas, coxinhas
e folheados. No meio da recepcdo, quando todos ja estavam mais descontraidos, uma
das senhoras, ao morder em um folheado, soltou uma exclamacéao de repulsa: “- Perai,
mas isso aqui é presunto de porco!” — disse Ruth, ja nesse momento “impura”.

O corre-corre foi geral: procuraram a Diretora Cultural, especularam sobre quem
encomendou os salgadinhos, cochicharam sobre a ineficiéncia da diretora, repudiaram o
buffet, massacraram o maitré e, finalmente, fizeram recolher todos os salgados
folheados da festa, na tentativa de manter o “impuro” fora do recinto sagrado da cultura
judaica.

Aquilo envergonhou a alguns, irritou outros, e teve até quem se divertiu. O
Embaixador acabou ndo tomando conhecimento do acontecido, ou sua diplomacia foi
maior que sua fé, pois ndo se manifestou a respeito.

Nessa passagem mostramos as dificuldades que sofre uma coletividade que esta
em processo de formacdo e tenta inventar uma tradicdo®. Sobre tradicdo inventada,

remontamos novamente ao autor E. Hobsbawm:

Um conjunto de préaticas, normalmente reguladas por regras tacitas ou
abertamente aceitas; tais praticas de natureza ritual ou simbdlica visam
inculcar certos valores e normas de comportamento através da repeticdo, o
que implica, automaticamente, em uma continuidade em relacéo ao passado.
Alias, sempre que possivel, tenta-se estabelecer continuidade com um
passado histérico apropriado. (HOBSBAWN, 1984:09).

Em Montreal, a questdo da alimentacdo ritual ndo € problema, pois varios
estabelecimentos judaicos investem em produtos kasher e a profusdo de ofertas atende a
todas as demandas. O bairro judaico de Plamondon, por exemplo, a Rede de
supermercados IGA oferece frutas, legumes, patés, carnes, frios, conservas, doces,
biscoitos, matzot, farinha de matza, mistura para falafel, guefilte fish, raiz forte com
beterraba, himus, pées, leites, peixes, congelados, produtos de higiene, velas, balas, Kits
para Hallowen, tudo kasher, com o selo de aprovacdo do rabinato canadense, norte
americano e israelense.

Os muculmanos também possuem restrices alimentares, e sua comida €

aprovada em ritual se chama halal. Aquele alimento que € impuro se chama haram. Em

% Na introducéo da tese e novamente no item 2 foi explicado que a Sociedade Israelita do Ceara foi
fundada deliberadamente e ndo por fluxos migratérios.



154

Montreal, muitos judeus pesquisados e que comiam kasher, comiam tambem halal.
Entretanto, eles garantiram que h& de se observar, pois o alimento kasher sempre é
halal, mas o que é halal nem sempre é kasher.

O fato € que, para um alimento ser considerado kasher, existe uma nomenclatura
que o define desde sua origem. Alimentos a base de carne sdo chamados em iidiche de
fleishig e em hebraico de bassari. Por carne, entenda-se também, os 0ssos, sopas e
molhos. Sangue é o tabu alimentar por exceléncia e é irremediavelmente tref. Os
laticinios sdo chamados de milchig (iidiche) e chalav (hebraico) e englobam iogurtes,
coalhadas, queijos e molhos brancos. Aqueles alimentos considerados “neutros” e que
podem ser consumidos, tanto com carne quanto com laticinios, como ovos, peixe, aves,
legumes, cereais, frutas e sucos, séo chamados de parve.

Na culinria judaica, devem ser kasher ndo s6 os alimentos selecionados, mas
também sua mistura e a maneira como sdo manuseados e confeccionados.

Segundo o Prof. Rabkin, a unica coisa que define uma comida como “comida
judaica”, ¢ aquela que tem a possibilidade de ser kasher. Isso significa, por exemplo,
que o porco ndo pode ser kasher nunca, pois ha um preceito religioso que manda evita-
lo, expresso na Tord; a carne de boi é permitida, mas s6 pode ser usada num prato
confeccionado de maneira kasher. Isso inclui regras na forma de abate do animal, que
deve ser executada por um shohet — magarefe especializado na forma ritual de abate — e
certas partes devem ser eliminadas, como tend@es, sangue e nervos.

Essa profusdo de detalhes implica numa tensdo constante em casa para evitar a
mistura de ingredientes em panelas especificas, na tabua de cortar, nos talheres para
servir os pratos e nas toalhas. Se uma colher mexer uma panela de leite ela é impropria
para mexer uma panela de carne. E recomendavel o uso de cores diferentes para as
toalhas para evitar a poluicdo. As lavagens de ambas as vasilhas devera ser efetuada em
recipientes diferentes, e, para serem secadas, utilizar-se-d0 panos de prato diferentes.
Outra informacéo fornecida pelo mesmo professor é que a participacdao de um judeu, em
pelo menos uma parte do processo de preparacdo do prato, é fundamental para lhe
conferir um carater kasher. Se uma mulher goi prepara uma chala (pdo) com
ingredientes kasher, mas uma mulher judia é que coloca as sementes de papoula por
cima do péo ja assado, o prato é kasher. Se uma panificadora se diz kasher, seria
recomendado que quem fizesse a massa fosse um judeu; todavia, se o dono da
panificadora — sendo judeu — acender o forno de manhd, os pédes que sairem do forno

durante todo o dia serdo kasher.



155

Todo judeu observante da lei, ao ingerir qualquer alimento, deve fazer uma
bengdo (habracha) obrigatéria e especifica que varia de acordo com o alimento.
Entretanto, ndo € a bencdo na hora do consumo que o torna kasher, mas antes, a
observacdo com relacdo a mistura de ingredientes e a participacdo de judeus no
processo de confeccdo € que caracterizam um alimento kasher ou ndo. Ndo ha como
abencoar um alimento para torna-lo kasher se ndo tiver sido elaborado de maneira
kasher.

Isso é claro, gera uma tensdo aos seguidores restritos da lei, em especial, as
mulheres que, geralmente, sdo as que preparam a comida. Uma das obrigacdes da
mulher judia é servir o marido na mesa de jantar. Ela faz as compras, prepara a comida
e serve 0 marido. Entretanto, durante o periodo menstrual ela é considerada nida —
impura. Para manter o carater kasher na mesa, ela € proibida de servir um saleiro que
seja ao marido, pois se toca-lo sem querer, ele também ficara impuro.

No caso de uma judia convertida por uma instituicdo ortodoxa, conhecer todas as
préticas de kasherizacdo é extremamente dificil e requer um alto grau de concentracéo,
até que tudo seja feito naturalmente. Para que se possa perceber o grau de dificuldade,
falaremos um pouco mais, a seguir, desse processo.

Nas casas ortodoxas, as panelas, loucas e utensilios sdo guardados e usados
separadamente para evitar o contagio. Como foi dito acima, a primeira e a mais basica
das separacdes € aquela que recomenda o uso de panelas diferentes para o preparo de
laticinios e de carnes. Todavia, na festa da Pascoa Judaica (Pessach) toda a porcelana e
prataria cotidiana da casa deverdo ser substituidas por aquelas que sdo reservadas
exclusivamente para a ocasido. Essa louca de Pascoa fica guardada durante o ano todo e
sO é usada na semana da festividade, quando serdo consumidos apenas alimentos que
ndo contenham chametz — que fermentem. Em casas onde as pessoas sdo realmente
observantes da lei, ha dois refrigeradores — um para carnes e outro para laticinios. Se
por engano da mae judia, uma vasilha com queijo for colocada na geladeira de carne,
estd comprometida toda a kashrut da casa, e rituais de purificacdo deverdo ser feitos
para gque a paz kasher retorne ao lar.

Se uma dona de casa judia ganha uma vasilha que foi usada por uma ndo-judia,
ela devera submeté-la a um processo de kasherizac@o que inclui mergulha-la em agua
quente algumas vezes, ou deixa-la imersa por algum tempo. Entretanto, ela esbarrara de

novo nas interdices da lei: uma vasilha de vidro pode ser kasherizada, uma de barro



156

ndo. Porcelana pode ser kasherizada, madeira ndo. Na davida, perguntam ao rabino da
congregacao.

A kashut se inscreve num quadro de representacdes simbolicas, que é coerente
com a separacdo feita pelo Judaismo entre o sagrado e o profano. Sob a dtica da
religido, ser judeu ¢ fazer parte de um grupo ou “povo” que foi escolhido por Deus para
ser santo. Essa santidade € perpetuada enquanto o grupo mantiver seu carater de
isolamento e de diferenciacdo de outros grupos. O judeu se pensa como o “outro” por
exceléncia, é aquele que apesar de excluido esta proximo. A figura do outro emerge
sempre de uma ambiguidade que é emblematica de uma interdependéncia definitiva,
intransponivel, por que o outro é que me faz ser 0 que eu sou e me permite completar a
mim mesmo. No fundo, ndo ha um sem o outro. (BENBASSA e ATTIAS, 2002: 20).

A pretensdo judaica — no sentido de pretender — é que quando um individuo
come um alimento kasher, estard entre judeus, mantendo, portanto, as fronteiras e,
consequentemente, sua santificagdo. Comer kasher — como dizem os ortodoxos e
conservadores, ¢ se “sentir em casa”, ¢ “partilhar uma vida judaica”, e isso € muito
importante para eles. Por sua vez, ao recusar comida na casa de um nao-judeu,
evidencia a fronteira, a ndo-mistura, a diferenca e a distancia que separa o judeu do nédo
judeu. Mantendo-se separado, o judeu sustenta seu carater de santificado, de sagrado em
relacdo a outros grupos.

No Brasil, nas cidades pesquisadas, a alimentacdo kasher ndo é uma
preocupacdo constante, e o individuo, em geral, se considera judeu por critérios
subjetivos. No Recife e em Brasilia ha alguns individuos que compram alimentos
kasher nos grandes centros, como S&o Paulo, mas apenas para receber uma visita ou
algo dessa natureza. Outros ndo comem nada obviamente impuro, como porco ou frutos
do mar. Outros, ainda, evitam as misturas de carne e leite. Mas o0 processo de seguir as
regras de preparacao foi observado apenas em um caso de um senhor que converteu a si
e a toda sua familia em Fortaleza, comprou uma Tor& e fundou uma sinagoga particular
em casa. Ha que se considerar, também, o fato de que nas trés comunidades brasileiras
pesquisadas, ndo havia um rabino especialista em kashut que pudesse promover a
pratica, responder a questdes e sanar as ddvidas da comunidade.

Mas, se para os judeus de nascimento é dificil determinar se um alimento é puro
ou impuro, se ha misturas impuras nos pratos que ele come, imaginemos para aquele
gue, em um processo de conversdo se vé envolto no cumprimento de 613 preceitos

religiosos obrigatorios e, até entdo, desconhecidos? Como saber se naquele queijo



157

adquirido ndo se encontra nenhuma particula de outro alimento que pudesse macular seu
prato? Seré que ha substancias tref naquela bala comprada no supermercado?

O que veremos a seguir € uma das modernas formas, de que os judeus
observantes da lei lancam mao, para conseguirem garantir uma alimentacdo kasher

confiavel, e como os pretendentes a conversdo se saem nessa seara.

4.3.1.1 Commoditizagdo da kashrut

Ao falarmos sobre os guias disponiveis para auxiliar o judeu a escolher sua
alimentacéo, e inserir esse assunto na problematica antropologica, a perspectiva tedrica
que mais parece corroborar nossas ideias, € o pensamento de John e Jean Comaroff
(2009); seja pela discusséo proposta para se apreender o conceito de identidade, seja
pela forma de pensar dos autores, que consideram as identidades como uma mercadoria

carregada de valor econdémico, chamando-as de commodities.

Uma commaodity € um bem fungivel, ou seja, é equivalente e trocavel por outra
igual, independentemente de quem a produz, como, por exemplo, o petroleo, a resma de

papel, o leite, o cobre e 0s imdveis.

Os Comaroff refletem sobre um fendbmeno crescente: a incorporacdo da
identidade e a comodificacdo da cultura, em diversos grupos étnicos ao redor do
planeta. Por comodificacdo da cultura, os autores entendem:

A efetiva entrada na esfera do mercado de dominios da existéncia humana
que anteriormente escapavam dela, tais como os simbolos identitarios de um
grupo ou uma nagao, as crencas religiosas, as praticas tradicionais de cura, 0s
rituais, etc. Incorporagdo da identidade é o processo pelo qual a identidade
passa a ser reivindicada pelos grupos étnicos com base nos regimes de
propriedade intelectual. (COMAROFF, 2009:17).

Na verdade, tentaremos fazer um exercicio de colocar nossos dados de pesquisa,
a respeito da kashrut, sob o lume das perspectivas desenvolvidas em relacdo aos
processos de identificacdo e de descontinuidade por elas sofrida, além dos conceitos
modernos de pertencimento, agenciamento e voluntarismo.

Considerando que a identidade judaica é entendida — por intelectuais leigos e
pelo senso comum — como uma identidade étnica e religiosa, nos propomos a
demonstrar de que forma um individuo que ndo pertence a essa “etnia” pode — por meio

da analise do percurso de conversdo — transformar-se num judeu. Na proposta dos


http://pt.wikipedia.org/wiki/Fung%C3%ADvel

158

Comaroff, a identidade € concebida, também, por intermédio da aquisicdo de simbolos
em um “mercado”, a fim de legitimar essa ou aquela identidade.

Nessa sessdo, limitar-nos-emos a mostrar uma curiosa publicagdo judaica
brasileira, onde a autenticacdo conferida a uma identidade pode ser percebida como

commoditizacéo da cultura — o Guia BDK.

4.3.1.2 O Guia BDK

Os judeus organizaram sua vida em comunidade apoiando-a em trés pilares
“candnicos” — a Tord, o Talmud — codigo de ética e compilacdo da Tora oral — e a
Cabala — a mistica judaica.

A primeira obra é dividida em cinco livros que contam a pré-histéria judaica e
seus mitos de origem; 0 éxodo que esse grupo supostamente realizou do Egito até a
Palestina e as normas e regras de ética que definem a organizacdo social do povo judeu
como: regras para o casamento, regras de conduta, regras para criar os filhos e regras de
alimentacdo. O Judaismo antigo, na tentativa de manter um carater diferencial das
outras tribos, criou regras que impediam ou limitavam o contato com os ndo-judeus.

Como ja foi dito, no Brasil, os grupos judaicos estudados ndo sdo ortodoxos e
ndo seguem uma alimentacdo kasher. Entretanto, os ortodoxos residentes no Pais
constituem um grupo bastante extenso. Varias cidades brasileiras contam com
comunidades de judeus ortodoxos, inclusive o Recife.

Mas o que tudo isso tem a ver com a concepcdo de identidade proposta pelos
Comaroff? Como pudemos perceber o tabu alimentar ilustra a diferenca entre aqueles
que sdo “puros” — judeus — daqueles que sdo “impuros”— 0S outros. Certa vez, um
rabino ortodoxo indagado sobre o porqué de seguir as regras de alimentacdo, afirmou
que ‘“se acreditamos em Deus e organizamos nossa vida a partir das orientacdes dele,
entendemos que ele assim determinou, entdo assim serd”. Apesar da aparente auséncia
de uma razdo pratica para as regras de alimentacdo, devemos considerar que os produtos
kasher tém um preco alto, bem mais caros que os produtos comuns, e hoje se
transformaram em commodities, prontas para serem comercializadas.

As leis da kashrut preveem coisas aparentemente simples, como ndo comer
animais com o casco fendido e que ndo ruminem, ndo misturar leite com carne na
mesma refeicdo, evitar peixes que ndo possuam escamas e frutos do mar. Entretanto,
com o0 processo de commoditizagdo das identidades, existe uma “venda”, uma

mercantilizacdo dessa kashrut.



159

A kashrut, como definidora da identidade judaica, € orientada e organizada a
partir do Beit Din Kashrut, entidade portadora do poder de julgar e condenar
determinado alimento, por ele ndo se enquadrar no conceito de pureza ritual. 1sso nos
mostra a mercantilizacdo de simbolos religiosos, que antes ndo eram regidos pelas leis

de mercado e que, hoje, “escapam” do controle da cultura e se tornam commodities.

4.3.1.3 A supervisao rabinica

Em 5764 (2004), um grupo de pessoas da comunidade judaica de Sdo Paulo
pediu ao Rabino Shmuel A. Havlin que montasse uma hasgacha — verificacdo rabinica,
para liberar produtos de linha ja existentes no mercado, que certamente sdo kasher, mas
que ndo haviam sido verificados quanto a composicao e processo de producédo, sendo,
dessa maneira, desconhecidos para o consumidor kasher. O rabino Havlin, juntamente
com rabinos de S. Paulo, de outros estados do Brasil e de um grupo de empresarios,
iniciou o trabalho.

Surgiu assim no Brasil a BDK — Beit Din Kashrut - guia utilizado pela
comunidade judaica mundial como uma garantia da qualidade de alimentos
supervisionados por um rabino ou rabinato, tornando-os autorizados para consumo de
acordo com as normas religiosas judaicas. O selo da BDK nas embalagens dos
alimentos, ou o carimbo nas carnes, significam que o alimento foi verificado e que tem

a qualidade necessaria para atender ao paladar do consumidor kasher.

"'J—\’ —.!X\&‘l ‘;T ’/V' .l
D 1 )W\ :
_'._.__e.)) A Ji ) E |
Sio Pavro - Beass
o (a3 R D nn,
“BDK AR
o e 2+ g p - BOK Y ana} i
"""" TR Sio Pauo-BeAsi

Modelos do selo BDK.

Segundo o proprio guia, a necessidade da formacéo do grupo se deu, pois:

E de conhecimento geral que, com a moderna industrializacéo, os alimentos
produzidos hoje em dia sdo compostos de milhares de micro e macro



160

elementos. Como exemplo, podemos citar a bolacha que, hoje, ndo é
composta apenas de agua e farinha e, sim, de varios outros produtos como
conservantes, pigmentos diversos, aromatizantes, segredos industriais. Por
isso, faz-se necessario um érgdo que esteja sempre atualizando e fiscalizando
a producdo de produtos para que o0 consumidor tenha sempre a certeza de
estar adquirindo produtos que estejam de acordo com suas normas. (Guia
BDK, 2008:13)

A BDK é composta por um rabinato — grupo de rabinos, que tem como fungédo
principal estudar e analisar cada produto, autoriza-lo ou reprovéa-lo, conforme as leis
judaicas.

A principio, a publicacdo orienta 0s consumidores ortodoxos a utilizarem 0s
produtos que constam no préprio guia. Entretanto, existem duas listas diferentes para
“ortodoxias” diferentes. Na lista verde entram produtos denominados “mehadrim”, ou
seja, produtos que atendem o mais elevado nivel dos rigores das leis da kashrut.

Ja na lista amarela, sdo disponibilizados produtos que admitem alguma
leniéncia, baseando-se nos possekim (legisladores) que as permitem. Explica-se: um
produto que contenha algum componente considerado proibido, como um conservante,
por exemplo, mas que sua quantidade no produto final € de apenas 1/61, pela lei, esse
percentual de “impureza” ¢é considerado nulo. Exceto quando este ingrediente é
“ma’amid” — elemento que muda o aspecto ou a consisténcia. Alguns produtos contém
leite que ndo é chalav Israel (leite ordenhado na presenca de um supervisor judeu).
Porém, como a lei brasileira ndo permite a mistura de leites de outros animais ao leite de
vaca, o leite é considerado kasher. Assim, os produtos da lista amarela sdo considerados

kasher de acordo com os pré-requisitos basicos da lei.

4.3.1.4 “Nao basta ser aveia, tem que ser Quaker”
As hashgachdt sdo as certificadoras de que um produto é kasher, e atuam

enviando representantes as fabricas para observar o processo de fabricacdo e,
posteriormente, homologar ou ndo um produto. Alguns produtos saem da lista, outros
saem e retornam e outros mudam de lista, da verde (mais ortodoxa), para a amarela
(mais leniente). Os processos de fabricagdo séo dindmicos e desenvolvem produtos mais
interessantes e atrativos, visando, ao mesmo tempo, a reducdo dos custos. Esses fatores
provocam mudancas de insumos ou fornecedores, substituindo por outros com melhores
resultados ou mais rentaveis. O produto pode ser modificado em sua composi¢ao e em

Seu aspecto.



161

A BDK, assim como muitas outras hashgachot do mundo, visita industrias
alimenticias, por iniciativa propria ou quando solicitada. E cobrado um preco das
empresas aprovadas para que seu nome seja colocado na lista, 0 que leva a um aumento
significativo de suas vendas. Entretanto, a tarefa seria economicamente inviavel ao
BDK se tivessem que manter um supervisor rabinico em cada fabrica. Mas, gracas aos
métodos de trabalho das industrias de hoje, onde existe alto grau de padronizagdo, todas
as mudancas, na maioria dos caos, podem ser previamente aprovadas. Nesses casos sdo
analisados os novos insumos, a formulacdo do produto, para verificar se continua
kasher ou se afeta o status kasher dos outros produtos ja aprovados.

Quando a mudanga ocorre sem o conhecimento prévio da BDK, o caso fica mais
complicado. Nesses casos, € checado o mais rapido possivel o novo status kasher do
alimento e, dependendo do caso, retiram o produto das listas, ou passam-no da verde
para a amarela. Em relacdo a fabrica, se ficar constatada a ma fé, esta pode perder a
supervisao kasher. Se ndo hd ma fé e ndo foi quebrada nenhuma norma, esta é apenas
advertida do ocorrido e, dependendo do caso, volta a produzir como antes para
continuar kasher. Um exemplo de mudanca desse tipo € quando a fabrica passa a
comprar um insumo com 0 mesmo nome, mesmo fabricante, porém produzido em outro
local, onde ndo é feita a supervisdo kasher, ou que fabrica outros produtos ndo
aprovados, ou, até mesmo, por produzir o0 mesmo produto com insumos nao kasher. As
vezes, passam a comprar um insumo nacional em vez de importado para diminuir 0s
custos; o distribuidor € o0 mesmo, porém, o nacional nao é kasher. Outras vezes, pairam
suspeitas sobre alguma mudanga no método de producdo de algum insumo, o que
poderia afetar seu carater kasher. Esse produto é entdo colocado em alerta provisério e
depois esclarecido. Isso pode ocasionar que o produto — que sempre foi kasher — saia ou
volte a lista.

Qual o critério utilizado para descobrir se um ingrediente mudou o seu preparo e
ndo pode ser considerado kasher? Segundo o préprio guia: “Temos que conhecer
quando e quais mudancas afetam a kashrut do produto e quando ndo. Pedimos ao Todo
Poderoso que, pelo mérito do publico, nos ajude nesta importante missdo”. (Guia BDK,
13: 2008)

Ao analisarmos a dindmica da BDK, podemos perceber que 0s critérios
utilizados para definir a pureza ou ndo de um produto também sofrem a influéncia da

commoditizacdo ao legitimar sua identidade. Quem vai definir o carater kasher s&o os



162

rabinos que, atenta e criteriosamente, se baseiam nas normas religiosas para fazé-lo.
Todavia, em uma sociedade de consumo, esta em jogo, também, o capital investido pela
fabrica para ter seu produto inserido no guia, e os lucros que a entidade BDK recebe
pela publicidade e pelo aumento no nimero de consumidores pagantes por aquele
produto. Assim, para um judeu observante do guia BDK, ndo basta ser aveia, tem que
ser Quaker, pois essa marca possui 0 carimbo e o selo da BDK, vetando a compra e 0
consumo de outra aveia pelo consumidor kasher®.

Originalmente, os ingredientes que compdem determinado produto para lhe dar
um carater kasher sdo conhecidos dos consumidores observantes da lei judaica.
Entretanto, o que esta escrito no rotulo do produto ndo é o bastante aos atentos olhos da
BDK. As matérias primas sdo complexas e podem conter outros ingredientes que nao
sdo revelados, como um conservante, emulsificante e outros. Ainda que o ingrediente
seja kasher, pode ser fabricado em uma mesma linha de producdo ou maquina de outro
produto ndo kasher, o que compromete sua kashrut.

A liberacdo de um produto exige alto conhecimento da lei judaica, pois é preciso
verificar e analisar cada caso especificamente, para atender ao status kasher. Existem
casos em que o produto, por sua composicdo e método de producdo, aparenta ser kasher
e ndo necessita de supervisdo rabinica, entretanto hd necessidade de verificacdo para
garantir que de fato ndo ha problema de kashrut.

A titulo de exemplificacdo, mostrarei alguns casos que exigem observacédo
estrita rabinica e suas consequéncias. E interessante observar, que as especificacdes
como a mistura do vinho com outras frutas, ndo estdo explicitadas no levitico,
entretanto, o judaismo rabinico considera essas interdigdes como legitimas.

& Oleos refinados ou gordura vegetal podem ser processados em
equipamentos que também processam gordura animal, comprometendo
sua kashrut.

N Na maionese, 0s ovos podem conter enzimas conservantes e, em alguns
casos, este conservante ndo é kasher.

N Mesmo os aromas ditos ‘“naturais” sdo compostos por dezenas de

componentes. Na embalagem consta, por exemplo, “aroma de banana”.

% A aveia Quaker é apenas um exemplo de mercantilizagdo de um bem simbélico que &, a priori, kasher,
e é utilizada aqui por ser uma marca bem conhecida no Brasil. Entretanto, existem outras marcas de
aveias que sdo aprovadas pelo BDK, ndo gerando, por parte do rabinato, nenhum monopélio da aveia pela
Quaker, e diversificando as possibilidades de escolha dos consumidores.



163

Pode ocorrer que, além da banana em sua composi¢do, existam outros
elementos néo kasher, inclusive de origem animal.

N Os sucos de frutas ou concentrados podem ser produzidos em maquinas
que também processam suco de uva, comprometendo a kashrut dos
demais.

N O vinagre pode ser de vinho ou processado no mesmo equipamento.
Whisky pode conter derivados de uva.

N Goma base, frequentemente usada na composicdo de doces e balas, pode
conter ingredientes animais, como gelatina.

N Améndoas confeitadas também podem conter gelatina (produto animal).

N Os pdes da padaria podem conter banha de porco, ou serem assados nos

mesmo fornos utilizados para paes que contém carnes ou queijos.

Partindo da premissa de que em muitos lugares a “sobrevivéncia cultural” tem
dado forma a uma sobrevivéncia por meio da cultura, Jean e John Comaroff afirmam
qgue no mercado, 0s grupos étnicos podem forjar novos padrGes de sociabilidade,
reanimar a subjetividade cultural e reforgar a autoconsciéncia coletiva. Isso ocorre, de
acordo com eles, porque muitas vezes a versdo “commodificada” de artefatos e préaticas
culturais torna-se a versdo comumente reconhecida como “auténtica”. A busca por uma
religido e uma cultura “auténticas” ¢ recorrente na fala dos convertidos, pois a
autenticidade Ihes garante o reconhecimento por parte das instancias competentes do
grupo.

A nocdo de etnicidade é percebida pelos Commarof como um repertorio amplo e
instavel de sinais culturais, que servem de alicerce para as relagdes a serem construidas
e comunicadas. Com base no preceito de que, a0 mesmo tempo em que a etnicidade
passa a ser construida e explorada, sob a influéncia das ideologias neoliberais, o
comércio excede a mera venda de bens e servigos, 0s autores consideram que em um
contexto mais amplo, da mesma forma que as mercadorias estdo se tornando
explicitamente culturais, a cultura esta sendo comodificada. (COMAROFF, 2009)

O crescente comércio do que esses autores chamam de “etno-ancestralidade”
aponta na direcdo de uma politica identitaria, pois ele evidencia a simultaneidade da
biologia e da autoatribuicdo, nas maneiras como a identidade cultural passa a ser

experimentada e negociada, nas esferas politicas do mundo contemporaneo.



164

Para finalizar esta sessdo referente a Kashrut, acreditamos que o caso da
fundacdo e da legitimacdo da BDK no Brasil revela um processo de commoditizacao.
Ele pode ser percebido por meio de quatro das sete dimensdes do identity business,
apontadas pelos Comaroff como caracteristicas do periodo em que vivemos, e mudanca
em como percebemos a construgdo dos processos identitarios. S&o elas: 1) 0s processos
de pertencimento — A BDK € uma entidade judaica que langa médo do discurso biblico
para a formacdo dos 2) processos de “etnogénese” para legitimar-se criando assim 3) o
estabelecimento de “etnoeconomias” corporativas envolvendo 4) a criacdo de uma
corporagdo comercial étnica, que comecou com uma reivindicacdo do grupo (no caso a
homologagéo dos produtos kasher) (COMAROFF, 2009). Essa estrutura agrega regimes
de propriedade intelectual, tendo em vista que seus produtos e préticas culturais

comodificadas rendem beneficios para eles préprios.

4.3.2 Roupas Shatnez
Mantendo seu carater de diferenciacdo, o Judaismo apregoa que, ndo SO 0S

individuos e seus alimentos devem ser santificados, mas também seu vestuario. Assim
como é proibido comer uma mistura de leite e carne, a Tora também proibe usar roupas

de 14 e linho a0 mesmo tempo. E o chamado shatnez (mistura).

As regras contra estas misturas sdo reminiscéncias das roupas usadas pelos
sacerdotes do antigo templo judeu. Essas combinagdes foram consideradas santas e ou
foram confiscadas a um santuario. Observa-se ainda que o linho é produto de uma
economia agricola ribeirinha, como a do Vale do Nilo, enquanto a Ia é um produto de
um deserto, da economia pastoral, como o das tribos hebraicas; isso seria negativo, pois

misturaria simbolicamente “carrascos” e “vitimas™: o Egito e os hebreus®.

O Talmud afirma que um manto de 18 pode ser usado sobre uma veste de linho,
ou vice-versa, mas nao pode ser amarrado ou costurado. Shatnez sé € proibida quando
usada como uma roupa comum, para a protecdo ou beneficio do corpo, ou por seu
calor, mas ndo se carregada nas costas como um fardo ou como mercadoria. S&o
também permitidos solas de feltro com saltos, porque eles sdo duros e ndo aquecem 0s
pés®® Em tempos posteriores rabinos liberalizaram a lei, e, por exemplo,

permitiu shatnez para ser usado em chapeéus rigidos. Almofadas, travesseiros e tapecaria

% MAIMONIDES: mishné torah, Kilayim, X.
% Talmud, tratado Betzah, 15 a.



165

com que 0 COrpo nu nao estad em contato ndo estdo sob a proibicdo, e estando deitado, o

shatnez é tecnicamente permitido®”.

O problema ¢ que roupas “100% 13~ ainda podem conter até 5% de outros
materiais. Além disso, as etiquetas, com frequéncia, descrevem apenas a parte externa
da roupa, ignorando bordados e fios ornamentais. Ao judeu observante é necessario
checar seus ternos, saias, casacos de 1& e calgas. Para isso, as congregacgdes ortodoxas
possuem um laboratorio de shatnez para descobrir se uma roupa adquirida esta em

conformidade com as leis de pureza ritual.

Um laboratério de shatnez é onde testadores tiram amostras adequadas de uma
roupa (sem estragar a pega) e as examinam sob um microscopio para identificar as
fibras. As grandes comunidades judaicas ortodoxas possuem este tipo de laboratério,
disponibilizando o servi¢co aos participantes. Esses laboratdrios também recebem e
enviam roupas pelo correio, e a Unica vez que soubemos de um informante que utilizou
esse servico foi um convertido que despachava suas roupas para Sdo Paulo, a um custo

relativamente alto.

Na maioria dos casos, uma roupa que contenha shatnez pode ser consertada no
laboratério, por um preco relativamente baixo. E um pequeno trabalho de costura.
Existe 0 caso, porém, em que a operacao nao pode ser feita (a retirada de um bordado,
por exemplo) implicando na devolugéo do produto a loja.

Como a observacdo de informantes que enviam suas roupas para verificacdo de
shatnez ndo € sustentada empiricamente nessa pesquisa, limitamo-nos a descrever essa
prescricdo, com o intuito de, apenas, enriquecer o argumento sobre a separacdo entre
espécies que o individuo neofito ao Judaismo é obrigado a saber, quando néo a praticar.

Mais alguns detalhes sobre o shatnez a titulo de informacéo:

e As regras de shatnez também se aplicam a roupas emprestadas ou alugadas —
como um smoking.

e Usar, simultaneamente, uma pec¢a de linho e outra de 1 é permitido, o que é
proibido é que na tecelagem haja a mistura de fios.

« E 0uso que é proibido — possuir shatnez ndo ¢ problema.

®7 Sefer ha-chinuch, segdo “ki tetze”, n® 571.



166

« Na&o ha necessidade de se preocupar com Ia de camelo, angora, cashmere, alpaca

ou vicunha. Para fins de shatnez, 14 refere-se apenas a 1a de ovelha ou carneiro.

4.3.3 A marca no corpo: o Brit Mila

Uma das partes mais importantes para aquele individuo do sexo masculino, que
busca a conversdo religiosa, é o ato da circuncisdo. A circuncisdo se refere a remocao
do prepucio, realizada no individuo ainda bebé. Os mugulmanos também seguem essa

pratica, mas o ritual acontece quando o individuo faz treze anos.

Preceito religioso que estabelece o pacto divino com 0s judeus, a circunciséo
ritual teve seu inicio com Abrado, que teria se circuncidado sozinho e com a idade de 90
anos (Lech lecha — Génesis 17:1). Desde entdo, para marcar a alianca com Deus, 0s
judeus circuncidam seus filhos no oitavo dia depois do nascimento. A cerimonia é

chamada Brit Mila e é realizada normalmente na casa do bebé.

Quem realiza a circuncisdo € um Mohel. Se o pai da crianca ou o rabino
possuem habilidade para a realizacdo da pratica, ou sdo medicos ou enfermeiros,
poderédo dispensar esse profissional. Em algumas sinagogas liberais norte-americanas e
canadenses € admitido que mulheres realizem a circuncisdo nos bebés, na funcéo de

mohel.

A cerimdnia de Brit Mila é bastante festiva e é aberta a toda a comunidade,
apesar de ser necessario que se tenha um lago de amizade com a familia do bebé e um
convite. A cerimbnia em si é bastante simples: a mée entrega o bebé nas maos dos
Kvater — um casal que carrega a crianca até o lugar em que recebera a circuncisao.
Depositam a crianca nas méos do padrinho (Sandak) e entdo o Mohel se aproxima com
um instrumento semelhante a um bisturi. Realiza a bencdo especifica ao momento e,

repetindo o pacto de Abrado com Deus, extirpa o prepucio do bebé.

Tivemos oportunidade de acompanha um Brit Mila no Brasil; € uma experiéncia
por deveras marcante, envolvendo sangue, choro intenso do bebé e da mée. Depois da
cerimonia religiosa € servido um almogo festivo, onde os judeus comemoram a chegada

de mais um israelita a congregacdo, comendo, bebendo e dangando.



167

Em Montreal, pudemos presenciar um ritual que acontece na véspera do Brit
Mil4. Na casa de um jovem casal, estava sendo realizada uma vigilia, durante toda a
noite, em homenagem ao Brit Mil& de seu filho que aconteceria na manha seguinte. A

familia era Hassidim.

A casa era grande e bastante suntuosa, com tapetes, cortinas, moveis laqueados e
obras de arte. Havia criancas brincando na sala e alpendre — todos com as vestes
tradicionais dos Hassidim e seus cachinhos ao lado da cabeca. Apenas meninos,
nenhuma menina. Na entrada da casa — que estava aberta — era possivel ver um corredor

que se dirigia para outra peca, provavelmente outra sala, onde estariam as mulheres.

Quanto aos homens, eram em numero aproximado de quarenta. Estavam
sentados em uma enorme mesa de jantar e possuiam as mais variadas idades. Todos
usavam chapéu preto e barba. Foram extremamente simpaticos, nos recebendo de forma

generosa e tranquila; salvo as criancas mais jovens, que estranharam nossa presenca.

A vigilia ndo se parece com uma vigilia nos moldes cristdos. Estas preveem uma
noite toda de oragdes para uma causa especifica como a recuperacdo de um doente, por
exemplo. O tipo de vigilia Hassidim mais parecia uma recepg¢do. Havia varios tipos de
bebida na mesa: whisky, cerveja, vinho, refrigerantes e muitas frutas e comidas — tudo,
evidentemente, kasher: bolinhos fritos, tortas salgadas, pées, carnes frias e castanhas.

Havia também um grande bolo de chocolate, ja cortado.

Todo o servico na mesa era realizado pelo dono da casa e pelos filhos maiores —
nenhuma mulher apareceu no recinto dos homens. As conversas eram em hebraico, e
assim que perceberam nossa presenca, passaram a falar em inglés — raramente os judeus
de Montreal se comunicam em francés. As conversas giravam em torno de assuntos

variados, desde o Brit Mila do garoto, até negdcios e politica israelense.

E um tanto embaragoso ao antropélogo esse tipo de trabalho de campo em uma
recepcdo, pois o fato de serem todos desconhecidos e ortodoxos, com seus costumes e
vestimentas, cria uma espécie de constrangimento, que foi amenizado pela gentileza do
grupo e pela presenca do professor, que ja nos conhecia, e nos possibilitou a entrada

naquele “ritual”.



168

Apesar de a circuncisdo ser uma condi¢do sine quoi non para o estabelecimento
da identidade judaica, muitos especialistas — em especial nos EUA e em Israel — se
posicionam contra essa pratica. Os argumentos desses militantes se baseiam no direito
que as pessoas — No caso, 0s bebés — tém de resguardar sua integridade fisica até que

Sseus corpos pertencam apenas a eles.

Segundo esse grupo®®, cada pessoa deve ter o direito de tomar uma decisdo sobre
a remocdo ou alteracdo de qualquer parte saudavel e com funcionamento normal do
corpo, apenas quando ela é suficientemente informada sobre isso e quando possui maior
capacidade de compreensdo e escolha. Eles dizem literalmente que: “Defendemos a
preservacdo das partes saudaveis do corpo com funcionamento normal para todos os
bebés e criancas, homens e mulheres, independentemente da cultura, religido e crencas

pessoais dos pais ou de outros adultos”. (www.jewishcircumcision.org).

Essa organizacdo nao € a unica que defende o fim da circuncisao ritual para
criangas judias, pois isso sugere uma pratica “primitiva” e que seria absolutamente
desnecessaria hoje em dia, além de destoar do carater secular e moderno que é atribuido
a certos setores do Judaismo.

O Centro de Judeus contra a Circuncisdo dirige-se aos judeus que avaliam uma
ideia, ndo apenas com base em sua conformidade com a Tor4, mas também a luz de seu
contrato com a razdo e a experiéncia. Para aqueles judeus que decidirem contra a
circuncisdo, existe mais de uma duzia de rabinos que levardo uma cerimonia de boas-

vindas alternativa para bebés, chamada de Brit Shalom®®.

Leonard B. Glick (2006) apresenta alguns argumentos contra a pratica da
circuncisdo em bebés, como aquele que diz que os judeus circuncidam seus bebés, antes
por conformidade cultural que por motivos religiosos. Outra defesa dele, é que qualquer
crianga que nasce de méde judia € um judeu, sendo circuncidado ou ndo (GLICK,
2006:14). Ele também acredita que ndo é ético contra a crianca submeté-la a essa
pratica. Alguns argumentam, ainda, que homens judeus adultos possuem a sensacéo de

corpo mutilado, perda de prazer sexual e algum tipo de repressdo emocional.

*8 www.jewishcircuncision.org. (acesso em novembro/2013).
* Seria apenas uma festa de boas vindas  crianca e uma bencao.



http://www.jewishcircumcision.org/
http://www.jewishcircuncision.org/

169

Sobre os argumentos psicoldgicos do trauma da circuncisao, o livro de Ronald
Goldman (2011) instiga nossa reflexdo. O autor argumenta que: “Queremos que 0S
judeus saibam que neste pais (USA) e no exterior, alguns judeus ndo circuncidam seus
filhos. Circuncisdo é uma escolha, e agora que sabemos dos graves danos causados pela

circuncisdo, ha fortes razdes para renunciar a isso”. (GOLDMAN, 2011:20)

Ele também afirma que os problemas psicoldgicos de longo prazo, relacionados
com a circuncisdo, tém sido documentados em relatorios clinicos e pesquisas com

homens que se submeteram a essa pratica:

Alguns homens circuncidados que entendem a circunciséo se ressentem de
que tenham sido circuncidados. Ansiedades sexuais, reducdo da expresséo
emocional, baixa auto-estima, prevencdo de intimidade e depressdo também
sdo relatados. Alguns médicos que estdo conscientes do dano — a maioria dos
médicos americanos ndo é, recusam-se a realizar circuncisbes por razdes
éticas. Basear-se em supostas autoridades ndo é suficiente, porque eles
podem ter conflitos pessoais, religiosos, financeiros e politicos de interesse.
(GOLDMAN, 2011: 35).

Argumentar contra uma prética, instaurada e legitimada, como a circuncisdo dos
meninos judeus, € uma seara arriscada. Qualquer fala que se faca sobre o Judaismo e
suas praticas, geralmente provoca a ira e a indignacdo de judeus do mundo todo, em
especial, de Israel, e aquele que se levanta contra preceitos como a circuncisao, o
holocausto da segunda Guerra e a no¢do de Povo judeu, é sumariamente execrado da
congregacao — se for judeu. Caso ndo seja judeu, é logo taxado de antissemita. Assim,
estudos psicoldgicos e/ou antropoldgicos, normalmente esbarram nesse mote.

O Conselho da Europa, fundando em 1949, promoveu resolucdes sobre os
direitos humanos, ao considerar crime a crianca a mutilacdo de 6rgdos genitais. Dias
depois, o ministério das RelacGes Internacionais de Israel comunicou, em nota, que a
resolugdo “promove o Odio e as tendéncias racistas e antissemitas” (citado em
GOLDMAN, 2011:50).

Pode-se questionar uma pratica sem questionar um povo? Pode-se questionar a
aplicacdo do conceito de povo a um grupo que apenas realiza praticas culturais comuns?
O fato é que radicais judeus chamam de antissemitas aqueles que sdo contra a préatica da
circunciséo e contra a nogéo de povo.

Embora a questdo da circuncisdo possa deixar alguns judeus em situacéo
desconfortavel, o siléncio geral em torno dessa préatica pode gerar conflitos intelectuais,

emocionais, éticos e espirituais sobre a pratica (GOLDMAN, 2011:38). Algumas maes



170

revelam grande angustia ao ter que assistir a circuncisao de seus filhos. Lidia, uma mae
judia de 70 anos afirmou, em entrevista, que na época da circuncisao de seus filhos “eu
botava era pra chorar” (Lidia, dados de entrevista). Informacdes recentes apoiam seus
sentimentos. Estudos mostram que as criancas experimentam dor e trauma significativos
durante e apés a circuncisdo (falta de choro indica retirada e trauma induzido), e
mudangas comportamentais e neurologicas em recém-nascidos tém sido observadas.
(GLICK, 2006:28).

Independente da celeuma sobre o assunto, a circuncisdo continua sendo uma
pratica e ndo nos cabe reiterar ou refutar esses argumentos. Para aquele que se converte,
a circuncisdo é realizada alguns meses antes do processo formal de conversdo, momento

em que tera que se submeter ao ritual do Hatafat Dan Brit.

4.3.3.1 Hatafat Dan Brit

Tao importante como o banho ritual e o aprendizado das leis judaicas, a
circuncisdo € uma préatica que, em hipotese alguma, pode ser substituida ou omitida

aquele que deseja engrossar as fileiras do Judaismo.

Em conversas informais, durante as pesquisas em Fortaleza, decidimos inserir
alguns questionamentos aos homens sobre essa pratica. Percebemos que o ato da
circuncisdo, em geral, € representado como uma obrigacdo religiosa, uma pratica
milenar que deve ser executada, pois justifica a escolha pela conversdo, e minimiza os

problemas e as tensdes com a instituicdo que por sua vez, exige a cirurgia.

Alguns homens evidenciam muito o aspecto da higiene apds a circuncisdo, assim
como os mais velhos atribuem um sinal de pureza ao lar e de respeito a mulher judia a
extirpacdo do prepucio. Todavia, percebemos e relatamos também que alguns homens
ficam insatisfeitos e relatam consequéncias fisicas, sexuais e psicoldgicas de grande
alcance da circuncisdo, em parte porque o prepucio tem fungdes significativas, sejam

elas fisiologicas, psicoldgicas ou sexuais.

O certo é que alguns judeus ndo se ressentem, pois nem se lembram de quando
fizeram e ja outros, que fizeram com uma idade um pouco mais avangada (seis anos),
disseram que se lembram da dor e, da convalescéncia dolorosa e, em hipétese alguma,

fariam isso com seus filhos meninos.



171

Quanto aqueles que se converteram ao Judaismo, hd uma recorréncia na
narracdo do percurso. Os convertidos, quando ainda no processo de identificacdo ao
Judaismo, se deslumbram com a profusdo de simbolos e costumes que a religido evoca.
Quando decidem partir para o processo formal da conversédo, alguns atropelam certas
fases do processo, outros realizam todo tipo de leitura indicado, e ainda outros, voltam-
se mais para o0s aspectos politicos de Israel; todos procurando seguir as orientacfes que
cada comunidade e cada rabino que lhes passa.

Todavia, os homens que se identificam com o Judaismo, as vezes sem nem
terem ainda estabelecido o contato com o rabino, ja fazem a circuncisdo por si mesmos.
Procuram um médico e pagam para realizar a retirada do prepucio. A fala de um
entrevistado é exemplar para descrever esse processo e ilustrar o grau de investimento
pessoal que aquele que busca a conversao é capaz de acionar na modernidade — por ser
livre e autbnomo — para buscar o pertencimento e o reconhecimento de uma religido

normativa como o Judaismo.

A fala de um entrevistado descreve uma conversa que teve com sua mée
(catdlica), que acompanhava seu processo de estudos sobre o Judaismo e, nesse dia, ele

foi avisa-la que iria se circuncidar:

Meu filho, se vocé se sente judeu, seja judeu! Eu falei mae, ndo é bem assim
ndo. Ela falou: “o que vocé vai fazer agora?” eu falei: “eu vou ser
circuncidado”. “T4 doido!?” ela exclamou! Ela disse: “ndo, mas que absurdo
¢ esse?” Vocé ndo precisa disso!Ela disse: “vocé ndo precisa disso, quando
vocé era menininho eu passei remédio no seu pintinho e tal, pra ndo colar e
tal”. Eu disse: “Eu vou ser circuncidado”! Por qué? Porque eu acho que tem
que ser assim™! Ai fui 14, fui ao médico e ele disse “ndo, vocé nio precisa
ndo, vocé ndo tem excesso de prepucio”. Eu disse: pois ¢, mas eu quero. Se o
senhor ndo fizer vou achar alguém que faca. Ele fez e na hora dele me
circuncidar, depois da cirurgia, que é feita com anestesia local né, ele me
perguntou assim: “por que vocé falava aquelas palavras esquisitas”? Eu disse:
“por que eu tinha que falar”! Bom, eu ja sabia fazer a habracha, fiz sem ter
expectativa nenhuma, mas fiz enquanto eu era circuncidado eu fiz todas as
habrarot da circuncisdo, como se eu fosse morrer. Bom, ai fui circuncidado
e continuei a levar a vida. (Daniel, 35 anos — notas de entrevista)

Essa entrevista, e a maneira como o informante relata seu percurso, revela a
autonomia total do sujeito em mudar sua histéria de vida, seu passado, em busca de um
passado mais antigo que remontaria a expulsdo dos judeus da Peninsula Ibérica. Ele

procurou insistentemente o Judaismo e se submeteu a um alto grau de estudos sobre o

"0 Os grifos sdo meus.



172

tema, se sentindo obrigado a seguir a Lei Judaica antes mesmo de “ser judeu”. Quando
ele diz: “por que eu acho que tem que ser assim”; “por que eu tinha que falar” e “como
se eu fosse morrer”, ele se sente pertencendo a uma religido transcendente, mistica e
altamente normativa. Ele aceita o jugo e as imposi¢oes da instituicdo para ter, enfim, o
reconhecimento de seus pares. Ele ja é judeu, mas é preciso que os demais 0
reconhegcam como tal.

Quando indagado sobre as diferencas sexuais pos-circuncisdo, ele disse que,
apesar de ter feito a cirurgia com 23 anos, ainda ndo tinha tido nenhum experiéncia
sexual. Mas ele fala com uma nota de magoa sobre a pratica da masturbacdo e nas
diferengas fisioldgicas encontradas: “¢ muito estranho no comego, hd um pouco de dor,
¢ como se desse uns choques (sic) e diminui um pouco a sensibilidade”. Outro
convertido, do Recife, disse que se sentia muito mais “limpo” depois da pratica.

Um terceiro informante se identificou com o Judaismo quando ouviu um
programa de radio na época da Guerra do Yom Kipur. Ele ouvia radio no interior do
Nordeste e quando falaram de Israel “deu uma coisa em mim (sic) e comecei a me
interessar pelo Judaismo”. Anos depois se tornou militar, mudou-se para Fortaleza e
depois para Brasilia, onde, finalmente, realizou sua conversdo e circuncisao. Hoje, ele é
um judeu bastante religioso e disse que a circuncisdo para ele ndo foi nada diante da
possibilidade de se tornar “realmente um judeu”.

Mas, se a alma esta sendo saciada pelo agenciamento do individuo e pelo seu
voluntarismo em se tornar judeu, a questdo da circuncisdo ritual, as vezes, esbarra em
limitacOes fisicas.

Bartolomeu (29) se achava descendente de judeus convertidos ao Cristianismo
desde a colonizacdo e procurou um rabino para tentar realizar o retorno ao Judaismo. O
rabino recusou seu pedido de retorno e ofereceu-lhe a conversdo, desde que estudasse
um pouco mais e se preparasse para os rituais. Antes de comecar as leituras e, avido por
“se tornar judeu de verdade”, procurou um médico decidido a fazer a circunciséo.

Por ocasido da entrevista, ele ja tinha realizado a cirurgia, era pai de duas
garotinhas e j& estava nas leituras rabinicas para a realizacdo do ritual do giyyur.
Acontece que Bartolomeu sofreu um processo de queldide, durante a cicatrizacdo da
cirurgia, praticamente deformando seu pénis. Ele se sentia muito mal com isso e
reclamava de dores nas relagdes sexuais e da perda de sensibilidade.

Outro rapaz cristdo, nascido em S&o Paulo, e que nédo se importava com religido

e nem com rituais, apaixonou-se por uma moga judia e resolveu se casar. Submeteu-se a



173

circuncisdo, casou-se com pompa e circunstancia, e disse que a circuncisdo nédo tinha
sido “uma boa”. Um ano depois do casamento, o casal se divorciou e ele se afastou do
Judaismo.

O fato é que o individuo realiza a circuncisdo com um médico, alguns meses
antes do processo final da conversdo, para facilitar a cicatrizacdo. No dia do ritual da
conversdo, ele se submeter4d a uma sabatina dos rabinos e notaveis da congregacdo
(geralmente trés) e depois realizard a ceriménia de Hatafat Dam Brit.

Essa cerimbnia consiste em retirar com uma agulha — ou ponta de bisturi — uma
gota de sangue do pénis do candidato, recolhé-la num pedaco de gaze e abencoa-la

pelos rabinos que estdo ali na mesma sala. Segundo um informante:

Olha, quando a gente estuda, a gente |1é que é uma picada de agulha e uma
gota de sangue e tudo bem. Cara, eu ndo sei se eu estava nervoso e nao tinha
sangue, o fato é que o rabino picotou meu p...! Meu irmdo, ele deve ter dado
umas quinze furadas e néo saia sangue, uma coisa de louco! Sim, doeu um
pouco!(sic). (Daniel, 35 anos).

Independente do fato de a circuncisdo ser questionada por alguns judeus na
contemporaneidade, como emblema de pertencimento e de identificacdo ao Judaismo,
ela ainda € a regra. Muito dessa legislacdo e obrigatoriedade é imposta pela Lei Judaica
biblica, mas ha também aqueles judeus mais liberais nos EUA e Canada que ndo se
afinam com essa proposta e preferem acreditar que o Judaismo é outra coisa, além dessa
pratica cultural.

Do ponto de vista religioso, a circuncisao € uma pratica necessaria e legitima,
que estabelece o pacto entre Deus e 0s judeus. Para o ingresso de novatos na religido, o
pacto deve ser firmado na carne, como o foi com os patriarcas Abrado, Itzak e Yakov, e
uma das normas que as instituicdes, mesmo as mais laicas e seculares, exigem de seus
pretendentes a conversdo, ¢ que realizem o ritual para ingressarem no “Povo Judeu”,

mesmo que esse grupo nao participe da religido.

4.3.4 O Shabat

O principal preceito biblico judeu, e que estd no Decalogo, é o de guardar o
shabat e os dias sagrados de festas. A observacdo do shabat é mais importante que

varios outros preceitos e s6 pode ser burlada ou negligenciada para salvar uma vida.



174

Conforme descrevemos no item 2, participamos cotidianamente do servico
religioso de Shabat em todas as comunidades estudadas e percebemos que a prética
religiosa é fundamental para o estabelecimento daquilo que chamam de Judaismo.

Com excecdo de Recife, onde, por ocasido do inicio da pesquisa, ndo praticavam
semanalmente o ritual do shabat, todas as outras comunidades seguem esse preceito de
forma regular e ininterrupta. Em Fortaleza presenciamos um kabalat shabat na véspera
do Natal, o que mostra que os participantes nao viajaram e nem aproveitaram o feriado

cristdo para outro tipo de lazer.

O shabat é o principio fundamental do Judaismo. Simboliza sua verdade
primordial: a existéncia de um Deus criador. E €, por meio de sua celebracdo, que o
criador se revela. Observar o shabat, cessar todo trabalho ao se aproximar a noite de
sexta-feira, € exprimir publicamente que Deus criou o0 universo do nada, que seu espirito
domina a mateéria, que é o dono da forca de trabalho, da salde e de toda a vida (WEILL,

1972:63). Segundo esse mesmo rabino:

O shabat é ndo somente uma homenagem ao Deus criador do mundo, como €
também homenagem ao Deus libertador (Deuteronémio 5, 12-15). Livre dos
seus deveres cotidianos durante o dia do Shabat, o israelita se eleva acima de
seu trabalho, da monotonia de seus deveres profissionais, de suas
preocupacles, e até de seus sofrimentos, para chegar ao grau de um ser
verdadeiramente livre, rodeado de sua esposa e de seus filhos, deleitando-se
na paz majestosa do Shabat, na doce alegria da vida familiar. (WEILL, 1972:
65)

Essa € uma interpretacdo rabinica importante para os judeus ortodoxos, que
seguem a risca as interdicdes do shabat. Empiricamente, a situacdo entre o0s

entrevistados e as comunidades pesquisadas nao é bem assim.

O conceito do shabat € um dos mais dificeis de compreender por um ndo judeu,
de formacdo cristd. Simplesmente porque ndo ha um correspondente cristdo para ele. O
maximo que poderia ser comparado seria com a imagem de Cristo como 0 messias, mas
mesmo assim a comparacao seria espuria. O cristianismo santifica a figura do Cristo e 0
que ele significou para a humanidade como salvador dos pecados. Os judeus santificam

0 tempo, ao celebrarem o shabat.

Ao interromperem todo o trabalho produtivo que realizam durante a semana,

ndo significa que estejam terminando o servigco, mas, ao contrario, reconhecendo que



175

Deus, como entidade superior, provera o sustento na semana seguinte. O dia do shabat
é, portanto, o dia em que o espirito cansado se encontra com seu criador e legitima a fé
em Deus. Significa também uma aproximacdo do homem com Deus, pois, segundo o
mandamento divino de “Seja santo, pois eu sou Santo”, os judeus sdo orientados a
seguirem o que Deus fez. E como Deus criou 0 céu e a terra em seis dias e no sétimo dia

descansou, estipulou-se o sétimo dia como o dia de descanso judaico.

Existem varias interdicdes prescritas na Tora e nos tratados rabinicos que
determinam quais tipos de atividades ndo deverdo ser realizadas. O numero desses
trabalhos chega a 39. Estdo fixados pela Lei Oral, que acompanha a Lei Escrita
(Pentateuco) (HESCHEL, 2000:25). Entre os judeus liberais e reformistas observados,

praticamente nenhum segue as prescri¢fes da Lei com relacdo ao shabat.

Alguns conhecem as interdi¢fes, e € comum fazerem piadas e chistes com elas.
Por exemplo, é expressamente proibido tocar em dinheiro durante o shabat. Todavia,
nos campos de pesquisa, em certos servicos religiosos de shabat, convites para o
proximo jantar beneficente eram negociados depois do final do servico. Outras
observagdes, como por exemplo, ndo fazer fogo, ndo fumar ou ndo se deslocar de carro

para lugares distantes da sinagoga, eram motivo de chacota por parte dos participantes.

Apenas em Montreal, convivemos com um judeu que era praticante e seguia
todas as determinacGes do shabat: vestia-se de forma diferenciada, ia a sinagoga,
voltava e jantava com toda a familia, comia alimentos kasher e fazia o acendimento das

velas.

Com os convertidos a situacdo € diferente: eles sdo muito mais preocupados com
0s aspectos religiosos do que os judeus de nascimento. Em Fortaleza, havia uma judia
convertida que deixava a comida de sexta e sabado pronta para ndo ter que fazer fogo
em sua casa antes do final do dia de sabado. Outra, sempre fazia acendimento de velas
no shabat.

A responsabilidade de acender as velas recai sobre a dona da casa, porque as
luzes do shabat e dos dias de festa simbolizam serenidade e alegria; e a dona de casa é a
pessoa mais indicada para encher o lar de luz e felicidade. (HIRSH, apud SHWARTZ,
1972:73).



176

O acendimento de duas velas significa “lembrar ¢ perpetuar” a tradi¢ao judaica,
e estas devem ser acesas pelo menos 20 minutos antes do por do sol. Uma de nossas
primeiras observagdes, sobre a diferenca de tratamento dado aos convertidos, foi que
durante todos os anos de pesquisa, nunca pudemos observar uma judia convertida ser
chamada para fazer o acendimento das velas na sinagoga. Essa honra sempre é daquela

mulher mais velha e mais “auténtica” que estiver no recinto.

Em Brasilia, havia alguns rapazes em vias de conversdo que se recusavam a
andar nas calcadas das quadras da cidade, pois em varias delas havia luzes
fotossensiveis que acendem pelo movimento das pessoas que passam em frente aos
prédios. Dois deles caminhavam pelas ruas, para ndo serem responsaveis por “acender

fogo” no shabat.

Nas trés comunidades brasileiras pesquisadas, eram as convertidas que se
lembravam de levar o péo (chald) para a santificacdo do shabat, junto com um copo de
vinho™*. Enfim, sdo aqueles que, pela necessidade de reconhecimento, trazem para si a
responsabilidade de guardides da fé judaica. A busca de pertencimento desses
individuos se da por meio da observancia dos aspectos religiosos e legislativos da lei
judaica. Como sua situacao identitaria é periclitante, necessitam se firmarem na religido
como um pilar que sustentaria sua presenca no grupo, a fim de garantirem seu

reconhecimento.

Mas, como se da esse reconhecimento? De que forma podemos acompanhar o

reconhecimento das institui¢cbes para com esses individuos?

4.4 O Reconhecimento
O reconhecimento na lingua portuguesa, assim como na lingua alema, tem varias

conotacdes. Pode-se reconhecer uma pessoa na rua que fazia muito tempo que néo via e
esta envelhecido; ser chamado na policia para reconhecer uma vitima de assassinato,
ou, reconhecer o assassino se vocé for uma testemunha. Pode-se reconhecer que estava
errado numa discussdo (admitir). Pode-se reconhecer o bem que uma pessoa fez a vocé
(gratid&o), e pode-se reconhecer a existéncia de uma minoria social (no sentido de
conceder algo a). A discussdo sobre reconhecimento a que se propde esta tese € neste

ultimo sentido.

™ A descrigéo detalhada de um servico de kabalat shabat encontra-se no item 2.



177

MEINTEL (1993:01) chama a atencdo para o fato de que a nocdo de
reconhecimento € frequentemente apresentada em termos de direitos de identidades
coletivas. Entretanto, essa abordagem pode acarretar prejuizos individuais aos
participantes da coletividade, dado o carater essencialista das concepcdes de identidade.
Ela mostra, em pesquisas realizadas, que ao estudar as identidades, a multifocalidade de
representacdes € uma recorréncia entre os entrevistados.

Essa recorréncia é observada também nos entrevistados para essa pesquisa, que
frequentemente utilizam varias categorias identitarias, que podem ser acionadas em
distintos momentos da interacdo, e se sintetizam e se sobrepdem em identidades
individualizadas como: “judeu laico”, “judeu de nascimento”, “judeu convertido”,
“judeu cultural”, “judeu observante”, “judeu sefaradi”, “judeu askenazi” sem também
excluir uma ou outra. Meintel cita Gallissot para propor, diante dessa diversidade de
enunciados, a categoria identificacdo em vez de identidade (Callissot 1987, apud
Meintel, 1993: p. 5).

Conceber o reconhecimento como direito de minorias define uma fronteira entre
injusticados e privilegiados, como veremos, a seguir, na forma pratica em que essa ideia

tem se configurado no Brasil.

4.4.1 A subjetividade do reconhecimento

O Brasil é um pais de privilégios e ndo de direitos. Num pais onde a democracia
é fraca e as oligarquias detém o controle do Estado, os privilégios sdo concedidos pelos
“donos” do poder, desde tempos imemoriais.

No periodo da escraviddo, alguns escravos conseguiam, depois de Vvarios anos,
juntar algumas moedas e comprar sua Carta de Alforria — documento que lhes
“concedia” a liberdade. Todavia, essa liberdade era relativa. As vezes 0 escravo pagava
a carta e o patrdo ficava de lhe entregar o documento e isso jamais acontecia. Em outros
casos, 0 antigo senhor podia simplesmente deixar de reconhecer a carta como valida,
por um simples capricho, e tomar o escravo de volta.

Em casos de escravos herdados dos pais, 0s herdeiros podiam manter 0s negros
ainda nas suas fazendas, na condi¢do de homens livres, desde que esses continuassem
Ihes servindo. Se assim néo fosse, os herdeiros poderiam reivindicar o escravo de volta
e desconsiderar a carta de alforria assinada pelo antigo senhor, simplesmente deixando

de reconhecé-la como legitima e até mesmo rasgando-a.



178

Os donos e senhores de engenhos de cana-de-agucar foram os prototipos da
dominacdo estabelecida pelas grandes familias oligarcas em todo o Brasil, que até hoje
mantém o poder. As préticas de coronelismo e clientelismo perpetuam-se até hoje.

Em todas as regides do Brasil, tudo ¢ “concedido” ao campesino pelo “padrinho”
politico que o representa. O padrinho é herdeiro das oligarquias e normalmente possui
cargos e poder de barganha politica.

Assim, se desenvolveu no Brasil uma cultura de clientelismo, de concessdes, de
divisdo desigual de renda e de exploragdo, onde identidades individuais valem pouco, e
minorias coletivas conseguem atingir seus interesses com acordos que legitimam o
poder das oligarquias em conceder-lhes ou ndo direitos basicos a vida.

A lei antirracismo e a lei de cotas para negros, nas universidades pablicas, foram
promulgadas no Brasil porque os movimentos negros de esquerda pressionaram o0
governo e conseguiram aprovar seus projetos. Em contrapartida, esses grupos apoiaram
com votos esse mesmo governo. Ou seja, a reciprocidade é intrinseca ao processo de
legitimacdo das identidades e, consequentemente, seu reconhecimento.

O mesmo acontece em relacdo aos indigenas, aos homossexuais e aos
evangélicos. A questdo do reconhecimento das minorias como coletividade, no Brasil,
perpassa a troca de favores politicos.

Assim, torna-se dificil teorizar sobre o reconhecimento de identidades
individuais, considerando que essas estdo atreladas a uma identidade coletiva. Tratar a
identidade como objeto do reconhecimento esvazia o sentido desse ultimo. Nos
exemplos citados, fica patente que os dominantes sdo chamados a conceder direitos
politicos aos grupos, mas o reconhecimento dos subordinados e minorias ndo €
automatico.

Frases como: “crise na identidade judaica”, “me sinto judeu sem rezar”, “sou
mais judia cultural que religiosa”, “sou judeu, pois nasci de mée judia”; s&o comuns no
discurso dos judeus brasileiros ja entrevistados.

A identificacdo do individuo com o Judaismo sustenta-se em certos canones,
como a Tora, a alimentagdo kasher a endogamia, a circuncisdo, o shabat. Assim, é
fundamental que esses cAnones oferegcam os parametros para que essa identificacdo que
os candidatos a conversdo buscam, se cristalize, ndo os mantendo em uma demanda
continua por reconhecimento. Entretanto, o discurso oficial de pertencimento ao
Judaismo muda com o tempo. O que interessa &€ como esse discurso € acionado e como

ISSO reverbera no processo de converséo.



179

Ja os individuos que procuram o Judaismo séo fluidos e multifocais, o que Ihes
confere essa ou aquela interpretacdo idealizada do que seja o Judaismo, pois possuem,
na verdade, ndo uma identidade judaica, mas uma identificacdo com o Judaismo.

Considerando todas as referéncias feitas até aqui sobre politica, e a forma que o
poder utiliza para reger a vida social, & imprescindivel entender que os individuos
possuem um “armario cheio” de identidades, que podem ser mobilizadas e manipuladas
no cotidiano das relacOes sociais. Essas identidades ndo séo trocadas a cada momento,
mas sim sobrepostas. Assim, antes de ser uma questdo que nos separa, “a identidade ¢
uma questdo do que nos liga aos outros” (MEINTEL, 1993: p. 6). Antes de uma
fronteira fixa entre 0 nds e o outro, esté a subjetividade que envolve as relagdes sociais.

Esta tese se interessa exatamente pela fronteira. Mais precisamente, a linha da
fronteira. Sob esse ponto de vista, o individuo que procura se converter e 0 recém-
convertido estdo no entre-lugar, descrito por Bhabha (1998), exatamente por sobrepor
uma identidade nova a seu arsenal, por meio de um processo de reciprocidade, que lhe
confere o reconhecimento por parte de seus novos pares. Logo, ndo ha ruptura na
conversdo, mas sobreposicdo ou justaposicdo de simbolos e valores que favorecem a
identificacdo individual com aquele sistema em que ele ingressa.

Esses “novos pares” sdo aqueles que tém o poder de conceder ou nédo
(reconhecer ou ndo) a esse individuo, uma nova identidade, que sera determinada como
legitima ou ndo, por meio de uma troca, de uma dadiva e de uma contra dadiva. Essa
troca pode ser representada, tanto pela observancia do fiel as normas de conversao
explicitadas no discurso oficial da religido — entre elas o reconhecimento por parte do
nedfito de que o rabino que fez a conversdo é legitimo — como pelo pagamento de taxas
de conversdo ou participacdo no novo grupo, como marido de uma judia ou como um

participante ativo nas obras de caridade da sinagoga.

4.4.2 Reconhecimento distributivo e politicas publicas

Um dos problemas que aquele grupo de judeus do interior da Paraiba enfrenta é
a questdo de ndo serem reconhecidos pelas instancias judaicas. Além de apelarem para a
maior instancia nacional, representada pela CONIB, eles também buscam o apoio de
instancias transnacionais como o Estado de Israel.

Um dos fatores apontados para os problemas que podem acarretar o estudo do

reconhecimento de forma coletiva é que isso poderia prejudicar o acesso a alguns



180

participantes do grupo, ou de grupos similares, que ficardo de fora dos critérios
adotados pelas instancias de reconhecimento legitimas.

S&o os casos de reconhecimento redistributivo — que se reflete no acesso a bens,
como terras dos antepassados ou mesmo politicas publicas especificas para cada caso - a
grupos que reivindicam uma identidade fornecida por uma suposta ancestralidade.
(MEINTEL,1993: p.12).

Na Cidade do Recife, até o ano de 2000, a comunidade judaica vivia tranquila e
praticamente assimilada a sociedade local. Suas lembrangas e memorias de imigracao
datavam do inicio até meados do século XX, e sdo contadas por meio do metadiscurso
judaico sobre a chegada em levas de imigrantes refugiados da Europa.

Desde meados do século XX, a comunidade ja se assimilara a sociedade local e
acabou por abandonar o iidiche. Construiu um colégio judaico e uma sinagoga no centro
da cidade, onde os rituais religiosos eram pouco observados. O grupo se diz “cultural” e
nunca houve um rabino na cidade. As relacGes entre os imigrantes de segunda e terceira
geracOes eram de comensalidade e comércio. A mocidade se encontrava em reunides
grupais, para discussdes sionistas (antes do advento de lIsrael), préaticas filantrépicas
eram uma constante entre as senhoras, e burocraticamente, constituiram a Federagédo
Israelita de Pernambuco (FIPE).

No inicio desse milénio, essa comunidade brasileira, composta de 80 familias’?,
sofreu uma mudanca radical em relacdo a seu sentimento de identificagdo com o
Judaismo e, principalmente, com relacdo ao reconhecimento externo.

Mudangas estruturais, promovidas pela prefeitura do Recife, na tubulagdo dos
canos de agua e esgoto da parte velha da cidade, descobriram vestigios de um sitio
arqueoldgico na antiga Rua dos Judeus. Em 1634 a cidade foi invadida por holandeses e
mantida sob seu poder por 20 anos. Nesse periodo, a cidade prosperou e, como a
Holanda ndo era um pais catélico como Portugal, as liberdades religiosas para 0s
protestantes e judeus eram maiores.

Os vestigios encontrados sdo compostos de cacos de porcelana holandesa,
cachimbos, azulejos e, o principal, um estranho poco. A partir da descoberta desse pogo,
descobriram uma piscina. Foi levantada, entdo, a hipotese de que essa piscina fosse um

mickveé.

"2 Nmero estimado pelas liderancas da FIPE.



181

Muito comum em comunidades judaicas religiosas, as mickvot de hoje possuem
instalagOes luxuosas com salas de massagens, relaxamentos e saunas, como num SPA.
No século XVII, entretanto, eram seguramente mais modestas e a mickvé encontrada no
Recife mede cerca de 1,60m de largura.

Ap0s as escavacdes em torno do poco e da mickvé, os arquedlogos descobriram
todo um o pavimento de um prédio — supostamente do séc. XVII, que teria sido a
Sinagoga Kahal Zur Israel (Rochedo de Israel) a “primeira sinagoga das Américas”.

Descobriram o sitio, pensaram que era uma sinagoga, e possivelmente um
mickvé. Contudo, a comunidade judaica do Recife, sem um rabino ou um douto nas leis
judaicas, ndo podia e nem tinha condigdes simbolicas de garantir que aquela pequena
piscina fosse realmente um mickvé. Necessitava, entdo, de uma instancia de poder
simbolico que garantisse um status de sacralidade aquilo que parecia simplesmente um
buraco.

Esse reconhecimento veio por parte do rabinato de Sdo Paulo. Como esta cidade
¢ a “capital judaica” do Brasil ¢ uma das comunidades onde se pratica o Judaismo
ortodoxo, nada mais “natural” que viesse de l4& o reconhecimento esperado pelos
pernambucanos.

Apb6s quinze dias em assembleias rabinicas, onde foram consultados
compéndios, tratados e varias medicbes foram realizadas, chegaram ao veredicto: sim,
aquele era um mickvé auténtico e aquele solo foi outrora a Primeira Sinagoga das
Américas.

O que aconteceu, em seguida, é exatamente 0 ponto que nos interessa e esta
relacionado com a dificuldade em reconhecer os grupos identitarios, e como esse
reconhecimento redistributivo ndo abriga todos os interessados da mesma forma.

Apds o reconhecimento rabinico, os judeus da cidade desenvolveram projetos
dirigidos ao governo brasileiro, visando o reconhecimento daquele prédio como um
sitio arqueoldgico judaico. Com a ajuda de entidades particulares como o Banco Safra,
foi construido um museu de identidade e um arquivo judaico no lugar onde antes era
apenas um armazém de ferragens. A re-sacralizacdo desse espaco judaico deu um folego
novo a comunidade judaica do Recife e, consequentemente, uma maior visibilidade ao
Judaismo nacional.

O processo se desenvolveu de forma rapida e assim que ficaram prontas as
reformas do sitio arqueoldgico, a memaria seletiva do grupo ocupou-se em aproveitar o

espaco encontrado de uma sinagoga de 1634 e se apressou em fazer uma ligacdo entre



182

esse grupo de judeus flamengos — os judeus brasileiros do século XX que chegaram a
cidade — e os judeus de hoje.

No museu, podemos observar além dos cacos de porcelana chinesa, portuguesa e
holandesa dos séculos XVII, a mickvé, as paredes restauradas, mas também podemos
encontrar objetos rituais judaicos — candelabros, livros, talit, kipd — trazidos pelos
participantes da comunidade — que ndo foram encontrados nas escavagdes. Existem
murais sobre o teatro iidiche que s6 funcionou em meados do séc. XX, e o discurso
oficial da sinagoga, ao enfatizar o fato de ser a primeira sinagoga das Américas, por
extensdo, deixa subentendido que a comunidade atual é descendente desse grupo.

A nocdo de inven¢do do “povo judeu” criticada por Shlomo Sand ¢ utilizada
aqui, de forma teleoldgica, para legitimar o mito de origem desse grupo como
proveniente do séc. XVI1I. A Federacéo Israelita de Pernambuco (FIPE) foi concedido o
uso de um terreno e de um prédio de memaria publica, porque 0 governo reconhece que
os individuos da FIPE, por se dizerem judeus, possuiriam lacos de descendéncia com
aqueles primeiros navegadores batavos que chegaram ao Brasil ha 400 anos e, portanto,
herdeiros legitimos daquele “terreno judaico”.

No plano institucional, 0 museu se tornou um ponto turistico da cidade, bem
como uma “rota judaica”, que traca todos os passos que os judeus holandeses teriam
feito no periodo supracitado. Concessfes de verbas governamentais para a manutencao
do museu foram concedidas pelo governo federal, e em janeiro de 2010, o entdo
presidente da RepuUblica, Luis Inacio Lula da Silva, participou de uma cerimbnia em
memoria dos judeus europeus mortos na Segunda Guerra Mundial, realizada no Museu
Kahal Zur Israel usando uma kipa.” Ele reconheceu os judeus pernambucanos como
legitimos descendentes dos holandeses e legitimos donos daquele espaco.

Depois da descoberta da sinagoga, o numero de interessados em viver uma vida
judaica no Recife mais que dobrou, e fortaleceu um grupo de “marranos”, que se diz
descendente dos primeiros judeus que chegaram ao Pernambuco. Esses seriam oriundos
da Peninsula Ibérica e sua chegada teria sido com os descobridores portugueses, cerca
de cem anos antes da invasao holandesa.

A historiografia ndo judaica pernambucana, em especial Cabral de Mello (1989),
argumenta que apos a queda do regime de Mauricio de Nassau — comandante holandés,

e a reconquista portuguesa, a maioria dos judeus que ficaram em Pernambuco se

”® Alguns descendentes dos imigrantes do séc.XX que ndo conseguiram escapar da Europa realmente
sofreram perseguicdes e morte com a ascensdo nazista.



183

assimilou a vida brasileira e deixou de praticar o Judaismo, aceitando inclusive o
Cristianismo. O estudo da genealogia se tornou fundamental para a vida da coldnia,
pois: “Ela era, na realidade, um saber vital, pois classificava ou desclassificava o
individuo e a sua parentela aos olhos dos seus iguais e dos seus desiguais, garantindo
assim a reproducdo dos sistemas de dominacdo”. (CABRAL de MELLO, 1989:11)

Cabral de Mello critica inclusive alguns autores pernambucanos que, por
priorizar as descobertas historiograficas referentes aos judeus, desprezam a formacao

historica das familias pernambucanas:

A historiografia dos conversos vem, alias, privilegiando, por uma questéo de
moda ou de bom-tom intelectual, os contestatarios, ou seja, 0s que
continuaram a judaizar, recusando-se a se integrar plenamente no tecido da
sociedade colonial. Com o que se corre 0 perigo ou se comete a injustica de
se esquecerem dos outros, 0S Mais NUMerosos, 0S que Se converteram ou
aceitaram a conversdo que 0s pais ou 0s avés haviam aceitado por eles. A
histéria ndo se faz apenas com a elite dos ousados, mas também com a
multiddo dos conformistas. (MELLO, 1989: 13).

Vale a pena sublinhar aqui, que a fundacdo e a concessdo da Kahal Zur Israel a
Federacdo Israelita de Pernambuco ndo agradou a todos os judeus da cidade. Alguns,
por ndo participarem da FIPE, ndo tiveram acesso aos projetos e aos incentivos. Outros
consideram como a verdadeira representante da vida judaica recifense, outra sinagoga,
mais modesta e hoje desativada que, todavia, foi onde os filhos dos imigrantes de 1920
a 1940 fizeram suas primeiras oracdes e seus Bar-mitsvot, fatos que ainda fazem parte
da lembranca dos mais idosos’.

A questdo que se coloca aqui ndo é legitimar ou ndo o mito de fundacéo da
Kahal como a primeira sinagoga das Américas. Mas antes, retornar a inquietacdo sobre
0 reconhecimento como parte integrante do processo de identificacdo por que passam 0s
convertidos.

Se a Paraiba era uma Capitania tdo préxima de Pernambuco, se houve um
reconhecimento de que em Recife estdo 0s vestigios da primeira sinagoga das Américas,
se a cada dia aparecem mais pessoas reivindicando uma ascendéncia judaica na cidade e
no Pais, e se Cabral de Mello disse que a maioria se converteu e se assimilou, por que
em certos momentos é facil e possivel reconhecer uma identidade judaica de um grupo
como os judeus culturais da FIPE, e em outros, ela € negada a um grupo que pratica a

religido como as familias da Paraiba? Essa posicdo oficial do governo sugere que

" Sinagoga da rua Martins Jr., no bairro da Boa Vista.



184

apenas aqueles que possuem uma identidade tradicional sdo auténticos. As minorias
passam a ser definidas por critérios estatais e ndo de acordo com aqueles que se
consideram parte dela. Logo, as politicas de reconhecimento ndo abarcam todos os
interessados da mesma forma. Ao pertencimento que os individuos acreditam possuir
ndo ha necessariamente um reconhecimento correspondente. Esse correspondente
depende de critérios subjetivos acionados pelas instituicdes judaicas que, diante da
autonomia dos sujeitos na modernidade, se veem obrigados a resignificar esses critérios

diante da demanda crescente por reconhecimento e pela conversao.



185

5 CONSIDERACOES FINAIS

Esse trabalho teve como tema o estudo de algumas comunidades judaicas
brasileiras e canadenses, atentando para o fendbmeno da converséo religiosa.

A mudanca de religido, saida e entrada de pessoas em crencas diferentes, por
afinidade eletiva, € um fendbmeno da contemporaneidade, onde o0s sujeitos vivem
relagbes modernas e a filiacdo religiosa ndo é mais um determinante imutavel em suas
vidas. Com a globalizacdo, os fluxos disjuntivos de informacdes passaram a ser
facilmente acessados, proporcionando aos individuos mais informacéo, e a possibilidade
de mudarem seu destino, filiarem-se a outras religides e, no caso da opgdo pelo
Judaismo, alterar profundamente sua vida, sua concep¢do de mundo e suas relagdes
sociais.

O Judaismo, considerado como hermético — onde o pertencimento é transmitido
de forma matrilinear, € uma religido que se posiciona contra o proselitismo religioso,
ancorando-se em uma noc¢do de povo unico, o que lhe conferiria algumas caracteristicas
de etnia e de pertencimento especificas. Com a preméncia da demanda por conversdo
nas comunidades pesquisadas, o Judaismo viu-se convidado a repensar seus valores e
suas formas de relacionamento com grupos nao judeus. A conversdao é uma das
situacOes em que o Judaismo tem que se confrontar com a alteridade e, a partir desse
contato, algumas contradi¢fes emergem, como a imprecisao das defini¢des identitarias e
a pluralidade de conceitos que abarca o termo Judaismo, além da insuficiéncia de um
discurso normativo homogéneo sobre a pratica da conversdo e seu sentido para o grupo.

A conversdo foi entendida aqui como um processo. Um processo a que 0
individuo se submete, no mais das vezes, por afinidade eletiva. Essa afinidade, que
surge mediante a identificacdo com os temas e simbologias judaicas, causa um interesse
por parte dos individuos — acionado por algumas caracteristicas pessoais, mas Sao
constantes nas narrativas oferecidas pelos entrevistados em forma de problemaéticas
associadas a familia e a crenca. Essas problematicas e a tensdo entre elas os levam a
empreender uma marcha em direcdo a conversdo, envolvendo-os com instituicoes
judaicas, rabinos e congregacdes, a fim de atingir seu objetivo, que é se tornar um

judeu.



186

O processo de conversao, neste trabalho, ndo € visto como uma escolha objetiva
e nem apenas como uma adequacgdo aos rituais e exigéncias das institui¢bes, ela € um
processo dindmico, onde estdo em jogo a subjetividade do individuo e as instancias de
reconhecimento judaicas que irdo ou ndao conceder o direito a ele de ser judeu.

A conversdo € um processo associado a busca de uma nova crenca. Na
modernidade ndo h& mais um individuo que nasce e necessariamente deva permanecer
na sua religido. Com a autonomia do sujeito, buscar outra perspectiva religiosa que
satisfaca interesses transcendentais é a norma, enquanto o estacionar em uma religido é
a excecao. Essa busca diligente e perpétua pode levar o individuo a conhecer o
Judaismo, se identificar, converter-se, e cristalizar, momentaneamente, essa busca por
meio de uma normatividade imposta pela instituicao.

As problematicas e tensdes ligadas ao candidato sdo consequéncias do processo
de desencantamento com o0 mundo (GAUCHET, 1985: 10), da soliddo da modernidade,
do esfacelamento das institui¢fes politicas e religiosas, da auséncia de filosofia e ética
na vida das pessoas, associadas a uma auséncia profunda do sentimento de familia, ou a
uma crenca que ndo mais responde a seus questionamentos transcendentais. Esses
fatores levam o individuo a questionar seus dogmas, descobrir a formalidade e a
normatizacdo de uma religido pré-crista, identificar-se com o estilo de vida desse grupo
e desejar dele fazer parte.

O que deve ser questionado ao individuo que busca uma conversao ndo € apenas
“por que se converter”, ou “por que se converter ao Judaismo”, como sugere o proprio
Tank-Storper (2007). O que percebemos, com o final deste trabalho, é que o percurso de
conversdo esta atrelado a problematicas proprias do individuo, onde a busca por um
sentimento de pertencimento o leva a submeter-se a normatividade das instituicdes, em
busca de um reconhecimento que o satisfaca por, supostamente, resolver essas
problematicas. A pergunta seria antes “como a conversdo ao Judaismo podera ajuda-lo a
resolver essas tensdes”? Caso as tensdes sejam resolvidas e o individuo seja
reconhecidamente pertencente aquela religido, cristalizando sua busca, ele se sentira
tranquilo e confortavel e, possivelmente, permanecerd ali. Se mesmo depois da
conversdao essas tensbes ainda permanecerem em Seu interior, provavelmente ele
iniciard outra busca. Na verdade, a tensdo esta entre ele e a religido, e 0 que se torna
problematico, é adequar os aspectos identitarios que ele traz consigo e aqueles que a

religido pretendida reconhece como fatores identitarios do grupo.



187

E aqui entra a instituicdo, que para manter seu status de definidora de
identidades, se adéqua de uma forma ou de outra a essa necessidade de autonomia do
sujeito e suas crencas, procurando construir uma ideia de identidade judaica que agrade
ao candidato, mas que mantenha a normatividade. A conversao é vista, assim, como
uma reciprocidade entre os ideais do candidato e os da instituicao.

Essa discussdo antropoldgica é tdo importante quanto atual, e pode ser
visualizada no cotidiano das cidades pesquisadas. Por ocasido do final do trabalho de
escrita desta tese, foi publicada uma matéria no Diario de Pernambuco — jornal de
grande circulacdo na Cidade do Recife, que nos leva a pensar na pertinéncia de todas as
discussOes e abstragcdes propostas neste estudo, bem como na importancia da converséo
para a antropologia, e em como 0 caso judaico pode acrescentar argumentos — nem que
seja de forma comparativa — as discussGes modernas associadas a hibridismo, des-
tradicionalismo, sincretismo e religido difusa (TOPEL, 2001: 37).

A matéria, publicada no dia 19 de janeiro de 2014, na sesséo Vida Urbana, tem
por titulo: “O retorno a casa de Israel — recifenses com ancestralidade judaica estédo

’

em busca de reconhecimento dentro da religido”. Uma breve analise dos discursos
envolvidos nessa matéria € 0 que nos propomos agora, € poderemos perceber, que,
desde o inicio da pesquisa de campo em Recife, ha quatro anos, as concepg¢des
associadas a identidade judaica, a conversdo, ao pertencimento e ao reconhecimento
estdo mudando de forma répida e ao sabor dos fluxos de informacdo das novas
tecnologias e globalizacdes.

No inicio de nossa pesquisa em Recife, como foi relatado nas descrigdes
etnogréficas, as praticas religiosas na cidade eram insipientes e o discurso oficial da
comunidade, representado pelas liderancas dos o6rgaos judaicos oficiais — Arquivo
Histdrico Judaico de Pernambuco (AHJP), Museu Kahal Zur lIsrael e Presidéncia da
FIPE — era de que os judeus do Recife sao “culturais”, laicos antes que religiosos, € que
a transmissdo da identidade judaica se daria de forma “automatica” pela
matrilinearidade; o que nos levaria a uma concep¢do da identidade judaica como uma
esséncia, uma centelha transmitida geneticamente, que de tdo especifica e particular,
impediria os ndo judeus de compreendé-la ou acessa-la. A conversao era colocada como
um percurso aleatdrio de algum individuo que tivesse algum problema psicoldgico ou
psicossocial.

Por meio da matéria do jornal, vemos as instancias de influéncia judaica no

Recife mudar consideravelmente seus discursos, diante da evidéncia dos fendmenos do



188

voluntarismo e agenciamento, que acontecem na modernidade, levando individuos, com
supostas linhagens judaicas perdidas — mas que se sentem pertencentes ao Judaismo, a
procurarem o reconhecimento, pela normatividade da converséo.

No jornal, o discurso das autoridades judaicas corrobora completamente todos
0s argumentos desta tese, até nos termos utilizados nos discursos — alguns emprestados
da Antropologia. Citamos aqui a coordenadora do nucleo de pesquisas do Arquivo

Historico Judaico de Pernambuco em entrevista ao jornal:

Nos tempos contemporaneos deve-se continuar achando que judeu é aquele
de origem biolégica ou é aquele que se sente judeu? Mas também é preciso
viver de acordo com o Antigo Testamento, que acredita que 0 messias ainda
vird. (sic) (KAUFMAN, p. C6 —Diério de Pernambuco — 19/01/2014).

Nessa fala podemos perceber que o discurso da congregacdo, agora, sugere uma
abertura na entdo chamada “identidade atavica” dos judeus, propiciando, inclusive, uma
inclusdo de novos individuos, a partir do sentimento que ele possui para com 0
Judaismo (voluntarismo) e a determinacdo em se fazer reconhecer como tal
(agenciamento).

O caréater pouco religioso da congregacdo também sofreu um impacto com a
demanda dos novos judeus em suas fileiras. Como a pratica religiosa é apenas uma das
inimeras facetas da plural identidade judaica, os convertidos lancam méo justamente
dessas praticas religiosas para serem reconhecidos como tais. O jornal diz que: “Em
Pernambuco acredita-se que ha pelo menos 200 pessoas dispostas a viver nos moldes da
Lei judaica”. (SILVA, Rebeca [jornalista]: Vida Urbana, p. C6, Diario de Pernambuco,
19/01/2014).

Cabe aos judeus de nascimento, residentes na cidade, assimilados, culturais e
laicos, rever certas concepcdes religiosas, justamente para ndo oferecerem davidas aos
nedfitos e nem tampouco, colocar sua propria identidade judaica em xeque. Por isso,
percebemos na fala da coordenadora do AHJP, citada no jornal, uma evocagdo ao
aspecto messianico da religido, como um determinante do ser judeu: “Mas também ¢
preciso viver de acordo com o Antigo Testamento, que acredita que o Messias ainda
vira”. (KAUFMAN, p. C6 —Diario de Pernambuco — 19/01/2014).

Todavia, as praticas religiosas na cidade foram substancialmente incrementadas
entre o inicio dessa pesquisa até o final da escrita deste trabalho. Em 2010, quando

foram iniciados os trabalhos de campo na cidade, como colocado nos capitulos



189

anteriores, a comunidade ndo celebrava regularmente nem o mais trivial dos servicos
religiosos que é o kabalat shabat.

Atualmente, com o afluxo dos marranos, a presséo dos convertidos, 0 empenho
de alguns personagens mais velhos — além do trabalho diligente da diretoria da FIPE, as
festas religiosas sdo observadas. H&4 também novas instancias religiosas, como 0 grupo
de estudos dos marranos, que se relinem em outra sinagoga para celebrar o kabalat
Shabat, o shacharit e demais servigos religiosos semanais, além de cursos de Talmud,
Tord, filosofia e historia judaicas. A matéria do jornal apresenta trés comunidades
judaicas no Recife: A FIPE — que foi o objeto de pesquisa desta tese, 0 Beith Chabad
(congregagdo ortodoxa) e, a Kahal Zur Israel — que na verdade ¢ um museu de
identidade e ndo hé servicos religiosos regulares naquele sitio.

Quanto a fala dos convertidos e marranos, que sao descritas ha matéria do jornal,
podemos notar todos os aspectos referentes as problematicas associadas a conversao
apresentadas neste trabalho. O discurso de memoria perdida, que aqui é o primeiro
passo dado pelo candidato apds sua identificacdo inicial com o Judaismo, é claramente

acionado na fala de Brito para justificar seu interesse em ser reconhecido como judeu:

Eu tinha nove anos na época. Minha familia em sua maioria é cat6lica, mas
noés temos costumes tipicamente judaicos. Quando alguém morre,
derramamos agua dos pratos, cobrimos os espelhos para ndo vermos os
mortos, ndo comemos carne de porco, em geral, e evitdvamos trabalhos no
sébado. (Brito —, Vida Urbana, p.C7, Diario de Pernambuco, 19/01/2014).

O entrevistado relata que havia descoberto pelas tias que seus ancestrais haviam
sido expulsos da Holanda por causa da religido. Apesar de néo ficar claro como seus
ancestrais chegaram ao Brasil — isso pouco importa aqui, Brito evidencia a problematica
de ndo se sentir a vontade com a religido da familia. Ao encontrar com o Judaismo ele
se apropria do discurso identitario afirmativo da identidade pretendida. Existia uma
tensdo — pertencer a uma familia catdlica que tinha costumes judaicos; e a tensdo foi
resolvida ao encontrar o Judaismo por coincidéncia — como é mostrado em outros
exemplos dessa tese, e é resolvida a tensdo: se ele se sentia estranho, era porque ele
realmente “possuia um elemento diferente”: “Quando entrei (na sinagoga a primeira
vez) me senti em casa. N&o ha explicacdo racional. E o sentimento. As oracdes, a forma
gue as coisas eram colocadas na sinagoga me pareceu familiar, que eu conhecia de
algum lugar”. (Brito, Vida Urbana, p. C7, Diario de Pernambuco, 19/01/2014).



190

O discurso que aciona a legitimidade de sua converséo — chamado de
estereotipico nesta tese, é evidente aqui. O entrevistado utiliza um registro de memoria
acionado & posteriori “minhas tias diziam que tinhamos antepassados holandeses”, para
justificar o sentimento de pertencimento que sentiu na primeira vez que entrou numa
sinagoga: “as coisas que eram colocadas na sinagoga me pareceu familiar, que eu
conhecia de algum lugar” (sic). Isso sugere uma tentativa de atrelar a narrativa de seu
percurso pessoal a uma narrativa de conversdo candnica do Judaismo — a heranca do
sangue e a transmissdo da identidade matrilinear. Ele, como outros entrevistados para
esta tese, disse ter feito a circuncisdo por conta propria, 0 que seria mais um motivo para
ndo precisar da conversdo, pois além de ser descendente de judeus, ele ja se “sente
judeu”.

Brito, apesar de buscar um reconhecimento por parte das instancias judaicas,
nega a busca pela conversdo, aponta dois motivos e esclarece: “O primeiro é que nao
achei necessario e o segundo porque é muito complexo. Existe 0s que aceitam se
converter ao Judaismo e 0s que ndo aceitam. Acho que se a memaoria permaneceu na
familia, fazer processo de conversdo é derramar a memoria dos ancestrais (sic)”. (Brito
—, Vida Urbana, p.C7, Diério de Pernambuco, 19/01/2014).

A conversdo, para ele, ndo é o determinante da identidade judaica, mas sim, a
memdria seletiva que a familia aciona e lhe fornece em forma de sentimento de
pertencimento. Participar da comunidade marrana e dos grupos de estudos lhe
forneceria o reconhecimento da identidade judaica pretendida. A conversdo, caso fosse
realizada, viria apenas a ratificar uma identidade que ele possui desde sempre e que
ficou adormecida até o dia em que ele entrou numa sinagoga pela primeira vez e “se
sentiu em casa”. A identidade judaica, sob essa perspectiva, ¢ absolutamente
essencialista. Existe uma esséncia judaica que sera acionada em algum momento. Seria
da “natureza” dela se manifestar.

J& o discurso de Cardoso, de 19 anos, citado na mesma matéria de jornal, é bem
mais pragmatico que o anterior. Considerando a pouca idade do rapaz, e com uma vida
inteira para construir, Cardoso aciona a conversdo com um discurso teleoldgico
associado as vantagens que poderdo ser obtidas com o documento de conversdo: “Ter
esse documento oficial lhe dizendo que vocé é judeu abre as portas para varias
oportunidades”. (Cardoso - Vida Urbana, p. C7, Diario de Pernambuco, 19/01/2014).

Cardoso é um caso pouco explorado neste estudo, pois € filho de mée catélica e

pai pastor presbiteriano. Protestantes, em geral, s&o mais deslumbrados com os judeus



191

que os catdlicos. Além dos protestantes buscarem no Judaismo simbolos que possam ser
usados para distingui-los dos catolicos (o candelabro de sete bracos ou a estrela de
David, em vez da cruz, por exemplo), existem questdes associadas ao sionismo e a ideia
de “povo eleito”. Rabkin (2012), em um artigo intitulado Religious roots of a political
ideology: judaism and christianity at the cradle of Zionism nos mostra o interesse dos
cristdos presbiterianos da América do Norte em apoiar o Estado de Israel e as politicas
sionistas desenvolvidas naquele pais. Grosso modo, 0 motivo desse apoio ao Governo
Israelense € que, assim que todos os judeus do mundo retornarem para sua “patria”
milenar, o Messias vira. Os protestantes acreditam que seria a hora da “segunda vinda
de Cristo”. (RABKIN, 2012: 10).

Na verdade esse é o0 argumento teoldgico para 0 apoio ao sionismo. Tanto € que,
a despeito do pai ser um sacerdote de outra religido, a fala de Cardoso deixa claro que
apenas a mae catolica e sua av0 se opuseram a sua conversao: “Minha avo que faleceu
recentemente, dizia que essa religido sempre dava problema, que né&o era bem aceita por
varios setores da sociedade. Mas eu fui em frente e quero ser reconhecido, fazer parte da
comunidade”. (Cardoso - Vida Urbana, p.C7, Diario de Pernambuco, 19/01/2014).

O pai pastor o incentivou a realizar a conversdo. Quando Cardoso diz que um
documento afirmando que vocé ¢ um judeu “abre as portas para varias oportunidades”,
ele quer dizer que, doravante, ao considerar seu futuro profissional, a possibilidade de
fazer alid — se mudar para Israel (e la estabelecer uma carreira) — sera sempre
considerada. Além de ter a oportunidade de aguardar a vinda do messias na Terra Santa,
Cardoso é homem, provavelmente ainda solteiro, agora € um judeu, tem um documento
que Ihe garante nova religido, etnia e cidadania; tem idade para servir aos quatro anos
do exército israelense, além de poder perfeitamente trabalhar alguns anos em um kibutz
—ele é o candidato ideal para o programa de imigracao israelense (Lei do Retorno).

Acreditamos que esses exemplos ilustram bem todas as discussdes que nos
propusemos nesta tese. Partimos de um discurso sobre autonomia do sujeito,
modernidade, ofertas religiosas, descrevendo, de forma etnografica, como o individuo
lanca mdo de nogdes de voluntarismo e agenciamento para se identificar com o
Judaismo e buscar a conversdao. O pertencimento que ele busca sé sera realizado,
plenamente, com o aval das instancias de reconhecimento, representadas pelas
autoridades religiosas e institucionais do grupo.

Poderiamos ter escolhido outra metodologia que abrigasse outro conjunto de

conceitos e perspectivas para 0 mesmo fendmeno. Poderiamos, por exemplo, ter



192

escolhido discutir a conversdo como um ganho de capital simbolico (Bourdieu) junto ao
grupo dos judeus e elevando o status do convertido ao inseri-lo num meio socialmente
privilegiado; poderiamos também ter analisado a relacdo entre a instituicdo e o
candidato como relacdes de poder (Foucault). A outra opcao seria pensar a identidade
dos candidatos a conversao como uma “identidade de projeto” (Castells). Apos
refletirmos sobre que caminho percorrer, ndo achamos conveniente a discussédo de
capital simbdlico, pois a conversdo ¢ mais do que “uma mudanga de status” deliberada.
Relacbes de poder da instituicdo em constranger e submeter o individuo a seus
interesses também ndo é o melhor enfoque, pois a conversdo € uma relacdo de
reciprocidade — o individuo estd fazendo aquilo por que quer. Finalmente, a discussdo
de Castells sobre uma identidade de projeto ndo se aplica aqui, pois a conversdo nédo é
um projeto. Ninguém faz um plano de “daqui a dois anos eu quero me converter ao
Judaismo”. Ninguém que passa a conhecer o Judaismo faz um projeto para se converter,
€ um processo lento, as vezes timido, as vezes recua, as vezes avanga, as vezes continua,
as vezes é abandonado.

Nesse trabalho, percorremos o caminho metodoldgico proposto por Tank-
Storper (2007) e abordamos a conversdo cCOmo um processo que sO pode ser
compreendido, analisando-se as narrativas de conversdo relatadas pelos candidatos.
Consideramos que existem dimensfes probleméticas comuns a todas as narrativas e que
essas problematicas estdo associadas a tensdo entre as expectativas do candidato e o
discurso candnico judaico sobre a conversdo. O que nos sugere, € que esse méetodo foi
funcional para a aplicacdo dos dados empiricos levantados nos campos de pesquisa, e
descritos aqui de forma etnografica.

A conversdo sugere uma ruptura com o passado e o inicio de uma nova vida.
Entretanto, a busca em si, e as davidas teoldgicas que ela acarreta ecoam diferentemente
em cada individuo. Alguns se conformam com a conversdo e vivem uma eterna vida
judaica; outros realizam os rituais e com o tempo se afastam do Judaismo, quica
iniciando nova busca, pois suas questdes subjetivas ndo foram sanadas. De uma forma
ou de outra, 0 mais importante é considerar que, independente dos percursos realizados
pelos individuos e suas problematicas, a necessidade, a importancia e a relevancia
desses caminhos ndo pode nunca ser menosprezada ou diminuida. O reconhecimento é
muito importante para esses nedfitos, e sua coragem e determinacdo em re-significar sua
vida, o0s torna seres extremamente modernos, e emblematicos de uma

contemporaneidade repleta de mudangas e contradigdes.



193

Por isso, 0 mais importante na conversdo, do ponto de vista antropologico,
quando se pergunta ao candidato “o que a conversdo ao Judaismo pode resolver na sua
vida” ¢é evidencia-la em toda sua probleméatica e garantir que ela € um fendbmeno
associado diretamente a liberdade de produzir sentidos, tdo caro a modernidade. Nesse
sentido, a conversdo ndo é uma ruptura, mas uma sobreposi¢do e uma justaposicdo de
sistemas simbolicos que poderdo agregar e sobrepor-se a outros sistemas, ao longo da

vida de uma pessoa.



194

6 REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS
6.1 Bibliografia citada

ALLIEVI, Stefano. Les convertis a Islam — Les nouveaux musulmans d’Europe. Paris:
L’Hartmattan, 1998.

. Pour une sociologie des conversions: lorsque des Européens deviennent
musulmans. Social Compass, vol.46, n® 3, setembro 1999, p. 283-300.

ANCTIL, Pierre. Le rendez-vous manque: les juifs de Montréal face au Québec de
[’entre deux guerres. Inst. Quebecois de recherche sur la culture, 1988.

. Trajectoires juives au Québec. Québec: Presses de I'université Laval, 2010.

ANCTIL, Pierre; CADWELL, Gary. Juifs et realités juives au Québec. Institut
québécois de recherche sur la culture, 1984.

APPADURAI, A. Apres le colonialisme, les conséquences culturelles de la
globalisation, Paris: Payot, 2001, cap. 2: Ethnoscapes globaux, p. 89-110.

ATTIAS, Jean-Christophe. De la conversion. Paris: Cerf (Centre d’études des religions
du Livre), 1998, “Avant-propos”.

BARACK FISHMAN, Sylvia. The Changing American Jewish Family Faces the 1990s.
In: FARBER, Roberta Rosemberg; WAXMAN, Chaim I. (eds), Jews in America. A
contemporary Reader. Hanover and London: Brandeis University Press, 1999, p. 51-88.

BARKER, Chris. Cultural Studies: theory and practice. Londres: Sage, 2005.

BEIT-HALLAHMI, Benjamim. Original sins: reflections on the history of Zionism and
Israel. London: Eng. Pluto Press, 1992.

BITTON, Michele; PANAFIT, Lionel. Etrejuifen France aujourd’hui. Paris: Hachette,
1997.

BOURDIEU, Pierre. L’illusion biograhique. Actes de la Recherche en Sciences
Sociales, vol. 62, n® 62-63, 1986, p. 69-72.

CABRAL DE MELLO, Evaldo. O nome e o sangue — uma fraude genealdgica no
Pernambucano colonial. S&o Paulo: Cia das Letras, 1989.

CAMPOS, Roberta; GUSMAO, Eduardo. Reflexdes metodoldgicas em torno da
conversdo na IURD: colocando em perspectiva alguns consensos. Estudos de
Sociologia. Araraquara, v.18. n.34, jan-jun. 2013, p. 57-74.



195

CASTRO, Abel de. Existem Judeus em Fortaleza? Um estudo sobre identidade.
Dissertacdo (Mestrado). Universidade Federal do Ceara, Fortaleza, 2003.

. A construcao das identidades judaicas em Fortaleza e Brasilia: semelhancas e
contradicdes. Texto publicado nos Anais do Il Simpdsio sobre Hibridismo e
Religiosidades. Universidade Federal de Mato Grosso do Sul, Campo Grande, 2009.

CHAMPION, Francoise. Religieux flottant, éclectisme et syncrétismes. In:
DELUMEAU, Jean (ed). Le Fait religieux. Paris: Fayard, 1993.

. Emancipation des societies européennes a I’égard de la religion et
decomposition du religieux. In: LAMBERT, Yves; MICHELAT, Guy; PIETTE, Albert.
Le Religieux des sociologies. Paris: L’Harmattan, 1997.

CLIFFORD, James. Diasporas. Cultural Anthropology, vol. 9, no. 3, 1994, p. 302-338.

. Taking Identity Politics Seriously: The Contradictory, Stony Ground... In:
GILROY, Paul; GROSSBERG, Lawrence; Mcrobbie, Angela (dir.). Without
Guarantees: In Honor of Stuart Hall. London: Verso, 2000, p. 94-112.

COHEN.ORG.BR <http://www.cohen.org.br>. Apresenta textos sobre leis religiosas e
informac@es sobre sinagogas liberais.

COMAROFF, Jean; COMAROFF, John L: Ethnicity, Inc. Chicago: University of
Chicago Press, 2009.

CONGREGACAO ISRAELITA PAULISTA. Judaismo Reformista. Disponivel em:
<http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/>.

Movimento Reformista Contemporaneo. Disponivel em:
<http://www.cip.org.br/quem-somos/judaismo-liberal/judaismo-reformista/movimento-
reformista-contemporaneo/>.

DAYNES Sarah. Processus de conversion et modes d'identification a I'islam: I'exemple
de la France et des Etats-Unis. Social Compass, vol, 46, n® 3, september 1999, p. 313-
323.

DECOBERT, Christian. Conversion, tradiction, institution. Archives de Sciences
Sociales de Religion, n® 116, 46° année, octobre-décembre 2001, p. 67-89.

DIREITOS HUMANOS NA INTERNER DHNET -
<http://www.dhnet.org.br/index.htm>. Apresenta os artigos referentes & direitos
humanos.

DUPUIS-DERI, Francis, CHATEAUVERT, Julie: Identité mosaiques: entretiens sur
['identité culturelle des Québécois juifs. Quebec: Boréal, 2004.

EISENSTADT, Shmuel Noah. Le retour des juifs dans [’histoire. Bruxelles: Editions
Complexe, 2002.

FELD, Rabbi Edward. Can Halakha live? The Reconstructionist, vol.59 (2), Fall 1994,
p. 64-72.



196

FLIDLIN, Jairo. Sidur de Shabat e Yom Tov. S&o Paulo: Nova Stella, 1991.
FLIDLIN, Jairo; FLIDIN Vitor. Machzor Completo. Sdo Paulo: Ed. Séfer, 1997.

GAUCHET, Marcel. Le Désenchantement du monde — Une histoire politique de la
religion. Paris: Gallimard, 1985.

. La Religion dans la démocratie — Parcours de la laicité. Paris: Gallimard,
1998.

GIDDENS, A. Les consequences de la modernité. Paris: L’Hartmattan, 1994, p.13-60.
GANTZFRIED, Shlomo. Kitsur Shulchan Aruch. . Sdo Paulo: Ed. Séfer, 2013.
GREILSAMMER, Ilan. Le sionisme. Paris: Presses Universitaires de France, 2010.

GOTTHEIL, Allen. Les juifs progressistes au Québec. Montreal: Editions par ailleurs,
1988.

HAVLIN, Shumel A. Informe para o consumidor Kasher elaborado pelo BDK — Beit
Din Kashrut. S&o Paulo: Brix Comunicagdo, 2008

HERVIEU-LEGER, Danié¢le. De I’utopie a la tradition: retour sur une trejectoire de
recherché. In. LAMBERT, Yves et al., Le Religieux des Sociologies: trajectoires
personelles et débats scientifiques. Paris: L’Harmattan, 1997a.

. Renouveux, religieux et nationalists: la double deregulation. In: BIRNBAUM,
Pierre (éd). Sociologie des nationalisms. Paris: PUF, 1997b.

. Le Pélerin et le Converti. La religion en movement. Paris, Flammarion, 1999.
. La religion en miettes ou la question des sects. Paris: Calmann-Lévy, 2001.
HOBSBAWN, Eric. A Invencéo das Tradic¢Oes. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1984.

KAUFMAN, Tania Neuman. Passos Perdidos — Histéria Recuperada: a presenca
judaica em Pernambuco. Recife, Edi¢ao do autor, 2003.

KING, Joe. Les juifs de Montreal — trois siécles de parcours exceptionnels. Outremont,
Québec: Carte blanche, 2002.

KONE-EL-ADJI,,AIioune. Le Zen de Taisen Deshimaru: une conversion sans
convertis? In: DECOBERT, Christian (éd), La conversion religieuse, Cahiers du
CEIFR, n°2, septembre 2000, (actes de colloque).

KRAKOTZKIN, Amnon. Exil et souveraineté: judaisme, sionisme et pensée
binationale. Paris: La fabrique éditions. 2007.

LEIBOVITZ, Yeshayahou, Judaisme, people juif et Etat d’Israél. Paris: J.C. Lattés,
1985.

LENOIR, Fréderic. Le Bouddhisme en France. Paris: Fayard, 1999.



197

LEVIN, Mordejai. Segunda investigacion sobre las conversiones en el Seminario
Rabinico Latinoamericano. Instituto de Introduccién al Judaismo, Seminario Rabinico
Latinoamericano, juin 1995.

LEVI-STRAUSS Claude. La structure des mythes. In: Anthropologie structural. Paris.
Plon.coll. “pocket”, 1974 [1958], tome 1.

LEVITT, Peggy. Transnational villagers. In: STONE, John; DENNIS, Rutledge (ed.).
Race and ethnicity: comparative and theoretical approaches. Malden MA: Blackwell,
2003, p. 260 — 273.

. Roots and Routes. Understanding the Lives of the Second Generation
Transnationally, Journal of Ethnic and Migration Studies, vol. 35, no. 7, 2009, p. 1225-
1242,

LEVY, Richard. A vision of holiness: the future of Reform Judaism. New York: URJ
Press, 2005.

LOFLAND, John and STARK, Rodney. Becoming a world-saver: a theory of
conversion to a deviant perspective, American Sociological Review, Spring. 1965, 30
(6), p. 862-875.

LORY, Pierre. Récits de conversion en mystique musulmane. In: ATTIAS, Jean
Christophe (éd). De la conversion. Paris: Cerf (Centre d’études des religions du Livre),
1997.

MacCLAIN, E.J. Converts: reminding us what being jewish is all about, Moment, 8 (31)
August 1996, p.30-37.

MAIMONIDE, Moise. Le Livre de la connaissance. Paris: PUF, 1961.
. Mishné Tora — O livro da Sabedoria. Sdo Paulo: IMAGO, 2000.

MARY, André. De la communauté des initiés a la religion des convertis: le religieux
anthropologique en question. In: LAMBERT, Yves et al., Le Religieux des sociologies.
Trajectoires personelles et débats scientifiques, Paris, L’Hartmattan, 1997, p. 157-168.

MATHE, Thierry. Le Boudhisme des Francais. Paris: L’Hartmattan, 1999.

MAYER, Egon. Jews by Choice. Their Impact on the Contemporary American Jewish
Community. In: SINGER, David; SELDIN, Ruth R. (eds). American Jewish Year Book.
New York: The American Jewish Committee, 1977.

MAYER, Egon. Jews by Choice. Their Impact on the Contemporary American Jewish
Community. Proceedings of the Rabbinical Assembly of America, 45 (1984), p. 57-70.

MEINTEL, Dreidre. Nouvelles approches  constructivistes a I'étude de
I'ethnicité, Culture, vol. X111 (2), 1993, p. 10-16.

. Identités plurielles et reconnaissance connective: Réflexions a partir des
recherches sur les questions ethniques. In: PAYET, J.-P.; BATTEGAY, A. (éd.), La



198

reconnaissance dans les sociétés contemporaines. Paris: Septentrion, Collection
Sciences Sociales, 2008, p.311-3109.

. Quand I’anthropologie croise la médiumnité. Anthropologie et Sociétés, vol.
35, n. 3, 2011, p. 89-106.

NISENBAUM, Haim. Qu’est-ce que la hassidisme? Suivi d’une lettre inédite de Rabbi
Yossef Itshak Scneersohn, sixieme Rabbi de Loubavitch, a sa fille. Paris: Ed du Seuil,
1997.

PERIGNE, Valérie. De Jésus a Mahoumet — itiné]faire des frangais convertis a l'lslam.
1997. Tese (Doutorado em Ciéncias Sociais). Ecole de Hautes Etudes en Sciences
Sociales, Paris, 1997.

RABKIN, Yakov. Judeus contra judeus: a histéria da oposi¢do judaica ao sionismo.
Cotia/SP: Acatu, 20009.

. Religious roots of a political ideology: Judaism and Christianity at the Cradle
of Zionism. Mediterranean Review, vol. 5, no. 1, Junho 2012.

RICOEUR, Paul. Temps et récit I11. Paris: Le Seuil, 1985.
. Soi-méme comme um autre. Paris: Le Seuil, 1990.

ROUDOMETOF, V. Transnationalism, cosmopolitanism and globalization. Current
sociology, vol. 53, no.1, p. 113-135. 2005.

SAINT-BLACANT, Chantal. Islam in Diaspora: Between Reterritorialization and
estraterritoriality. International Journal of Urban and Regional Research, vol 26, Issue
1, March 2002, p. 138-151.

SAND, Shlomo. A invencdo do povo judeu: da Biblia ao sionismo. Sdo Paulo: Editora
Benvira, 2011.

SCHLESINGER, Michel. Judeus por opcédo: a conversdo ao judaismo desde o0s tempos
biblicos até nossos dias. WebMosaica: Revista do Instituto Cultural Judaico Marc-
Chagal, vol. 3, n.2, (jul-dez) 2011.

SCHNAPPER, Dominique. Le Sens de I’ethinico religieux/ the meaning of the “Ethnico
Religious”. Archives des Sciences Sociales des Religions, n. 81, 1993, p. 149-163.

SCHOLEM, Gershon. As grandes correntes da mistica judaica. Sdo Paulo: Perspectiva,
Série Estudos, 1972.

SHOAMHT, Ella. Le sionisme du point de vue de ses victimes juives: les juifs orientaux in
Israél. Paris: La Frabrique Editions, 2006.

SILVA , Marcos de Araujo : Resenha COMAROFF, Jean; COMAROFF, John L.
Ethnicity, Inc. Chicago: University of Chicago. Revista Horizontes Antropol4gicos,
Porto Alegre, ano 16, n. 34, p. 509-512, jul./dez. 2010.



199

SINAGOGA ONLINE - JUDAISMO SEM FRONTEIRAS
<http://sinagogaonline.wordpress.com/>. Apresenta textos e videos sobre 0 movimento
chamado ortodoxia moderna.

SNOW, David; MACHALEK, Richard. The convert as a social type. In: COLLINS, R.
(ed). Sociological theory. San Francisco: Jossey-Bass, 1983, cap. 9.

SORJ, Bila. Conversdes e Casamentos mistos: A producgdo de “novos judeus” no Brasil.
In: SORJ, Bila (org). ldentidades Judaicas no Brasil Contemporaneo. Rio de Janeiro:
Imago, 1997.

TALMUD de Jérusalem — traduit pour la premiére fois en francais par Molse Schwab.
Paris: GP. Maisonneuve, 1960.

TANK-STORPER, Sébastian. Le giyyur comme mise en corps, ou comment faire um
juif? In: DECOBERT, Christian (éd), La conversion religieuse. Cahiers du CEIFR, n°
2, September 2000, p. 61-78 (actes de collogue).

. Juifs d’élection - se convertir au judaisme. Paris: CRNS Editions, 2007.

TELBOUR, Victor. Mythe et images de juif au Québec. Montreal: Editions de Lagrave,
1977.

THE SPANISH AND PORTUGUESE SYNAGOGUE CANADA’S FIRST
SYNAGOGUE PROUD TO SERVE ITS MEMBERS SINCE 1768
<http://www.thespanish.org>. Informacgdes sobre politica de conversdo na sinagoga
Spanish and Portuguese.

TOPEL, Marta. Os espacos de re-etnizacdo religiosa e a constru¢cdo de uma nova
identidade: o baal teshuva paulistano. Ilha Revista Antropologia, Floriandpolis, vol.3, n.
1, 2001, p.33-49.

O processo de transnacionalizacdo do judaismo ortodoxo: um olhar
antropologico sobre a expansdo do movimento Chabad-Lubavitch. Cadernos de
Pesquisa Interdisciplinar em Ciéncias Humanas, v. 13, n. 103 (2012), p. 79-91.

WEISS, Arnie Cumsky. The Choice: converts to Judaism share their stories. Chicago:
University Scranton Press, 2010.

WOLOFSKY, Hirsch. Mayn Lebns Rayse: un demi-siécle de vie Yiddish & Montreal.
Québec: Ed.Septentrion, 2000.

6.2 Bibliografia consultada
ABITBOL, Michel. Les amnésiques — juifs et arabes a [’'ombre du conflit du Proche-
Orient. Paris: Perrin, 2005.

ADELMAN, Howard; SIMPSON, John H. Multiculturalism, Jews, and ldentities in
Canada. Jerusalém: Magnes Press, Hebrew University, 1996.



200
AL-HAJ, Majid. Immigration and ethnic formation in a deeply divided society: the case
of the 1990°s immigrants from the Former Soviet Union in Israel. Leiden: Brill, 2004,

ANDERSON, B. Imagined Communities: Reflections on the Origin and Spread of
Nationalism. London: Verso, 1996 (1983), p. I-7.

ASSOULINE, Pierre. Les Nouveaux Convertis. Paris: Gallimard, 1982.
AZULAY, David. Talmud da Babilbnia. Sdo Paulo: Ed. Séfer, 2011.

BARTEL, Carlos. O movimento sionista e a formagdo da comunidade judaica
brasileira (1901-1956). Tese (Doutorado em Historia). Universidade Federal do Rio
Grande do Sul, Porto Alegre, 2012,

BAUSSANT, Michele. Du vrai au juste: la mémoire, [’histoire et [’oubli. Québec:
Presses de 1’Université Laval, 2006.

. Penser les mémoires. Ethnologie Francaise, vol. 37, n°3, 2007, p. 389-394.

BENBASSA, Esther; ATTIAS, Jean-Christophe. Les juifs et ’autre. Gordes: Le Relié,
2002.

. Une diaspora séphafade en transition: istambul, XIXe-XXe siécle. Paris: Cerf
(Centre d’études des religions du Livre), 1993.

BENAMOZEGH, Elia. Morale juive et morale chrétienne — examen comparatif. Paris:
In Press, 2000.

BENDER, Barbara. Time and Landscape, Current Anthropology, vol. 43, 2002, p.
S103-S112.

BIRNBAUM, Pierre. Sur la corde raide: parcours juif entre [’exil et citoyenneté. Paris:
Flammarion, 2002.

BLACKBURN, Carole. Differentiating Indigenous Citizenship: Seeking Multiplicity in
Rights, Identity, and Sovereignty in Canada, American Ethnologist, 36 (1), 2009, p. 66-
78.

BOYER, Alain; HAYOUN, Maurice-Ruben. L historiographie Juive. Paris, Presses
Universitaires de France, 2001.

BRENNER, Michael. Prophets of the past: interpreters of Jewish history. Princeton:
Princeton University Press, 2010.

CHOMSKY, Noam. Israél, Palestine, Etats-Unis: le triangle fatidique. Montreal, QC:
Les Editions Ecosociété, 2006.

COLLIER, Stephen J. Global Assemblages, Theory, Culture and Society, 23 (2-3),
2006, p. 521-524.

CRAPANZANO, Vincent: Co-futures (commentaire sur Guyer), American Ethnologist,
3 (4)2007, p. 422-425.



201

ELBAZ, Mikaél; Denise Helly. Modernité et postmodernité des identités nationales,
Anthropologie et Sociétés, 19 (3) 1995, p. 15-35.

ELON, Amos. The pity of it all: a history of the jews in Germany, 1743-1933. New
York: Metropolitan Books, 2002.

ERIKSEN, Thomas Hylland. Globalization : The Key Concepts. Oxford, New York:
Berg Publishers, 2007, Introduction, p. 1-14.

ESCOBAR, Arturo. Culture sits in places: reflections on globalism and subaltern
strategies of localization, Political Geography, 20, 2001, p. 139-174.

FABIAN, J. Anthropology with an Attitude: Critical Essays. Stanford: Stanford
University Press, 2001, ch. 9: “Remembering the Other: Knowledge and Recognition”,
p. 158-178.

FEINER, Shmuel. The Jewish enlightenment. Philadelphia: University of Pennyslvania
Press, 2004.

GITELMAN, Zvi Y. Jewish nationality and Soviet politics; the Jewish sections of the
CPSU, 1917-1930. Princeton, N.J: Princeton University Press, 1972.

GLAZER, Nathan. American Judaism. Chicago: University of Chicago Press, 1989.

GUPTA, A.; FERGUSON, J. Beyond Culture : Space, ldentity and the Politics of
Difference, Cultural Anthropology, vol. 7, no. 1, 1992, p. 6-23.

GUYER, Jane. Prophecy and the Near Future: Thoughts on Macroeconomic,
Evangelical and Punctuated Time, American Ethnologist, 3 (4), 2007, p. 409-421.

HAGE, Ghassan. A not so multi-sited ethnography of a not so imagined community,
Anthropological Theory, 5(4), 2005, p. 463-475.

HANNERZ, U. Transnational Connections. Londres and New York: Routledge, 1996,
Chapter 2: The Local and the Global Continuity and Change, p. 17-29.

. Being There...and There...and There!, Ethnography, vol.4, n°2, 2003, p. 201-
216.

KATZ, Jacob. Les shabess goy. Paris: Stock, 1986.

. Hors du ghetto: [’émancipation des juifs en Europe, 1770-1870. Paris:
Hachette, 1984.

KOCHAN, Lionel. The Jew and his history. New York: Schocken Books, 1977.

KRIEGEL, Annie. Les juifs et le monde modern: essai sur les logiques d’émancipation.
Paris: Editions du Seuil, 1977.

LINDENBERG, Daniel. Figures d’Israél: l'identité juive entre marranisme et sionisme
(1648-1998). Paris: Hachette Littératures, 1997.



202

MARCUS, George E. Assemblage, Theory, Culture and Society, 23 (2-3), 2006, p.
101-106.

MORIN, Edgar. O mundo moderno e a questdo judaica. Rio de Janeiro, Bertrand
Brasil, 2007.

NEHER, André. L identité juive. Paris: Seghers, 1989.

NEUSNER, Jacob. Torah through the ages: a short history of Judaism. London,
Philadelphia: Continuum International Publishing Group — Trinity, 1990.

PINKUS, Benjamin. The Jews of the Soviet Union: the history of a national minority.
New York: Cambridge University Presss, 1988.

REBHUN, Uzi; LEV ARI, Lilach. American Israelis: migration, transnationalism, and
diasporic identity. Leiden: Ed. Brill, 2010

REJWAN, Nissim. The Jews of Irag: 300 years of history and culture. Boulder:
Westview Press, 1985.

RENAN, E. Qu’est-ce qu’une Nation? In: RENAN, Ernest. Ouvres complets. Paris:
Calman-Levy, 1990, p. 31-43

RINGUET, Chantal. A la decouverte du Montréal Yiddish. Montreal: FIDES, 2011.

RIBEIRO, Gustavo Lins. Antropologias Mundiais — para um novo cenario global na
Antropologia, Revista Brasileira de Ciéncias Sociais - RBCS, vol.21, n°60,
fevereiro/2006, p. 147-165.

RICHARD, Guy W. Le cemetiere juif du Québec. Québec: Septentrion, 2000.

ROBBINS, Joel. Continuity Thinking and the Problem of Christian Culture: Belief,
Time, and the Anthropology of Christianity, Current Anthropology, 8 (1), 2007, p. 5-38.

ROSMAN, Moshe. How Jewish is Jewish history? Portland: The Littman Library of
Jewish Civilization, 2007.

SACHAR, M. Howard. A History of the Jews in the Modern World. New York,
Toronto: First Vintage Books Edition, 2006.

SAGI, Avi; ZOHAR, Zvi. Giyyur, identité juive et modernization: une analyse des
sources halakhiques. In HEYMANN, Florence; PEREZ, Danielle Storper. Le Corps du
Texte: Pour une anthropologie des texts de la tradition juive. Paris: Ed. du CNRS,
1997.

SHAHAR, Charles. Sondage sur les communautés hasssidiques et ultra orthodoxe dans
le quartier Outremont et les regions environnantes. Outremont: Coalition of Outremont
Hassidic Organization, 1997.

SAMUDRA, Jaida Kim. Memory in our body: Thick participation and the translation of
kinesthetic experience, American Ethnologist, 35 (4), 2008, p. 665-681.



203

SCHWARZFUCHS, Simon. Du Juif a [’Israélite: histoire d 'une mutation (1770-1870).
Paris: Fayard, 1989.

SMOQOHA, Sammy. Arabs and Jews in Israel. Boulder: Westview Press, 1989.
SORJ, Bernardo. Judaismo para todos. Rio de Janeiro: Civilizacdo Brasileira, 2011.

TOLEDANO, Joseph. Les juifs maghrébins. Turnhout, Bruxeles: Editions Brepols,
1989.

TOMLINSON, John. The Possibility of Cosmopolitanism. In: TOMLINSON, J.
Globalization and Culture. Chicago: University of Chicago, 1999, p.181-20.

TRAVERSO, Enzo: Les Juifs et I'Allemagne: de la “symbiose judéo-allemande™ a la
mémoire d’Auschwitz. Paris: Editions La Découverte, 1993.

TURNER, Aaron. Embodied Ethnography. Doing culture. Social Anthropology 8 (1),
2000, p. 51-60.

VEZINA, Raymond. Juifs de la ville de Québec: quarente sujets de théses pour un
centre de recherché. Québec: Editions Elyssés, 2011.

VIEIRA, Nelson H. Construindo a Imagem do Judeu: algumas abordagens teoricas.
Rio de Janeiro: IMAGO, 1994,

WROBLEWSKY, Vincent Von. Un étrange amour: étre juif en RDA. Paris: Honoré
Champion, 2005.

YERUSHALMI, Yosef Haym. Zakhor, histoire juive et mémoire juive. Paris:
Callimard, 1991[1984].



7 Anexo

204

7.1 Trés modelos de certificado de conversao

entered thie histeric covenand fehween God and :
¢ of Tsrael. Of fis own free will i Aas made the
ving declaration:

1 make Hhis affirmation as I enter ti mrMC
covenant bebwren God and Hie fewish people, the
gl iy el bt Tl

wil o the exelusion
of aI(ﬁ:&lrn( aﬁjhv and practices and now
p(td my (owﬂ? fo Judd:m and the Jewish
under all circumstances. I promise to
csfaﬂw& a Jewish Rome and participate actively
in the fife"of the Synaq.\pw and 1Fujcwuﬁ
e v el 0 ey
a am Blesse
with children, Twill rear them as Jews.

Signature o Ger
Cﬁmfmmm the mwhmdtﬁmuﬁmmm

of the M«aﬂd /

ebrew rmmc

rmxwd mto the commay
faitﬁ and was given the

M“W&mwwmw.w'wd

(;é% o ;r
N ,

"11

¥
J%c
i
4

myself to the pirsidof

N
e G

.

'\\\'* oe ;P WN PSh Y aen Son\v-
'\“ wena ')‘3"') DN Dun iy oy T
14 PNTD D0EDD KR AR NN

apava 3
PIND aav o‘:‘_b.gmng
3 W oY et ey

ooy
AIPR VDD PNT wEND Daig e Snye rny
P S0P N a nopon iae me s

10 oV 1IN 12 PP mEY Sy B baon
. M‘;w‘.@ S wn paa gath

\. 7 rnhvahy ngﬂhn TRON N vl
] OVNIN OTNR NN ATNN WX I
" n2P3 W m*‘wn‘mo"wﬁ'
‘\r( M0 o MR A T e g
*\ . oM ‘:m'an-;n,rbmv:-mv—: ~y
) o P o0 ohmh orehn i - w
";,'\ a7 ‘”S o
/ ‘ '\L‘\m}'\ﬂ
fq“ Aen evpinan nwa by 13 L
e NS D N S N *
" e I
me " g

i\w ~obx T’“’N' Y Py

\" -A " .

Certificado de concluséo de converséo (inglés e hebraico) enviado pelo prof. Yakov

Rabkin — Montreal/QC.

Nas duas proximas paginas: Certificado de admissdo ao Judaismo Liberal (em
hebraico e portugués) enviado por Leonardo Alanati, Rabino da Congregacao

Israelita de Minas Gerais



205

D173 DTN

Y3

ara 77 N nwea avn B ovun-

WIDD AN . ___w ~ vInD

nm

WK PRI NPM3 ABROAY X XM D W ATIm
P W T2 NDAD MK TUR MK W wIpn
YT NRDD P31 122% 0 DXDD 13, 5R° "1 N

A2V *BID NN 7101551 TP :UNT NITOMI NAMIN Pl

53 nx , M p
W "D 799 DY W By avumi AT Mawns
anw XM AR WMAR A% oNMp WA PR

N L,MNAR BA9aR DY ' B

:B2W T YD AYTPAY 83T BOY v

MIXDRM 73PN WIAR D73 IR /7 MO0
MO ATPA WMDY AN aXon wab
13 WX PR OYY 9P DAY DR MRS

AR NN

omi

omi

aml




206

CERTIFICADO DE ADMISSAO AO JUDAISMO

NO____ DIA APGS O SABADO SANTIFICADO, AOS

DIAS DO MES DE DO ANODES57_________,QUECOR-
RESPONDE AO DIA DE : DE .
A SRA,

APRESENTOU-SE DIANTE DE NOS DECLARANDO SUA INTENCAO E
DESEJO DE INGRESSAR NO PACTO DE ISRAEL COMO UM PROSELI-
TO JUSTO.

APGS UM PERfODO DE ESTUDO VEIO A NOSSA PRESENCA PARA SER
EXAMINADA, DEMONSTRANDO SINCERIDADE DE PROPOSITOS E
CONHECIMENTOS ADEQUADOS DOS FUNDAMENTOS, TRADICOES E
ENSINAMENTOS DA NOSSA SAGRADA FE.

TENDO SIDO SUBMETIDA A CERIMONIA DE IMERSAO RITUAL EM
CONFORMIDADE COM A TRADIGAO JUDAICA ELA RECEBEU O NOME
DE

BAT AVRAHAM AVINU

E FOI CONFIRMADA COMO NOSSA IRMA DE FE,

QUE O DEUS DE NOSSO PATRIARCA ABRAAO A ABEN-
COE E LHE CONCEDA A FORCA E A CORAGEM PARA
SEGUIR COM SINCERIDADE OS PRINC{PIOS DA TORA E
AS TRADICOES DE ISRAEL A FIM DE QUE SEJA SEMPRE
MERECEDORA DO PRIVILEGIO DE COMPARTILHAR DO
DESTINO E DA GLORIA DO POVO DE ISRAEL, ESCOLHI-
DO POR DEUS PARA TESTEMUNHAR SUA UNIDADE E
SUA JUSTICA PARA A HUMANIDADE TODA.

AMEM
CONCEDIDO NA CIDADE DE :
NO DIA DE DE
o : DIA DE DE 57
RABINO
TESTEMUNHA

TESTEMUNHA




207

Certificado de converséo concedido pela corrente Ortodoxa-Moderna - que realiza
as conversoes a distancia — pela Internet. <http://sinagogaonline.wordpress.com/>.

United Beth Din
Conversion Certificate

This is to certify that

VALENTIN POTOTSKI, Mr

Has submitted his Conversion Application to this Beth Din. He has declared his
desire to enter into the covenant of the Jewish people formally accepting the
Jewish faith to the exclusion of all other religions. I, the undersigned, have
questioned him and found that he is sincere in his promise. He has already
fulfilled the Mitzvah of Tevilah, the ritual immersion, as prescribed by Jewish
Law. I therefore declare him to be a member of the Jewish community and
confer upon him the name:

117X 072N 72 Q072N

On this day of February, 7th, 2013

And the corresponding Hebrew date of 27th of Shevat, 5773

o ' RABBI ANDY FONSECA, AB"D

Refusal of acceptance of this Certificate might infringe its holders human rights.
To verify the validity and ground of issue contact the United Beth Din (UK).
info@RabbinicalCourt.org - www.RabbinicalCourt.org - Tel: +44 (20) 3239 8827

Reg. Office: B1 Business Center - Davyfield Rd, Blackburn - BB12QY, England
Registered in England - Company No. 07725397



208

8 GLOSSARIO DE TERMOS HEBRAICOS

(SH): som de /ch/: ex: “shabat”
(CH): som de /R/ gutural: ex.: “chazan”.

Alia: significa “subir/ascender”. Pode ser usado de duas formas: quando um homem ¢
chamado para ler a Tora ele é chamado a fazer ““alia”. Quando um judeu decide solicitar
a imigracdo para Israel, ¢ considerado que ele estd “retornando” para sua “terra
ancestral”, por isso se diz que ele “fez alid”.

Aron Hakodesh: Arca da Alianga. Assemelha-se a um armério e é onde sdo guardados
os rolos da Tora.

Askenazi/askenazim: refere-se aos judeus oriundos da Europa Ocidental e do Leste. As
correntes ortodoxas e 0s hassidim sdo sua maior expressdo. Aqueles judeus que
imigraram para o Brasil devido as perseguicdes na Europa na I1* Guerra Mundial, sdo de
linhagem askenazi.

Bar/bat mitzva: ritual de passagem realizado com os adolescentes na idade de 13 anos
(bar: filho), (bat: filha), (mitzva: obrigacdo religiosa).

Brit Mila: circunciséo ritual nos bebés realizada com oito dias de nascidos.

Bima: pulpito de onde o Chazan ou Rabino rezam e se dirigem a audiéncia nas
sinagogas.

Chala: pdo trancado consumido e santificado no Shabat.

Chazan: é o cantor de salmos e oragdes do servico religioso. Mesmo em sinagogas
onde atuam rabinos, os condutores dos servicos sdo 0s chazanim.

Col Nidré: bencéo dos pais aos filhos que é realizada na primeira noite de Yom Kipur.
Goi/ Goim: termo designado para 0s ndo-judeus. Goim é o plural.

Habrara/habrarot: béncéos religiosas.

Halachd: conjunto de regras, rezas e preceitos judaicos. Doutrina.

Hatafat Dan: ritual da gota de sangue retirada do pénis do candidato que ja era
circuncidado antes do processo de conversao.

lidiche: dialeto germanico com o acréscimo de particularidades derivadas do eslavo,
polonés, ucraniano, russo e hebraico — cujo alfabeto é utilizado para representacao
fonética e escrita. O idioma é falado pelos judeus askenazim no Leste Europeu e na
Russia. As vezes utiliza-se essa palavra para se referir as pessoas: “— Ele é iidiche”? O
iidiche é falado ainda hoje em comunidades de judeus askenazim ortodoxos, em Israel,
no Leste Europeu, nos EUA, Canada e na Argentina.



209

Kabalah: significa “tradi¢do”, o termo é grafado em portugués como “Cabala”. E a
tradicdo voltada a mistica do Judaismo e era muito estudado pelos sabios cabalistas na
Peninsula Ibérica na Idade Média. Enfoca, entre outras tradi¢des, a “forma” de se entrar
em contato com o Divino, através do ascetismo, técnicas de meditacdo e transmutagédo
das letras hebraicas.

Kabalat Shabat: servico vespertino do Shabat.

Kadish: oracdo dos enlutados.

Kasher/Kashrut: aprovado em ritual. Puro.

Kidush: santifica¢do do vinho.

Kipé/kipot: solidéu usado pelos homens. Kipot é o plural de kipa.

Liberal/Reformismo (sinagoga reformista): corrente do Judaismo mais comum no
Brasil. Os reformistas ou liberais, promovem uma releitura contemporanea das leis
judaicas, suprimindo varias delas, como a alimentagdo religiosa e as normas de
endogamia. Normalmente se classificam como ‘“judeus culturais” e centram sua
identidade mais em fatores ideoldgicos — como o sionismo, do que em valores
religiosos. Em geral conversdes realizadas por rabinos reformistas ndo sao aceitas em
sinagogas ortodoxas. Algumas comunidades liberais no Canada e nos Estados Unidos
admitem inclusive “Rabinas”.

Marranos: ou cripto-judeus. Os marranos sdo aqueles judeus que foram expulsos da
Peninsula Ibérica entre 1492 e 1498 pelos reis catolicos. Portugal lhes ofereceu duas
opcdes: a conversdo forcada ao Cristianismo ou a fogueira. Alguns se converteram e
muitos fugiram para as colonias portuguesas e espanholas. Alguns deles continuavam a
professar o Judaismo na vida particular.

Mezuza: amuleto fixado nos batentes das portas dos judeus. Seu valor simbolico esta
em um pergaminho guardado em seu interior contendo passagens especificas da Tora.
Sua caixa pode ser de varios materiais, de plastico até metais preciosos com pedras.
Mechitza: preceito religioso da divisdo entre dois sexos na sinagoga. Pode se referir
também ao biombo que é colocado entre as cadeiras masculinas e femininas. Em
grandes sinagogas, as mulheres ficam em pisos diferentes dos homens em nome desse
principio.

Menora: candelabro de sete bragos.

Mikvé: pequena piscina onde se realizam os banhos de purificagdo ritual.

Minian: quérum minimo de 10 homens adultos para a realizagdo de certas rezas e
eventos, como luto ou abertura do Aron hakodesh para a contemplagéo da Tora.

Mitzva: obrigacdo religiosa.



210

Mohel: aquele rabino ou chazan que é habilitado a realizar a circuncisdo nos bebés.
Pode ser também um médico ou enfermeiro da congregacdo que exerce essa funcao
ritual.

Negudot: acentos graficos da lingua hebraica que vocalizam certas letras.

Nida: impura. O termo é usado para mulheres no periodo menstrual.

Ortodoxia (sinagoga ortodoxa): corrente religiosa que segue todos os preceitos
religiosos como alimentacdo kasher, normas de pureza do lar, observancia do shabat e
festas religiosas, béncaos e oracdes diarias e uma vida dedicada ao estudo da Tora.

Parasha: porcao da Toréa lida semanalmente no Shabat. Nas sinagogas € divida em sete
partes para que sete homens a leiam durante o servico religioso.

Rimon/rimonim: o termo significa “romas”. SA0 aderecos colocados no topo dos rolos
da Tora quando ela esta fechada. E um adereco. Sdo pecas de metal com guizos ou sinos
que fazem barulho quando a Tora é movida para chamar a atencdo para sua santidade.

Rosh Hashana: Ano Novo Judaico.

Sefaradi/sefaradim: Se refere aos judeus que sdo provenientes da Peninsula ibérica e
se espalharam pelo Novo Mundo depois da expulsdo nos anos de 1492 e 1498. Esses
individuos falavam o espanhol o portugués e o ladino — lingua que misturava termos
hebraicos a essas duas linguas. Os judeus do Oriente Médio, Iraque, Turquia, Magreb,
Iémem, também séo considerados sefaradim.

Shacharit: servico matutino de Shabat, realizado no sabado de manha.

Shema: profisséo de fé do Judaismo. Deve ser rezada pelos judeus pelo menos uma vez
por dia.

Shofar: trombeta de chifre de carneiro tocada no Yom Kipur em Rosh Hashana.
Sidur/sidurim: livro litargico.

Simché Toré: festa de outorga da Tora. A data comemora a entrega da Tora por Deus a
Moisés no Monte Sinai. Um dos costumes dessa festa é dancar com a Tora pela
sinagoga demonstrando alegria.

Shoah: holocausto judaico na Segunda Guerra Mundial.

Sucot: Festa dos Tabernaculos. E costume os judeus reproduzirem uma pequena cabana
(Suca) de folhas e madeira no quintal de casa e realizar pelo menos uma refeicdo nesse

espaco durante a festa de Sucot.

Talit/talitot: xale de oragBes que os homens se cobrem em cerimdnias especiais na
sinagoga, ou nas oragdes diarias em casa.

Talmud: exegese racional do Judaismo. E um codigo ético escrito por rabinos. Existem
dois Talmudim: um escrito na Babildnia, no periodo do cativeiro, e outro em Jerusalém,



211

sendo que o talmud babilénico é o mais aceito pelas autoridades rabinicas. Os textos do
Talmud foram revistos posteriormente por Maimoénides. Suas observacGes deram
origem & Mishné Tora, uma interpretacdo desses escritos.

Tefilin: raiz na palavra hebraica tefila, significando "prece”. E o nome dado a duas
caixinhas de couro, cada qual preso a uma tira de couro de animal kasher, dentro das
quais estd contido um pergaminho com os quatro trechos da Tora em que se baseia 0
uso dos filactérios (Sheméa Israel, Vehaia Im Shamoa, Cadésh Lie Vehaya). E
conhecido em portugués como filactério, vindo do termo grego phylaktérion, que
significa basicamente "posto avancado”, "fortificacdo™ ou "protecdo”, o que explica a
utilizacdo destes objetos como protecdo ou amuleto.

Tora: é o livro sagrado do Judaismo, chamado pelo Talmud de Reshit — o principio de
tudo. Compreende os primeiros cinco livros que o Cristianismo chama de “Antigo
Testamento”: Géneses (Bereshit), Exodo (Shemot), Levitico (Vaykrah), Nimeros
(Bamidbar) e Deuteronémio (Devarim).


http://pt.wikipedia.org/wiki/Kasher
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tor%C3%A1

