
1 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO                  

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS                       

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA

 DOUTORADO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

 

VONTADE DE FAMÍLIA 

 

UMA ETNOGRAFIA SOBRE A CONJUGALIDADE 

HOMOAFETIVA 

 

 

 

João Ricard Pereira da Silva 

 

 

 

Orientador 

Prof. Dr. Luís Felipe Rios 

 

 

Recife, 2014 



2 
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO                  

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE CIÊNCIAS SOCIAIS                       

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

DOUTORADO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

 

 

VONTADE DE FAMÍLIA 

 

UMA ETNOGRAFIA SOBRE A CONJUGALIDADE 

HOMOAFETIVA 

 

 

 

João Ricard Pereira da Silva 

 

 

 

Tese de Doutorado apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Antropologia da Universidade 

Federal de Pernambuco, pelo aluno João Ricard 

Pereira da Silva, sob a orientação do Professor 

Doutor Luís Felipe Rios para obtenção do Título de 

Doutor em Antropologia. 

 

 

 

 

Recife, 2014 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Divonete Tenório Ferraz Gominho, CRB4 - 985 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

S586v      Silva, João Ricard Pereira da. 

      Vontade de família: uma etnografia sobre a conjugalidade homoafetiva 

/ João Ricard Pereira da Silva. – Recife: O autor, 2014. 

346f il ; 30 cm. 

                     Orientador: Prof. Dr. Luís Felipe Rios.                    

      Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH. 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia, 2014.  

                Inclui referência e anexos. 

1. Antropologia. 2. Família. 3. Homossexualidade assumida. 4. 
Legalidade (Direito). I. Rios, Luís Felipe. II.  Título. 

  . 

390 CDD (23.ed.)                          UFPE (BCFCH2014-09

   

. 

 

390 CDD (23.ed.)                          UFPE (BCFCH2014-09) 

       



4 
 

 

JOÃO RICARD PEREIRA DA SILVA 

 

“Vontade de Família: Uma etnografia sobre a conjugalidade homoafetiva” 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação   em Antropologia    da 

Universidade Federal de Pernambuco como 

requisito parcial para a obtenção do título de 

Doutor em Antropologia. 

 Aprovado em: 26/02/2014. 

 

BANCA EXAMINADORA 

 

_____________________________________________________________________________ 

Prof
o
 Dr Luis Felipe Rios do Nascimento (Orientador)                 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia - UFPE 

 

_____________________________________________________________________________ 

Prof
o
 Dr Russell Parry Scott (Examinador Titular Interno)                           

Programa de Pós-Graduação em Antropologia – UFPE 

 

_____________________________________________________________________________ 

Prof
a
 Dr

a
 Vânia Rocha Fialho de Paiva e Souza (Examinadora Titular  Interna)               

Programa de Pós-Graduação em Antropologia - UFPE 

 

_____________________________________________________________________________ 

Prof
a
 Dr

a
 Maria Cristina Lopes de Almeida Amazonas (Examinadora Titular Externa)      

Universidade Católica de Pernambuco  - UNICAP        

 

_____________________________________________________________________________ 

Prof
a
 Dr

a
 ANNA PAULA UZIEL (Examinadora Titular Externa)        

Universidade do Estado do Rio de Janeiro  - UERJ  



5 
 

 

            

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O que a gente leva da vida, amor, é a vida que a gente leva” 

Fátima Guedes, na voz de Leila Pinheiro. 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEDICATÓRIA 

 

 

Pele morena, a desta menina 

O olhar sereno esconde coisas tão simples e profundas 

Que o desabrochar da vida (re)convida a surgir 

Os gestos enigmáticos deixam claros os sentidos da força bruta 

No corpo nu escondido pela roupa 

A espada da vida corre até as tuas mãos 

E desbravas as correntes de vento e de mata 

É no sorriso que tu estás 

E no abraço que nós estamos 

Nina teu peito enquanto ela não vem 

Conta histórias para a noite, essa menina tão sozinha 

Fica comigo até que eu esteja na tua vida 

É a você, Margarete Bezerra, que dedico todas as palavras impressas aqui 



7 
 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço imensamente ao meu orientador, o Professor Luis Felipe Rios, por pegar na 

minha mão e me conduzir nos trajetos desta pesquisa. O seu olhar microscópico e a 

permissividade para as emoções compuseram o cenário desse percurso. Obrigado pelas 

palavras e risos. E pela presença. 

Aos professores que compõem a banca de defesa da tese. Agradeço imensamente ao 

professor Parry Scott pela sensibilidade e potência. Tê-lo presente na minha formação 

antropológica fez toda a diferença. À Vânia Fialho pela capacidade de caminhar com os 

seus alunos de forma tão firme e suave. A sua presença quase indígena faz transparecer 

a magia da disciplina antropológica. À Maria Cristina Amazonas por conseguir enxergar 

em mim, um candidato à docência e por acreditar no meu potencial: este trabalho 

também tem parte de você. À Ana Paula Uziel que se fez presente na sua escrita, 

materialização corporal em letras de artigos e livros: uma autora que me ajudou a ver 

coisas com outros olhos. 

A Roberta e Renata, minhas irmãs. Corre nas veias a nossa origem, o nosso sangue. 

Obrigado por nunca desacreditarem em mim. De perto ou de longe, estamos sempre, 

sempre unidos. Agradeço pelo presente fraterno. 

Ao meu pai, João, pela experiência de vida e pela força em viver. E à minha mãe, 

Francisca (In memoriam) por me mostrar a doce arte de amar as coisas simples, 

inclusive a de estudar. 

A Igor Lopes pelo apoio durante o trabalho de campo e na escrita da pesquisa. A sua 

presença foi fundamental para a fluidez de uma parte da minha vida. Obrigado pelos 

sorrisos. 

A Janne Carvalho e Luis Otávio, o casal mais apaixonante que já vivi. A Janne, pelo 

fraterno, pelo apoio e pelas conversas nas estradas e a Otávio, pela capacidade de 

escutar, pelo abraço verdadeiro e o esforço em tentar entender sem julgar, aquelas 

coisas que surgem sem avisar. 

A Maria da Graça Lobo, pelo apoio imensurável nos momentos vulneráveis da 

pesquisa. Obrigado por insistir (mesmo silenciosamente) em permanecer na minha vida. 

A Luis Augusto Sales por não medir esforços no auxílio ao acesso às interlocutoras da 

pesquisa. 

A todos os professores do Programa de Pós-Graduação em Antropologia da UFPE, em 

especial a Lady Selma, Cida Nogueira, Marion Quadros, Judith Hoffnagel. 

Os professores e funcionários da Universidade de Pernambuco, lócus onde desenvolvo 

o meu ofício docente. Agradeço especialmente a Suely Emília, Lindair Araújo, Marilyn 

Senna e a Antônio Pereira, pelas cobranças e torcidas. Obrigado a todo o colegiado do 

curso de Psicologia desta Universidade e aos Professores Pedro Falcão e Clóvis Gomes, 

pelo incentivo no caminhar da pesquisa. 

Agradeço especialmente a todas as mulheres que compõe os cenários desta tese. Em 

cada casal encontrei partes desconhecidas de mim mesmo. Obrigado pela confiança. 

Obrigado pelos encontros. 



8 
 

 

RESUMO 

 

Esta pesquisa se debruça sobre a conjugalidade homoafetiva e seus processos de 

formalização na Região Metropolitana do Recife/PE. Desde o ano de 2009 assistimos a 

um cenário social que apresenta múltiplas modificações em termos jurídicos e nas 

relações sociais que vislumbram cada vez mais a visibilidade dos casais compostos por 

lésbicas e gays no Brasil. Se avançamos significativamente no campo das legalidades 

desta conjugalidade, ainda é necessário muito investimento no seu reconhecimento 

social e é sobre este aspecto que a presente tese se fundamenta, numa tentativa de 

compreender os mecanismos que interferem nas decisões dos casais pela formalização 

das suas conjugalidades. O seu corpo teórico encontra-se materializado no formato 

etnográfico e a sua estrutura se fundamenta nos moldes de uma descrição densa. Nesse 

sentido foram entrevistados 12 (doze) casais compostos por mulheres, além de 3 (três) 

representantes políticos de reivindicação pelos direitos de lésbicas e gays no Estado de 

Pernambuco. A metodologia foi organizada em torno da observação participante, 

entrevistas ‘não-diretivas’ com os casais durante o trabalho de campo e análise 

etnográfica de algumas matérias sobre a conjugalidade homoafetiva em revistas de 

grande circulação no Brasil. As análises etnográficas foram realizadas a partir das 

‘narrativas conjugais’ realizadas pelas mulheres entrevistadas. A tese se divide em duas 

partes, compondo um ‘casal de texto’: na primeira organizo um panorama geral 

apresentando as principais discussões teóricas que dão corpo à conjugalidade 

homoafetiva, especialmente nos campos da antropologia, sociologia e do Direito, 

tomando autores que se dedicam aos estudos da sexualidade, do gênero e da família, 

dialogando com as particularidades metodológicas adotadas numa perspectiva 

antropológica. É também nesta primeira parte que realizo uma discussão sobre as 

narrativas midiáticas vinculadas ao meu objeto de estudo e as especificidades da minha 

observação participante realizada nos cartórios da cidade de Recife. Na segunda parte, a 

qual eu chamo ‘Coração Pulsante’ desta etnografia, me debruço sobre os dados 

etnográficos encontrados no campo da pesquisa. São discussões surgidas a partir das 

experiências dos casais, as quais eu chamo ‘roteiros da conjugalidade homoafetiva’, 

dando ênfase aos aspectos que foram sinalizados quando os casais decidiram pela 

formalização conjugal, seja através de contrato de união estável ou de casamento. Nesse 

sentido questiono: Quais os sentidos e significados que são atribuídos à experiência de 

formalização destas conjugalidades? Através das narrativas e dos trajetos dos casais, 

analiso o momento da formalização e suas relações com os cartórios, as influências do 

enamoramento e do amor na decisão, as preocupações com a herança e os bens 

adquiridos conjuntamente, as dinâmicas conjugais e suas relações com as famílias de 

origem. É nesta parte que também apresento ‘outra’ possibilidade da conjugalidade 

entre mulheres: trata-se de um ‘imponderável’ do trabalho de campo, quando acessei 

alguns casais que participaram de um casamento coletivo na Colônia Penal Feminina do 

Recife. Ali apresento alguns aspectos que se diferem e se encontram com os demais 

casais acessados, porém considero uma particularidade nestes casais: as mulheres 

mantêm as suas conjugalidades na prisão, ambiente fortemente marcado por regras 

rígidas e muitas vezes inescapáveis, além de carregarem os estigmas sociais próprios 

das pessoas encarceradas.  Finalizo a pesquisa com algumas reflexões gerais sobre a 

conjugalidade homoafetiva interligando as perspectivas teóricas desenvolvidas ao longo 

do trabalho com os dados encontrados no campo.  

Palavras-Chave: Família, Homossexualidade, Conjugalidade Homoafetiva, Legalidade. 



9 
 

 

ABSTRACT 

 

This research focuses on conjugal and homo-affective processes of formalization in the 

Metropolitan region of Recife, state of Pernambuco. Since the year 2009 we witnessed a 

social setting that presents multiple modifications in legal terms and social relationships 

that glimpses more and more the visibility of lesbian and homosexual couples in Brazil. 

If by one hand we significantly advanced in the field of legalities of this kind of 

relationship, it is still necessary much investment for its social recognition. It is about 

such aspect that the present thesis is based, in an attempt to understand the mechanisms 

that interferes in the couples’ decisions through the formalization of their conjugality. 

Its theoreticalframework is shaped on ethnographic format, and its structure is based on 

molds of a dense description. In this way 12 (twelve) lesbian couples were interviewed, 

plus 3 (three) political representatives that claim for the rights of lesbians and gays in 

the State of Pernambuco. The methodology was organized around the participant 

observation, ‘non-directive’ interviews with the couples during the field work and 

ethnographic analysis of some matters about the homo-affective conjugality in 

mainstream magazines in Brazil.The ethnographic analysis were performed from the 

‘conjugal narratives’ told by the interviewed couples formed by women. The thesis 

divides itself into two parts, composing a ‘couple of text’: in the first part I organize a 

general panorama presenting the main theoretical discussions that gives body to the 

homo-affective conjugality, especially in the fields of Anthropology, Sociology and 

Law, quoting authors that dedicate themselves to the sexuality studies, genre and 

Family, dialoguing with the methodological particularities adopted in an 

anthropological outlook. It is also in this first part that I perform a discussion about the 

media narratives linked to my study object and the specificities of my participative 

observation conducted in the registries of Recife. In the second part, which I call the 

‘pulsing heart’ of this ethnography, I dedicate special attention to the ethnographic data 

found out in the research field. These are discussions arisen from the couples’ 

experiences, which I call ‘screenplays of homo-affective conjugality’ emphasizing the 

aspects that were signalized when the couples opted by the conjugal formalization either 

through stable union contract or marriage. About this matter I question: What are the 

senses and meanings attributed to the experience of formalization of thisconjugality? 

Through the narratives and the couples’ trajectories, I analyze the moment of 

formalization and their relationships with the registries, the influences of falling in love 

and the love itself at the moment of the decision, the concerns about inheritance and 

goods acquired in conjunction, conjugal dynamics and their relationships with their 

families of origin. It is in this part that I also present ‘another’ possibility of the 

conjugality between women: an imponderable field work, when I had access to some 

couples who attended a collective wedding in the Feminine penal colony of Recife. 

There I present some aspects that differ with the other couples and in these ones I 

consider a particularity: the women keep their conjugality in the prison, an ambient 

strongly marked by hard rules and in many times unavoidable, in addition to carrying 

their own social stigmas of incarcerated persons. I finish this research with some general 

reflections about the homo-affective conjugality, interconnecting the theoretical 

outlooks developed along this work with data found in the field. 

Keywords: Family, Homosexuality, Homo-affective conjugality, legality. 

 



10 
 

 

RESUMÉ 

 

Cette recherche se concentre sur la conjugalité homo-affective et ses procédés de formalisation 

dans la région métropolitaine de Recife, État de Pernambuco. Dès 2009, nous avons assisté à un 

contexte social que présente de multiples changements dans la loi et dans les rélations 

socialesqui entrevoit de plus en plus la visibilité des couples lesbiens et homosexuels au Brésil. 

D’un côté nous avançons significatifement dans les domaines légales de cette conjugalité, mais 

est encore nécessaire avoir beaucoup d’investiments pour sa reconnaissance sociale, et c’est sur 

cet aspect qui cette thèse est basée, dans une tentative de comprendre les mécanismes qui 

influent sur la décision des couples à travers de la formalisation de leurs conjugalités. Son cadre 

théorique a été éxecuté dans le format etnographique et sa structure est fondée dans les formats 

d’une description dense. Dans ce sens, ont été interrogés 12 (douze) couples formés par 

femmes, delà de 3 (trois) répresentants politiques qui réclament les droits des homosexuels et 

lesbiques dans l’État de Pernambuco. La méthodologie a été organizée autour de la observation 

participante, entretiens ‘non-directifs’ avec les couples au cours du travail de champ et analyse 

etnographique de certaines matières sur la conjugalité homo-affective dans magazines de grand 

tirage dans le Brésil.Les analyses etnographiques ont été realizées à partir des ‘récits conjugales’ 

realizés par les femmes interrogées. La thèse est divisée en deux parts, qui composent un 

‘couple de texte’ : dans la première, J’organise un panorama géneral en présentant les 

principales discussions théoriques qui donnent corps à la conjugalité homo-affective, surtout 

dans les domaines de l’anthropologie, sociologie et loi, en citant des auteurs qui sont dediés aux 

études de la sexualité, du genre et de la famille, en dialoguant avec les particularités 

méthodologiques adoptées dans une vue anthropologique. C’est aussi dans cette première partie 

qui je realise une discussion sur les récits des médias liées à mon objet d’étudie et les 

spécificités de mon observation participante realisée dans les registres de la ville de Recife. 

Dans la deuxième partie, que j’appelle ‘le cœur battant’ de cette etnographie, Je me concentre 

sur les donées etnographiques trouvées dans le champ de recherche. Ce sont des discussions 

surgiés à partir des éxperiences des couples, qui j’appelle ‘voies de la conjugalité homo-

affective’,en soulignant les aspects qui ont été signalizés quand les couples ont décidé d’opter 

pour la formalization conjugale, ce soit par contrat de marriage ou marriage en soi-même. Dans 

ce sense j’interroge : Quelles sont les senses et signications que sont attribués à l’éxperience de 

formalization de ces conjugalités ? À travèrs des récits et des trajectoires des couples, j’analyse 

le moment de la formalisation et ses rélations avec les registres, les influences du romance et 

d’amour dans la décision, les préoccupations sur le patrimoine, des marchandises acquis 

ensemble et les dynamiques conjugales et leurs rélations avec les familles d’origine. C’est dans 

cette partie que je présente aussi une ‘autre’ possibilité de la conjugalité entre femmes : un 

impondérable du travaille de champ, quand j’ai accédé certains couples qui ont participé d’un 

marriage collectif dans la colonie pénitentiaire féminine de Recife. Là je présente certaines 

aspects qui diffèrent et qui sont avec les autres couples accédés, mais je considere une 

particularité dans ces couples: les femmes gardent ses conjugalités dans la prison, un 

environnement fortement marqué par des règles strictes et souvent inéluctables, delà de charger 

les stigmes sociaux propres des personnes incarcérées. Je finis la recherche avec quelques 

réflexions générales sur la conjugalité homo-affective en interconnectant les perspectives 

théoriques développés au cours du travaille avec les données trouvées dans le champ. 

Mot-clés: Famille, homosexualité, conjugalité homo-affective, legalité. 



11 
 

 

SUMÁRIO 

Introdução.............................................................................................................. 18 

Eis a vontade de família: tão longe, tão perto......................................................... 18      

A estrutura da tese................................................................................................... 29 

PRIMEIRA PARTE                                                                                                

Palavras Teóricas: Aspectos Antropológicos do objeto de pesquisa................. 35 

CAPÍTULO 1: A conjugalidade Homoafetiva e sua Formalização.................. 37 

1.1 Entre palavras e ações:                                                                                

olhares das ciências sociais para a conjugalidade homoafetiva....................... 39 

 

1.2 Aspectos antropológicos da conjugalidade homoafetiva: 

entre a vontade de família e seus processos de (in)visibilidade.......................50 

 

1.3 Subjetividade, família, afeto e religião: intersecções...................................... 56 

 

1.4 Conjugalidades em busca de um nome: 

Categorias e classificações de uma família plural........................................... 68 

CAPÍTULO 2: Textos e Contextos: Notas sobre a construção metodológica  

 da pesquisa.................................................................................................. 73  

2.1 Caracterização das pessoas acessadas e os contextos etnográficos................... 91 

2.2 O uso de roteiros conjugais e os sentidos da alteridade....................................100 

2.3 Eu, o antropólogo e a minha experiência etnográfica........................................ 105 

CAPÍTULO 3: A Conjugalidade Homoafetiva na Mídia:                                                               

 Trajetos da Política de Visibilidade......................................................... 116 

3.1 Sentidos e Trajetos que circulam na mídia: descortinando relações................. 124 

 3.1.1.  2010: A realidade da conjugalidade ‘clandestina’ ou de quando   

 o documento da formalização se chamava declaração de   

 convivência homoafetiva...............................................................................127 

 3.1.2. 2011: A realidade da conjugalidade ‘esporádica’ ou de quando  

 o documento da formalização se chamava escritura pública de   

 união estável................................................................................................ 129 

 3.1.3. 2012: A realidade da conjugalidade ‘civil’ ou de quando   

 a união estável pode ser convertida em casamento..................................... 133 

 3.1.4. 2013: Sobre a realidade do casamento entre pessoas    

 de mesmo sexo ou sobre a ‘Conjugalidade Real’....................................... 134 

3.2 Algumas mulheres do meu campo e seus posicionamentos............................. 140 



12 
 

 

CAPÍTULO 4: Notas etnográficas de uma experiência  nos cartórios de Recife..144 

                      

SEGUNDA PARTE:  

Vidas Casadas:               

Uma etnografia da relação conjugal.................................................................... .....157 

CAPÍTULO 5: Fernanda e Lígia:      

 Companheira, não. Ela é minha esposa. Agora é Lei...................................159 

5.1 Sociabilidades e relações de amizade,      

 entre o conflito e a solidariedade.......................................................................163 

 5.2 Corporalidades e performances nas tessituras do urbano............................168 

 5.3 Sobre o desejo de formalizar a conjugalidade ou    

 sobre a transgressão de casar na surdina............................................................172 

 5.4 Dinâmica e manutenção da casa: Não gosto de arrumar.   

 Não gosto de cozinhar........................................................................................174 

CAPÍTULO 6: Ana e Carol:       

 Cerveja e palavras: o bar como campo etnográfico    

 ou quando é lá que elas estão’.........................................................................179 

 6.1 Eu sou só dela agora. Não sou mais dos meus pais:    

 quando a saída de casa representa a saída (não definitiva) do armário.............187 

 6.2 A administração de conflitos:      

 fidelidade, comunicação e estilo conjugal.........................................................195 

 6.3 Performances corporais e performances conjugais:    

 “Eu sou uma sapa”.............................................................................................201 

CAPÍTULO 7: Pietra e Sara: Você dedica a sua vida..............................................211 

 7.1 Conflitos familiares de um lado, casal feliz do outro..................................216 

 7.2 Sociabilidades e estilo de vida conjugal......................................................219 

 7.3 O futuro do casal, entre sonhos e desejos....................................................222 

CAPÍTULO 8: Elisa e Bianca:        

 “Um papel ou um guardanapo ninguém respeita’........................................225 

 8.1 ‘Para minha família, não!’:       

 O pânico moral e a busca por uma herdeira.......................................................229 

 8.2 ‘Meus bens, meu bem!’:        

 As coisas da casa como herança roubada..........................................................233 

 



13 
 

 

CAPÍTULO 9: De trás do avesso do véu:        

  Amor, Herança e Família nos Roteiros da Conjugalidade.........................237                                                                                      

9.1 O amor e seus desdobramentos na Conjugalidade Homoafetiva................239 

9.2 A Família: Conforto, Conflito e Confronto.................................................251 

9.3 A Herança: Não se proíbe o futuro.............................................................264 

CAPÍTULO 10: Notas etnográficas sobre a conjugalidade homoafetiva   

 na prisão: Reflexões sobre ‘outras’ realidades sociais.................................271 

10.1 Conversas com Alex, o agente penitenciário que emprestou   

 o seu cinto para Gabriela se casar......................................................................277 

10.2 ‘Pode os homens vir, que não vão me abalar’:     

 a cerimônia coletiva de casamento na prisão.....................................................284 

10.3 ‘Os cães farejam o medo’:        

 ou quando a mesma justiça que uniu, separa o casal.........................................288 

10.4 ‘Me deixa, que hoje eu tô de bobeira’:      

 aprendendo a viver na prisão ou de quando se tenta encontrar o fluxo.............292 

10.5 ‘Meus olhos estão distantes, me camuflam na paisagem,    

 dando um tempo prá cantar’: Corpos, Futuro e Família,    

 ou ‘até que os muros as separem.......................................................................301 

10.6 ‘Eu ia explodir, eu ia explodir,       

 mas eles não vão ver os meus pedaços por aí’:     

 Notas finais do diário de campo, meu companheiro calado..............................310 

CONSIDERAÇÕES  

Tão perto, tão longe...........................................................................................314 

        

REFERÊNCIAS...........................................................................................................330 

 

ANEXOS 

I. Termo de Consentimento Livre e Esclarecido..................................................331 

II. Roteiro das Entrevistas......................................................................................332 

III. Escritura Pública de União Estável do Casal Núbia e Tercile...........................334 

IV. Escritura Pública de União Estável do Casal Alexia e Márcia..........................336 

V. Convite do Casamento Coletivo na Colônia Penal Feminino do Recife...........339 

VI. O Meu Diário de Parede....................................................................................340 

VII. Caderno de Fotografias......................................................................................341 

VIII. Versão Eletrônica da Tese.................................................................................347 

 

 



14 
 

 

LISTA DE QUADROS 

1. Quadro I: Caracterização das Informantes Entrevistadas................................................97 

2. Quadro II: Caracterização da Interlocutora e dos Interlocutores.....................................97 

3. Quadro III: Caracterização de Informantes Ocasionais Entrevistados............................97 

4. Quadro IV: Aspectos Biográficos dos Casais Entrevistados...........................................98 

 

LISTA DE FOTOGRAFIAS 

I. As Noivas no Altar...................................................................................................37 

II. A Escrita sobre as Noivas.........................................................................................73 

III. Mapa Geográfico da Região Metropolitana do Recife.............................................76 

IV. As Noivas e o Banho da Mídia...............................................................................116 

V. O Cartório...............................................................................................................144 

VI. Fernanda e Lígia, Casal de Cerâmica.....................................................................159 

VII. Ana e Carol, Casal de Cerâmica.............................................................................179 

VIII. Pietra e Sara, Casal de Cerâmica............................................................................211 

IX. Elisa e Bianca, Casal de Cerâmica..........................................................................225 

X. As Cores das Noivas...............................................................................................237 

XI. Casais da Prisão, Casais de Cerâmica.....................................................................271 

XII. As Noivas e Eu.......................................................................................................314 

XIII. O Meu Diário de Parede.........................................................................................340 

XIV. O Gabinete e o Arco Íris.........................................................................................341 

XV. Trajeto do Antropólogo na cidade..........................................................................342 

XVI. O Ponto de Descida.................................................................................................342 

XVII. Encontro Etnográfico: Padaria Brotfabrik..............................................................342 

XVIII. A ponte que me leva às informantes.......................................................................342 

XIX. O meu diário de campo...........................................................................................343 

XX. As mãos e alianças de Núbia e Tercile...................................................................343 

XXI. Revista Veja, Edição 2316 – ano 46, n. 15, 10 de abril de 2013............................343 

XXII. Revista Época, n. 776, 08 de abril de 2013.............................................................343 

XXIII. Revista Época, n. 783, 27 de maio de 2013............................................................344 

XXIV. Nota publicada pela Revista IstoÉ, 2257, 20 de Fevereiro de 2013,   

 sobre a aprovação do casamento gay na França...............................................344 

XXV. Postagem de Daniela Mercury no Instagram..........................................................344 

XXVI. Resposta de Malu ao pedido de casamento de Daniela..........................................344 



15 
 

 

XXVII. Matéria publicada pelo Jornal do Commercio     

 em 15 de maio de 2013.....................................................................................345 

XXVIII. Matéria publicada pelo Jornal do Commercio     

 em 16 de Outubro de 2012................................................................................345 

XXIX. Matéria publicada no dia 16 de Outubro de 2012, Jornal do Commercio,             

sobre o Censo 2010.................................................................................................345 

XXX. Nota publicada na Revista IstoÉ em 19 de maio de 2013. Países                             

que aprovam o casamento gay................................................................................345 

XXXI. Matéria publicada pela Revista IstoÉ 2267, 01 de maio de 2013. Censo 2010.....346 

XXXII. Matéria publicada pela Revista IstoÉ 2267, 01 de maio de 2013.  

 Censo 2010.......................................................................................................346 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 
 

 

Como já observamos anteriormente, nossa definição de casamento se refere à união 

entre “pessoas”, não àquela entre “homem e mulher”, porque em algumas sociedades 

o casamento entre pessoas do mesmo sexo é socialmente aceitável e permitido por lei. 

Esse tipo de união pode oferecer uma forma de lidar com problemas para os quais o 

casamento heterossexual não apresenta soluções satisfatórias. É o caso do casamento 

entre mulheres, uma prática permitida em muitas sociedades da África subsaariana, 

embora em nenhuma delas envolva mais que uma pequena minoria entre as mulheres. 

Os detalhes diferem de uma sociedade para a outra, mas o casamento entre mulheres 

no grupo Nandi, no oeste do Quênia, pode ser considerado representativo de tais 

práticas na África. Os nandi são pastores, mas também praticam agricultura. O 

controle das propriedades mais significativas e dos principais meios de produção – 

terra e animais – fica exclusivamente nas mãos dos homens e apenas pode ser 

transmitido aos herdeiros masculinos, no geral, seus filhos. Como a poliginia é a forma 

preferida de casamento, as propriedades de um indivíduo são normalmente divididas 

por igual entre as pessoas, para que os filhos as herdem. No grupo domiciliar, cada 

pessoa tem sua própria casa, onde mora com os filhos, mas todas estão sob a 

autoridade do marido. Nessas situações, a posição de uma mulher que não possui filhos 

homens é difícil, pois ela não ajuda a perpetrar a linhagem masculina do marido, uma 

grande preocupação entre os nandi, e não tem ninguém para herdar a parte que lhe 

caberia da herança. Para resolver esses problemas, uma mulher de idade avançada 

sem filhos homens pode se tornar uma mulher-marido, casando-se com uma mulher 

jovem. A finalidade desse arranjo é fazer com que a jovem esposa produza os herdeiros 

masculinos que a mulher-marido não conseguiu. Para isso, a jovem esposa tem 

relações sexuais com outro homem, não com o marido, geralmente um parente. Não há 

nenhuma obrigação entre essa mulher e o companheiro sexual, e a mulher-marido é 

reconhecida como pai social e legal de qualquer criança que nascer sob essas 

condições. Ao manter o papel de mulher-marido, ela deve abandonar sua identidade 

feminina e, preferivelmente, vestir-se e comportar-se como homem. Na prática, isso é 

complicado, pois é difícil inverter os hábitos de uma vida inteira. De modo geral, é no 

contexto das atividades domésticas, altamente simbólicas da identidade feminina, que a 

mulher-marido assume a identidade masculina de forma mais completa. Os indivíduos 

que são parceiros em casamentos mulher-marido têm várias vantagens. Ao assumir a 

identidade masculina, uma mulher estéril ou sem filhos homens aumenta 

consideravelmente seu status e consegue até mesmo se igualar aos homens, que, sob 



17 
 

 

outros aspectos, ocupam uma posição muito mais favorável na sociedade nandi que as 

mulheres. Uma jovem que se casa com uma mulher-marido é, no geral, aquela incapaz 

de fazer um bom casamento, freqüentemente porque perdeu o prestígio como 

conseqüência de uma gravidez pré-marital. Ao desposar uma mulher-marido, ela 

também eleva seu status e garante legitimidade para os filhos. Além disso, a mulher-

marido geralmente é menos dura e exigente, passa mais tempo com ela e permite que 

tenha maior participação nas decisões que o marido homem. A única coisa que não 

pode fazer é manter atividades sexuais com a parceira de casamento. Na verdade, a 

mulher-marido deve abandonar completamente a atividade sexual, até mesmo com o 

próprio marido, com quem permanece casada, embora agora tenha a própria esposa. 

Diferentemente dos casamentos mulher-mulher entre os nandi, existem os casamentos 

entre pessoas do mesmo sexo que incluem atividade sexual entre os parceiros 

(HAVILAND, et. all., 2011, p. 307-308). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



18 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

INTRODUÇÃO 

Eis a vontade de família: tão longe, tão perto... 



19 
 

 

Eu estava num estado de excitação intelectual intensa. Sentia-me revivendo as aventuras dos 

primeiros viajantes do século XVI. Por minha conta, descobria o Novo Mundo.  

 Tudo me parecia fabuloso. 

(Lévi-Strauss, 2005, p. 37) 

  

 

As regras socialmente estabelecidas e respeitadas pelos povos Nandi mostram 

que as possibilidades de conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo não se configuram 

como modelo exclusivo do ocidente. Ainda que tenhamos, no retrato da família 

contemporânea, a composição conjugal entre pessoas de mesmo sexo, parto do princípio 

de que o nosso conhecimento sobre as especificidades desta família ainda se esconde 

por trás de um véu social que tenta ocultá-la através dos mecanismos próprios da 

individualidade e da manutenção da vida privada dos casais compostos por 

homossexuais. A sua visibilidade apontou há pouco mais de vinte anos
1
, de forma que 

timidamente passávamos a encontrar pesquisas e em alguns casos, a conviver, com 

casais compostos por duas mulheres ou dois homens. 

Ainda sabemos pouco sobre eles. Não atingimos uma compreensão total da 

manutenção das suas relações sociais e privadas, de forma que muitas vezes, lésbicas e 

gays vivem as suas conjugalidades nas surdinas da cidade, pelos cantos de uma 

sociedade que ainda se mantém fundamentada no modelo heteronormativo (e por isso 

mesmo, punitivo)
2
. É sobre esses casais que me debruço na empreitada de escrever esta 

etnografia. Parto do princípio de que existe em várias sociedades, a organização de 

‘micro’ espaços cujas regras e valores são estabelecidos e mantidos pelas lésbicas e 

pelos gays que se apaixonam e decidem viver a dois.  

Nas particularidades dessa pesquisa tomei a conjugalidade entre mulheres como 

agente provocador para as minhas investigações. Durante o projeto de pesquisa não 

                                                             
1 De acordo com Claudia Fonseca (2010) é no final dos anos 1990 que vemos o surgimento do tema 
‘Família e Parentesco’ ressurgir em uma nova metamorfose, ancorada solidamente no estudo de 
sociedades complexas: “Traçando novos problemas, construídos em parceria com as áreas da saúde, de 
novas tecnologias reprodutivas e de estudos gays e feministas” (FONSECA, 2010, p. 125), fazendo 
emergir novos olhares antropológicos para temáticas que tentam acompanhar a múltiplas mudanças 
dos comportamentos familiares ocorridos principalmente a partir do século XX. 
2  A heteronormatividade está diretamente ligada às concepções sociais que reconhecem a 
heterossexualidade como norma e conseqüentemente coloca a homossexualidade como desvio 
(ALMEIDA, 2010; BORRILLO, 2010). 



20 
 

 

prevíamos uma distinção nas ordens do gênero, mas o campo e as suas 

imprevisibilidades foram aos poucos, me mostrando esse perfil social como categoria 

que queria falar (e sobre a qual eu desejava falar). Assim o objeto investigado é a 

conjugalidade de casais de mulheres que formalizaram as suas uniões. Elas vivem mais 

ou menos na invisibilidade da cidade, assumem funções profissionais diversas, mantém 

as suas casas da forma como podem e estão espalhadas pelos muitos bairros da 

metrópole.  

Aos poucos fui me aproximando de alguns casais, sem me dar conta de que 

estava entrando em campo, na tentativa permanente de descobrir, questionar e conviver, 

acionando dispositivos que conduziam à forte vontade de saber sobre uma 

conjugalidade que vem tentando encontrar-se numa sociedade complexa. O 

estranhamento vivido no campo me acompanha até hoje. Tenho a sensação de saber 

muito pouco, ainda que tenha escrito muito. A minha vontade era a de me inserir em 

cada casa e ali passar meses, convivendo diretamente com o dia-a-dia dos casais 

acessados. Malinowski me perdoe se eu estiver equivocado, mas parece ser mais 

simples adentrar e passar alguns meses numa aldeia do que permanecer muito tempo 

numa residência localizada na cidade grande, principalmente quando você é o estranho
3
. 

Os valores das pessoas são outros e a forma como lidam com a sua intimidade torna-se 

quase um muro intransponível. Resta em campo, juntar coisas: informações, 

observações, participações, sensações, intuições, entrevistas
4
.  

A mola propulsora da pesquisa foi compreender as particularidades da 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo, numa tentativa de descobrir quais são os 

sentidos que estas pessoas atribuem à experiência de formalizar tais relações. A partir de 

uma perspectiva antropológica, acredito que há na formalização um divisor de águas 

para essa conjugalidade. O papel encarnado na certidão de união estável ou casamento 

                                                             
3 Gilberto Velho (2002) aponta que no contexto de sociedades complexas a aliança entre os grupos é 
relativamente precária se comparada com outras sociedades estudadas por antropólogos. Mesmo no 
encontro estabelecido entre antropólogos e seus interlocutores esta relação pode se mostrar instável e 
com ambigüidades.  
4 É sabido que a inserção no campo de pesquisa é trabalho decisivo para a evolução da pesquisa 
antropológica. De acordo com Malinowski (1978) o antropólogo deveria passar longos períodos de 
convivência com os grupos estudados, acompanhando as atividades diárias, aprendendo a língua nativa 
e absorvendo os valores e sentimentos do grupo. Numa perspectiva mais contemporânea, Silva (2006) 
nos alerta que nem sempre a convivência permanente é possível durante o trabalho de campo: “O 
antropólogo vai aprendendo, assim, qual o grau adequado de proximidade e distância que deve manter 
na convivência cotidiana com os grupos, e nem sempre os preceitos malinowskianos de buscar uma 
intimidade total com os observados pode ser uma boa estratégia” (SILVA, 2006, p. 38). 



21 
 

 

civil assume uma função social que passa a regular determinados comportamentos e o 

investimento na própria manutenção da relação. Por mais que algumas mulheres não 

atribuam um valor excessivo ao papel – sobressaindo aqui, a intensidade dos seus 

afetos, ele conduz o casal a repensar as suas dinâmicas relacionais e sociais, numa 

tentativa permanente de (re)significar os seus estilos de vida a dois. Nesse sentido, o 

papel (certidão de união estável ou casamento) contribui diretamente na manutenção do 

papel social do casal ‘casado’.  

Os encantamentos proporcionados pelo campo me conduziram a algumas 

decisões teórico-metodológicas que merecem ser sinalizadas antes que a leitora ou o 

leitor sinta-se à vontade para mergulhar nessa leitura. Tentei na medida do possível, me 

referir às pessoas a partir do gênero feminino. Com o intuito de tornar essa escrita um 

ato político para se repensar o próprio processo de escrita etnográfica, priorizei o artigo 

a como referência e respeito às mulheres acessadas durante a pesquisa e aos estilos de 

escrita historicamente determinados para e a partir de homens ou do uso recorrente do 

artigo o, numa construção teórica descaradamente marcada pelo masculino. Essa 

decisão se deu devido a meu acesso ao livro de Sara Salih (2012) chamado Judith Butler 

e a Teoria Queer. Logo no início da leitura, para minha surpresa, a autora refere-se a 

quem lê o seu texto utilizando o termo ‘leitora’ antes do termo ‘leitor’. Deu-se em mim 

um estranhamento na estilística do texto, me conduzindo a questionar aquilo que 

geralmente não fazemos na escrita científica: a mulher (enquanto possível leitora) sendo 

posta no centro das hipóteses de quem está lendo. Talvez esse estranhamento se dê pela 

familiaridade de uma lógica machista que nem sempre nos damos conta quando 

naturalmente a reproduzimos. Eis alguns trechos que denunciam o deslocamento do 

gênero masculino para dar lugar a um novo olhar ao gênero feminino: “Muitas leitoras 

e leitores podem achar frustrante e incômodo que Butler não dê respostas para as 

questões que coloca” (SALIH, 2012, p. 13); “As teóricas e os teóricos queer, por outro 

lado, afirmam a instabilidade e a indeterminação de todas as identidades 

‘generificadas’ e sexuadas” (SALIH, 2012, p. 20). De alguma forma a surpresa me 

embalou e me senti provocado a rever o meu estilo de escrita, adotando didática e 

politicamente, um estilo de escrita voltado para as reflexões sociais que imprimem outro 

lugar às mulheres, através dos sentidos propostos pelo movimento feminista. 

Que cause estranhamento a alguns (homens), mas certamente outras (mulheres) 

poderão ficar mais à vontade com as especificidades da minha escrita etnográfica. Sobre 



22 
 

 

este posicionamento político, o movimento de lésbicas problematizava a sigla GLBT 

(gays, lésbicas, bissexuais e travestis/transexuais) inicialmente criada para substituir o 

termo GLT (gays, lésbicas e travestis) e o popular GLS (gays, lésbicas e 

simpatizantes)
5
. A reivindicação estava organizada na possibilidade de colocar o L na 

frente do G, apontando que o ‘Gay’ reverenciado logo no início da sigla, estaria 

reproduzindo uma concepção machista que trazia (mais uma vez) o homem antes da 

mulher, ocupando assim um lugar de poder. O movimento de lésbicas provoca e 

reivindica uma mudança de lugar. Hoje o termo mais utilizado é o LGBT (lésbicas, 

gays, bissexuais e travestis), ainda que alguns autores façam uso da sigla LGBTTT 

(lésbicas, gays, bissexuais, travestis, transexuais e transgêneros). Aqui eu faço uso do 

termo LGBT quando for necessária a sua utilização no corpo do texto
6
. 

Outro aspecto da presente pesquisa está no fato de que os casais acessados 

durante o trabalho de campo se localizam nos espaços da cidade. Dessa forma os 

territórios urbanos compõem de alguma maneira, a territorialidade desta etnografia: é ali 

onde ela encena os seus cotidianos, nos cenários da Região Metropolitana do Recife ou 

na Grande Recife, como me refiro. Os casais escolhem as suas casas para morar, 

atribuindo a estes espaços, múltiplos sentidos que misturam a sua arquitetura a uma 

multiplicidade de códigos e regras destinados à manutenção da conjugalidade. Nos 

meus encontros com os diversos casais, a urbanização se configura como um dado visto 

e vivido pelo antropólogo e pelas informantes/interlocutoras, ainda que estas tenham 

sido tomadas como atrizes das muitas cenas sociais espalhadas na metrópole. Elas não 

falam sobre a cidade. Elas vivem a cidade. Ou mesmo sem perceber, elas falam sobre a 

cidade quando falam sobre as suas vidas. 

A recorrência dos encontros no campo me mostrou que as mulheres 

interlocutoras da pesquisa queriam mesmo era falar sobre as suas relações amorosas e 

                                                             
5 De acordo com a antropóloga e socióloga Regina Facchine (2005) a utilização das siglas pelo 
movimento homossexual brasileiro, traz em si uma ‘vida social’, um histórico marcado por muitas 
mudanças que tentavam acompanhar os avanços políticos em torno do gênero: “A proliferação de siglas 
e a segmentação de categorias com a finalidade de nomear o sujeito político do movimento foram, no 
ano de 1999, alvos de tratamento irônico na mídia, que acusava as entidades que então passavam a 
utilizar a sigla GLBT de criar uma ‘sopa de letrinhas’” (FACCHINE, 2005, p. 21). 
6 Destaco o trabalho de Miriam Grossi (2010), que na ocasião do artigo, problematiza brevemente o 
conceito de orientação sexual como objeto reivindicado pelo movimento homossexual brasileiro, em 
contraposição ao de opção sexual. Nesse sentido a orientação sexual tem permitido às/os 
antropólogas/os realizar uma distinção nas formas de manejo e nas articulações entre as identidades de 
gênero, que vem sendo até o momento, consideradas como hétero, homo ou bissexualmente 
orientados. 



23 
 

 

afetivas, explicitando as suas dinâmicas relacionais envolvendo aspectos das suas 

intimidades. Confesso que esse exercício no campo fez de mim um personagem 

privilegiado nos processos de observação participante. Não foram poucas as vezes em 

que estranhei as mulheres, as suas formas de lidar com os seus relacionamentos, os 

lugares escolhidos para os nossos encontros. Frequentemente me reconheci nas suas 

histórias de vida e questionei até onde o universo nativo não se transformava no meu 

próprio universo. Todas as mulheres falavam de si, mas em muitos contextos diziam 

algo de mim. Que alteridade é essa que se mistura e se separa, que se afasta e se 

aproxima, fazendo do nosso ‘encontro etnográfico’ uma relação marcada por um 

vínculo que ultrapassa a relação pesquisador x informante? Que exercício é esse que me 

permite entrar nas suas vidas e ao mesmo tempo estar tão distante dos seus cotidianos? 

Em algum momento da escrita etnográfica, escrevi no diário de campo: 

Na noite de ontem sonhei com Ana e Carol (interlocutoras da pesquisa). 

Não lembro de todo o conteúdo do sonho, mas me vem à mente alguns 

fleches. Eu chegava à sua casa e lembro de uma grande janela aberta no 

quarto do casal. A minha angústia era sobre a sua segurança. O fato de 

morarem somente as duas, me levava a questionar a ausência de um 

homem naquela casa (desejo meu de casa? modelo heteronormativo?). 

Acordei no meio da noite e quis levantar e escrever, mas também tinha o 

desejo de voltar a dormir na tentativa de continuar o sonho. Tive a 

sensação, pela primeira vez, da certeza do campo integrado em mim. Me 

pergunto se a preocupação/cuidado com o casal não estaria ligada a 

alguns questionamentos inconscientes elaborados no momento em que 

estive realmente na casa onde elas moram (Diário de Campo, 07 de maio 

de 2013). 

 

Às vezes me perdi no campo. Seja pela dificuldade em encontrar um endereço 

indicado pelas informantes durante alguma ligação de celular, seja pela minha imersão 

quase sem limites. Eu não tive escolhas. Deixei-me levar. E foi aí que a pesquisa 

realmente começou a acontecer. Foram muitas as noites em que sonhei com as minhas 

informantes e com diversas situações vividas em campo, me trazendo uma consciência 

inconsciente de que sem esse exercício eu não teria como construir esta etnografia. Aos 

poucos, durante o processo de escrita fui me permitindo assumir uma postura mais 

flexível sem abrir mão de um rigor acadêmico mais ou menos organizado em torno 

daquilo que faz de um texto, um texto cientifico. A leitora ou o leitor atenta/o perceberá 

uma mudança no estilo da minha escrita entre o que chamo de Primeira Parte e Segunda 

Parte. Preferi manter o estilo utilizado no início da minha escrita porque acredito que ele 



24 
 

 

compõe o todo do processo etnográfico. Inicialmente precisei realizar uma imersão nas 

construções teóricas que envolvem a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo para 

em seguida entrar verdadeiramente no campo etnográfico. De alguma forma, as teorias 

me permitiam assumir um lugar de domínio ou de racionalidade que o campo 

desconstruiu em mim. De acordo com Clifford Geertz: “O que um etnógrafo 

propriamente dito deve fazer, propriamente, é ir a lugares, voltar de lá com 

informações sobre como as pessoas vivem e tornar essas informações disponíveis à 

comunidade especializada, de uma forma prática, em vez de ficar vadiando por 

bibliotecas, refletindo sobre questões literárias” (GEERTZ, 2009, p. 11-12). 

Essa consideração de Geertz foi lida sob a ótica da instrução, mas recebida como 

um soco no estômago, daqueles dados com muita força. Arregacei as mangas e fui a 

campo de peito aberto. E pouco a pouco fui gostando do que vivi. O ‘estar lá’ foi 

experienciado com todas as suas dimensões: os prazeres, desprazeres, emoções e raiva, 

dias de chuva ou de sol, finais de semana ou quartas-feiras. Eram elas, as informantes, 

quem de alguma maneira, ditavam as regras do jogo, principalmente nos primeiros 

encontros. A vida na cidade torna-se problemática quando um desconhecido pode ser 

considerado um perigo. Com quase todos os casais eu nunca havia tido contato algum e 

isso exigiu de mim, muita paciência diante de alguns processos de resistência à 

participação na pesquisa. Passei a organizar um diálogo digno de um vendedor louco 

para conseguir o dinheiro de uma cliente. “Posso encontrar vocês onde quiserem, no 

horário que for bom para as duas, no dia em que for conveniente”. Sem perceber, 

estávamos diante de um contato tímido que possibilitaria um conhecimento mútuo e que 

eventualmente poderia se transformar em um vínculo de amizade. Foi o caso de Ana e 

Carol que ainda mantém contato por telefone e saímos em alguns finais de semana para 

alguns bares ou mercados da cidade. De alguma maneira eu já faço parte das suas vidas. 

E elas fazem parte da minha. 

Com alguns casais estabeleci diversos contatos durante o trabalho de campo. 

Outros contatos foram estabelecidos nos muitos e longos momentos das ‘entrevistas’. 

Nesse sentido é importante sinalizar que esse formato metodológico não me impediu de 

realizar a observação participante. Pelo contrário, ele me possibilitou dar um nome à 

minha necessidade de estabelecer contatos com as pessoas do meu campo etnográfico. 

Porém esse não se configura como o método completo de recepção das informações. 

Preferi fazer uso da entrevista ‘não-diretiva’, atribuindo um sentido metodológico que 



25 
 

 

chamo de ‘narrativas conjugais’ organizadas através de um roteiro previamente 

estabelecido
7
. Partindo dos conceitos de ‘narrativas biográficas’ me propus a entrar no 

universo da conjugalidade vivida pelas mulheres lésbicas na Grande Recife. As 

explicações metodológicas mais detalhadas são apresentadas no capitulo dois desta tese, 

no qual apresento toda a construção da pesquisa. 

A partir do trabalho de campo, tentei organizar o corpo do texto desta etnografia 

sob o principio de que a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo deve ser tomada 

como objeto de pesquisa que está em permanente mutação e que por isso mesmo 

encontra-se em permanentes negociações sociais para que se faça valer a sua existência 

nas mais diversas sociedades. Mesmo que eu não considere estas famílias como algo tão 

recente (ao contrário dos termos freqüentemente utilizados: ‘novas configurações 

familiares’; ‘novas formas de família’; ‘novos modelos familiares’), as pessoas que as 

experienciam se mostram na busca da construção social de uma conjugalidade que 

talvez nunca encontre maneiras idênticas de se viver. Penso que essa forma de família 

esteja destinada a manter as suas particularidades numa perspectiva permanentemente 

plural. A diversidade está literalmente associada à conjugalidade.  

Um dos exemplos dessa diversidade pode ser encontrado através das 

conjugalidades homoafetivas vividas na Colônia Penal Feminina do Recife. Trata-se de 

um ‘imponderável’ da minha experiência de campo, quando no dia 24 de maio de 2012 

encontrei diversas notícias midiáticas sobre um casamento coletivo na Unidade 

Prisional Feminina. Entrei em contato com um amigo, agente penitenciário da Colônia, 

e consegui entrevistar 05 dos 06 casais que formalizaram a conjugalidade homoafetiva. 

Inicialmente chamei a experiência destas mulheres de ‘conjugalidade vigiada’ quando 

comparada com a ‘conjugalidade livre’, aquela onde as mulheres não se encontram 

encarceradas na prisão. No entanto percebi, ao longo das minhas reflexões, que tal 

classificação não é a mais adequada porque de alguma maneira os casais homoafetivos 

encontram-se sob permanente vigilância social, seja através dos seus familiares ou 

amigos próximos, seja pelas muitas instâncias sociais onde se encenam as suas vidas 

conjugais. Independente de onde estes casais se localizem, nenhum está totalmente 

‘preso’ ou totalmente ‘livre’. O importante é reconhecermos que a crescente decisão de 

                                                             
7 O Roteiro de Entrevistas encontra-se anexo no Anexo II página 332. 



26 
 

 

lésbicas e gays pela conjugalidade formalizada vem causando significativas mudanças 

na sociedade e na própria cultura. 

 Nesse sentido faço algumas reflexões sobre o título desta tese, ‘Vontade de 

Família’. Durante o processo de escrita passei a questionar as crescentes reivindicações 

de lésbicas e gays pela formalização das suas conjugalidades no Brasil. A revista Época 

de 27 de maio de 2013 aponta que 60 mil é o número de casais homossexuais que vivem 

juntos no país. Também assistimos atualmente a inclusão de uniões homoafetivas nas 

pesquisas do IBGE em 2010. Tais informações provocam na nossa cultura nacional a 

visibilidade dos casais homoafetivos e nos levam a pensar sobre os lugares sociais que 

estas famílias ocupam na sociedade contemporânea. A homossexualidade passa a 

ocupar as diversas discussões que giram em torno dos modelos de família levando-me a 

questionar se as lésbicas e os gays estão coletivamente expressando uma ‘Vontade de 

Família’ na sociedade contemporânea. 

 Por mais poético que o título desta tese possa parecer, gostaria de fazer algumas 

considerações teóricas para justificar a sua escolha. Penso que o corpo do texto aqui 

presente tem uma função social e política que está preocupada com as possibilidades de 

reconhecimento social da conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo. Nesse sentido 

parto do principio de que não basta a legalidade de uma prática social para que a 

sociedade a reconheça verdadeiramente nos seus cotidianos. A legalidade é um passo e 

os desdobramentos do reconhecimento sobre as particularidades da família homoafetiva 

são refletidos nos espelhos das muitas instituições sociais onde tais casais se encontram.   

 Quando Foucault (1988) se debruça sobre A Vontade de Saber no primeiro 

volume da sua História da Sexualidade, ele sinaliza a necessidade de se confrontar as 

repressões de uma época reinante onde se priorizava o controle do sexo e da 

sexualidade
8
. É na produção discursiva sobre eles que se constroem novas concepções e 

outros modos de se viver em sociedade: 

A afirmação de uma sexualidade que nunca fora dominada com tanto 

rigor como na época da hipócrita burguesia negocista e contabilizadora é 

acompanhada pela ênfase de um discurso destinado a dizer a verdade 

sobre o sexo, a modificar sua economia no real, a subverter a lei que o 

rege, a mudar seu futuro. (...) Dizer que o sexo não é reprimido, ou 

melhor, dizer que entre o sexo e o poder a relação não é de repressão, 

                                                             
8 Esta época é sinalizada nos séculos XVII e XVIII, tempos em que predominavam as repressões próprias 
das sociedades burguesas (FOUCAULT, 1988). 



27 
 

 

corre o risco de ser apenas um paradoxo estéril (...). Trata-se, em suma, 

de interrogar o caso de uma sociedade que desde há mais de um século se 

fustiga ruidosamente por sua hipocrisia, fala prolixamente de seu próprio 

silêncio, obstina-se em detalhar o que não diz, denuncia os poderes que 

exerce e promete libertar-se das leis que as fazem funcionar 

(FOUCAULT, 1988, p. 13-14). 

 

 No bojo de tais repressões, que se configuram também como históricas, 

encontram-se as relações de poder emaranhadas numa ‘corporeidade social’, que se 

comunica a todo instante e não cessa de controlar os gestos emanados pelo corpo e pela 

linguagem. Assim são mantidos os movimentos que compõe as muitas culturas 

marcadas a ferro pelo rigor do controle do sexo e da sexualidade. O que Foucault (1988) 

chama de ‘hipótese repressiva’ se configura como um movimento que foi fortemente 

contestado através de uma política discursiva sobre o sexo. Construía-se uma nova 

ordem, cujos mandamentos priorizavam a necessidade de não mais se calar sobre ele, 

sendo preciso falar. É essa produção discursiva que realiza um retorno às práticas de 

controle do sexo e principalmente naquilo que se diz sobre ele. 

 Foucault (1988) nos lembra que até o final do século XVIII o direito canônico, a 

pastoral cristã e a lei civil se materializavam nos grandes códigos que regiam as práticas 

sexuais, fixando aquilo que era da ordem do lícito e do ilícito. O centro de controle 

estava emoldurado nas relações matrimoniais que priorizavam o dever conjugal e a sua 

capacidade de desempenhá-lo bem, igualmente às formas como cada pessoa deveria agir 

em sua tarefa de manter o matrimônio. “O sexo dos cônjuges era sobrecarregado de 

regras e recomendações. A relação matrimonial era o foco mais intenso das 

constrições; era sobretudo dela que se falava; mais do que qualquer outra tinha que ser 

confessada em detalhes” (FOUCAULT, 1988, p. 38). Quando alguém, de alguma 

maneira, rompia com as leis do casamento ou procurava prazeres estranhos, este 

merecia condenação.  

 É no século XIX que surgem outros dois sistemas de regras que o Ocidente 

concebeu para reger o sexo: a lei da aliança e a ordem dos desejos, de forma que a 

sociedade reduzia (ou tentava reduzir) a sexualidade ao casal – ao casal heterossexual e, 

se possível, legítimo. No jogo que envolvia a vontade de dizer sobre o sexo, as regras 

mascaravam a vontade de saber, fazendo emergir as relações de poder claramente 

conhecidas na sociedade atual. Não esqueçamos que as manifestações do poder 



28 
 

 

envolvem sempre uma dupla polaridade: de um lado há o dominador e do outro o 

dominado, ou nas palavras de Foucault (1988, p. 82): “Poder legislador, de um lado, e 

sujeito obediente do outro”. É nesse sentido que surgem os sistemas de controle 

destinados não apenas à sexualidade, mas à forma como cada um faz uso do seu sexo. A 

homossexualidade e as múltiplas formas de vivê-la são postas na guilhotina das 

sexualidades periféricas. Além da proibição, a punição. 

 Sob esse prisma a conjugalidade homoafetiva ou a Vontade de Família 

evidenciada pelas lésbicas e pelos gays, surgem para transgredir duas normas centrais 

nos mecanismos das relações de poder: de um lado está a homossexualidade e do outro 

a constituição da família, ambas, experiências fortemente marcadas pelos mecanismos 

de controle mantidos de acordo com as normas sociais de uma época herdada pela 

sociedade atual. Enquanto a homossexualidade ainda é considerada por alguns como 

uma sexualidade transgressora ou dissidente
9
, a evidência desta mesma sexualidade 

compondo família (norma até então reservada à legitimação da heterossexualidade) 

provoca diversos posicionamentos contrários aos rigores da ordem vigente numa 

tentativa de manter as estratégias de controle outrora projetadas na sexualidade e na 

família. 

 Penso que a Vontade de Família evidenciada pelas lésbicas e pelos gays na 

sociedade contemporânea se configura como ato de confronto que vai de encontro às 

tentativas de controle destas sexualidades, fazendo surgir uma nova linha de resistência 

aos mecanismos sociais de controle das individualidades. Não é por acaso que alguns 

autores dedicados aos estudos das conjugalidades homoafetivas partem de uma 

valorização das individualidades das pessoas envolvidas nesta realidade social. Assim a 

Vontade de Família, fortemente expressa pela formalização coletiva entre mulheres e 

homens de mesmo sexo também servem para chocar com as lógicas institucionais do 

Estado, da ciência e das religiões, o que outrora foram chamados por Foucault (1988) de 

direito canônico, pastoral cristã e lei civil. Mudam-se as terminologias, mas em ambos 

os períodos encontra-se a pretensão de regulação da construção das subjetividades 

individuais, que se percebem obrigadas a renegociá-las e redefini-las diante do 

                                                             
9 De acordo com Figari e Diaz-Benitez (2009) a constituição de sexualidades normais e periféricas denota 
uma falsa unidade que fragmenta o corpo provocando uma desunião que reduz sua erogenia: “Quando 
aparecem outros corpos ou práticas sexuais/eróticas que desafiam a lógica desta gramática, são 
produzidos, como vimos, dois efeitos políticos: o primeiro é a consideração de não-humanidade, o 
segundo, a abjeção e a repugnância” (FIGARI e DIAZ-BENITEZ, 2009, p. 24).  



29 
 

 

surgimento de novas e múltiplas demandas identitárias que giram em torno da 

construção do eu: “Os indivíduos passam cada vez mais a reivindicar a 

desmonopolitização das instituições que pretendem dizer a verdade sobre o sentido da 

vida e as regras do bom viver, mas não sem grandes conflitos” (MELLO e FIGARI, 

2012, p. 259). O crescente número de casais homoafetivos formalizados é prova 

concreta de uma realidade que se firma: todos estão aprendendo a fazer valer as suas 

vontades de família. E sobre isso, as lésbicas e os gays têm muito a dizer. 

 

A estrutura da tese 

Esta etnografia está estruturada sob os moldes de uma descrição densa do objeto 

investigado, de forma que a análise dos dados colhidos no campo segue os 

ensinamentos de Geertz (2012) quando propõe que ela, a análise, está diretamente 

ligada à escolha entre as estruturas de significação. Tomar determinadas culturas como 

passíveis de interpretação é considerar as denominações que as pessoas atribuem às suas 

experiências particulares. A análise destas experiências é o que vai penetrar no próprio 

corpo do objeto de investigação: “Começamos com as nossas próprias interpretações 

do que pretendem nossos informantes, ou o que achamos que eles pretendem, e depois 

passamos a sistematizá-las” (GEERTZ, 2012, p. 11). É esta forma de sistematização o 

que possibilitará a elaboração do texto antropológico sobre determinadas culturas. 

Geertz (2012) apresenta quatro características que marcam a descrição 

etnográfica: ela é interpretativa; autentica os discursos; fixa tais discursos em formas 

pesquisáveis e é microscópica. O que é interpretado na descrição etnográfica é o fluxo 

do discurso social, de modo que a sua interpretação consiste na tentativa de ‘salvar o 

dito’ em discurso e fixá-lo em objeto que possa ser pesquisável. Ela é microscópica 

porque não se mostra em si mesma, sendo necessário ao antropólogo realizar constantes 

exercícios de aproximações com as pequenas culturas vividas dentro da própria cultura 

investigada: “Fatos pequenos podem relacionar-se a grandes temas, as piscadelas à 

epistemologia, ou incursões aos carneiros à revolução, porque eles são levados a isso” 

(GEERTZ, 2012, p. 17). De forma mais sucinta e direta o autor apresenta alguns 

objetivos da descrição densa: “O objetivo é tirar grandes conclusões a partir de fatos 

pequenos, mas densamente entrelaçados; apoiar amplas afirmativas sobre o papel da 

cultura na construção da vida coletiva empenhando-as exatamente em especificações 



30 
 

 

complexas” (GEERTZ, 2012, p. 20). Estas considerações sobre a arte de se escrever 

uma etnografia a partir da descrição densa foram inspiradoras para a organização textual 

desta tese, mas não foi a única orientação metodológica utilizada. Através das ‘costuras’ 

teóricas procurei aos poucos, dar corpo ao presente texto, intercalando os achados do 

campo com as teorias que orientam a disciplina antropológica. 

Esta tese permite um exercício de leitura seguindo duas perspectivas e por isso 

mesmo ela está dividida em ‘duas partes’, formando um ‘casal de texto’. A primeira 

parte se debruça sobre as principais discussões que giram em torno da conjugalidade 

homoafetiva, considerando as provocações antropológicas e de outras disciplinas que 

contribuem para a familiaridade e a visibilidade do tema, tornado-o mais ‘familiar’ ao 

mundo acadêmico e à vida ‘pública’. É nesta parte que confronto os diversos dizeres 

sobre o objeto de pesquisa, numa tentativa de situar a/o leitora/or nas arenas da 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo. As discussões priorizam uma leitura 

contemporânea sobre o tema, envolvendo algumas perspectivas que giram em torno dos 

gêneros e das sexualidades. Na segunda parte apresento os dados da pesquisa de campo, 

priorizando as particularidades dos casais investigados. 

Compõe os cenários da pesquisa um total de 12 casais. Destes, 7 (sete) vivem as 

suas conjugalidades nos diversos bairros da Grande Recife, enquanto 5 (cinco) as 

vivenciam na Colônia Penal Feminina do Recife. As entrevistas foram realizadas nos 

anos de 2012 e 2013 e o acesso às interlocutoras ocorreu por meio de indicações 

organizadas a partir da minha rede de amizades. Com exceção de Elisa, que eu já 

conhecia e sabia da sua formalização conjugal realizada no ano de 2009, todas as outras 

mulheres me possibilitaram o primeiro contato nas negociações para as entrevistas da 

pesquisa. Considero esta ‘distância’ como fundamental para a minha experiência de 

‘estranhamento’ no campo, pois foi assim que consegui ‘ir além’ daquilo que eu 

imaginava ser o meu campo etnográfico. 

Considerando que o material coletado se organiza através de duas realidades 

sociais diferentes, realizo, ao final do texto, algumas reflexões comparativas entre as 

experiências conjugais nos espaços da cidade e aquelas vivenciadas dentro da Colônia 

Penal. Os aspectos comparativos denunciam diferenças muito claras em relação à 

manutenção da relação conjugal, às sociabilidades, à liberdade de escolhas em relação 

às práticas de lazer e aos próprios códigos e sentidos necessários aos roteiros da 



31 
 

 

conjugalidade homoafetiva. Por outro lado as experiências se assemelham quando o 

assunto são as performances corporais, os sentidos da paquera e do namoro, o amor e os 

sonhos em relação ao futuro. Temáticas como corporalidades, formas de se relacionar, 

administração de recursos financeiros, conflitos familiares, visibilidade e invisibilidade 

da conjugalidade são observados como temas que transitam pelos dois universos da 

pesquisa. 

Aponto alguns desafios que estão ligados à realização de uma pesquisa 

etnográfica que passa por diversas mudanças nos contextos sociais e no campo do 

Direito. Nos últimos 03 (três) anos fomos telespectadores de um boom na política de 

visibilidade da conjugalidade homoafetiva, o que se transformou em desafio para mim, 

enquanto pesquisador que tenta em todas as notícias midiáticas acessadas, assimilar e 

elaborar os diversos pontos de vista e as múltiplas decisões ligadas ao seu 

reconhecimento. Os aspectos midiáticos também foram acionados pelas informantes da 

pesquisa, seja como referência a alguma matéria específica, seja em relação à 

visibilidade dos casais compostos por lésbicas e gays encontradas em diversas fontes 

midiáticas. Nesse sentido o terceiro capítulo da tese sistematiza algumas matérias 

publicadas por revistas de grande circulação no país, bem como alguns jornais locais e 

programas televisivos divulgados em rede nacional. O meu intuito é situar os trajetos da 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo, acionando categorias midiáticas para a 

construção teórica de um tópico fundamental na compreensão do seu reconhecimento 

social, aspecto que eu identifico como um dos mais problemáticos na sociedade 

contemporânea.  

Além de construir um panorama sobre as principais mudanças ocorridas nos 

últimos três anos sobre a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo, apresento 

também algumas ‘notas etnográficas de uma experiência nos cartórios de Recife’. Trata-

se de um exercício de observação participante no campo da pesquisa, momento em que 

procurei alguns cartórios da cidade na tentativa de formalizar uma conjugalidade 

homoafetiva. Mesmo que o meu intuito não fosse o de casar, mas compreender como as 

minhas informantes viveram tal experiência, este momento se mostrou muito revelador 

para mim. Desta forma consegui ‘viver na pele’ a frieza dos cartórios e as dificuldades 

encontradas para se formalizar uma conjugalidade que ainda não é percebida como 

‘bem vista’ ou ‘bem vinda’ por alguns cartórios e alguns profissionais responsáveis 

pelos seus serviços. 



32 
 

 

No dia 15 de Maio de 2013 o CNJ (Conselho Nacional de Justiça) decidiu pelo 

reconhecimento do casamento civil entre pessoas de mesmo sexo. A decisão determina 

que todos os cartórios do Brasil realizem a cerimônia de união estável ou casamento 

civil a todas as pessoas que solicitem a conjugalidade homoafetiva. Ao me deparar com 

esta notícia tive um insight e decidi ir a alguns cartórios como candidato ao casamento 

homoafetivo. O meu intuito era realizar observação participante nos espaços sinalizados 

pelas informantes como lugares ‘frios’, ‘secos’ ou ‘estritamente formais’. Chamo o 

ritual no cartório como ‘ato cru’, aquele que é realizado com os objetivos 

exclusivamente formais, deixando de considerar os sentidos simbólicos que a palavra 

‘casamento’ representa na vida dos casais que decidem pela formalização conjugal. 

Considero estas discussões como aspectos ligados a uma perspectiva mais teórica, ainda 

que em muitos momentos eu realize interlocuções entre as teorias e as experiências das 

minhas informantes, bem como as minhas, enquanto antropólogo que (tenta) se localizar 

na cidade, campo da sua investigação etnográfica, através de relatos de experiência 

registrados no diário de campo. Estas discussões encontram-se no capítulo 04 (quatro) 

da tese. 

Os capítulos seguintes compõem outra interface da pesquisa, os quais eu 

considero como ‘o coração pulsante’ da etnografia. Tratam-se das experiências das 

mulheres que formalizaram e vivem a conjugalidade homoafetiva na Grande Recife. 

Nas apresentações das narrativas de alguns casais apresento também as narrativas das 

mulheres acessadas, considerando os pontos de intersecção encontrados entre os casais. 

Neste caminho são apresentados os sentidos e as trajetórias acionadas no momento das 

narrativas, bem como as particularidades das minhas observações participantes durante 

o trabalho de campo. Foi durante este exercício no campo que percebi a necessidade de 

discutir alguns aspectos acionados pelas informantes da pesquisa: as performances 

corporais e suas implicações nos contextos sociais, as sociabilidades e as relações com 

outras pessoas da comunidade, a manutenção das casas e a administração da vida 

financeira. Todos estes aspectos fazem parte dos roteiros da conjugalidade homoafetiva 

formalizada. Eles se materializam em trajetórias e sentidos múltiplos, abrindo 

horizontes na compreensão da Vontade de Família sinalizada pelos casais da Grande 

Recife. 

Por este motivo foi dedicado um capítulo para cada casal. Esta seleção ocorreu 

pela diversidade de conteúdos encontrados nas narrativas, bem como pela minha 



33 
 

 

identificação com as histórias acessadas. A escolha pelos casais apresentados em maior 

densidade levou em consideração os primeiros contatos, a permanência dos encontros e 

o acesso autorizado para que eu pudesse inserir os meus questionamentos nos labirintos 

das suas narrativas. Estas histórias conjugais encontram-se distribuídas entre o capítulo 

05 (cinco) e o capítulo 08 (oito). Tratam-se das narrativas conjugais de Fernanda e 

Lígia, Ana e Carol, Pietra e Sara e Elisa e Bianca. Por mais que algumas histórias se 

encontrem em determinados aspectos, trata-se de experiências singulares que formam 

toda a pluralidade da conjugalidade homoafetiva na cidade do Recife. 

É no capítulo 09 (nove) que apresento os ‘roteiros da conjugalidade 

homoafetiva’, aspectos que compõe as experiências sociais e individuais das 

conjugalidades. Estes roteiros foram inicialmente apontados pelas próprias 

interlocutoras da pesquisa, que nos primeiros encontros ficavam mais ‘livres’ para falar 

sobre os aspectos que consideravam importantes nas suas experiências conjugais. Nos 

encontros seguintes passei a considerar os roteiros mais formais para a condução das 

entrevistas, ainda que metodologicamente todas tenham se colocado muito à vontade 

nos momentos dos nossos encontros. Nos interstícios dos roteiros conjugais discuto a 

importância dos aspectos afetivos, considerando a experiência do enamoramento e do 

amor, as narrativas da herança como um dos motivos da formalização conjugal e as 

relações que os próprios casais estabelecem com os seus familiares e outras relações 

sociais importantes para a manutenção dos seus casamentos. 

O capítulo 10 (dez) apresenta algumas ‘Notas etnográficas sobre a 

Conjugalidade Homoafetiva na Prisão’, situando as particularidades narradas pelas 

informantes acessadas e provocando algumas comparações entre as duas formas de se 

viver a conjugalidade homoafetiva. Enquanto as histórias de vida apresentadas entre os 

capítulos cinco e oito se desenrolam nos espaços da cidade e por isso mesmo os casais 

têm o direito de escolhas frente à liberdade de trânsito pelos espaços de lazer e 

sociabilidades, os casais da Prisão encontram-se fortemente marcados pela rigidez das 

regras institucionais. As mulheres vivem numa sociedade cercada de concreto e grades 

de ferro extremamente marcada pelos limites de trânsito e a impossibilidade de 

escolhas. Nas duas possibilidades de experiências conjugais, um ponto de intersecção: 

todos os casais são plurais e estão aprendendo a viver a dois. Todos também lutam por 

uma sociedade menos preconceituosa, cujos direitos pelo reconhecimento social das 

suas relações amorosas ainda são reivindicados.  



34 
 

 

As considerações finais provocam algumas discussões organizadas a partir da 

minha experiência durante o trabalho de campo, intercalando as reflexões teóricas que 

auxiliaram na construção do corpo etnográfico desta pesquisa com o meu processo de 

transformação em antropólogo. Trata-se de algumas considerações gerais sobre o 

trabalho escrito e vivido por mim. Sugiro que a minha análise sobre a conjugalidade 

homoafetiva seja percebida como um processo, parte de um objeto que está em 

permanente estado de mutação e que por isso mesmo ainda se encontra como algo que 

está se (re)inventando. Penso que as realidades dos casais aqui apresentados se 

configuram apenas como uma das cores do arco-íris e mesmo que estas cores se 

confundam com outras, dependendo da claridade do dia e dos olhos do observador, 

encontram-se lá, compondo o todo do arco encantador, para mostrar que a Vontade de 

Família já não é algo tão ‘estranho’. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  PRIMEIRA PARTE 

Palavras teóricas:  

aspectos antropológicos do objeto de pesquisa 



36 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Eu soube: o amor exige expressão. Ele não pode permanecer quieto, não pode permanecer 

calado, ser bom e modesto; não pode, jamais, ser visto sem ser ouvido.                                       

O amor deve ecoar em bocas de prece, deve ser a nota mais alta, aquela que estilhaça o cristal 

e que entorna todos os líquidos”. 

Duas Iguais 

(Cintia Moscovich, 2004, p. 252) 



37 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia I: As Noivas no Altar. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 1 

A Conjugalidade Homoafetiva e sua Formalização 



38 
 

 

“O casamento”, disse o profeta, “é o meu caminho [sunna]” 

(Therborn, 2006, p. 202) 

 

Alice diz que a invisibilidade da sua conjugalidade às vezes atrapalha um 

pouco porque impossibilita que elas vivam de verdade a relação de um casal 

casado. Ela fala: “Olha, aconteceu até uma coisa engraçada. Quando eu fui 

declarar Imposto de Renda, mesmo. Eu tenho uma contadora que já faz isso 

pra mim há muitos anos. Ai depois do casamento eu fui lá no escritório dela 

pra fazer a declaração do Imposto de Renda. Eu cheguei e disse pra ela: 

´Olha, vai ter uma mudança aqui, porque agora eu estou casada´. A 

contadora sorri e diz: ‘Parabéns, que noticia maravilhosa!’ Quando ela 

pega os dados e vê o nome de Carla, ela diz: ´Eita Alice, teve um problema 

aqui, trocaram o “o” pelo “a”’, se referindo ao nome da sua companheira 

Carla. Nós três, eu, Alice e Carla, sorrimos da situação e ela diz: ´Foi até 

constrangedor pra mim, porque tinha algumas pessoas próximo de nós. 

Então eu cheguei e disse: ‘Não. Está certo. Eu casei com uma mulher´. A 

contadora, por sua vez, diz “ah, tá” (Diário de Campo, 04 de Julho de 

2012). 

 

 Não basta o reconhecimento legal da conjugalidade homoafetiva para que ela 

seja socialmente aceita. Ainda que venhamos há anos assistindo a uma tímida 

visibilidade desses casais na mídia e mais timidamente nos vários espaços das grandes 

cidades, cada vez mais a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo se transforma em 

uma opção entre aquelas e aqueles que valorizam e reivindicam os seus direitos no 

campo das sexualidades, enfrentando as forças das pressões sociais que insistem em 

ditar regras que giram em torno das práticas sexuais, reforçando a necessidade de 

manutenção da heterossexualidade compulsória
10

. 

 Etnografar a conjugalidade homoafetiva não se configura como um exercício 

fácil. As pessoas não são encontradas em espaços facilmente delimitados, ocupando 

territorialidades múltiplas. Os casais não se parecem e cada um adota estilos de vida 

distintos. As pessoas se conheceram em situações sociais bem especificas e os motivos 

que as levaram a formalizar as suas conjugalidades também variam. Elas têm profissões 

diversas, ocupam cargos distintos, assumem performances corporais que variam pelo 

estilo de se vestir, se comportar, interagir com outras pessoas, falar e calar. O acesso 

não é simples. Ele exige do antropólogo um jogo de paciência e muita persistência, pois 

                                                             
10 A heterossexualidade compulsória se configura como a ordem dominante pela qual as mulheres e os 
homens são solicitadas\os ou forçadas\os a serem heterossexuais (BUTLER, 2003; RICH, 2010).  



39 
 

 

nem sempre as pessoas que podem ser acessadas no campo estão disponíveis ou 

dispostas a contribuir com a pesquisa. 

 Há uma diversidade evidente na vivência desta conjugalidade. Ela é assim. Por 

mais que o assunto esteja na pauta do dia em diversas instâncias sociais, ainda sabemos 

pouco sobre a experiência da sua formalização
11

, da sua organização íntima e da 

manutenção de papéis na experiência do casal. Por outro lado, as pessoas estão cada vez 

mais evitando o jogo de “esconde-esconde” quando o assunto envolve as suas relações 

afetivas. Para além da “saída do armário” (ALMEIDA, 2010) muitos casais evidenciam 

um desejo de casar
12

 e compor uma família. 

 Fato é que nunca se falou tanto sobre a conjugalidade entre pessoas de mesmo 

sexo como se fala atualmente. Seja na mídia, nas rodas de amigos, nos encontros 

familiares, essa vontade de casar das/dos homossexuais está na pauta do dia, se 

transformando numa questão inadiável no Brasil. Ela está acontecendo e os olhares 

cotidianos e políticos precisam ser reconhecidos e discutidos porque essa ‘nem tão nova 

família’ já faz parte da nossa realidade social. Se atualmente esse é um assunto de 

ordem política é porque muitos setores da sociedade o transformaram em uma questão 

de direitos. Nesse sentido, a antropologia e as ciências sociais contribuíram fortemente 

para o seu reconhecimento, seja através das diversas pesquisas em torno das 

homossexualidades, seja provocando debates nas mais amplas esferas públicas.  

 

1.1 Entre palavras e ações: olhares das ciências sociais para a conjugalidade 

homoafetiva  

 

                                                             
11  Refiro-me à “formalização” tomando como referência aqueles casais que têm legalmente 
reconhecidas as suas conjugalidades através de união estável homoafetiva ou casamento civil 
homoafetivo. 
12 Faço uso do termo “casar” não necessariamente para aqueles casais que realizam a formalização da 
união estável ou mesmo do casamento civil permitido nas cidades brasileiras. A sua utilização se dá 
como um termo nativo utilizado para diferenciar o status social das pessoas “solteiras”. Em muitos casos 
pessoas que namoram há muito ou pouco tempo, pessoas que coabitam ou não e aquelas que 
formalizaram as suas uniões estáveis se autodenominam “casadas” para marcar a experiência de “não 
estarem sozinhas ou solteiras”. De acordo com Vecchiatti (2012, p. 241): “Muitas pessoas resistem a 
conceder a nomenclatura “casamento” aos homossexuais, por considerarem-na ‘exclusiva’ das uniões 
heteroafetivas, diante do fato de historicamente somente terem ocorrido casamentos heterossexuais, 
mesmo os civis”.  



40 
 

 

 No dia 05 de maio de 2011 o Supremo Tribunal Federal decidiu reconhecer a 

união estável entre pessoas de mesmo sexo, fazendo com que os casais homossexuais 

passassem a ter os mesmos direitos e deveres que a legislação brasileira até então 

estabelecia para os casais heterossexuais. Tal decisão inaugurou um fato inédito na 

história da homossexualidade no Brasil, mas se estende também para a própria história 

da família brasileira.  

A ministra Ellen Gracie afirmou em declaração pública no dia da decisão do 

Supremo Tribunal Federal pelo reconhecimento, através de união estável de 

homossexuais, que “o reconhecimento, portanto, pelo tribunal, hoje, desses direitos, 

responde a um grupo de pessoas que durante longo tempo foram humilhadas, cujos 

direitos foram ignorados, cuja dignidade foi ofendida, cuja identidade foi denegada e 

cuja liberdade foi oprimida”
13

. 

Tantas privações fazem menção à história de uma conjugalidade que sempre foi 

negada ou negligenciada pela sociedade. Diversas foram as mulheres e homens que 

viveram durante anos com as suas companheiras e os seus companheiros, tendo que 

esconder da sociedade as particularidades conjugais que compunham as suas parcerias 

afetivas. Muitas e muitos também foram aquelas/es punidas/os pelas simples 

manifestações de afeto em situações públicas, realizando fortes esforços para controlar 

os seus desejos e as suas necessidades de trocas afetivas.  

Com a decisão do Supremo Tribunal Federal os casais compostos por 

homossexuais passam a ser reconhecidos como entidade familiar, tendo direito à pensão 

por morte, inclusão do cônjuge na declaração de Imposto de Renda, compartilhamento 

dos bens adquiridos durante a união estável, entre outros. Esse tem se constituído como 

um ponto de discussão importante na antropologia, pois até então os casais compostos 

por homossexuais viviam à margem de uma sociedade fortemente marcada pelas 

relações heterossexuais. Com isso não afirmo que existe uma aceitação social total da 

homossexualidade, mas não se pode negar a existência de certa flexibilidade social 

referente a uma convivência mais tolerante frente a algumas práticas homoafetivas. 

                                                             
13 Extraído de: OAB – Pará – 06 de Maio de 2011 (www.oab-pa.jusbrasil.com.br). Acesso em 28 de Junho 
de 2012. 

http://www.oab-pa.jusbrasil.com.br/


41 
 

 

Tais discussões contribuíram fortemente para a construção de uma teoria plural 

organizada em torno da conjugalidade homoafetiva
14

. As lutas sociais ligadas à 

homossexualidade confrontam as normas sociais vigentes, mostrando que a dimensão 

afetiva da sexualidade apresenta relações socialmente relevantes e emocionalmente 

significativas (CARRARA e UZIEL, 2005), contrariando fortemente as normas sociais 

de vivência da sexualidade que deveriam estar voltadas exclusivamente à reprodução, 

numa perspectiva social que continua demarcando diversos setores sociais. 

Se hoje assistimos a uma instância política maior que reconhece legalmente a 

união entre pessoas de mesmo sexo, por outro lado nos deparamos ainda com uma série 

de conflitos que são enfrentados por tais casais compostos por mulheres e homens que 

vivem essa experiência. A conjugalidade homoafetiva precisa, nesse contexto, ser 

discutida aqui a partir de algumas vertentes teóricas que contribuíram para o seu 

reconhecimento jurídico: numa discussão antropológica, as dificuldades enfrentadas a 

partir da influência religiosa e as manifestações no campo do direito, que a meu ver, tem 

tomado aspectos que são próprios das ciências sociais, têm avançado as discussões que 

passam a colocar as/os homossexuais como sujeitos de direito.  

Concordo com Avila (2005), quando afirma que sempre existe um movimento 

para definir uma nova legalidade. Se hoje a sociedade brasileira assiste a diversas 

mudanças no campo da família e nas relações de gênero, isso ocorreu porque diversos 

movimentos sociais lutaram e lutam em prol de uma mudança radical em torno da 

efetivação dos direitos humanos tomando como centro (também) as individualidades 

das pessoas e as particularidades das suas histórias de vida.  

As interdições legais sobre a vida amorosa, sexual e reprodutiva se 

transformaram, de fato, em mecanismos insuportáveis na vida cotidiana, 

pois são instrumentos de dominação, de repressão e de violência 

(AVILA, 2005, p. 18). 

 

É sob esse prisma que localizamos a experiência da conjugalidade homoafetiva 

como temática que passou por diversos processos que envolviam a tentativa do seu 

                                                             
14 O termo homoafetividade é apresentado pela Desembargadora Maria Berenice Dias (2004) propondo 
a sua utilização quando se pensa na organização das relações conjugais entre homossexuais, uma vez 
que estas relações são pautadas na experiência do afeto. Utilizo esse termo por perceber que ele 
também abrange as relações conjugais em toda sua extensão – pessoal, social e jurídica, especialmente 
na conjugalidade vivida por lésbicas, gays, travestis e transexuais, no Brasil. 



42 
 

 

reconhecimento legal.  No entanto precisamos conhecer melhor as particularidades que 

envolvem a procura dos casais pelo seu reconhecimento e sua formalização. Por isso é 

importante que se faça alguns questionamentos: o que levou e leva casais homossexuais 

à procura do seu reconhecimento legal? Quais os mecanismos sociais e pessoais que 

interferem na decisão de formalizar juridicamente tais uniões? E principalmente, como 

estes casais organizam as suas conjugalidades, numa sociedade que necessita 

estabelecer relações sociais mais amplas, quando se fala na manutenção da vida em 

família?  

Não se pode deixar de considerar que tais relações sociais se transformam em 

integrantes fundamentais dessas relações conjugais, seja por meio das redes de 

sociabilidade onde os casais estão inseridos, seja nas relações familiares extensas, no 

campo do trabalho ou na convivência direta com os espaços de lazer ou de atividades 

importantes para a manutenção da vida. Nenhum casal consegue manter-se 

isoladamente, pois as pessoas precisam estabelecer vínculos e compartilhar normas que 

são específicas dos diversos grupos sociais. 

É imprescindível realizarmos uma ampliação dos olhares antropológicos acerca 

desta modalidade familiar, considerando toda a construção teórica que marcou a 

situação social atual desta forma de família. A pluralidade se tornou palavra de ordem 

quando se pensa na arquitetura teórica que envolve as diversas áreas de conhecimento. 

De acordo com Maria Betânia Ávila (2005) é a intersecção estabelecida entre as 

questões políticas, de pesquisa e reflexões teóricas que determinam e fortalecem as 

reivindicações por novas legalidades em situações que atingem as diversas pessoas que 

reivindicam direitos mais plenos no campo da cidadania, sexualidade, gênero, raça, e 

outros.  

A partir dessa concepção é que encontramos a força das teorias que explicam as 

realidades sociais. Essas teorias são fundamentais para que se consiga legitimar os 

processos de transformação de uma realidade social, uma vez que tais produções se 

transformam numa materialização das vozes humanas que compõem os cenários das 

múltiplas sociedades. São elas que mostram os artifícios ocultos das dinâmicas sociais 

que vivem à margem de uma sociedade que se mostra, em diversas circunstâncias, tão 

repressora e tão resistente às diferenças. Esta realidade social aponta para uma 

modificação na percepção acerca da homossexualidade, que reveste a categoria 



43 
 

 

patológica outrora utilizada, para que se reverencie a construção de identidades e a 

valorização das subjetividades. A conjugalidade homoafetiva surge em um cenário 

social marcado pela construção do homossexual como sujeito de direitos, mas essa 

concepção não ocorreu naturalmente, sendo necessárias várias intersecções e 

intervenções dos setores sociais e políticos. 

Rita Segato (2006) propõe uma discussão que envolve a antropologia e os 

direitos humanos numa perspectiva crítica, incluindo algumas questões ligadas às 

comunidades minoritárias, como as de mulheres indígenas. As suas contribuições são 

importantes para se pensar os postulados de uma antropologia da legitimidade que a 

meu ver, pode ser aplicada à conjugalidade homoafetiva. Para a autora, o direito 

moderno encontra-se sempre em tensão quando se fala dos costumes que envolvem as 

diversas formas de sociedade. “A lei entra em colisão com a moral estabelecida e com 

crenças arraigadas em sociedades que julgamos ‘modernas’” (SEGATO, 2006, p. 210). 

Esse confronto ocorre quando tais questões se deparam diretamente com as 

organizações sociais que fornecem os pilares para a manutenção permanente dos valores 

vigentes. No contexto das sociedades complexas e em especial, das grandes cidades 

brasileiras, esses confrontos são facilmente identificados na manutenção da 

heterossexualidade compulsória ou da própria manutenção da família nuclear como 

única via de acesso à conjugalidade. 

O texto da lei, afirma a autora, se transforma numa narrativa mestra da Nação, 

fazendo surgir as múltiplas manifestações para que se possa inscrever uma posição na 

lei que garanta a legitimidade devida ao objeto que se busca reconhecimento legal. No 

caso das relações que envolvem lésbicas e gays enquanto casais, trata-se de verdadeiras 

lutas simbólicas
15

 que se mostram reveladoras, uma vez que nesse caso não está em 

jogo a sua mera legislação sobre as práticas concretas (que também podem ser 

vivenciadas com ou sem a lei), mas a sua própria inscrição, trazendo à cena social a 

manutenção do status, característica das comunidades morais que as endossam ou as 

reconhecem, legitimando-as.  

 

                                                             
15 Segato (2006) também faz menção às questões ligadas ao aborto, mostrando que o aborto e o 
casamento gay são lutas simbólicas que tentam garantir um novo status de existência e legitimidade, 
orientados pelos próprios objetos originários das diversas reivindicações. 



44 
 

 

Essas lutas simbólicas não fazem mais que reconhecer o poder nominador 

do direito, entronizado pelo Estado como a palavra autorizada da nação, 

capaz, por isso, não só de regular, mas também de criar, de dar status de 

realidade às entidades sociais cujos direitos garante, instituindo sua 

existência a partir do mero ato de nominação (SEGATO, 2006, p. 212-

213). 

 

A criação dessa regularidade ou mesmo da legalidade que se instala hoje na 

política de visibilidade da conjugalidade homoafetiva vem produzindo uma 

multiplicidade de discursos que revelam a entrada das práticas dissidentes da 

sexualidade num cotidiano social que se amplia cada vez mais. É sob esse prisma que a 

antropologia assume um papel fundamental na compreensão das microculturas quase 

secretas observadas na vivência da homossexualidade, especialmente em contextos 

urbanos
16

. 

Concordo com Segato (2006) quando afirma que não basta a lei existir: para sua 

eficácia, torna-se necessária a divulgação ativa do seu discurso que se evidencia na 

possibilidade de aliança entre a lei e a publicidade (eu chamaria visibilidade). É essa 

aliança que vai produzir nas diversas culturas, as mudanças na moral vigente, um dos 

principais repressores dos direitos humanos. Especialmente nas questões que envolvem 

as vivências afetivas entre pessoas de mesmo sexo, nos deparamos quase sempre, com a 

moral da heterossexualidade compulsória (BUTLER, 2003) que ainda tenta vigiar e 

punir todas as práticas afetivo-sexuais que fogem desse modelo. 

Essa perspectiva nos mostrou e tenta deixar claro que a sexualidade deve estar 

diretamente ligada às relações reprodutivas, sendo o casamento, o instrumento que traz 

em si o estatuto legal tatuado na família. É ele que deve manter essas instituições em 

equilíbrio, mantendo fidedignamente a sua tradição, a repetição dos seus rituais, a 

elaboração dos conflitos, a distribuição de papéis e os outros vários scripts sociais 

(RIOS, 2004) e pessoais necessários à manutenção dos seus vínculos. 

                                                             
16 Faço uso do termo microculturas em referência às discussões sobre territórios homossexuais 
(PERLONGHER, 2008), a manutenção dos diversos códigos instituídos nos processos de sociabilidade, os 
gay-guettos, os pontos de encontro para vivência das práticas sexuais, a comunidade entendida e os 
roteiros de vida sexual. Enfim, o termo está atrelado às múltiplas vivências da homossociabilidade (RIOS, 
2004) que muitas vezes são reveladas pelas produções etnográficas que tentam desvendar os códigos e 
sentidos dessas microculturas. 



45 
 

 

Adrienne Rich (2010) nos alerta sobre as consequências da heterossexualidade 

compulsória no campo específico da homossexualidade feminina ou na construção 

social da lésbica enquanto sujeita política que está diretamente ligada às discussões 

provocadas pelo movimento feminista. A partir da institucionalização da 

heterossexualidade e da própria concepção de heterossexualidade compulsória feminina 

é possível perceber a perpetuação de uma negação da realidade do amor entre mulheres 

e isso resulta, inevitavelmente, na vivência de uma mentira social: 

A negação da realidade e da visibilidade da paixão das mulheres por 

outras mulheres, da escolha das mulheres por outras como suas aliadas, 

companheiras de vida e de comunidade, ao se obrigar que tais relações 

sejam dissimuladas e até desintegradas sob intensa pressão tem 

representado uma perda incalculável do poder de todas as mulheres em 

mudar as relações sociais entre os sexos e de cada uma de nós se libertar 

(RICH, 2010, p. 40 – grifos da autora). 

 

Sob esta perspectiva, a existência lésbica inclui a ruptura de um tabu e a rejeição 

de um modo compulsório de vida que historicamente, obrigava as mulheres a responder 

às exigências do modelo patriarcal vigente. Não é por acaso, nos lembra Rich (2010), 

que as lésbicas têm sido historicamente destituídas de sua existência política através da 

sua inclusão como versão feminina da homossexualidade masculina. Há aqui um 

problema porque a existência lésbica tem sido vivida sem o acesso à sua própria 

tradição. “A destruição de registros, memória e cartas documentando as realidades da 

existência lésbica deve ser tomada seriamente como um meio de manter a 

heterossexualidade compulsória para as mulheres” (RICH, 2010, p. 36).  

Nas concepções de Eduardo Saraiva (2007) os movimentos que dão ênfase às 

homossexualidades se configuram como movimentos de reinvenção, mudança e criação. 

Tais movimentos contribuem fortemente para “a produção de brechas, de furos, no 

muro da tradição. São experiências de embates e dilemas, de desorganizações e 

reorganizações subjetivas e objetivas que recolocam, a todo o momento, questões à 

normalização” (SARAIVA, 2007, p. 69). Este rompimento nas paredes da tradição e em 

especial, nos muros da família nuclear se materializa numa nova organização dos 

padrões vigentes onde a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo se configura como 

um forte agente de embate frente às exigências heteronormativas. De certa forma a 

bandeira da normatização passa a ser hasteada sem grandes pompas. Na medida em que 



46 
 

 

esta normatividade da família nuclear vem sendo questionada pelas múltiplas 

modificações em suas configurações, ela abre espaços para se incluir outros pontos de 

preenchimento.  

Para Judith Butler (2003) as questões do casamento têm sido mostradas como 

separadas das questões de parentesco, na medida em que os projetos de lei que 

reconhecem o casamento gay excluem direitos à adoção ou às tecnologias de 

reprodução enquanto direitos que deveriam ser garantidos pelo casamento. É o caso da 

França, quando aprovou o PaCS (Pacto Civil de Solidariedade), mas não se pode perder 

de vista que mudanças significativas vêm ocorrendo no Brasil e em outros países em 

relação ao acesso à parentalidade homoafetiva. Lembremos que desde 2003 (ano de 

publicação do texto de Butler) muita coisa mudou no cenário mundial. O 

reconhecimento dessa família nem sempre traz consigo um impacto direto sobre a 

legislação da família, assumindo diretamente um status muito mais simbólico. Esse 

reconhecimento é realizado pelo Estado, que em alguns países, passa a olhar as relações 

não-heterossexistas como possíveis. Pelo fato de ser legitimado através do Estado, o 

casamento entre pessoas de mesmo sexo implica a aceitação dos termos de legitimação 

oferecidos pelas suas normas. Isso traz um peso a mais na discussão antropológica da 

formalização da conjugalidade homoafetiva, porque mais uma vez, estaria o Estado
17

 

fazendo valer e mesmo impondo, uma ordem simbólica que deve ser submetida às 

normas vigentes da sociedade em questão. Esse é um aspecto que não tem produzido 

discussões mais amplas ainda que se mostre como algo que precisa ser considerado 

quando se pensa na efetivação dos direitos das/os homossexuais pela conjugalidade
18

.  

No entanto, politicamente é mais relevante que se tenha a legalização desta 

conjugalidade do que vivermos em uma sociedade que tenta a todo custo, negar a 

                                                             
17 Butler (2003) questiona o próprio conceito de Estado, mostrando que esse nunca está totalmente 
definido. Ela diz que o Estado “não é uma unidade simples, e suas partes e operações não são sempre 
coordenadas entre si. O Estado não se reduz à lei, e o poder não é redutível ao poder do Estado” 
(BUTLER, 2003, p. 240).  Esse questionamento também é feito por LITTLE (2002) quando realiza um 
estudo sobre antropologia e territorialidade. 
18 Reforço o meu posicionamento em relação a essa postura porque tenho a impressão de que os 

agentes sociais preparados para produzir esse discurso acadêmico e político nas universidades e nos 
próprios eventos científicos parecem estar adaptados à situação social atual da conjugalidade 
homoafetiva. Lembro a minha participação no CISO 2011 e nas discussões sobre sexualidades e 
conjugalidades, onde o sociólogo Luiz Mello fez uma observação que me chamou a atenção e a partir 
dali passei a me preocupar com a minha própria escrita nos diversos momentos desta tese. Ele dizia: 
“Me preocupam as discussões produzidas nesse GT, porque tenho a impressão de que estamos fazendo 
mais do mesmo, nas discussões de gênero, sexualidade, homossexualidade”. 



47 
 

 

existência desses vínculos. Enquanto uma sociedade não reconhece legalmente as 

diversas formas de vivência conjugal, ela não reconhece essas pessoas como pessoas 

reais. E como afirma Butler (2003), o sentido de deslegitimação pode tornar mais difícil 

manter um vínculo nas diversas esferas sociais. Por outro lado, a busca pela legitimação 

da conjugalidade homoafetiva pelo Estado pode se transformar em uma forma de 

reconhecimento do individuo homossexual como um sujeito de direitos, uma vez que 

este já se localiza como sujeito de deveres, assumindo funções sociais que são 

obrigatórias para todas as pessoas. Os agentes sociais que vestem as suas roupas com os 

tecidos do confronto ou ainda se posicionam contrários a este modelo familiar, vem 

passando com o passar do tempo, por uma flexibilização dos seus valores, outrora 

considerados universais e indiscutíveis. Provas concretas podem ser observadas não 

apenas nas últimas decisões que reconhecem o casamento entre pessoas de mesmo sexo, 

mas também na variedade de possibilidades de acesso às relações de parentesco 

encontradas na sociedade contemporânea e investigadas pela Antropologia.  

De acordo com Claudia Fonseca (2010) houve nos últimos anos uma 

recomposição importante nos debates que centralizam ‘família e parentesco’ como 

campo temático da Antropologia. Esta recomposição encontra-se bem documentada nas 

mudanças de comportamento familiar que ocorreram no final do século XX e afetaram 

as vidas das pessoas nas mais diversas sociedades: 

O aumento de divórcios e separações, a entrada maciça das mulheres no 

mercado de trabalho e o número crescente de famílias com chefia 

feminina; a transição demográfica, incluindo a queda da fecundidade e a 

longevidade das gerações mais velhas; a coabitação de adultos de 

sucessivas gerações; as novas tecnologias reprodutivas; a crescente 

visibilidade de práticas familiares ‘alternativas’ – uniões homossexuais, 

homoparentalidade, adoção nacional e internacional de crianças; o 

aumento de uniões consensuais (...) Nesse contexto, falar de ‘família’ 

podia soar como um apelo conservador a um passado mítico (FONSECA, 

2010, p. 123-124). 

 

Especificamente no campo do parentesco os desafios de se pensar a 

conjugalidade homoafetiva se ampliam pelas discussões que giram em torno dos 

conceitos de sexo/gênero. O parentesco nesse sentido é um sistema de categorias e 

status que muitas vezes se contradiz às relações genéticas ou biológicas, sendo muito 

mais caracterizado pelas relações sociais e de aliança. 



48 
 

 

Gayle Rubin (1993) chama de ‘sistema de sexo\gênero’ o conjunto de arranjos 

através dos quais uma sociedade transforma a sexualidade biológica em produtos da 

atividade humana. Trata-se de emanações que não são a-históricas da mente humana, 

mas se materializam como produtos da atividade humana histórica.  É nessa lógica que 

o domínio do sexo, do gênero e da procriação humana encontra-se sujeito a uma 

contínua atividade social que o transformou, fazendo com que as relações decorrentes 

destes domínios se configurem como produtos sociais. Sob esta ótica, qualquer 

sociedade dispõe de mecanismos sistemáticos para lidar com o sistema de sexo\gênero 

determinando lugares e funções atribuídas a homens e mulheres: 

A noção de sistema de sexo\gênero, por outro lado, é um termo neutro 

que diz respeito a um domínio preciso, indicando simultaneamente que a 

opressão não é inevitável neste domínio, mas sim produto das relações 

sociais específicas que a organizam (RUBIN, 1993, p. 6). 

 

Essa lógica social apresentada nas relações que envolvem o sistema de 

sexo\gênero também pode ser atribuída a outras ‘minorias’ localizadas nas diversas 

sociedades. Penso que as discussões que giram em torno das homossexualidades 

também podem ser pensadas sob essa perspectiva. As múltiplas representações 

atribuídas a lésbicas e gays como avessas ou contrárias às normas regulatórias da 

sexualidade, podem, neste sentido, ser percebidas como construções sociais. Numa 

entrevista com Judith Butler (RUBIN e BUTLER, 2003), Rubin nos alerta para os 

perigos de se pensar a vida social a partir dos binarismos. Se pensamos o gênero a partir 

dos modelos binários é porque normalmente o vemos como binário, mas se nos 

afastamos com a mesma perspectiva para os pressupostos da heterossexualidade ou de 

uma oposição hetero-homo, as diferenças de comportamento sexual não se mostram 

muito inteligíveis. “É preciso haver um modelo que não seja binário, porque a variação 

sexual é um sistema de muitas diferenças, não apenas um par de diferenças conspícuas” 

(RUBIN e BUTLER, 2003, p. 168).  

De acordo com Miskolci (2007) o estigma atrelado à homossexualidade 

produzido pelos primeiros estudos psiquiátricos até os dias atuais, mostra-se 

fundamentado em uma sexualidade desviada, descontrolada e associal. A sexualidade de 

lésbicas e gays estaria destinada a romper a associação entre sexo e reprodução, o que 

provoca a suspeita de que ela não tem controle. Consequentemente estas pessoas não 



49 
 

 

teriam uma vida sexual socialmente responsável, tendo as suas vidas amorosas 

reduzidas à sexualidade e vivendo sob os mecanismos de controle.   

Tornam-se inegáveis, porém, a importância das permanentes tentativas 

originárias das legitimações homoafetivas, quando se propunham a driblar e estabelecer 

acordos com o arcabouço circular das normas vigentes nas mais diversas sociedades. 

Acredito que na sociedade atual as solicitações pela legalidade conjugal homoafetiva se 

dá como formas de afirmação social que perpassa o campo do direito pessoal. Não é por 

acaso que “o próprio status da cultura foi questionado pela variabilidade de alianças 

sexuais legitimadas” (BUTLER, 2003, p. 243).  

Se tomarmos as perspectivas classificatórias desta conjugalidade encontraremos 

uma vasta diversidade que comprova a pluralidade das parcerias sexuais e que, portanto, 

vêm confrontar com as próprias normas de parentesco antes instituídas pelo sistema 

sexo/gênero. Nas mais diversas etnografias, na minha própria pesquisa de campo e nas 

informações midiáticas as quais eu tive acesso, é possível descrever as possibilidades de 

vivência da conjugalidade homoafetiva e sua pluralidade: duas mulheres 

compartilhando a mesma relação; dois homens vivendo afetivamente juntos; uma 

travesti com um homem ou com uma mulher; uma mulher com uma travesti ou com 

uma transexual; um travesti com uma mulher; um travesti com um homem. Nessa 

complexidade ainda nos deparamos com aqueles casais que eventualmente coabitam, 

tendo ou não filhos que podem vir de uma relação anterior; com filhos que podem ter 

sido adotados por um dos cônjuges ou pelos dois. E temos ainda (e não é a ultima forma 

possível), mulheres que vivem juntas ou homens que fazem sexo com homens
19

 e não 

coabitam, nem moram em casas separadas, mas estão compartilhando a sua 

conjugalidade na penitenciária, como é o caso de um dos recortes da presente pesquisa. 

Não se pode negar a variabilidade desta conjugalidade. Precisamos reforçar a 

pluralidade das relações para que os próprios mecanismos da cultura se adaptem à 

convivência com a diferença. Faz sentido que o movimento LGBT se volte para o 

Estado na busca permanente desse reconhecimento, uma vez que a conjugalidade 

homoafetiva está ligada a uma necessidade pessoal de realização que envolve a própria 

necessidade humana de instituir vínculos (MELLO, 2005). Se a sexualidade e a própria 

                                                             
19 Essa expressão é utilizada por Gosine (2008) para identificar homens que fazem sexo com homens 
mas não se auto-identificam como homossexuais. 



50 
 

 

homossexualidade passaram tanto tempo se configurando como temáticas que estavam 

diretamente ligadas a um embate com a ordem moral, atualmente são concedidas como 

aspectos do ‘eu’ das pessoas, produzindo uma valorização das individualidades, que 

passam a conectar o corpo, a identidade e as normais sociais à própria construção das 

subjetividades (UZIEL, 2007). Partindo destes preceitos, a sexualidade será incorporada 

como aspecto definidor do sujeito, aspecto central na estruturação da subjetividade.  

 

1.2 Aspectos antropológicos da conjugalidade homoafetiva: entre a vontade de 

família e seus processos de (in)visibilidade. 

 

A Associação Americana de Antropologia divulgou nota pública sobre o tema da 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo e deixa clara a importância da sua 

investigação nas diversas sociedades e culturas. Enquanto disciplina que prioriza a 

diversidade em todas as suas possibilidades, ela se posiciona da seguinte maneira: 

Os resultados de mais de um século de pesquisas antropológicas sobre 

unidades domésticas, relações de parentesco e famílias, em diferentes 

culturas e ao longo do tempo, não fornecem qualquer tipo de evidência 

científica que possa embasar a ideia de que a civilização ou qualquer 

ordem social viável depende do casamento ser uma instituição 

exclusivamente heterossexual. Ao contrário, as pesquisas antropológicas 

fundamentam a conclusão de que um imenso leque de tipos de famílias, 

incluindo famílias baseadas em parcerias entre pessoas de mesmo sexo, 

podem contribuir na promoção de sociedades estáveis e humanitárias 

(LOREA, 2006, p. 492). 

 

Essa é uma postura política da própria antropologia enquanto ciência e enquanto 

agente cientifico fundamental para a construção de sociedades mais igualitárias. São 

diversos os trabalhos realizados no mundo, sobre a temática da conjugalidade 

homoafetiva, mostrando como as pessoas vivenciam essas experiências, as repercussões 

sociais do seu reconhecimento ou a sua ausência, os estilos de vida adotados ou 

impostos nas mais diversas culturas. O antropólogo assume o status de cientista e 

cidadão, passando a ter um valor agregado ao exercício da sua profissão: “Equivale a 

dizer que a prática de sua profissão passa a incorporar uma prática política, quando não 



51 
 

 

em seu comportamento, certamente em sua reflexão teórica” (CARDOSO DE 

OLIVEIRA, 2006, p. 42). 

Localizar a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo no campo da legalidade 

não se configura apenas como a reivindicação pelo seu reconhecimento jurídico, mas a 

obtenção desse reconhecimento legal serve como um passo para a construção de uma 

sociedade mais igualitária, envolvendo uma ampliação para as diversas relações sociais. 

Nesse sentido, Barsted (2005) aponta as/os homossexuais como os novos sujeitos de 

direitos: pessoas que numa perspectiva socioantropológica passam a reivindicar os seus 

múltiplos direitos para fazer valer as questões que envolvem o exercício pleno da 

cidadania. Especialmente no campo das reivindicações acerca da conjugalidade 

homoafetiva, Leila Barsted (2005) se refere aos chamados “direitos tardios”, numa 

discussão que envolve a introdução de uma nova legalidade tomada a partir das ações 

ligadas aos movimentos sociais. 

O conceito de cidadania encontra-se, nesse sentido, articulado com os direitos à 

liberdade e à igualdade, de forma que a organização do Estado e a sociedade devam 

representar o conjunto das forças sociais que envolvem a mobilização política dos 

cidadãos. As lutas pelos direitos ligados à homossexualidade encontram-se fortemente 

marcadas pelas possibilidades de reconhecimento dos direitos sexuais que fazem parte 

dos direitos humanos.  

Mesmo que se tenha conseguido o reconhecimento dessa nova modalidade 

familiar pelo Superior Tribunal Federal não assistimos a uma sociedade democrática em 

relação a essas conjugalidades, principalmente no dia-a-dia dos casais compostos por 

pessoas de mesmo sexo. Conseguimos um avanço significativo no campo jurídico, pois 

hoje encontramos algumas garantias legais para tais pessoas, mas no campo social mais 

amplo ainda assistimos freqüentemente a cenas que envolvem os dispositivos da 

discriminação ou negação desta conjugalidade
20

. Não basta que o reconhecimento 

desses direitos se dê nas leis, afirma Barsted (2005). A efetivação dos direitos tem de 

ser acompanhada por sua implementação efetiva, no dia a dia das pessoas e nas suas 

mais diversas formas de manifestação. A vivência efetiva dos direitos perpassa o campo 

                                                             
20 Hernández, Silva e Uziel (2012) apontam que a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo se vincula 
também com o combate à homofobia. Trata-se de lutas simbólicas do movimento LGBT no Brasil. As 
autoras nos lembram que “a defesa dessas uniões é vista por muitas e muitos como uma forma de 
proteção contra a homofobia, representando avanços na legitimação e dignidade das vidas de pessoas 
homossexuais, contribuindo para a igualdade social” (HERNÁNDEZ, SILVA e UZIEL, 2012, p. 373). 



52 
 

 

da cultura, contribuindo para a (re)organização de comportamentos e hábitos, 

proporcionando estilos de vida marcados pela igualdade.  

Parece que a decisão do Supremo Tribunal Federal em reconhecer a união 

estável e o casamento entre pessoas de mesmo sexo encerra uma luta jurídica antiga que 

estaria em uma das reivindicações que giram em torno da homossexualidade, mas a meu 

ver ela apenas inaugura outra realidade que está alicerçada no bojo das relações sociais 

globais. Curiosamente, encontramos um número cada vez maior de lésbicas e gays que 

lutam pela conversão das suas uniões estáveis em casamento, o que já vem sendo 

realizado em várias cidades do Brasil. 

Roger Raupp Rios (2006) aponta que as questões ligadas aos direitos sexuais 

precisam estar associadas diretamente às perspectivas dos direitos humanos.  Sob essa 

ótica encontramos um caminho no direito que deve priorizar o livre exercício da 

sexualidade, criando as bases de uma regulação jurídica que supere as tradicionais 

abordagens repressivas que caracterizam as intervenções jurídicas. Nesse sentido é 

preciso se pensar na construção de uma abordagem que priorize o direito democrático 

da sexualidade, para que se faça valer a relação entre democracia, cidadania, direitos 

humanos e direitos sexuais. É sob essas bases que se propõe um modelo de 

compreensão democrática dos direitos sexuais que priorize uma perspectiva 

multidisciplinar da sexualidade, envolvendo a possibilidade do livre exercício 

responsável da sexualidade, ponto de vista que tem produzido, inclusive, muitos 

diálogos e embates políticos. Afinal de contas, quem dita as regras na vivência da 

sexualidade? Mais uma vez não estaríamos buscando pontos de fuga que resguardem 

uma possível adaptação às exigências heteronormativas?  

Colocar a sexualidade no centro de um debate que envolve direitos sexuais e 

direitos humanos é se deparar com um dos mais polêmicos assuntos e que segundo Rios 

(2006), não tem apresentado muitos progressos: “Apesar das lutas cada vez mais 

visíveis e articuladas dos movimentos feministas, gays, lésbicos, transgêneros e de 

profissionais do sexo, ainda falta muito para a participação em igualdade de condições 

desses grupos na vida social” (RIOS, 2006, p.74). E mesmo que se produzam múltiplos 

instrumentos políticos nacionais e internacionais proclamando o direito à igualdade e à 



53 
 

 

não-discriminação aos homossexuais é permanente o acesso a informações envolvendo 

a homossexualidade em situações de intolerância social
21

. 

No campo da conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo, Rios (2006) lembra 

que o direito ao matrimônio tem sido objeto de discussões que envolvem a possibilidade 

das pessoas escolherem com quem realizarão o matrimônio e como poderão constituir 

uma família. Essas escolhas envolvem aspectos subjetivos, mas também sociais, pois 

nem todas as lésbicas e nem todos os gays decidem por formalizar as suas 

conjugalidades. Muitas e muitos também são aquelas e aqueles que nem cogitam 

investir em relacionamentos homoafetivos duradouros
22

. É necessário então, apontar 

que a homossexualidade não é sinônimo de homoafetividade. As pessoas têm usado o 

termo ‘homoafetivo’ de forma indiscriminada, sendo preciso lembrar que a pluralidade 

envolvendo a vivência da homossexualidade traz à tona apenas uma parcela de pessoas 

que têm interesse em manter uma relação estável com outra pessoa. 

Essas questões precisam de uma reflexão mais profunda no campo das relações 

sociais ligadas à conjugalidade homoafetiva. As pessoas estão cada vez mais aderindo a 

esse reconhecimento, mas muitas não compartilham de uma política de visibilidade da 

homossexualidade que garanta efetivamente a vivência plena dessas conjugalidades. É 

como se as pessoas estivessem dando outra roupagem para a manutenção do segredo 

conjugal que outrora fez parte obrigatória da vivência conjugal homoafetiva. Esse fato 

foi percebido através da minha aproximação e permanência com o campo da pesquisa, o 

que me leva a pensar que essa forma de viver a dois nem sempre se materializa como 

uma vivência livre de conflitos sociais e que por isso mesmo, precisa ser melhor 

investigada e discutida. 

Talvez a própria história social da conjugalidade homoafetiva tenha contribuído 

para a organização das dificuldades sociais que rondam a vivência plena dessa 

conjugalidade. Muitos autores olharam para essa organização familiar contemporânea 

com a tentativa de driblar os impasses constitucionais que insistiam em esconder ou 

                                                             
21 Destaco aqui os instrumentos produzidos dela Declaração Universal dos Direitos Humanos, Pacto 
Internacional de Direitos Civis e Políticos, Pacto Internacional dos Direitos Econômicos, Sociais e 
Culturais, Convenção Americana de Direitos Humanos, entre outros (RIOS, 2006). 
22 Sobre esta discussão, ver Heilborn (2009) quando durante uma pesquisa etnográfica com mulheres 
lésbicas na cidade do Rio de Janeiro, encontrou um estilo de homossexualidade feminina onde as 
mulheres não se reconheciam como homossexuais, mas estando homossexuais e por isso mesmo 
adotam um estilo de vida em que a conjugalidade com outra mulher não faz parte dos seus scripts 
sexuais e afetivos. 



54 
 

 

negar as suas existências, mas sempre tentando organizar formas sociais possíveis de 

estruturação do seu reconhecimento. 

De acordo com Maria Luiza Heilborn (2004) a conjugalidade não é aquela que 

emerge de um fato jurídico. A relação social do casal se transforma em fato que garante 

o reconhecimento de uma conjugalidade organizada em torno da dinâmica afetivo/social 

desse casal. Seria o estilo de vida das pessoas, o que garantiria o status conjugal para 

duas mulheres ou dois homens que vivem juntos, para que assim possam ser 

reconhecidas/os como pessoas casadas. A coabitação não seria necessária para a 

formação do casal, uma vez que o afeto, o estilo de vida distribuído pelos compromissos 

e obrigações próprios da vida a dois e o reconhecimento social desse casal, garantiriam 

a sua existência social. “Por conjugalidade, portanto, entende-se uma relação social que 

se institui em um par, admitindo o caráter de uma opção por uma determinada gestão da 

sexualidade” (HEILBORN, 2004, p. 14). 

 Por gestão da sexualidade Heilborn (2004) entende as convenções sociais 

organizadas ao redor do regramento dos gestos e das emoções das pessoas investigadas, 

matéria-prima da antropologia, manifestadas por meio dos múltiplos comportamentos 

socialmente reconhecidos e esperados nos mais diversos contextos sociais. Nos olhares 

para o universo privado dos casais investigados, ela procura identificar as diferenças 

que unem tais casais, aproximando os acordos e desacordos que organizam tais relações.   

A reivindicação pelo reconhecimento legal da conjugalidade homoafetiva não 

foi objeto central da pesquisa de Heilborn (2004), embora tenha contribuído para 

ampliar as discussões que giram em torno dos direitos sexuais, especialmente das 

lésbicas e dos gays. Tomando algumas questões que são próprias da antropologia 

urbana, Heilborn (2004) trouxe à cena social uma nova possibilidade de se ver esta 

conjugalidade como objeto passível de reconhecimento social. Ela deixa claro que a 

vivência destes casais não dependem das questões legais, embora tenha sido no período 

da sua pesquisa (década de 90) que assistimos no Brasil às primeiras manifestações 

acerca da política de visibilidade da homossexualidade (TREVISAN, 2000; ARÁN, 

2006). 

Para além da política de visibilidade da homossexualidade percebe-se o 

surgimento crescente não apenas da vivência conjugal homoafetiva, mas se coloca 

socialmente explícita a possibilidade de se viver uma conjugalidade menos 



55 
 

 

estigmatizada. É no cenário de uma sociedade moderna que vemos surgir os pontos de 

fuga das relações heteronormativas.  

Luis Mello (2005; 2005a) realizou uma das mais importantes pesquisas sobre a 

construção social da conjugalidade homossexual no Brasil. Numa época em que se tinha 

escasso acesso a informações sobre esse arranjo familiar e num período em que se 

divulgava o primeiro Projeto de Lei
23

 proposto pela então deputada Marta Suplicy, 

Mello (2005) propõe uma análise desta realidade apresentando a conjugalidade 

homoafetiva como passível de reconhecimento social, uma vez que passa a seguir uma 

tendência do mundo ocidental nos anos 90. 

Ele defende a idéia fundamentada no principio de que a origem do 

reconhecimento dessa configuração relacional como família está na possibilidade de 

uma desconstrução da imagem “perversa” da homossexualidade como “máquinas 

sexuais", parcialmente atrelada ao homem gay, o que vem permitir a reivindicação do 

direito à cidadania, mas principalmente ao direito à constituição de grupos familiares, 

integrando-se ao rol de sujeitos sociais portadores de demandas que se materializam na 

conjugalidade, mas também na possibilidade de incluir em suas relações afetivas, a 

filiação de crianças, que podem ser biológicas ou adotivas.  

Mello (2005) concorda com a perspectiva de Judith Butler (2003) quando mostra 

que um dos questionamentos mais profundos acerca dos fundamentos estruturadores do 

ideário da conjugalidade homoafetiva encontra-se mascarado ou evidenciado na 

afirmação/negação do mito da complementaridade dos sexos e dos gêneros. Essa 

aparente interminável discussão restringe ao casal heterossexual a competência moral e 

social para que se desempenhem as funções atribuídas à instituição familiar. Quando 

trazemos à cena social a homoparentalidade, tal discussão torna-se mais complexa 

porque aí entra em foco também, a vida da criança que compõe essa família. A 

polêmica que ronda em torno da parentalidade vivida por lésbicas e gays foi e é 

fortemente estabelecida na sociedade francesa, quando aprovou o Pacto de 

Solidariedade entre pessoas de mesmo sexo em 1990. Não é o meu intuito aprofundar as 

questões ligadas à parentalidade homoafetiva, já que este não é o objeto de investigação 

desta pesquisa, mas é importante sinalizar que essa realidade faz parte direta da 

                                                             
23 Projeto de Lei no 1.151/95. Esse projeto propõe o disciplinamento da união civil entre pessoas do 
mesmo sexo (MELLO, 2005). 



56 
 

 

experiência da conjugalidade homoafetiva de muitos casais. Essa temática traz 

problemáticas diversas principalmente no campo da construção de opiniões e na 

elaboração de sentidos sociais destas novas configurações familiares.  

 

1.3 Subjetividades, família, afeto e religião: intersecções 

 

O último Censo (2010) realizado pelo Instituto Brasileiro de Geografia e 

Estatística (IBGE) levantou pela primeira vez, informações sobre casais de mesmo 

sexo
24

. São 60 mil na sociedade brasileira e destes, 53,8% são compostos por mulheres. 

Os dados desta pesquisa nacional sinalizam um novo momento histórico para as 

relações conjugais entre pessoas de mesmo sexo. Fato importante é que o próprio IBGE 

incluiu essas famílias como dado importante para entendermos o retrato atual da família 

brasileira. Essas informações tiram timidamente tais famílias do anonimato total que 

elas ocupavam em pesquisas anteriores realizadas pelo mesmo instituto. Além de dar 

autenticidade às conjugalidades entre pessoas de mesmo sexo, a pesquisa prepara a 

sociedade para um fenômeno social que só faz crescer no Brasil. A reivindicação pelo 

reconhecimento legal desse modelo de família provou que as normas vigentes, outrora 

tão rígidas, precisou se reorganizar em prol da diversidade e do respeito à igualdade e à 

liberdade. Tal reconhecimento trouxe para a sociedade brasileira um fato social que é 

vivenciado hoje por muitas lésbicas e gays: existe hoje uma verdadeira vontade de 

família
25

. 

Quando Michel Foucault (1988) apontou uma vontade de saber na história da 

sexualidade, estava preocupado com os lugares ocupados pela percepção da sexualidade 

e do sexo nas múltiplas instâncias sociais. Essa concepção de sexo tão reprimida ao 

longo da história da humanidade, de alguma forma abria espaços para o questionamento 

dos padrões vigentes e normativos estendidos por décadas e séculos. Foi a vontade de 

                                                             
24 Ver: www.ibge.gov.br. Acesso em 12 de abril de 2012. 
25 No dicionário de psicologia encontrei a seguinte descrição para a palavra vontade: “No uso corrente, 
uma propriedade do caráter de um indivíduo, que é definida pelo grau de força com que ele prossegue 
numa atividade orientada por um objetivo, apesar das resistências e dos obstáculos que possam 
apresentar-se” (DORON e PAROT, 1998, P. 786). Numa perspectiva antropológica defendo que a partir 
do momento em que se identificam determinados grupos de pessoas sinalizando a mesma vontade em 
torno de certos objetivos, se configuram como vontade coletiva, o que também pode ser considerado 
como uma vontade social e política. 

http://www.ibge.gov.br/


57 
 

 

saber das pessoas que as conduziram para uma vontade de falar cada vez mais sobre os 

seus desejos e as suas práticas sexuais. 

Se é verdade que hoje encontramos uma vontade de família por parte das 

lésbicas e dos gays que decidem viver juntas/os é porque elas/es estão, consciente ou 

inconscientemente, contestando as ditaduras de um modelo familiar tão marcado pelas 

normas e técnicas de um casamento nem tão hegemônico como outrora foi disseminado 

e defendido. Para além de todas as questões políticas que envolvem essa discussão 

encontramos aspectos que se evidenciam a partir das subjetividades das pessoas 

envolvidas nesse cenário.  

Os estudos mais recentes sobre a conjugalidade homoafetiva
26

 vêm apontando a 

importância da subjetividade nas escolhas das parcerias sexuais estabelecidas na 

sociedade contemporânea: “Cada vez mais estão em debate as possibilidades de 

(re)constituir-se a si mesma/o como indivíduo e às relações sociais a partir dos desejos 

particulares” (MELLO e FIGARI, 2012, p. 259), trazendo à tona uma leitura da 

subjetividade que ultrapassa as perspectivas individualistas e se transforma numa 

questão política, por compor as cores de uma bandeira que visa as reivindicações 

identitárias. Entra em cena o reconhecimento da construção do eu como forma de 

reivindicar a desmonopolitização das instituições que tentam governar os mais diversos 

aspectos da vida particular de cada uma/um.  

De acordo com Rezende e Coelho (2010) os sentimentos são produzidos 

socialmente nas relações sociais diversas, tendo efeitos significativos para as interações 

e a coletividade de modo mais amplo. As emoções passam, portanto, a ser tomadas 

como elementos sociais: 

A noção de cultura como padrões de comportamento habituais e 

tradicionais foi repensada e redefinida em termos de teias de significados, 

transmitidas por símbolos e interpretadas de maneira específica de 

sociedade para sociedade. Essa mudança produziu muitos estudos em 

torno da construção cultural dos significados nas mais variadas esferas da 

vida social, em particular os conceitos de pessoa e self, bem como das 

emoções. Esses trabalhos também enfatizavam a articulação entre 

emoção e concepções de pessoa com as esferas da moralidade, da 

                                                             
26 Chamo estudos mais recentes os trabalhos publicados no período de 2010 a 2013, pois sinalizo esses 
anos como espaços temporais onde se encontram poucos trabalhos científicos voltados à conjugalidade 
homoafetiva. Essa é uma hipótese pessoal que organizei através de buscas por livros e periódicos, 
durante o trabalho de campo. 



58 
 

 

estrutura social e das relações de poder (REZENDE e COELHO, 2010, p. 

14). 

 

Categorias como subjetividade, noção de pessoa, a importância do eu e 

afetividade são atualmente utilizadas por algumas/uns antropólogas/os que se dedicam 

aos estudos das homossexualidades de forma que tais experiências deixam de expressar 

apenas aspectos do desenvolvimento psicológico para assumir lugares sociais mais 

amplos e mais reconhecidos. Elas passam a ser consideradas também construções 

sociais, já que dependem de uma construção histórica e social e estão interligadas com 

as condições sociais onde as pessoas estão inseridas. A vivência dos sentimentos e dos 

afetos, passam assim, a depender das circunstâncias em que se manifestam 

principalmente quando a temática são as relações sociais e as relações de poder. 

O campo da antropologia das emoções estruturou-se não apenas com a variedade 

dos estudos etnográficos, mas também na elaboração de questões teórico-metodológicas 

que buscavam fornecer instrumentos para a comparação entre micro-culturas 

(REZENDE e COELHO, 2010). Associada a uma etnopsicologia
27

, a emoção passa a 

ser associada, no contexto das sociedades complexas ocidentais, a algo que diz respeito 

à singularidade psicológica do sujeito, o que a tornaria, de alguma maneira, refratária a 

condicionamentos de natureza sociocultural. É a diferenciação das funções sociais que 

contribui para uma maior interdependência entre as pessoas, fazendo com que os 

comportamentos de cada indivíduo passem a ser ajustados em relação ao dos outros. 

Ainda segundo Rezende e Coelho (2010), no campo da antropologia das 

emoções, as experiências subjetivas estão diretamente atreladas às gramáticas culturais. 

Desvendar os múltiplos códigos utilizados pelas experiências subjetivas provoca um 

problema que é central de toda teoria social, envolvendo as percepções ‘nativas’ e a 

visão do observador. Só podemos observar aquilo que é observável e nas 

particularidades das expressões afetivas somente nos tornamos capazes de observar 

aquilo que é expresso. Nas concepções do amor “o indivíduo é tomado por um 

sentimento de origem sobredeterminada, em nome do qual insurge-se contra qualquer 

                                                             
27 Por etnopsicologia Rezende e Coelho (2010) se referem à visão de mundo que orienta e organiza a 
experiência emotiva das pessoas nas sociedades ocidentais modernas. É através desta perspectiva que a 
expressão dos sentimentos é vista como um domínio sujeito às regras sociais que regulam quando, 
como e para quem manifestar emoções.  



59 
 

 

determinação de ordem social que se oponha à vivência plena desse sentimento” 

(REZENDE e COELHO, 2010, p. 55).  

As questões ligadas à subjetividade provocam uma reflexão sobre a utilização de 

alguns termos empregados pelo Direito para justificar a necessidade da legalização das 

relações homoafetivas. Diversas instâncias do Direito vêm fazendo uso de alguns 

termos como: “Igualdade”, “Dignidade da Pessoa Humana”, “Direito à Felicidade”, 

“Amor Familiar” (VECCHIATTI, 2012) para retirar a homossexualidade de um lugar 

historicamente construído para imprimir nas lésbicas, gays, travestis e transexuais, o 

termo estigmatizado da diferença e da abjeção.
28

 Socialmente o “não-heterossexual” 

passa a ser percebido como pessoa, como gente ou agente portador de direitos que ele 

mesmo passa a reivindicar. A solicitação por esses reconhecimentos mais amplos 

compõem um cenário social que envolve reivindicações e confrontos. Percebo, aliás, 

que a manutenção da conjugalidade homoafetiva está marcada por diversos jogos de 

negociação entre os conflitos pessoais e as demandas sociais que nem sempre se 

mantém em comum acordo. 

Nessa gramática que tenta legalizar a união entre pessoas de mesmo sexo, 

encontramos posicionamentos políticos e sociais fortemente marcados pela solicitação 

do reconhecimento de tais famílias a partir das questões amorosas e afetivas que 

envolvem as conjugalidades em discussão. Há um claro e caloroso embate proposto 

pelo movimento LGBT e outros atores sociais que aderem aos direitos humanos e 

direitos homossexuais, ligados à tentativa de romper definitivamente com os modelos 

hegemônicos atrelados à institucionalização da família ou pelo menos diminuir os 

impactos que essa rigidez causa nas vidas das pessoas que sofrem o estigma da 

diferença (como sinônimo de inferioridade). 

De acordo com Vecchiatti (2012) o afeto passou a ser percebido pelo Direito 

como um princípio jurídico-constitucional, o que permitiu uma mudança no paradigma 

da família, que a retira do status de entidade fechada dentro de si e passa a existir em 

função do amor entre os cônjuges/companheiros: “A sociedade passou a dar mais 

relevância à felicidade, portanto à afetividade amorosa, do que à mera formalidade do 

casamento civil ou a qualquer outra forma preconcebida de família” (VECCHIATTI, 

                                                             
28 De acordo com Judith Butler (2003) o abjeto não se restringe ao sexo e a heteronormatividade: 
relaciona-se a todo tipo de corpos cujas vidas não são consideradas vidas e cuja materialidade é 
entendida como não importante, porque foge dos padrões instituídos.  



60 
 

 

2012, p. 198-199). O amor e a vontade de família saem de um patamar filosófico para 

assumir um lugar que também é político. Não é por acaso que os fundamentos do amor 

romântico passaram a ser utilizados pelo Direito para dizer que o afeto deve ser 

considerado como um princípio jurídico: 

A família só faz sentido para o Direito a partir do momento em que é 

veículo funcionalizador à promoção da dignidade de seus membros, 

donde o afeto tornou-se um valor jurídico de suma relevância para o 

Direito de Família (VECCHIATTI, 2012, p. 199). 

 

Independente dos valores morais que regem as concepções individuais daquilo 

que vem a ser uma família é inegável para quaisquer olhares que o afeto é um integrante 

majoritário das relações vivenciadas por lésbicas e gays. Se em algum momento duas 

pessoas se decidem por estarem juntas, compartilhando as dinâmicas necessárias para a 

manutenção de um relacionamento, é porque o afeto se faz presente. Uma vez que se 

trata de um fenômeno muito subjetivo, basta que olhemos atentamente para as 

performances corporais que denunciam explosões afetivas nas mais diversas esferas 

sociais. Isso muda tudo. O afeto passou a ser considerado e defendido como recurso 

prioritário nas ações jurídicas que podem legalizar a união entre pessoas de mesmo 

sexo, transformando-se em um dispositivo legalizador das relações de parentesco. 

Campos, Quadros e Santos (2010) problematizam a produção de mudanças nos 

sistemas de parentesco e das mudanças sociais a partir da jurisprudência no direito de 

família, tomando como discussão os efeitos legais que o afeto produz nas relações entre 

pessoas de mesmo sexo e as relações de parentesco daí decorrentes. É ele, o afeto, o 

agente que contribui para muitas mudanças no universo da família brasileira. É ele 

também que produz as questões ligadas não somente ao reconhecimento das uniões 

estáveis, mas também dos processos que são próprios à parentalidade. Mesmo que, no 

presente texto, as autoras não problematizem exclusivamente a legalidade da 

conjugalidade homoafetiva, as considerações mais gerais sobre o parentesco e a 

afetividade são muito relevantes: 

No ocidente, a relação de parentesco, definida pelos laços biológicos, 

passa a ser constantemente desafiada por noções de parentesco como 

escolha, contribuindo para uma “reconfiguração do parentesco”, uma vez 

que nem socialmente nem legalmente há clareza para definir quais as 

relações que devem preponderar para definir o parentesco (CAMPOS, 

QUADROS e SANTOS, 2010, p. 17). 



61 
 

 

Uma vez reconhecido como família, o casal homossexual também produz 

inquietações na estabilidade (nem tão estável) do parentesco, como mostrado pela 

antropologia desde os seus primórdios. Se os primeiros antropólogos se posicionaram 

surpresos com os sistemas de parentesco ‘nativos’ contrários às noções ocidentais de 

consanguinidade e moralidade (CAMPOS, QUADROS e SANTOS, 2010, p. 01), a 

antropologia contemporânea se posiciona como uma disciplina que reconhece a 

conjugalidade homoafetiva como agente responsável por uma verdadeira transformação 

social nos modelos culturais que regem as possibilidades do parentesco e especialmente 

da família. 

Não basta que as famílias homoafetivas existam. Elas precisam ser reconhecidas. 

Independente das suas legalidades, elas necessitam estar presentes nos cotidianos das 

diversas sociedades, compartilhando das realidades de todas as pessoas. O rótulo “gay” 

precisa, nesse sentido, ser questionado, pois ele também produz uma exclusividade que 

talvez incomode a algumas/uns. Os termos ou os rótulos atualmente utilizados para se 

nomear essa conjugalidade precisam ser confrontados com uma reflexão que possa nos 

conduzir para certa normalidade das conjugalidades que escorregam dos modelos 

heteronormativos.    

De acordo com Almeida (2004), na reconstituição do campo do parentesco em 

que não se privilegia exclusivamente as relações de consanguinidade nas diversas 

culturas, o gênero, o poder e a diferença são acionados como palavras chave. Por isso é 

impossível se considerar o parentesco sem levar em conta o gênero e as desigualdades 

de gênero nos desdobramentos que os estudos contemporâneos sobre família envolvem. 

A proliferação da atenção teórica e etnográfica à subjetividade relacionada às estruturas 

de poder – especialmente o parentesco, o gênero, a sexualidade – passam a ser 

percebidos como campos de criação e disputa de significados e poderes.  É nesse 

sentido que se devem produzir outras análises das culturas tradicionalmente estudadas 

pela antropologia, de modo a possibilitar investigações que consigam dar conta das 

transformações sociais pelas quais estas culturas passaram.  

Ironicamente, existe mesmo uma ‘ordem simbólica’. Não a funcional-

antropológica, mas a actual, sexista e heterossexista; não se trata de uma 

‘ordem’ no sentido vago do termo, mas de um ‘ordenamento’, no sentido 

de que é aplicado pelo Estado, o mesmo a quem se exige a legitimação de 

uniões extra-ordenamento (ALMEIDA, 2004, p. 21). 

 



62 
 

 

O argumento utilizado pelas diversas instâncias sociais em que o casamento se 

configura como objeto exclusivo das relações heterossexuais necessita da diferença 

sexual para se definir os diferentes reconhecimentos legais de outros tipos de uniões. As 

discussões e debates sobre estas problemáticas se transformam em lugares de intensos 

deslocamentos de outros medos políticos, como afirma Almeida (2004). Estes medos 

estão ligados à (bio)tecnologia, à nova demografia, às alterações dos modelos 

familiares, de conjugalidade e de parentalidade, temas que deságuam diretamente nos 

fantasmas da reprodução da nação. As mudanças tão sonhadas no campo das igualdades 

e das lutas pela aceitação das diferenças se deparam com a reflexão sobre as novas 

ordens simbólicas, o que pode nos oferecer reformulações sociais e políticas, inclusive 

na questão da conjugalidade homoafetiva. Entre todas as opiniões contrárias à 

formalização da conjugalidade homoafetiva as concepções religiosas são apontadas por 

vários autores como um agente corporificado por uma grande força política. 

Um dos embates mais recorrentes na sociedade brasileira em torno do 

reconhecimento das famílias homoafetivas se instala nas ideologias religiosas que têm 

se mantido resistentes às vivências homossexuais. Pelos discursos religiosos, a 

homossexualidade ainda é percebida como pecado imperdoável, o que desperta nas 

várias instâncias sociais, a intolerância e o preconceito. O cristianismo tem encarnado 

esse papel perseguidor ainda nos dias atuais, mostrando que independente dos seus 

argumentos fundamentados na literatura bíblica, diversas igrejas e suas doutrinas não 

acompanham os aspectos da sociedade atual, quando se trata das diversas culturas 

nacionais. Jurkewicz (2005) alerta que os autores bíblicos escreveram originalmente 

para a sua época e que as suposições sobre a sexualidade podem ser distintas de uma 

cultura para outra e mesmo de uma época que é diferente de outras
29

. 

Fátima Jesus (2012) sinaliza que existem poucos estudos articulando a 

homossexualidade com a religião e que os trabalhos encontrados por ela apresentam 

fortes tendências em enfatizar a intersecção dos dois temas numa concepção 

discriminatória e curativa. Na mesma linha de argumentação, Marcelo Natividade 

(2006) aponta que o discurso religioso que contemplava a noção de cura da 

                                                             
29  Jurkewicz (2005) mostra que a chamada visão criacionista entende o sexo como motivo do 
companheirismo e da reprodução, existindo somente em virtude da complementaridade entre o 
homem e a mulher. “O modelo é uma lei, portanto as relações sexuais entre pessoas do mesmo sexo 
são vistas como imorais” (JURKEWICZ, 2005, p. 47). 



63 
 

 

homossexualidade apareceu como perspectiva hegemônica, geralmente defendida por 

diferentes denominações utilizadas pelas igrejas: 

Assegurando a possibilidade de ‘transformação’ dos indivíduos em ex-

homossexuais – enunciada na esfera pastoral como uma ‘esperança 

àqueles que sofrem’ -, a fala dos religiosos adentrava a arena política em 

um projeto que previa a alocação de recursos estatais para iniciativas 

religiosas voltadas à recuperação de homossexuais (NATIVIDADE, 

2006, p. 116). 

 

A partir da apropriação de um discurso mascarado por uma suposta acolhida, 

permanece a forte ideia da homossexualidade como pecado. A religião, sob este prisma, 

se transforma em uma instância de controle, uma vez que constitui sistemas simbólicos 

capazes de fornecer sentido à ação social, “introduzindo disposições e motivações, um 

certo modo de ver, apreender e entender o mundo” (NATIVIDADE, 2006, p. 117).  

No dia 06 de Julho de 2013 a Revista Veja
30

 publicou um artigo intitulado: 

“Evangélicos: Vejam como ocorre a suposta ‘cura gay’ em templos de São Paulo”, com 

o intuito de aprofundar e provocar discussões sobre o tema da ‘Cura Gay’
31

. A 

reportagem percorreu dez igrejas evangélicas da capital paulistana com o intuito de 

saber o que os pastores pregam sobre a homossexualidade. O primeiro pastor, líder da 

Igreja Cristã Pentecostal Independente Maravilha de Jesus conta já ter recebido algumas 

pessoas dispostas a abandonar a homossexualidade. Ele criou uma teoria a respeito dos 

gays que desejam se tornar heterossexuais: ‘Irmão, é preciso arrumar uma mulher 

quanto antes para casar e ter filhos’, costuma aconselhar. ‘Ela não precisa saber que o 

senhor tinha essa tendência. Vai ajudar na sua libertação’. Nesse momento o pastor tira 

da sua bolsa uma bíblia e com voz calma, lê passagens para justificar essa linha de 

raciocínio. Cita Mateus 26:41, olhando nos olhos do interlocutor: “Vigiai e orai para 

que não entreis em tentação. O espírito está pronto, mas a carne é fraca”. Do Levítico 

18:22 extrai a seguinte passagem: “Não te deitarás com um homem, como se fosse uma 

mulher: isso é uma abominação”.  As palavras bíblicas são utilizadas para justificar o 

                                                             
30  www.veja.com.br/.../vejam-como-se-da-a-suposta-cura-gay-em-igrejas-evangelicas. (Acesso em 
01/08/2013). 
31 Tema que tem causado muitas discussões no Brasil, após aprovação pela Comissão de Direitos 
Humanos e um projeto de lei do deputado João Campos (PSDB-GO) que suspende o trecho da resolução 
do Conselho de Psicologia de 1999 que proibiu profissionais da área de oferecer tratamento e cura da 
homossexualidade. Um profissional que iniciar uma terapia com o objetivo de fazer de um gay um 
heterossexual pode ser processado e ter o seu diploma cassado. Fonte: www.veja.com.br/.../vejam-
como-se-da-a-suposta-cura-gay-em-igrejas-evangelicas (Acesso em 01/08/2013). 

http://www.veja.com.br/.../vejam-como-se-da-a-suposta-cura-gay-em-igrejas-evangelicas
http://www.veja.com.br/.../vejam-como-se-da-a-suposta-cura-gay-em-igrejas-evangelicas
http://www.veja.com.br/.../vejam-como-se-da-a-suposta-cura-gay-em-igrejas-evangelicas


64 
 

 

pensamento do pastor e associa a homossexualidade às categorias de ladrão, assassino, 

viciado em drogas e do adúltero. Todos, segundo o pastor, são pecadores mortais. Em 

seguida ele afirma: “Mas Deus é misericordioso e não discrimina ninguém, desde que a 

pessoa liberte sua alma do diabo (...) Homossexuais são como as prostitutas: sofreram 

alguma macumba e têm influências de forças malignas”. 

A referida reportagem aponta que a homossexualidade é condenada por 

praticamente todos os segmentos do cristianismo. Com exceção da Igreja Anglicana, as 

nove igrejas evangélicas
32

 propunham ao ‘suposto homossexual’, um repórter da 

Revista Veja disfarçado, a realizar leituras da Bíblia, frequentar os cultos de purificação 

e pagar o dízimo. 

Sob esta ótica discriminatória das diversas igrejas evangélicas é possível 

compreender as suas posturas frente à conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo. 

Natividade (2006) assinala que a partir das concepções preconceituosas das religiões, 

práticas sexuais entre homens ou entre mulheres contrariam uma determinação divina 

com relação aos gêneros e a sexualidade: “A mensagem religiosa completa-se na 

afirmação de que o desejo homossexual é passível de mudança” (NATIVIDADE, 2006, 

p. 118). Tanto nos conteúdos da reportagem da Revista Veja quanto na etnografia 

realizada por Marcelo Natividade (2006), a proposta pastoral da literatura evangélica 

apresenta fortes preocupações em apontar a verdade bíblica sobre os fatos relacionados 

à homossexualidade e a utiliza como ‘remédio’ para aquelas/es que procuram ‘se livrar’ 

dos desejos sexuais por pessoas de mesmo sexo. 

Não se pode perder de vista que a religião se configura como um agente muito 

importante para a manutenção de diversas culturas e esse imperialismo instituído contra 

a conjugalidade homoafetiva merece ser discutida porque na construção social dessa 

família, os ecos extrapolam os muros altos das igrejas, conduzindo muitas pessoas a 

alimentarem ações preconceituosas que rotulam tais famílias como anormais ou mesmo 

impossibilitando a tolerância mínima frente às diferenças. 

                                                             
32 Entre as igrejas apontadas pela reportagem se destacam as seguintes e seus/suas pastores/as: Igreja 
Cristã Pentecostal Independente Maravilhas de Jesus (pastor Aristides de Lima Santos); Comunidade 
Cristã Paz e Vida (pastora Maria do Carmo Moreira); Igreja Universal do Reino de Deus (pastor André 
Luis); Igreja Mundial do Poder de Deus (pastor Eder Brotto); Igreja Pentecostal Deus É Amor (pastor 
Lourival de Almeida); Igreja Apostólica Plenitude do Trono de Deus (pastor Paulo Rogério); Casa da 
Bênção (pastor Cléber Lana). Fonte: www.veja.com.br/.../vejam-como-se-da-a-suposta-cura-gay-em-
igrejas-evangelicas (Acesso em 01/08/2013). 

http://www.veja.com.br/.../vejam-como-se-da-a-suposta-cura-gay-em-igrejas-evangelicas
http://www.veja.com.br/.../vejam-como-se-da-a-suposta-cura-gay-em-igrejas-evangelicas


65 
 

 

De acordo com Luiz Mello (2005) a igreja católica tem sido um dos principais 

opositores no reconhecimento social e jurídico das uniões afetivo-sexuais entre lésbicas 

e gays, fazendo-se necessário um investimento não apenas na visibilidade dessas 

famílias, mas a provocação de flexibilidades acerca dos valores que segundo os critérios 

religiosos, estariam destinados a desestruturar a família nuclear. Esse posicionamento 

tem produzido em muitas culturas, a alimentação constante da intolerância.  E mesmo 

que algumas igrejas não realizem ataques diretos à homossexualidade, as suas posturas 

inflexíveis fundamentadas na heteronormatividade ou na heterossexualidade 

compulsória trazem consequências evidentes para o reconhecimento social da 

conjugalidade homoafetiva.  

Do ponto de vista antropológico, espiritualidade e religião fazem parte da 

superestrutura de um sistema cultural, anteriormente definida como o 

conjunto de ideias, crenças e valores pelo qual um grupo de pessoas dá 

sentido ao mundo e nele percebe seu lugar (...) uma religião tradicional 

reforça as normas do grupo, estabelece sanções morais para a conduta dos 

indivíduos e fornece a ideologia de objetivos e valores comuns 

(HAVILAND et. all., 2011, p. 380). 

 

Essa é sem dúvida uma concepção totalmente determinista de como a religião, 

enquanto uma instituição política, tenta comandar os comportamentos e ações das 

pessoas na sociedade. Especialmente no campo da família, as novas configurações 

familiares fizeram surgir reações muito fortes, uma vez que é a religião (principalmente 

aquelas governadas por doutrinas mais conservadoras) que tentam defender o modelo 

blindado da família “sagrada” e “legítima”. A conjugalidade homoafetiva surge no 

imaginário religioso, como uma afronta aos padrões sagrados de constituição da família. 

De certa forma essa postura aponta para as dificuldades que as igrejas expressam de 

acompanhar as mudanças próprias da sociedade contemporânea. 

Existe uma negação por parte de algumas igrejas, das transformações históricas 

que sinalizam uma diversificação muito clara na forma que as pessoas vêm encontrando 

para viver as suas relações familiares. Conjugalidade homoafetiva a parte, temos outras 

configurações possíveis e já são fato na forma de viver em família: casais divorciados, 

mães e pais criando filhos sozinhos ou compartilhando seus cuidados, uso de novas 

tecnologias reprodutivas como acesso à parentalidade, entre outros. Essa complexidade 

e pluralismo da família contemporânea precisa urgentemente se transformar em objeto 



66 
 

 

de discussões sérias dentro das próprias igrejas. Caso contrário, estaremos assistindo a 

permanentes tentativas de controle da liberdade das pessoas na decisão sobre como 

devem viver. 

A Revista Veja de 10 de abril de 2013 publicou numa matéria chamada 

“Conversa na Catedral”, trechos de diálogos realizados entre Jorge Bergoglio, o então 

arcebispo de Buenos Aires (e hoje o papa eleito para substituição do Bento XVI) e o 

rabino Abraham Skorka (doutor em química, professor de Bíblia e de literatura rabínica 

no Seminário Rabínico Latino-Americano). Sobre a homossexualidade e em especial a 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo, Skorka apresenta o seguinte argumento: 

O modo como se tratou o tema do casamento homossexual foi, em meu 

entender, deficiente no que diz respeito à profundidade da análise que o 

assunto merece. Embora de fato já existam muitos casais de mesmo sexo 

que coabitam e merecem uma solução legal em questões como pensão, 

herança, etc. – que bem podem se enquadrar em uma figura jurídica nova 

– equiparar o casal homossexual ao heterossexual já é outra coisa. Não é 

só uma questão de crenças, e sim de ter consciência de que estamos 

tocando em um dos elementos mais sensíveis da constituição de nossa 

cultura. Faltaram mais análises e estudos antropológicos sobre a questão. 

Paralelamente a isso, é claro que se deveria ter dado maior espaço de 

informação aos credos, como portadores e formadores de cultura. 

Deveriam ter sido organizados debates no seio dos próprios credos, com 

suas variadas tendências, para formar um espectro completo de opiniões 

(Revista Veja, 10 de abril de 2013, p. 96-98). 

 

Essas questões são muito relevantes e importantes, merecendo reflexões que 

deveriam ser colocadas para todas as religiões e todas as igrejas. É obvio que com isso 

não pretendo sinalizar que assistiremos a mudanças radicas relacionadas à aceitação da 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo. O mínimo que os representantes e líderes 

religiosos deveriam fazer nesse campo social que cresce, inclusive entre os próprios 

fiéis das mais diversas religiões, é abrir espaços para o diálogo, ao invés de 

simplesmente defender a idéia de pecado envolvendo a homossexualidade. 

Fiquei surpreso quando acessei a essa matéria porque aparentemente ela bate no 

confronto entre as posturas reais da igreja católica que se mostra tão inflexível às 

mudanças da sociedade contemporânea. Os próprios debates realizados no campo 

jurídico em torno da conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo têm como principais 

atores contrários, os dispositivos religiosos que imperam no Brasil. Os argumentos dos 

atores sociais favoráveis a essa questão alegam que este é um país laico, fato 



67 
 

 

constitucional que deixa clara a ausência de poder religioso frente às decisões 

constitucionais. “Nosso país é laico e pluralista, mantendo-se o Estado brasileiro 

equidistante de todas as confissões religiosas, sendo-lhe vedado estabelecer aliança com 

qualquer igreja” (LOREA, 2006, p. 489). A partir dessa perspectiva a laicidade é 

tomada como um regime social de convivência promovida pelas instâncias políticas 

legitimadas pela soberania e não mais pelas instituições religiosas, ficando a religião 

confinada à esfera privada: apenas os fiéis que livremente aderem aos princípios da 

religião escolhida ficam submetidos aos regulamentos impostos pelos representantes 

destas religiões.  

A resposta do arcebispo Bergoglio em relação à postura do rabino Abraham 

Skorka é muito curiosa e merece ser trazida para essa discussão, pois ela nos convida a 

pensar (já que não temos dados exatos) nas possibilidades de alternativas para a 

construção de uma mudança radical acerca das posturas religiosas frente à 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo: 

A religião tem direito de opinar, pois está a serviço das pessoas. Se 

alguém pede um conselho, tenho direito de dá-lo. O ministro religioso às 

vezes chama a atenção sobre certos pontos da vida privada ou pública 

porque é o condutor dos fiéis. Mas não tem o direito de forçar nada na 

vida privada de ninguém. Se Deus, na criação, correu o risco de nos fazer 

livres, quem sou eu para me meter? Nós condenamos o assédio espiritual, 

que acontece quando um ministro impõe de tal modo as normas, as 

condutas, as exigências, que priva a liberdade do outro. Deus deixou em 

nossas mãos até a liberdade de pecar. Temos de falar muito claro dos 

valores, dos limites, dos mandamentos, mas o assédio espiritual, pastoral, 

não é permitido (Revista Veja, 10 de abril de 2013, p. 97). 

 

Durante a sua passagem pelo Brasil em Julho de 2013 o Papa Francisco foi 

surpreendido por uma pergunta provocativa da repórter da Rede Globo, Ilze Scamparini 

numa entrevista divulgada pelo Jornal Nacional no dia 29 de Julho de 2013: “Como Sua 

Santidade vai enfrentar o lobby gay?”. Eis a resposta do maior representante da Igreja 

Católica: 

Se escreve tanto do lobby gay. Até agora não encontrei ninguém no 

Vaticano com uma carteira da identidade que diga ‘gay’. Se uma pessoa é 

gay e procura o Senhor, e tem boa vontade, quem sou eu para julgá-la? O 

catecismo diz que não se deve marginalizar essas pessoas. Elas devem ser 

integradas à sociedade. Devemos ser irmãos. O problema é fazer lobby. 

Lobby de pessoas gananciosas, lobby de políticos, de maçons, tantos 

lobbies. Esse é o pior problema. E agradeço muito por você ter feito esta 



68 
 

 

pergunta (Papa Francisco, Entrevista exibida pelo Jornal Nacional/Rede 

Globo, 29 de Julho de 2013, transcrição minha). 

 

Esta declaração do atual representante da Igreja Católica causou muita polêmica 

nas redes de comunicação do Brasil e do Mundo. Porém ela nos convida a pensar que 

algumas mudanças vêm lentamente acontecendo quando o assunto é o poder das igrejas 

na vida social das pessoas. Penso que a opinião do Papa Francisco se organiza muito 

mais na tentativa de convidar a sociedade à reflexão sobre as mudanças no campo da 

sexualidade, do que provocar uma mudança radical nos valores morais tão enraizados 

na Igreja. Talvez esta reflexão do principal representante da Igreja Católica sirva de 

instrumento para que outras religiões realizem mudanças no campo das relações 

amorosas contemporâneas e na própria concepção de família, uma vez que a blindagem 

da família realizada a partir dos moldes patriarcais pelas diversas concepções religiosas 

encontra-se rachada há muito tempo. As pessoas não dependem exclusivamente das 

doutrinas religiosas para organizar as suas vidas, suas sexualidades e as suas 

conjugalidades. Os tempos são outros. 

  

1.4 Conjugalidades em busca de um nome: categorias e classificações sobre uma 

família plural 

 

A diversidade de categorias surgidas entre os dados desta pesquisa foi um 

aspecto importante que deve ser apontado. Não existe um nome para o casal ou a sua 

relação. Muitas pessoas se referem a estarem casadas, outras vivem juntas, namoradas, 

enfim. O termo estar ‘casada’ foi mais utilizado pelas informantes, pois elas fazem uso 

da união estável como sinônimo de casamento. Embora não se refiram ao casamento 

civil, no dia-a-dia do casal a palavra casamento vem sendo a categoria mais utilizada 

para nomear os seus estados civis.   

O uso do termo “casamento” para nomear as relações sexuais/afetivas/sociais 

experienciadas por lésbicas e gays não é uma ação coletiva ou delimitada pela 

unificação terminológica que faz parte da vida de todas as pessoas. Mesmo que em 

muitos momentos históricos os casais homoafetivos se referissem como pessoas 



69 
 

 

“casadas” sem a formalização das suas conjugalidades, encontramos uma diversidade 

classificatória compondo os cenários dessas relações no Brasil e no Mundo. Termos 

como casamento, união estável, conjugalidade homossexual (MELLO, 2005), 

conjugalidade igualitária (HEILBORN, 2004), conjugalidade homoafetiva (DIAS, 

2004), relações ‘conjugays’ (CASTRO, 2007), pacto civil de solidariedade (ARÁN, 

2006, BORRILO, 2010; ALMEIDA, 2010), são algumas das classificações teóricas que 

apontam a diversidade de termos utilizados para se nomear (quase sempre) a mesma 

coisa: a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo. 

Lembro que na minha adolescência (final da década de 80 e começo da década 

de 90), quando se sabia que dois homens ou duas mulheres mantinham relacionamentos 

afetivos e sexuais duradouros, as pessoas se referiam àquelas relações como “caso”. 

Fulana é “caso” de sicrana. Na época aprendi que assim deveriam ser chamadas as 

relações conjugais entre duas mulheres ou dois homens
33

. Tudo acontecia numa 

tentativa cruelmente organizada na elaboração de uma gramática da invisibilidade, para 

que ninguém, além de amigas lésbicas ou amigos gays e simpatizantes, percebessem as 

performances do casal ou as expressões afetivas que são próprias à manutenção dos 

vínculos “informais” conjugais. Com o passar dos anos muita coisa foi mudando em 

torno da homossexualidade e da própria conjugalidade homoafetiva. 

O casamento civil entre pessoas de mesmo sexo é a instância legal que dá 

legitimidade social e legal às lésbicas e aos gays que mantém relacionamentos estáveis. 

No dia 14 de maio de 2013 o Conselho Nacional de Justiça (CNJ) aprovou uma 

resolução obrigando os cartórios de todo o país a celebrar o casamento civil entre 

pessoas de mesmo sexo
34

. Essa resolução traz impactos sociais extremamente 

importantes para a concepção da família brasileira, apontando que as mudanças 

ocorridas ao longo da história da homossexualidade passam a ganhar fortes impactos 

nacionais nos manejos do reconhecimento legal acerca das possibilidades afetivas e 

amorosas vividas por lésbicas e gays. A resolução não “legaliza” o casamento entre 

pessoas de mesmo sexo, mas ele autoriza a celebração do casamento civil, 

proporcionando às envolvidas/os nesse cenário conjugal, o acesso a mais direitos do que 
                                                             
33 Lembrei esse fato durante o encontro com Patrícia, 40 anos, uma das minhas informantes da 
pesquisa. Em algum momento eu fiz o comentário: “Antigamente, você dizia que tinha um caso. Hoje 
você pode dizer que é casado. Vivemos uma transformação que nos leva Do caso ao Casório”.  
34  Informação publicada pelo CNJ que pode ser encontrada em: 
www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/130514_casamento_gay_entenda. (Acesso em 14 de 
maio de 2013) 

http://www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/130514_casamento_gay_entenda


70 
 

 

aqueles previstos na união estável. “Um deles diz respeito, por exemplo, à herança. No 

casamento civil, dependendo do regime de bens acordado entre as partes, um dos 

cônjuges tem direito a parte da herança, enquanto que, em uma união estável, pode não 

herdar, dependendo do testamento ou contestação dos familiares”, afirma 

(BARRUCHO, 2013, sem página)
35

. 

Entre as pesquisas sociais voltadas à conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo 

estão as calorosas discussões realizadas em torno do Pacto Civil de Solidariedade 

(PaCS), especialmente na França (ALMEIDA, 2010; DERRIDA e ROUDINESCO, 

2001), na década de 1990. De acordo com os seus princípios, ele entrou em vigor graças 

a uma lei votada em 15 de novembro de 1999 que permitia a casais (homossexuais ou 

heterossexuais) legalizarem sua união por meio de contrato especifico. Almeida (2010) 

sinaliza que também no Reino Unido, outro contexto histórico da produção 

antropológica tem assistido a um renovado debate sobre o ‘parentesco’, mas 

especialmente em torno da adoção e das novas tecnologias reprodutivas. Sob esse 

aspecto tais discussões não priorizaram as intervenções que estão diretamente 

relacionadas aos direitos e à política sexual. 

Segundo Borrillo (2005) o reconhecimento do casal de mesmo sexo alcançado 

pelo Pacs está longe de ser garantido efetivamente. Os casais homossexuais encontram-

se em situação de inferioridade jurídica, pois ele não oferece direito algum relativo à 

filiação, não concede um visto de permanência à/o parceira/o estrangeira/o e não dá 

direitos à transmissão de pensão em caso de morte da/o parceira/o.  

O PaCS não dá qualquer direito de sucessão ab intestat. Um prazo de 

dois anos é necessário para celebrar doações entre parceiros que fizeram 

o pacto. A declaração fiscal comum também é submetida ao prazo de um 

ano de vida em comum. Os parceiros que fizeram o PaCS não têm direito 

aos benefícios em matéria de acidente de trabalho, seguro velhice, férias 

concomitantes, e suas uniões não são reconhecidas fora da França 

(BORRILLO, 2005, p. 182). 

 

Do ponto de vista histórico e antropológico, as discussões provocadas pelo Pacs 

fizeram emergir sentidos sociais pautados numa tímida aparição dos casais compostos 

por lésbicas e gays como remota possibilidade do seu reconhecimento social. Essa 

                                                             
35 BARRUCHO, Luis Guilherme. CNJ abre caminho para casamento gay; entenda. Texto disponível em: 
www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/130514_casamento_gay_entenda. 

http://www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/130514_casamento_gay_entenda


71 
 

 

conjugalidade passou o ocupar um espaço de tímida visibilidade no mundo inteiro, 

provocando calorosas manifestações favoráveis ou contrárias à sua efetivação. Na 

tentativa de uma manutenção da ordem simbólica que compõe e mantém a estrutura da 

família (nuclear, heterossexual), os atores sociais que se posicionaram contrariamente à 

conjugalidade homoafetiva
36

, se pautam exatamente a partir da sua visibilidade. “Uma 

argumentação político-científica contra o Pacs (...) falava da necessidade de uma 

‘preservação simbólica’ da sociedade e da cultura” (ARÁN, 2005, p. 220). 

No mesmo período (década de 90), Luiz Mello (2005) provoca discussões 

políticas e sociais organizadas em torno da Conjugalidade Homossexual no Brasil. Ele 

chamava a atenção para essa conjugalidade como objeto social que merece ser 

considerado um recurso que precisa tomar o recorte político, uma questão de direitos. 

“O não-reconhecimento social e jurídico das relações amorosas estáveis entre gays e 

entre lésbicas como família é a principal interdição que atinge os homossexuais no 

contexto da realidade brasileira” (MELLO, 2005, p. 17). O argumento utilizado pelo 

autor para justificar tal “impossibilidade” está diretamente ligado aos princípios 

contrários provocados pelo Pacs na França: essa interdição está atrelada à irrestrita 

defesa da conjugalidade e da parentalidade como possibilidades limitadas à norma 

heterocêntrica. 

A construção social da conjugalidade homossexual e suas mais diversas 

aparições apontam para uma afirmação do entendimento de que as relações estáveis 

entre lésbicas e gays se materializam, pouco a pouco, como uma das formas de 

institucionalização de vínculos familiares no Brasil, principalmente quando assistimos a 

uma sociedade que já vem legitimando a autonomização da sexualidade e a própria 

conjugalidade (MELLO, 2005). A diversidade nos sistemas de classificação segundo o 

uso dos termos utilizados para nomear esta conjugalidade deixa claro que a diversidade 

e a pluralidade acompanham diretamente a forma plural que os casais estão encontrando 

para dar um corpo social a uma forma de família em construção. As narrativas conjugais 

apresentadas nesta tese mostram que estas construções buscam uma afirmação social 

                                                             

36 Ainda segundo Borrillo (2005) a diferença de sexo era considerada na França da época uma condição 
sine qua non de acesso ao matrimônio. Resulta daí a união centrada em um homem e uma mulher e a 
recusa do reconhecimento do matrimônio entre pessoas de mesmo sexo baseada na lógica que envolve 
a “função tradicional do casamento, comumente considerado como constituindo a base de uma família” 
(BORRILLO, 2005, p. 182). 



72 
 

 

das suas existências, ainda que ninguém reivindique categorias ‘rígidas’ para nomear as 

suas experiências conjugais. 

De alguma maneira a pluralidade impressa na própria experiência da diversidade 

é percebida como parte que compõe o todo da conjugalidade homoafetiva. Este fato 

pôde ser percebido através das contribuições teóricas organizadas em torno da temática 

e do próprio material coletado durante o meu trabalho de campo, o qual é apresentado 

nos próximos capítulos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



73 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia II: A Escrita sobre as Noivas. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 2 

Textos e Contextos:  

Notas sobre a construção metodológica da pesquisa  



74 
 

 

Minha tarefa foi persuadir os arquitetos e aguardar tempo suficiente 

para que eu pudesse coletar, através da observação participativa e da 

revisão dos registros escritos, informações sobre as necessidades de 

moradia dos índios. Ao mesmo tempo, tive de lidar com a ansiedade 

dos indígenas em relação à chegada de um estranho, que viria 

estudar aspectos pessoais de sua vida diária à medida que ela 

transcorria, dentro e fora de suas casas. Depois que esses obstáculos 

foram vencidos, me tornei capaz de identificar e transmitir 

adequadamente aos arquitetos os aspectos da vida apache que eram 

importantes para o projeto das casas e da comunidade. 

Concomitantemente, as discussões com os apaches sobre minhas 

descobertas melhoraram a consciência do grupo sobre suas próprias 

necessidades (George Esber em HAVILAND, 2011, p. 195). 

 

O trabalho de campo desta pesquisa aconteceu antes mesmo da sua 

transformação em projeto para a seleção ao doutoramento em Antropologia na 

Universidade Federal de Pernambuco. O meu conhecimento prévio acerca da 

conjugalidade homoafetiva e as minhas experiências enquanto ator social que lidava (e 

lida) a todo o instante com as questões ligadas a essa conjugalidade, contribuíram 

fortemente para a construção dos olhares antropológicos lançados a uma organização 

familiar que vem ganhando cada vez mais visibilidade em todos os espaços da 

sociedade. 

Mesmo tendo trabalhado com as conjugalidades e as parentalidades 

homoafetivas femininas na minha pesquisa de mestrado (SILVA, 2008c; SILVA, 

2008d), foi durante uma cerimônia de “casamento” entre dois amigos que me deparei 

com o desejo mais forte de compreender as questões sociais envolvidas na escolha pela 

formalização da conjugalidade homoafetiva. Toda a cerimônia, os rituais organizados, 

as palavras e os gestos dos noivos e dos seus convidados, a participação dos familiares, 

tudo enfim, foi tomando cada vez mais espaço na construção dos meus interesses por 

este modelo familiar. A cerimônia aconteceu no ano de 2009, momento em que a 

sociedade brasileira não dispunha do reconhecimento mais amplo das uniões 

homoafetivas. Lembro que esse casal comentou o fato de terem consultado três 

advogados para discutir o termo de união estável e que nenhum dos advogados chegou 

ao resultado que eles desejavam. Alguns dias depois eles tiveram conhecimento de um 

cartório que já estava formalizando a união entre pessoas de mesmo sexo, na cidade do 

Recife e que tinha a certidão de união estável pronta. Um deles afirma: “Ali consta tudo 

o que nós queríamos em relação à divisão de bens, não deixa de lado as questões 

afetivas, pois não queríamos um ‘negócio’, não queríamos um contrato de negócios”.  



75 
 

 

Passei a questionar sobre a organização social da conjugalidade homoafetiva e 

sobre os aspectos socioantropológicos que aparecem (e às vezes se escondem) na 

organização afetiva e social dos casais compostos por lésbicas e gays. Queria saber o 

que motiva um casal a formalizar as suas relações, considerando que esses pares 

geralmente passam por certo período de tempo juntos, para depois formalizarem as suas 

conjugalidades. Com isso construí um possível roteiro que justificasse tal decisão: a 

paixão, o afeto, o amor, mas também pensava na possível segurança material e 

financeira que esse reconhecimento formal poderia proporcionar para ambos ou para um 

dos envolvidos. 

Os objetivos da pesquisa se organizaram em torno dessas questões, mas numa 

perspectiva antropológica, questiono os aspectos pessoais e sociais responsáveis pela 

formalização da conjugalidade homoafetiva na Região Metropolitana do Recife/PE
37

 e 

como estas pessoas estão vivenciando tais experiências. Para isso realizei uma 

etnografia tomando a observação participante e entrevistas não diretivas ou “informais”, 

como principais recursos metodológicos. As mulheres interlocutoras moram em 

diversos territórios da Grande Recife e entre eles eu aponto: Bairro das Graças, Avenida 

do Forte, Iputinga (Recife/PE); Casa Caiada, Bairro Novo (Olinda/PE); Janga, Pau 

Amarelo e Paratibe (Paulista/PE). Os nossos encontros ocorreram nos múltiplos espaços 

da cidade: Bairro do Recife, Recife Antigo, Avenida do Forte, Ipsep, Janga, Pau 

Amarelo e Olinda, espaços marcados pelas nossas experiências etnográficas. 

Entre os bairros e territórios acima descritos, destaco as particularidades dos 

locais onde foram realizados os nossos encontros: Mercado Público (Espaço de 

Sociabilidade entre lésbicas, gays e heterossexuais, se configurando como espaço 

‘alternativo’ principalmente nos dias de sábado), alguns bares, padaria, casas de amigas 

e amigos do casal ou nas casas dos próprios casais, bem como no espaço de trabalho de 

uma componente conjugal e num terreiro de candomblé. Todos os locais dos nossos 

encontros foram determinados pelos próprios casais, da mesma forma que os dias e os 

horários estabelecidos. Deixar que as mulheres da pesquisa sinalizassem estes espaços 

como ‘ideais’ aos nossos encontros também me possibilitou elaborar reflexões sobre os 

                                                             
37 O Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) aponta as cidades que compõem a Região 
Metropolitana do Recife, de acordo com os seus Índices de Desenvolvimento Humano: Paulista, Recife, 
Olinda, Jaboatão e Camaragibe. Disponível em www.ibge.gov.br. Acesso em 20 de Maio de 2013. 

http://www.ibge.gov.br/


76 
 

 

seus estilos de vida e os espaços adotados para as suas sociabilidades, o que poderia ser 

objeto de várias observações participantes.   

 

        

 

 

 

 

 

 

 

Mapa geográfico da Região Metropolitana do Recife. Fonte: GoogleMaps. Acesso em 12/06/2013. 

 

Inicialmente marquei entrevista com uma informante chamada Elisa
38

 que havia 

realizado, no ano de 2009, o reconhecimento de união estável com Bianca. O meu 

interesse em incluí-la nessa pesquisa se deu porque na época do seu casamento
39

 eu 

havia ficado surpreso com um fato curioso: elas formalizaram a conjugalidade com 

apenas dois meses de namoro! Nesse momento eu pensava na temporalidade que uma 

conjugalidade precisa ser vivenciada para que se decida pela sua formalização e eu me 

perguntava: o que leva duas mulheres a formalizarem oficialmente uma relação, em um 

período de tempo tão curto?  

Elas se conheceram meses depois de Elisa terminar um relacionamento com 

outra mulher, que durou quatro anos. Eu tinha uma relação de amizade com Elisa, mas 

convivi pouco tempo com o casal formalizado. Após o término da relação que durara 

quatro anos (a qual eu compartilhei com maior frequência de momentos de 

                                                             
38 Nome fictício utilizado para preservar a identidade da informante. Refiro-me a todas as informantes e 
às\aos interlocutoras/es  a partir de nomes fictícios, com o intuito de preservar as suas identidades. 
39 Faço uso da categoria “casamento” em alguns contextos da pesquisa, com um termo nativo utilizado 
por quase todas/os as/os informantes da pesquisa. 



77 
 

 

sociabilidade) Elisa entrou em depressão e passou a frequentar um terreiro de 

candomblé. Foi ali no ‘centro’ que conheceu a mulher que ‘a levou ao altar’. Passamos 

quase dois anos sem contato algum. Ao ligar para ela descubro que depois de três anos 

casada (ou vivendo uma conjugalidade homoafetiva formalizada através de união 

estável), elas se separaram e precisaram recorrer ao cartório para anular a união estável. 

Voltarei a esse caso quando apresentar os dados etnográficos, pois o trabalho de campo 

apresentou uma informação que eu não havia previsto no momento inicial do projeto: o 

processo de separação na conjugalidade homoafetiva
40

.  

A partir daí percebi que um dos procedimentos mais complexos e desafiadores 

para o antropólogo é entender o campo que se propõe a investigar e compreender os 

múltiplos caminhos que esse mesmo campo lhe aponta como possibilidades de 

investigação. Primeiro porque é quase impossível definir previamente a sua exatidão e 

segundo porque ele nos convida o tempo inteiro a revisitá-lo, mudando caminhos e 

estratégias. Essa multiplicidade de (im)possibilidades provocou em mim, o antropólogo, 

momentos transitórios diversos e entre eles estavam a dúvida sobre os recursos 

metodológicos que eu utilizaria durante o trabalho de campo.  

Durante a organização metodológica da pesquisa previ acessar lésbicas e gays 

que formalizaram as suas conjugalidades. Os contatos seriam realizados através de 

indicações e da ativação das minhas redes de sociabilidades/amizades e assim 

aconteceu. A decisão do Supremo Tribunal Federal pela formalização das uniões 

homoafetivas no Brasil garantia a lésbicas e gays brasileiras/os, o reconhecimento das 

suas uniões estáveis. Mesmo diante dessa decisão válida para todo o território Nacional, 

a cidade do Recife reconhecia, em alguns cartórios, a parceria de união estável
41

 através 

de escritura pública, o que levou alguns casais homoafetivos a recorrerem a esse acesso 

como estratégia de formalização das suas conjugalidades. 

Essa notícia deu uma extensa visibilidade à conjugalidade homoafetiva, 

especialmente nos espaços midiáticos de grande circulação no país. Tal visibilidade 

                                                             
40 As narrativas de Elisa são discutidas no capítulo 08 (oito) desta tese. 
41 No dia 07 de Marco de 2010 o Diário de Pernambuco apresentou uma matéria sobre essa decisão do 
Tribunal de Justiça de Pernambuco (TJPE): “O corregedor geral do Tribunal de Justiça de Pernambuco 
(TJPE), desembargador Bartolomeu Bueno, editou provimento dirigido aos cartórios da capital e do 
interior reforçando a obrigação da liberação da escritura pública de união estável entre casais 
homoafetivos”(http://www.diariodepernambuco.com.br/2010/05/07/urbana3_0.asp). Acesso em 12 de 
Março de 2010. 

http://www.diariodepernambuco.com.br/2010/05/07/urbana3_0.asp


78 
 

 

mobilizou muitos casais a buscar os cartórios do Brasil, o que resultou em muitas trocas 

de alianças, bolos de noivas e noivos e consequentemente, notícias espalhadas pelo país 

inteiro. Por esse motivo achei importante tentar compreender os sentidos da 

conjugalidade homoafetiva produzidos pela mídia, uma vez que o acesso a essas 

informações vêm contribuir fortemente não apenas para a visibilidade desta 

conjugalidade, mas também para uma transformação da informação em realidade social. 

Não se pode aqui, perder de vista que a antropologia tem frequentemente tomado o 

campo da comunicação como forma de compreender diversos fenômenos sociais e 

culturais.  

Outro fato inesperado durante o trabalho de campo foi o acesso a uma notícia 

divulgada pelo Diário de Pernambuco no dia 24 de maio de 2012, quando mostrava um 

casamento coletivo entre mulheres realizado na cidade de Recife. Nada especial, uma 

vez que essa prática já havia sido realizada anteriormente em outras situações e em 

outras cidades do Brasil
42

. Porém esse casamento coletivo entre mulheres foi realizado 

na Colônia Penal Feminina do Recife (Popularmente conhecida como Presídio Bom 

Pastor). A matéria referida apresentava a seguinte chamada:  

Na noite desta quinta-feira (24), o pátio central estava lotado, enfeitado 
de flores feitas pelas próprias detentas com papel reciclado e ao som de 
atabaques. O clima era de festa para celebrar o primeiro casamento 
homoafetivo realizado em uma penitenciária brasileira. (...) Nas palavras 
da secretária da mulher de Pernambuco, Cristina Buarque, as detentas 
do Bom Pastor estavam dando uma lição para o mundo e aconselhou: 
“Aproveitem esse momento bonito e briguem menos, aproveitem para 
exigir mais direitos. Nós precisamos entusiasmar quem está lá fora para 
sair do armário”.(Matéria disponível em ne10.uol.com.br/.../casamento-
coletivo-em-presidio. Acesso em 30 de maio de 2012). 

 

Foram realizados quatorze casamentos, dos quais seis se configuravam como 

homoafetivos. Curioso com o evento do casamento, decidi entrar em contato com Alex, 

um amigo agente penitenciário, que me autorizou entrevistar as mulheres lésbicas 

casadas. Esse contato me possibilitou alguns encontros na unidade prisional para a 

                                                             
42 Entre as diversas matérias vinculando as cerimônias coletivas de ‘casamento gay’, ver a matéria: 
“Casamento gay reúne 600 pessoas no Rio: Cerimônia que registrou a união estável de 43 casais 
homoafetivos teve champanhe, lágrimas, ‘Emoções’, de Roberto Carlos, e foi encerrada com ‘New York, 
New York’. (Revista Veja, 22 de Junho de 2011). Sobre esta cerimônia coletiva ver também o artigo: “A 
luta pelo amor e o amor pela luta: notas sobre a cerimônia coletiva de uniões homoafetivas no Rio de 
Janeiro” (HERNÁNDEZ, SILVA e UZIEL, 2012). 



79 
 

 

observação participante, realizados entre os meses de maio e agosto de 2012. Consegui 

entrevistar cinco dos seis casais compostos por mulheres lésbicas que formalizaram as 

suas conjugalidades, numa tentativa de compreender não apenas os motivos da 

formalização homoafetiva, mas também os mecanismos envolvidos no investimento de 

uma conjugalidade que se mistura com os estigmas de uma instituição prisional. 

Eu quis entender como ocorreu a cerimônia, quais os fatores pessoais e sociais 

que contribuíram para essa decisão, como se organizam esses casais em um ambiente 

tão marcado pela superlotação e ausência de privacidade, como o sistema prisional 

percebe tais relações conjugais, enfim, como essa conjugalidade se localiza nas relações 

sociais institucionalizadas e como se adaptam às exigências (im)postas pela unidade 

prisional. 

Pensei em chamar esta conjugalidade de ‘conjugalidade vigiada’, porém percebi 

que de alguma forma a conjugalidade vivida ‘fora’ da prisão muitas vezes pode ser 

experienciada como uma conjugalidade que está em permanente estado de ‘vigilância’. 

A partir dos dados etnográficos percebi que esta nova família ainda vive as suas 

relações baseadas na vigilância social: contenção dos afetos, tentativa de controle das 

performances dos casais em lugares públicos, manutenção do segredo diante das 

famílias de origem (principalmente pais e mães). Isso nos conduz a pensar que a 

‘liberdade’ oferecida às pessoas em ‘liberdade’ não se mostra tão livre assim. 

Após o contato com as informantes da unidade prisional, contatei também 

alguns representantes do movimento social
43

, através do agente prisional que também é 

um dos informantes da pesquisa, além de estabelecer contatos informais com outras 

pessoas diretamente ligadas às minhas relações sociais e pessoais. Numa perspectiva 

metodológica, apresento alguns aspectos comparativos que envolvem a vivência 

conjugal estabelecida em uma instituição prisional com a vivência conjugal em 

liberdade. Esta discussão é apresentada no Capítulo 10 (dez) da tese, o qual eu chamo 

Notas etnográficas sobre a conjugalidade homoafetiva na Prisão: Reflexões sobre 

‘outra’ realidade social. 

                                                             
43 Foi realizada entrevista com o Secretário de Diversidade Sexual do Estado de Pernambuco e com a 
advogada do Centro de Referência de Combate à Homofobia de Pernambuco, as/os quais 
compareceram à cerimônia de casamento coletivo na Colônia Penal Feminina do Recife. 



80 
 

 

Mesmo realizando observação participante em todos os meus encontros com 

as/os informantes desta pesquisa, achei fundamental a utilização da entrevista como 

recurso metodológico. Em alguns momentos, especialmente no caso da Colônia Penal, 

foi fundamental fazer uso do termo “entrevista” para acessar as minhas informantes. 

Seja sob a ótica institucional (que geralmente não facilita esse acesso), seja através das 

próprias informantes, nomear os nossos encontros como “um pesquisador que irá fazer 

uma entrevista” trazia para elas uma experiência de reconhecimento social que 

extrapolava os muros e as celas da prisão. Foi muito frequente ver nos seus sorrisos e 

olhares, informações ligadas ao que uma das informantes falou: “Êta, que chique! 

Entrevista, é?” 

Fonseca (1999) critica o uso único e exclusivo da entrevista como método, pois 

esse instrumento, segundo a autora, reduz significativamente os sentidos sociais que os 

comportamentos investigados oferecem à compreensão dos diversos fenômenos. Assim, 

a entrevista deve sempre estar atrelada à prática da observação participante, o que 

poderá possibilitar a ampla identificação das diversas nuances do fazer etnográfico. 

Inevitavelmente o uso da entrevista limitaria o acesso às experiências vividas pelos 

informantes envolvidos na atividade de campo. “Devemos lembrar que a entrevista a 

dois é uma situação particular que exige um registro específico. É muitas vezes na 

tentativa de ajustar sua narrativa às expectativas do pesquisador que o informante tece 

seus exageros” (FONSECA, 1999, p. 64). 

Considero a temática da conjugalidade homoafetiva um objeto de investigação 

que não é delimitado em si mesmo. Trata-se de experiências que estão restritas ao 

âmbito privado, embora seja possível encontrar diversos casais em locais públicos. 

Quando se trata de aprofundar os conhecimentos em torno das experiências mais 

particulares, o seu acesso torna-se mais limitado e restrito. Por este motivo foi 

fundamental acionar pessoas da minha rede de amizades para a indicação dos casais à 

participação na pesquisa
44

. Apenas um casal (e curiosamente aquele que me mantive 

mais próximo através de vários encontros) eu simplesmente conheci ‘por acaso’ em um 

                                                             
44  Boissevain (2010) em seu artigo intitulado: “Apresentando ‘Amigos de amigos; redes sociais, 
manipuladores e coalizões’” aponta que a rede social de amigos, parentes e colegas de trabalho podem 
ser tomados como processos e situações com os quais todos nós nos envolvemos e entre outros tipos 
de relação, constituem o material básico da vida social.  É sob esta perspectiva que considero o papel 
das/os minhas/os interlocutoras/es, aspecto importante do trabalho de campo, uma vez que antes de 
‘facilitarem’ o meu contato com as informantes, podem ser considerados como agentes reconhecedores 
dos casais como casais.  



81 
 

 

bar. Fiz o convite a Carol e prontamente ela se disponibilizou a me encontrar para 

‘conversarmos’ sobre a sua formalização conjugal. Outras mulheres encontradas ‘ao 

acaso’ e convidadas sem indicações prévias, mostraram-se resistentes aos meus contatos 

posteriores. Parecia que o ‘feitiço’ da bebida, embalado pelo grau de simpatia e 

identificação vividos nos breves momentos de socialização não eram suficientes para 

garantir o sentimento de segurança
45

que é próprio das relações de amizade. De certo 

modo, naqueles momentos, eu ainda era considerado um ‘estranho’. 

Mesmo que no diário de campo eu tenha realizado várias observações sobre os 

espaços/territórios acessados e sobre como os casais que se localizavam ali, percebo que 

faltou uma observação participante mais detalhada nas especificidades deste recorte no 

dia-a-dia das mulheres pesquisadas. Por mais que o meu desejo me incentivasse a ficar a 

cada encontro, mais presente no cotidiano das minhas interlocutoras, havia um 

empecilho muito claro que delimitava o meu acesso: com exceção de uma única 

informante (Elisa) nenhum dos outros casais me possibilitou estreitar laços de 

aproximação antes dos nossos encontros. Talvez por isso poucos casais aceitaram que o 

encontro fosse realizado nas suas residências. Carol e Ana, após algum tempo, me 

receberam na sua casa como um amigo que está construindo um vínculo que extrapola a 

relação pesquisador/informante ou ‘antropólogo/nativo’. Também foi possível estar na 

casa de Alice e Carla, Nádia e Telma, que me receberam numa manhã de domingo e 

também na casa de um amigo de Núbia e Tercile. 

Confesso que em muitos momentos o meu desejo estava organizado em 

participar de forma mais próxima, da vida de todas as mulheres do meu campo. 

Especialmente no caso da Unidade Prisional, por se tratar de uma unidade feminina eu 

não pude permanecer por muito tempo nos espaços de sociabilidade, não pude 

compartilhar das horas de lazer ou conflitos, restando a mim, uma observação 

relativamente limitada ou reduzida aos espaços que me foram autorizados a estar: seja 

na sala de atendimento psicossocial ou na enfermaria, ou mesmo nos corredores 

                                                             
45 Durante o trabalho de campo tive contato com três mulheres em bares e festas que se mostraram 
dispostas a participar da pesquisa, porém, em contatos posteriores, não se disponibilizaram a me 
encontrar. O antropólogo Anderson Silva (2008) reconhece que este procedimento também lhe trouxe 
alguns problemas. A escolha e a abordagem aos casais de forma ‘aleatória’ não foi bem sucedida. O 
desdobramento do seu campo, como aconteceu comigo, somente foi possível quando as indicações 
ocorreram através das relações de amizade ou de sociabilidade. O meu sentimento (e o do referido 
antropólogo) era o da necessidade de tais indicações para garantir certa ‘segurança’ por parte das/os 
informantes em relação ao pesquisador. 



82 
 

 

enquanto eu caminhava para as salas indicadas para os nossos encontros. Também tive 

um único momento imponderável que durou uns dez minutos, quando me foi autorizado 

visitar a ala onde ficam as celas.  

Essa experiência prisional é considerada por mim como um recorte da 

conjugalidade homoafetiva apontada pela própria experiência no campo. Em momento 

algum ela foi tomada como exclusividade, mas como recorte do contexto urbano. 

Lógico que as particularidades dessa experiência provocaram percepções diversas em 

mim, mas deixo essa discussão para o capítulo 10 (dez), que se dedica a apresentar esta 

‘outra’ realidade social.  

Nos encontros com as interlocutoras pude ativar os mecanismos da etnografia 

com maior propriedade. Transitei por espaços diversos localizados na cidade, conheci 

alguns casais em suas próprias casas, encontrei uma informante num terreiro de 

candomblé, reencontrei algumas informantes em locais inusitados, como bares, reuniões 

de amigos e festas comemorativas. Sem me dar conta eu também construía relações de 

sociabilidade e eu, o pesquisador, me transformava em ator dos cenários destas 

sociabilidades. 

Encontramos aqui, um deslocamento do antropólogo que passa a estabelecer 

uma relação de parceria menos marcada pelas regras estranhas ao sujeito investigado 

(FONSECA, 1999).  Mesmo tomando a entrevista como o recurso que justificava os 

meus encontros com as/os informantes, procurei não fazer deste recurso, o único meio 

de obter informações. Confesso que essa tarefa não ocorre de forma muito simples, uma 

vez que por mais próximo que eu pudesse chegar ‘estando lá’ nas realidades acessadas, 

as pessoas tentavam frequentemente, adaptar as suas respostas ao contexto do objeto da 

pesquisa. Geertz (2012) realiza uma descrição sobre a prática etnográfica, ao mesmo 

tempo em que alerta o antropólogo para o seu trabalho em campo: 

O que o etnógrafo enfrenta, de fato – a não ser quando (como deve fazer, 

naturalmente) está seguindo as rotinas mais automatizadas de coletar 

dados – é uma multiplicidade de estruturas conceptuais complexas, 

muitas delas sobrepostas ou amarradas umas às outras, que são 

simultaneamente estranhas, irregulares e inexplícitas, e que ele tem de, de 

alguma forma, primeiro apreender e depois apresentar. E isso é verdade 

em todos os níveis de atividade do seu trabalho de campo, mesmo o mais 

rotineiro: entrevistar informantes, observar rituais, deduzir os termos de 

parentesco, traçar as linhas de propriedade, fazer o censo doméstico... 

escrever seu diário. Fazer a etnografia é como tentar ler (no sentido de 

“construir uma leitura de”) um manuscrito estranho, desbotado, cheio de 



83 
 

 

elipses, incoerências, emendas suspeitas e comentários tendenciosos, 

escrito não com os sinais convencionais do som, mas com exemplos 

transitórios de comportamento modelado (GEERTZ, 2012, p. 7). 

 

A construção do campo na pesquisa antropológica se mostrou para mim através 

de um misto que envolveu uma diversidade de expectativas, surpresas e cansaço. 

Mesmo tendo acessado um campo que estava lá me deparei constantemente com os 

desafios do fazer antropológico na cidade, um campo que se modifica a cada dia, como 

mudam os fluxos dos carros nas avenidas. Fui tomado pelo desejo de descobrir, ao 

mesmo tempo em que sofri e me angustiei com as (im)possibilidades da conjugalidade 

homoafetiva e com os desafios que se mostravam como obstáculos necessários para que 

eu fosse ‘digno de tê-los’ na minha pesquisa etnográfica. 

Durante o trabalho de campo percebi que o trajeto de pesquisa constitui-se do 

conhecimento prévio que possuímos dele, daqueles adquiridos nele e das análises que 

seguem após o contato com o outro (DIAS, 2007). Aquilo que parece linear e que 

aparentemente se mostra como próprio do fazer antropológico é entrecortado por 

sobressaltos, idas e vindas, decepções, angústias e surpresas, precisando de um mínimo 

de trajeto pessoal do pesquisador, que deve estar acompanhado de instrumentos teórico-

metodológicos capazes de oferecer um suporte na viabilização da pesquisa. 

As surpresas que me acompanharam durante todas as atividades de campo 

ecoavam muitas vezes na minha mente, me inquietando enquanto tentava organizar o 

turbilhão de informações compartilhadas com as/os informantes da pesquisa, as 

situações vividas e as possibilidades de análise que poderiam ser resultantes dessa 

experiência. No entanto percebo que as diversas trilhas que envolvem a prática 

etnográfica, foram também essenciais para a construção do antropólogo pela qual eu me 

submeti. 

Uma particularidade dessa pesquisa é que ela foi realizada no contexto de uma 

sociedade complexa
46

, o que nas concepções de Velho (1997), se apresenta como uma 

possibilidade de campo marcado pela diversidade e pela heterogeneidade cultural, que 

deve ser entendida como harmoniosa ou não, composta de uma pluralidade de tradições 

                                                             
46 A noção de sociedade complexa proposta por Velho (1997) é tomada por diversos autores que 
realizaram pesquisas em contextos urbanos. Entre eles destaco os trabalhos de Meinerz (2007); 
Magnani (2000), Siqueira (2009) e Eugenio (2006), entre outros. 



84 
 

 

cujas bases podem estar organizadas nas questões ocupacionais, étnicas, religiosas, 

sexuais, entre outros. A convivência das pessoas nesse cenário social implica no 

encontro direto com conjuntos de símbolos que são utilizados por elas nas suas 

interações e opções cotidianas, resultando em um processo criativo ininterrupto.  

Os processos decorrentes das revoluções tecnológicas são apontados como 

resultantes do crescimento populacional instalado nas cidades. “Esse aumento do 

número de pessoas (...) é, no entanto, uma característica marcante” (VELHO, 1997, p. 

16). Nas especificidades dos estudos das homossexualidades (MEINERZ, 2007), essa 

diversidade irá influenciar diretamente nas escolhas teórico-metodológicas que 

nortearão o fazer etnográfico, especialmente na escolha do campo a ser investigado. Em 

relação à conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo, a diversidade das cidades é 

tomada como pano de fundo que guarda toda a dinâmica social e relacional dos casais, 

seja pela dinâmica dos bairros onde eles habitam, seja pelas ofertas de locais de 

sociabilidades que são tomados para encontros com amigos, familiares e outras pessoas 

e casais. 

Durham (1986) propõe que o retrato multidimensional da vida social das pessoas 

deve contar com os métodos de observação participante, histórias de vida, entrevistas, 

entre outros. A utilização da teoria, dos métodos e técnicas de investigação, encontram-

se integrados: “a análise antropológica consiste em construir sistemas a partir de uma 

realidade que aparece, de início, como fragmentada” (DURHAM, 1986, p. 21). A 

junção dessas técnicas, dentro dos próprios processos que são particulares de cada 

pesquisador e cada situação investigada, ganhará um corpo teórico que deve estar 

articulado com a teoria já existente sobre o tema proposto. 

Essa pesquisa teve como bússola metodológica, a observação participante, a 

realização de entrevistas não-diretivas (THIOLLENT, 1980; BEAUD e WEBER, 2007) 

e o uso de narrativas biográficas (SIQUEIRA, 2009; GUSSI, 2008; CARVALHO, 

2003; MATTOS, 2010). Procurei registrar no diário de campo, as impressões sobre as 

minhas expectativas antes dos encontros, a chegada aos locais previamente combinados, 

os primeiros contatos, as surpresas dos lugares e o contato direto com as pessoas que me 

permitiram escutar as suas narrativas conjugais, as interferências externas de outras 

pessoas e/ou situações, a condução das conversas, as despedidas, meus prazeres e 



85 
 

 

dúvidas, minhas angústias e em alguns casos, a minha vontade muito forte de chorar
47

. 

Em alguns encontros eu saía do local, fortemente marcado por tudo que vivi, escutei e 

senti. 

O uso da entrevista não-diretiva se deu de acordo com as propostas de Beud e 

Weber (2007), quando mostram que esse método de pesquisa na produção etnográfica 

pode auxiliar o pesquisador durante todo o processo de interação com os seus 

informantes. É a flexibilidade da escuta no campo, o que permite uma melhor percepção 

direta dos olhares, atitudes e gestos, naturalmente estabelecidos na relação 

pesquisador/informante. Esse método se mostra mais adequado à pesquisa etnográfica 

quando comparado à entrevista diretiva ou objetiva, geralmente organizada através de 

questionários. Essa segunda traz uma armadilha ao pesquisador que quando envolto às 

questões previamente estabelecidas, pode impedir aos informantes, as suas expressões 

mais espontâneas.  

Para Velho (1997) é indispensável que o antropólogo verifique como os próprios 

nativos, indivíduos do universo investigado, percebem e definem as áreas ou domínios 

das suas culturas, com as suas especificidades. Esse cuidado torna-se imprescindível 

para que não se caia na armadilha de impormos as nossas próprias classificações ou os 

nossos próprios valores sob o universo investigado: 

Em princípio, dispomos de um mapa que nos familiariza com cenários e 

situações sociais de nosso cotidiano, dando nome, lugar e posição aos 

indivíduos. Isso, no entanto, não significa que conhecemos o ponto de 

vista e a visão de mundo dos diferentes atores em uma situação social 

nem as regras que estão por detrás dessas interações, dando continuidade 

ao sistema. Logo, sendo o pesquisador membro da sociedade, coloca-se 

inevitavelmente, a questão de seu lugar e de suas possibilidades de 

relativizá-lo ou transcendê-lo e poder “pôr-se no lugar do outro” 

(VELHO, 1997, p. 127). 

 

Parto do principio de que estou tomando a sociedade em que vivo como cenário 

para esta pesquisa. Isso, no entanto, não me impediu de estranhá-la em muitos 

momentos. Foi no exercício dos olhares antropológicos que pude ver esse campo a 

partir de outras perspectivas: uma cidade-cenário que está sempre em movimento, numa 

                                                             
47 Este fato ocorreu principalmente durante as minhas permanências na Unidade Prisional. Em todos os 
encontros eu saí de lá com uma angústia muito forte. No primeiro encontro eu saí, entrei no carro e 
comecei a chorar. Com uma forte dor de cabeça, fiquei uns cinco minutos chorando, depois fui para 
casa. 



86 
 

 

troca constante de fluxos e paradoxos. Uma cidade que invade. São as ruas, os 

caminhos, os sons espalhados todos nela. É uma cidade que fala diariamente, 

constantemente. 

Na pesquisa procurei fazer uso de um gravador durante as entrevistas, mas nem 

todas as situações me possibilitaram gravar conversas, pois estas traziam em alguns 

momentos certa informalidade. Quanto aos procedimentos utilizados durante as 

entrevistas, tive a autorização das/dos informantes e tentei, na medida do possível, 

deixá-las/os à vontade e da mesma forma tentei estar. Todas\os as\os participantes da 

pesquisa assinaram um Termo de Consentimento Livre e Esclarecido
48

. Entre cafés e 

conversas, cervejas e palavras, aos poucos passei a me ver no outro que falava das suas 

experiências e em muitos momentos pude me colocar nas suas histórias. Em todos os 

encontros foi possível a mim, estar nas histórias narradas, nas dificuldades e prazeres 

vivenciados pelas pessoas com as quais estive. 

Não se pode deixar de considerar, na prática em campo, que o antropólogo vive 

uma intersubjetividade estabelecida entre ele/ela e o seu campo e em especial, com o 

seu informante. “Uma entrevista, enquanto está sendo realizada, é uma forma de 

comunicação entre duas pessoas que estão procurando entendimento. Ambos aprendem, 

se aborrecem, se divertem e o discurso é modulado por tudo isso” (CARDOSO, 1986, p. 

102). Mesmo sentindo que alguns encontros específicos se mostraram mais acolhedores 

do que outros, em todos, pude chegar mais perto das realidades acessadas. Tentei 

também compreender o que estava oculto nas diversas narrativas que causavam em 

mim, enquanto antropólogo, o cansaço. 

O resgate da subjetividade como instrumento de trabalho não deve ser 

justificada para a indefinição dos limites entre ciência e ideologia e, 

portanto, não devem servir de desculpa para repor a velha oposição entre 

verdade e mistificação. A relação intersubjetiva não é o encontro de 

indivíduos autônomos e auto-suficientes. É uma comunicação simbólica 

que supõe e repõe processos básicos responsáveis pela criação de 

significados e de grupos. É neste encontro entre pessoas que se estranham 

e que fazem um movimento de aproximação que se pode desvendar 

sentidos ocultos e explicitar relações desconhecidas (CARDOSO, 1986, 

p. 103). 

 

                                                             
48 O Termo de Consentimento Livre e Esclarecido encontra-se no Anexo I, página 331. 



87 
 

 

Durante o trabalho de campo e na própria produção escrita, o universo 

investigado sempre ocupou o centro das minhas decisões metodológicas e das 

estratégias utilizadas para a adaptação e readaptação dos métodos, dos contatos, das 

escutas e da escrita. Percebi que o meu estilo de vida também estava implicado no todo 

da pesquisa etnográfica e isso me fez valorizar tudo aquilo que se passava comigo. Não 

por acaso, em muitos momentos registrei no diário de campo algumas atividades do 

meu dia-a-dia que aparentemente não estavam ligadas ao meu trabalho de campo. 

Relatei sonhos referentes ao meu ‘estar lá’ com as pessoas da pesquisa, anotei o 

turbilhão de emoções vividas no seu processo e alguns imponderáveis ocorridos, como 

as madrugadas na escrita e as muitas xícaras de café ou o arco-íris que eu vi da varanda 

do meu apartamento num final de tarde
49

, enquanto realizava o meu trabalho de 

gabinete, como se refere Roberto Cardoso de Oliveira (2006). As particularidades do 

encontro do antropólogo com seus informantes é o que faz do campo etnográfico, uma 

experiência indefinível. Tudo se transforma em material investigativo: as coisas que o 

outro informa e aquelas que ele não consegue dizer, as sensações vividas pelo 

pesquisador e a/o informante, os contextos, os lugares... o campo etnográfico é surpresa. 

É mistério. 

Magnani (2000) propõe uma leitura em relação ao fazer antropológico, tomando 

a cidade como campo. Ele mostra que os instrumentos da pesquisa podem variar de 

acordo com o objeto pesquisado e sobre a territorialidade onde o objeto se manifesta. 

Cabe ao pesquisador se situar em meios urbanos: “mesmo numa caminhada de 

reconhecimento, tem um plano preestabelecido, e seu caminhar, mais lento do que o do 

usuário é mais regular do que o do passeante, deve permitir uma observação contínua e 

seguir o fluxo do andar e parar” (MAGNANI, 2000, p. 37).  Assim eu me senti durante 

todo o processo da pesquisa de campo. Como sinalizado na Introdução desta tese, o 

campo da conjugalidade homoafetiva não se mostra aos olhares do antropólogo de 

maneira territorialmente delimitada. Esse campo está em todos os lugares da cidade: nas 

ruas, em alguns bares, cinemas, shoppings, livrarias, pontes, casas e presídio. Até onde 

acessei as pessoas que participaram dessa pesquisa, pude perceber que não existe, na 

cidade, uma comunidade exclusiva para esses casais: eles se misturam entre outras 

pessoas, o que permite certa invisibilidade em meio às exigências heteronormativas 

impostas na maior parte dos lugares públicos. Mesmo havendo muitos espaços para 

                                                             
49 Fotografia anexa na página 341. 



88 
 

 

encontros específicos, o próprio acesso às vezes é possível apenas quando você é 

convidado. 

Se por um lado, a antropologia traz na sua história a força investigativa marcada 

pelas experiências etnográficas realizadas em sociedades exóticas e distantes 

(MAGNANI, 2000), por outro, torna-se crescente o número de antropólogas e 

antropólogos que abriram mão das sociedades primitivas e passaram a priorizar, nas 

suas investigações, a cidade como campo. Essa mudança de olhares e de práticas 

etnográficas se configura como um processo de transição da própria antropologia. A 

tomada da cidade como campo passa a adequar o arsenal antropológico “com base na 

coleta de dados microscópicos e detalhados para análise de processos de mudança social 

e de problemáticas inseridas no contexto das sociedades contemporâneas” (FELDMAN-

BIANCO, 2010, p. 19). E essas não se apresentam aos olhares antropológicos com 

simplicidade. Usar a cidade como campo implica sempre numa diversidade de desafios 

a serem enfrentados pelo antropólogo.  

 Nas concepções de Cardoso (1986), a interpretação que o antropólogo constrói 

sobre as suas análises qualitativas não se encontra isolada das condições em que o 

entrevistador e o entrevistado se encontram. Assim, a coleta de material deve estar 

combinada com a reformulação de hipóteses, com a descoberta de pistas novas que são 

elaboradas em novas entrevistas, de forma que o pesquisador assuma certa plasticidade 

e flexibilidade durante toda a sua permanência no campo. 

 É importante sinalizar que as escolhas metodológicas desta pesquisa se 

preocuparam também com os espaços ou territórios por onde estão ou transitam os 

casais investigados. Não se trata de territórios geográficos, mas daqueles lugares que 

ganham sentidos sociais através dos significados atribuídos pelos próprios casais. Trata-

se, portanto, de uma territorialidade “que opera como fator determinante no 

comportamento dos habitantes” (PERLONGHER, 2005, p. 268). A diversidade 

encontrada na dinâmica relacional apontada pelos casais mostra que determinados 

lugares são referenciados como espaços onde o casal pode sentir-se à vontade no esteio 

das dinâmicas afetivas e sociais, através de socializações que não discriminem ou 

julguem os seus gestos e toda a performance afetiva que envolve um casal composto por 

mulheres. 



89 
 

 

Há aqui uma plurilocalidade das sociedades complexas, onde se situam os 

espaços da vida social, os percursos, trajetórias e devires da experiência cotidiana. 

Talvez por isso o método etnográfico exija do antropólogo uma adaptação dos seus 

fazeres no campo: “a pesquisa antropológica no meio urbano centrar-se-á no nível 

micro; as relações interpessoais vão constituir, no dizer de Althabe, a ‘unidade local da 

etnologia urbana’” (PERLONGER, 2008, p. 52). É nos interstícios de uma prática 

etnográfica muito particular que encontramos a construção dos cenários indicados para 

a conjugalidade homoafetiva.  

Enquanto a vida homossexual masculina dispõe de uma diversidade de lugares 

exclusivos espalhados na cidade para as suas sociabilidades e práticas sexuais, quando 

tomamos a homossexualidade feminina essa diversidade diminui. As opções de lugares 

ou a própria construção de “guetos” exclusivamente femininos é inferior aos “guetos” 

masculinos. Não pretendo atribuir uma relação de causa-efeito para justificar essa 

mudança dos espaços localizados na cidade, mas percebo que os estilos de vida dos 

casais femininos demarcam formas de sociabilidade diferenciadas. As mulheres com as 

quais tive acesso durante o trabalho de campo, apontam preferências que estão 

diretamente ligadas à política da reserva. Não costumam frequentar boates ou festas 

muito agitadas, dando prioridade a bares e restaurantes que não precisam ter uma 

freqüência exclusivamente gay ou lésbica.  

Na cidade de Recife é possível encontrar bares, boates, saunas e cinemas – 

espaços cujos códigos de acesso muitas vezes se restringem à frequentadores de sexo 

masculino. Enquanto os bares e boates apresentam uma frequência mista em relação aos 

gêneros, as saunas e cinemas se apresentam com códigos exclusivamente masculinos. 

Quanto às mulheres (e em especial os casais homoafetivos femininos) os espaços de 

sociabilidade são caracterizados muitas vezes, pela manutenção das relações de amizade 

que se mantém através de encontros previamente marcados em bares (muitas vezes 

localizados nos próprios bairros onde moram) ou comemorações realizadas nas casas 

das próprias componentes do grupo. Nestes lugares o acesso se mostra mais difícil, uma 

vez que é necessário ao pesquisador se transformar também em membro do grupo (ou 

ser amigo de alguém que o frequenta) para que seja aceito. 

Todos os aspectos vividos durante os processos etnográficos são convidados a 

compor a pesquisa. De acordo com Meinerz (2007) o esforço etnográfico voltado para a 



90 
 

 

sexualidade exige do antropólogo, uma incursão pelas minúcias do trabalho de campo. 

Essa perspectiva é o que permite a compreensão das dificuldades e embaraços 

encontrados durante o percurso, facilitando permanentes ajustes metodológicos para que 

se possa contorná-los. São esses (des)acordos que possibilitarão “a relativização da 

diversidade sexual como elemento substantivo e das possibilidades de sua apreensão 

através do trabalho etnográfico” (MEINERZ, 2007, p. 128). 

Entre os diversos trabalhos teóricos que tive acesso durante a minha formação 

antropológica me deparei com a tese de Monica Soares Siqueira, chamada Arrasando 

Horrores! Uma etnografia das memórias, formas de sociabilidade e itinerários urbanos 

de travestis das antigas (SIQUEIRA, 2009). Para alcançar os objetivos da pesquisa, 

entre os seus recortes metodológicos, a autora faz uso das narrativas biográficas. A 

partir dos relatos biográficos dos ciclos de vida, ela destaca a importância das falas das 

informantes, situando-as em contextos sociais vividos e reinterpretados no presente. 

Tomando as concepções teóricas de Ricouer, ela mostra que as vidas humanas e suas 

histórias não devem ser entendidas como algo “dado”, sendo estas, por sua vez, 

refiguradas por meio de narrativas através das quais os sujeitos se constituem em um 

movimento de interpretação e reinterpretação de si. Penso que durante todos os 

encontros com as minhas/os informantes proporcionaram uma definição dos aspectos 

das suas identidades e da própria história dos casais homoafetivos em questão. As suas 

trajetórias sociais se misturam com as suas trajetórias conjugais. É através da narrativa 

que cada casal pode repensar o seu relacionamento, dando-lhe significações diversas 

através de múltiplas reflexões.   

De acordo com Carvalho (2003) o auto-relato pode ser tomado com um locus 

privilegiado vivenciado no encontro entre a vida íntima do indivíduo e sua inscrição 

numa história social e cultural. Ele permite a compreensão dos fenômenos sociais e 

grupais, de forma que o próprio informante passe a (re)ver, aspectos da sua própria 

identidade. “A biografia, ao tornar-se discurso narrado pelo sujeito autor e protagonista, 

instaura sempre um campo de renegociação e reinvenção identitária” (CARVALHO, 

2003, p.284). A conjugalidade homoafetiva entra em cena a partir do momento em que 

as pessoas acessadas são convidadas a participar da pesquisa. A sua formalização e 

todos os seus processos passam a constituir uma gramática social cujo reconhecimento 

pessoal está convidado a compor a cena social mais ampla. Na medida em que os 

diversos casais sentem-se à vontade para falar sobre as suas experiências de vida, vão 



91 
 

 

também tomando consciência das suas próprias histórias. “Como integrantes de um 

presente em andamento, desvinculamo-nos e/ou nos alienamos desses processos 

passados que criaram nossa situação cultural de hoje” (GAGNON, 2006, p. 67). Pensar 

e narrar aspectos da própria história é o que vai provocar nas pessoas, elaborações que 

lhes conduzam a uma maior consciência dos seus presentes sociais, podendo inclusive, 

realizar ações capazes de construir mudanças nas realidades sociais, onde estão 

inseridas. 

Faço uso do termo ‘narrativas conjugais’ para nomear e ao mesmo tempo 

esclarecer as particularidades dessa etnografia no que se refere à análise do material 

etnográfico. A partir do uso das histórias de vida, as histórias conjugais se limitam aos 

aspectos que estão direta ou indiretamente ligados às histórias dos casais envolvidos na 

pesquisa. As narrativas são tomadas como o retrato das experiências conjugais de 

mulheres que formalizaram as suas conjugalidades com outras mulheres. O retorno ao 

passado
50

 proposto por Gagnon (2006) foi conduzido pelas próprias necessidades das 

informantes. É inegável que no bojo das narrativas conjugais estão presentes todas as 

experiências das mulheres pesquisadas, não sendo necessário um retorno a um passado 

longo das suas vidas. As pessoas queriam falar do presente e de um passado que tem 

uma temporalidade relativamente curta (o tempo da relação conjugal). 

 

2.1 Caracterização das pessoas acessadas e os contextos etnográficos 

 

Como uma lupa de aproximação que auxilia na visualização das pequenas letras 

de um livro gasto ou na leitura de um mapa marcado por diversos códigos, passo agora 

a localizar as/os sujeitas/os que participaram dessa pesquisa. Esse é o primeiro passo na 

apresentação dos casais. Trata-se de uma síntese panorâmica dos dados do campo. No 

Quadro I faço uma apresentação geral dos casais e das mulheres que a compõe a partir 

das suas idades, profissões, grau de instrução\formação, bairros onde moram e o tempo 

                                                             
50 John Gagnon (2006) deixa claro que um dos indicadores mais sensíveis da mudança social no campo 
dos estudos sobre a sexualidade é a velocidade com que os integrantes de uma cultura tornam-se 
estranhos ao seu passado pessoal e às formas históricas de experiência proporcionadas por sua cultura. 
É como se a normatividade imposta por algumas culturas fossem espontaneamente naturalizadas, de 
forma que as pessoas se adaptem a elas. “Perdemos nosso passado porque só conseguimos vivenciá-lo 
por meio de instrumentos do presente e das regras de retrospecção; as camadas do presente ocultam e 
distorcem” (GAGNON, 2006, p. 67). 



92 
 

 

de relacionamento. Todos os nomes apresentados são fictícios, com o intuito de 

proteger a identificação das informantes. 

 No Quadro II apresento dois interlocutores e uma interlocutora acessada. Trata-

se de pessoas que compõe a minha rede de amizades e que facilitaram o meu acesso a 

alguns casais entrevistados. No presente quadro também informo as suas idades, 

profissões e graus de formação, bem como os bairros onde moram. O acesso a estas 

pessoas se configura como aspecto importante no trabalho de pesquisa, uma vez que o 

fato de indicarem os casais para a entrevista possibilitou a minha aproximação sem 

grandes conflitos ou entraves. Todas/os têm 3º Grau completo e as profissões variam 

entre assistente social, advogado e relações públicas. A partir de alguns encontros, 

solicitei apoio para indicações de casais que pudessem ser entrevistados. As suas idades 

variam entre 32 e 42 anos de idade. 

É no Quadro III que também apresento três informantes ‘ocasionais’ acessada\os 

durante o trabalho de campo. São pessoas que representam instituições governamentais 

que estão diretamente ligadas aos direitos de lésbicas e gays no Estado de Pernambuco. 

O contato com estas pessoas se deu por indicação durante o trabalho de campo. A/os 

informantes ocasionais estiveram presentes na cerimônia de casamento coletivo 

realizado na Colônia Penal Feminina do Recife. Todos têm 3º Grau completo e as suas 

profissões são: uma advogada do Centro Estadual de Combate à Homofobia; um 

advogado e agente penitenciário e um sociólogo, assessor da Secretaria Estadual da 

Diversidade Sexual em Pernambuco. 

Finalizo esta apresentação mais sistemática com o Quadro IV, onde teço uma 

breve apresentação dos casais entrevistados. Neste quadro é possível encontrar 

informações gerais sobre as dinâmicas sociais dos casais, o tempo de relacionamento, as 

datas e locais dos nossos encontros, bem como algumas informações relacionadas aos 

contextos dos nossos encontros. 

 O grupo pesquisado nesta etnografia é composto por 12 casais de mulheres, 3 

interlocutores e 3 informantes ocasionais considerados representantes de movimentos 

políticos diretamente ligados às reivindicações pelos direitos de lésbicas e gays no 

Estado de Pernambuco. Entre os casais acessados 11 realizaram a formalização da 

conjugalidade através de contrato de união estável e um deles decidiu não formalizar 

alguns dias após o nosso encontro. A maioria dos casais sinaliza o desejo de reverter a 



93 
 

 

união estável em casamento. Quase todas as mulheres têm 3º Grau completo e as 

profissões são variadas: psicologia, medicina, enfermagem, direito, medicina 

veterinária, relações públicas e assistência social. As mulheres que não têm terceiro grau 

completo apresentam profissões que variam entre policial militar, consultoria técnica na 

área de automóveis, vendedora e serviços gerais em concessionária de automóveis. 

Entre as mulheres acessadas na Colônia Penal Feminina do Recife esta realidade se 

diferencia pelas profissões e formações acadêmicas. Nenhuma das mulheres teve acesso 

à Universidade, de forma que os graus de instrução não passam do Ensino Médio. 

Algumas trabalham na própria penitenciária, em empresas de confecção. 

A pesquisa de campo foi iniciada efetivamente nos anos de 2012 e 2013 na 

Grande Recife. As mulheres entrevistadas têm entre 21 e 57 anos. Todos os casais 

apresentam uma diferença de no máximo 10 anos de idade entre as componentes do 

casal. O critério exclusivo previamente estabelecido na escolha dos casais estava ligado 

à experiência de formalização da conjugalidade homoafetiva, seja por meio de união 

estável, seja através do casamento. Um único casal que ainda não formalizou a sua 

conjugalidade se deu porque anunciou o casamento para o dia 11 de julho de 2013 e se 

disponibilizou a participar da pesquisa, ficando disponível, inclusive, a dar outra 

entrevista após o casamento e me autorizado a acompanhá-las durante a cerimônia. Este 

casal me autorizou a acompanhar todos os procedimentos que envolvem a cerimônia 

conjugal (preparo para a ida ao cartório, assinatura do contrato e retorno para casa). 

Nesse sentido eu poderia apresentar mais um dado colhido durante a observação 

participante
51

. 

                                                             
51 No dia 11 de julho de 2013 encontrei com uma das informantes, Nadia, que me diz ter finalizado o 
relacionamento devido a alguns desentendimentos com a sua namorada. No diário de campo eu 
escrevi: “Encontrei com Nadia no dia em que ela se casaria. O meu encontro com ela ocorreu porque ela 
soube da minha pesquisa e falou para Iago (interlocutor) que estaria se casando no dia 11 de Julho, dia 
do aniversário da sua namorada. Eu quis encontrar com ela antes, e assim eu lhe pedi para participar da 
cerimônia de casamento e fazer observação participante. Poucos dias antes da data prevista para a 
formalização da conjugalidade o meu interlocutor me diz que as duas haviam brigado e que estavam 
separadas. Não haveria mais casamento. Coincidentemente no dia 11 eu me encontrei com Nadia. Ela 
lamenta ter se ‘desentendido’ com a namorada e que não se casaria mais. O desentendimento delas é 
narrado com certa ‘confusão’. Elas estariam em um momento íntimo, quando Nadia, após a transa, diz 
ter tido a sensação de estar com um homem. ‘É uma coisa muito doida, porque quando ela estava em 
cima de mim, tive um delírio. Era como se fosse um homem’, afirma. A namorada não gostou do 
comentário e as duas tiveram uma briga. Tenho pensado muito sobre o tema da morte – o medo da 
morte pelas mulheres do campo e me deparo com uma forma mascarada (simbólica?) de morte. Este 
evento me trouxe uma morte simbólica do casamento. Talvez eu esteja exagerando no raciocínio, mas 
pelo menos quanto à idealização do casamento surge a representação do luto. Também questionei se 
esta ‘briga’ ocorreu realmente ou se essa foi a maneira que elas encontraram para que eu não 



94 
 

 

 Todos os casais moram na Grande Recife. Dois casais moram na cidade do 

Recife/PE, dois habitam na cidade de Olinda/PE, três na cidade de Paulista/PE e cinco 

estão provisoriamente na Colônia Penal Feminina do Recife. Quase todos os casais 

habitam a mesma casa, com exceção de um casal de Paulista, que anuncia o desejo de 

morar juntas após a cerimônia do casamento e outro da Colônia Penal, cuja 

companheira não está presa na Unidade Prisional. Todos os encontros foram realizados 

de acordo com as possibilidades das informantes, que marcavam dia, horário e local 

mais propícios para os nossos encontros. Percebi, durante o trabalho de campo, que o 

uso dessa estratégia em deixá-las escolher os locais também se configurava como dado 

que estaria diretamente ligado aos seus processos de sociabilidade e de como o casal se 

localiza e transita nos espaços da cidade. O meu desejo era de marcar os encontros nas 

próprias residências dos casais, mas não me senti à vontade para provocar e insinuar 

este acesso durante os primeiros contatos. Apenas dois casais me convidaram para 

conhecer as residências porque se sentiram confiantes em deixar que “um estranho já 

não mais tão estranho” acessasse as suas vidas privadas.  

 Descrevo também aspectos das observações participantes nestes ambientes, os 

espaços “da casa” como componente dos cenários da cidade fortemente diferenciados 

dos espaços “da rua” (MATTA, 1997). São nestes dois espaços que a conjugalidade 

homoafetiva é vivida e compartilhada socialmente com outras pessoas. Também 

apresento, a partir dos escritos no diário de campo, as impressões vividas na Colônia 

Penal, ainda que eu não tenha sido autorizado a transitar por todos os espaços da prisão 

durante os meus acessos ao local.  

O tempo de relacionamento entre os casais oscila entre uma temporalidade 

‘curta’ e um tempo mais ‘longo’. Este tempo varia entre 6 meses e 29 anos de 

relacionamento vivido pelas mulheres da pesquisa. Aponto que apenas um casal se 

separou (Elisa e Bianca) e outro atualmente passa por uma forte crise conjugal (Nádia e 

Telma). A organização dos casais segundo a categoria ‘tempo’ de relacionamento 

encontra-se distribuída da seguinte forma: 6 casais vivem juntos entre 6 meses e 3 anos 

e 6 casais estão juntos há mais de 4 anos.  

                                                                                                                                                                                   
participasse da cerimônia. Penso nisso porque a mesma ‘desistência’ de casar ocorreu com Camila e 
Eveline, casal acessado logo no início da pesquisa, que resolveu não mais casar.  



95 
 

 

Achei importante incluir no corpo deste texto, um espaço de escrita destinado a 

uma breve apresentação sobre as minhas experiências subjetivas quando no momento de 

construção desta etnografia. Chamo esta parte, que se apresenta neste capítulo, de “Eu, 

o antropólogo e minha experiência etnográfica”. Decidi reservar este espaço do texto 

na tentativa de também familiarizar a/o leitora/r acerca das particularidades vivenciadas 

pelo antropólogo durante o trabalho de campo e no processo de escrita etnográfica. Sigo 

neste tópico, os passos de Cardoso de Oliveira (2006) quando diz que durante o 

processo de escrita etnográfico, 

Devem-se pensar as condições de sua produção a partir das etapas iniciais 

da obtenção dos dados – o olhar e o ouvir -, o que não quer dizer que ele 

deva emaranhar-se na subjetividade do autor/pesquisador. Antes, o que 

está em jogo é a “intersubjetividade” – esta de caráter epistêmico -, 

graças à qual se articulam, em um mesmo horizonte teórico, os membros 

de sua comunidade profissional (CARDOSO DE OLIVEIRA, 2006, p. 

31). 

 

Outra discussão importante sobre a temática da pesquisa está ligada aos sentidos 

produzidos pela mídia nas vidas sociais das mulheres entrevistadas. Durante o trabalho 

de campo foi muito freqüente o acionamento ou a memória de alguma matéria midiática 

vinculando alguma notícia sobre a conjugalidade homoafetiva. Estas notícias 

provocaram discussões nas suas vidas pessoais, interferindo em algumas decisões 

sociais. Penso que o acesso a estas informações de alguma maneira trouxe o tema da 

formalização conjugal homoafetiva para um campo de visibilidade que influencia nas 

decisões dos casais em procurar um cartório.  Nesse sentido realizo no capítulo 03 (três) 

da tese, uma discussão sobre os fluxos e os sentidos da mídia numa temática que vem 

ganhando cada vez mais espaços nos instrumentos que vinculam a informação. Assim, 

realizei um levantamento de matérias publicadas em revistas de grande circulação 

nacional (Revista Veja, IstoÉ e Época) publicadas entre os anos de 2010 a 2013. Entre 

estas, a Revista Veja se destaca pela maior quantidade de matérias publicadas neste 

período. 

A partir deste levantamento foi possível identificar três momentos históricos 

ligados aos sentidos da conjugalidade homoafetiva no Brasil. Estes momentos transitam 

entre a vivência de uma conjugalidade ‘escondida’ e o reconhecimento jurídico dos 

casais homoafetivos como família. Insiro também algumas narrativas encontradas no 



96 
 

 

campo da pesquisa que estão ligadas diretamente ao acionamento da informação 

midiática pelas minhas informantes.  

É no capítulo 04 (quatro) que também apresento algumas notas etnográficas 

sobre a minha experiência nos cartórios localizados na cidade de Recife. No momento 

de escrita da tese tive acesso a uma matéria publicada no Jornal do Commercio (Recife) 

anunciando a decisão do Supremo Tribunal Federal pelo casamento homoafetivo
52

. 

Com isso, todos os cartórios do Brasil estariam obrigados a realizar o casamento entre 

dois homens ou duas mulheres. No dia seguinte fui a alguns cartórios espalhados pela 

cidade na tentativa de saber se eu conseguiria realizar um casamento homoafetivo ‘sem 

problemas’. Mesmo que o meu intuito não fosse o de casar, pude colocar em prática a 

observação participante sobre um dos aspectos acionados nas narrativas das minhas 

informantes: a experiência no cartório como algo que envolve constrangimento e 

dúvidas. Também incluo nestas notas etnográficas, alguns dados identificados nas 

narrativas conjugais, trazendo para o corpo do texto um diálogo estabelecido entre a 

minha experiência com os cartórios e os sentidos atribuídos pelos casais no momento de 

formalização das conjugalidades e suas relações com os espaços e as pessoas 

responsáveis por esta formalização. 

Entre as discussões sobre os dados encontrados no campo, apresento entre o 

capítulo 05 (cinco) e 08 (oito), as histórias de quatro casais em profundidade. É o caso 

de Fernanda e Lígia, Carol e Ana, Pietra e Sara, e Elisa e Bianca. Os encontros com 

estes casais foram tratados de forma mais profunda e com maiores detalhes, na tentativa 

de envolver a/o leitora/r com as particularidades destes encontros e reencontros 

propondo a oportunidade de que se tornem mais íntimas/os destes casais e suas 

narrativas conjugais, mesmo que através dos olhares do antropólogo. A inclusão de tais 

narrativas se justifica pela diversidade de experiências e significados atribuídos à 

formalização da conjugalidade homoafetiva, mas também pela minha própria 

identificação com as suas histórias de vida. É através destes capítulos, parte do ‘coração 

pulsante’ desta etnografia, que dou vozes às minhas informantes. 

 

                                                             
52 A referida matéria é intitulada: “CNJ aprova casamento gay: DIVERSIDADE: Por 14 votos a 1, conselho 
editou resolução que obriga cartórios a celebrar casamento entre pessoas de mesmo sexo. Jornal do 
Commercio, 15 de maio de 2013, quarta-feira (Fotografia anexa na página 345). 



97 
 

 

Quadro I: Caracterização das informantes entrevistadas 

 

CASAIS 

ENTREVISTADOS 

 

 

 

IDADES 

 

BAIRROS 

ONDE MORAM 

 

PROFISSÕES 

 

GRAUS DE 

INSTRUÇÃO 

 

TEMPO DE 

RELAÇÃO 

Elisa 

Bianca 

44 anos 

50 anos 

Janga 

(Paulista) 

Policial Militar 

Psicóloga  

3º Grau Incompleto 

3º Grau Completo 

3 anos 

(Casal Separado) 

Alice 
Carla 

47 anos 

42 anos 

Casa Caiada 

(Olinda) 

Médica 

Enfermeira 

3º Grau Completo 

3º Grau Completo 

 

11 anos 

Carol 

Ana 

40 anos 

34 anos 

Av. do Forte 

(Recife) 

Advogada 

Veterinária 

3º Grau Completo 

3º Grau Completo 

 

6 anos 

Pietra  

Sara 

40 anos 

48 anos 

Casa Caiada 

(Olinda) 

Socióloga 

Veterinária 

3º Grau Completo 

3º Grau Completo 

 

6 anos 

Nádia 

Telma 

39 anos 

29 anos 

Pau Amarelo 

(Paulista) 

Estudante 

Estudante 

3º Grau Incompleto 

3º Grau Incompleto 

 

6 meses 

Núbia 

Tercile  

24 anos 

29 anos 

Paratibe 

(Paulista) 

Relações Públicas 

Consultora Tecnica 

3º Grau Completo 

Ensino Médio 

 

3 anos 

Fernanda 

Lígia 

53 anos 

57 anos 

Graças 

(Recife) 

Assistente Social 

Psicóloga 

3º Grau Completo 

3º Grau Completo 

 

29 anos 

Gabriela  

Mariana 

26 anos 

21 anos 

Colônia Penal 

Bom Pastor 

Não Informado 

Não Informado 

Não Informado  

1 ano 

Célia 

Fátima  

38 anos 

35 anos 

Colônia Penal 

Bom Pastor 

Não Informado 

Não Informado 

Não Informado  

7 anos 

Alexia  

Márcia  

27 anos 

34 anos 

Colônia Penal 

Bom Pastor 

Não Informado 

Costureira 

Não Informado  

6 meses 

Íris 

Isabela 

40 anos 

33 anos 

Colônia Penal 

Bom Pastor 

Não Informado 

Não Informado 

Não Informado  

4 anos 

Paula 

Mercia 

29 anos 

25 anos  

Colônia Penal 

Bom Pastor 

Não Informado 

Não Informado 

Não Informado 2 anos 

 

Quadro II: Caracterização da interlocutora e dos interlocutores 

 

 

INTERLOCUTORES 

DIRETOS 

 

 

 

IDADE 

 

BAIRRO ONDE 

MORAM 

 

PROFISSÃO 

 

GRAU DE 

INSTRUÇÃO 

VÍNCULO 

COM 

PESQUISADOR 

Geise 42 anos Sítio Histórico 

(Olinda) 

Assistente Social 3º Grau Completo Amiga 

Alex 40 anos Cordeiro 

(Recife) 

Advogado 

Agente Penitenciário 

3º Grau Completo Amigo 

Iago 32 anos Pau Amarelo 

(Paulista) 

Relações Públicas 3º Grau Completo Amigo 

 

 

Quadro III: Caracterização de informantes ocasionais entrevistados 

 

INFORMANTES 

OCASIONAIS 

 

 

 

IDADE 

 

BAIRRO ONDE 

MORAM 

 

PROFISSÃO 

 

GRAU DE 

INSTRUÇÃO 

VÍNCULO 

COM 

PESQUISADOR 

Mariana 30 anos Jardim Paulista 

(Recife) 

Advogado Centro 

Estadual de Combate 

à Homofobia. 

3º Grau Completo Contato para a 

pesquisa 

Alex 40 anos Cordeiro 

(Recife) 

Advogado 

Agente Penitenciário 

3º Grau Completo Amigo 

Rodrigo 36 anos Jaboatão dos 

Guararapes 

Sociólogo 

Assessor Secretaria 

Estadual Diversidade 

Sexual 

3º Grau Completo Amigo 

 

 



98 
 

 

Quadro IV: Aspectos biográficos dos casais entrevistados 

 

CASAIS 

ENTREVISTADOS 

 

 

APRESENTAÇÃO DOS CASAIS E CONTEXTO DOS 

ENCONTROS 

 

DATA DO ENCONTRO 

Elisa 

Bianca 

Elisa foi a minha primeira informante e a pessoa que me proporcionou o 

primeiro estranhamento no campo. Eu já a conhecia há alguns anos e há 

três anos ela havia formalizado a sua conjugalidade através da união 

estável. Tive acesso, na época, à sua companheira e ao momento em que 

revelaram publicamente o seu ‘casamento’. Entrei em contato com ela (já 

fazia muito tempo que não estabelecia qualquer comunicação) e a convidei 

para uma entrevista informal, convite o qual ela aceitou de imediato. Para a 

minha surpresa Elisa havia se separado há quase seis meses. Ainda assim, 

achei que ela poderia trazer contribuições importantes para a pesquisa. Fui 

ao seu encontro. Ela marcou em um terreiro de candomblé (ou centro, 

como ela se referiu). Fica localizado no bairro do Ipsep, na cidade do 

Recife. Moravam no bairro do Janda/Paulista.  

 

25 de Janeiro de 2012 

Alice 
Carla 

No ano de 2010 eu já havia feito contato com Carla solicitando a 

participação das duas na minha pesquisa de campo sobre o reconhecimento 

da sua união estável. Ela, na época ficou um pouco reticente e resistente, 

demonstrando certa preocupação em relação à exposição e identificação do 

casal.Falei sobre a ética da pesquisa e a troca dos seus nomes por nomes 

fictícios e me comprometi a não divulgar quaisquer informações que as 

pudessem identificar. Elas estão juntas há 11 anos e formalizaram a 

conjugalidade após 6 anos de relacionamento. O nosso encontro ocorreu na 

casa do casal. Moram em Casa Caiada/Olinda. 

 

04 de Junho de 2012 

Carol 

Ana 

Conheci Carol em um bar próximo à minha casa. Alguns dias depois 

conheci Ana. As duas aceitaram participar da pesquisa sem resistência. 

Elas estão juntas há 6 anos e formalizaram a conjugalidade quando tinham 

3 anos de relacionamento. São as informantes que deixam mais evidente a 

presença dos conflitos conjugais como componentes da própria relação. 

Elas criam duas cadelas. Este foi o casal que me possibilitou uma maior 

aproximação e convivência direta aos seus estilos de vida. Também foi um 

dos casais que me permitiu uma visita à sua residência. Moram no bairro 

Avenida do Forte/Recife.  

 

19 de Maio de 2013 

Pietra  

Sara 

O casal foi indicado por Geise, uma das minhas interlocutoras no campo. 

Ela, além de conhecer as duas informantes, também é cliente de Sara, a 

veterinária da sua gatinha. Elas estão juntas há 6 anos e formalizaram a 

conjugalidade quando tinham 4 anos de relacionamento. Pietra recebeu o 

pedido de casamento no dia do seu aniversário e o reverencia como ‘o 

presente de aniversário’. Esse foi o único casal em que tive acesso inicial 

apenas com uma delas. Depois senti a necessidade do ‘retorno’ para 

conversar com Sara. Pietra foi a principal informante. Elas moram em 

Casa Caiada/Olinda. 

21 de Maio de 2013 

Nádia 

Telma 

O meu contato com o casal se deu através de um interlocutor que 

conversou com Nadia, sua colega de trabalho. Eu já havia tido contato 

anterior muito rápido com as duas mulheres. No nosso primeiro encontro, 

Nadia apresentou uma necessidade de falar com muitos detalhes sobre os 

primórdios da conjugalidade através da paquera, no seu interesse por 

Telma e de como aconteceram os primeiros contatos amorosos. Estão 

juntas há 6 meses e apesar de ainda não terem formalizado a 

conjugalidade, me informaram do interesse de se casar, indicando que o 

fariam no dia 11 de Julho de 2013, dia do aniversário de Telma. Fiquei 

interessado em participar de todos os rituais e procedimentos do 

casamento, bem como dos preparativos para a ida ao cartório e o casal 

aceitou a minha presença.O nosso encontro aconteceu na casa de Nadia 

que fica localizada em comunidade simples. Nadia comenta sobre a 

localização da casa: “Aqui é um lugar macabro, mas não tem bandidagem, 

não. Assim, de ver o povo com arma!” Nadia tem duas filhas, uma menina 

de 12 anos (que já é mãe há alguns meses) e outra menina de 4 anos. Elas 

moram no Bairro de Pau Amarelo/Paulista.  

02 de Junho de 2013 

Núbia 

Tercile  

Elas estão juntas há 3 anos e formalizaram a conjugalidade há 3 meses. 

Passaram 6 meses namorando para decidirem morar juntas. Entre esse 

tempo elas tiveram conflitos na relação e passaram 3 meses separadas. 

Esse foi o único casal que trouxe a certidão de união estável para me 

mostrar e não teve ressalvas em me dar uma cópia, já que o meu interesse 

era familiarizar com o conteúdo do documento (A certidão encontra-se 

anexa na página 334). O nosso encontro aconteceu na casa de um amigo do 

casal, localizada no Bairro do Janga/Paulista mas o casal mora no Bairro 

de Paratibe/Paulista.  

02 de Junho de 2013 



99 
 

 

Fernanda 

Ligia 

O encontro com o casal se deu através de Geise, interlocutora que conhecia 

o casal e me indicou para a pesquisa. O meu contato inicial foi 

estabelecido com Fernanda, que se mostrou muito disponível para 

encontrar comigo. Elas estão juntas há 30 anos. Desde 1985 decidiram 

ficar juntas e assim estão até hoje. Elas se conheceram ainda na faculdade 

e mantém amizades desse período, os quais elas chamam ‘amigos 

dinossauros’. As duas têm muitas tatuagens espalhadas pelo corpo e ambas 

usam alargadores nas orelhas junto com alguns piercings..Elas 

compartilharam comigo narrativas encantadoras, ligadas à sua história 

conjugal, trazendo aspectos temporais e sociais da homossexualidade que 

me renderam muitos olhares curiosos enquanto falavam. Elas moram no 

Bairro das Graças/Recife. 

03 de Junho de 2013 

Gabriela  

Mariana 

Elas se sentiram muito importantes devido a visibilidade da mídia sobre o 

casamento coletivo. Relatam a emoção durante a cerimônia e também 

reclamam a ausência dos familiares em um momento tão importante nas 

suas vidas. Essa ausência é atrelada à falta de seriedade do evento 

atribuído pelos familiares. Gabriela diz que a mãe não aceitou a sua 

decisão. Elas se conheceram na unidade prisional desde o ano de 2009, 

mas namoram desde o ano de 2011. A preocupação do casal está ligada à 

temporalidade de permanência na prisão, uma vez que o tempo da pena de 

uma não é igual ao tempo da outra. No momento do nosso encontro, vivem 

na Colônia Penal Feminina de Recife.  

28 de Maio de 2012 

Célia 

Fátima  

Elas são o único casal em que uma das componentes da conjugalidade não 

está interna na unidade prisional. Estão juntas há sete anos e Fátima está 

‘lá fora’ (na cidade, fora do presídio). Célia está presa há um ano e três 

meses. Quando questiono sobre o tempo de relação, ela diz: ‘Faz um ano e 

quatro meses, agora em junho’, me levando a pensar na força do tempo 

naquele lugar e sobre como os dias podem ser milimetricamente contados. 

Elas se conheceram em um bar de Recife chamado MKB (Meu Kaso Bar). 

Célia tem três filhos. Quando o noivo descobriu que ela é lésbica, a deixou. 

Ela diz nunca ter escondido dos filhos a sua orientação sexual. Sobre a 

cerimônia do casamento, reivindica o direito à lua de mel no quarto 

conjugal (espaço reservado para visitas íntimas na unidade prisional). No 

momento do nosso encontro, Célia vive na Colônia Penal Feminina de 

Recife. 

28 de Maio de 2012 

Alexia  

Márcia  

Márcia está na penitenciaria há 10 meses e aponta que Alexia é muito 

ciumenta. Elas se paqueraram muitas horas no pátio, antes de começarem a 

namorar. Esse foi o único casal que teve a lua de mel no dia do casamento. 

Por coincidência elas já tinham previamente marcado para aquele dia o 

encontro no quarto conjugal. Esse casal me autorizou ter acesso a uma 

cópia da certidão de união estável (Anexa na página 336). Alexia diz que 

esse é o seu terceiro envolvimento com mulher e os seus relacionamentos 

anteriores duraram dois anos cada. Ela tem uma filha de 8 anos. As 

diferenças de gênero são bem evidentes entre elas: Alexia é bem feminina 

enquanto Márcia apresenta uma corporalidade mais retraída e portanto, 

mais ‘masculina’. No momento do nosso encontro, o casal vive na Colônia 

Penal Feminina de Recife. 

28 de Maio de 2012 

Íris 

Isabela 

Com esse casal tive uma surpresa logo no primeiro contato. Explico sobre 

as questões éticas da pesquisa enfatizando o anonimato dos seus nomes e 

imediatamente Iris diz: “Pode dizer o meu nome. Já tô presa, mesmo...”. 

Elas já tinham um relacionamento fora da penitenciária ou segundo termo 

nativo, ‘na rua’. Elas já tinham o desejo de formalizar a conjugalidade. 

Namoraram há quatro anos. Isabela chegou há cinco meses, mas realizava 

visitas à sua então companheira nos finais de semana. Iris fala muito mais 

do que Isabela. Ela se diz muito ciumenta e que briga por tudo. Se 

conheceram em um lugar chamado ‘inferninho’, uma comunidade 

localizada na Ilha do Maruim (Cabo de Santo Agostinho/PE). A chegada 

de Isabela dentro da penitenciária foi uma surpresa para Iris, que diz: ‘Eu 

não sabia que ela vinha prá cá. Aí me chamaram. Quando abriu a cela aí eu 

corri pros braços dela’. no momento do nosso encontro, o casal vive na 

Colônia Penal Feminina de Recife.  

04 de Julho de 2012 

Paula 

Mercia 

No nosso primeiro contato Paula se refere à sua companheira perguntando: 

‘Cadê o meu marido?’, numa referência à sua companheira. Paula está na 

penitenciária há 2 anos e 10 meses. Ela fala muito mais se comparada a 

Mercia, que só falou quando eu a provocava. Ela diz: ‘Eu não sou muito de 

falar, não’. Paula diz que ama muito a sua mulher e que deseja ficar com 

ela para o resto da vida, apontando inclusive, o seu desejo por filhos e 

registrar com Mercia. Ela diz: ‘Assim, não vai ficar um relacionamento de 

dentro de uma cadeia. Ele vai sair’. Elas estão juntas há um ano e dois 

meses e se conheceram na penitenciária. Ela reclama porque não se casou 

de branco, mostrando também o seu desejo de se casar ‘lá fora, na rua’. A 

sua família é evangélica e isso se transformou em forte obstáculo para a 

aceitação da sua homossexualidade. No momento do nosso encontro, o 

casal vive na Colônia Penal Feminina de Recife.  

04 de Julho de 2012 

 



100 
 

 

2.2 O uso de roteiros conjugais e os sentidos da alteridade 

 

 É sabido que o ‘exotismo’ ou o ‘exótico’ de determinadas culturas se 

configuram como um objeto privilegiado da disciplina antropológica, principalmente 

quando o objeto de estudo e o seu ‘campo’ se configuram como distantes do 

pesquisador. De acordo com Mariza Peirano (2006) o exótico já não apresenta tanta 

força quando se fala em pesquisa antropológica, de forma que a antropologia não se 

resume a um objeto, mas se interessa pela diferença. É dando importância à diferença 

que a idéia de alteridade pode ser tomada como um aspecto indispensável para o fazer 

antropológico e etnográfico
53

. 

Segundo Peirano (2006) o exotismo se configura como a diferença-limite da 

apreensão antropológica. As noções mais ou menos explícitas de distância estão 

freqüentemente presentes, porém, a alteridade, como diferença ou como exotismo, 

diverge: “Se todo exotismo é um tipo de diferença, nem toda diferença é exótica” 

(PEIRANO, 2006, p. 56). É sobre esta questão que eu pensei quando propus uma breve 

problematização sobre os encontros com os ‘outros’ durante o meu trabalho de campo. 

Foram diversos os momentos em que me deparei durante o processo etnográfico, com o 

questionamento que envolve o ‘nativo’ e o ‘antropólogo’. Não considero o objeto desta 

etnografia, necessariamente ‘exótico’ mas diferente. Esta diferença se localiza a partir 

da própria tentativa de conceituar a categoria família no Brasil.  

Particularmente penso que a Vontade de Família das lésbicas e dos gays, reserva 

para a própria idéia de família homoafetiva o status de diferença. Não falo diferença 

como ‘estranha’ ainda que seja para algumas/uns, mas ‘diferente’ no sentido que 

envolve os processos de construção de um modelo familiar pouco conhecido. Durante 

todo o trabalho de campo acionei constantemente nas minhas reflexões, a concepção de 

que estes casais estão aprendendo a viver a dois. Por outro lado penso que esta não é 

uma questão exclusiva dos casais homoafetivos e questiono: “Qual o casal (homo ou 

                                                             
53 Peirano (2006) lembra que a noção de alteridade radical dominante até os anos 1950 materializada no 
índio e suas culturas, passou a ser considerada como alteridades ‘amenizadas’, situação na qual os 
antropólogos passaram a pesquisar sobre o contato com populações indígenas, depois com 
camponeses, chegando mais tarde aos contextos urbanos. A autora nos lembra que no Brasil, nos 
últimos trinta anos, “a alteridade deslizou, territorial e ideologicamente, em um processo dominado 
pela incorporação de novas temáticas e ampliação do universo pesquisado” (PEIRANO, 2006, p. 53) 



101 
 

 

heteroafetivamente orientado) que não se depara durante o tempo do relacionamento, 

com a sensação de pouco saber sobre a sua conjugalidade?”. 

Fato é que esta ‘diferença’ tatuada no corpo da antropologia se estende, 

inevitavelmente, para a experiência do antropólogo no campo. Questões ligadas ao 

reconhecimento do lugar do ‘nativo’ se misturam igualmente com as (auto)reflexões 

realizadas pelo próprio pesquisador. Em diversos momentos estes lugares que tentam 

estabelecer diferenças entre ‘o pesquisador’ e ‘o nativo’ se misturavam de forma não tão 

clara, mas tenho a impressão de que esquecer estas diferenças foi exatamente o que me 

possibilitou entrar efetivamente no campo e me debruçar nos processos de escrita 

etnográfica. Peirano (2006) lembra ainda que “nos últimos trinta anos a alteridade 

deslizou de um pólo onde ela é (ou pretende ser) radical a outro, onde nós mesmos, 

cientistas sociais, somos o outro” (PEIRANO, 2006, p 57). 

Este ponto de vista é bastante reforçado quando nos referimos à tomada de 

espaços urbanos como campo de investigação etnográfica e em especial quando a/o 

antropóloga/o encontra-se inserida/o nestes espaços. É o que Peirano (2006) chama de 

uma relação vivenciada através de uma ‘alteridade próxima’, aquela em que a sociedade 

investigada encontra-se localizada ali onde se localiza a/o pesquisadora/or. Nesse caso 

específico faz-se necessário o exercício reflexivo constante acerca do reconhecimento 

do seu lugar no trabalho de campo. É inevitável, e até indicado, que essa ‘con-fusão’ 

vivenciada na própria experiência etnográfica entre ‘quem sou eu’ e ‘quem é o outro’ 

aconteça. Faço minhas as palavras de Gilberto Velho (2002) quando escreve: 

Quando elegi a minha própria sociedade como objeto de pesquisa, 

assumi, desde o início, que fatalmente a minha subjetividade deveria ser, 

permanentemente, não levada em consideração, mas incorporada ao 

processo de conhecimento desencadeado (...) Assim permaneci 

comprometido com a obtenção de um conhecimento mais objetivo, sem 

que isso significasse uma estéril tentativa de anulação ou neutralização de 

meus sentimentos, emoções, crenças (VELHO, 2002, p. 18).  

 

Parto de dois princípios importantes quando provoco esta discussão. O primeiro 

está ligado a uma tentativa de problematizar a polêmica ligada às relações estabelecidas 

no trabalho de campo entre o pesquisador e as pessoas envolvidas na pesquisa. Acredito 

ser de fundamental importância que as novas estratégias metodológicas adotadas pela 

própria antropologia quando toma os espaços urbanos sejam, a cada nova etnografia, 



102 
 

 

provocadas quando diante de novas estratégias metodológicas, muitas vezes adotadas de 

acordo com as necessidades do campo. O segundo princípio é o de que, como Velho 

(2002), não considero o meu campo de pesquisa, um objeto totalmente estranho para 

mim. 

Como sinalizado anteriormente, o tema da conjugalidade homoafetiva em si não 

se configura para mim, um objeto de investigação que se encontra distante da minha 

realidade social. Porém as práticas de formalização desta conjugalidade, por outro lado, 

mantinham-se explicitamente escondidas atrás do véu da invisibilidade. Até a realização 

da minha pesquisa de campo tive acesso a um ou dois casais formalmente ‘casados’. 

Este fato me provocou para que fosse possível levantar diversos questionamentos, os 

quais mobilizaram os próprios objetivos desta pesquisa, ao mesmo tempo em que me 

proporcionaram a experiência de ‘estranhamento’ diante das novas descobertas. As 

repetições de informações apontadas pelos casais me permitiram a condução do trabalho 

a partir da elaboração de roteiros (GAGNON, 2006), os quais eu chamo de ‘roteiros da 

conjugalidade homoafetiva’. 

No percurso teórico que envolve a empreitada de compreender os mecanismos 

pessoais e sociais que envolvem a decisão dos casais investigados, faço uso do conceito 

de roteiro, proposto por Gagnon (2006). Esse conceito apresenta semelhanças com os 

conceitos de plano ou projeto, na medida em que constitui uma unidade responsável 

pelas condutas e algumas decisões tomadas ao longo da vida. 

Esses roteiros fornecem o nome dos atores, descrevem suas qualidades, 

indicam os motivos do comportamento dos participantes e estabelecem a 

seqüência de atividades apropriadas, verbais e não-verbais, que devem 

ocorrer para que o comportamento se conclua com êxito e para permitir a 

transição para novas atividades (GAGNON, 2006, p. 114). 

 

Os roteiros da conjugalidade homoafetiva são construídos de acordo com as 

relações estabelecidas pelas autoras e autores da sua cena. Todo casal é composto por 

dois, o que implica sempre no encontro e na convivência de duas pessoas diferentes. 

Essa diferença individual é estendida para a própria configuração da conjugalidade, que 

precisou organizar acordos para que fosse definida a própria forma de cada casal se 

auto-reconhecer como tal. Os casais apresentam histórias diferentes, formas de trocas 

afetivas particulares e maneiras de sociabilidade distintas de outros casais, mesmo 



103 
 

 

quando estes se socializam mutuamente. Nesse sentido, cada casal carrega consigo uma 

história única e o seu enredo será determinante para a decisão pela formalização das 

suas conjugalidades. São duas histórias de vida diferentes que irão compor a história do 

casal. 

De acordo com Gagnon (2006) as relações amorosas vivenciadas na sociedade 

existem porque existe uma condição social e cotidiana que possibilita a manutenção 

dessas relações. Na medida em que as pessoas são capazes de falar sobre as suas 

experiências afetivas e sexuais, estão explicitando como se localizam no próprio cerne 

da cultura onde estão inseridas. As classes de afirmações explicativas que as pessoas 

utilizam sobre si mesmas a respeito do motivo pelo qual realizam determinados 

comportamentos se transformam em rico objeto para o investigador científico e em 

especial para o antropólogo. Estas pessoas “processam e exploram conjuntos 

culturalmente recebidos de explicações sobre seu próprio comportamento e o de 

terceiros” (GAGNON, 2006, p. 116). Entender os ciclos de vida das pessoas 

investigadas nesta pesquisa não se configura como objeto central, mas a compreensão 

dos fatores sociais e individuais que contribuíram para a decisão de reconhecer as 

conjugalidades homoafetivas. Nesse sentido, questiono: “Como ocorreu a decisão de 

procurar um cartório para legalizar as uniões vivenciadas?”; “Quais os fatores sociais ou 

pessoais que interferiram nessa decisão?”; “Como esses casais se referem às suas 

conjugalidades no processo constitutivo da relação, considerando o antes, o durante e o 

depois do processo de formalização?”. Estas questões são centrais na elaboração do 

roteiro de entrevistas utilizado durante o trabalho de campo. 

Foram estas questões que nortearam as muitas conversas com as/os informantes 

da pesquisa. E na medida em que puderam falar sobre as suas experiências conjugais, 

abriram espaços para falar sobre as suas próprias vidas. Por esse motivo, cada encontro 

foi único e nenhum casal compartilhava das mesmas motivações que justificassem as 

suas escolhas pela formalização da conjugalidade, embora alguns tenham apresentado 

‘referências comuns comunicáveis’ (TARNOVSKI, 2002).  

Um ponto de intersecção que serviu como referência social em comum com 

todas as informantes foi a orientação homossexual e o fato de vivenciarem uma relação 

conjugal formalizada de acordo com as disponibilidades legais no tempo da decisão.  Os 

demais fatores foram, ao longo do trabalho de campo, se mostrando sutilmente. Ao 



104 
 

 

apresentar questões ligadas à representatividade na pesquisa antropológica, Claudia 

Fonseca (1999) deixa claro que essa delimitação não pode perder de vista as 

contextualizações realizadas pelo pesquisador. Tomando o contexto social e cultural no 

qual estas pessoas estão inseridas é que foi possível realizar uma escolha mais ou menos 

organizada pelos processos de indicação. 

Na antropologia clássica, o pesquisador escolhe primeiro seu “terreno” e 

só depois procura entender sua representatividade. Chega no campo com 

algumas perguntas ou hipóteses, mas é sabido que estas devem ser 

modificadas no longo do contato com os sujeitos pesquisados. Muitas 

vezes o “problema” enfocado sofre uma transformação radical em função 

das preocupações que só vêm à tona através da pesquisa de campo 

(FONSECA, 1999, p. 60). 

 

Mesmo que encontremos um campo caracterizado pela pluralidade que é própria 

das sociedades complexas, procurei ao longo do trabalho de campo encontrar as linhas 

invisíveis que ligam as experiências sociais das informantes acessadas. Todas elas 

apontam os aspectos positivos dessa vivência: o prazer de estarem casadas, a segurança 

frente aos bens adquiridos em parceria, a maturação do amor vivido a duas. De alguma 

maneira os prazeres e desprazeres de uma vivência conjugal se materializam nos 

integrantes que dão forma ao amor. Fica claro, portanto, que a vivência conjugal, como 

qualquer relacionamento duradouro, passa por altos e baixos: acordos, desacordos, 

beijos e brigas. São sentidos e significados que vão sutilmente dando um ‘corpo social’ 

a uma experiência que aparentemente se configura como individual e subjetiva, sendo 

específica de cada casal. 

Gagnon (2006) aponta que a pesquisa e os pesquisadores da sexualidade têm 

desempenhado o importante papel de fornecer pontos de referência sobre as práticas 

sexuais, esclarecendo a compreensão geral das múltiplas experiências sociais 

decorrentes destas práticas. Ele alerta para a necessidade de se considerar nestas 

pesquisas, a importância do sentido e da significação dos comportamentos estudados, 

sem que se abra mão do passado pessoal das pessoas e das formas históricas de 

experiência proporcionadas pela cultura. Entre os sentidos e significados atribuídos 

pelas minhas informantes sobre as suas conjugalidades formalizadas, apresento no 

capítulo 09 (nove), a importância e a influência do amor, da herança e da família nas 



105 
 

 

decisões pela formalização conjugal. Trata-se de temáticas acionadas por todas as 

minhas informantes nos momentos dos nossos encontros. 

A tese é finalizada com algumas Notas etnográficas sobre a conjugalidade 

homoafetiva na prisão, apresentadas no capítulo 10 (dez). Para além de uma realidade 

muito particular na vivência de um relacionamento homoafetivo, teço algumas reflexões 

comparativas entre as duas realidades sociais, reconhecendo alguns pontos de encontro 

e divergências quando se pensa também nos casais que não se localizam na prisão. 

Propor alguns aspectos comparativos entre as duas realidades nos ajuda na compreensão 

de diferenças culturais, mas também na semelhança que envolve os roteiros de uma 

conjugalidade. Por mais específicos que estes roteiros se mostrem, todos os casais 

passaram pela experiência da paquera, do namoro e de um tempo de convivência para 

que se decida pela formalização da conjugalidade. Os desejos e incertezas, os conflitos e 

os confrontos que são próprios da convivência social, são acionados nas duas realidades 

pesquisadas. Independente das semelhanças e diferenças apresentadas por todos os 

casais, as mulheres se transformam em interlocutoras de uma realidade social que se 

mostra sutilmente nos arredores das nossas vidas. 

 

2.3 Eu, o antropólogo e a minha experiência etnográfica 
 

“Hoje eu sou um homem mais sincero e mais justo comigo” 

(O Rappa) 

 

Um dos aspectos mais presentes durante o meu trabalho de campo foi apontado a 

partir das temporalidades da pesquisa etnográfica. Da empolgação extrema vivida 

durante a elaboração e discussões do projeto de pesquisa ao cansaço com a temática 

proposta, vivi os processos etnográficos de forma muito intensa. A temporalidade 

necessária à sua produção proporcionou sentimentos diversos, coragem em muitos 

momentos e ‘corpo mole’ em outros. Por mais que o meu desejo de saber estivesse 

sempre ativo, as dificuldades vividas no campo em muitos momentos me 

desestimulavam. O prazer realizado em quase todos os encontros, a frustração quando 

alguma informante não se colocava disponível para participar das entrevistas, todos 

esses sentimentos compuseram o corpo desta etnografia. De acordo com Malighetti 



106 
 

 

(2004), essa temporalidade etnográfica se materializa em dado relevante para a prática 

do antropólogo: 

As temporalidades etnográficas são múltiplas e se inter-relacionam de 

modo complexo, articuladas pela escritura que atravessou a pesquisa em 

todas as suas fases, desde os dados confusos e dispersos em campo, até a 

sua transformação em um texto coerente e legível. Espelham-se, aí, a 

negociação e a dialogicidade do trabalho etnográfico, em diferentes 

níveis: entre o antropólogo e os nativos, e entre os próprios nativos; entre 

as diferentes fontes de informação, orais e escritas; entre o antropólogo, 

os próprios modelos teóricos, e a comunidade científica; entre o próprio 

antropólogo e seu próprio ser, ao longo do tempo, em seus vários 

aspectos – biográficos, pessoais, disciplinares. Sem falar na 

temporalidade da escritura, na transcrição da realidade do dizer, e na 

relação com os leitores (MALIGHETTI, 2004, p. 110). 

 

Desde a elaboração do projeto de pesquisa, no ano de 2009 sobre o tema do 

projeto muita coisa mudou, social e juridicamente, principalmente em relação aos 

aspectos legais. As decisões realizadas pelo Supremo Tribunal Federal e pelo Conselho 

Nacional de Justiça trouxeram mudanças evidentes na forma como se vincula a 

informação e como as pessoas acessam, refletem e transformam esse assunto, nas 

diversas esferas sociais. Para um antropólogo que abraça o desafio de etnografar um 

objeto que está em constante movimento, a temporalidade ganha múltiplas dimensões 

na produção escrita que desafia a sua capacidade de acompanhar essas mudanças. 

A produção textual não ocorreu de forma contínua, sendo necessário em muitos 

momentos, uma retomada de escritas anteriores, mesmo quando me encontrava 

envolvido em tópicos diferentes. Tentei quase sempre, tornar-me um leitor de mim 

mesmo, num propósito de readaptação e organização do material encontrado no campo. 

Em todos os momentos eu me vejo implicado. Sobre o trabalho de campo Velho (2002) 

aponta: 

Eu, o pesquisador, ao realizar entrevistas e recolher histórias de vida, 

estou aumentando diretamente o meu conhecimento sobre a minha 

sociedade e o meio social em que estou mais diretamente inserido, ou 

seja, claramente envolvido em um processo de autoconhecimento 

(VELHO, 2002, p. 17). 

 

Nesse sentido, tomo a experiência etnográfica como agência transformadora de 

mim mesmo, numa reflexão que propõe transformações na comunidade que pesquisei. 



107 
 

 

Em muitos momentos as categorias ‘estranhamento’, ‘curiosidade’ e ‘surpresa’ 

compuseram os cenários da produção escrita desta tese. Estive em contato com pessoas 

que pensava conhecer e com diversas (quase todas) outras cujos primeiros encontros se 

vestiam com as roupas da pesquisa. A minha familiaridade com a conjugalidade 

homoafetiva não era suficiente para conhecê-la e na medida em que me permitia seguir 

as diretrizes do campo, pude encontrar respostas para perguntas nem sempre 

formuladas. Os prazeres, os conflitos, a paixão, o amor e a esperança das mulheres 

acessadas também foram, em diversos momentos, os meus próprios. Também não 

foram poucos os momentos em que eu não sabia identificar se “os nativos” eram tão 

diferentes de mim. Isso ficou claro quando comecei a sonhar com o campo, com as 

pessoas que eu encontrei e com as múltiplas situações narradas. Cheguei a uma 

conclusão: agora eu realmente estou no campo. 

Nas concepções de Velho (2002) o manejo com o material de campo, suas 

análises e escritas não ocorrem a partir de um ‘distanciamento’ do pesquisador. Ao 

retraduzir os discursos dos seus informantes o antropólogo está presente nele todo, 

inclusive e talvez principalmente, no seu ato de escrever. “De alguma forma estou 

misturado às suas falas, perplexidades, dúvidas e hesitações (...) há uma preocupação 

teórica que é particular aos meus interesses, à minha formação, e que estabelece um 

distanciamento” (VELHO, 2002, p. 20). Eis o desafio vivido por mim e antes proposto 

por Gilberto Velho: estranhar o familiar, considerando que muitas vezes o antropólogo 

também se transforma em nativo. 

Ao entrar em campo tive muitas dúvidas, principalmente relacionadas ao corpo 

que esta etnografia ganharia. Hoje entendo que essa previsibilidade é algo da ordem do 

impossível, pois vejo o processo etnográfico como um agente transitório, que está em 

constantes movimentos. Em um dos primeiros registros no diário de campo, eu escrevi: 

Ainda tenho dúvidas sobre as técnicas que vou usar na pesquisa. Tenho 

encontrado etnografias que usam a entrevista estruturada e um roteiro 

bem delimitado, mas acredito que esse método não se aplica aos meus 

desejos de me aprofundar nas histórias que desejo escutar, interagindo 

também. Na minha primeira entrevista com Elisa me senti muito inseguro 

porque eu podia explorar mais a nossa conversa e ampliar os meus 

olhares na observação participante. O fato de estarmos num centro de 

umbanda (terreiro de candomblé?) me levava a perceber muitas pessoas 

que se movimentavam por diversos espaços. É simplesmente impossível 

apreender a todas as informações. Não entendo os significados das muitas 

imagens espalhadas pela casa, os sentidos dos rituais e oferendas ou 



108 
 

 

mesmo sobre os erês
54

 que vi serem manifestados nas pessoas que 

estavam ali (Diário de Campo, 26 de Janeiro de 2012). 

 

A dúvida, a imprevisibilidade do campo e as surpresas encontradas na medida 

em que as cortinas sociais se abriam foram me empurrando cada vez mais para o centro 

do palco cujas cenas eram realizadas pelas mulheres da pesquisa. Aos poucos descobri 

que eu também era ator, parte do roteiro. Eu não era, não fui, um espectador ou mesmo 

diretor, pois à medida em que o trabalho de campo avançava, percebia que a 

insegurança e o medo se materializavam em engessamento cognitivo. Foi durante a 

paixão e a curiosidade por aquilo que eu via e vivia que o processo etnográfico 

finalmente aconteceu. 

De acordo com Roberto da Matta (2010) é durante o processo de pesquisa em 

antropologia que o antropólogo se depara com o momento de descoberta etnográfica. 

Esse momento se dá quando o etnólogo consegue descobrir o funcionamento de uma 

instituição e compreende finalmente a operação de uma regra antes obscura. Em seu 

diário de campo, um trecho escrito em 18 de setembro de 1970, o autor descreve 

poeticamente este momento que eu considero extremamente necessário para o trabalho 

etnográfico: 

Então ali estava o segredo de uma relação social muito importante (a 

relação entre amigos formais), dada por acaso, enquanto descobria outras 

coisas. Ela mostrava de modo iniludível a fragilidade do meu trabalho e 

da minha capacidade de exercer o meu oficio corretamente. Por outro 

lado, ela revelava a contingência do ofício do etnólogo, pois os dados, por 

assim dizer, caem do céu como pingos de chuva. Cabe ao etnólogo não só 

apará-los, como conduzi-los em enxurrada para o oceano das teorias 

correntes.  De modo muito nítido verifiquei que uma cultura e um 

informante são como cartolas de mágico: tira-se alguma coisa (uma 

regra) que faz sentido num dia; no outro, só conseguimos fitas coloridas 

de baixo valor... (DAMATTA, 2010, p. 195). 

 

Penso que mesmo que o antropólogo esteja munido das técnicas de pesquisa 

aprendidas durante a sua formação acadêmica e mesmo que já tenha tido acesso às mais 

amplas teorias sobre o tema que está investigando, há durante o seu processo 

etnográfico uma ‘transformação’ do pesquisador em antropólogo. Pelo menos isso 

aconteceu comigo. Ainda segundo DaMatta (2010) um aspecto da pesquisa de campo 

                                                             
54 O termo ‘erê’ está diretamente ligado aos espíritos de crianças que podem se manifestar nos adultos. 



109 
 

 

que é intermediário, a fase em que o etnólogo está às voltas consigo mesmo, faz surgir o 

que ele chama de ‘anthropological blues’. Penso que existem duas perspectivas na 

experiência do anthropological blues: primeiro nos momentos diversos do trabalho de 

campo, ‘estando lá’ com as pessoas nativas e segundo durante os esforços para 

transformar o ‘vivido’ em teoria. 

Durante o segundo momento, na escrita etnográfica, me deparei freqüentemente 

com as situações de solidão. Enquanto me mantinha mergulhado em muitas idéias, 

tentando organizar o material de campo, tive uma experiência que considero ‘inusitada’: 

construir um “Diário de Parede”
55

. Tratava-se de uma tela em branco, comprada em 

uma loja específica, que eu transformei em uma extensão do meu diário de campo. Hoje 

tenho na minha sala, um quadro 80,100cm onde compartilhei alguns momentos da 

escrita etnográfica desta pesquisa. Ali eu me permitia realizar alguns ‘desabafos de 

gabinete’. Queria visualizá-lo sem necessariamente recorrer ao tradicional diário de 

campo, um caderno que àquela altura já estava repleto de anotações. Era lá, no diário de 

parede, que eu também podia realizar um pequeno distanciamento da pesquisa, 

escrevendo sobre coisas triviais do exercício de escrita etnográfica. Depois que ocupei 

todo o espaço da tela com letras pintadas em preto, decidi transcrevê-lo aqui para que 

a/o leitora/or se familiarize também com as minhas próprias narrativas sobre o processo 

do antropólogo no campo e em casa: 

Penúltimo sábado de junho. Resolvi escrever um diário de parede. 

Chamo-o “Os Encantos da Etnografia”. Senti que estava totalmente no 

campo quando comecei a sonhar com as minhas informantes. Com o 

tempo, tenho vontade de estar mais tempo com elas. Escutá-las ultrapassa 

qualquer lógica do ‘encontro etnográfico’. É bom estar com elas. Eu me 

encontro nas entrelinhas das suas histórias. Trajetos que são seus são 

tomados como meus. Gosto de me encontrar e me perder em suas trilhas. 

Ruas e corredores nos aproximam e nos separam. Nem sempre as 

despedidas se fazem um adeus. Reencontro na cidade, reencontro no 

trabalho de gabinete. Elas estão em mim. São memórias e sabores, 

sorrisos e cansaço. Eu também estou nelas. Para além do ver e do ouvir, o 

estar. Esse sim ultrapassa o olhar e o escutar. Somos gente. Nenhuma 

delas se encaixa em categorias fixas: são autênticas nas suas capacidades 

de transformação. Assim também sou eu: nunca gostei de rótulos. Sempre 

transitei entre os gêneros, os estilos, os andares, movimento. Criação, 

transgressão. É isso um antropólogo? Quais sentimentos governam os 

seus fazeres? Resposta sem definição. Esse é o ofício da criação da magia 

do tempo. A temporalidade etnográfica tem diversos ponteiros. O dos 

relógios, o do desejo, das dores nas costas, da subjetividade do etnógrafo. 

É o tempo da paixão. Às vezes ferve, às vezes esfria. Mas está lá a todo 

                                                             
55 Fotografia disponível na página 340. 



110 
 

 

instante. Está onde está o escritor, seja no livro ou no computador. Esse 

tempo, como muda o tempo. Hoje foi sol. Ontem choveu o dia inteiro. E 

amanhã? Agora aponta no relógio onze horas e trinta e dois minutos. É 

noite. Desde as dez da manhã que trabalho no texto da tese. Me sinto 

cansado, com sono. Tomo uma taça de vinho tinto. Acendo um cigarro. E 

outro. Já penso na hora de acordar. Sinto que aqui eu simplesmente 

desabafo. Boa noite. Acordo às sete e meia. Somente hoje tenho noção 

sobre o caos necessário que está instalado na minha sala: livros 

espalhados pela mesa, no sofá, pelo chão. Marcadores em verde sinalizam 

chamadas para depois. Às vezes arrumo, numa tentativa sutil de arrumar 

a mim mesmo.  Aos poucos vou percebendo que o tempo só ganha vida 

quando conseguimos transformar pensamentos e idéias em palavras. Mas 

palavras exigem esforço físico. Vê-las prontas dá prazer. É criação. 

Ultimamente tenho percebido melhor as partidas e chegadas do dia e da 

noite. Quando posso, fico dias em casa e só abro a porta para jogar o lixo 

fora. Isso me faz escrever. E é bom ver o nascer do texto. Estabelecer 

relações, selecionar informantes, transcrever textos, levantar genealogias, 

mapear campos, manter um diário. Eis as formas e ingredientes desta 

criação, afirma Geertz. Hoje encontrei um livro no banheiro. Não 

lembrava de tê-lo deixado lá. Percebo que eles estão por toda a casa, no 

quarto, na sala, na cama. Um banho de letras por todo lado. Loucura? 

Informações diversas são veiculadas na mídia, numa televisão que fica na 

minha sala. São protestos acontecendo em todo o Brasil. O movimento 

LGBT resolve se posicionar contra o projeto Feliciano que defende a cura 

da homossexualidade. Hoje um protesto em Garanhuns, no qual eu estive, 

havia um rapaz com uma placa dizendo: “Não quero cura. Quero justiça”. 

Recife foi a única cidade brasileira onde a repórter que cobria os 

protestos fez menção ao movimento. Tive vontade de estar lá para ver o 

que o movimento lésbico estava reivindicando. Pego o livro O Segundo 

Sexo na estante. Simone de Beauvior escreve logo na abertura uma frase 

de Poulain De La Barre: “Tudo o que os homens escreveram sobre as 

mulheres deve ser suspeito, pois eles são, a um tempo, juiz e parte”. 

Fiquei pensativo. Será que ainda é assim? Lembro que em alguns 

momentos no campo eu cheguei a afirmar: “Eu sou uma lésbica”. Me 

referia a minha identificação com as histórias dos casais, mas 

principalmente sobre as formas de me relacionar e investir na 

manutenção de uma conjugalidade. Também falo da identificação com os 

estilos de vida que elas, as mulheres do meu campo, adotam.  Entram em 

cena os fundamentos do amor romântico, a preocupação com a herança, o 

desejo e a vontade de família. O sujeito social é aquele que mantém as 

dinâmicas da conjugalidade homoafetiva. Tenho escutado algumas 

músicas e prontamente identifico as narrativas nas suas letras. De repente 

me encontro com a necessidade de retornar ao campo e assim o faço. 

Entre um casal, o desejo de me encontrar com maior frequência como um 

amigo das duas. Eu gosto da companhia. Isso também me leva a pensar 

sobre “A carência dos casais” nas relações de sociabilidade. Não é 

freqüente a referência a muitas amigas ou amigos. Sentem-se ameaçadas? 

Há uma política da proteção da vida íntima? As trajetórias e os sentidos 

atribuídos ao casamento apontam uma necessidade em manter a política 

da reserva, porém as relações de amizade e as próprias sociabilidades se 

configuram como agentes extremamente necessários para a vida social 

dos casais. A reserva da casa precisa abrir a porta para a rua: os próprios 

casais selecionam as pessoas que são ‘bem vindas’. Geralmente as 

afinidades se desenrolam quando outras mulheres não representam 

ameaça à manutenção da estabilidade afetiva e a fidelidade de ambas. No 



111 
 

 

fundo, estou falando sobre a importância do cuidar para a experiência 

conjugal. Ao longo da tese não ‘percebi’ o cuidado como sinônimo – 

atenção e manutenção – mas agora o vejo como uma ‘piscadela’ que 

passou temporariamente despercebida pela minha observação 

participante. Se pensarmos bem, estamos falando sobre relações de amor 

e não existe ‘amor’ quando não existe a prática ou experiência do cuidar. 

Comparo esta experiência com a produção etnográfica. Agora, perto da 

sua finalização, vejo que estabeleci uma relação de amor com a minha 

etnografia. Com seus altos e baixos, no fundo eu estava cuidando dos 

dados, dos pensamentos e idéias, do manejo com as palavras. Sem tal 

forma de relação, o corpo do texto não seria gestacionado. Tenho a 

esperança de que esse esforço tenha a força de produzir novos sentidos e 

significações no campo social da conjugalidade entre as pessoas de 

mesmo sexo, produzindo mais liberdade frente às escolhas que cada 

pessoa realiza. Finalizo com uma reflexão de Clarisse Lispector, quando 

diz: “Liberdade é pouco. O que eu desejo ainda não tem nome”. João 

Ricard, um aprendiz. (Trecho escrito no “Diário de Parede” finalizado no 

dia 31 de Agosto de 2013). 

 

 Na tentativa de compreender as minhas próprias significações e os sentidos 

atribuídos não apenas ao abjeto da pesquisa, mas à forma como eu imprimia no meu 

corpo os passos etnográficos, passei a registrar no diário de campo, algumas dúvidas e 

percepções, inclusive nos momentos em que eu refletia sobre as territorialidades do meu 

campo. Inicialmente estas dúvidas estavam diretamente ligadas às impossibilidades de 

se delimitar os espaços da cidade, porém depois conclui que os territórios etnográficos 

da conjugalidade homoafetiva poderiam ser referidos a partir dos lugares por onde 

transitei e especialmente, dos lugares escolhidos pelas minhas informantes quando nos 

momentos dos nossos encontros.  

Estou indo encontrar Fernanda e Lígia. São 15:09h, terça feira. Marcamos 

o nosso encontro na Livraria Cultura, centro da cidade do Recife, às 16 

horas. Resolvi ir de ônibus porque acredito que os meus sentidos ficam 

mais abertos para sentir a cidade. Na Avenida Caxangá pego o ônibus 

Engenho do Meio. Enquanto o ônibus anda, estou escrevendo. Acho que 

o drible estabelecido entre o movimento-pára-movimento-pára, se 

configuram como metáfora do próprio trabalho etnográfico. A letra 

treme, exigindo de mim uma coordenação (motora?) para seja possível 

escrever. Ao meu lado um casal heterossexual está em pé, conversando 

sobre a reforma da casa. Atrás de mim, duas mulheres falam sobre algo 

que não entendo. Um rapaz chamado Daniel se apresenta gritando para 

nós, passageiros, que é da Casa de Hebrom. Se refere a uma casa de 

recuperação de drogados e passa entre nós deixando um saquinho com 

uma pequena carteira guarda-cartões e algumas bolinhas coloridas, que 

segundo o rapaz, ‘cresce quando se coloca na água’. Ele diz tratar-se de 

uma instituição séria. No folheto está escrito: ‘Tratamento para quem não 

quer se tratar: Feminino e Masculino’; ‘Instituto Casa de Hebrom: Você é 

especial para Deus. Seja Feliz!’. Ao terminar a sua distribuição Daniel 

grita: ‘Ainda há esperança até mesmo para uma árvore cortada’, fazendo 



112 
 

 

referência a um texto bíblico. Ele vai narrando a sua história de vida, 

falando sobre o seu uso de cocaína e craque. Hoje é convertido na igreja 

Água Viva, apelando para que as pessoas ajudem na compra dos seus 

materiais. Resolvo comprar e lhe dou R$ 5,00. Enquanto me dá o troco de 

R$ 3,00, ele diz: ‘Bom estudo aí!”, uma vez que eu estava escrevendo 

enquanto o observava. Ele continua sua tentativa com outras pessoas e eu 

desfoco a atenção. Ao aproximar-nos do final da Av. Caxangá o trânsito 

fica parado. Por uma questão de segundos imagino que muitas das 

minhas informantes passam por isso quando circulam pela cidade, seja 

para ir ao trabalho todos os dias, seja para resolver algo no centro ou 

algum dos muitos bairros espalhados pela cidade. O trânsito parado dá 

sono. As pessoas parecem introspectivas enquanto não chegam aos seus 

destinos. Os sons são variados. Eles invadem o corpo sem pedir licença. 

É o barulho do próprio ônibus, seus passageiros, outros ônibus e os 

muitos carros que passam buzinando freneticamente, numa tentativa vã 

de fazer os carros à frente, andarem. Vejo uma fila infinita de carros e 

suas múltiplas marcas. Enquanto o ônibus está cheio de pessoas, muitos 

carros transitam com os motoristas, apenas. Em frente à farmácia 

PaqueMenos, uma caixa de som com o volume muito alto toca algo do 

tipo: ‘Eu compro o meu carrão, mas estou sem dinheiro...’ Uma música 

de forró e brega misturados. Ainda bem que o meu ônibus não passa tanto 

tempo ali, me obrigando a escutar algo que não gosto e que não posso 

escolher não escutar. Muita coisa na cidade é assim. Lidamos o tempo 

todo com a invasão. De espaço, de desejo, de terreno e territórios. Até 

aqui, enquanto escrevo, as pessoas me olham com estranheza. Me aperto 

em mim no espaço mínimo da cadeira, para não incomodar uma mulher 

gorda que está ao meu lado com os fones de ouvidos ligados ao celular. 

São 15:30h e somente agora conseguimos sair da Av. Caxangá. Agora é 

torcer para que a Avenida Conde da Boa Vista esteja livre. Vou descer na 

Avenida Guararapes e terei ainda um trecho para fazer a pé. Estamos na 

praça do Derby e já cansei de escrever. Movimento-pára-escreve. Tudo se 

mistura com a vontade de saber e transmitir. Esse é o aspecto da cidade 

por onde passam muitos casais homoafetivos. É o transito – que de carro 

ou de ônibus nos empurra para esse cenário. Nem sempre é bom. Muitas 

vezes nem sentimos. Como se tudo isso já estivesse aqui desde sempre. 

Passo pela Select do Posto Shell na Av. Conde da Boa Vista. Nenhum 

movimento de pessoas a pé. Tão diferente do frisson vivido nas noites de 

sexta ou sábado! Está perto do local onde preciso descer. Não penso 

muito em Fernanda e Lígia. Quero ‘receber’ tudo o que elas puderem me 

‘dar’. Vou manter o meu corpo aberto. Será essa a arte do antropólogo no 

campo (da cidade)? (Diário de Campo, 03 de Junho de 2013). 

 

 Como já discutido anteriormente, um dos grandes desafios encontrados pelo 

antropólogo ao tomar a cidade como campo é situar o seu objeto de pesquisa numa 

territorialidade que não se materializa na delimitação de espaços geográficos 

rigorosamente delimitados. No contexto aqui apresentado o antropólogo é também 

morador da cidade que pesquisa e as pessoas que fazem parte do campo de investigação 

ou mesmo aquelas que transitam pelos espaços da cidade se transformam, direta ou 

indiretamente, em atrizes e atores desse cenário ou do próprio campo antropológico. 



113 
 

 

Gilberto Velho (1997) traz uma reflexão importante para se pensar a tomada do campo 

em sociedades onde habita o próprio antropólogo. Ele diz: 

O fato é que dentro da grande metrópole, seja Nova York, Paris ou Rio de 

Janeiro, há descontinuidades vigorosas entre o ‘mundo’ do pesquisador e 

outros mundos, fazendo com que ele, mesmo sendo nova-iorquino, 

parisiense ou carioca, possa ter experiência de estranheza, não-

reconhecimento ou até choque cultural comparáveis à de viagens a 

sociedades e regiões ‘exóticas’ (VELHO, 1997, p. 126-127). 

 

 Durante o meu trabalho de campo transitei por várias territorialidades 

localizadas na Grande Recife. Estive desde o centro da cidade a bairros e cidades 

espalhados numa geografia transitória que vai de ‘lugares mais próximos’ a ‘lugares 

mais distantes’. Os deslocamentos realizados no campo me permitem pensar que esta é 

uma etnografia realizada em trânsito: deslocamentos concretos, variação de 

temporalidades, mudanças climáticas, variações de humor (do antropólogo e suas 

informantes), diversidade conjugal e individual. Esse dado me conduz a reflexões que 

estão diretamente ligadas à manutenção dos lugares transitórios ocupados pela minha 

experiência etnográfica. Por mais que eu tenha certa familiaridade com estes múltiplos 

espaços, me surpreendi em todos os encontros, com os contextos vividos. As 

experiências de cada casal me proporcionaram a realização de exercícios antropológicos 

diversos, através de sensações, envolvimentos, olhares e escutas que resultaram em 

compreensões múltiplas das realidades investigadas.  

 Na medida em que eu avançava no campo da pesquisa percebi que a utilização 

das narrativas conjugais como estratégia metodológica trazia em si um valor etnográfico 

de ‘via dupla’. Além de um instrumento muito rico para que eu pudesse acessar as 

histórias dos casais e suas realidades sociais, a solicitação para que as mulheres do 

campo narrassem as suas conjugalidades também lhes proporcionava reflexões sobre as 

suas histórias e uma compreensão do momento atual na relação. As narrativas se 

transformavam num exercício de ida e vinda aos seus passados, permitindo reflexões 

sobre os seus presentes. 

 Particularmente após o meu encontro com Ana e Carol me senti responsável por 

ter provocado reflexões muito profundas sobre o seu relacionamento. Percebi (e 

apresento as suas narrativas no capítulo seis) que no momento do nosso encontro elas 

estavam passando por uma crise conjugal. Muitas vezes as duas se confrontavam na 



114 
 

 

minha frente e a nossa entrevista se configurava em alguns momentos como uma 

‘lavagem de roupa suja’. Tenho a impressão de que o fato de elas saberem que eu sou 

psicólogo pode ter influenciado nesse encaminhamento natural. Penso que este também 

foi o momento que me possibilitou maior aproximação etnográfica: sem máscaras, sem 

enfeites do discurso e sem o romantismo próprios dos casais apaixonados. Sobre esta 

reflexão eu escrevi no diário de campo: 

No campo descobri que escutar o casal junto permitia às duas 

pessoas/mulheres escutar também as suas companheiras ou esposas. 

Parece que aquele momento – do nosso encontro – favorecia uma 

abertura ao diálogo do casal. Uma mulher do casal passava ali, a ocupar o 

lugar de uma declarante do seu amor ou alguém que denuncia os seus 

problemas relacionais. Em alguns momentos foi possível o exercício de 

transitar por entre essas duas possibilidades. No meio das duas – ou entre 

elas – eu, o antropólogo, dizendo a mim mesmo que ali eu não estava 

como psicólogo, ainda que o fosse. Durante todos os encontros percebi 

manifestações muito claras de relações de poder. Na maioria dos casais 

elas mesmas se indicam como ‘aquela que sabe falar mais bonito’, numa 

tentativa às vezes inquisitiva (?) de se ouvir a ‘versão’ da outra. Enquanto 

estava no campo imaginava que aquelas mulheres dos casais que mais 

falavam, exerciam papéis de poder sobre aquelas que ‘calavam’ ou 

falavam menos. Porem, enquanto escrevo agora, penso que calar muitas 

vezes pode ser percebido como uma forma de acomodação/submissão, 

mas também servir como agente direto de poder, principalmente quando 

diante de um antropólogo. Algumas vezes (como foi no caso de Nadia) 

aquela que fala pouco traz contribuições narrativas mais importantes e 

significativas (para o antropólogo) do que aquela que fala mais. 

Independente desse jogo sutil de fala/cala, todas as pessoas que acessei 

paravam para pensar sobre as suas histórias de vida. De alguma forma as 

suas histórias do passado eram convidadas a compor as experiências do 

presente. Tenho quase certeza que os nossos ‘encontros etnográficos’ 

provocavam os casais a repensarem os seus lugares, seus interesses, 

gestos e atitudes dentro da própria dinâmica conjugal (Diário de Campo, 

04 de junho de 2013). 

 

 Grande parte da escrita etnográfica desta tese foi realizada na cidade de 

Garanhuns/PE. Moro também nesta cidade porque aqui está localizada a universidade 

onde coloco em prática a minha docência. Percebi que estar nesta cidade otimizava a 

minha produção teórica. De alguma forma o meu ‘gabinete’ está literalmente distante do 

meu campo. Aos poucos fui me dando conta de que a ‘distância’ geográfica que separa 

esta cidade do meu campo, me possibilitava, mesmo que momentaneamente, uma 

‘distância’ relacional com as especificidades da conjugalidade homoafetiva na cidade de 

Recife. 



115 
 

 

Vagner Silva (2000) nos lembra que as suposições de que o antropólogo, durante 

o seu trabalho de campo, pode se manter neutro e não interfere na vida dos seus 

observados se configura como pouco condizente com a realidade do trabalho de campo. 

Ele afirma que o antropólogo que pesquisa religiões afro-brasileiras dificilmente realiza 

a sua observação participante sem causar ou ser envolvido nos conflitos e realidades que 

caracterizam a vida cotidiana dos terreiros. Eu diria que tal envolvimento não está 

restrito aos estudos das religiões. Com os casais homoafetivos esta implicação do 

pesquisador também se materializa como uma realidade do fazer etnográfico. 

O meu desejo é realizar mais algumas considerações sobre a minha experiência 

no campo. Porém o presente tópico se apresentaria muito mais extenso. Deixo estas 

impressões para os capítulos seguintes, na medida em que for avançando nas análises 

antropológicas dos dados. Faço aqui uma última observação metodológica sobre o meu 

retorno ao campo. Com o intuito de estabelecer outros contatos com as minhas 

informantes decidi presenteá-las com as bonecas que compõem a apresentação dos 

capítulos da tese. Nestes momentos também levei uma parte da tese impressa com o 

intuito de compartilhar com elas um pouco dos resultados da pesquisa. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



116 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia IV: As Noivas e o Banho da Mídia. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 3: 

A Conjugalidade Homoafetiva na mídia:                                                                                          

trajetos da política de visibilidade 



117 
 

 

...Para que haja memória, é preciso que o acontecimento ou o saber registrado saia da 

indiferença, que ele deixe o domínio da insignificância. É preciso que ele conserve uma força a 

fim de poder posteriormente fazer impressão. 

Pierre Achard. 

 

Alguns aspectos desta tese são apresentados a partir de reflexões sobre a 

influência da mídia na construção das políticas de visibilidade da conjugalidade 

homoafetiva de forma mais ampla. O seu contexto teórico se fundamenta na circulação 

dos meios de comunicação e sua influência da produção de sentidos sobre a experiência 

social de lésbicas e gays que formalizam (ou não) as suas conjugalidades. O 

investimento midiático sobre a temática vem produzindo múltiplos posicionamentos 

políticos, envolvendo a descrição de fatos e eventos e interferindo nos posicionamentos 

das diversas pessoas envolvidas diretamente nos processos de formalização conjugal e 

nas posturas de algumas instituições sociais que influenciam na sua discussão atual. 

Enquanto eu me encontrava no processo de construção desta pesquisa, deparei-

me com um crescente investimento dos meios de comunicação frente aos 

acontecimentos jurídicos que envolviam o reconhecimento, pelo Tribunal Superior 

Federal (STF), dos casais compostos por homossexuais. Foram muitas as chamadas 

realizadas pela Rede Globo, SBT, Rede Record e outros, sobre a possibilidade legal de 

formalização das conjugalidades que até então se encontravam às margens da sociedade. 

Também foram muitas as revistas de circulação e reconhecimento nacional que traziam 

nas suas páginas, matérias que colocavam em evidência os muitos casais brasileiros que 

aderiram às novas possibilidades de formalização das suas relações amorosas.  

As noticias que chegavam aos meus olhos e ouvidos anunciavam uma mudança 

radical na transmissão de assuntos ligados à homossexualidade
56

. Essas notícias 

entravam diretamente nas casas de muitas famílias brasileiras, fazendo com que as 

pessoas passassem a falar sobre o assunto. Opiniões favoráveis ou contrárias colocavam 

a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo na pauta do dia. E permanecem.  

                                                             
56 Miriam Grossi (2003) sinaliza que até o ano de 2003 não se observava no Brasil, nenhuma 
movimentação coletiva de reivindicações pela parentalidade homoafetiva. Através de um levantamento 
midiático a antropóloga aponta o caso da novela Mulheres Apaixonadas, que contava a história de duas 
jovens mulheres, apontando uma conjugalidade homoerótica como um projeto individual: “Nada foi 
dito sobre parceria civil ou reconhecimento identitário em movimentos GLBT. Nesse contexto, a 
temática das famílias gays e lésbicas se restringe ao pólo da conjugalidade e da tensão na relação com a 
mãe de uma delas, que não ‘aceita’ a escolha da filha porque teme, entre outras coisas, não ser avó. No 
plano do parentesco a tensão está no clássico conflito aliança/consanguinidade” (GROSSI, 2003, p. 268). 



118 
 

 

São conversas dentro de casa, entre os membros das famílias e amigos, nos 

diferentes lugares da sociedade: nas padarias, supermercados, bares, espaços de 

sociabilidade. As pessoas estão interessadas em falar sobre o assunto, pois percebem 

que mudanças evidentes estão acontecendo na formatação do conceito de família. Com 

isso a conjugalidade homoafetiva toma outros desdobramentos: passa a ser falada, a ser 

assumida e consequentemente ganha visibilidade, construindo inclusive uma forte 

corrente de mulheres e homens homossexuais que passam a visualizar positivamente as 

suas relações. 

 Na sociedade contemporânea a mídia vem contribuindo visivelmente para 

mudanças significativas no campo do público e do privado. Se as relações privadas vêm 

sendo cada vez mais publicizadas, as atitudes públicas invadem os espaços privados. 

Independente das posturas que as pessoas assumem frente à temática da conjugalidade 

homoafetiva torna-se importante localizar a mídia como agente que contribui para a sua 

visibilidade.  

O meu intuito é realizar uma análise antropológica sobre a influência da mídia 

frente à temática da pesquisa, tomando a informação como um recurso metodológico 

que pode auxiliar na discursividade sobre a legalidade de uma conjugalidade que vem a 

cada dia se tornando mais pública. Em todo caso, vale apontar que talvez seja também 

por isso que se mostra crescente a quantidade de lésbicas e gays que procuram os 

cartórios do Brasil para formalizarem as suas uniões. Não foi por acaso que, em quase 

todos os casais entrevistados para esta pesquisa, algumas notícias midiáticas tenham 

sido acionadas. De alguma forma a produção de sentidos sobre as experiências 

conjugais são influenciadas pelo tipo de notícia recebida. Este fato me conduziu, no 

trabalho de campo, a tentar compreender algumas particularidades destas informações 

vinculadas pela mídia. Eu também, enquanto pesquisador, fui influenciado por muitas 

delas. Foi através de uma matéria vinculada pelo Jornal do Commercio
57

 (Pernambuco) 

que me senti provocado a procurar os cartórios da cidade de Recife para compreender 

dois aspectos: 1) Se estes já estavam cumprindo com a decisão do Supremo Tribunal 

Federal pela formalização da conjugalidade através de casamento e 2) Realizar 

observação participante nos espaços sinalizados pelas minhas informantes como lugares 

provocadores de muito constrangimento. 

                                                             
57 Jornal do Commercio, 15 de maio de 2013. 



119 
 

 

Entre os recursos metodológicos foram analisados, anúncios em telejornais, 

artigos publicados em revistas de grande circulação nacional (Veja, Época, Isto É), 

publicações em jornais locais (Jornal do Commercio, Diário de Pernambuco) e algumas 

matérias encontradas na Internet. Parto do princípio de que os atores sociais são também 

agentes políticos que estão constantemente dialogando e lutando por seus interesses 

pessoais e\ou coletivos. Nesse sentido, a imprensa, enquanto veículo de informação se 

configura como formadora de opiniões e posicionamentos (RIOS, 2002). Estão 

envolvidas aqui múltiplas referências que se articulam na constituição de representações 

e práticas sociais envolvendo a conjugalidade homoafetiva.  

A construção de opiniões que acompanham as narrativas voltadas para essa 

conjugalidade também constrói outras realidades sociais. De acordo com Darde (2008) 

o jornalismo deve ser compreendido como um agente construtor de sentidos sobre a 

realidade, uma vez que o seu discurso deve representar a diversidade de pensamento da 

sociedade contemporânea. Assim torna-se inegável que o acesso à informação midiática 

pode se transformar em agente de acesso direto à própria vivência relacional que 

envolve as lésbicas e os gays que vivem a dois. Uma questão que merece ser pensada é 

que atualmente quase ninguém está livre da recepção de informações midiáticas.  

Numa perspectiva antropológica os meios de comunicação de massa se 

materializam como fundamentais para a compreensão dos fenômenos urbanos 

contemporâneos (TRAVANCAS, 2008). O material produzido pelos instrumentos de 

informação pode ser traduzido como uma valiosa porta de entrada para a compreensão 

dos fenômenos sociais produzidos pelos seus “nativos”, ajudando a desvendar os mais 

diversos códigos e mapas. 

Eis a afirmação impressa na matéria de capa da Revista Veja (10 de abril de 

2013), cujo título é: “Casamento Gay: A cantora Daniela Mercury apresenta sua esposa 

e faz da união homossexual uma questão inadiável no Brasil”
58

. A matéria foi divulgada 

poucos dias após a cantora assumir publicamente a sua relação homoafetiva com a 

jornalista Malu Verçosa. No anúncio feito pela cantora, uma postagem na rede social 

Instagram apresentava quatro fotografias em preto e branco
59

: uma que destaca as duas 

mulheres com as suas bocas bem próximas, simulando um beijo, sorriso estampado nos 

                                                             
58 Fotografia anexa na página 343. 
59 Fotografia anexa na página 344. 



120 
 

 

rostos, uma expressão de grande alegria. Em outra fotografia
60

, a Malu sentada no colo 

da cantora e uma terceira mostrando as duas alianças em suas mãos esquerdas. A última 

fotografia traz a imagem de uma pose explícita da cumplicidade das duas. Ou seja, um 

casal. E um casal feliz. Fato é que a notícia trouxe impacto. Na mídia e no dia-a-dia das 

brasileiras e dos brasileiros. 

 A notícia traz à tona a experiência do “Casamento Gay”, mas no contexto da 

matéria apresentada, a cantora não havia legalmente formalizado a sua união. Elas 

simplesmente colocaram alianças nos seus dedos e anunciaram estar casadas. Nesse 

sentido, o que vamos nomear de “casamento”? Se elas afirmam estar casadas, não se 

pode contestar. É esse o nome que elas atribuem ao seu relacionamento, o que faz com 

que socialmente elas já sejam reconhecidas como casal. 

Desde a decisão do STF em reconhecer a união estável entre dois homens ou 

duas mulheres, o Brasil tem se deparado com uma infinidade de artigos, matérias e 

reportagens midiáticas voltadas ao tema da conjugalidade homoafetiva. De alguma 

forma começamos a assistir e a viver em um cenário social que coloca em evidência 

uma dissolução da política de invisibilidade da homossexualidade. Surge (se fortalece?) 

uma construção social da visibilidade da conjugalidade homoafetiva. São muitas as 

lésbicas e os gays que demonstram uma verdadeira necessidade, não mais de “sair do 

armário”, mas de esconder cada vez menos as suas relações amorosas com pessoas de 

mesmo sexo.  

Esse fato me conduz a pensar na influência e na força que os meios de 

comunicação pública exercem na construção das realidades sociais e numa perspectiva 

antropológica, em como podemos pensar os arranjos desta (nem tão nova) 

conjugalidade e os seus processos de formalização. É inegável que o campo etnográfico 

vem ganhando novas roupagens. Muitos pesquisadores têm desenvolvido as suas 

pesquisas etnográficas através de outras possibilidades investigativas que se mostram 

plurais e inovadoras. Não por acaso, as diversas sociedades investem fortemente na 

multiplicidade dos seus componentes culturais. Cabe à\ao antropóloga\o desvendar as 

múltiplas possibilidades de acesso aos mecanismos das culturas que se pretende 

investigar. 

                                                             
60 Fotografia anexa na página 344. 



121 
 

 

Carmen Rial (2005) faz uso do termo etnografia de tela para justificar a 

utilização da informação televisiva na pesquisa antropológica.  O termo é empregado 

em alguns estudos por meio de uma metodologia que transporta para o estudo do texto 

da mídia procedimentos próprios da pesquisa antropológica, como a longa imersão do 

pesquisador no campo, a observação sistemática, registro em caderno de campo, etc., 

tudo isso a partir do acesso a programas televisivos. 

 De acordo com Arlindo Machado (RIAL, 2005) todo telespectador é também 

editor, uma vez que este compara e analisa o material fornecido pelo fluxo televisual, 

realizando o exercício de extrair deduções acerca do material que foi dito e do que foi 

silenciado. Nesse sentido é possível afirmar que nenhum telespectador ocupa um lugar 

de neutralidade diante de alguma notícia recebida. Concordando ou discordando, as 

pessoas são tocadas pela noticia e esta, em minha opinião, vai contribuir na construção 

dos repertórios sociais exercidos nas relações coletivas. De fato certas informações têm 

o poder de construir e modificar realidades pessoais e sociais que interferem direta ou 

indiretamente nas formas como agimos em sociedade e como nos manifestamos frente a 

algumas situações especificas.  

Fabrício Silveira (2006) chama de “etnografia da mídia” o uso cada vez mais 

freqüente dos recursos midiáticos pela antropologia. A partir desse conceito, o etnógrafo 

faz uso da análise da recepção e dos usos das mensagens da mídia, enquanto métodos 

que vem sendo utilizados pela disciplina antropológica: histórias de vida, entrevista em 

profundidade, observação participante. A tessitura desse modelo etnográfico se 

preocuparia com a descrição detalhada de como os grupos sociais se apropriam dos 

textos e das tecnologias informacionais. O campo passa a ser o próprio material 

midiático que vem a ser compreendido como uma expressão cultural.  

As representações da diferença são atravessadas pelos meios de 

comunicação, e/ou, ao contrário, que os meios são atravessados e 

afetados contínua ou drasticamente pelas representações construídas 

social e extramidiaticamente (SILVEIRA, 2006, p. 26). 

 

E assim as pessoas vão construindo opiniões sobre determinados temas, podendo 

se posicionar favoráveis ou contrárias, dependendo da maneira como recebem a notícia. 

Nesse percurso elas também se transformam em agentes da própria informação 



122 
 

 

acessada. O “outro” falado se transforma no “outro” que eu sou, fazendo entrar em cena 

o jogo midiático que leva algumas pessoas a se incluírem nas informações recebidas. 

Enquanto campo etnográfico, os meios de comunicação se mostram como 

recurso que oferece fácil acessibilidade, quando a sua divulgação se dá por meio de 

revistas ou jornais, pois a notícia está circulando. Em muitos momentos me vi como 

receptor das informações. Em outros me percebi como ator. É fato que o acesso às 

informações midiáticas traz surpresa, mas também muita repetição e mesmo essa 

repetição transforma-se em dado da pesquisa. Em alguns momentos tive a impressão de 

que a repetição da notícia (muitas vezes mascaradas por outras pessoas e lugares 

geográficos distintos) escondiam os mesmos fatos. E produziam as mesmas polêmicas. 

Mas estavam lá. Precisavam ser faladas. Tenho a impressão (e a quase certeza) de que 

um fenômeno midiático apenas ganha visibilidade através dos processos de repetição
61

. 

Esse pode ser apontado como um forte recurso de visibilidade da conjugalidade 

homoafetiva. 

De acordo com Flavio Tarnovski (2002) o interesse de revistas, jornais e rádios 

pelas “famílias gays” não está apenas dando voz aos marginalizados, mas estaria 

criando um novo tipo de família, que se materializa numa nova categoria social através 

de um estatuto de realidade. Na medida em que cada vez mais encontramos chamadas 

em revistas ou jornais explicitando o “casamento gay” percebemos que se trata de um 

tema que precisa ser compreendido. Ele está lá. Ele já existe. Mas no fundo, estamos, na 

medida em que produzimos sentidos sobre ele, legitimando-o. No bojo das nossas 

relações sociais estamos legitimando socialmente uma conjugalidade marcada pela 

supervalorização da vida privada. 

Numa matéria divulgada pela Revista Época em abril de 2013
62

 (Título da capa: 

Com a bandeira GAY: Daniela Mercury transforma em protesto político o ato de 

assumir seu lado homossexual) encontramos a seguinte afirmação: “Ao declarar seu 

amor para todos que quisessem saber, Daniela fez política”. É possível concordar com 

essa afirmação, mas através dos olhares antropológicos mais aguçados, a própria 

                                                             
61 De acordo com Deleuze (2006): “Se a repetição existe, ela exprime, ao mesmo tempo, uma 
singularidade contra o geral, uma universalidade contra o particular, um notável contra o ordinário, uma 
instantaneidade contra a variação, uma eternidade contra a permanência. Sob todos os aspectos, a 
repetição é a transgressão” (DELEUZE, 2006, p. 21). 
62 Fotografia anexa na página 343. 



123 
 

 

divulgação em massa sobre a conjugalidade homoafetiva é o que se configura como 

ação política, uma política que está preocupada com o direito à diversidade. 

Ainda segundo Travancas (2008) o jornalista/repórter assume uma postura 

paradigmática no jornalismo, fazendo com que o seu lugar ocupe uma função social 

privilegiada: 

Ele tem um papel importante em termos de construção da cidadania, uma 

vez que é responsável pela transmissão de informações e a ideia de 

cidadania está subordinada à informação. Não há cidadão sem 

conhecimento, é este que torna o individuo um cidadão, na medida em 

que as informações lhe possibilitam escolhas, avaliações e participação 

na sociedade (TRAVANCAS, 2008, p. 13). 

 

Sob essa ótica, o acesso à informação assume a função de agente facilitador nos 

processos de cidadania. Os indivíduos que produzem tais informações assumem uma 

postura provocadora para os assuntos específicos vinculados pela mídia, provocando 

impactos que podem ser positivos ou negativos. O ponto de vista de Regina Festa 

(2008) está voltado para a tensão produzida pelos processos emergentes na sociedade 

contemporânea, mostrando que as crescentes demandas das identidades por direitos e 

igualdade se materializam numa poderosa força democratizadora e modernizadora. 

Toda essa roda-viva que mistura reivindicações de reconhecimento por direitos seria o 

instrumento que ajuda na construção de uma cidadania moderna, com novos atores, 

alicerçada em princípios democráticos, o que resulta na crescente desobstrução das 

crenças culturais mais rígidas. Com o tempo, determinados temas passam por uma 

diminuição de impactos sociais, fazendo parte dos cotidianos das pessoas, de forma que 

determinados valores sejam colocados em questão. 

Não é por acaso que a mídia, enquanto agente de atuação permanente nos 

espaços urbanos, invista tão fortemente na visibilidade da conjugalidade homoafetiva, 

assunto hoje colocado como uma reivindicação à vivência plena da cidadania, estando 

localizado, portanto, no campo dos direitos humanos. Isso se dá como resposta às 

rupturas e descentralizações de poderes até então hegemônicos, especialmente sobre 

aqueles organizados em torno da heteronormatividade compulsória. 

Na medida em que estamos constantemente acessando novos modos de estar no 

mundo, estabelecendo novos espaços de sociabilidade e novos estilos de vida, estamos, 



124 
 

 

também, realizando um exercício crítico em torno de uma nova sociedade. Se 

conseguimos ou não acompanhar a rapidez com que essas mudanças estão acontecendo, 

não se pode afirmar com certeza. Fato é que determinadas escolhas podem ser 

claramente percebidas quando avaliamos os nossos próprios estilos de vida e os 

comparamos há dez anos, por exemplo. 

As especificidades que vinculam a função da mídia e da conjugalidade 

homoafetiva estão diretamente ligadas à própria compreensão que esta segunda desperta 

na sociedade contemporânea. Este modelo de família vem aos poucos sendo impresso 

nas nossas subjetividades, de forma que a “surpresa” já não causa tanto 

“estranhamento” quando nos deparamos com um beijo entre dois homens ou duas 

mulheres numa fotografia ou matéria jornalística. Parece que hoje estamos mais 

familiarizados com a homossexualidade dos outros.  

 

3.1 Sentidos e trajetos que circulam na mídia: descortinando relações 

 

As discussões midiáticas que circulam em torno da conjugalidade homoafetiva 

vêm sendo veiculadas a partir de perspectivas que incluem a livre manifestação de 

idéias na atividade que envolve “o fortalecimento da opinião, da consciência crítica e do 

espírito democrático” (GREENHALGH, 2002, p. 29). Numa perspectiva antropológica 

o acesso a estas informações vem conduzindo mulheres e homens a produzirem sentidos 

diversos, dando significados aos mais variados temas que são sutilmente 

confeccionados em prol das muitas opiniões, o que atinge diretamente a circulação dos 

aspectos culturais ligados às especificidades temáticas. 

No campo da conjugalidade homoafetiva formalizada, ou do ‘casamento gay’, 

como a imprensa se refere na maioria dos trabalhos publicados, o assunto nos remete a 

reflexões que também são históricas. É uma questão de valores morais e (re)adaptação 

às novas formas de se viver em sociedade. A novidade, o inédito, é na maioria das 

vezes, vista com desconfiança e desconforto por muitas pessoas porque determinadas 

mudanças atingem diretamente os seus modos de vida. De acordo com a jornalista 

Gabriela Carelli (Revista Veja, 10 de abril de 2013) esse é um processo que exige uma 

discussão que está ligada à tradição, à novidade e à aceitação das diferenças: 



125 
 

 

É da natureza humana que as minorias liderem as transformações, na 

vanguarda, e que as maiorias, sempre mais apegadas ao que já existe, se 

incomodem. Impossível é fugir da existência de uma novidade que exclui 

a indiferença. Foi assim com o divórcio e com o movimento em defesa do 

voto feminino, no início do século XX, nos EUA e na Inglaterra. As 

mulheres já tratavam de política dentro de casa, opinavam sobre cotidiano 

do marido – mas o salto só se deu com a aprovação do voto. É o que 

ocorre agora com o ingresso do casamento gay nos tribunais (Revista 

Veja, 10 de Abril de 2013). 

 

Na mesma revista encontramos as seguintes considerações ligadas à recepção de 

informações e as possibilidades de mudanças no seio da cultura: 

É natural e positivo que as instituições tratem as mudanças 

comportamentais radicais com a cautela devida. É natural e positivo 

também que as pessoas possam ter tempo para se acostumar com esses 

novos ordenamentos sociais e avanços comportamentais. É assim que as 

mudanças se legitimam, superando a intolerância, que se dilui com o 

tempo em formas cada vez mais brandas de rejeição até se tornarem 

invisíveis (Revista Veja, 10 de abril de 2013). 

 

A matéria é finalizada com o seguinte comentário: 

O reconhecimento do direito dos homossexuais perante as leis é, 

portanto, apenas um aspecto de uma questão social de consequências 

ainda não totalmente conhecida. Mas apenas fingir que o novo não existe 

é insuficiente para preservar o velho (Revista Veja, 10 de abril de 2013). 

 

A postura social assumida pelos autores da matéria está claramente demarcada 

por uma questão política de afirmação da conjugalidade homoafetiva. A aceitação dessa 

nova forma de se viver a dois pelas/os homossexuais surge como resposta às mudanças 

sociais mais amplas. Não é o casamento gay que ameaça a estrutura familiar
63

, mas são 

as mudanças na família que talvez contribuam fortemente para a necessidade de 

formalização desta conjugalidade. Na opinião pública mais ampla, parece que a vida 

dos outros (homossexuais) pode finalmente ser dos outros. Laura Greenhalgh (2002) 

defende a idéia de que os nossos jornais têm servido de instrumento para ecoar vozes 

que saem em defesa da parceria civil entre pessoas de mesmo sexo, “vozes que 

endossam o direito à orientação sexual, vozes que relatam as agruras de casais de gays 

                                                             
63 Essa é uma das mais fortes justificativas para os movimentos religiosos se manterem contrários à 
conjugalidade homoafetiva. Sobre esta discussão ver Natividade (2006). 



126 
 

 

ou de lésbicas de ter, assumir e criar filhos” (GREENHALGH, 2002, p. 31). De alguma 

forma, a ousadia da imprensa em tocar assuntos considerados subversivos pode estar 

afetando diretamente as famílias ‘não-convencionais’ espalhadas pelo país.  

Lenise Borges (2007) reconhece a força da mídia na construção histórica da 

visibilidade da homossexualidade e suas influências no seu reconhecimento social a 

partir de uma imagem positiva. Ela mostra que no momento em que olhamos para os 

aspectos históricos das homossexualidades percebe-se um deslocamento na forma de 

representá-las: “De um lugar sem importância, de uma quase inexistência, para uma 

posição de atenção e de significação. Esse é um fato aparentemente do âmbito privado 

que tem se tornado cada vez mais alvo de interesse público e de visibilização” 

(BORGES, 2007, p. 364). Tais mudanças sociais no manejo com a temática das 

homossexualidades também passou (e em minha opinião ainda passa) por um 

tratamento que às vezes se mostra ambíguo. Se durante muito tempo estas discussões 

públicas encontravam-se fortemente marcadas por uma censura do passado, hoje 

percebemos um evidente deslocamento de sentidos: 

Mais do que veicular informação, o uso dos meios de comunicação na 

modernidade tem contribuído especialmente para a transformação da 

organização espacial e temporal, possibilitando novas formas de ação, 

interação e exercício de poder, trazendo implicações para a vida social 

e política antes impensáveis. Seu papel tem sido fundamental na 

construção e circulação de repertórios sobre as homossexualidades, 

para uma grande variedade de destinatários, atuando como mediadora 

no acesso de modelos plurais de posição de pessoa (BORGES, 2007, 

p. 366). 

  

  Deve-se considerar que para além de uma provocação em torno dos novos 

discursos sobre a conjugalidade homoafetiva é preciso que estejamos atentos para as 

produções de sentidos construídos em torno desta experiência como objeto que ainda 

está em construção, pelo menos no âmbito da sua familiaridade social. A diversidade de 

posturas e opiniões elaboradas sobre o tema influencia diretamente nas formas como 

cada casal homoafetivo lida com a manutenção das suas conjugalidades. O próprio ato 

de formalizar estes relacionamentos pode estar diretamente ligado ao acesso à 

informação e a maneira como determinadas notícias são vinculadas pela mídia 

interferem também na forma como cada casal passa a elaborar tal decisão.  



127 
 

 

Acompanhando algumas matérias transmitidas pela mídia nacional entre os anos 

de 2010 e 2013 é possível propor uma trajetória que envolve discussões ligadas à 

experiência da conjugalidade homoafetiva e à sua formalização. De alguma maneira é 

possível perceber mudanças lentas, mas cada vez mais sérias, contribuindo diretamente 

para o reconhecimento legal e social de uma forma de família marcada pela diversidade, 

desde o início das suas conquistas sociais. 

Sob este prima encontrei informações midiáticas que nos permitem dividir 

aspectos temporais e teóricos da conjugalidade homoafetiva de acordo com a cronologia 

dos anos e seus avanços ou conquistas no campo do legislativo: 1) Em 2010 chamo a 

conjugalidade homoafetiva de ‘Conjugalidade Clandestina’, aquela em que as lésbicas e 

os gays ‘casavam’ através da declaração de convivência homoafetiva; 2) Em 2011 esta 

experiência pode ser considerada como uma ‘Conjugalidade Pontual’, aquela em que a 

formalização ocorria com alguns poucos casais e se dava através de escritura pública de 

união estável; 3) Em 2012 já encontramos a realidade da ‘Conjugalidade Civil’, quando 

os casais poderiam converter as suas uniões estáveis em casamento e por fim; 4) Em 

2013, a realidade do casamento entre pessoas de mesmo sexo, a qual podemos chamar 

de ‘Casamento Real’. 

  

3.1.1 [2010]: A realidade da “Conjugalidade Clandestina” ou de quando o 

documento da formalização se chamava declaração de convivência homoafetiva. 

 

 Em 06 de Março de 2010 a Revista Veja publicou a seguinte chamada: “Casais 

de gays adotam escrituras de união estável”, divulgando a aderência de alguns casais 

homoafetivos ao registro de união estável nos diversos cartórios do Brasil. Mesmo sem 

o reconhecimento legal desse arranjo familiar não eram muitos os cartórios nacionais 

que realizavam essa formalização. A decisão de cada cartório era determinada pelo seu 

tabelião, que nem sempre o aceitava. Muitos se recusavam a fazê-lo, alegando que esse 

modelo familiar segue um fluxo contrário aos bons costumes. Era freqüente também 

que algum(a) juiz(a), ao avaliar um pedido de separação do casal ou questões relativas a 

direitos sucessórios, se recusasse a reconhecer a validade da escritura de união estável, 

assinada por lésbicas e gays.  



128 
 

 

O casamento entre pessoas do mesmo sexo não é permitido no Brasil. 

Pelo menos não com esse nome. Na prática, casais homossexuais que 

vivem juntos podem ter sua condição reconhecida sob o ponto de vista 

legal. Muitos cartórios do país já aceitam o registro, por parte de casais 

homossexuais, de um documento chamado escritura de união estável. 

Usado originalmente para casais heterossexuais que querem legalizar 

uma vida em comum mas não desejam um casamento formal, o 

documento permite que eles compartilhem patrimônios e benefícios, 

como plano de saúde e seguro de vida.  Não há estatísticas sobre o 

número de escrituras de união estável celebradas entre homossexuais no 

Brasil, mas apenas um cartório de São Paulo, o 26º tabelionato, registrou 

no ano passado 202 delas – quatro a menos do que as escrituras lavradas 

para casais formados por homens e mulheres (Revista Veja, 06 de Março 

de 2010). 

  

 A solicitação de lésbicas e gays pela escritura de união estável é apontada como 

algo que era realizado há dez anos, estando os primeiros cartórios localizados em São 

Paulo. A matéria mostra que no ano de 2003 a Associação da Parada do Orgulho GLBT 

de São Paulo criou um documento alternativo, chamado de declaração de convivência 

homoafetiva, como uma possibilidade de acesso ao reconhecimento formal que não 

precisava de escrivão, mas apenas o seu registro em cartório. Porém o documento não 

tinha valor jurídico, o que conduzia os casais a realizar uma formalização quase 

clandestina das suas conjugalidades.  

 Em maio de 2010 a mesma revista traz uma matéria de capa com a chamada 

sobre a homossexualidade das/os jovens brasileiras/os: “Ser jovem e gay: a vida sem 

dramas” (Revista Veja, 12 de maio de 2010). A pauta está voltada para as mudanças 

sociais relacionadas à aceitação da homossexualidade e a forma com as jovens lésbicas 

e os jovens gays brasileiras/os vêm lidando com os seus desejos por pessoas de mesmo 

sexo. As discussões se preocupam muito mais com as consequências do preconceito 

homofóbico e com as novas possibilidades de acesso à homossexualidade, do que com a 

conjugalidade. Para os jovens contemporâneos “a homossexualidade está longe de ter a 

conotação negativa de tantos outros períodos da história. Durante as trevas da 

Inquisição, arremessavam-se os gays à fogueira (...) Num cenário inteiramente 

diferente, os novos gays não precisam mais passar por esse tormento” (Revista Veja, 12 

de maio de 2010). 

 Nesse sentido o acesso a um reconhecimento mais ‘formal’ dessa conjugalidade 

acontecia de forma mais ‘clandestina’. Os casais recorriam a contratos escritos com a 



129 
 

 

ajuda de advogados para garantir a possibilidade de compartilhar os bens adquiridos em 

conjunto. Muitas vezes se pagava muito caro a estes profissionais, pois este ato era 

considerado totalmente contrário às normas de reconhecimento sobre aquilo que se 

chama casal. É somente a partir do ano de 2011 que a formalização conjugal passa a ser 

realizada através da união estável. Dá-se aqui um novo passo nas discussões midiáticas 

voltadas às (im)possibilidades da conjugalidade entre lésbicas e gays. 

 

3.1.2 [2011]: A realidade da “Conjugalidade Pontual” ou de quando o documento 

da formalização se chamava escritura pública de união estável. 

 

 No dia 05 de maio de 2011 o Supremo Tribunal Federal reconheceu a união 

homoafetiva como instituição familiar. Por unanimidade, pelo placar de 10 votos a 0, os 

ministros da referida instância reconheceram a união estável entre pessoas de mesmo 

sexo. Os casais homoafetivos que vivem relações duradouras e públicas passavam a ter 

os mesmos direitos e deveres das famílias heteroafetivas: 

Na última quinta-feira o STF reconheceu a união estável de casais do 

mesmo sexo. Embora não tenha especificado, ponto a ponto, os direitos 

dos casais homossexuais, eles terão, na prática, os mesmos que os casais 

heterossexuais que assinaram o registro de união estável têm. Poderão 

pleitear pensão, herança e partilha de bens em caso de separação. Em 

tese, se um cartório se recusar a reconhecer a união, o caminho será entrar 

na Justiça – cabe, por exemplo, uma reclamação ao próprio STF (Revista 

Veja, 11 de maio de 2011). 

 

 Para que tal decisão fosse tomada o STF precisou quebrar o “silêncio 

constitucional”, reinterpretando a lei e reinscrevendo-a segundo a problemática que 

define uma entidade familiar, até então emaranhada nos moldes heteronormativos. Para 

muitos juristas (e também para alguns ministros do STF) as consequências vão além de 

compartilhar um plano de saúde ou fazer declaração conjunta do Imposto de Renda. 

Como os ministros não elaboraram um limite para a aplicação da sentença, abriu-se a 

porta para que casais homoafetivos pudessem adotar filhos ou pleitear conversão da 

união estável em casamento. 

A decisão do STF despertou alguns posicionamentos contrários à conjugalidade 

homoafetiva. Entre estes agentes as diversas correntes religiosas são as mais enfáticas 



130 
 

 

nas suas posturas críticas ao tema. A Conferência Nacional dos Bispos do Brasil 

(CNBB) aprovou no dia 11 de maio de 2011 uma nota que estranha a decisão do 

Supremo, apontando que esse assunto deveria passar pelo Legislativo: 

Os bispos brasileiros reafirmam que, conforme a doutrina da Igreja 

Católica, o casamento entre homem e mulher deve ser a base da família, 

instituição que precisa ser reconhecida e valorizada. A nota da CNBB 

afirma que pessoas que manifestam preferência pelo mesmo sexo não 

podem ser discriminadas, mas insiste que a união entre homossexuais não 

equivale à família (...) Equiparar as uniões entre pessoas de mesmo sexo à 

família descaracteriza a sua identidade e ameaça a estabilidade da mesma 

(Revista Veja, 11 de maio de 2011). 

 

Alegando que o “matrimônio natural vivido por um homem e uma mulher se 

constitui como um Direito Natural, a CNBB vai de encontro a outra realidade na 

sociedade brasileira: os casais homoafetivos já existem há muito tempo e não 

reivindicam o reconhecimento religioso das suas conjugalidades. Desejam que as suas 

relações se configurem como uma questão que está diretamente ligada a uma questão do 

Direito.  

Outro fato que gera polêmica é a efetivação de reconhecimento desta 

conjugalidade por parte dos cartórios no Brasil. No caso do juiz Jeronymo Pedro Villas 

Boas, em Goiânia, o caso ocorreu de forma inversa: ele cancelou uma união estável 

homoafetiva, gerando polêmicas e exigindo posicionamento da Ordem dos Advogados 

do Brasil, a OAB. Na Revista Veja, 19 de junho de 2011, a seguinte chamada: “Juiz 

rejeita decisão do STF e cancela união estável entre homossexuais em Goiânia; OAB 

contesta”. Trata-se do caso do estudante Odílio Torre e do jornalista Liorcino Mendes, 

primeiro casal gay de Goiânia que conseguiu registrar a união. Também são os 

primeiros a terem o contrato anulado pela Justiça. A reação da Ordem dos Advogados 

do Brasil foi imediata: 

 

Neste domingo, a Ordem dos Advogados do Brasil (OAB) contestou a 

decisão de Villas Boas. Em nota, o presidente em exercício da OAB 

nacional, Miguel Cançado, afirmou que a decisão do juiz de Goiânia “é 

um retrocesso moralista”. “As relações homoafetivas compõem uma 

realidade social que merecem a proteção legal”, afirmou (Revista Veja, 

19 de junho de 2011). 

 



131 
 

 

O mesmo ocorreu com o estilista Carlos Tufvesson e seu companheiro André 

Piva, no Rio de Janeiro. No período eles já viviam juntos há 16 anos. Tiveram negado o 

pedido de conversão da sua união estável em casamento pelo juiz Luiz Henrique 

Oliveira Marques da 1ª Vara de Registro Público da capital carioca. O casal impetrou 

um mandado de segurança contra a decisão do juiz, por acreditar que tiveram negado o 

seu direito constitucional de casar.  

Dos impedimentos para o casamento constam ser parente consangüíneo 

ou menor de 18 anos, não se casar com uma pessoa do mesmo sexo. O 

que não é proibido é permitido. Ao reconhecer a equiparação da união 

homossexual à heterossexual, em maio, abriu caminho para o 

reconhecimento do casamento entre pessoas do mesmo sexo. (...) “Não é 

possível que a decisão de instâncias superiores esteja à mercê da cabeça 

dos juízes. Lei é lei para todos, sem discriminação”, reclama Tufvesson 

(Revista Veja, 09 de novembro de 2011). 

 

Foi em 04 de agosto de 2011 que o Jornal do Commercio anunciou o primeiro 

casamento gay na cidade de Recife: “O 1º casamento gay do Estado: Dois homens 

foram os primeiros a registrar a relação em cartório após STJ reconhecer direito”.  O 

casamento aconteceu no dia 02 de agosto de 2011 na 1ª Vara de Família e Registro Civil 

do Recife, no Fórum Rodolfo Aureliano, na Ilha Joana Bezerra. Adalberto Vieira, 50 

anos, promotor de justiça e Ricardo Coelho, 35, técnico judiciário. Eles viviam juntos 

na época, há 12 anos e tinham se casado em Portugal, mas a legislação brasileira não 

reconhecia o termo assinado no exterior. Com a aprovação da união homoafetiva pelo 

STF o casal pôde finalmente ter os seus direitos assegurados. 

O juiz Clicério Bezerra e Silva aponta que o trâmite do casamento foi facilitado 

pelo fato dos nubentes conviverem em união estável há 12 anos: “Fico feliz em ter 

contribuído para a quebra de paradigmas ultrapassados. O casal homossexual tem 

exatamente os mesmos direitos dos casais heterossexuais. Os dois oficializaram sua 

relação em busca de segurança jurídica”, explica o magistrado (Jornal do Commercio, 

04 de agosto de 2011). O casal optou pelo regime de comunhão universal de bens e 

ambos mantiveram os seus nomes de solteiros. Clicério Bezerra e Silva finalizou a 

sentença do primeiro casamento gay de Pernambuco, com um poema de Fernando 

Pessoa: “O amor é que é essencial, o sexo é só acidente. Pode ser igual ou diferente. O 

homem não é um animal. É carne inteligente”.  



132 
 

 

Os anos de 2011 e 2012 foram marcados pela manifestação de diversas 

cerimônias coletivas que formalizaram a conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo no 

Brasil inteiro. No Rio de Janeiro um casamento gay coletivo reuniu 600 pessoas. A 

cerimônia registrou a união estável de 43 casais homoafetivos. Este é considerado o 

primeiro casamento coletivo gay do país e foi realizado no auditório da secretaria 

estadual de Direitos Humanos, no sétimo andar da Central do Brasil (Revista Veja, 22 

de junho de 2011). Segundo a reportagem as 400 cadeiras foram ocupadas e cerca de 

200 pessoas assistiram à cerimônia de pé. Os casais foram chamados um a um pelo 

desembargador Siro Darlan. A matéria realiza a seguinte observação: 

Não faltaram lágrimas, nem entre os casais nem entre as famílias. Os 

noivos entraram ao som de Emoções, de Roberto Carlos, cantada pela 

transexual Jane de Castro. No encerramento da cerimônia, convidou o 

secretário estadual de Ambiente, Carlos Minc, para dançar com ela ao 

som de New York, New York. O figurino foi variado, como era de se 

esperar. Havia casais de noivas vestidas de branco, de noivos de smoking, 

mas a maioria optou por trajes menos convencionais. E, no bolo, velas 

menos convencionais: uma das duas noivas de mãos dadas e outra de um 

casal de noivos se casando (Revista Veja, 22 de junho de 2011)
64

. 

 

De acordo com o superintendente de Direitos Individuais, Coletivos e Difusos 

do Rio de Janeiro, Cláudio Nascimento, a cerimônia é uma festa da cidadania (Revista 

Veja, 22 de junho de 2011). Segundo Cláudio, o registro de união estável é o primeiro 

passo para que em seguida se possa usar o sobrenome do companheiro. A matéria é 

finalizada com um comentário sobre o local do evento, a Central do Brasil: 

Enquanto os 43 casais se casavam no alto do prédio da Central, muitos 

dos milhares de passageiros que passam pelo local para embarcar no 

metrô ou no trem não sabiam o que acontecia alguns andares acima. A 

única pista era um arco formado por balões de gás, nas cores do arco-íris, 

em uma das entradas para o edifício. O pedreiro Amauri Pereira, de 29 

anos, ficou sabendo do casamento por um amigo que havia passado e 

tinha ouvido falar sobre a novidade. Sobrou apenas uma lástima: “Eu 

queria ver a cerimônia. Ela tinha que ser aberta. Falo por curiosidade 

mesmo. Será que as mulheres podem vir de noivas? Como eles se 

portam?”, questiona. Para quem acompanhou a cerimônia, a resposta é 

mais simples do que se pensa: foi uma festa (Revista Veja, 22 de junho 

de 2011). 

 

                                                             
64 Sobre esta cerimônia coletiva ver também o artigo de Hernandez, Silva e Uziel (2012) que traz 
algumas reflexões antropológicas sobre o evento. 



133 
 

 

3.1.3 [2012]: A realidade da “Conjugalidade Civil” ou de quando a união estável 

pode ser convertida em casamento. 

 

 Em 24 de maio de 2012 a Comissão de Direitos Humanos do Senado aprovou o 

Projeto de Lei que inclui no Código Civil a união estável entre casais de mesmo sexo, 

apontando a possibilidade da sua efetiva conversão em casamento. Agora a partir dessa 

aprovação, a decisão do Supremo Tribunal Federal passa a ser transformada em Lei. Em 

seu relatório, a senadora Lídice da Mata defendeu a proposta sinalizando que o 

Congresso estava, naquele momento, atrasado não apenas em relação ao STF quanto em 

relação à Receita Federal e ao INSS, que já reconhecem casais do mesmo sexo em suas 

normas. Ela também sinaliza (talvez devido às fortes resistências da bancada religiosa), 

que a conversão de união estável em casamento, nada tem a ver com o casamento 

religioso: 

O projeto dispõe somente sobre a união estável e o casamento civil, sem 

qualquer impacto sobre o casamento religioso. Dessa forma, não fere de 

modo algum a liberdade de organização religiosa nem a de crença de 

qualquer pessoa, embora garanta, por outro lado, que a fé de uns não se 

sobreponha à liberdade pessoal de outros (Revista Veja, 24 de maio de 

2012). 

 

 A mesma matéria chama a atenção para as dificuldades que muitos casais de 

lésbicas e gays vêm enfrentando para obter na justiça, a conversão da união estável em 

casamento. Mesmo em grandes cidades como o Rio de Janeiro ou São Paulo, 

encontram-se juízes que alegam, apesar da decisão do órgão superior, que não há 

legislação a respeito.  Durante a votação do Supremo, o então presidente do Tribunal, 

ministro Cesar Peluzo, cobrou do Congresso que assumisse a tarefa de transformar a 

conversão em lei. 

 Foi em 2012 que a cidade de Caruaru/PE celebrou o primeiro casamento 

homoafetivo do interior do Estado de Pernambuco. O Diário de Pernambuco publicou 

no dia 11 de agosto de 2012 a seguinte chamada: “Caruaru celebra primeiro casamento 

gay do interior com direito a atraso, daminha, buquê, lágrimas e aquele beijo” (Diário 

de Pernambuco, 11 de agosto de 2012). Trata-se dos casais Janaína Tavares com 

Solange Pereira e Rachel Bibiano com Theodora Nascimento. O evento aconteceu na 2ª 

Vara da Família do Fórum Demóstenes Batista Vera, em Caruaru: 



134 
 

 

Pouco mais de 30 pessoas ocuparam o espaço. Eram parentes e amigos 

das noivas, além de interessados no momento histórico: “A Constituição 

nos concede a isonomia. Somos todos iguais perante a lei e, se 

partilhados pelos mesmos deveres, temos todos os mesmos direitos”, 

iniciou o juiz José Adelmo Barbosa. Entre os presentes, estava a pequena 

Giovana, filha de Rachel Bibiano. Vestida de dama de honra, a menina 

emocionou os presentes. “Dizemos sim” todos os dias uma para a outra, 

mas esse foi o mais importante. Tive que me controlar muito durante a 

cerimônia”, comentou a noiva, agora esposa de Theodora Nascimento. 

Nesse clima de realização e superação de entraves históricos, a cerimônia 

percorreu 60 minutos. De lá, os casais partiram rumo aos seus finais 

felizes (Diário de Pernambuco, 11 de agosto de 2012). 

 

 Todas estas discussões me levam a pensar em alguns trajetos da conjugalidade 

homoafetiva no campo dos direitos. Conquistas são apresentadas de um lado e do outro 

os desafios para que se façam valer esses avanços. Como foi possível perceber, a 

temática provoca uma diversidade enorme de (im)possibilidades, envolvendo todos os 

setores da sociedade brasileira. No caso específico da Grande Recife (campo 

etnográfico desta pesquisa) os avanços e os embates não ocorreram de maneira 

diferente. Lésbicas e gays conseguiram formalizar as suas conjugalidades por meio de 

uniões estáveis, alguns (poucos) casais converteram essas uniões estáveis em casamento 

e outros tiveram, em muitos momentos, negados os seus pedidos de conversão. Todos 

estes fatos marcam historicamente a experiência da conjugalidade entre pessoas do 

mesmo sexo na sociedade brasileira. Um forte divisor de águas se instala e até o 

momento encontramos uma conquista inédita neste campo, que foi a aprovação do 

casamento homoafetivo pelo Conselho Nacional de Justiça (CNJ) no ano de 2013. 

 

3.1.4 [2013]: Sobre a realidade do casamento entre pessoas de mesmo sexo ou sobre 

a “Conjugalidade Real”. 

 

 Foi no dia 14 de maio de 2013 que finalmente o casamento entre pessoas de 

mesmo sexo foi aprovado no Brasil. Eis uma data muito importante sobre as discussões 

desenvolvidas até aqui. Por 14 votos a 1 o Conselho Nacional de Justiça (CNJ) aprovou 

uma resolução que obriga a todos os cartórios do país a celebrar o casamento civil entre 

pessoas de mesmo sexo. O tema foi proposto pelo presidente do Conselho, o ministro 

Joaquim Barbosa, também presidente do Supremo Tribunal Federal, instância máxima 



135 
 

 

do Judiciário Brasileiro. A resolução do CNJ passa a valer a partir da publicação no 

Diário Oficial, o que aconteceu na mesma semana: 

A resolução do CNJ determina que cartórios de todo o país sejam 

obrigados a habilitar, celebrar o casamento civil ou converter a união 

estável em casamento entre pessoas do mesmo sexo. (...) Depois que o 

STF igualou a união homoafetiva à heteroafetiva, e com base no 

entendimento das discussões ocorridas no órgão máximo do Judiciário, 

corregedorias de tribunais de Justiça de 12 Estados brasileiros, além do 

Distrito Federal, determinaram que cartórios sob suas jurisdições 

passassem a celebrar o casamento civil entre homossexuais bem como a 

conversão em casamento civil (BBC do Brasil em São Paulo, 14 de maio 

de 2013
65

)  

 

 Trinta e seis dias antes desta decisão as Revistas Veja e Época, ambas de grande 

circulação no país traziam nas suas matérias de capa, discussões voltadas para o 

casamento entre pessoas de mesmo sexo. Foi no ano de 2013 que as discussões 

midiáticas voltadas a esta conjugalidade ganharam mais força, provocando no Brasil, 

debates envolvendo algumas polêmicas. No dia 03 de abril de 2013 encontrei numa rede 

social/Instagram, a publicação da cantora Daniela Mercury sobre o casamento realizado 

com a jornalista Malu. Vi a notícia diretamente do meu celular, exatamente duas horas 

após a sua publicação. Ali já havia mais de 2500 curtições. No mesmo dia o Jornal 

Nacional/Rede Globo anunciava a publicação da cantora, mostrando as mesmas fotos 

apresentadas junto à informação: fotografias que revelavam intimidade do casal ou a 

imagem de uma cumplicidade materializada na leitura de uma conjugalidade 

homoafetiva. Vinte e quatro horas depois já constavam mais de 15 mil curtições.  

 Fiquei pensando na rapidez da informação, mas também nos possíveis motivos 

que levaram um jornal de grande repercussão nacional a vincular essa notícia. De fato 

quando uma artista anuncia o seu casamento nem sempre se transforma em algo de 

grande impacto. Mas essa notícia circulou. Será porque a cantora nunca teve a sua 

homossexualidade divulgada? De certa forma a saída do armário de uma artista, 

apresenta-se também como um ato político. É a reivindicação de direitos e o desejo de 

aceitação que entram em cena. Nesse sentido o ato de Dizer é também considerado uma 

forma de Fazer (AUSTIN, 1990).  

                                                             
65 Matéria publicada em www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/14). Título da notícia: “CNJ 

abre caminho para casamento gay; entenda”. 

http://www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/14


136 
 

 

Tomando o anúncio público da cantora Daniela Mercury como ato provocador 

do assunto, as revistas Época e Veja apresentam o casamento entre lésbicas e gays, 

como assunto necessário e inadiável no país: 

No Brasil, o STF reconheceu a união estável gay em 2011. A partir de 

então, parceiros do mesmo sexo numa relação contínua e duradoura, com 

o objetivo principal de constituir família, podem receber herança em caso 

de morte de um dos dois, receber pensão alimentícia, optar pela 

comunhão de bens, e também adotar crianças. Em seis estados brasileiros 

(Alagoas, Bahia, Ceará, Mato Grosso do Sul, Paraná e São Paulo) já 

fazem o casamento civil homossexual, o que põe os casais juridicamente 

um degrau acima do status de união estável. Cerca de 400 casais gays 

brasileiros conseguiram a certidão de matrimônio desde o ‘sim’ do STF. 

Esse número só tende a crescer (Revista Veja, 10 de abril de 2013
66

). 

 

 Tal decisão também foi impulsionada pelas dificuldades que muitas lésbicas e 

muitos gays estavam encontrando quando se decidiam pela formalização das suas 

conjugalidades através do casamento. Nesta ordem não eram os seus direitos que 

estavam efetivamente sendo considerados, mas as concepções e valores pessoais das 

juízas e juízes nos diversos Estados do país que se recusavam a reconhecer tais uniões 

por meio de união estável ou da sua conversão em casamento.  

Esse processo exige que vanguardas e maiorias conservadoras realizem 

uma tenra dança do acasalamento até que a intolerância se dissolva em 

rejeição e essa aceitação legal – o que não significa que os dois lados vão 

despertar um dia depois da aprovação da eventual legalização do 

casamento gay concordando sobre todas as questões. Mas esse processo 

de negociação é inevitável (Revista Veja, 10 de abril de 2013). 

  

 Nessa luta pela ‘negociação inevitável’ encontramos na referida matéria o 

reconhecimento dos aspectos contrários à conjugalidade homoafetiva. Entre elas está a 

resistência da Igreja e algumas menções ao projeto do deputado Feliciano, que se 

posiciona contrário à formalização conjugal. A matéria sinaliza ainda que nos EUA a 

resistência é bem menor, porém as questões ainda estão distantes de encontrar uma 

unanimidade: “Além da intolerância e agressividade dos militantes, há 

descontentamento de bom número de pessoas com a relação de questões éticas de alta 

complexidade – caso também do aborto e da eutanásia” (Revista Veja, 10 de abril de 

2013). 

                                                             
66 Fotografia na matéria anexa na página 343. 



137 
 

 

 Em outra matéria da mesma revista encontramos a seguinte chamada: “Contra a 

‘engenharia social’: Mais da metade dos franceses não vê com bons olhos a instituição 

do casamento gay. Mas o movimento é reacionário: conta com homossexuais e tem algo 

de 1968”. O foco está nas manifestações contrárias ao casamento homoafetivo. Mais 

uma vez a Igreja é reconhecida como forte patrocinadora. Entre os temas inclusos neste 

‘movimento contrário’ inclui-se o argumento de que homossexuais não ‘devem’ ter 

aprovada uma legislação que iguale casais homossexuais a heterossexuais, 

especialmente no que se refere à reprodução assistida. 

 Outra matéria publicada pela revista Época (na mesma semana em que a Veja 

trouxe também o casamento da cantora Daniela Mercury), encontramos algumas 

reflexões que também se mostram contrárias à conjugalidade homoafetiva. No mesmo 

período histórico, o então deputado Feliciano, que representa 211 mil eleitores, luta 

contra a decisão do Supremo. “Trata-se de uma parte da população que questiona 

transformações nos costumes”, afirma a matéria. Essa discussão se localiza diretamente 

no debate expresso entre liberais e conservadores, uma realidade que se destaca em 

várias partes do mundo, incluindo aí, o Brasil e os Estados Unidos. Entre algumas 

especificidades que estão ligadas aos aspectos ‘positivos’ e ‘negativos’ no ato de 

assumir a homossexualidade, a matéria discute a importância de pessoas famosas 

tomarem a ‘saída do armário’ como ato político.  

Há um longo debate pela frente, a ser travado com setores amplos da 

sociedade. Um dos riscos dessa discussão é combater discriminação com 

mais discriminação – no caso, setores religiosos, o que seria desastroso 

num país que se orgulha da extrema tolerância nesse campo (Revista 

Época, 8 de abril de 2013
67

). 

 

 Vale salientar que após a primeira publicação da notícia do CNJ logo no dia 14 

de maio de 2013, passei a procurar nas revistas de grande circulação nacional (Veja, 

Época, IstoÉ), matérias que anunciassem tal decisão e para a minha decepção não 

encontrei na primeira semana. Somente na segunda semana apenas a Revista Época 

lançou nas bancas do país uma Edição Especial de Aniversário – 15 anos
68

. O 

casamento homoafetivo está entre as 15 conquistas brasileiras mais importantes, 

segundo a revista.  O título da matéria é o seguinte: “Família: Como nos tornamos mais 

                                                             
67 Fotografia na matéria anexa na página 343. 
68 Fotografia na matéria anexa na página 344. 



138 
 

 

tolerantes; A regularização da união homoafetiva e a multiplicação das famílias 

recompostas após divórcio mudaram a sociedade brasileira”. Ao lado da reportagem, 

uma fotografia impressa com um casal composto por duas mulheres e duas crianças, um 

menino e uma menina. É o caso da psicanalista Michele Kamers com a mulher (termo 

utilizado na matéria) Heloisa Marcon e os filhos Joaquim Amandio e Maria Clara. 

Michele foi a primeira mulher no Brasil a ocupar, oficialmente, a posição paterna 

(expressão utilizada na matéria) sem ter vínculo biológico com as crianças. Os filhos 

são da primeira relação de Michele com outra mulher e foram gerados com a ajuda de 

doador de sêmen anônimo.  

O núcleo familiar que abriga Joaquim Amandio e Maria Clara mostra 

uma mudança importante na sociedade. Os limites do conceito de família 

foram estendidos, num movimento de inclusão iniciado décadas atrás, e 

que encontrou a plenitude nos últimos 15 anos. Não são mais os laços de 

sangue – biológicos – que definem necessariamente os contornos da 

família. O afeto, um sentimento guiado pela afinidade, tornou-se o 

principal elemento aglutinador. Isso acontece nas famílias homoafetivas 

ou nas tradicionais (Revista Época, 27 de maio de 2013). 

 

 A mesma matéria inclui na sua discussão a importância das transformações 

culturais e políticas que vimos acompanhando ao longo da história. Estas mudanças 

anunciam transformações no âmbito da conjugalidade entre pessoas do mesmo sexo, 

mas também na própria percepção que as pessoas passaram a adquirir sobre esta forma 

de família. Acredito que estamos dando um passo significativo no seu campo de 

reconhecimento social: 

A afirmação das famílias homoafetivas está ligada a transformações 

culturais e políticas nos últimos 15 anos. Os casais homossexuais que 

vivem juntos – 60 mil, segundo contagem do Censo de 2010 – são parte 

de uma realidade em rápida mudança. A discussão sobre formalização do 

casamento gay avançou. Em 1995, a então deputada Marta Suplicy 

apresentou um projeto de lei para legalizar a parceria civil entre 

homossexuais. O projeto causou polêmica e nunca entrou em votação na 

Câmara dos Deputados. No começo deste mês, 18 anos depois, uma 

determinação do Conselho Nacional de Justiça (CNJ) obrigou a todos os 

cartórios do país a registrar o casamento entre casais do mesmo sexo. A 

resolução é uma consequência de uma decisão histórica do Supremo 

Tribunal Federal, de 2011. Ela equiparou a união estável homoafetiva à 

heterossexual. Com a nova regra do CNJ, o Brasil se tornou o 15º no 

mundo a regularizar a união homoafetiva, seguindo o exemplo que 

começou na Holanda, em 2001, e se estendeu aos vizinhos Argentina, em 

2010, e Uruguai no ano passado. A diferença é que, no Brasil, uma 

decisão judicial, e não uma lei, garante o direito (Revista Época, 27 de 

maio de 2013, p. 144).     



139 
 

 

Ao tomarmos conhecimento sobre as histórias de todas as pessoas aqui 

apresentadas estamos diante de pessoas que decidiram mostrar a cara para serem vistas, 

em vez de se esconderem através das cortinas normativas que tentam disciplinar as 

sexualidades na sociedade contemporânea. Segundo Almeida (2010): “dizer e mostrar 

são, no campo da orientação sexual subalterna, os verdadeiros instrumentos políticos 

para a crítica e transformação do sistema homofóbico, para a obtenção da igualdade de 

direitos e para a famigerada transformação de mentalidades” (ALMEIDA, 2010, p. 16). 

A última matéria acessada para este capítulo foi encontrada na revista IstoÉ, 

publicada no dia 19 de Junho de 2013. Trata-se de uma entrevista com a jornalista Malu 

Veçosa, casada com a cantora Daniela Mercury. Nela encontramos assuntos ligados à 

decisão pelo casamento, o preço que se paga pela falta de privacidade, o desejo pela 

gravidez e o enamoramento. A decisão pela publicização do casamento é sinalizada por 

Malu como uma forma que o casal encontrou para não se sentir refém das especulações 

midiáticas: “Comunicamos ao público para poder ter liberdade”, afirma. Questões 

ligadas às performances do casal também são acionadas e como este se configura 

também como assunto acionado pelas minhas informantes, incluo o trecho aqui. Diz 

Malu: 

Somos duas mulheres que fogem do estereótipo de homossexuais 

masculinizadas. Acho que isso choca ainda mais. Entre mim e Daniela 

não tem essa de quem é o homem e quem é a mulher da relação. Somos 

duas mulheres bem femininas que discutem a cor do esmalte, da tintura 

do cabelo, o que vestir. Esse interesse nisso mostra o quanto estamos 

atrasados em questões de direitos humanos e aceitação de diferenças 

(Revista IstoÉ, 19 de junho 2013). 

 

Entre os anos de 2010 e 2013 não encontramos um grande número de matérias 

referentes à conjugalidade homoafetiva, mas aquelas encontradas e apresentadas neste 

tópico nos fornecem uma ampla leitura sobre aquilo que a mídia diz. Percebo que o 

tema trouxe maior visibilidade ao casamento de uma pessoa famosa – trazendo outras 

questões para a discussão – do que nos momentos de reconhecimento formal da 

conjugalidade. A revista Veja dedicou mais artigos e matérias ligados\as ao assunto e 

seu posicionamento, na maioria das vezes apresenta-se como favorável à formalização 

da conjugalidade homoafetiva. A revista Época também se posiciona favorável e aponta 



140 
 

 

este modelo familiar como uma das 15 grandes conquistas dos brasileiros nos últimos 

15 anos. É a revista IstoÉ, aquela que menos divulgou informações sobre a temática.  

Finalizo este capítulo trazendo à cena algumas narrativas das minhas 

informantes durante o trabalho de campo. Como sinalizado, o acesso às informações 

midiáticas contribuem na elaboração de sentidos sobre a própria conjugalidade 

homoafetiva, influenciando inclusive, nas decisões pela sua formalização. Não 

considero o acesso a estas informações como determinantes, mas como agente que torna 

familiar um tema marcado pela invisibilidade. 

  

3.2 Algumas mulheres do meu campo e seus posicionamentos 

 

As opiniões das minhas informantes sobre a influência da mídia e as 

experiências conjugais homoafetivas são diversas. Em alguns momentos ela é 

reconhecida como oportunidade de se falar mais naturalmente sobre um tema que ainda 

é considerado tabu e em outros é considerada como agente invasivo que tenta imprimir 

na sociedade contemporânea, as marcas de uma aceitação imposta. É essa a opinião de 

Ana: 

Eu acho que essa explosão da mídia, de ter que engolir que a 

sociedade aceite os homossexuais, eu acho demais também, porque 

continuamos tendo pessoas idosas, só a gente conquistar o respeito, eu 

acho que é tudo. Tem pessoas da mídia, conhecidas, que tem que se 

mostrar, tem que externar a sua aceitação, enquanto prá mim, minha 

vida pessoal não importa a ninguém (Ana, Entrevista realizada em 16 

de Maio de 2013). 

 

A narrativa de Ana caminha lado a lado com a concepção de homofobia 

interiorizada, aquela que mostra a realidade de lésbicas e gays que crescem em 

ambientes provocadores de atitudes ‘anti-homossexuais’. A interiorização da homofobia 

nem sempre é reconhecida por algumas lésbicas e alguns gays como algo que faz parte 

das suas subjetividades e consequentemente da elaboração dos seus repertórios sociais. 

Quando Ana diz: “eu acho demais também, porque continuamos tendo pessoas idosas, 

só a gente conquistar o respeito, eu acho que é tudo”, ela pode estar reproduzindo a 



141 
 

 

necessidade de manter socialmente uma política da discriminação e de uma ‘não 

naturalização social’ da homossexualidade. 

A opinião de Carol, esposa de Ana, é diferente. Enquanto a primeira se refere à 

política de visibilidade da homossexualidade como uma ‘exposição’, a segunda aciona a 

categoria ‘respeito’ para enfrentar os múltiplos preconceitos sociais. Ela também 

questiona os rótulos ligados às classificações que são direcionadas à identidade lésbica 

ou gay: 

Já eu discordo. Aí já entra a questão. Eu discordo de Ana pelo 

seguinte: eu acho que não é uma questão da exposição, é uma questão 

de respeito. Eu acho o seguinte: não é necessário que você levante a 

bandeira e grite “eu sou gay”, porque nem todo mundo, as pessoas são 

héteros e não precisam dizer “eu sou hétero”. Não precisam dizer, do 

mesmo jeito que eu não preciso dizer “eu sou gay”. Mas como eu sou 

desrespeitada, como eu sou tratada de uma forma diferente, então eu 

também tenho que tratar as pessoas de uma forma diferente. No meu 

pensamento, se as pessoas me tratam normal, eu vou tratar normal 

porque eu sou igual a todo mundo. Eu pago imposto, eu faço tudo 

igual a todo mundo. Então, se você me trata normal, como se eu fosse 

uma heterossexual, então eu sou normal, mas se você me trata 

diferente então eu vou levantar a bandeira. Pôrra, eu tenho que 

levantar a bandeira, entendeu? Porque eu tenho que dizer o seguinte: 

Eu não suporto e não vou assumir e nem vou aceitar o seu 

preconceito. A minha vida é vivida de tal forma e eu não tenho 

vergonha de viver de tal forma. Entendeu? Aí eu levanto a bandeira 

porque eu tenho que me defender da seguinte forma: as pessoas hétero 

não chegam nos lugares pra dizer “eu sou hétero”. Porque os gays têm 

que chegar e dizer “não, eu sou gay”? (Carol, Entrevista realizada no 

dia 16 de maio de 2013).  

 

 Aparentemente Carol tem uma opinião mais ‘política’ ou ‘pedagógica’ da 

homossexualidade e uma das estratégias mais indicadas para confrontar os mecanismos 

sociais que ainda tentam atingir violentamente as lésbicas e os gays é, segundo ela, o 

levantamento da bandeira ou a declaração da homossexualidade como característica da 

sua identidade. De acordo com Borrillo (2010) a luta contra a homofobia exige uma 

ação pedagógica destinada a modificar a dupla imagem ancestral de uma 

heterossexualidade vivenciada como natural. A própria influência da mídia na 

construção de novas realidades sociais passa a ser acionada como um recurso poderoso 

nas proposições destinadas a lutar contra a violência e a discriminação em relação à 

homossexualidade. As notícias que vinculam uma ‘imagem positiva’ de tais 

experiências vêm contribuir diretamente nas mudanças de percepção desta experiência.  



142 
 

 

A diversidade de opiniões é tão diversa quanto se mostra o próprio retrato na 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo no Brasil.  

Mesmo que as discussões sobre a mídia e suas influências na construção social 

dos casais não tenha sido previsto nos roteiros das entrevistas, este foi um tema 

naturalmente apresentado pelas minhas informantes. A influência das informações 

midiáticas se apresenta através de conteúdos variados, sendo apontados como recurso 

que tende a ‘familiarizar’ a conjugalidade homoafetiva entre os múltiplos espaços 

sociais onde ela se manifesta ou se esconde, mas também pode ser percebida como uma 

im(pressão) imposta pela aceitação das diferenças. As mudanças de concepções podem 

ser determinadas pela forma como cada pessoa vivencia a sua própria experiência 

homossexual, o que no âmbito das relações sociais, vem transitando entre a própria 

aceitação e a tentativa de manutenção da sua invisibilidade.  

No caso de Fernanda e Lígia, a divulgação pública do casamento de Daniela 

Mercury e Malu serviu de agente provocador para que o tema do casamento viesse à 

tona no diálogo com a família. A ‘naturalidade’ com que a matéria imprimia o 

casamento entre mulheres foi a ‘deixa’ para que Lígia pudesse falar sobre a 

formalização da sua conjugalidade com Fernanda. Em um momento de intimidade com 

a mãe, ela se aproxima e diz: 

‘Olha, mamãe!’ Eu fiz isso. Eu sempre, como que alimentei a aceitação 

das coisas. Tudo na vida. Eu sempre expliquei muito prá mamãe tudo o 

que acontece no mundo (...) Então a gente é que faz isso. É a gente que 

tem que fazer. Quer me ver feliz? Eu faço isso (Ligia, Entrevista em 03 

de Junho de 2013). 

 

 Especialmente neste caso a postura positiva da imprensa provoca as pessoas a 

falar sobre o assunto e mesmo que se não se trate das experiências pessoais, muitos 

amigos e parentes abriam espaços para o diálogo. Eu mesmo, em alguns momentos, 

recebi ligações de amigas e amigos, me informando sobre a publicação de determinadas 

matérias. O fato de estar pesquisando um tema que ganha, ao longo do trabalho de 

campo, uma evidente visibilidade, me colocava também como agente receptor que 

passava a elaborar os seus próprios posicionamentos. Como não tive acesso aos casais 

da pesquisa antes da sua formalização,  decidi visitar alguns cartórios localizados na 

cidade de Recife com o suposto intuito de realizar um casamento homoafetivo e assim 

realizar uma observação participante neste espaço. O meu interesse se organizou na 



143 
 

 

tentativa de verificar se os cartórios localizados na cidade de Recife estavam cumprindo 

a nova decisão do Conselho Nacional de Justiça. Também pretendia ‘viver na própria 

pele’ as sensações e os sentidos acionados pelas minhas informantes no momento em 

que decidem procurar um cartório para a formalização das suas conjugalidades. Esta 

experiência é apresentada no próximo capítulo. 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



144 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia V: O Cartório,. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 4: 

Notas etnográficas de uma experiência nos cartórios de Recife 



145 
 

 

“O cartório é outra instituição relevante para a construção de uma ‘cultura legal’ no Brasil, 

em especial no que se refere à influência de funcionários no processo de construção da verdade 

e da ordem pública” (MIRANDA, 2012, p. 279)                                                                                  

  

Eu poderia começar este capítulo apresentando e discutindo sobre os múltiplos 

dizeres das pessoas que encontrei durante o trabalho de campo, sobre as suas 

experiências com os cartórios no momento de formalização das suas conjugalidades. 

Porém, na medida em que me encontrava cada vez mais dentro do campo, senti a 

necessidade de compreender os processos de formalização da conjugalidade 

homoafetiva estando lá na instituição legal e socialmente reconhecida como o espaço 

destinado à formalização conjugal, os cartórios da cidade de Recife. Essa decisão de 

tomar mais um recorte etnográfico ocorreu no momento em que o Conselho Nacional de 

Justiça aprovou o casamento gay
69

, uma vez que de acordo com as noticias divulgadas 

nacionalmente, ficariam todos os cartórios brasileiros obrigados a legalizar o casamento 

entre lésbicas e gays.  

Decidi (não apenas nesse momento, mas durante todo o processo da pesquisa) 

seguir os conselhos de Evans-Pritchard (2005, p. 244) quando propõe que “[O] 

antropólogo deve seguir o que encontra na sociedade em que escolheu estudar”. No dia 

seguinte à noticia, antes de dormir me veio à mente, o ato de formalizar uma 

conjugalidade e suas implicações pessoais e sociais frente às questões práticas que este 

ato implica. Queria saber como as pessoas acessam estes cartórios, como são recebidas 

pelos seus funcionários, quais as orientações que são dadas sobre o casamento 

homoafetivo e quais os procedimentos necessários para essa legalização. No dia 15 de 

maio de 2013 visitei quatro cartórios da cidade de Recife informalmente, numa tarde de 

sol. A minha percepção era a de que a concepção de casamento homoafetivo não se 

configura como um conhecimento claro para os funcionários dos cartórios: as 

orientações variam entre um e outro, a receptividade também não apresenta uma ação 

coletiva igual e as próprias orientações fornecidas se diferem entre eles. 

                                                             
69 Termo utilizado pelo site da BBC Brasil, onde encontrei a seguinte notícia: “CNJ abre caminho para 
casamento gay”. Um trecho da matéria traz a seguinte informação: “A resolução do CNJ determina que 
cartórios de todo o país sejam obrigados a habilitar, celebrar o casamento civil ou converter a união 
estável em casamento entre pessoas de mesmo sexo” (Disponível em: 
www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/130514. Acesso em 15/05/13). 
 

http://www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/130514.%20Acesso%20em%2015/05/13


146 
 

 

 O primeiro cartório
70

 que visitei fica na rua onde moro. Fui lá porque na entrada 

existem duas portas de vidro. Em uma delas estão escritas em letras grandes as palavras: 

sala de casamento. Para um ‘passante’ da cidade, ali é um lugar onde se realiza o 

casamento. Ao lado desta sala tem outra porta de vidro identificando a sala de registro 

civil. Eu já havia ido lá duas semanas antes para perguntar se eles realizavam a união 

estável homoafetiva. Uma senhora não muito simpática me olha e diz: “Olha, a gente 

não faz essa união estável, não. Isso você só vai fazer nos cartórios do centro”. 

Sutilmente percebi que esse não se configurava como um assunto bem vindo e bem 

visto. 

Tentei, com esta experiência, compreender como as pessoas se sentem quando 

fazem o percurso da cidade em direção ao cartório para legalizar as suas uniões e da 

mesma forma imaginei como elas se sentiriam, se ficariam ansiosas ou tranquilas, se 

questionavam sobre essa decisão ou sobre os mecanismos necessários a este objetivo. 

Pensei enfim, no todo que envolve o ato de oficializar essas relações e suas implicações 

pessoais e sociais. Fui de ônibus, pois imaginei que assim eu poderia estar mais aberto a 

todos os componentes desse percurso urbano. Fui a pé até o primeiro cartório. 

Apreensão e surpresa foram os meus sentimentos. Não sabia como deveria me portar 

nem sabia como eu seria tratado. Segue trecho do diário de campo: 

Na semana passada eu tinha ido lá saber como eu poderia realizar a 

união estável. Disse: “Moça, como eu faço para realizar a união 

estável homoafetiva? Algumas pessoas me olharam na hora, com uma 

expressão discreta de espanto. A moça que atendeu respondeu 

rigidamente que ali não se fazia e que somente poderia ser feita nos 

cartórios do Centro da Cidade. Fui embora com a sensação de que 

essa não era uma questão tão aberta e simples como algumas 

informantes sinalizaram. Hoje, as 14:30h resolvi ir novamente ao 

mesmo cartório. Fui na sala de casamentos. Lá chegando, encontrei 

uma moça atrás do balcão – que tomava toda a sala com dois 

computadores. ‘Boa tarde’! – ‘Boa tarde’! – Eu gostaria de 

informações sobre o casamento entre pessoas de mesmo sexo, por 

favor! – É para você mesmo?; - É sim.; - Você mora onde, qual 

bairro?; - Aqui mesmo, na Iputinga. Ela diz: - Vocês são solteiros?; - 

Sim.; - Mas vocês têm, assim, alguma escritura?; - Como assim, 

estrutura?; - Escritura, vocês têm escritura de união estável?; - Não. 

Então espere aí que vou chamar uma pessoa que vai te orientar. Tive a 

sensação de que eu era a primeira pessoa a buscar essa informação e 

que os funcionários não sabiam muito bem como proceder. Três 

minutos depois, surge uma senhora com uns 60 anos, Dona Bia. Ela 

diz que ali não fazia esse tipo de casamento mas que agora, com a 

decisão do Supremo, eles iriam fazer, mas só estavam aguardando a 

                                                             
70 O cartório fica na Avenida Caxangá, Iputinga, Recife/PE.  



147 
 

 

saída no diário oficial. ´Não deve demorar muito não´. Pergunto qual 

será o procedimento para fazer o casamento e ela diz que não vai 

fazer casamento. Ela vai fazer a conversão da união estável em 

casamento. Diz que saiu no jornal de hoje, saiu por alguns segundos 

para pegar o jornal e diz que não é aquele que estava na sua mão, 

dizendo que um funcionário sabe onde está e que este estava no 

horário de almoço. A sua tentativa de me mostrar o jornal estava 

ligada à justificativa que ela encontrou para não me dar a orientação 

quanto aos procedimentos. Ela diz, sobre o juiz do cartório: - 

´Inclusive, veja, a gente trabalha aqui com um juiz que não gosta 

muito disso não. Não gosta desse tipo de casamento. Mas agora ele 

tem que aceitar. É o supremo. (Levanta as mãos acima da cabeça) O 

supremo máximo quem está mandando´. Ela me pede que espere o 

funcionário voltar, mas pergunto sobre como e onde fazer a união 

estável, uma vez que lá não se faz. Ela fala que em qualquer cartório 

do centro da cidade. Qualquer cartório de notas. Falo que vou lá e 

agradeço. Ela me retribui um sorriso e eu digo: - Como é o seu nome?; 

- Oi?; - Como é seu nome?; - Meu nome é Bia (Diário de Campo, 16 

de maio de 2013). 

 

Em alguns momentos vivi o sentimento de um estrangeiro em um país visitado 

pela primeira vez. Por mais que se falasse sobre o casamento homoafetivo ali, eu não 

me sentia bem vindo ou pelo menos a minha presença vinha para mexer em algo novo 

que as pessoas não desejam meter o dedo. Não consigo explicar exatamente o que se 

passou em mim, mas não me senti à vontade com essa demanda e com o retorno que 

encontrei. Com isso não afirmo que todos os cartórios tenham essa postura, nem que 

todas as pessoas que procuram o casamento entre pessoas de mesmo sexo vivenciem 

esse estranhamento. Enquanto fazia o percurso da Avenida Caxangá até os cartórios do 

Centro da Cidade, tentava compreender o que se passou. Primeiro a frustração por 

encontrar um cartório de casamento que ainda não tem conhecimento sobre as 

especificidades do casamento entre pessoas de mesmo sexo. Segundo porque tive a 

sensação de que muitas pessoas que procuram a legalização das suas relações podem ter 

sido (e ainda sejam) utilizadas como bola de pingue-pongue, sendo enviadas de um 

cartório a outro. 

Ao acessar os cartórios de centro percebi que não é assim. O cartório anterior 

simplesmente não realizava a união estável entre gays e lésbicas devido à postura 

ortodoxa e heteronormativa do juiz responsável pelas celebrações dos casamentos 

naquela instituição. Essa é uma opinião pessoal que formulei devido o comentário de 

Bia: “A gente tem que tá atento que é pra não fazer besteira, né? Porque ficou naquela 

polêmica danada, é união estável, juiz... o juiz que tinha aqui ficou sem querer fazer, e 



148 
 

 

eu preocupada. Ficou sem querer, sem querer, aí foi quando o CNJ mandou, aí ele teve 

que fazer. Aí a conversão de união estável em casamento. Mas agora já é direito, já é 

normal. Casamento mesmo”. Nesse sentido a decisão do CNJ que obriga aos cartórios 

do Brasil a celebrar o casamento homoafetivo surge como um objeto inquestionável, 

superando a opinião pública, os dogmas religiosos, as concepções pessoais dos 

funcionários dos cartórios e principalmente a concepção nem sempre positiva, dos 

juízes e das juízas que tentavam fechar os olhos para essa composição familiar. Mesmo 

que o cartório tenha deixado clara a sua compreensão sobre a obrigatoriedade da 

conjugalidade homoafetiva, fui orientado a realizar a união estável como forma 

obrigatória de acesso ao casamento. Saindo de lá, segui direto ao centro da cidade 

acessar os possíveis cartórios indicados. 

Com esta experiência percebi que o ato de casar (ou o de estar no cartório para 

realizá-lo) não é uma situação tão simples. Curiosamente o casamento coletivo que 

aconteceu na penitenciária apresentou relatos da uma experiência mais emocional do 

que aqueles trazidos pelas demais informantes. O rito de passagem proporcionado pelos 

cartórios de Recife (e talvez do Brasil) é marcado pelo ato cru de chegar, levar os 

documentos (identidade, CPF, comprovante de residência), aguardar um período de no 

máximo vinte e quatro horas, assinar a certidão e pronto. Também não existe nos 

cartórios que visitei espaços que possam garantir alguma privacidade, caso seja este o 

desejo do casal. Esta ausência de privacidade também é sinalizada pelas minhas 

informantes como algo negativo, por ser reconhecida como uma experiência muito 

constrangedora.   

No segundo cartório
71

 visitado, sou atendido na recepção, logo na entrada do 

cartório. Eis o diálogo estabelecido entre mim e o atendente do cartório: 

[João Ricard]: Boa tarde, amigo, como é que eu faço pra ter 

informações sobre o casamento entre pessoas de mesmo sexo?  

[Atendente]: Casamento, aqui a gente não faz não. Casamento aqui não 

faz.  

[João Ricard]: Qual é o cartório aqui do centro que faz? 

[Atendente]: Aqui (faz sinal com o dedo indicador apontando o cartório 

ao lado), cartório Santo Antonio, Edifício Santo Antonio, primeiro andar, 

segundo andar. Agora, casamento, tem uma jurisdição. Prá você dar 

                                                             
71 O cartório fica localizado na Rua Marques Recife, Santo Antônio, Recife/PE. 



149 
 

 

entrada onde mora, na jurisdição onde mora. Agora, casamento, 

casamento mesmo, só em cartório de registro civil.  

[João Ricard]: E pra fazer a união estável, como é que faz?  

[Atendente]: Basta ver quem vai declarar.  

[João Ricard]: Tem que vir os dois ou um só?  

[Atendente]: Basta um, né, só quem vai declarar. Se for os dois que vai 

declarar, tem que vir os dois. Se for só um, vem só um.  

[João Ricard]: E qual é a documentação que precisa?  

[Atendente]: Identidade e CPF. Agora, se for casamento mesmo é só no 

cartório de registro civil (Diário de Campo, 16 de junho de 2013). 

 

Se colocarmos uma lupa analítica nas linhas deste diálogo é possível verificar 

um aspecto importante aqui: as respostas do atendente são muito mecânicas e diretas, 

compondo o ato de casar como algo puramente mecânico e direto. A sua resposta 

imediata é a de que ali não é possível realizar o casamento. Mais uma vez um cartório se 

nega a cumprir a decisão do Conselho Nacional de Justiça. Mesmo tendo acesso a esta 

informação não questionei o atendente do cartório porque o meu intuito era o de realizar 

os mesmos percursos indicados para as pessoas que buscam as mesmas informações que 

eu buscava. E assim eu o fiz. Fui a mais um cartório. 

No terceiro cartório
72

 visitado surgiu o seguinte diálogo: 

[João Ricard]: Boa tarde, vocês fazem casamento entre pessoas de 

mesmo sexo?  

[Recepcionista]: É... união estável, a gente faz.  Fale com... “Seu Marcos 

(escrevente), o senhor pode atender ele?”  

[Atendente]: Posso. Sente aqui, amigo. Vou praí agorinha. É em cartório 

de casamento. Onde é que mora? Já morou junto?  

[João Ricard]: Na caxangá.  

[Atendente]: Caxangá é ótimo porque tem dois ou três. Real da Torre ou 

então na Praça de Casa Forte. Ou ainda na Avenida Caxangá.  

[João Ricard]: Na caxangá, Iputinga, não é?  

[Atendente]: Isso.  

[João Ricard]: Mas antes de fazer o casamento eu preciso fazer a 

união estável é?  

                                                             
72 O cartório fica localizado na Rua do Imperador Dom Pedro II, Santo Antonio – Recife/PE. 



150 
 

 

[Atendente]: Não sei. Eu não sei.  

[João Ricard]: Mas aqui vocês fazem a união estável?  

[Atendente]: Faz.  

[João Ricard]: Então qual é o procedimento, porque eu fui nesse aí 

da caxangá e eles disseram que eu preciso fazer a união estável, mas 

eles não fazem lá.  

[Atendente]: É identidade e CPF de ambos, é... são solteiros? Não é 

casado não?  

[João Ricard]: Não.  

[Atendente]: É... comprovante de endereço de ambos, o mesmo endereço. 

E vocês vão dizer verbalmente há quantos anos vivem juntos.  

[João Ricard]: Aí depois eu posso converter em casamento?  

[Atendente]: Nós, não. O cartório de casamento. Eu faço a união estável 

homoafetiva.  

[João Ricard]: Aí os dois precisam vir?  

[Atendente]: Precisam. Os dois assinam. Mas, inicialmente, se você 

quiser trazer só a documentação pode vir só um. Porque demora um 

tempo prá sair né? É... vinte e quatro horas, quarenta e oito horas, no 

máximo. É rápido (Diário de Campo, 16 de maio de 2013). 

 

Mais um cartório que me diz ‘não’ ao desejo pelo casamento homoafetivo. Vejo 

que a decisão sobre a obrigatoriedade dos cartórios nesta formalização ainda não chegou 

ao conhecimento destes cartórios visitados ou então eles sabem, mas se recusam a 

reconhecer o casamento homoafetivo. Na medida em que sou jogado de um cartório a 

outro tenho a sensação novamente de estar em um jogo de pingue-pongue. Pensei até 

em desistir e na medida em que tinha consciência desse desejo, o projetei também nas 

experiências de muitas lésbicas e muitos gays que passam pela mesma situação.  

O quarto cartório
73

 visitado foi o que me pareceu mais preocupado com os 

aspectos relacionais e sociais da conjugalidade homoafetiva – seja através da união 

estável, seja através do próprio casamento. 

A atendente que me recebeu foi muito simpática e foi a única pessoa que me 

deixou à vontade. Falou mais sobre a união estável e o casamento, indicando inclusive, 

a necessidade de uma orientação prévia aos casais sobre as implicações legais da 

                                                             
73 O cartório fica localizado na Rua Eng. Ubaldo de Matos, Santo Antonio – Recife/PE. 



151 
 

 

formalização conjugal. Ela se mostrou muito receptiva, me trazendo o sentimento de 

uma maior naturalidade frente à demanda pelo casamento: 

[Atendente]: É só trazer a identidade e o CPF. Paga Cento e Cinquenta  

Reais. Não precisa de testemunha. Porque bota provimento da 

corregedoria. Não precisa de testemunha. É só trazer os documentos.  

[João Ricard]: Então não precisa ter a união estável?  

[Atendente]: Você quer saber o que? É união estável?  

[João Ricard]: Não. Eu quero saber sobre o casamento.  

[Atendente]: Não. A gente não faz casamento. A gente faz união 

estável. Você primeiro tem que fazer a união estável pra depois 

transformar em casamento.  

[João Ricard]: Em todo cartório funciona assim?  

[Atendente]: Todo cartório de notas faz a união estável. Agora, prá 

transformar, só faz o cartório de registro civil. A gente não faz. A 

gente só faz uma parte, que é a união estável (Diário de Campo, 16 de 

maio de 2013). 

 

Questiono sobre a nova decisão do CNJ e ela reforça a necessidade de se realizar 

a união estável para posteriormente convertê-la em casamento: 

[Atendente]: É isso mesmo. E você não transforma? Aquilo não é 

novidade, não. Aí você vem aqui, a gente preparava você, a gente faz 

umas perguntas prá você, existe uma minuta, ai você vai ver se 

concorda, discorda, alguma coisa assim, entendeu? A gente não tem 

essa minuta aqui porque tem um programa que gera na hora. Aí vocês 

vão ler, pra ver direitinho se é isso que vocês querem. As perguntas 

são ligadas ao estado, a relação, a convivência, qual é a analogia do 

regime... você pode optar pela separação de bens, aí só conversando 

com vocês pra ver o que vocês querem. (...) pra ter união estável vocês 

tem que estar morando no mesmo endereço. Não existe união estável 

você estando morando em um lugar e ele no outro, não existe. A união 

estável tem que tá morando embaixo do mesmo teto. Não existe união 

estável, eu moro num lugar e você mora no outro. Não existe. Você só 

vai dizer o mês, o ano que moram juntos. Não tem um tempo mínimo, 

não. Aí tem que ver se você tem algum bem, entendeu? Se tem algum 

bem que você vai querer trazer pra união ou cada um administra, essas 

coisas que a gente pergunta (Diário de Campo, 16 de Maio de 2013). 

 

Ousei provocá-la diante de outras questões que talvez uma pessoa que busque o 

cartório para a formalização conjugal não precise saber. No entanto ela se mostrou 



152 
 

 

receptiva e perguntei se havia alguma diferença entre a procura de mulheres e a de 

homens. Pergunto: “Quem procura mais o cartório, os gays ou as lésbicas?” 

[Atendente]: A gente nota que entre o homem é bem melhor. Eu adoro 

fazer. Já entre mulher, elas não se assumem. E a gente vê. Isso aí tá ai, 

menino. É outra realidade. Outro código civil, outra sociedade. É tanto 

que o nosso código civil é de 1940 e de 1940 prá cá, muita coisa 

mudou. Mudou e muito, entendeu? Então às vezes, o homem, assim, 

como você, chega aqui, entendeu? Às vezes elas chegam assim, 

enrolando, entendeu, mas não tem esse negocio não. Às vezes a gente 

vai nas casas das pessoas, às vezes querem fazer uma festa, quer 

chamar os amigos. Ai vem, paga aqui o cartório e a gente vai. Mas 

não tem que ter... Agora assim, eu acho as mulheres mais tímidas, 

chega perguntando, ‘mas não é prá mim, não. É pra uma vizinha...’, 

sabe? Eu acho isso uma besteira. Isso aí não tem nada demais não 

(Diário de Campo, 16 de Maio de 2013). 

 

O comentário da atendente me fez refletir sobre a questão social que gira em 

torno dos aspectos metodológicos dessa etnografia. Eu tive uma facilidade maior no 

acesso às mulheres quando comparadas aos homens
74

. No entanto é importante 

questionar se essa ‘facilidade’ não estaria ligada à minha rede de amizades ou a uma 

política da reserva (PAIVA, 2007) quando o assunto é a conjugalidade homoafetiva 

masculina.  

Fato, é que nem sempre a relação das pessoas que buscam os cartórios para 

reconhecer as suas conjugalidades é simples ou confortável. As pessoas encontram 

profissionais que não estão muito preocupados com as questões emocionais que 

envolvem a conjugalidade de forma que tratam as/os candidatas/os à união estável ou ao 

casamento de uma forma muito mecânica. Pude perceber que nos cartórios acessados 

não existe uma entrevista inicial (com exceção do quarto cartório), há uma ausência de 

esclarecimentos sobre a função legal da certidão e os funcionários destes espaços 

passam a agir com as pessoas atrelando à conjugalidade o ato puramente formal. A 

assinatura de um contrato de negócios. Talvez esta não seja uma especificidade apenas 

dos casais homoafetivos, uma vez que pessoas heterossexualmente orientadas que 

passaram por esta experiência, fazem as mesmas reclamações. 

                                                             
74 Ainda que eu tenha percebido certa resistência ou relutância de algumas informantes em encontrar 
comigo para falar sobre as suas relações. Problematizo essa questão na Introdução desta tese porque 
acredito que esse fato deve ser tomado como objeto de investigação. Política de Reserva? Tentativa de 
esconder o relacionamento? 



153 
 

 

As pessoas que eventualmente encontram-se nos ambientes dos cartórios para 

formalizar as suas conjugalidades homoafetivas assumem a postura de atrizes/atores 

sociais que reforçam o preconceito quando estão diante de certo estranhamento pela 

demanda conjugal entre duas mulheres ou dois homens. Realizei um encontro com 

Pietra, uma das informantes da pesquisa. Desde que formalizou a sua conjugalidade 

com Sara já faz três anos. Ela relata que ao mesmo tempo em que acessou uma emoção 

muito forte e uma alegria maior ainda, diante do pedido de casamento da sua 

companheira, viveu também um grande sentimento de vergonha ao chegar ao cartório: 

[João Ricard]: Quando você diz que morreu de vergonha, como foi 

isso? 

[Pietra]: No cartório. Porque nem todos faziam. Então uma amiga 

começou a nos... algumas amigas já tinham feito. Geralmente pessoas 

muito esclarecidas, e uma especial é nossa gerente de conta no banco. Ela 

disse: “Vocês deviam fazer porque eu já fiz”. Vá tem tal cartório
75

 que lá 

é tranqüilo. E aí a gente foi. Mas parecia que todo mundo tava olhando já 

sabendo. E tava mesmo, não é? E... aí aconteceu. A gente foi lá prá 

dentro (Pietra, Entrevista realizada em 21 de Maio de 2013). 

[João Ricard]: É engraçado, porque no dia que saiu a aprovação do 

casamento que eles diziam que no dia seguinte já, os cartórios eram 

obrigados a realizar o casamento, eu fui num cartório como alguém 

que queria fazer o casamento homoafetivo. E eu achei muito 

estranho. Tudo muito seco.  

Muito. E tem gente que fica desviando o olhar. Nesse caso do cartório 

que a gente foi, nos levaram para outra sala, mas que era cheia de 

funcionários também. E parecia que todo mundo tava com o ouvido bem 

aberto e olhando fixo assim, prá baixo, tentando fingir que não tava 

vendo (mas ao mesmo tempo querendo saber) muito curioso (Pietra, 

Entrevista realizada em 21 de Maio de 2013). 

 

Foi durante o meu ‘retorno ao campo’ que consegui conversar com Sara, a 

esposa de Pietra. Ela também sinaliza que a experiência no cartório foi muito incômoda, 

pelas mesmas condições apontadas por Pietra. Uma situação que Pietra não havia me 

falado foi que ela quase desistiu da formalização ao chegar no cartório: não por dúvidas, 

não por falta de amor, mas pelo constrangimento que acompanha o ato cru 

experienciado no cartório: 

O cartório foi uma experiência péssima porque, isso foi há três anos atrás 

e quando, foi logo quando surgiu essa questão de união estável, de ser 

reconhecido pelo cartório. E as pessoas assim, era um choque, sabe? Foi 

                                                             
75 Cartório Carlos Marinho, localizado em Olinda.  



154 
 

 

um choque. Eu acho que hoje deve ser diferente, né? Porque a mídia ta 

muito em cima. Mas a pessoa que me atendeu, ela disse: ‘Aguarde um 

pouco’ e as pessoas todas olhando e falando assim, baixinho, sabe? 

Comentando como se fosse assim, de outro mundo. E Pietra ficou até 

envergonhada um pouco: ‘Sara, vamos embora! O que é isso?’ E eu 

dizendo: ‘Não! A gente tá aqui pra resolver!’ Isso eu dizia na frente da 

funcionária: ‘Não, a gente tá aqui pra resolver! É a união estável, eu 

quero!’ Aí ela levou a gente pra uma sala, uma senhora de quase 60 anos, 

também assim, muito, notei sabe, assim como se fosse um bloqueio, 

sabe? Não recebeu a gente bem. Natural, sabe? Aquela coisa natural, 

como se fosse um casal hétero. Não. Foi diferente. Mas enfim, a gente 

concluiu e fez a união estável (Sara, Entrevista realizada em 10 de 

Setembro de 2013).  

 

 Núbia e Tercile utilizam o termo casamento para nomear a sua relação. Tercile 

diz que vinha adiando um pouco o processo de formalização da conjugalidade, mas não 

sabe explicar o porque disso. Reclama do tempo, uma vez que as duas trabalham. No 

dia em que Nubia pôde ser liberada do trabalho, elas foram ao banco retirar o dinheiro 

para pagar o cartório. Elas já tinham ido antes pegar informações sobre os 

procedimentos. O sentimento, ao chegar num cartório da cidade de Paulista era de 

vergonha: 

Uma vergonha... cheguei falando bem baixinho. Aí a mulher: ‘Oi?’. Eu 

falei, casamento e tal. Ela falou que tinha que trazer os documentos do 

noivo, da noiva. Ai eu falei: ‘Não, mas é duas mulheres’. Aí ela, bem 

alto: “Ah! Duas mulheres?!?”, é ali no outro cartório. O cara foi um 

pouco mais discreto. E eu sou muito tímida. Bom, aí depois que eu 

peguei todas as informações a gente foi no outro cartório. O cara foi mais 

discreto, mas não deixou de ter um risinho no canto da boca. Quando a 

gente voltou prá ir realmente lá, levou toda documentação, pegou o 

boleto pra ir ao banco pagar, depois voltou e sempre assim, meio que 

olhando pros lados prá ver se tinha alguém prestando atenção ou fazendo 

algum tipo de comentário. Mas foi muito simples. A gente deu entrada, 

pagou as coisas na entrada do cartório, entrou pra outra sala e aí quando 

eu cheguei lá, aí o rapaz me reconheceu. Eu tinha ido lá um mês antes. Aí 

deu aquele risinho assim, no canto da boca, olhou prá ela também e eu 

assim, tipo ‘tu num vai pegar nunca uma mulher linda desta, seu puto!’ 

Aí a gente sentou lá na frente dele aí ele olhava, digitava, olhava... não dá 

assim, pra chamar de uma cerimônia. É uma coisa tão comum. Tão 

burocrática, enfim. A gente tava fazendo o nosso casamento, uma coisa 

super importante pra gente e um cara do lado passando a escritura da 

casa, da fazenda, sei lá o que era! Pra outra pessoa, entendeu? Então 

assim, não teve algo de especial pelo menos externamente. Teve 

internamente. Porque eu, inclusive, chorei. Assim que terminou, que a 

gente saiu, até de falar eu já fico mais emocionada (enche os olhos de 

lágrimas). Mas foi muito normal (Tercile, Entrevista em 02 de junho de 

2013). 

 



155 
 

 

Elas trocaram as alianças de ouro na saída do cartório. Como se precisassem de 

um espaço mais reservado e distante dos olhares questionadores das pessoas que estão 

ou transitam no cartório. Novamente Tercile fala sobre o ‘ato cru’ do casamento no 

cartório:  

É como eu te falei. Ele pegou os dados, jogou no sistema, preencheu lá 

uma cópia disso aí (o contrato de união estável
76

), deu pra gente ler pra 

saber se tava tudo certo, a gente devolveu, estava tudo certo, e aí ele foi e 

deu pra gente. Pronto. Acabou. Não teve emoção nenhuma. Não teve 

emoção. Aí na saída a gente foi e trocou (as alianças). Foi no carro. 

‘Amor, a gente não casou? Vamos trocar!’ (Nubia e Tercile, Entrevista 

em 02 de junho de 2013).  

 

O casamento homoafetivo ainda causa estranhamento às pessoas que trabalham 

nos cartórios e são responsáveis pelos procedimentos de formalização conjugal. Penso 

que há dois aspectos que estão ligados diretamente a este estranhamento: o primeiro se 

direciona à visualização de duas mulheres e dois homens como casal, o que rompe 

radicalmente com os modelos heteronormativos de conjugalidade. O segundo está 

ligado às performances de gênero, especialmente quando os casais lésbicos ou gays 

fogem dos estereótipos da ‘lésbica/sapatão’ ou do ‘gay/afemininado’. Independente da 

força do segundo aspecto em detrimento do primeiro aspecto, ambos muitas vezes, 

encontram-se presentes. 

É necessário que as pessoas responsáveis por este ‘manejo’ com o casamento 

homoafetivo construam uma consciência fundamentada na valorização da diferença ou 

de uma familiaridade com um tema que já não acontece de forma tão esporádica como 

há alguns anos. É urgente uma provocação social que seja capaz de interferir nestas 

relações sociais tão marcadas pelas relações de poder e pelos discursos que fazem parte 

do ato cru oferecido pelos cartórios à formalização da conjugalidade entre pessoas de 

mesmo sexo. De acordo com Rodrigues (2010) o discurso pode ser considerado, no 

campo da antropologia jurídica, como ‘campo de produção cultural’ que é passível de 

ser abordado etnograficamente, uma vez que são neles que se instalam as múltiplas 

representações nas relações simbólicas e de poder referentes aos contextos sociais em 

que eles são produzidos. 

                                                             
76 Cópia da Certidão de União Estável anexa na página 334. 



156 
 

 

 Não provoco aqui a necessidade de uma mudança ‘radical’ nos funcionamentos 

dos cartórios, pois percebo esta (des)organização como algo enraizado numa rede 

organizacional tradicional. Não é por acaso que estes espaços, em sua maioria, se 

mostram como espaços marcados pelo excesso de arquivos, pastas e papéis, amontoado 

de mesas, trânsito de pessoas, muito barulho e burocracias. Defendo a idéia de que 

determinados atos das funcionárias e dos funcionários destes espaços precisam ser mais 

humanizados (o que, aliás, em minha opinião, deveria compor os cenários de muitas 

outras instituições que lidam com gente). 

 Passo agora para a Segunda Parte desta pesquisa. Chamo este recorte de 

‘coração pulsante’ da etnografia. Trata-se das histórias de vida e das narrativas das 

minhas informantes. Neste momento abro espaço para dar vozes às suas experiências 

conjugais, os seus processos de formalização e os sentidos e trajetos atribuídos à 

conjugalidade homoafetiva formalizada. Elas falam sobre as experiências de se ter uma 

Vida Casada e como elas repercutem nas suas vidas pessoais e sociais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



157 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 SEGUNDA PARTE 

Vidas Casadas:  

Uma etnografia da relação conjugal 



158 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“O tempo continuou apressado. Embora encantadas com o que nos parecia uma novidade 

constante, nossas dúvidas permaneceram. Não sabíamos o que fazer conosco, como lidar com a 

marcha de amor e de desejo. Havíamos decidido alimentar a primeira paixão de nossas vidas e 

evitávamos explicações porque havíamos aprendido que as explicações nos levavam para algo 

do qual tínhamos medo. Duas meninas lésbicas, era sempre o que concluíamos quando 

tentávamos descobrir o que nos acontecia; era isso a que estávamos reduzidas e nós não 

cabíamos em tão maldita redução. Mas, mesmo que assim fosse, mesmo que tudo parecesse um 

grande perigo sobre o qual não tínhamos controle, algo maior nos atava e nos prendia. 

Passávamos as tardes sozinhas, aproveitando a ausência de nossas famílias, andando nuas pela 

casa. Íamos descobrindo formas diferentes de nos amar, sem nenhum pudor, absolutamente 

divertidas e enternecidas uma com a outra. Agora, quando as luzes da platéia se apagavam, eu 

pegava a mão dela e a beijava devagar. Mais de uma vez, saímos apressadas para nos fazer 

amor. Ríamos, riamos de nós, riamos do mundo. Aprendêramos o valor de rir de todas as 

coisas, mesmo das mais sérias. Quando fazíamos troça das desgraças, tudo parecia sob 

controle. O riso e o cheiro de Aninha se tornaram familiares e imprescindíveis. O cheiro de seu 

corpo me inundava por dias inteiros. Era um cheiro áspero, acre, mas era dela e era o que me 

importava. Com Ana iniciei minha vida e bem posso dizer que, comigo, iniciou a dela”. 

Duas Iguais  

(Cintia Moscovich, 2004, p. 41-42) 



159 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia VI: Fernanda e Lígia, Casal de Cerâmica. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 5: 

Fernanda e Lígia 

‘Companheira, não. Ela é minha esposa. Agora é Lei’ 



160 
 

 

“Enquanto eu mesma, enquanto mulher, enquanto cidadã,                                                             

ser humano, sabe? Eu tenho mais visibilidade                                                                                

e orgulho de estar casada com ela e meu nome                                                                           

fazer parte do nome dela, sabe?” 

Fernanda.                                                                                                

 

 Eu já havia escrito uma parte do texto da pesquisa quando conheci Fernanda e 

Lígia. Elas foram as últimas pessoas entrevistadas e eu gostaria de começar as narrativas 

do campo com a sua história conjugal. Chamo as duas de “jovens senhoras”, pois se 

apresentam como o casal com mais idade (Fernanda, 53 anos e Lígia, 57 anos) e com 

maior tempo de relacionamento. Elas estão juntas há 30 anos e foram indicadas pela 

minha interlocutora Geise, que não me informou inicialmente o tempo de 

relacionamento das duas. Ela simplesmente disse: “Você vai adorar conhecê-las porque 

elas têm mais idade e são ‘uma figura’, cheias de tatuagens, alargadores nas orelhas e 

Lígia em especial é bem espontânea. Gosta de falar”. Fiquei curioso e feliz por elas 

aceitarem encontrar comigo. Confesso que saí do nosso encontro maravilhado com as 

narrativas que escutei, com as cenas que vi e vivi e com a possibilidade de construir 

uma relação de amizade com as duas. 

 A expressão utilizada neste tópico foi falada por Fernanda, a mulher que 

estabeleci os primeiros contatos para a pesquisa. No dia 29 de maio de 2013 liguei para 

ela para marcarmos o nosso encontro. Nos espaços de negociação entre o dia, o local e 

horários possíveis, fechamos numa segunda-feira do mês de maio à tarde. Ao final da 

conversa por telefone eu digo: “Tá bom, então. Você conversa com a sua companheira e 

nos falamos para confirmar”. Imediatamente ela diz bem enfática: “Companheira, não. 

Ela é minha esposa. Agora é Lei!”. Digo, meio envergonhado, com a sensação de ter 

cometido uma ‘gafe’: “Concordo com você. Está certíssima”. E desligamos. 

 Neste dia escrevi no diário de campo: 

“Não é mais minha companheira. E como você prefere? É minha esposa 

mesmo. Agora é Lei”. As 12:54h liguei para Fernanda. Ela é casada com 

Ligia. Esse diálogo foi feito porque ela me pede para ligar à noite, pois 

combinaria com Ligia o dia e o horário do nosso encontro. Eu falo: ‘Tudo 

bem. É bom que você já tem falado com a sua companheira. Ela diz a 

frase acima. Digo: Ah, tudo bem. A sua esposa, então. Me senti como se 

tivesse cometido um erro e logo no primeiro contato! Sinto que a 

distribuição de categorias ligadas ao nome que se deve usar para esses 

casais ainda é algo que precisa ser estudado. Não sei se teríamos um 



161 
 

 

único sistema classificatório porque cada casal faz usos diversos. Mas 

essa correção que Fernanda faz está dizendo também como ela percebe o 

seu casamento. “Agora é Lei” oferece ao casal um reconhecimento mais 

amplo da conjugalidade (Diário de Campo, 29 de maio de 2013). 

 

 Elas dizem que estão juntas há 29 anos, mas fazendo as contas, descubro que são 

30 anos. Elas se conheceram no ano de 1985 e desde então sempre moraram juntas. 

Entre as suas próprias casas e a casa dos pais de Lígia, as duas nunca se separaram. Essa 

informação foi impactante para mim, considerando o tempo de relacionamento 

homoafetivo experienciado pelas pessoas que eu conheço. Nos encontramos no dia 03 

de Junho de 2013 na Livraria Cultura, em Recife. A nossa conversa se deu numa 

padaria do Recife Antigo e ali permanecemos por quase três horas ininterruptas
77

. Elas 

começam a conversa dizendo sobre o tempo de relacionamento, acionando as memórias 

para fazer as contas certas. Dizem que começaram a namorar na Semana Santa e que 

essa comemoração nunca tem uma data fixa. Não sabiam se tinham se conhecido no dia 

08 ou 12 e estabeleceram a data 10 de abril para marcar o início das suas histórias. 

Começaram a namorar em um acampamento em Gaibu (Praia localizada no Cabo de 

Santo Agostinho/PE), embora já tivessem se conhecido na Universidade. Do 

acampamento, o destino já foi a casa dos pais de Ligia: “Eu voltei com os pés cheios de 

espinhos, porque tentaram roubar as nossas bolsas. Quer dizer, roubaram a minha 

mochila e aí eu disse: ‘Nossa, que mochila parecida com a minha!’ Corri atrás do cara e 

ele entrou numa mata e eu fui atrás, aí meus pés ficaram cheios de espinhos”, conta 

Fernanda. O fato obrigou o casal a voltar para casa e foram até a residência da mãe de 

Ligia.  

 Inicialmente Ligia saiu da casa dos pais e foi morar num quartinho localizado 

nos fundos da mesma residência. Na ocasião, Fernanda ficou com os pés para cima, 

cheios de espinhos, enquanto Lígia, a sua sobrinha e a cunhada tiravam os espinhos dos 

seus pés. Fernanda diz que acabou ficando lá durante um ano. Enquanto Ligia a 

conduzia ao ponto do ônibus para ir definitivamente embora, conversaram e durante o 

percurso decidiram ir à beira-mar em Olinda. Tomando uma cerveja, conversando e 

namorando, acabaram voltando para a casa de Lígia. Fernanda não foi embora. Até 

hoje. 

                                                             
77 Fotografias deste encontro anexas na página 342. 



162 
 

 

 Tenho percebido através do acesso ao campo da conjugalidade entre mulheres 

que existe uma temporalidade mais curta na decisão de morar juntas, quando 

comparadas aos casais masculinos ou heterossexuais. Michel Bozon (2004) aponta que 

numa relação heterossexual cujos componentes do casal caminham em direção a uma 

conjugalidade, espera-se que naturalmente exista um tempo que prepare o casal para 

essa experiência.  Ele mostra que o casal contemporâneo, primeiro passa a ‘sair junto’ e 

ter algumas experiências sexuais, sem que isso necessariamente implique na coabitação, 

sendo necessária a experiência de ‘semicoabitação’, cujos parceiros mantêm uma 

autonomia residencial, mesmo que parte do tempo das duas pessoas que ‘namoram’ já 

seja passado junto, em comum. Acredito que não existem receitas que apontem 

previamente os ingredientes de uma conjugalidade nem em qual medida deve ser 

tomado algum tipo de decisão. Talvez a minha percepção sobre Fernanda e Ligia em 

relação à intensidade dos seus afetos justifique um pouco a rapidez por essa decisão. 

Talvez a paixão. Talvez o amor. 

 Fato é que Fernanda foi pouco a pouco conquistando um espaço na dinâmica 

familiar de Lígia: lentamente foi se aproximando cada vez mais dos sogros e de outros 

familiares, como irmãos e sobrinhos de Lígia. Num certo momento, em um jantar de 

família, o pai de Lígia reúne todos os seus familiares e anuncia que Fernanda é 

considerada uma pessoa da família e que todos devem respeitar isso. De alguma forma, 

discretamente, aquele senhor de 83 anos anunciava a sua aceitação da conjugalidade da 

filha. Ele estava ‘dando a sua bênção’ ao casal. E eu penso em toda a cena e de como 

nela encontra-se implícita a expressão: ‘Se eu aprovo, quem são vocês para julgar?’. 

Fato é que Fernanda de alguma maneira conquistou o sogro. O relato abaixo, além de 

engraçado (sorrimos muito nesse momento) explicita uma relação de cumplicidade 

construída entre os dois: 

Ligia: Papai botava ela prá fazer as coisas. Por exemplo, comprar revista 

Playboy. Fernanda: ‘Pô, vê que sacanagem da porra!”. Ligia: Ele pedia 

a ela. Fernanda: Aí Humberto (o pai de Ligia) dizia assim, ‘aquela, 

daquela menina, aquela atriz que tá assim, assim’, Juliana Paes. Aí estava 

eu e o irmão dela e a esposa dele e nós duas. Pedi pra parar na banca pra 

comprar uma revista pra Humberto. Quando cheguei na banca foi que eu 

me toquei, né? Ligia: Ele poderia ter pedido ao meu irmão, não é? 

Fernanda: Aí eu disse, ‘O senhor tem a Playboy que tem a Juliana 

Paes?’ (Risos). Então me dê. Se eu dissesse que era pro meu sogro ia ser 

pior. (Sorria muito enquanto narrava). (Ligia e Fernanda, Entrevista em 

03 de junho de 2013). 

 



163 
 

 

 De alguma forma existe nesta relação uma cumplicidade entre sogro e nora. 

Ligia lembra um momento em que o seu pai chegou falando sobre o apartamento que 

ele comprou para o casal e disse: ‘Olhe, minha filha, este apartamento é de Fernanda 

também, viu?’. Ligia diz: ‘Eu sei, papai, eu sei’. Nesse momento ela faz um elogio ao 

pai, expressando que se tratava de um homem incrível, com uma cabeça fantástica. 

 O casal ainda enfrenta problemas com a família de Fernanda, que nunca aceitou 

totalmente o seu relacionamento, principalmente quando surgiu o ‘papel’ (Certidão de 

Casamento). De alguma forma a formalização da conjugalidade traz uma segurança e 

uma felicidade para o casal, mas em algum momento também provoca a fúria da 

família. Ligia faz uma crítica:  

Quando apareceu o papel, a família dela, que já com 28 anos (de 

relacionamento), eles me engoliam mais atravessadinhos, sabe? Eles 

moravam em Natal/RN. Esse tempo todo, a mãe dela me botava, nos 

botava num quarto com cama de casal, quando a gente ia, mas ela era 

assim, comigo. Ia dar dois beijinhos, dava no ar, assim. Ela me freava. 

Não deixava eu me aproximar muito dela. Ela me segurava. E eu 

detestava isso, mas... (Fernanda: Era o limite dela, né, amor?) Eu 

respeitava. Mas detestava. (...) Ela não me engolia, mas me defendia. 

Defendia minha posição (Ligia, Entrevista em 03 de Junho de 2013). 

 

 Elas receberam a certidão de casamento no dia 23 de dezembro e anunciaram 

para a família no dia de Natal. Estavam no jantar, toda a família, as noras, os genros, 

mulheres, amigos e aí Ligia saiu mostrando para todo mundo. Diz que teve um rapaz, 

namorado da sua sobrinha que disse: ‘Ah, tá valendo não. Porque tem que dar uma 

festa!’. Então todo mundo viu. A mãe de Ligia chega até ela e diz: ‘Minha filha, não 

precisa você estar mostrando assim prá todo mundo, não!’. 

  

5.1 Sociabilidades e relações de amizade, entre os conflitos e a solidariedade 

 

Da casa dos pais de Lígia as duas foram morar em um apartamento de um casal 

heterossexual, amigo das duas. Elas se mudaram de moto, segundo Lígia. Isso nos leva 

a perceber que levaram poucas coisas da casa onde moravam. Reconhecem que morar 

com esse casal foi meio que ‘uma roubada’ porque eles estavam em crise e Rodrigo, o 



164 
 

 

marido de Amália vivia uma crise de identidade sexual. Ele dizia que queria conhecer 

homens e se relacionar com eles. Como conversava muito com Lígia, a esposa ficou 

com ciúmes e passou a dar em cima de Fernanda, sempre aparecendo sem roupas nos 

espaços da casa. Se instalou um clima meio esquisito, um negócio chato, lembram as 

duas. Eu comento: “Eles estavam querendo dividir a crise com vocês, então?” Ligia diz: 

“É. Exatamente. Estavam querendo dividir a crise deles com a gente”. Mas aí elas 

passaram por essa crise. Depois deste evento vivenciaram outras situações difíceis que 

envolviam ‘invasões pesadas
78

’ de familiares e amigas. 

A impressão que eu tenho é que é difícil ou não é permitido haver uma 

longevidade, entendeu? Nos casamentos gays. E de certo modo, 

aparentemente nós somos muito fechadas. As pessoas dizem que nós 

ficamos enclausuradas, dentro de casa. E a gente fica dentro de casa 

porque assim, quando paramos de beber perdemos muitos amigos 

porque..., quando deixamos de fumar, perdemos muitos amigos porque... 

Deixamos de fumar, deixamos de beber, perdemos muitos amigos. As 

pessoas cortam. Não sabem conviver com, mas hoje já mudou. Os jovens 

hoje lidam melhor com isso, não é? Era muito radical. Ligia diz: “Mas foi 

difícil, as pessoas passavam direto, puxavam cadeira, isso há anos”. Mas 

voltamos a freqüentar alguns lugares com alguns amigos e eu fazia a 

mesma zona de quando bebia. Agora eu faço percebendo o que estou 

fazendo. É até melhor, não é? Porque bêbado você esquece (Fernanda, 

Entrevista realizada em 03 de junho de 2013). 

 

De acordo com Alencar (2008) as relações sociais se desenrolam pelo fato de as 

pessoas se sentirem gratificadas em fazer favores e ajudar os outros porque geralmente 

este comportamento gera reconhecimento e gratidão. Quando a reciprocidade não 

acontece, a pessoa é acusada de ser ingrata, o que pode comprometer diretamente a 

qualidade das relações e a própria forma de conduzi-las ou interrompê-las. Assim a 

sociabilidade compreende as redes que nascem espontaneamente das relações que cada 

indivíduo mantém com os outros. A partir de uma perspectiva mais conceitual de 

sociabilidade, Frúgoli Júnior (2007) a reconhece como as interações recíprocas 

corporificadas pelas relações de sociabilidade. São as formas de sociabilidade que, de 

alguma maneira, determinam as ações de reciprocidade consciente entre os indivíduos. 

Ainda que os aspectos ‘positivos’ de tais relações sociais sejam apontados como 

determinantes destas relações, não se pode deixar de considerar a influência dos 

conflitos, dos embates e do confronto vividos nas relações de amizade ou nas redes de 

                                                             
78 Expressão utilizada por Fernanda. 



165 
 

 

apoio. A forma como estes são enfrentados será determinante para a qualidade destas 

relações, que em muitos momentos podem se tornar mais fortalecidas ou no outro 

extremo, interrompidas. No caso especifico das nossas informantes, houve uma ruptura 

com o casal ‘anfitrião’ porque para além dos conflitos envolvidos foi identificada uma 

possibilidade de ‘ameaça’ ao equilíbrio do casal homoafetivo.  

Ligia é mais introvertida do que Fernanda. Elas falam que a vida social do casal 

é compartilhada com alguns casais amigos. Alguns hétero e outros homossexuais. Às 

vezes saem, freqüentam cinemas, um barzinho, almoçar, mas preferem barzinhos. Dão 

prioridade às pessoas da mesma faixa etária, que também já não fazem uso do álcool 

como antes. Elas se encontram com estes casais e conversam muito sobre elas, a faixa 

etária, a visão de vida que elas têm hoje, que é bem diferente daquela do passado. Um 

amigo ‘das antigas’, Cassiano, voltou a estudar e a ‘galera’ da universidade curte muito 

ele, conta Ligia. Outra amiga de 65 anos acabou de fazer uma pós-graduação em 

Direitos Humanos. Elas mesmas se inscreveram no Enem. Ligia quer fazer Artes e 

Fernanda tem o desejo de investir em outra atividade diferente daquela que está 

exercendo agora.  

O casal se reconhece como muito acolhedor: “É uma característica nossa de 

acolher, agasalhar”, embora reconheçam que nem sempre dá certo agir assim com todas 

as pessoas. Atualmente têm uma amiga que mora no bairro da Várzea e que está 

fazendo uma pós-graduação numa universidade próxima a casa delas. Todo final de 

semana esta amiga fica na residência do casal, a qual já tem inclusive, uma chave. As 

duas atribuem a característica acolhedora às experiências do movimento estudantil, do 

qual as duas participaram, dando valor à solidariedade. Fernanda diz:  

Principalmente em relação a isso, a gente pegou um período muito 

pesado que foi a abertura democrática. Então na abertura democrática a 

gente ainda levava porrada no meio da rua. A gente exercia essa liberdade 

muito bem. Claro que era uma liberdade muito maluca porque a gente 

bebia, fumava, fumava tudo. Tanto do careta, maconha, cheirava e ao 

mesmo tempo em que a gente fazia isso a gente sentava numa mesa de 

bar e discutia. Discutia um livro, a gente estudava muito no bar. 

Conseqüentemente a gente bebia, né? (Risos...). Mas assim, quando tinha 

um amigo fodido, juntava os fodido tudinho e ajudava. Então essa 

característica é uma característica nossa (Fernanda, Entrevista em 03 de 

junho de 2013). 

 



166 
 

 

Sobre a visibilidade do casal, Ligia diz que elas ‘nunca estiveram dentro do 

guarda-roupa’, nunca. Elas começaram tudo muito explicitamente, mas sem se expor na 

rua. Sem dar beijo em público ou se agarrarem. Pensam nas outras pessoas, embora os 

carinhos sejam manifestados com muita discrição. Falam que também nunca sofreram 

algum tipo de agressão ou atitude preconceituosa, embora já tenham escutado alguém 

chamá-las de sapatão. Também viveram em Olinda num período em que as pessoas que 

frequentavam a cidade, tinham outra mentalidade, cabeças muito abertas. Elas apontam 

que as pessoas de Olinda se diferenciam em relação a outros lugares da Grande Recife. 

Ligia teve relacionamentos anteriores com homens e atribui a isso (a 

possibilidade de manifestações afetivas em locais públicos) a sua tranquilidade em 

assumir a sua conjugalidade homoafetiva. Embora não tenha encontrado facilidade para 

compreender o que estava acontecendo, quando se sentiu atraída por mulheres, diz que 

procurava muito ler sobre o assunto, ainda que na época não havia literatura específica 

envolvendo as homossexualidades. “A literatura era prá internar. Era doença”, afirma 

Ligia. A descoberta ou o despertar da homossexualidade se deu num momento em que 

algumas amigas e amigos também estavam se descobrindo. Na época ela achava o 

máximo porque admirava a determinação das amigas. Depois descobriu que elas 

estavam passando pelo mesmo processo de descoberta da homossexualidade. “Quando 

eu vi, eu disse: ‘É isso? Então pronto. Vamo embora! Eu quero ser feliz. Se é assim que 

eu vou ser feliz!”.  

Foi nesse momento que Ligia teve a sua primeira namorada, uma carioca que 

tocava flauta. O namoro aconteceu através de cartas. Depois surgiu Fernanda, que teve 

uma aceitação dos pais de Lígia. Ela foi ‘adotada’, conta Lígia. Inicialmente queriam 

morar em um local para elas, e por isso decidiram conversar com os pais de ambas. O 

pai de Fernanda não concordou com a ideia e não ajudou o casal. Contrariamente, o pai 

de Ligia assumiu o valor do repasse de uma casa em Olinda. Elas assumiram o 

pagamento do restante do apartamento, que acabou desabando em um acidente. Nesse 

momento elas voltaram para a casa dos pais de Ligia. 

A primeira vez que Ligia viu os pais de Fernanda aconteceu no momento em que 

ela foi à casa deles pegar um guarda-roupas que Fernanda tinha e decidiu vendê-lo para 

tomar cerveja. Ligia diz que quando entrou na casa pensando que o pai de Fernanda não 

estava lá, se depara com o sogro pela primeira vez, ela ‘roubando’ um guarda-roupa. 



167 
 

 

Segundo Fernanda tratava-se de um móvel que ela detestava. Levaram o móvel e 

‘beberam o guarda-roupa’, lembra Fernanda. Um tio de Ligia, irmão do seu pai, era um 

homem apaixonado por livros. Quando ele faleceu o filho passou a abandonar o grande 

número de livros espalhados pela casa. Elas recolheram estes livros e colocaram na 

varanda da casa da mãe de Ligia e saíram oferecendo-os à venda. Embora tenham sido 

vendidos bem baratos, era uma forma de ganhar dinheiro. 

Nos seus estilos de vida e nas relações sociais, elas acionam sentimentos e ações 

que estão diretamente ligados à solidariedade. Dizem que sempre aparecem ‘anjos’ nas 

suas vidas: 

Eu digo também que a gente encontra anjos na vida da gente. Encontra 

anjos. Eu tenho encontrado alguns anjos, assim e às vezes a gente 

também é anjo pros outros. Quando a gente dá uma ajuda pra um 

desconhecido que tá numa situação, acho que, eu considero essa pessoa 

que me ajuda, um anjo. Pessoa do bem, como diz um amigo meu. E eu 

encontro muita gente assim. Às vezes eu vou pra um lugar que eu não sei 

pra onde é e assim, minha família tem um gen meio ‘troncho’ de 

espacialidade e memória. Então a gente vai num lugar, esquece. Meus 

irmãos que dirigem e tem carro, eles vão num lugar uma vez, aí vão 

outra, vão outra, e não conseguem registrar. E eu também. Eu me perco 

aqui, eu me perco em Olinda, eu me perco em todo lugar. Se vocês não 

estivessem aqui, eu não saberia se estou mais prá lá, mais prá cá. Se eu tô 

andando numa rua e entro numa loja, eu não sei se eu estava andando prá 

lá ou prá cá. Eu não presto atenção. Na verdade não é falta de memória, é 

falta de atenção. Então minha família é meio desatenciosa pras coisas do 

mundo. Minha mãe já deixou o carro na rua perto do trabalho. Estacionou 

e foi trabalhar. Quando saiu, pegou um ônibus e foi pra casa. Chegou em 

casa, papai fez: ‘Lana, cadê o carro?’ Ah, meu Deus, o carro! Aí saiu 

todo mundo pra procurar e ela não tinha idéia de onde ela tinha 

estacionado. Então é de mãe, é de família essa coisa de não prestar muita 

atenção (Ligia, Entrevista em 03 de junho de 2013) 

 

Eu comento que acho o máximo se perder assim, na cidade, porque é quando 

você conhece coisas novas e pessoas. Elas concordam comigo e dizem se encantar com 

a cidade durante todo o tempo. Não têm carro por opção e preferem transitar pelos 

espaços da cidade, de ônibus. Essa relação com o ônibus permite que elas se sintam 

mais tranqüilas, sem se preocupar com o dirigir e que é neste momento que muitas 

vezes conhecem pessoas estranhas solidárias.  

 

 



168 
 

 

5.2 Corporalidades e performances nas tessituras do urbano 

 

 Depois de quase meia hora conversando, proponho ao casal que façamos um 

lanche. Enquanto comemos um sanduíche e tomamos suco e café, Ligia fala sobre a 

experiência com as tatuagens e os piercings que são imediatamente visualizados pelas 

pessoas que se aproximam das duas. Ela reclama sobre as dores que tem sentido após 

colocar o seu último piercing na orelha direita. Nesse momento eu digo: “Eu achava que 

não doía tanto assim, não, minha gente. Quando ele enfia aquele negocinho... caramba! 

A lágrima chega caía”. E mostro o meu piercing na orelha esquerda. Com o intuito de 

provocá-las, comento: “É uma estética do masoquismo, não é?”. Lígia logo rebate: 

“Mas é tão bom!” Digo que também tenho uma tatuagem afirmando que foi a única que 

tive coragem de fazer. Mostro a minha fênix na parte interna do braço esquerdo e Ligia 

se manifesta: “Nossa... que lindo!!!”. 

 À medida que avançávamos a nossa conversa, fui aos poucos me sentindo à 

vontade para me colocar entre as suas narrativas. Acredito que de alguma forma a 

minha identificação com o casal poderia contribuir para que as duas ficassem mais à 

vontade comigo. Apesar da surpresa com as muitas tatuagens que elas têm, no momento 

não me dei conta de que eu também tenho tatuagem e uso piercing. Questiono a mim 

mesmo, “no trabalho de campo, em que me diferencio do nativo?” 

Ligia diz que tem uma tatuagem no mesmo local em que fiz a minha e comenta 

que se trata de uma área do corpo que dói muito. Ela usa dois alargadores enquanto 

Fernanda usa apenas um. Os dois aparentemente têm o mesmo tamanho. Pergunto se 

eles têm algum significado para elas, pois percebo que são idênticos. Eu questiono se 

eles têm algum sentido simbólico para o casal, quando Fernanda responde: “Não. Tem 

mais o sentido urbano. Assim, de tá ligada, entendeu? Da moda urbana. Eu acho 

interessante. Eu acho muito interessante, como as tatuagens também”. Elas compõem 

uma necessidade de acompanhar uma moda urbana ou uma urbanidade. Por acharem 

bonitas, mas também para realizar desejos identificados no passado que foram 

totalmente reprimidos pelas famílias e pelos momentos históricos de ‘repressão’.  Ligia 

revela que sempre dizia que depois após os seus 50 anos faria tudo que sempre teve 

vontade. Hoje ela tem 12 tatuagens. E já está marcando para fazer outra nos próximos 

dias.  



169 
 

 

Ligia diz que elas fizeram a primeira tatuagem quando realizaram o contrato 

conjugal em 2006. A tatuagem é a aliança do casal
79

. É igual no corpo das duas. Trata-

se de um gato desenhado nas costas, bem na altura do quadril. “Era nossa aliança de 

casamento”. O desenho é a expressão de uma poesia que Fernanda fez para Ligia. Elas 

viram o desenho e adaptaram ao poema. Descrevem a tatuagem como “um gato com o 

rabo enrolado numa planta que tá nascendo em um jarro. E ele está como se tivesse 

meditando”. Elas justificam a escolha pela tatuagem no mesmo momento em que 

fizeram adesão ao Budismo. Adotaram a doutrina budista e têm o hábito de fazer 

meditação e ioga. E assim estão até hoje. Virou uma filosofia de vida.  

A partir de pesquisas etnográficas na cidade de São Paulo, Magnani (2012) 

identifica o neosoterismo como um bom exemplo de uma visão de tempo livre que se 

desvincula do universo do trabalho
80

. Ele contribui diretamente na construção de um 

estilo de vida denominado ‘alternativo’ que se fundamenta na busca pelo 

aperfeiçoamento pessoal e melhor qualidade de vida, numa perspectiva ‘holística’: 

São atividades que não podem ser encaradas propriamente como lazer, 

mas sem dúvida entram na classificação de práticas realizadas no tempo 

livre, na medida em que, diferentemente do que ocorre nas religiões 

institucionalizadas, não estabelecem com os adeptos vínculos de tipo 

obrigatório, formalmente assumidos; ao contrário, supõem uma adesão 

voluntária, sem sectarismo ou proselitismo (MAGNANI, 2012, p. 113). 

 

A aderência de Ligia e Fernanda pela prática budista também está associada à 

busca por um estilo de vida do casal mais individualizada e reservada. O avesso ao 

universo de bares que o casal adotou durante muitos anos. No meu ‘retorno ao campo’ 

levei para o casal, além das bonequinhas de barro apresentadas na abertura do capítulo, 

um livro chamado: “Yogini: Revelando a Deusa Interior”.  

                                                             
79 A tatuagem foi um objeto frequentemente percebido durante o meu trabalho de campo. Quase todas 
as mulheres têm tatuagem que necessariamente não estavam diretamente ligadas à relação conjugal. A 
decisão de se fazer uma tatuagem como ‘aliança’ do casal também foi apresentado por Nubia e Tercile, 
que fizerem nas suas nucas as iniciais dos seus nomes em letras japonesas. Gabriela também fez na 
parte superior da mão, o nome de Mariana. 
80 Magnani (2012) argumenta que alguns estilos alternativos vividos no campo das religiões estão 
ligados a algumas mudanças históricas vividas no Brasil: “O eixo da agitação cultural assumia uma linha 
mais politizada manifestada nos Centros Populares de Cultura, na experimentação do Cinema Novo, do 
teatro de vanguarda e da música popular. É a partir dos anos 1970, entretanto, com o fechamento dos 
canais de participação e repressão aos movimentos populares que se criam condições para o 
surgimento dos aspectos mais místicos e individualizados do movimento Nova Era” (MAGNANI, 2012, p. 
124-125). 



170 
 

 

Enquanto vamos pegar o lanche dentro da padaria – eu e Fernanda, pergunto se 

elas pretendem viajar, uma vez que ela acabou de entrar de férias e Ligia está de licença 

do trabalho por questões de saúde. Fernanda comenta que elas pretendem ir a Canoa 

Quebrada/CE, na casa de um amigo ou a uma cidade do interior. Eu falo que 

recentemente estive em Natal/RN e gostei muito. Encontrei pousadas bem baratas. Ela 

diz que vai fazer nos próximos dias, outra tatuagem e que ficará impedida de tomar sol 

ou banho de mar. Essa próxima tatuagem será um desenho de arame farpado e dele sai 

uma flor. Será feita em um espaço localizado num cruzamento entre a Av. Conde da 

Boa Vista e a Rua do Hospício. Fernanda elogia o tatuador dizendo que é muito 

talentoso e que na medida em que você vai falando ele vai fazendo o desenho. Quando 

ela fala sobre o local que fará a nova tatuagem me vem à mente a influência dos espaços 

da cidade na vida do casal e teço o seguinte comentário:  

É engraçado, Fernanda, porque você colocou essa coisa do urbano. Em 

um dos recortes da minha pesquisa eu quis também entender um pouco 

sobre os sentidos, pensando o campo etnográfico usando a cidade nesse 

campo. Você vê onde a gente está: num lugar que é totalmente urbano, 

com muito movimento. E eu preferi vir de ônibus mesmo pra captar 

alguns sentidos durante o percurso da minha casa até aqui e o que eles 

vão trazendo prá mim e prá pesquisa (...) Então talvez seja interessante 

vocês falarem sobre essa coisa de viver essa conjugalidade numa cidade 

metropolitana (João Ricard, Entrevista com Fernanda e Ligia realizada 

em 03 de junho de 2013). 

 

Ligia diz que a vida do casal na cidade permite certa autonomia e 

‘invisibilidade’ numa perspectiva voltada à política da reserva conjugal, o que ajuda 

muito na manutenção da relação:  

Isso ajuda muito porque não fica pessoas marcadas como fica na cidade 

do interior. E tem o movimento de uma metrópole, que vem gente de 

fora, com um pensamento totalmente diferente. (Fernanda): “Você se 

mistura, na verdade. E o fato de se misturar, você fica meio anônimo. 

Mas eu gosto. Ao mesmo tempo em que você é igual, mas você é 

diferente. É igual porque você é uma pessoa que vive em um ambiente 

urbano, eu gosto de sair daqui do trabalho e vou andando prá casa. Às 

vezes eu vou mesmo pelo ‘vuco-vuco
81

’, tá entendendo? E vendo as 

coisas. Aí a gente vê umas marmotas, por aí, vê umas coisas bem... É 

muito interessante. “Isso lhe cria liberdade e essa liberdade lhe traz 

                                                             
81 Este termo é utilizado em referência aos lugares mais movimentados da cidade. É no ‘vuco-vuco’ que 
as pessoas se misturam aos barulhos, vendedores ambulantes, pessoas diversas que geralmente se 
concentram a partir daquilo que os espaços oferecem e que geralmente estão ligados aos ‘pedaços da 
cidade’ que se dedicam a um comércio mais simples e ambulante. 



171 
 

 

coragem. A gente fica mais destemido (Ligia e Fernanda, entrevista 

realizada em 03 de junho de 2013). 

 

 

Ligia comenta que esse movimento na rua enriquece, dizendo que isso 

influenciou nas decisões de não quererem carro. “Eu gosto muito de tudo isso na rua, 

sabe? Uma vez você encontra uma pessoa completamente desconhecida, sabe? E 

começa uma conversa”. Ela aponta que é na cidade onde também se manifesta a 

violência velada contra a homossexualidade, a menos que se vá aos lugares 

exclusivamente lésbicos ou gays. Mas elas nunca gostaram de freqüentar estes espaços, 

preferindo os ‘lugares de maluco’:  

Eu acho que assim, o urbano tem essa capacidade, entendeu? Se você tem 

essa capacidade de freqüentar um lugar que cabe todo mundo, é 

complicado também. Esse pólo aqui é um lugar de maluco (Bairro do 

Recife Antigo, onde estávamos). As pessoas só são tatuados, só gostam 

de skate. Isso aqui, isso outro, eu acho que as tribos acabam tendo uma 

convergência. Agora quando há a coisa nazista, do contrário, não tem 

santo que dê jeito (Fernanda, Entrevista realizada em 03 de junho de 

2013). 

 

Fernanda diz que não tem boas impressões de lugares lésbicos ou gays e em sua 

opinião o gueto é segregador. Por si só, ele já se configura como segregador. Questiona 

sobre o fato de já viver fugindo de uma segregação e por isso o casal decide não 

freqüentar estes espaços: “Isso é uma coisa nossa”. Coloca que brigaram tanto prá estar 

‘fora’ e vão ‘entrar’? Preferem relacionar-se com outros casais de amigas que também 

já têm um tempo juntas, entre dez ou quinze anos. Aponta que a partir do estilo de vida 

do casal, do dia-a-dia e do trabalho, acabam preferindo passeios mais culturais. Gostam 

de ver filmes, ir à Livraria Cultura, assistir a mostras de arte, feirinha do Recife Antigo, 

Marco Zero quando tem algum evento. “A gente não pega o caderno C ou o Viver prá 

cumprir uma agenda do final de semana
82

. A gente pega aquela coisa que seja legal, que 

bata mais com a gente”. 

As duas estão mais preguiçosas e têm preferido ficar em casa vendo TV, lendo 

um livro, ficar com as ‘as meninas’, duas gatinhas. Gostam de internet, às vezes 

estudando, às vezes pesquisando. Tudo é questão do interesse, afirma Ligia, que diz 
                                                             
82 O Caderno C é uma parte do Jornal do Commercio (Pernambuco) voltado a temáticas culturais e 
artísticas, da mesma forma que no Diário de Pernambuco o mesmo caderno é chamado Viver. 



172 
 

 

gostar muito mais de freqüentar lugares onde a diversidade está presente. Lugares onde 

dá de tudo. Onde tem quem fuma, quem não fuma, que tem intelectual, onde elas 

possam se enriquecer. Diz também que onde tem maluco é o melhor lugar do mundo 

porque são pessoas que pensam e questionam a sociedade.  

Por algum motivo Fernanda traz o tema do estigma que ronda em torno das 

mulheres mais masculinas, apontando que não sabe lidar com uma mulher 

masculinizada. Nessa situação ela tem uma relação especular. Diz que também fica mais 

masculina espontaneamente, assumindo uma caricatura. Mas não quer perpetuar um 

comportamento ‘machista’.  Aponta que o gueto tem a possibilidade de perpetuação do 

preconceito. Elas gostam de estar em todos os lugares e não precisam se separar de 

ninguém por causa da sua opção. Fernanda rebate a palavra ‘opção’ dizendo: “Opção, 

não. Eu não fiz opção prá me fuder!” E sorri. Ligia diz que é preciso estar em todo 

canto: delegada, presidente, taxi, ônibus, se referindo às profissões que são socialmente 

reconhecidas como masculinas e que vêm sendo executadas cada vez mais por 

mulheres. 

 

5.3 Sobre o desejo de formalizar a conjugalidade ou sobre a transgressão de casar 

em surdina 

 

O casamento veio da seguinte forma: elas se ‘ajuntaram
83

’, conta Fernanda. No 

ano de 2006 fizeram um contrato de convivência, antes mesmo da união estável. Elas 

tinham um amigo que era advogado e junto com um cartório da cidade (não colocarei o 

nome porque elas falam deste ato como sendo realizado ‘escondido’). Dizem que 

fizeram o contrato ‘em surdina’, meio 1.7.1. Era uma ação relativamente proibida. Elas 

dizem que aquele não era o movimento da época. Pagaram muito caro para fazer porque 

este advogado tentou amarrar juridicamente da melhor maneira possível, mas que não 

poderia ‘dar na vista’, na época. 

Decidiram fazer este contrato porque se tratava de uma questão legal, jurídica e 

porque queriam proteger uma e outra, especialmente no caso de morte, o que permitiria 

às duas, o direito a pensão.  Fernanda fala sobre a Constituição e a questão dos Direitos 

                                                             
83 Termo utilizado pela informante em referência ao ‘estar junto’. 



173 
 

 

Iguais: “Eu pago imposto igual a um branco, a um preto, a um gordo, a um magro, a um 

rico, a um pobre. Eu não poder deixar para a minha companheira, era uma questão 

mesmo de cidadania, de direitos humanos também”. Neste momento Ligia interfere e 

completa:  

E também se sentir cidadã, exercer a cidadania, sabe? Sentir fazendo 

parte da grande maioria. Era uma forma também de fazer parte. E 

também uma maneira nossa de assim, a gente tem uma maneira muito 

peculiar de fazer revolução. A revolução, a gente faz no dia-a-dia, nos 

nossos atos. É atuando como ser no mundo. Com as suas posições, 

sempre botando suas posições lá. Sempre se comportando e é assim que a 

gente vai mudando o mundo. Eu acho que a contribuição de cada uma é 

pessoal, no dia-a-dia (Ligia, Entrevista realizada em 03 de junho de 

2013). 

 

Em 14 de dezembro de 2011 elas se casaram. Fizeram a conversão do contrato 

de convivência em casamento. Ligia assinala que ela queria publicizar o seu estado civil 

como casada. Até então ela era solteira. Era uma ‘casada/solteira’. E ela queria estar 

casada. Para ela é uma questão de direito. É assim que tem que ser. Pergunto se alguma 

coisa mudou na relação após o casamento e Fernanda diz que sim. Ela se sente mais 

‘empoderada’ e sorri nesse momento:  

Enquanto eu mesma, enquanto mulher, enquanto cidadã, ser humano, 

sabe? Eu tenho mais visibilidade e orgulho de estar casada com ela e meu 

nome fazer parte do nome dela, sabe? Assim, a gente vive nesta estrutura 

(social) e não pode mudar essa estrutura. E eu me bato muito com isso, 

mas tô aprendendo a viver e conviver com isso. Não sou eu que vou 

resolver o mundo de uma hora prá outra, mas o que eu posso resolver, o 

que nós podemos resolver, estamos resolvendo no dia-a-dia. Então isso 

foi uma coisa fantástica, como foi passar num concurso, de onde eu tiro a 

minha convivência, a nossa convivência. (Fernanda, Entrevista realizada 

em 03 de junho de 2013). 

 

Eu faço um comentário sobre a categoria casamento, provocando e 

problematizando as terminologias que estão sendo utilizadas atualmente e comento para 

o casal: “Numa das nossas conversas por telefone eu me referi a você, Ligia como a 

companheira de Fernanda e ela me falou bem enfática: Ela é minha esposa. Agora é Lei. 

E eu gostei muito. Inclusive no momento que eu liguei prá você estava numa escrita da 

tese e coloquei essa frase lá. Eu achei muito interessante o que você traz. Porque, qual é 

o nome que a gente está dando? E eu venho discutindo isso porque existe na verdade, 



174 
 

 

uma busca de um nome. As pessoas se referem ao casamento, mas como é que têm sido 

utilizadas estas classificações, essas categorias?”  

Ligia diz que num casamento hétero, numa união estável hétero, eles se referem 

como companheiros. Elas eram companheiras enquanto estavam no contrato de 

convivência. Hoje elas são casadas no civil. Ligia questiona: “Quando a gente casa no 

civil, um homem e uma mulher, não é a esposa e o marido? Então agora nós somos 

esposas. Ela é minha esposa e eu sou esposa dela. Não somos mais companheiras”. 

Fernanda interfere dizendo: “Marida e Marida”. Elas têm um casal de amigas e 

questiona como cada pessoa casada se sente. Esta amiga é chamada “marido” da outra. 

Ela se pinta, usa batom, é feminina. Mas ela é o marido. Esta mulher se questiona com 

Ligia e Fernanda, quem é o marido entre as duas. Elas brincam com os gêneros. “Entre 

nós não tem marido. Não existe. Se eu quisesse, eu ia procurar um homem”.   

Pergunto como elas se chamam porque Fernanda diz que Ligia odeia quando ela 

a chama de ‘filha’. Elas dizem tratar-se como ‘amor’, ‘mãe’, ‘mamama’... É mais 

‘amor’. Elas tinham um apelido no passado, mas não lembram no momento. Hoje não 

tem mais apelidos. Nunca usam o nome, preferem transformá-lo no diminutivo: ‘Nanda, 

Nandinha, Liga, Liginha...’. É mais ‘amor’, mesmo, reforça o casal. 

 

5.4 Dinâmica e manutenção da casa: Não gosto de arrumar. Não gosto de cozinhar. 

  

 Elas dizem que todos os seus vizinhos sabem da sua conjugalidade. Elas moram 

em um prédio no Bairro das Graças/Recife há cinco anos. Mudaram-se de um 

apartamento localizado no mesmo prédio e vivenciaram uma verdadeira revolução dos 

vizinhos para que elas não saíssem do prédio. Quando chegaram para morar ali algumas 

pessoas ficaram desconfiadas:  

Duas coras, todas tatuadas, mas como a gente trata todo mundo igual, de 

igual prá igual, desde os porteiros e conversa com um ou outro. Dou bom 

dia pra conhecido, desconhecido, inclusive a gente não tem carro, mas já 

dá uma grana ao flanelinha, nós duas temos um flanelinha. É uma onda 

da porra. Em todo lugar que a gente morou sempre foi aceita. Sempre. E a 

gente nunca esconde, mas também não expõe. A gente viveu? Normal. 

Mas todo mundo acaba notando porque a gente anda junto, sai junto, 

pronto. E vão vendo e é Dona Fernanda, Dona Ligia. Quanto a isso nunca 



175 
 

 

tivemos problemas. Tinha uma vizinha em Olinda que chamava a gente 

Cosme e Damião. E se sorria, se brincava, pronto. Aí uma vez a mãe dela 

adoeceu, se internou, ficou na UTI aí ela sabia que eu era psicóloga, aí foi 

lá, me chamou pra ir ver a mãe que estava em outro hospital, entendeu, o 

maior respeito como profissional. Porque a gente nem se expande, nem se 

envergonha, não sei se é essa a palavra, mas a gente anda de cabeça 

(erguida, faz o gesto). Eu acho que aí fica normal. É tão normal que as 

pessoas não... deve ter alguém que condena, alguém que critica mas não 

na nossa frente. Na nossa frente é bom dia, boa tarde, segura a porta de 

elevador, espera. Se não gostam, pelo menos dá bom dia e se limitam a 

isso, entendeu? Mas tem outras que gostam mesmo. Aqueles que se 

aproximam, que conversam (Ligia, Entrevista realizada em 03 de junho 

de 2013). 

 

 Ligia não gosta de arrumar a casa, mas o faz de vez em quando. Quando o 

assunto é cozinhar, torna-se um problema porque nenhuma delas gosta de preparar a 

comida. Não gostam de cozinhar dia nenhum. Ligia diz que não gosta de comer e o 

cheiro da comida não a agrada. Elas colocam como um grande problema o tema da 

alimentação. Não desejam manter uma empregada em casa (e reforçam que neste 

momento é impossível, depois da Lei das empregadas). Elas têm uma faxineira que vai 

à sua casa uma vez por mês. Nesse momento elas aproveitam para pedir que a mesma 

prepare um almoço, que dura dois dias. Detestam fazer faxina. Ligia aponta Fernanda 

como ‘desorganizada’, mas precisaram estabelecer algumas regras para isso. As 

despesas financeiras são divididas pelas duas. Algumas atividades são apontadas por 

Ligia como coisas que gosta de fazer na casa: organizar alguns objetos, colocar a roupa 

na máquina, passar uma vassourinha na casa, enquanto Fernanda se ocupa com a 

lavagem das louças do jantar à noite. É Ligia quem prepara o jantar – que já está pronto 

quando Fernanda chega, uma vez que ela está de licença do trabalho por problemas de 

saúde. A feira
84

 também ‘é um nó’. Também não gostam de fazer, mas é Ligia quem vai 

suprindo pouco a pouco, a necessidade de comprar comidas e frutas, num mercado 

próximo à sua casa. Também compra coisas na padaria e acaba gastando mais, segundo 

ela. Muitas vezes comem na rua, em restaurantes que ficam perto de casa ou do 

trabalho.  

 E assim vai a casa. Elas dizem que tem tudo perto de casa. Tudo o que você 

quiser. E isso acaba facilitando as suas vidas: padaria, centro espírita, farmácia, hospital, 

restaurantes baratos ou caríssimos. Fica próximo à Universidade Maurício de Nassau. 

                                                             
84 “Feira” é um termo local que está ligado a fazer as compras do mês. 



176 
 

 

Isso permite que a mobilidade, muitas vezes, seja realizada a pé. Às vezes Fernanda 

também prepara o café da manhã.  

 Sobre o tempo de relacionamento do casal, elas dizem que as pessoas se 

surpreendem, embora considerem esta temporalidade como algo muito ‘relativo’. Elas 

estão vivendo a cada dia. Curtindo o presente: 

E a gente não sente. Não sente esse peso, não sente esse tempo. Mas 

naturalmente a gente percebe pelo nosso corpo, as nossas mudanças 

corporais, nossos espíritos que vem se encontrando em várias vidas. Eu 

acho que a gente já vem se encontrando, já vem, já vem... Mas tem o 

outro lado que é de botar água na plantinha, que é a coisa de aguar, 

cuidar. Em todos os lugares que moramos, seja apartamento ou casa, 

tinha dois quartos. A gente sempre procurou manter a sua 

individualidade. A gente dorme junto toda noite. Ou num quarto ou no 

outro. Mas cada uma tem o seu quarto (Ligia e Fernanda, Entrevista em 

03 de junho de 2013). 

 

O casal deixa muito claro que a narrativa acima está diretamente relacionada à 

importância do respeito pelas individualidades na relação, o que se configura como 

ponto decisivo quando se fala na manutenção conjugal. O ato de dormir é sinalizado 

como ritual quase sagrado: mesmo tendo quartos individuais, nunca, em 29 anos, elas 

dormiram separadas. Nesse sentido, o quarto e a cama, extrapolam as atribuições da 

intimidade voltadas à prática sexual: dormir junto torna-se o momento mais íntimo do 

dia.  

Gikovate (2008) mostra que quando as pessoas se consideram ‘livres’ e tornam-

se capazes de estabelecer vínculos, assim os fazem a partir de afinidades e na sociedade 

contemporânea estas escolhas de uma pessoa em detrimento de muitas outras ocorre 

pelo acionamento das subjetividades: 

A evolução emocional e moral é requisito essencial e está presente em 

todos os que conseguiram se aproximar da condição de justos (superando 

o egoísmo e a generosidade que definem as relações afetivas entre 

opostos). Confiança recíproca e respeito pelo modo de ser de cada um 

determinam um elo mais consistente e construtivo. Chamo o sentimento 

que une pessoas livres de +amor em respeito ao que a palavra ‘amor’ tem 

significado para as pessoas (GIKOVATE, 2008, p. 163). 

 

Ao finalizar o meu encontro com Fernanda e Ligia chego em casa com a cabeça 

cheia de informações e novas ideias. O encontro com elas – o último nesta primeira fase 



177 
 

 

do campo – me deixou muito afetado. Primeiro pelo tempo de relacionamento das duas 

e segundo pelas sutilezas dos gestos utilizados para tecer as suas narrativas conjugais. 

Agulhas e linhas entravam em constante sintonia na medida em que as formas coloridas 

do bordado começavam a surgir. Fui um observador atento. Mas às vezes me perdi. 

Passei quase três horas em Fernanda e Lígia. O nosso encontro foi muito 

agradável. As 16:10h elas chegaram na Livraria Cultura. Nos ligamos e 

rapidamente identifiquei o casal. São duas jovens senhoras (elas 

certamente não aprovariam o segundo termo). Imediatamente Fernanda 

sugere que a gente vá a uma padaria que fica próximo à Rua da Moeda. 

Padaria Brotfabrik
85

. Na calçada, há quatro mesas, uma ao lado da outra. 

Sentamos na ponta – a primeira mesa – também um pouco afastada das 

demais. No espaço interno, muitas mesas se distribuem no enorme 

espaço. Não há garçom nem garçonete. Temos que pedir no balcão e 

levar até a mesa. Conversamos por meia hora quando sugiro pegarmos 

um lanche. Escolho um suco de cajá e um sanduíche chamado Bremer. 

Elas dividem um misto com pão francês. Fernanda toma café puro 

expresso e Ligia um suco de cajá, uma vez que não tinham suco de 

laranja nem pitanga, suas primeiras opções. Antes de chegarmos à 

padaria, Fernanda diz que precisa ir ao Banco Bradesco fazer um 

depósito. Ela sugere que fiquemos, eu e Lígia, conversando para depois 

ela chegar. Lígia sugere irmos todos e eu concordo. Digo que é melhor, 

pois ali é uma área meio esquisita. Começamos uma ‘entrevista andante’. 

Ela, Lígia, pergunta sobre a pesquisa e os objetivos e eu falo. Ela já 

começa dizendo sobre a relação do casal com as suas famílias e como os 

seus pais e irmãos aceitaram a sua conjugalidade. Fazem o estilo bem 

modernas, compondo uma gramática performática muito particular. 

Compartilham o mesmo estilo de vida e tomaram decisões importantes 

juntas. Pararam de beber e fumar e decidiram fazer concursos Brasil a 

fora. Ficamos os três durante muito tempo na padaria. Parecia que elas 

falavam palavras de uma história sem fim. Durante todo o tempo me senti 

encantado pelas suas narrativas. Com elas entendi a necessidade de 

investimento numa conjugalidade que preserve a aceitação da outra, 

respeito às suas individualidades e manter uma escuta atenciosa sobre o 

que a esposa fala. Percebi que não se deve concordar com tudo, mas 

existem formas menos agressivas de discordar daquilo que você identifica 

como paradoxo. Percebi que esse casal gostava de narrar a sua história. 

Indo de volta ao passado, os casais estavam construindo sentidos para as 

suas relações no presente. Em alguns momentos elas encheram os olhos 

de lágrimas como se estivessem (e estavam) emocionadas com algumas 

conclusões sobre as suas relações, principalmente quando uma das duas 

lembrava situações que envolviam a superação de conflitos e as 

declarações de amor (Diário de Campo, 03 de Junho de 2013). 

 

Este casal apresenta algumas especificidades que se distanciam e se encontram 

com as narrativas dos casais apresentados nos próximos capítulos. O tempo de 

relacionamento é o aspecto que mais se diferencia dos demais casais. Numa perspectiva 

                                                             
85 Fotografia anexa na página 342. 



178 
 

 

dos trajetos vividos até chegarem à formalização conjugal, o casal enfrentou os 

(dis)sabores da paixão e o enfrentamento ligado à aceitação social do relacionamento 

amoroso. Também foram acionadas as especificidades ligadas às sociabilidades e 

relações de amizade, a influência dos espaços urbanos na manutenção da relação, bem 

como aspectos ligados à manutenção da casa. Ligia e Fernanda também compõem o 

único casal entrevistado que passou por todas as possibilidades de formalização 

conjugal, de acordo com a disponibilidade legal do tempo: primeiro fizeram um 

contrato de convivência, para depois acessarem o contrato de união estável e por fim o 

converteram em casamento. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Não pense que a pessoa tem tanta força assim a ponto de levar qualquer espécie de vida e 

continuar a mesma. [...] Nem sei como lhe explicar minha alma. Mas o que eu queria dizer é 

que a gente é muito preciosa, e que é somente até um certo ponto que a gente pode desistir de si 

própria e se dar aos outros e às circunstâncias”. (Clarisse Lispector, em Moser, 2009, p. 259) 



179 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia VII: Ana e Carol, Casal de Cerâmica. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 6: 

Ana e Carol 

Cerveja e palavras: o bar como campo etnográfico ou                     

quando é lá que elas estão 



180 
 

 

Eu sou muito pele. Eu gosto de agarrado, de beijinho, de abraço.                                   

Eu gosto. Eu era muito grude com ela,                                                                                          

de estar num local, de fazer carinho.                                                                                            

Ela não. Ela sempre foi muito discreta, ela. 

Ana. 

 

 

Próximo à minha casa fica localizado um pequeno bar
86

 construído no quintal da 

casa dos pais de Fábia, uma moça morena e baixinha, assumidamente lésbica. Por ser 

uma pessoa pouco simpática, carinhosamente as pessoas que frequentam este espaço o 

batizaram com o nome ‘Maustratus’. Inicialmente a pergunta que veio à cabeça era o 

porque desse nome, no que alguém me diz que se deu porque a sua dona trata todo 

mundo muito mal. Não que ela seja mal educada, mas é muito nervosa com as suas e os 

seus clientes. Conheci este bar há uns dois anos, mas nunca fui frequentador assíduo do 

espaço, embora há alguns meses tenha passado a estar lá com maior frequência nas 

sextas-feiras. 

Enquanto eu estava no campo desta pesquisa comecei a perceber que aquele 

espaço trazia um detalhe relevante: a grande maioria da sua clientela é composta por 

mulheres que geralmente aparecem como casal. Algumas poucas “solteiras” vão 

acompanhadas por algum casal de mulheres. Os homens são poucos, com exceção de 

alguns gays amigos dos casais de mulheres ou de alguns/algumas moradores/as da 

comunidade que chegam, mas passam pouco tempo. Estes últimos não são identificados 

como sendo “do babado
87

” e passam por lá para tomar alguma bebida ou comprar 

cerveja. 

Este bar acabou fazendo parte dos meus espaços de investigação, porque 

consegui fazer contato com alguns casais e assim, realizar observações que me 

permitiram compreender a dinâmica das sociabilidades de alguns casais, bem como 

                                                             
86 A utilização do bar como espaço de socialização e também como objeto de investigação etnográfica é 
percebido em algumas pesquisas realizadas com lésbicas e gays. Micaela Libson (2012) fez o seu campo 
utilizando o bar como ponto de encontro com os seus informantes. Nádia Meinerz (2007) reconhece os 
bares e festas como espaços interessantes para a interação entre antropólogo e nativo: “por conversas 
em bares e festas que versavam sobre assuntos em comum, como músicas, filmes, peças de teatro, 
livros e trabalhos acadêmicos. Não é difícil, nestas situações, que os participantes sejam selecionados 
entre as relações do pesquisador, nem que a pesquisa promova a formação de novos vínculos de 
amizade” (MEINERZ, 2007, p. 138).  
87 Termo nativo referente à identificação sexual. Se você é “do babado” você é gay ou lésbica. 



181 
 

 

acessar outros que não formalizaram as suas conjugalidades, embora vivam há anos 

casados.  

A utilização do bar como espaço etnografável não é algo novo. Diversos 

antropólogos e antropólogas fizeram uso de tais espaços porque estes se configuram 

como espaços destinados para a socialização, atividades de lazer e interação, compondo 

os cenários dos estilos de vida de muitos casais com os quais estabeleci e mantive 

contato. De acordo com Andréa Lacombe (2009), a definição dos espaços de 

socialização supõe considerar que esses lugares existem porque as pessoas que os 

frequentam lhes outorgam uma significação, participando diretamente da sua 

construção. As pessoas se apropriam do espaço disponível e esse, por sua vez, ganha 

sentido e significação a partir das múltiplas formas que as pessoas encontram para 

habitá-lo. Após o contato com as pessoas que vivem as suas conjugalidades 

homoafetivas nos cenários das cidades percebi que os casais compostos por mulheres 

apresentam uma preferência por bares próximos às suas residências ou participam e 

organizam festividades particulares, seja nas casas dos próprios casais, seja em bares 

específicos que não são identificados como “gueto lésbico”.  

Espaços considerados exclusivamente femininos, inclusive, não são 

reconhecidos com facilidade. Até onde tenho conhecimento, na cidade do Recife só 

encontramos os bares Nosso Jeito Bar (Localizado no Bairro da Boa Vista/Centro da 

Cidade) e Ponto G (Localizado no Bairro de Afogados) e uma festa que ocorre a cada 

primeiro final de semana do mês, chamada Odara O´Desce. Estive, durante a pesquisa 

de campo, nestes lugares e percebi que o público é bem misto, embora as mulheres 

estejam em maioria. Enquanto o primeiro abre as suas portas nos finais de semana e 

acolhe um público bem misto (lésbicas, gays e heterossexuais – travestis e transexuais 

quase nunca são vistos), o segundo tem um público feminino maior nos sábados à noite. 

A festa Odara O´Desce acontece uma vez por mês, também apresentando um público 

bem misto. 

No caso do bar Maustratus, a sua localização é bem reservada: fica no fundo de 

quintal de uma casa de esquina instalada numa transversal da Avenida do Forte 

(Recife). É um local bem simples e geralmente as pessoas que o frequentam são amigas 

da dona do bar. Também é um local pequeno, com dois ambientes: logo na frente ficam 

duas ou três mesas de plástico e na entrada um balcão que deixa evidente algumas 



182 
 

 

bebidas expostas na parede e uma radiola de ficha que não funciona com ficha, mas com 

uma nota de dois reais. Junto a ela fica a porta do pequeno banheiro com uma folha de 

papel ofício colada e com a seguinte informação: “WC GLS”. Do lado esquerdo há um 

espaço coberto com telhas Brasilit e algumas mesas distribuídas. Todas as vezes que eu 

estive lá percebi uma preferência pelas mesas da calçada, sendo inclusive ali que eu 

permaneci. Numa das minhas idas fomos surpreendidos – eu e as demais clientes – pelo 

pai da dona do bar reclamando que já passava das duas horas da manhã e que nós 

deveríamos entrar e fechar a porta. Ali havia o risco de possível assalto. Nunca 

presenciei cenas de violência, embora a localização geográfica do bar não seja muito 

propicia para que todos se sintam seguros. Na verdade, a segurança é oferecida pela 

relação que a dona do bar estabelece com a comunidade. 

A simpatia de Fabia varia “de acordo com a lua”, me diz uma informante. Em 

alguns momentos é bem simpática e em outros mantém a cara fechada para todas/os 

as/os clientes, mas eu percebo que isso já não incomoda a clientela. Nem sempre toca 

músicas. O estilo musical, quando toca algo, é comandado pelo cliente que escolhe as 

músicas de acordo com o seu gosto: MPB, Brega, Forró e raramente Dance Music. As 

pessoas costumam beber e fumar muito e as conversas são sempre amigáveis, uma vez 

que os casais freqüentadores geralmente se conhecem. É freqüente chegar um casal, 

sentar-se numa mesa e em pouco tempo encontrarmos três ou quatro mesas juntas, 

compondo uma grande mesa acolhendo a todas e todos.  

Os bares da cidade parecem ser uma das opções entre os casais compostos por 

mulheres, fazendo desses, alguns pedaços (MAGNANI, 2000) propícios à sociabilidade 

lésbica, principalmente entre as casadas. Alguns bares específicos são escolhidos 

mutuamente para que os casais homoafetivos compartilhem com outros casais, 

experiências de vida, incluindo aí a própria experiência do casal. Dividem conquistas, 

desabafam conflitos, dialogam sobre dúvidas diversas, jogam muita conversa fora e de 

perto ou de longe, sempre se escutam os sorrisos ou as gargalhadas.  

Algumas mulheres gostam de falar alto, outras assumem posturas mais 

autoritárias que às vezes estão de acordo com as suas performances corporais mais 

masculinizadas. De alguma maneira, o espaço do bar se transforma numa tentativa 

tímida de trazer ao público, experiências do privado. Esse também é um ambiente em 

que é mais possível a vivência da visibilidade da homossexualidade e da própria 



183 
 

 

conjugalidade. Ali cada uma se sente à vontade para expressar caricias, trocam beijos 

(embora eu tenha visto isso raras vezes), reclamam das suas parceiras, falam sobre o 

trabalho, sobre a casa, os animais que criam em casa, os conflitos com os pais, irmãos e 

outros familiares. Talvez seja nesses espaços que os casais se sentem mais à vontade 

para se mostrar e compartilhar com outras pessoas as suas conjugalidades.  

Há alguns meses conheci nesse espaço, Carol, uma mulher de 40 anos, 

advogada, frequentadora do bar há algum tempo. Ela mora muito próximo ao bar e é 

casada com Ana há mais de dois anos. Carol é uma mulher com aspecto de seriedade 

próprio de algumas advogadas, mas muito comunicativa e brincalhona. Ocasionalmente 

falo sobre a minha pesquisa com casais homoafetivos, quando ela me diz que tem a 

união estável com Ana. Logo ela se oferece para participar da pesquisa e rapidamente 

começa a falar sobre a sua relação. Elas moram juntas numa casa grande, que 

posteriormente cheguei a conhecer e têm duas cadelas, sendo uma de raça e outra vira-

lata. Segundo elas, “as suas filhas”. Tive alguns encontros informais com Carol no 

Maustratus antes de conhecer a Ana. Só tive acesso a sua residência após alguns 

encontros, alguns telefonemas, como se elas precisassem se sentir seguras para me levar 

até lá. 

Ana tem 34 anos e é veterinária. Ela é mais reservada e tímida do que Carol. A 

primeira informação que tive sobre os motivos que as levaram a formalizar a sua união 

me foi fornecida por ela. Eu digo: “Ana, vamos marcar pra conversar sobre a união de 

vocês, sobre como foi essa decisão...” Ela sorri abertamente dizendo que foi totalmente 

diferente de como ela pensava que seria: 

Menino, foi uma comédia. Não foi nada daquilo que eu sonhei. Tu 

acredita que a gente casou por causa do Celta? Risos... Foi. A gente 

casou por causa do Celta que a gente tava comprando. Como eu botei no 

meu nome, o seguro, aí a gente viu que já tava adquirindo bens e aí 

começamos a nos preocupar. A gente já morava junto mesmo, mas 

assim, foi totalmente sem combinar, planejar. Simplesmente foi lá e fez. 

Agora não foi do jeito que eu queria. Eu queria um vestido de noiva, uma 

festa... Quando eu cheguei e disse a minha mãe ela ficou... “você é doida, 

não sei o que”. Mas hoje Carol já fala em casamento. Transformar a 

união em casamento. Mas aí eu vou querer pelo menos uma festinha com 

os amigos, as pessoas mais próximas (Diário de Campo, 01 de maio de 

2013). 

 



184 
 

 

As duas relatam que se gostam muito e estão felizes nas suas relações. Apontam 

também que o relacionamento tem alguns impasses voltados aos ciúmes e ao fato de 

Carol beber muito. Ana reclama que o casal não tem investido em situações de lazer que 

ela gosta. Como o bar Maustratus fica muito próximo a sua casa, as duas se 

acomodaram e passaram a ir lá com frequência, abrindo mão, naturalmente, de outros 

espaços de sociabilidade. Carol vai muito mais frequentemente porque fica sozinha em 

casa à noite, enquanto Ana trabalha dando plantão numa clínica veterinária. Ela 

inclusive me solicita sugerir outros lugares legais para que possamos ir juntos.  

Num certo momento Ana pede licença para ir em casa tomar um banho e depois 

voltar, alegando que o último banho tomado foi pela manhã. “Menino, vou tomar banho 

porque eu já tô é fedendo”! Deduzi que ela passou o dia trabalhando. Enquanto ela está 

em casa, Carol vem falar da sua casa, de como gosta do espaço, apesar de não gostar do 

bairro. O bairro, próximo à Avenida do Forte (Recife) esconde em algumas ruas, um 

formato de, segundo a minha informante, favela. Fala que é uma área perigosa, mas que 

não se sente ameaçada junto aos moradores da rua. Algum tempo depois ela liga para 

Ana solicitando que esta traga um aparelho de som, pois a radiola de ficha do bar havia 

quebrado. Ana reclama, sem querer trazer o aparelho de som e ela levanta-se dizendo 

que vai em casa buscar. Eu me ofereço para ir com ela, no que ela diz: “Bora! É bom 

que tu já conhece logo as nossas filhas lindas”. 

A casa se destaca na frente por ser mais “arrumada”: paredes com cerâmica e 

porta de metal se destoam da imagem das outras casas da rua, que são muito simples. 

Esperamos uns cinco minutos para Ana abrir a porta, enquanto uma senhora gorda vem 

cumprimentar-nos. Carol vai logo falando para a mulher que um rapaz morador da rua 

(não lembro o nome) lhe cobrou um dinheiro porque havia expulsado um homem que 

estava tentando tirar manga da casa dela subindo no muro. A senhora confirma a 

história e ela agradece o fato de a vizinha “ficar de olho na sua casa”. 

Quando Ana abre a porta, está apenas de toalha e me pede desculpas porque 

estava no banho. Entra na nossa frente e Carol faz questão de me mostrar a casa inteira. 

Ela diz: “Eu gosto daqui. A gente entra nessa casa e esquece o mundo lá fora. Não 

existe mundo lá fora”. Há uma preocupação excessiva com o sofá que está na sala de 

estar: um sofá ´destruído pelas cachorras´, afirma Ana. As cadelas ficam me cheirando, 

me circulando e eu fico cheio de dedos para não ameaçá-las e não ser atacado por elas, 



185 
 

 

mas em poucos minutos, aceitam o meu carinho. Um antropólogo vigiado. Acho que 

elas perceberam pelo cheiro, as minhas boas intenções. Carol me oferece alguma 

comida, a qual eu agradeço, mas não aceito: “Não, minha gente, não quero incomodar 

vocês!”. Elas sugerem que façamos um churrasco no dia seguinte, o qual eu aceito de 

imediato. Me ofereço para levar a carne e a cerveja, embora no dia seguinte elas tenham 

desmarcado o encontro comigo. Este convite foi realizado posteriormente umas três 

vezes, durante algum encontro informal nosso, mas ele nunca aconteceu efetivamente. 

Considero, nas especificidades da conjugalidade homoafetiva e nas 

particularidades dessa etnografia, a casa como um ambiente marcado pelas diferenças 

estabelecidas na própria organização das relações sociais. Sobretudo considero a casa 

como um ambiente enfeitado pelas relações de afeto geralmente estabelecidas em 

ambientes externos, como o bar, o show, as refeições em restaurantes, enfim, nos 

cenários da cidade que se localizam externamente às particularidades da casa. Roberto 

Da Mata (1997) faz uma distinção social entre a vivência da casa e da rua, como 

ambientes socialmente demarcados pela necessidade (quase obrigatoriedade) de ajustes 

e adaptações que as pessoas devem desempenhar, nas mais diversas sociedades. Esse 

jogo de adaptações ligado ao que se pode fazer em casa e o que não se deve fazer na 

rua, está fortemente ligado também à experiência social da conjugalidade homoafetiva. 

Parece óbvio, mas pretendo reforçar o fato de que para esses casais a casa é tomada 

como o campo de liberdade afetiva e sexual que geralmente a rua não oferece e muitas 

vezes não aprova. 

Embora existam muitos brasileiros que falam uma mesma coisa em todos 

os espaços sociais, o normal – o esperado e o legitimado – é que casa, rua 

e outro mundo demarquem fortemente mudanças de atitudes, gestos, 

roupas, assuntos, papéis sociais e quadro de avaliação da existência em 

todos os membros de nossa sociedade (MATTA, 1997, p. 48). 

 

Não é por acaso que existe toda uma modificação na performance do casal 

quando eu chego na sua casa. Há um misto de prazer e preocupação na minha chegada. 

Um pesquisador, mas também um futuro amigo. Sexo masculino. Não sei se esse fato 

interfere, mas certamente é uma situação nova para mim e para elas. A preocupação é 

típica das pessoas que recebem um estranho em casa: “não observe a bagunça, não olhe 

para o sofá rasgado, esse é o ninho do cio (em relação ao quarto do casal)...”, afirma 

Carol. Há uma necessidade de apresentar uma casa organizada, arrumada. Esse 



186 
 

 

comportamento social também foi sinalizado por Roberto da Matta (1997) quando 

mostra que essa se transformou numa característica do brasileiro que recebe visitas em 

casa: “Que não repare nos móveis, que o dono da morada é modesto e bem-

intencionado, que não houve tempo para limpar direito a sala ou arrumar os quartos” 

(MATTA, 1997, p. 11). A possibilidade de acesso à casa do casal provocou em mim, 

sentimentos contraditórios, pois apesar do prazer de poder conhecer o seu mundo 

íntimo, aquilo que é de mais privado, tive medo de invadir o espaço. Afinal de contas 

nós estávamos apenas começando uma relação social.  

Eu e Carol voltamos para o bar e uns trinta minutos depois Ana chega e vai logo 

dizendo: “Agora sim, eu posso abraçar você. Estou toda cheirosinha...” Eu dou um 

abraço nela e sorrimos juntos. Chegando novamente no bar encontramos o dobro ou o 

triplo de pessoas. Carol vai falar com umas amigas e logo sou surpreendido por uma 

moça dizendo: “Olha ai, o rapaz da união estável!” Eu disse: “É, sou eu mesmo...” 

Sorrindo, dou um abraço nela e no mesmo instante percebi que em algum momento da 

experiência de campo eu vivi certo “desespero etnográfico”, ligado ao meu desejo de 

acessar cada vez mais casais. Lembrei que poucos dias antes, eu havia chegado numa 

mesa grande, cheia de mulheres e perguntei: “Quem aqui é casada? Alguém tem união 

estável?” Nesse momento elas estranharam, mas depois de um tempo já estavam me 

cumprimentando. Confesso que já tinha tomado cerveja além da conta e as palavras 

passavam a ser proferidas com maior facilidade. Também fiquei mais espontâneo e 

brincalhão, sem esquecer (e também esquecendo para participar) o meu lugar de 

pesquisador. Não me dava conta, porém, que ali, em todos os momentos, eu estava 

realizando parte da observação participante dessa pesquisa.  

A partir dessa ousadia foi possível a mim, conversar com outras mulheres que 

vivem uma conjugalidade não formalizada e que não apresentam o interesse em 

formalizá-la. Entre estas mulheres conheci a Monalisa, uma moça com aparência de uns 

trinta e cinco anos, que me disse estar casada há vinte anos e que em nenhum momento 

elas pensaram em realizar a formalização através de união estável. Quando pergunto o 

motivo, ela simplesmente diz que não sabe o porque mas que nunca teve e nem tem 

vontade de fazê-lo. Sugiro trocarmos telefone e ela prontamente se disponibiliza a 

conversar comigo em outro momento. Uma amiga dela que está ao meu lado, Andreza, 

psicóloga, diz que elas deveriam pensar melhor sobre o assunto porque elas já possuem 

bens em conjunto, mostrando que diante de alguma coisa, elas estarão acobertadas. Ela 



187 
 

 

não deixa claro o que chama de “acontecer alguma coisa”, mas deixa entender que está 

ligada a problemas de saúde de uma das duas ou mesmo separação, que eventualmente 

pode estar acompanhada da morte de uma delas. 

Os motivos que levam os casais acessados frente à formalização da 

conjugalidade homoafetiva são diversos, mas foi muito recorrente uma preocupação 

excessiva com a morte de uma das parceiras que compõem o casal. Há uma diversidade 

nos motivos que impulsionam as pessoas a formalizar as suas conjugalidades. Essa 

decisão, porém, é tomada com a certeza de que essas mulheres e esses homens desejam 

viver a dois, estando acobertados pelos direitos proporcionados na certidão de união 

estável. Na sociedade contemporânea assistimos a um movimento social homossexual 

que é impulsionado por uma vontade de família que está muito próxima ao desejo de ser 

feliz, onde as pessoas não mais precisem reprimir as suas orientações sexuais e as suas 

relações afetivas com outras pessoas do mesmo sexo. 

 

6.1 Eu sou só dela agora. Não sou mais dos meus pais: quando a saída de casa 

representa a saída (não definitiva) do armário 

 

Chegando em casa da aula de metodologia em pesquisa antropológica 

recebi uma mensagem no meu celular. Era Carol dizendo que estava no 

bar Maustratus com Ana, esperando ‘a chuva passar para ir pra casa’. 

Imaginei que as encontraria para entrevistá-las, já que havíamos marcado 

algumas vezes, mas sempre éramos impedidos de conversar devido o 

surgimento constante de outras pessoas. Percebi que a convivência com 

elas sempre me fornecia informações importantes sobre a sua 

conjugalidade. Foi no dia 15 de maio de 2013 que escrevi: Às 9:10h 

liguei novamente para Ana. Perguntei se ela estaria em casa hoje à noite, 

mas ela fala que tem plantão. Disse que ontem chegou de uma viagem 

com Carol e que por chegarem muito cansadas, foram ‘deitar cedo’, 

afirmando que viu a minha chamada e que iria ligar de volta. Falou que 

no sábado e domingo estaria livre e que poderíamos marcar na sua casa, 

de acordo com as minhas possibilidades de horário. Curiosamente ela me 

perguntou novamente sobre o que se tratava a pesquisa, se era um 

trabalho da faculdade. Falei que era a minha pesquisa de doutorado, 

dizendo que já havia feito outras entrevistas e como achei interessante a 

história delas, pensei em incluí-la. Eu já havia explicado para as duas 

algumas vezes, o objetivo da pesquisa. Esta pergunta/questionamento me 

fez pensar se eu já não estaria ocupando um lugar de 

cumplicidade/amizade com elas. Mas é interessante porque desde o 

primeiro contato eu falei sobre a pesquisa e o meu interesse. Fiquei com a 

sensação de frustração por não podermos nos ver hoje. Sempre saio das 

aulas de metodologia com vontade de avançar no trabalho de campo. No 



188 
 

 

dia 04 de maio de 2013 escrevi no diário uma transcrição de Geertz: “Se 

temos (como admito que tenho) mais do que uma simpatia por aquele 

obstinado índio norte-americano, não é por compartilharmos as idéias 

dele. (,,,) Nossa simpatia deriva de sabermos a que preço ele conquistou o 

direito a suas opiniões e, portanto, o sentimento de amargura que existe 

nelas; deriva de nossa compreensão da estrada terrível que ele teve de 

percorrer para chegar a elas” – Clifford Geertz, Os Usos da Diversidade 

(Diário de Campo, 30/04/2013; 04/05/2013; 15/05/2013). 

 

Foi no dia 19 de maio de 2013 que consegui encontrar novamente Carol e Ana. 

Elas já haviam marcado comigo quatro vezes, mas cancelavam em cima da hora. Eu 

sempre sinalizava a proposta de uma entrevista para a pesquisa, mas elas sempre 

marcavam em um bar. Esse último encontro aconteceu na casa de uma amiga delas. Era 

domingo. As 15h liguei para Ana, mas a minha ligação não foi atendida. Trinta e sete 

minutos depois enviei uma mensagem de celular para Carol: “Oi Carol, podemos nos 

ver? Prometo tomar no máximo 20 minutos do domingo de vocês”. Nenhuma resposta. 

As 17:40h Carol me liga dizendo que está na casa de uma amiga que fica no bairro de 

Afogados
88

. Fui até lá. Esse encontro nos proporcionou uma bela conversa sobre o seu 

relacionamento. Durante todo o tempo que permaneci com elas, percebi que nem 

sempre os motivos que levam um casal a formalizar a sua conjugalidade são os mesmos 

para as duas pessoas. Talvez por eu já estar compartilhando com elas de uma relação de 

amizade, esse casal se mostrou muito a vontade para falar sobre a relação da forma mais 

natural possível. Elas falaram sobre o amor, a fidelidade, a cumplicidade, mas também 

expressaram aspectos ligados à insegurança, conflitos, crises no relacionamento e 

preconceito (da família, da sociedade e de si mesmas). Elas me apresentaram alguns 

trajetos da sua conjugalidade que merecem reflexões mais profundas.  

                                                             
88 Essa amiga chama-se Verônica. Ela mora numa casa do tipo duplex com um espaço aberto na frente, 
sem coberta. Ao chegar à casa, logo encontro uma mulher (Nanci) que eu havia trabalhado há alguns 
anos em um colégio particular. Ela põe a mão na boca, dizendo: “Eu não acredito! É você, João?” Como 
fazia alguns anos que não nos víamos nos demos um forte abraço e comentamos sobre as pessoas do 
colégio com as quais ainda mantemos contato. Ela diz: “Tu acredita que Gabriela se separou?” Me 
chamou atenção essa informação porque de alguma forma o tema da separação foi trazido à tona. 
Mesmo que ela tivesse sido informada que eu estaria indo até lá entrevistar Carol e Ana sobre a sua 
conjugalidade, ela não apresentou surpresa. Gabriela (nossa ex-colega de trabalho) é heterossexual. 
Quanto ao tempo passado na casa de Verônica, ficamos durante quase duas horas conversando na área 
externa da casa. Ao lado de Carol fica uma caixa térmica cheia de cervejas Skol em miniatura. Procurei 
não beber com elas, pois eu estava dirigindo. Resisti à insistência. Sentei entre o casal. Carol ficou do 
meu lado esquerdo e Ana do meu lado direito. O meu lugar era entre as duas. A escolha desse lugar foi 
indicado por elas. Quando começamos a conversar, as duas amigas do casal se retiram e vão para a 
cozinha. Alguns minutos depois, Verônica grita de dentro da casa, que havia feito um fígado frito na 
cebola, que é trazido por ela. Depois de um longo tempo, as duas voltam à mesa. 



189 
 

 

Sempre inicio as entrevistas informais com a seguinte pergunta: “O que levou 

vocês a formalizarem a união?”. Carol foi a primeira a falar. Mesmo tendo uma 

concepção sobre a “importância do papel
89

” na sua relação que envolvia a comunhão de 

bens materiais, surge com mais intensidade, a relação com a família de origem, a 

manutenção da casa, os enigmas do ciúme, a diferença financeira, os acordos após as 

brigas. São, enfim, “roteiros de vida a dois” (GAGNON, 2006; SILVA, 2008) que se 

materializam nas suas palavras. Confesso que encontrei algumas dificuldades na 

sistematização desse encontro porque as duas informantes aparentemente estavam 

vivenciando um período de crise conjugal. No dia anterior Ana me pediu uma indicação 

de algum(a) terapeuta de casal, dizendo que elas estavam precisando. Já no encontro 

marcado para a entrevista, Carol sinaliza que elas realizaram uma viagem à Praia de 

Pipa (RN) porque estavam precisando ficar sozinhas, fazer uma viagem sozinhas. Nessa 

viagem, ficaram numa pousada e transitaram por alguns bares e restaurantes, além de 

realizarem um passeio com mergulho marítimo onde tiveram contato direto com 

golfinhos. Durante toda a entrevista as duas estabeleciam uma dinâmica de falar 

aleatoriamente. Eu falei: “Essa não é uma entrevista formal. A gente vai conversar”. Em 

diversos momentos Carol interrompia Ana enquanto ela falava e vice-versa. Durante 

alguns momentos elas concordam entre si e em outros, discordam radicalmente. Os seus 

relatos se configuram como um retrato de palavras projetando as imagens de duas 

mulheres que lutam para permanecerem juntas. Ambas acreditam no relacionamento. 

Ambas me confiaram escutar as suas histórias de vida.  

Então, como vocês decidiram formalizar a união? 

Foi meio que uma brincadeira. Eu precisava passar a minha pontuação do 

seguro (do carro) pro nome dela e a gente precisava ter união estável prá 

comprovar na seguradora. Mas eu já tinha vontade (...). Na verdade, foi 

uma explosão, não é? (Carol, Entrevista realizada em 19 de maio de 

2013). 

 

A representação do papel está diretamente ligada a uma tentativa de garantir 

segurança à companheira no caso de algum acidente, principalmente em relação à morte 

de uma das duas. Como discutido antes, essa idéia não apareceu somente na história de 

Carol e Ana, mas vem sendo uma recorrente as informantes trazerem essa preocupação. 

                                                             
89 Termo utilizado pelas duas informantes, referindo-se à certidão de união estável. 



190 
 

 

Surge aqui uma dinâmica que associa, de alguma maneira, a formalização da 

conjugalidade à morte
90

. Mesmo que esta seja uma integrante remota – uma vez que 

nenhuma das informantes apresenta doença grave – ela entra como componente da 

vontade de família. Ela não surge como fantasma ameaçador, mas como um fato que 

pode vir a ocorrer. Para além da realidade da morte, existe uma materialização desta, 

que merece ser apontada. Independente dos conteúdos subjetivos/psicológicos que essa 

fantasia oferece aos casais acessados, a relação com a morte compõe uma gramática 

social que precisa ser respeitada e compreendida. Não se pode deixar de considerar que 

esse fato se transformou, durante muito tempo, em um dos recursos utilizados pelas 

lésbicas, gays, transexuais e travestis e os operadores do Direito na conjugalidade 

homoafetiva, para aprovar os projetos reconhecedores das uniões entre pessoas de 

mesmo sexo (VECCHIATTI, 2012). 

Se este assunto surgiu frequentemente no trabalho de campo é porque ele existe 

e se transforma em um dos integrantes do roteiro (silencioso, secreto) do casal. Não sei 

dizer se ele antecipa o desejo da formalização da união estável ou se a proposta da união 

remete discretamente ao confronto (ao encontro?) com a morte. De qualquer forma, o 

que está em jogo nesse momento é a preocupação em relação aos bens. Se uma delas 

                                                             
90 Descrevo brevemente uma síntese do filme Desejo Proibido (Direção: Jane Anderson, Martha 

Coolidge, Anne Heche; Título Original: If These Walls Could Talk 2), pois acredito que a sua história 
retrata bem a fantasmática social (e individual) da morte na conjugalidade entre pessoas de mesmo 
sexo. O filme começa com a história de Edith Tree e Abigail Henley, duas senhoras que em 1960 viviam 
um relacionamento que já durara mais de trinta anos, compraram e mobiliaram uma casa repleta de 
plantas e móveis. Durante esse tempo as duas foram sempre consideradas “amigas”, uma vez que os 
valores sociais da época jamais permitiriam o reconhecimento de uma conjugalidade entre as duas. Um 
acidente muito banal fez com que Abgail caísse de uma escada no momento em que está colocando 
comida para os passarinhos. A partir desse evento percebi um enredo e algumas cenas que remontam 
às necessidades da época de se manter secretamente as performances que fazem de um casal, um 
casal. É a partir da morte de uma delas que entram em cena algumas questões relacionadas 
diretamente com a conjugalidade homoafetiva, objeto central desta etnografia. Abigail é levada ao 
hospital, enquanto a sua companheira encontra-se totalmente impedida de manter contato com ela. 
Fica sem notícias, mergulhada na expectativa de saber o estado de saúde daquela com quem dividiu 
mais de trinta anos da sua vida. Os funcionários colocam para ela: “Lamento, mas se não é da família, 
não podemos autorizar a sua entrada na UTI”. De uma forma considerada totalmente fria, Edith recebe 
a triste noticia de que a sua companheira havia morrido no meio da noite. Ao chegar em casa, faz uma 
ligação telefônica para um sobrinho-neto de Abigail que chega rapidamente na casa para preparar o 
funeral. Em seguida esse sobrinho-neto chega à casa, a qual ele nunca havia realizado uma visita, e 
solicita que Edith deixe a residência, que seria vendida. Ela reluta, dizendo que a casa foi comprada 
pelas duas mulheres, que passaram a vida naquela casa, organizando espaços e vivendo afetos. A família 
do sobrinho-neto realizava naquele instante uma varredura nos objetos da casa, na retirada dos móveis, 
deixando claro que a “amiga” da sua tia não teria direito a nada. O imóvel estava no nome da 
companheira que morreu. 

 



191 
 

 

expressa claramente a preocupação com a outra (O que será da minha companheira se 

eu morrer?), ela também está expressando um integrante fundamental da relação: o 

afeto. Durante todos os momentos as palavras e as performances corporais das duas 

mulheres falam sobre isso.    

Eu sabia que, independente do carro, como a gente sempre teve um 

relacionamento muito precoce, de estar com ela há muitos anos, a 

segurança, então prá mim foi por causa do carro mesmo. Até porque, 

assinatura prá mim, e aliança, não tem grande significado. E sim, a 

nossa relação e o nosso respeito. (...) Tem pessoas da mídia, conhecidas, 

que tem que se mostrar, tem que externar a sua aceitação, enquanto prá 

mim, minha vida pessoal não importa a ninguém. (Ana, Entrevista 

realizada em 19 de Maio de 2013). 

  

Nem sempre a decisão de morar juntas e mesmo de formalizar a conjugalidade 

homoafetiva ocorre sem conflitos. Para além dos confrontos sociais/legais encontrados 

nos mais diversos espaços da cidade, como os cartórios, por exemplo, existem os 

conflitos pessoais e relacionais geralmente ligados à família de origem de cada 

componente conjugal. Para além da política de resistência em realizar o coming out 

(SAGGASE, 2009) esse e outros casais apresentam alguns conflitos no próprio processo 

de autoaceitação da homossexualidade. Em alguns casos, essa resistência pode estar 

diretamente ligada a uma homofobia interiorizada (CASTAÑEDA, 2007)
91

 vivenciada 

desde muito cedo, que também influenciará no estilo de vida dos casais, que passam a 

evitar determinados lugares (como espaços de sociabilidade heterossexuais), para que 

não sofram atitudes preconceituosas por parte de outras pessoas
92

. 

A saída do armário é apontada por Miguel Vale de Almeida (2010) como um 

processo político de reivindicação de um espaço social voltado ao reconhecimento de 

direitos sexuais que envolvem em si, os direitos do casamento, da parentalidade e da 

família diretamente ligados à homossexualidade. O “armário” se transformou em uma 

                                                             
91 Marina Castañeda (2007) conceitua a homofobia interiorizada da seguinte forma: “A maioria dos 
homossexuais na sociedade atual, mesmo que eles se aceitem como tais, carrega em si um conflito 
existencial permanente. A homofobia interiorizada não tem fim: ela ressurge, sob diferentes formas, ao 
longo do ciclo vital. Complica a percepção que o homossexual tem de si mesmo e dos outros; colore 
todas as suas relações interpessoais, assim como o seu projeto de vida e sua visão de mundo” 
(CASTAÑEDA, 2007, p. 143). 
92 Como no caso de alguns casais homoafetivos que foram convidados a se retirar de alguns bares e 
restaurantes, em Recife, pelo simples fato de estarem trocando carícias em público. 



192 
 

 

metáfora dos problemas subjetivos, sociais e políticos da homossexualidade enquanto 

categoria de identidade e discriminação:  

<Estar no armário> significa não ter assumido perante os outros a sua 

orientação sexual; <sair do armário> significa fazê-lo e assim estabelecer 

um ritual performativo que simultaneamente reinstitui o sujeito enquanto 

homossexual e obriga o entorno social a reconhecer a existência de (mais) 

um ou uma homossexual (ALMEIDA, 2010, p. 14). 

 

Quando Ana fala que não precisa deixar clara ou ‘aberta’, a sua 

homossexualidade e conseqüentemente a sua conjugalidade com outra mulher, 

principalmente para os familiares, ela denuncia dificuldades na própria relação com a 

sua sexualidade. Mesmo que essa seja uma perspectiva subjetiva, a sua concepção 

pessoal em torno da homossexualidade vem influenciar diretamente na maneira como 

socialmente ela vivencia a sua homossexualidade, determinando e restringindo as 

relações sociais nas diversas instâncias sociais por onde ela transita (ou evita transitar). 

Consciente ou inconscientemente, ela alimenta o que Almeida (2010), chama de um 

sistema homofóbico que funciona através das estruturas do parentesco e das 

representações do corpo sexuado e suas atividades, que passam a funcionar através da 

invisibilização e do silenciamento.  

Com isso não pretendo realizar uma crítica a este ponto de vista de Ana, desejo 

apenas apontar que em muitos momentos das histórias conjugais acessadas no campo 

dessa pesquisa, outras mulheres apresentam comportamentos muito próximos daquilo 

que Ana chama de hipervalorização da ‘pri-va-ci-da-de’. Antropologicamente essa 

concepção vem contribuir diretamente na elaboração de estilos de vida voltados para a 

manutenção de uma política da reserva do casal que nem sempre é fácil de administrar 

quando se fala sobre as suas relações sociais e pessoais. O casal (ou uma das 

componentes do casal) precisa retroalimentar uma dinâmica de saída e retorno ao 

armário, na medida em que são as situações e as pessoas que determinam o assumir-se e 

o reservar-se. Em alguns momentos e situações, elas sentem-se à vontade para deixar 

clara a sua relação homoafetiva
93

, principalmente quando estão diante de outras/os 

homossexuais, amigos mais próximos, eventos que envolvem o jogo de afinidades. 

                                                             
93 O fato de serem identificadas para participar dessa pesquisa e aceito ao convite para entrevistas e 
encontros sociais comigo, já denuncia que existe uma aparência do casal e este é socialmente 
reconhecido.  



193 
 

 

Quando o assunto é a vida profissional ou situações casuais vivenciadas na cidade, a 

reserva é acionada fazendo com que estas mulheres controlem os seus corpos, suas 

palavras e as suas manifestações afetivas. 

Ana tinha muita resistência/dificuldade para assumir à sua família de origem, 

que tinha um relacionamento homossexual. Até hoje ela não assume. A sua família 

ainda não sabe que Carol vive uma relação formalizada pela união estável com ela, 

ainda que a sua mãe (a única da família) já saiba. “Minha mãe já sabe”. A mãe de Carol 

sabe porque ela flagrou. Arrumando uma coisa ou outra da casa, a mãe de Carol 

encontrou o documento. Mas não foi uma coisa espontânea. A decisão pela 

formalização conjugal homoafetiva traz frequentemente conflitos que estão ligados às 

relações com as famílias de origem, que nem sempre apresentam uma flexibilidade de 

valores capazes de superar a homofobia. O “papel” ou a “certidão” trazem uma 

representação muito forte para as relações homoafetivas e o fato de as mulheres 

atribuírem o significado de “casamento”, projeta nesse instrumento oficial, uma nova 

roupagem para a relação. Categorias como desejo, confronto e acordo se misturam 

quando a vontade de família se materializa: 

Então prá mim é indiferente. A questão é só a segurança, entendeu? Que 

foi estabelecida, prá dar a ela uma condição, pra mim, e pra ela uma 

segurança. Eu, quando fiz, fiz por uma condição ímpar. Mas depois 

aquilo dentro da minha consciência, me trouxe uma questão de segurança 

prá relação.  Porque? Porque a gente tem que construir patrimônio. Meu 

carro é comprado no nome dela. Se eu morrer amanha? Fudeu. Carol, 

nem um carro vai ter. A mãe dela é muito materialista. Não sei qual é a 

condição quando ela morrer. A minha mãe também, é extremamente 

materialista. Se eu tiver uma coisa no meu nome, fudeu.  Então, quer 

dizer, os dois lados são extremamente difíceis de conviver. Então, eu 

acho que vai trazer uma segurança em patrimônio. Mas, levando pro lado 

do sentimento, levando pro lado sentimental, isso é uma questão 

extremamente importante (Carol, Entrevista realizada em 19 de Maio de 

2013). 

 

O desejo de revelar, acompanhado pela impossibilidade de fazê-lo, acaba sendo 

experienciado como uma forma de violência: “Eu me senti, inclusive assim, meio agredida, 

de alguma forma, porque eu queria dizer, queria dizer a minha mãe”. Afinal de contas, 

formalizar uma conjugalidade é considerado pelas pessoas desta pesquisa, um 

casamento e este é, em muitas culturas, um momento importante não apenas para as 

duas pessoas envolvidas, mas para as duas famílias do casal. Em muitas culturas o 

casamento é celebrado, comemorado, de forma que assume o status de rito de passagem 



194 
 

 

para uma nova vida (THERBORN, 2006). O problema, no caso da conjugalidade 

homoafetiva é que nem sempre esta é vista com bons olhos pelos familiares das 

mulheres (e dos homens) envolvidos.  

Considero, a partir dos encontros com as minhas informantes, que existe uma 

diferença na concepção de coming out quando o assunto é a conjugalidade. Nem sempre 

a saída do armário é determinante para que as relações conjugais sejam aceitas pelas 

famílias de origem. Uma coisa é você revelar que é lésbica. Outra é dizer que está 

casada. Parece que a seriedade (legalmente reconhecida) traz para a família de origem, 

uma condição mais fixa em relação à homossexualidade, como se anteriormente a isso, 

a condição homossexual pudesse ser revertida. Querendo ou não, a conjugalidade 

formalizada pode ser atribuída a uma força de visibilidade que ultrapassa a experiência 

puramente sexual. Há um compromisso entre duas pessoas e com ele uma série de 

atividades sociais necessárias à manutenção da relação. Por mais que a sociedade atual 

venha a ser considerada mais tolerante frente à conjugalidade homoafetiva
94

, considero 

que ainda estamos aprendendo a conviver com essa categoria familiar que se mostra 

como uma realidade social nem tão familiar assim.  

A dinâmica normativa que apontava o casamento como possibilidade apenas 

para os heterossexuais traz alguns confrontos sociais e pessoais para lésbicas e gays que 

se casam. Por mais que cada casal estabeleça dinâmicas próprias para as suas 

conjugalidades, os padrões ou trajetos específicos de uma relação duradoura ainda estão 

organizados em torno do modelo heteronormativo. Segundo Mello (2005) a socialização 

das/os homossexuais é organizada com base nos valores transmitidos aos 

heterossexuais, uma vez que estas pessoas aprendem a conferir grande importância à 

dimensão afetivo-sexual em suas vidas, por meio dos ideais de conjugalidade que 

atribuem à parceira/o, parte expressiva da responsabilidade pela felicidade. Sob essa 

ótica a conjugalidade homoafetiva exige dos casais, o estabelecimento e a manutenção 

de uma relação que está sempre em movimento, sendo necessárias intermináveis 

negociações para que se possa mantê-la.  

                                                             
94 No dia 27 de maio de 2013 a Revista Época (Imagem da matéria anexa na página 344) publicou uma 
matéria chamada: “Como nos tornamos mais tolerantes” em relação à regularização da união 
homoafetiva e a multiplicação das famílias recompostas. Nas palavras de Buscato, autor da matéria: “Os 
limites do conceito de família foram estendidos, num movimento de inclusão iniciado décadas atrás, e 
que encontrou a plenitude nos últimos 15 anos”. 



195 
 

 

O papel
95

 formalizador dessa conjugalidade passa a exercer uma função social 

que extrapola os rituais fornecidos pelos cartórios. Ele traz uma segurança que também 

é afetiva na relação conjugal. No caso especifico de Carol, o papel é reduzido a um 

tamanho mínimo, quando comparado ao afeto e ao amor ou o “sentimento”, como ela 

diz. A “surpresa” da sua mãe ao ter nas mãos a certidão de união estável, provocou uma 

reação agressiva com a filha. Ao passar literalmente na sua cara a certidão, ela estava 

também questionando a “seriedade” da relação. “Eu não sabia que era tão sério!”, 

afirma a mãe. Por mais que a filha tente mostrar que o relacionamento ou o sentimento 

sejam mais importantes, o papel recebe uma função reveladora não somente da 

homossexualidade assumida, mas da própria conjugalidade homossexual. Na tentativa 

de minimizar as agressões da mãe, Carol atribui um significado inferior ao papel, mas 

não deixa de se sentir “agredida” frente à descoberta materna. É curioso, mas cabe aqui 

uma reflexão: ela sente-se agredida por não falar, mas é agredida quando se descobre a 

formalização conjugal.  

 

6.2 A administração de conflitos: fidelidade, comunicação e estilo conjugal 

 

 Ana reclama do momento do casamento como algo muito rápido e sem 

comemoração. Esta não é uma queixa apenas dela, uma vez que diversos casais desta 

pesquisa sinalizam e se queixam de uma festa comemorativa não ocorrida. A decisão 

pela formalização conjugal conduziu os casais a simplesmente buscarem o cartório, 

levar os documentos, pagar a taxa e pronto. Não tiveram discursos amorosos ou 

religiosos e por isso ainda esperam o “sejam felizes para sempre...” proferido por uma 

autoridade. 

Na minha cabeça, talvez eu ainda tenha um pouco de... preconceito, 

talvez. Mas eu queria o negocio da igreja, do evento em si, de tudo (...) 

Eu não levei a sério. Sou bem sincera com você. Não levei a sério, não. 

Simplesmente teve o negócio do carro (...) A gente tem uma sintonia de 

confiança, é... sem materialismo (Ana, Entrevista realizada em 19 de 

Maio de 2013). 

 

                                                             
95 Termo nativo utilizado em referência à Certidão de União Estável. 



196 
 

 

Os conflitos sociais e afetivos são apontados como componentes dos roteiros 

conjugais acessados. Entre as diversas possibilidades de se compreender as origens 

destes conflitos, Ana atribui fortes influências da ‘desordem’ ou ‘desorganização’ nas 

suas famílias de origem.  

Então assim, João, a gente até hoje tem conflitos na nossa relação. Eu, 

por ser mais limitada, eu também sei que o que a gente tem em comum é 

desestrutura familiar. A gente nunca foi feliz (nas histórias com as 

famílias de origem). A gente nunca teve uma família como referência. Eu 

pelo menos, eu acho... a gente hoje faz coisas, a gente vai em busca, a 

gente tenta... eu não vejo mais a minha família separada e a dela. A gente 

como família, da gente aproveitar o tempo que a gente tem prá tomar um 

café da manhã juntas, coisa que eu nunca fiz na minha casa, de 

comermos, mantermos um diálogo. Minha casa, sempre houve ausência 

de diálogo, eu nunca fui de escutar. Eu hoje tô melhorando. Tive que 

mudar muito pra escutar uma pessoa, principalmente ela, minha 

companheira. E assim, eu sempre, ‘o que é meu é meu’ e ‘o que é dela é 

dela’. Então assim, uma roupa, ‘eu posso usar tua roupa?’ Somos duas 

mulheres. Certas coisas a gente usa a mesma roupa. Existe um lado da 

individualidade, mas existe um lado sem ser egoísta. Porque ela foi 

criada, ela com os irmãos e eu com os meus. ‘O que é meu é meu. O que 

é seu é seu’, então a gente ainda leva isso. Um perfume, um cinto, uma 

roupa, um dinheiro (Ana, Entrevista realizada em 19 de Maio de 2013). 

 

 Surge aqui um paradoxo. Como no caso de Fernanda e Ligia, o casal atribui um 

valor social às questões do respeito à individualidade na manutenção da sua 

conjugalidade. Quando esta individualidade é excessiva, torna-se um problema para o 

casal. Parece que tudo deve ser dosado e essa dosagem tem que estar na medida certa. 

De acordo com Gilberto Velho (1997) nos contextos das sociedades complexas 

modernas, os mapas de orientação para a vida social são particularmente ambíguos, 

tortuosos e contraditórios. A elaboração de projetos individuais é feita em contextos em 

que diferentes ‘mundos’ ou esferas da vida social se interpenetram, se misturam e 

muitas vezes entram em conflito.  

A possibilidade da formação de grupos de indivíduos com um projeto 

social que englobe, sintetize ou incorpore os diferentes projetos 

individuais, depende de uma percepção e vivência de interesses comuns 

que podem ser os mais variados, como já foi mencionado – classe social, 

grupo étnico, grupo de status, família, religião, vizinhança, ocupação, 

partido político, etc. A estabilidade e a continuidade desses projetos 

supra-individuais dependerão de sua capacidade de estabelecer uma 

definição de realidade convincente e gratificante – em outras palavras, de 

sua eficácia simbólica e política propriamente dita (VELHO, 1997, p. 36-

37). 

 



197 
 

 

  Se por um lado a valorização dos aspectos subjetivos e individuais são acionados 

para compor os cenários das conjugalidades homoafetivas, por outro, quando estas 

individualidades se restringem excessivamente a uma pessoa do casal, a relação se 

depara com conflitos muitas vezes insustentáveis. Ao mesmo tempo em que os casais 

tentam delimitar espaços individuais, mesmo numa relação a dois, parece que o verbo 

‘conjugar’ é sempre acionado para que se possa manter a convivência dual. Tomando a 

lógica apresentada por Velho (1997) podemos incluir aqui um aspecto sutilmente 

apresentado pelas minhas informantes, mas trata-se de um ponto que merece reflexão: 

em alguns casos pude verificar (e algumas delas trazem nas suas narrativas) diferenças 

sobre as questões financeiras. A lógica utilizada por Ana, do ‘O que é meu, é meu. O 

que é seu, é seu’, vem chocar com a própria idéia de conjugalidade, que prioriza o 

companheirismo e a parceria, inclusive na administração dos recursos financeiros do 

casal. 

Eu pelo menos tenho o meu lado limitado de estar precisando. Às vezes 

eu acho que, eu não vejo ela muitas vezes como minha mulher. Às vezes 

eu vejo como minha mãe, pela disparidade mesmo do poder aquisitivo. 

Eu sou uma veterinária, ela é uma advogada. Ela ganha infinitamente 

melhor, porém ela tem muito a receber dos clientes. Eu recebo o meu 

salário, embora não tenha carteira assinada, tenho salário fixo, mas minha 

renda é infinitamente menor do que a dela. Também não posso chegar e 

manter essa concorrência até porque eu sei que a profissão dela é melhor 

prá concurso, é melhor pra estabilidade, mas muitas vezes eu estar na 

merda mesmo, chegar pra ela: ‘Pô, paga minha conta, me empresta o 

dinheiro. Eu tô sem dinheiro aqui’. Isso pra mim é horrível (Ana, 

Entrevista realizada em 19 de Maio de 2013). 

Resposta de Carol a esse comentário: “Mas em nenhum momento eu boto 

isso como condição” (Carol, Entrevista em 19 de Maio de 2013). 

 

 Muitas vezes a administração da vida financeira de um casal envolve relações de 

poder. Aquela que tem mais dinheiro ou que ‘ganha mais’ pode naturalmente exercer 

relações de poder com aquela que ‘ganha menos’. Inevitavelmente os conflitos 

relacionais se instalam porque não há estratégia de negociação diante destas questões. 

As diferenças entre as duas pessoas parecem ser melhor administradas quando as 

individualidades podem ser respeitadas sem ameaçar o espaço do outro ou mesmo 

quando não se intensifica numa única componente do casal. Se acontece o contrário, 

estarão as duas mulheres dividindo o mesmo espaço, a mesma casa, mas cada uma 

passando a viver no seu mundinho. Instala-se o que Ana chama de “Solidão 

Acompanhada”: 



198 
 

 

Eu acho que o casar não é simplesmente ‘ah, eu tenho hoje Carol 

embaixo desse teto’. Eu tenho que renunciar a coisas que Carol não gosta, 

porque são duas pessoas pensando diferente embaixo do mesmo teto. Ou 

eu faço isso ou então vai cada um pro seu lado, feito, ultimamente, a 

gente até tem entrado em conflito por causa disso. Ah, tá incomodando 

tanto o jeito de ser da gente que tu faz o que tu gosta e eu faço o que eu 

gosto. Sendo que isso virou um conflito maior porque a gente se tornou 

duas pessoas sós, no mesmo ambiente. Então é horrível, a solidão 

acompanhada. Carol me incomoda em muitas coisas, mas eu sei também 

que o meu jeito anti-social, eu não sei dizer nem se é anti-social, eu gosto 

de estar com pessoas que eu possa ser eu. Entendeu? Que eu posso sorrir, 

que eu posso chorar, que eu possa ser tabacuda e todo mundo não dizer 

‘eita que menina abestalhada da pôrra!’. Eu gosto de ser assim. Eu gosto 

de estar com pessoas que, como ela diz, eu posso passar seis meses sem 

ver. Eu tenho poucas amigas inconstantes porque eu também sou pessoa 

de fases. Hoje eu gosto de estar com você. Mas amanhã eu não quero, 

talvez estar com João. Quero estar com outro casal. Mas eu não sou 

obrigada a estar com João, nem estar com Verônica nem Neide. Eu acho 

que eu sou obrigada a estar com ela (Carol) e nem sempre (Ana, 

Entrevista realizada em 19 de Maio de 2013). 

 

 Para Heilborn (2004) o casamento anda de mãos dadas com a ordenação 

simétrica da troca que dá origem às engrenagens sociológicas comuns experienciadas 

pelo casal. Entre elas há uma espécie de contabilidade conjugal que está diretamente 

ligada à disponibilidade de cada um dos seus membros em cumprir o acordo da mútua 

dependência que o casamento celebra. Quando cessa ou diminui o fluxo de 

comunicados que permite o empoderamento mútuo, surgem alguns problemas que 

merecem reflexão: quando uma das pessoas vive um ‘abalo da troca subjetiva’, a/o 

parceira/o sente falta da permuta ou se ressente da omissão de informações de que se 

imagina ser merecedora/or: 

A contabilidade conjugal refere-se então, tal como o ‘monitoramento’, a 

um ajuste permanente do fluxo de trocas que se dá entre um casal. Trata-

se de um recurso de conferência das trocas, dos ‘serviços prestados’ entre 

os dois. A ‘contabilidade’ parece incidir especialmente sobre o bem 

maior – a companhia -, cuja mensuração é difícil. (...) Faz parte do 

mecanismo de harmonização da relação mostrar-se disposto a realizar os 

serviços que expressam a concessão de tempo para o parceiro (a), por 

exemplo, fornecendo-lhe companhia para enfrentar as agruras mais ou 

menos ácidas do cotidiano. São gentilezas convencionais que atestam o 

grau de tolerância entre os cônjuges (HEILBORN, 2004, p. 147). 

 

 No momento do meu encontro com Ana e Carol percebi que se tratava de um 

relacionamento em crise. Tanto é que alguns dias após a nossa ‘conversa’ liguei para 



199 
 

 

Ana, preocupado com elas. Por uma questão ética, me ofereci para conversamos 

novamente se elas tivessem percebido que ‘falaram demais’ ou se o momento da 

entrevista evocou questões problemáticas para o casal. Ela me falou que estava tudo 

bem e que, pelo contrário, elas estavam precisando conversar mesmo sobre as coisas 

que vinham desde um tempo, incomodando. Tive a oportunidade de sair com elas outras 

vezes e percebi mais harmonia e uma mudança evidente nos seus estilos de 

comunicação. 

 As queixas apresentadas nas suas narrativas denunciam um ‘déficit’ naquilo que 

Heilborn (2004) chama de contabilidade conjugal. Fazendo as contas, aquela que ‘ganha 

mais dinheiro’ acaba tomando decisões sobre a manutenção da casa e a freqüência dos 

espaços de sociabilidades. Inevitavelmente tais estilos de vida conjugal resultam na 

experiência do conflito. No caso de Nubia e Tercile, e Pietra e Sara, a administração da 

vida financeira ocorre de forma contrária. Há uma tentativa de negociação quando o 

assunto é o dinheiro. O primeiro casal mantém um código verbal que envolve a 

comunicação no movimento da conta bancária. Uma retira o dinheiro da conta, somente 

com a aprovação da outra. Pietra e Sara trabalham no mesmo local e os lucros do 

negócio ficam disponíveis para as duas. Já Elisa ‘entregava’ todo o seu salário para 

Bianca, que se responsabilizava por toda a manutenção da casa e pelas despesas daí 

decorrentes. Nesse sentido, qual será a forma ideal de administrar uma vida financeira a 

dois? Inevitavelmente, a maneira como casal lida com esta temática vai 

determinar/influenciar nas suas vidas sociais. 

 Um aspecto interessante que respinga na manutenção da conjugalidade 

formalizada é a manutenção da casa e a distribuição de funções nesta tarefa.  No caso de 

Ana e Carol elas estabeleceram a seguinte ideia: tinham uma faxineira que ia até a sua 

casa uma vez por semana. Depois de um tempo, passou a ir a cada quinze dias, devido à 

falta de compromisso desta mulher com a arrumação da casa. Ela chegava às nove da 

manhã e saía às duas da tarde e neste intervalo não fazia tudo o que ‘tinha prá fazer’. As 

duas decidiram usar uma parte do final de semana para assumir a arrumação. O 

problema é que elas vão acumulando a ‘bagunça’: 

Tirava o dia, o dia da pinica. Feito hoje. Hoje eu acordei cedo, terminei 

voltando pra cama ainda, dormi um pouco mais, depois eu me levantei, 

fui lavar roupa, fui aplicar carrapaticida na casa todinha, passar pano na 

casa, não sei o que, enquanto ela varria. A gente dividia tarefas, 

entendeu? Mais ou menos o que ocorre é isso. Tem dia que eu não tô 



200 
 

 

afim de cozinhar. Tem dia que ela cozinha, tem dia que não cozinha. Tem 

dia que ninguém cozinha porra nenhuma. A gente vai lá, pede uma 

comida e come, entendeu? E fica naquela. Depende do estado de espírito. 

Hoje em dia depende do estado de espírito. A gente nunca estabeleceu 

uma regra pra dizer assim, a gente tem uma rotina de dizer, você faz isso, 

eu faço isso. Não tem essa coisa. Mas assim, as necessidades da gente 

vão sendo supridas de acordo com aquilo que a gente tá precisando 

(Carol, Entrevista realizada em 19 de Maio de 2013). 

 

 Neste casal e em outros, as mulheres tentam organizar a manutenção da vida 

privada de acordo com as suas possibilidades. Uma gosta de varrer, outra prefere lavar. 

Uma gosta de cozinhar e a outra adora lavar os pratos. Nessa gramática das diferenças 

nos ‘gostos’ de cada uma, as mulheres vão organizando as suas vidas casadas. Não seria 

este o ponto central de qualquer relação social? De alguma forma, os casais estão 

aprendendo a viver de forma conjugada. Esta aprendizagem denuncia que o exercício do 

casamento não se configura como algo tão simples. É preciso que faça múltiplas 

reflexões sobre aquilo que faz de um casal, um casal. 

 Parece que estas reflexões não se configuram como algo exclusivo da 

manutenção da casa ou do próprio relacionamento. As adaptações de uma vida 

conjugada precisa que as duas pessoas envolvidas estejam atentas ao diálogo e às 

próprias adaptações às exigências da convivência cotidiana. Estes aspectos envolvem 

todas as particularidades de uma relação vivida a duas e o fato especial da coabitação 

mistura as funções necessárias à manutenção da casa, mas também a aquisição de 

utensílios e outros objetos necessários ao cotidiano da vida privada. 

 Outro aspecto observado nesta pesquisa foi a recorrência, entre os casais, de 

algumas questões voltadas para a comunicação corporal estabelecida entre as mulheres 

e as particularidades envolvidas nas suas conjugalidades. Temáticas voltadas às 

performances corporais e a construção dos gêneros, de alguma maneira transitaram 

entre as narrativas encontradas durante as entrevistas. É o corpo conjugal que entra na 

cena social, determinando formas e estilos de se relacionar com outros espaços sociais, 

interferindo nas maneiras como cada casal estabelece relações mais amplas. Nesse 

sentido, mesmo que alguns casais estabeleçam estilos muito particulares nas formas de 

convivência, a repetição de informações entre as entrevistadas aponta que estes são 

temas que não se mostram tão distantes das especificidades da conjugalidade entre 

mulheres. 



201 
 

 

6.3 Performances corporais e performances conjugais: “Eu sou uma sapa
96

” 

 

O filme Olhe pra mim de novo
97

 trata de um documentário feito no sertão do 

Nordeste Brasileiro. Syllvio Lucio é o seu personagem principal. Segundo ele, já com 

33 anos, “nasceu mulher, tornou-se lésbica e agora é homem”. Ele é um transexual 

masculino em fase de transformação no sertão brasileiro, uma região marcada pelo forte 

calor, pobreza e também pela cobrança de extrema virilidade do homem. No trailer do 

filme encontramos a transcrição da sua narrativa: 

Fila da puta nasce mulher, mentalidade de homem, família evangélica, saí 

de casa aos dezesseis anos de idade. Quer dizer, eu sempre fui na 

contramão (...) Eu costumo dizer que eu sou um homem completo. Eu 

sou o homem que se realiza com qualquer mulher. Eu sei o que é uma 

TPM foda, mas eu sei o que é o tesão, a tara masculina, da penetração, da 

pegada de um homem que gosta de mulher. Eu sou completa. Só me falta 

glamour (risos). (...) Porque assim, eu vestido, eu sou um homem, eu de 

paletó eu sou um homem, certo? Eu caminhando na rua, eu sou um 

homem, mas quando eu entro num quarto prá fazer amor, sei lá, que eu 

tiro a roupa é como se caísse a máscara, como se eu fosse, fosse uma 

máscara que de repente eu tenho que tirar (Syllvio Lucio, trecho extraído 

do documentário Olhe pra mim de novo, Diário de Campo.). 

 

Esta fala apresenta alguns conflitos que estão diretamente ligados às 

experiências de corpos que rompem radicalmente com as normas de gênero. São 

mulheres que habitam corpos marcados pela masculinidade e que organizam as suas 

identidades sob uma perspectiva de permanente desconstrução dos modelos 

heteronormativos.  

Em todos os meus encontros etnográficos foram sempre acionadas as 

performances pessoais e conjugais que envolvem a conjugalidade homoafetiva. São 

corpos que comunicam e silenciam constantemente, oferecendo ao antropólogo uma 

diversidade enorme de informações que nem sempre são apreendidas em sua totalidade. 

São gestos espontâneos ou contidos que revelam uma centralidade que gira em torno da 

homossexualidade. Os casais aqui apresentados trazem consigo uma pluralidade em 

                                                             
96 Frase utilizada por Ana no momento em que critica a postura de uma amiga que a julga pelo “seu jeito 
masculinizado”. Uma crítica à corporalidade lésbica que em um espaço público assumia uma dimensão 
da diferença, mas uma diferença estigmatizada.  
97 Direção de Claudia Priscilla e Kiko Goifman. 



202 
 

 

todos os seus sentidos, mas o ponto encontrado na intersecção destas relações está na 

orientação sexual das suas atrizes. Em relação à homossexualidade experienciada no 

século XIX, Foucault (1988) nos lembra que o homossexual (termo utilizado no 

masculino e eu o incluo no feminino): 

Tornou-se um personagem: um passado, uma história, uma infância, um 

caráter, uma forma de vida; também é morfologia, com uma anatomia 

indiscreta e, talvez, uma fisiologia misteriosa. Nada daquilo que ele é, no 

fim das contas, escapa à sua sexualidade. Ela está presente nele todo: 

subjacente a todas as condutas, já que ele é o princípio insidioso e 

infinitamente ativo das mesmas; inscrita sem pudor na sua face e no seu 

corpo já que é um segredo que se trai sempre (FOUCAULT, 1988, p. 43, 

grifos meus).  

 

Numa perspectiva da corporeidade conjugal, teço algumas considerações 

relevantes e necessárias para a compreensão da conjugalidade homoafetiva. Parto do 

princípio de que em cada caso há dois casos: cada casal é composto por duas mulheres. 

Elas possuem corpos diferentes, subjetividades individuais e estilos de ser que também 

se diferem pelos jeitos de se comportar, pelos modos de se vestir, os gostos em relação 

aos espaços de sociabilidade, tipos de comida e bebida preferidas, atividades sociais 

diversas ligadas à manutenção da conjugalidade e às experiências nos espaços da 

cidade. 

A partir de uma observação participante realizada em uma cerimônia coletiva de 

uniões homoafetivas na cidade do Rio de Janeiro,  Hernandéz, Silva e Uziel (2012) 

perceberam que foi muito freqüente encontrar casais de mulheres fortemente marcadas 

pelos estereótipos de gênero, através de movimentos corporais, expressões verbais e as 

próprias vestimentas. Esse fato também foi observado por mim com os casais 

acessados, porém nas particularidades da conjugalidade homoafetiva vivida na Colônia 

Penal estas questões se mostraram mais evidentes. Todos os casais acessados no período 

da pesquisa denunciavam diferenças performáticas muito evidentes já no momento dos 

nossos encontros. A própria cerimônia coletiva trazia consigo algumas demarcações 

claramente estabelecidas para as pessoas que assistiam ao casamento. Enquanto uma das 

parceiras se “casou” com roupas e acessórios predominantemente femininos, a outra fez 

escolhas por roupas masculinas. Vestido para umas, camisa de botão para outras. 

Naquele espaço, essas diferenças são logo percebidas, como se os roteiros conjugais 



203 
 

 

vivenciados ali, trouxessem nas suas origens alguns pré-requisitos nas escolhas das 

parceiras. 

Segundo Bento (2006) o gênero adquire vida a partir das roupas que compõem o 

corpo. São os gestos e os olhares (e eu incluo também as tonalidades no falar) que 

compõem uma estilística definida como apropriada às mulheres e aos homens. São esses 

sinais exteriorizados que estabilizam e visibilizam os corpos. “Essas infindáveis 

repetições funcionam como citações, e cada ato é uma citação daquelas verdades 

estabelecidas para os gêneros, tendo como fundamento para a sua existência a crença de 

que são determinados pela natureza” (BENTO, 2006, p. 90). Surge aqui um impasse que 

toca diretamente nas concepções binárias do gênero que tenta insistentemente controlar 

os corpos através de regras e rótulos, poucas vezes questionados, mas frequentemente 

confrontados. Há a necessidade, muitas vezes, de um controle desta corporalidade para 

que a conjugalidade não se denuncie. É sempre um conflito administrar essa gramática 

relacional que vai interferir diretamente nas suas relações sociais. 

Se a mulher vivencia a sua homossexualidade de forma mais “aberta” ou 

“liberada”, superando os conflitos necessários para a sua (in)visibilidade, esses conflitos 

ganham menos força e conseqüentemente a sua sexualidade é vivida com mais 

naturalidade e sem grandes conseqüências no campo da subjetividade. Não se pode 

perder de vista que o gênero é uma construção social (BUTLER, 2006) e a maneira 

como cada uma/um faz uso do seu, é determinado pela cultura onde se está inserida/o. 

Não pretendo aqui, aprofundar as discussões de gênero, mas problematizar os reflexos 

dessa experiência nas conjugalidades dos casais acessados na pesquisa. Através das 

narrativas encontradas e da minha observação participante foi possível identificar 

algumas particularidades da relação estabelecida pelas mulheres, com os seus corpos e 

as suas relações nos espaços da cidade. 

 Os gêneros ‘inteligíveis’ são aqueles, que segundo Butler (2006) instituem e 

mantém relações de coerência e continuidade entre sexo, gênero, práticas sexuais e 

desejo. O binarismo que demarca a naturalidade do que vem a ser uma mulher ou um 

homem encontra-se organizado em torno das relações de poder e das normas de uma 

política heteronormativa. Nesse sentido a separação destas categorias precisa organizar-

se e (re)organizar-se a todo o instante e em todas as instâncias sociais. “A 

heterossexualização do desejo requer e institui a produção de oposições discriminadas e 



204 
 

 

assimétricas entre ‘feminino’ e ‘masculino’, em que estes são compreendidos como 

atributos expressivos de ‘macho’ e de ‘fêmea’” (BUTLER, 2006, p. 38-39). Nesse 

sentido, as fugas estabelecidas por esse sistema estariam construindo novas categorias 

para outras subjetividades. 

Ainda segundo Judith Butler, todos os corpos são em si mesmos, o gênero, pois 

passaram por uma “generificação” inevitável e inescapável. Por estarem sempre 

inseridos em um contexto social, não podem ser considerados como objetos “naturais”, 

pois não existe corpo sem uma inscrição cultural. “Gênero não é algo que somos, é algo 

que fazemos, um ato, ou mais precisamente, uma seqüência de atos, um verbo em vez 

de um substantivo, um ‘fazer’ em vez de um ‘ser’” (SALIH, 2012, p. 89). Nas 

especificidades da experiência da homossexualidade, corpo, gênero e sexualidade se 

misturam para compor os conteúdos performáticos tipicamente associados à inversão de 

gênero ou ao confronto estabelecido com as normas heterossexuais que insiste em 

manter uma ordem dificilmente questionável. 

As performances de gênero seriam ficções sociais impositivas que se organizam 

de forma segmentada ao longo do tempo. Elas geram um conjunto de estilos corporais 

que aparecem como uma organização natural em torno dos sexos (BENTO, 2006). A 

repetição de todos os componentes performáticos manifestados socialmente transforma-

se, de alguma maneira, no cimento das identidades dos gêneros. A “essência
98

” da 

homossexualidade feminina se materializa numa questão identitária, de acordo com as 

próprias mulheres que ‘naturalmente’ questionam as normas compulsórias da 

heteronormatividade. É o caso de Carol, quando questiona a crítica de uma amiga 

(Dani) sobre as suas vestimentas e implicitamente o seu comportamento. A narrativa 

abaixo deixa bem claro que esse questionamento nem sempre é visto com bons olhos, 

pois, por trás dessa demanda pela “mudança de ser” existem também, múltiplas formas 

de preconceito e uma evidente tentativa de manutenção da heteronormatividade. Isso 

nos faz perceber que qualquer pessoa pode encarnar a imagem inquisidora que tenta 

vigiar e punir a espontaneidade da sexualidade, das performances corporais e da forma 

como cada um faz uso do seu corpo.  É a sua história de vida que, implicitamente, está 

sendo questionada: 

                                                             
98 Termo utilizado por Ana referindo-se aos seus desejos, seu estilo de ser, seus gostos por vestimentas 
específicas, agentes que compõem as suas performatividades corporais individuais. 



205 
 

 

Eu sou o que eu sou, véi. Aí o esquema é o seguinte, a gente tem que ser 

o que a gente é. E puta que pariu. Ontem mesmo eu cheguei no Mercado 

da Boa Vista, fui encontrar com Dani. Aí eu não tava vestida tão 

boyzinho. Eu tô mais ‘boy’ hoje do que tava ontem. Ai Dani olhou prá 

minha cara, a gente tava entrando no mercado e falou assim: ‘Tu tá tão 

máscula!’. Me criticando, né? Eu disse: ‘Minha irmã, eu tenho minha 

essência, velho!’. Eu não estou preocupada se você tá achando que eu tô 

máscula ou mais feminina, não. ‘Ah, a questão é essência, é?’ (pergunta a 

amiga). Eu tenho minha essência. Eu posso botar um colarzinho e puta 

que pariu. Tu tá preocupada? (Carol, Entrevista realizada em 19 de Maio 

de 2013). 

 

Enquanto fala o seu corpo também se comunica através de gestos e posturas que 

facilmente denunciam uma corporalidade que transita constantemente entre a 

masculinidade e a feminilidade, estabelecendo-se jogos corporais diversos. Carol não 

assume posturas ‘masculinas’ fortemente demarcadas durante todo o tempo, mas a sua 

‘essência’ sente-se mais à vontade quando se depara com a possibilidade de ser ela 

mesma, desconstruindo rótulos derivados da experiência de gênero feminino.  

A ‘cobrança’ da amiga pelas mudanças de postura denunciam que para além das 

múltiplas situações vivenciadas na cidade – que também tenta controlar os gestos das 

pessoas – a sua rede de sociabilidades nem sempre aceita tranquilamente determinados 

comportamentos. Parece que a própria manutenção dos códigos de convivência é 

acionada em alguns momentos específicos. Durante um encontro posterior à entrevista 

no Mercado da Boa Vista (Centro da cidade de Recife), eu estive com elas e mesmo que 

a sua amiga não se reconheça como lésbica (e curiosamente não se mostra tão 

‘feminina’) ela se transforma em agente controlador de corpos e gestos, assumindo uma 

função punitiva frente às corporalidades vivenciadas pela homossexualidade feminina. 

São as idealizações que giram em torno das performances corporais que entram nas 

esferas sociais: 

As idealizações são as bases para a reprodução das normas de gênero. 

Quando se pergunta “O que é ser mulher/homem?” ou “O que o/a leva a 

sentir-se mulher/homem?”, são articulados enunciados que funcionam 

como idealizações. Ao se vincular o gênero a um conjunto de atributos 

relacionados ao homem e à mulher, está se falando das suposições 

baseadas numa natureza que falaria por intermédio dos atos. Os sujeitos, 

buscando realizar essas idealizações, passam a agir por pressuposições 

(BENTO, 2006, p. 94). 

 



206 
 

 

De acordo com Gilberto Velho (2002) a sociabilidade é também uma forma de 

associação, cujos interesses e necessidades daquelas/daqueles que a mantém não precisa 

exclusivamente estar delimitados a temas específicos. A partir das considerações de 

Simmel a sociabilidade é sempre acompanhada de um sentido positivo nas relações 

estabelecidas pelos diversos espaços destinados à convivência coletiva. Simmel deixa 

claro que: 

Acima e além de seu conteúdo específico, todas essas associações estão 

acompanhadas por um sentido positivo, por uma satisfação pelo próprio 

fato de se estar associado a outros e de a solidão do indivíduo ser 

resolvida através da proximidade, da união com outros (Simmel em 

VELHO, 2002, p. 13). 

 

As escolhas por determinados espaços de sociabilidade e de pessoas especificas 

para compartilhar as experiências de amizade geralmente ocorrem por meio de 

afinidades, cujas ‘máscaras sociais’ passam a ser minimamente utilizadas. É esperado 

que nestes espaços e relações as pessoas sintam-se mais autênticas e espontâneas, de 

forma que possam lidar bem com os seus corpos e todas as suas possibilidades 

relacionais.  O exercício de sociabilidade, aponta Velho (2002), é mesclado pelas 

condutas movidas por objetivos e interesses específicos. No caso das sociabilidades da 

conjugalidade homoafetiva, tenho percebido que espaços territoriais são utilizados como 

espaços de diversão do casal, mas também para o estabelecimento de relações mais 

estáveis que pouco a pouco passam a compor os cenários da própria conjugalidade. São 

relações de amizade por afinidade com a própria homossexualidade, seja através de 

outras lésbicas, mas também de gays ou heterossexuais que simpatizam e têm afinidade 

com os estilos de vida homossexual
99

. 

Para além das performances individuais, a conjugalidade homoafetiva também é 

convidada para entrar em cena, deixando evidente a experiência de algumas 

performatividades nos espaços de sociabilidade. Como o casal homoafetivo é composto 

por duas/dois, encontramos uma intersecção que resulta numa corporalidade vivenciada 

                                                             
99 Segundo Velho (2002) a sociabilidade proporciona uma valorização das amizades, dos encontros, das 
reuniões, despidos de um caráter mais instrumental. “As conversas, os diálogos e tertúlias aparecem 
sempre como uma atividade que se justifica por si mesma. As festas mais fechadas e restritas de grupos 
de pares, onde as pessoas procuram reforçar seus laços e vínculos, aproximam-se muito de uma 
perspectiva que avalia o desenvolvimento de uma cultura subjetiva associada a uma sociabilidade 
qualificada” (VELHO, 2002, p. 19). 



207 
 

 

a duas/dois. Nesse sentido as idealizações construídas em torno do gênero também 

estarão presentes na experiência conjugal, de forma que as performances corporais 

também se transformam em componente dessa conjugalidade. Nem sempre tal relação 

ocorre de forma simples, gerando inclusive, alguns conflitos que acompanham o casal 

durante toda a sua manutenção relacional: 

Isso foi um grande entrave no começo do relacionamento da gente. 

Porque Ana tinha uma certa linha com relação a mim e com a mãe dela. 

A mãe dela tirava onda. Quando eu chegava e buzinava, ela: ‘Chegou, 

olha!” (e faz um gesto corporal de masculinidade, naquela imagem 

própria dos halterofilistas) (Carol, Entrevista realizada em 19 de Maio de 

2013). 

 

 Performances corporais e sociabilidade se misturam nos espaços da cidade 

propícios aos encontros dos casais com outras pessoas. É sempre o olhar do outro que 

determina e delimita as possibilidades relacionais, seus prazeres e conflitos. Velho 

(2002) aponta para a importância da sociedade e da cultura em interação com as 

subjetividades das pessoas inseridas em alguns contextos de interação social, mostrando 

que o interno é produzido e condicionado pelo externo. A noção de inner self é visto 

como algo que pode ser apreendido por meio do desempenho das pessoas nos seus 

diferentes papéis sociais.  “Eu sou o que os outros acham que sou? Sou o que faço? Sou 

o somatório dos diversos papéis que desempenho e, portanto, de minhas diferentes 

performances? Ou então – “Tenho uma marca anterior ao que faço e aos papéis que 

desempenho?” (VELHO, 2002, p. 21). Trata-se de uma elaboração da identidade social 

e individual que afeta diretamente a experiência da conjugalidade homoafetiva. Não é 

por acaso que os casais acessados por mim se identificam com pessoas afins. Eles não 

querem (e não precisam) mascarar as suas conjugalidades nos espaços de sociabilidade. 

Pelo contrário, desejam ser aceitos na individualidade de cada componente conjugal, 

mas também esperam ser aceitos na unidade que faz de um casal, casal. 

Mesmo que em alguns momentos eu não tenha percebido demonstrações 

afetivas manifestadas pelos gestos corporais, todos os casais falam das suas relações 

com muito respeito pelas particularidades das suas histórias. Como disse Pietra, em um 

dos nossos encontros, ‘nós crescemos juntas’, deixando claro que a conjugalidade 

também oferece uma relação de parceria, cuja manutenção está calcada no respeito à 

individualidade da outra, às suas manias e maneiras de ser e estar. São duas pessoas – 



208 
 

 

com histórias de vida diferentes - que vão através do amor experienciado na relação 

conjugal, organizar e estabelecer novas formas de viver e conviver, de acordo com o 

próprio ritmo que o casal vai lentamente construindo. Em alguns momentos alguém tem 

que ceder para que se consiga encontrar um equilíbrio: 

A vida social já passou por muitos altos e baixos. Quando Ana me 

conheceu, eu sempre fui do mundo. Eu nunca fui de lugar nenhum. Eu 

sempre fui do mundo. E Ana era de casa. Era a presa. Era cabrestada
100

. 

Então eu fui levando ela pro mundo. Eu sempre fui dizendo a ela o 

seguinte, Ana, a gente vai conhecer pessoas e que a gente vai fazer parte 

daquela convivência com pessoas que sejam do nosso convívio, do nosso 

contato. Mas aquilo é uma circunstância. Você se envolve 

emocionalmente, lógico. Eu adoro estar com vocês, estar com fulaninho, 

sicraninho, mas pode ser que depois, aquelas pessoas ignorem você, e 

porra, fudeu. Você vai fazer o que? Eu tenho amigos que eu conheço há 

mais de vinte anos, mas nem por isso eu ando com eles embaixo do 

braço. Passo às vezes, oito meses, um ano sem se falar, mas quando a 

gente se encontra é aquele amor. Ela no começo foi muito infantil. Ela 

cobrava postura de amizade, aquela coisa de não ter quem ajude, que tem 

que ligar, dar atenção, não sei o que, agora por motivos vários, nos 

afastamos de muitas pessoas. Porque de certa forma você acaba se 

envolvendo com o problema do casal e problemas das pessoas e o social é 

o seguinte: dentro desse aspecto que eu falei pra você, dos convívios que 

a gente tinha, pessoas que a gente gostava, que não gostava, existia 

sempre uma questão, eu gosto de sair, beber, farrar, vamo pra tal lugar, 

borá. Pra mim, tudo tá bom. Eu posso beber na casa da baixa da égua ou 

então no lugar mais chiquérrimo do mundo, pra mim tanto faz. Se a 

companhia tá agradável e se as pessoas me fazem bem, eu paro em 

qualquer lugar e tô muito feliz. Já ela não é assim. Então a gente sempre 

teve um conflito em relação a isso porque prá ela, ela queria ‘ah, vamo 

fazer não sei o que’, fica me cobrando, vamos pro cinema, não sei o que, 

mas só que é o seguinte, vamos pro teatro, vamos prum show, beleza. 

Mas só que às vezes quando a gente queria ir pro show aí tava de baixa 

de grana, ou então, não podia, ai muitas vezes a gente tinha esses altos e 

baixos, mas a gente podia fazer. A gente podia fazer esses programas, 

mas só que é o seguinte. Eu gosto muito de pessoas. Pra mim eu prefiro 

estar no convívio com pessoas do que estar vendo um filme. De qualquer 

forma, o filme amanhã vai sair no DVD pirata e eu assisto em casa. Eu 

sou mais prática e ai a gente se choca nesses aspectos (Carol, Entrevista 

em 19 de Maio de 2013). 

 

É recorrente que alguns casais passem a constituir novos tipos de relações 

sociais enquanto mantém uma relação conjugal. Os grupos que até então eram 

adequados para a vida de solteira passam, com o tempo, a ser menos influentes e menos 

procurados, pois os estilos de vida e os espaços que frequentam já não interessam como 

                                                             
100 Termo regionalmente utilizado referente ao ‘cabresto’ que se usa em animais, como forma de 
controlar os seus movimentos e o seu caminhar. Está ligado a uma prática de domesticação e controle. 



209 
 

 

antes. A sociabilidade do casal pode até manter alguns vínculos, mas geralmente 

permanecem as pessoas que se identificam com as duas componentes do casal. Por 

outro lado, se uma das duas mantinha, enquanto solteiras, relacionamentos com outros 

casais homoafetivos, a tendência é que se invista numa aproximação maior. Caso haja 

alguma ressalva em relação à companheira/esposa de uma das duas é provável que 

alguns conflitos se manifestem, seja por ciúme ou por mudanças comportamentais 

ligadas ao fato de ‘agora estar casada’. 

Os conflitos relacionados às relações sociais também podem ser observados 

quando alguns casais decidem por mudanças nos estilos de vida e estas podem ser 

recebidas como mudanças radicais em relação aos grupos anteriormente escolhidos para 

a sociabilidade. Questão recorrente nesta pesquisa é o fato de que muitas mulheres 

gostam de sair para beber, fumar, jogar conversa fora. Pode acontecer (como é o caso de 

Ligia e Fernanda), que ao decidirem parar de beber e fumar passem a ser excluídas do 

grupo de sociabilidade. As pessoas passaram a achar que elas estavam ‘chatas’ ou 

‘metidas’.  

Nesse contexto o ato de beber também se materializa em um conteúdo 

performático, uma vez que seguem-se regras no jogo do “bem beber”: as pessoas vão 

sutilmente interagindo e nessa interação estão coletivamente alterando os seus humores, 

de forma que se rompe com as normas sociais ligadas ao controle dos próprios corpos, 

acessando uma liberdade momentânea que provoca uma espontaneidade não forçada. 

As mulheres mais masculinas se permitem ficar mais masculinas, aquelas mais 

femininas se permitem ficar mais femininas (e também mais masculinas). Os casais 

passam a se preocupar menos com as expressões de carinho em público, podendo 

acessar comportamentos que “são de casa, na rua”. 

Esther Langdon (2007) problematiza o uso da performance em antropologia, 

mostrando que se trata de uma temática que varia de acordo com as percepções e a 

própria formação do antropólogo. “A realização de uma performance produz uma 

sensação de estranhamento em relação ao cotidiano, suscitando no espectador um olhar 

não-cotidiano e criando momentos nos quais a experiência está em relevo” 

(LANGDON, 2007, p. 8). Assim a chamada reflexiva para os corpos que se diferenciam 

mais do que outros são tomados por mim como integrantes de cenas sociais que muito 

revelam sobre as experiências conjugais. Não se pode perder de vista que a própria 



210 
 

 

convivência com os casais de mulheres me provocou estranhamento, seja pela 

experiência individual do corpo, seja pelo corpo conjugal que se denuncia a todo o 

tempo, na presença do antropólogo.  

A performance é um evento que se situa em contextos particulares e são 

construídos pelos participantes. Há maneiras de falar e agir que se distinguem de outros 

atos da fala pela sua função expressiva (LANGDON, 2007). Considero performance 

aqui como os comportamentos que possibilitam ao sujeito comportar-se nos múltiplos 

espaços da cidade, seja de forma contida ou mais expressiva. O que está em jogo é o 

código corporal possível de ser percebido pelo antropólogo. Trata-se de corpos que 

falam e calam, que sutilmente se deslizam e se enrijecem, que falam do bem estar ou 

mal estar das situações específicas. A performance está ligada ao tônus corporal 

experienciado nas situações sociais, de forma a compor todo o conjunto de 

comportamentos necessários para dizer quem se é ou como está. Ela pode ser percebida 

pela assimilação dos expectadores em relação ao que se diz e muito mais ao que se vê: o 

estilo de falar, de tocar, de vestir-se, o uso de acessórios ou a sua ausência, os toques 

secretos de uma narrativa nem sempre controlada, porque se trai. 

Entres os diversos sentidos e trajetos atribuídos por Ana e Carol à conjugalidade 

formalizada, percebemos uma multiplicidade característica de alguns casais que estão 

‘aprendendo’ a viver a dois. Apesar  do surgimento das categorias amor, afeto e 

respeito, as duas mulheres enfrentam desafios sociais que estão diretamente ligados às 

relações com as suas famílias de origem, a condição financeira do casal e a 

comunicação estabelecida na convivência diária. Trata-se de temas que se escondem e 

se revelam através das narrativas. Coube a mim, o antropólogo, desvelar mistérios e 

desafios experienciados por este casal, na mística arte de casar.  

 

 

 

 

“Eu antes tinha querido ser os outros para conhecer o que não era eu. Entendi então que eu já 

tinha sido os outros e isso era fácil. Minha experiência maior seria ser o outro dos outros; e o 

outro dos outros era eu”(Clarisse Lispector, em Moser, 2009, p. 405.) 



211 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia VIII: Pietra e Sara, Casal de Cerâmica. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 7: 

Pietra e Sara: 

               “Você dedica a sua Vida”  



212 
 

 

Eu sou também assim, muito livre.                                                                                               

Eu não gosto de deixar nada marcado.                                                                                 

Quando eu parto, não quero nem bagagem.                                                                                   

Nem minha pele, de bagagem. 

Pietra 

 

 O meu encontro com Pietra ocorreu no seu ambiente de trabalho. Foi numa 

segunda-feira pela manhã, dia 21 de maio de 2013. A escolha pelo local ocorreu de 

acordo com a sua indicação. Ela trabalha com a sua esposa que também é a sua sócia 

numa clínica veterinária. Este foi o único casal que conversei inicialmente com apenas 

uma componente da dupla conjugal. Senti a necessidade de encontrar as duas juntas, o 

que aconteceu no dia 10 de Setembro de 2013. Cheguei a conhecer Sara antes, mas 

tivemos um contato muito breve. Não chegamos a conversar porque o ambiente da 

clínica estava movimentado de clientes e ela estava entrando para fazer uma cirurgia em 

um cachorro que chegava ao local acompanhado de um casal, que deduzi serem os seus 

donos. 

Chamo esse encontro de ‘conversa de balcão’ porque logo na entrada da clínica 

é possível encontrar um grande balcão que separa ‘atendente’ e ‘cliente’. Pietra preferiu 

ficar ali porque ela poderia atender a algum telefonema durante a nossa conversa e foi 

assim que aconteceu. O nosso encontro foi muito agradável. Ela e Sara apresentam 

narrativas bem interessantes para um antropólogo que se vê na busca incessante pelos 

dados do seu campo. Inicialmente explico os objetivos da pesquisa, bem como as 

questões éticas que envolvem o anonimato do casal e ela já começa falando sobre as 

aproximações de um casamento homoafetivo com um heteroafetivo. No diário de 

campo escrevi algumas impressões sobre o meu encontro com Pietra: 

O meu encontro com Pietra aconteceu numa clínica veterinária. De início, 

segundo a indicação, eu pensei que ela fosse veterinária. Porém, ao 

chegar lá ela me diz que tem formação em administração e sociologia. A 

veterinária é Sara, a sua companheira. Marcamos as 9:00h mas as 8:40h 

eu já estava lá. Ela diz: ‘Você chegou foi cedo!’. Esperei que ela 

organizasse algumas coisas na recepção da clínica e após uns 20 minutos 

ela volta e senta na cadeira em frente ao computador. Fico do outro lado 

do balcão. Ela sugere que nossa conversa aconteça ali mesmo, na 

recepção, quando digo que ela definiria o local. Ficamos ali. Falo sobre as 

questões da ética da pesquisa, solicitando autorização para gravar. Ela 

não reluta, mas antes disso Sara chega próximo a mim, perguntando se eu 

sou o pesquisador amigo de Geise. Digo que sim, mas não me comunico 

muito, pois eu ainda não sabia que se tratava da companheira de Pietra. 



213 
 

 

Não sei porque, mas sutilmente percebi que ali poderia estar um casal. Eu 

não havia tido informações sobre as duas trabalharem juntas. Durante 

todo o tempo Pietra permanecia sentada falando, da mesma maneira que 

se faz com um cliente. Aos poucos ela ia se sentindo mais à vontade e na 

medida em que avançava em sua narrativa, a expressão facial ia se 

modificando. Inicialmente muito séria, parecia que o formato ‘entrevista’ 

lhe colocava num lugar de tentar responder de acordo com as minhas 

supostas expectativas. A partir do momento que o diálogo se transformou 

em uma conversa, Pietra pôde ficar mais autêntica. Passou a sorrir mais e 

à medida que eu fazia comentários diversos com os quais eu me 

implicava, foi possível estarmos mais próximos, mesmo com um balcão 

nos separando. Às vezes alguma funcionária ou funcionário passava 

discretamente pela sala. Algumas vezes interrompiam o pensamento de 

Pietra com alguma pergunta sobre as dinâmicas do trabalho. Sara entrou 

em uma cirurgia de um cachorro logo depois que começamos a 

conversar. Pietra diz: ‘Agora a gente pode conversar melhor’. Ela fala 

sobre os motivos que as levaram à formalização conjugal, a situação em 

que ocorreu (no seu aniversário), a pequena comemoração somente para 

os amigos próximos e como outros reclamaram por não terem sido 

convidados. Também fala sobre a dinâmica relacional que envolve a casa 

e o trabalho. De qualquer forma, elas trabalham no mesmo espaço e isso 

envolve uma permanência longa de convivência entre as duas. O tema da 

família vem como conflituoso no lado da companheira, enquanto que na 

sua, predomina o silêncio. Mesmo sabendo que Pietra mora com outra 

mulher, algumas sobrinhas freqüentam a casa. Já no caso de Sara, o pai 

passou a não mais considerá-la como filha, ao saber da sua 

homossexualidade. Na casa, elas têm seis cachorros. Pensei no caso de 

outras interlocutoras, Carol e Ana, Elisa e Bianca. Todas têm bichos em 

casa – cachorro. Elas também chamam os cachorros de ‘filhos’.  Sobre a 

visibilidade social do casal ela diz que os funcionários não sabem, mas 

acha que sabem sobre a conjugalidade delas. Não que elas tenham dito, 

mas as performances corporais do casal provavelmente denunciam que 

aquela relação não envolve apenas uma parceria de trabalho, mas uma 

relação de afeto. Quando, no inicio da conversa, digo a ela que se trata de 

uma pesquisa antropológica, ela diz que acha o máximo a antropologia. 

Fala que se formou em administração e sociologia, mas que são duas 

profissões que pagam muito mal. Digo que de alguma forma as suas 

formações contribuem para o seu trabalho na clinica, pois ela comenta 

que muita gente da comunidade ao redor são pessoas mais humildes. 

Quando fala sobre os horários de trabalho, sinaliza que o sábado é o dia 

mais movimentado. ‘No sábado passado a gente teve mais de quarenta 

animais aqui. Teve um momento que não tinha espaço. Tive que arrumar 

umas caixas grandes de produtos’. Ela coloca isso apontando a 

necessidade de chamar pessoas da comunidade para prestar serviços na 

tosa e principalmente na lavagem dos animais. A comunicação não é tão 

fácil. A comunidade (clientela) se refere à clinica como o espaço ‘das 

meninas’, denunciando terem conhecimento sobre a sua relação conjugal. 

Alguns clientes dizem: ‘Vamos levar o cachorro lá nas meninas’. Pietra 

diz não encontrar preconceito quanto a isso, embora elas não tenham uma 

relação tão assumida. Porém, a relação entre mim e ela ocorreu através de 

uma interlocutora chamada Geise, que havia levado uma gatinha que 

encontrou na porta de casa, ferida. Foi levada à clinica e lá se 

conheceram. Semanas depois Geise me liga indicando Pietra à pesquisa e 

que ela toparia participar (Diário de Campo, 21 de maio de 2013). 



214 
 

 

Ela diz que as pessoas têm que parar de pensar que existem diferenças entre um 

casamento homossexual e um casamento heterossexual, reforçando que o casamento 

entre pessoas de mesmo sexo é igual a qualquer outro casamento. A diferença está no 

sentimento que ela viveu durante muito tempo, achando que nunca poderia se casar 

porque percebia essa realidade como algo muito distante. O simbolismo da palavra 

casamento traz em si, alguns sentidos afetivos que envolvem uma frustração ligada à 

impossibilidade do seu acesso no passado e a alegria de acesso no presente: 

Você dedica a sua vida. Então a partir daí você tem que pensar no futuro 

e no que uma vida a dois pode trazer de surpresa, também. Além de, 

desse lado de estar casado, o simbolismo também, que é interessante. 

Mesmo que seja ‘careta’, todo mundo um dia já sonhou em casar. E 

antes, os homossexuais, acho que ficavam meio frustrados de nunca 

poder fazer isso. (...) Quando eu ia a um casamento, sabia que nunca ia 

poder fazer. Então isso veio também como um presente, eu acho. E foi 

me dado como presente de aniversário (Pietra, Entrevista realizada em 21 

de Maio de 2013). 

 

A sua companheira lhe pediu em casamento no dia do seu aniversário. Elas 

saíram para almoçar como um dia qualquer e Sara lhe falou que elas iriam se casar. 

Saíram do restaurante e foram direto para o cartório. Pietra reconhece que morreu de 

vergonha, mas ficou muito feliz com o pedido. Elas já conversavam sobre a 

possibilidade de formalizar a conjugalidade porque começaram a possuir bens materiais 

em conjunto. Pietra foi ‘pega’ de surpresa e inicialmente acessou o medo que a palavra 

‘casamento’ provocava, mesmo que na época elas já estivessem juntas há três anos. 

Hoje têm seis anos de relacionamento e formalizaram a conjugalidade quando viviam há 

três anos, juntas. 

Neste caso em especial, Pietra havia se tornado sócia da sua companheira. As 

duas investiram (e investem) trabalho e dinheiro no seu negócio. De alguma forma os 

bens materiais acionam a insegurança que a falta de reconhecimento legal proporciona 

ao casal. Categorias como estabilidade e segurança no futuro são acionadas para 

justificar a necessidade da formalização conjugal: 

Ela tava me fazendo surpresa, o que seria o meu presente, tal. E ai a gente 

saiu pra almoçar. Aí ela disse, ‘não, a gente vai casar’. Vamos lá no 

cartório agora. Era um dia de chuva, e aí a gente entrou, eu não falei 

nenhuma palavra, só ela que falou tudo, eu só assinei. (...) 

Comemoramos, avisamos a alguns amigos, poucos, outros ficaram com 

raiva depois que descobriram, porque eles esperavam que fosse uma 

grande comemoração, porque algumas amigas fizeram. Mas foi bem 



215 
 

 

simples, só nós duas mesmo. E a gente se sentiu mais segura com as 

coisas. No primeiro dia eu achei que era um peso estar casada. Parece que 

traz mais responsabilidade, então eu encarei como se fosse realmente e é, 

um casamento como meus pais casaram (Pietra, Entrevista realizada em 

21 de Maio de 2013). 

Mas foi isso: partiu principalmente dela. Ela teve algumas decepções 

desse lado de família e ela temeu muito por isso. Que acontecesse alguma 

coisa, que a gente passasse por algum sufoco. E eu não sei se eu teria 

condições emocionais de brigar. Coisas assim, como bens materiais, não 

sei se eu teria condições prá isso, porque eu acho muito pequeno. Não sei 

se eu me submeteria a isso não (Pietra, Entrevista realizada em 21 de 

Maio de 2013). 

 

Elas também foram influenciadas por algumas amigas que já tinham formalizado 

as suas conjugalidades. São amigas que na sua maioria, apresentam-se muito 

esclarecidas. De alguma forma as experiências de outras pessoas próximas também 

contribuíram para a decisão pelo casamento. O ato de casar traz ao casal (e à Pietra em 

especial), o acionamento de outras questões que estão diretamente ligadas ao processo 

de formalização. Agora é um documento reconhecido em cartório quem nomeia e 

reconhece este casal como casal. No primeiro dia após a formalização, Pietra se refere a 

um ‘peso’ que o contrato de união estável provoca na sua dinâmica relacional. É o 

momento de se pensar em todos os investimentos afetivos que envolvem a 

conjugalidade. Especialmente no seu caso, ela passou a elaborar sentimentos de maior 

responsabilidade com a sua esposa e com todos os processos de manutenção da relação. 

Ela reclama sobre a chegada ao cartório. Fizeram a união estável em um cartório 

localizado em Olinda/PE. Os olhares e os comentários das pessoas são tomados como 

extremamente constrangedores. Elas foram levadas para uma sala que estava cheia de 

funcionários e parecia que todo mundo estava com os ouvidos bem abertos e olhando 

para elas duas. Falavam baixinho com o funcionário do cartório, que não pensou duas 

vezes antes de falar bem alto: “União Homoafetiva, É?”. As duas se sentiram 

constrangidas. Nesse sentido, elas não desejavam um atendimento ‘especial’ mas 

esperavam que este processo fosse vivenciado de uma forma mais ‘natural’. Além de 

estarem solicitando um processo relativamente novo, como a união homoafetiva, elas 

também não se sentiram tão confortáveis diante deste procedimento. Naquele momento 

as duas estavam vivendo algo novo. 

 



216 
 

 

7.1 Conflitos familiares de um lado, casal feliz do outro 

 

 Os conflitos familiares de Sara também contribuíram para a decisão de 

formalizar a relação das duas porque o posicionamento das/os familiares acionaram o 

medo que qualquer eventualidade pudesse acontecer a uma das duas. Pietra diz que 

talvez não tivesse condições emocionais de brigar por coisas materiais, caso acontecesse 

algo com Sara. Enquanto fala sobre isso, Pietra conta sobre um golpe que Sara sofreu 

pela própria irmã, que trabalhava na clínica. Esta mulher começou a roubar a própria 

irmã e ela não percebia. Foi Pietra quem alertou Sara porque se deu conta de que nem 

todos os dias o fechamento do caixa batia com a saída dos produtos e os serviços 

prestados. Pietra instalou uma câmera escondida e as imagens flagraram a irmã de Sara 

retirando dinheiro do caixa. Elas já moravam juntas e foi o problema com esta mulher 

que levou Pietra a assumir com Sara, a administração da clinica. A partir daí 

conseguiram mudar tudo no espaço, melhorando os negócios que agora pertencem às 

duas. Pietra, como administradora, cuidou de tudo e passou a organizar os espaços, 

orientando funcionárias/os sobre a limpeza e manutenção, até a divulgação dos serviços. 

Pietra é sócia da companheira há três anos e meio. Realizou uma reforma e 

adquiriu novos equipamentos. Os prejuízos causados pelas indenizações precisaram ser 

compensados com outros investimentos, já que a própria irmã de Sara a colocou na 

Justiça. Pietra se refere a este evento como uma ‘bronca sem tamanho’. Elas tiveram 

que pagar advogado e já que ela tinha um dinheiro guardado, investiu tudo na 

reestruturação da clínica. 

Quando questionada sobre a relação com as suas famílias de origem, Pietra 

sinaliza que Sara tem muitos conflitos com os parentes e em especial com o pai que no 

momento em que descobriu a homossexualidade da filha disse que ela esquecesse que 

tem um pai. Ele é casado com outra mulher e deste segundo casamento tem mais três 

filhas. A mãe de Sara é falecida. Já Pietra tem pai e mãe vivos e mais quatro irmãos. 

Eles respeitam muito o seu relacionamento com Sara. Segundo ela, a mãe sabe que a 

filha é casada ‘indiretamente’. Ela nunca falou nada para a mãe, mas percebe muito 

respeito por ela e pela sua companheira. ‘Eu, mesmo sem verbalizar, ela sabe. E aí me 

dou muito bem com eles. A gente se dá muito bem. Eles vêm aqui pra casa, a gente vai 

também lá’, afirma Pietra.  



217 
 

 

 Sobre a formalização da conjugalidade ela diz que apenas uma irmã tem 

conhecimento.  O casamento é mantido em segredo e elas preferem que seja assim. Não 

é que ela mantenha em ‘segredo’ como algo que nunca pode ser revelado, mas para 

Pietra, tanto faz. Ela aponta o interesse do casal em converter a união estável em 

casamento. É ‘o outro casamento, agora’, diz enfática. Além da união estável elas 

também têm um testamento em nome das duas, reconhecido em cartório ‘tudo certinho, 

agora’, afirma ela. Enquanto fala, o telefone toca e ela entra em outro assunto que 

indiretamente também diz sobre a dinâmica da sua relação: 

O telefone toca e é uma cliente se queixando de algum problema (virose) 

com algum cachorro. Ela pergunta se ele tomou todas as vacinas, 

amenizando a angústia da dona. Sugere que ela espere um pouco para 

fazer um exame de sangue alegando que nessa época tem muitos animais 

com virose. Ela diz para mim: ‘Cachorro morre na rua e ela acha que vai 

acontecer com o dela’. Ela diz que tem gente que gasta mesmo. Fala de 

uma cliente que comentou ter visto no Fantástico uma pesquisa, 

entrevista que perguntava a alguns casais sobre a possibilidade de adotar 

alguma criança que tivesse problemas, limitações. E um casal tinha 

adotado uma menina que não enxergava e ela era mantida com aparelhos. 

Hoje a menina tem cinco anos e desde bebê foi deixada pela mãe na 

maternidade. E eles, os pais, gastam em torno de R$ 8500 para manter a 

menina por mês. Ai foram pra outro casal que não tem filhos, mas tem 

um casal de cachorros. Eles gastam 3600 reais por mês com os cachorros, 

mas não querem filhos (Diário de Campo, 21 de Maio de 2013). 

 

 Ela também fala sobre as possibilidades e facilidades que os casais homoafetivos 

agora têm para adotar crianças. Elas não pensam em adotar nem em outras formas de 

acesso à parentalidade. Entram em cena as suas idades como fator que pode complicar a 

experiência com filhos. Os 40 anos de uma e os 48 anos da outra são utilizados como 

fator que pode conduzi-las a uma experiência de ‘avós’ e não de ‘mães’. Embora Pietra 

tenha uma irmã que teve acesso à primeira maternidade com 40 anos, ela aponta que a 

idade, neste caso, poderia influenciar no tempo de dedicação a uma criança. No mesmo 

momento em que fala sobre a (im)possibilidade de acesso à parentalidade, Pietra faz 

referência aos seis cães e uma gata que o casal cuida, em casa. Os animais já estavam 

com Sara antes da chegada de Pietra à sua vida e à sua casa. Ela diz que ‘comprou o 

pacote fechado’ fazendo referência à Sara e toda a sua dinâmica, inclusive a presença 

dos animais. 

 

 



218 
 

 

 Ainda que Pietra não tenha problemas com os animais precisou colocar alguns 

limites na relação que Sara mantinha com os bichos. A cadela Poodle, por exemplo, 

tinha o hábito de dormir na cama com a sua dona. Quando Pietra chegou para morar na 

mesma casa já impôs limite: ‘Cachorro na cama, eu não durmo!’. De alguma maneira 

esta chegada em uma casa que já estava pronta (e que não foi organizada pelo casal) 

implica a reorganização de estratégias de manutenção e de negociações para diminuir 

eventuais conflitos.  

 Os seis cachorros e a gata criados pelo casal não são reconhecidos como fator 

gerador de conflitos. Pelo contrário é uma forma de organização dos cuidados. Não se 

pode perder de vista que Sara é veterinária e isso certamente influencia no desejo de 

convivência direta com os animais. Pietra fala sobre a ‘humanização’ que algumas 

pessoas atribuem aos bichos, criticando aquelas que chegam a gastar mais de três mil 

reais por mês com animais de estimação. 

 Retirar a cadela Poodle da cama do casal não foi tarefa fácil. Ela ficava durante 

todas as noites latindo, querendo entrar no quarto, mas apesar de ficar com muita pena 

do animal, o casal não cedeu. Agora ela já está adaptada a não dormir na cama no casal. 

Pietra diz que foi difícil afetivamente dar os limites necessários e reconhece que os 

cachorrinhos da casa, ‘dominam’ mesmo as dinâmicas do lar.  

 Os acordos ligados à manutenção da casa acontecem meio que ‘naturalmente’, 

afirma Pietra. A casa e a clínica às vezes se misturam, pois elas trabalham no mesmo 

ambiente e é entre um espaço e outro que as duas administram a convivência diária. Na 

clínica elas têm facilidade em cuidar dos animais, mas contam com a ajuda de algumas 

funcionárias/os. Essa parte ‘da clínica’ é mais fácil de ser administrada devido o apoio 

de outras pessoas. Já na casa, elas contam com uma faxineira. Sobre a distribuição de 

funções nas tarefas domésticas, Sara odeia cozinhar enquanto Pietra adora estar na 

cozinha e diz cozinhar muito bem. Sara adora macarrão e Pietra prefere uma 

alimentação ‘mais saudável’. Atualmente estão tentando juntas, reorganizar os hábitos 

alimentares, principalmente em relação aos estilos de Sara, que vem sendo 

‘supervisionada’ pela companheira. A decisão se deu por questões de saúde mesmo. 

Sara está com algumas taxas altas. Começou a fazer Pilates e andar de bicicleta devido a 

influência de Pietra. 

 



219 
 

 

7.2 Sociabilidades e estilos de vida conjugal 

 

 Elas trabalham sempre aos sábados, além dos outros dias da semana. Sempre 

que fecham a clínica têm muita coisa para fazer na rua. O casal tem muitos amigos, mas 

não têm uma vida social muito ativa. Raramente freqüentam festas, mas gostam de 

conhecer novos restaurantes e tomar vinho. Os passeios, quando ocorrem, são 

organizados através de visitas a alguns amigos. Pietra adora malhar e prefere sempre 

acordar cedo. Antes das cinco da manhã já está de pé e vai fazer alguns exercícios 

físicos, como correr e pedalar. Depois vai à academia e volta para ir ao trabalho. 

Enquanto isso, Sara continua dormindo
101

. Aos poucos Pietra está convencendo Sara a 

adotar um novo estilo de vida ou uma ‘prática de vida mais saudável’. As duas 

fumavam e pararam juntas de fumar, de forma que uma dá força a outra. 

 Pergunto há quanto tempo elas pararam de fumar e instantaneamente ela diz que 

logo que se conheceram Pietra já estava parando de fumar, mas como Sara fumava, ela 

voltou. Elas não gostavam da experiência, ainda que não conseguissem largar o vício. 

Todos os dias se olhavam e diziam que estava na hora de parar. No mês de dezembro de 

2012 elas decidiram parar. Ainda que reconheça o cigarro como um instrumento de 

‘prazer’ e ‘uma companhia’, o desejo de parar foi alcançado através dos esforços das 

duas. 

Pietra conta sobre os quatro relacionamentos mais duradouros vividos por ela 

com outras mulheres, mesmo revelando que também já teve vários relacionamentos 

heterossexuais
102

. Mas vamos às relações homoafetivas. O primeiro foi com uma 

gaúcha e o relacionamento durou seis anos. Hoje esta mulher voltou para Porto Alegre, 

é casada com um homem e tem três filhos. O segundo casamento foi com uma baiana e 

este relacionamento é narrado como o ‘mais trágico de todos’. Na época ela foi morar 

próximo à Universidade onde cursava Sociologia. Ela tinha terminado o relacionamento 

com esta mulher baiana, mas decidiram continuar morando juntas, o que reconhece 

como ‘uma grande besteira’. Essa decisão ocorreu por uma questão de conveniência ou 

                                                             
101 Este fato foi observado no meu ‘retorno ao campo’: cheguei à clinica por volta das 9h e Sara ainda 
não estava lá. Pietra atende os animais e vai, após alguns minutos, pegar Sara em casa. Ela chega com o 
cabelo molhado, denunciando que tinha acabado de acordar. 
102 Pietra diz que atualmente não teria relacionamentos com homens novamente. Aponta que na 
relação hétero não existe cumplicidade, carinho e parceria que sejam iguais às relações com mulheres, 
que proporciona às duas se tornarem ‘uma só’. É uma relação suave, em suas palavras. 



220 
 

 

preguiça de mudar tudo. As duas passaram a se envolver com outras mulheres, fato que 

não ocorreu como ‘segredo’. Mantinham uma relação de amizade e ambas passaram a 

aceitar as novas namoradas. Um trágico evento surgiu como resultado do conflito 

provocado pela equação ‘morar com a ex’ + ‘manter relações com outras mulheres’: 

Um dia ela me ligou no trabalho e parecia estar bem, perguntando se eu ia 

passar em casa, antes da faculdade. Eu disse: ‘Vou, porque, não posso? 

Você vai receber alguém? Se for, eu não passo!’. (Ela responde:) ‘Não, 

não, pode passar’. Resultado: quando eu cheguei lá, ela tinha se 

suicidado. E eu que entrei e encontrei no quarto, né? Se enforcou. Acho 

que ela fez isso tudo premeditado, querendo que eu visse (Pietra, 

Entrevista em 21 de Maio de 2013). 

 

Pietra não se sentiu culpada ou responsável pelo que aconteceu. Continuou 

seguindo a sua vida, casou de novo. Saiu do apartamento e foi procurar outra casa. Ela 

não quis levar nada da casa anterior, retomando a sua vida ‘do zero’. Foi morar no 

bairro de Boa Viagem, um bairro apontado por ela como um lugar bem urbano. Passou 

dias terríveis contemplando a solidão. Enquanto narra esta história Pietra assume uma 

expressão de rosto mais séria e o corpo fica mais contraído. 

De acordo com Gagnon (2006), o passado das pessoas não se configura como 

uma quantidade fixa que está em interação com o momento atual. Ele se configura 

como um recurso e uma vez centralizado nas especificações culturais, os indivíduos são 

livres para editá-lo, reescrevê-lo, antologizá-lo e aplicar-lhe novas explicações. É o que 

ele chama de ‘ficcionalização do eu’: 

Esse processo de ficcionalização tem a ver não apenas com os projetos 

para o futuro, mas também com o rearranjo do passado e do presente. 

Assim como o romancista, na vida real e na ficção, toma o passado e o 

presente como parte de seus recursos e cria uma nova obra – dentro das 

especificações culturais e dos requisitos formais do que essa obra deve 

ser -, o indivíduo toma seu passado e os recursos culturais da sociedade 

que lhe estão disponíveis para criar um eu presente que se coadune com 

seus planos para o futuro (GAGNON, 2006, p. 127). 

 

Esta concepção de Gagnon (2006) pode ser claramente compreendida a partir de 

algumas mudanças que Pietra adotou. Decidiu passar um tempo sozinha, até que depois 

de vinte e oito dias, resolveu dar um basta no seu ‘prazo de sofrimento’. Foi a uma festa 

e casou. Ela conheceu Sara. Espontaneamente eu falo ´é incrível!’. Pietra me pergunta o 



221 
 

 

que é incrível e eu digo sobre o tempo que muitas mulheres estabelecem para ‘se casar’. 

Ela diz que depende de cada pessoa, lembrando de um casal de amigas que está junto há 

quinze anos e cada uma ainda mora na casa dos pais. Uma mora em Boa Viagem e a 

outra no bairro da Torre. 

Ela diz que este estilo de vida de morar na casa dos pais representa também uma 

zona de conforto que envolve a estrutura da casa, os cuidados dos pais que ‘bancam’ 

algumas despesas da filha. Em alguns momentos, afirma, ‘estar com papai ou mamãe 

pode ser mais confortável. Parece que você não tem aquela responsabilidade de assumir 

a sua vida’. Ela lembra que foi morar com uma mulher pela primeira vez quando tinha 

19 anos e nunca teve medo. Sempre acreditou muito nas suas escolhas e decisões. 

Também nunca passou por grandes dificuldades. 

Atualmente Pietra e Sara planejam realizar uma viagem para fora do Brasil. 

Trata-se de um desejo antigo, mas que elas não realizaram em detrimento dos projetos 

de ampliação da clínica. Estão esperando uma oportunidade para ‘viajar o mundo todo’. 

No momento estão investindo no negócio, já que o país está vivendo um bom momento 

econômico, aponta Pietra.  

Ela diz que Sara é muito inocente e não vê maldade em nada. Já ela, Pietra vê 

maldade em tudo. Quando se trata de pessoas que se aproximam com o intuito de atingir 

o relacionamento, fica atenta e procura alertar a esposa. ‘Às vezes Sara se parece com 

Alice no país das maravilhas. Deixa a bolsa em qualquer lugar (no trabalho), uma 

demonstração de confiança nas pessoas que transitam pelo espaço’. Algumas amigas de 

Sara dizem que Pietra se parece com a ‘presidente do Senado’, por assumir posturas de 

controle e por ditar as regras na clínica.  

As performances utilizadas entre as duas individualmente são facilmente 

percebidas durante os nossos encontros. Enquanto Pietra se mostrava mais ‘racional’, 

Sara apresentava uma forma de interação mais ‘emocional’. Após o nosso último 

encontro, pensei na equação que envolve estes dois polos e algumas vezes eu refletia 

sobre a importância das diferenças entre os casais e na força que a diversidade assume 

nestas relações. 

 

 



222 
 

 

7.3 O futuro do casal, entre sonhos e desejos 

 

 Pietra também fala sobre o futuro do casal, dizendo que gostaria que as duas 

envelhecessem juntas e com saúde, aspectos que ela considera muito importantes. 

Atribui a esse investimento o estilo de vida saudável associado à prática de exercícios 

físicos e a manutenção de uma alimentação menos pesada. Ela não pensa somente em 

estética, mas principalmente na saúde. A segurança financeira também é algo 

considerado importante para realizar planos relacionados ao futuro conjugal. O dinheiro 

é o que vai possibilitar a continuação do pagamento dos planos de saúde e as boas 

aposentadorias. Desde os 35 anos ela já pensava assim. Nos seus sonhos para o futuro 

também inclui uma casa confortável, bons livros, boas conversas, família. Diz que o 

futuro é isso.  

 Nesse momento questiono sobre o seu desejo em converter a união estável em 

casamento (um ato que a meu ver também faz parte do futuro). Ela fala que o casamento 

torna a relação em ‘um negócio mais certo’: 

Pra que agora seja realmente oficial, não é? Já que ficou meio oficioso, 

porque se já era um desejo de ser, que fosse oficial? Tem que ser. Eu 

acho que o papel de esposa, de casada, eu já faço em todos os sentidos, 

então é um mérito. Eu assumi uma família. A gente tem uma família. 

Com uma estrutura onde a família nos visita, minha sobrinha, então é 

uma casa, um lar como outro qualquer. Então tem que ser tudo igual, não 

é? Então a gente faz tudo direitinho e isso contribui para uma série de 

outras coisas como um casal contribui. A gente paga por tudo, então tem 

direito a tudo também. Paga-se muito, né, diga-se de passagem. Paga-se 

muito. A gente vive numa sociedade que pra respirar a gente paga. Temos 

direito a tudo (Pietra, Entrevista em 21 de maio de 2013). 

 

 Faço um comentário neste momento e pergunto se ela concorda comigo ou não. 

Questiono sobre a distância que eu observo entre o reconhecimento jurídico e o 

reconhecimento social do casal. Ela diz que existe uma distância muito grande entre um 

e outro. Toma como referência alguns casais homossexuais masculinos onde alguns se 

mostram extremamente machistas. Diz ficar impressionada com estas atitudes e 

reconhece que os hábitos são construídos no dia-a-dia. A visibilidade dos casais lésbicos 

e gays ainda não faz parte dos hábitos de muitas famílias. Ela diz que ‘a nossa geração’ 

sempre teve relacionamentos homoafetivos escondidos. Nesse sentido (e talvez por isso 



223 
 

 

mesmo) não se sinta à vontade para chegar à companheira e dar um beijo na frente 

das/os funcionarias/os ou clientes que estejam presentes. Acha isso muito chato, ainda 

que a cantora Daniela Mercury faça isso em público
103

. 

 A visibilidade total do casal é apontada como um exercício que não precisa ser 

realizado. Ela ainda não consegue expressar alguns afetos em todos os lugares. Sara 

falou para ela que no momento da sua viagem ao exterior elas poderiam fazer isso, mas 

Pietra rebate dizendo que não é necessário, que o casal pode ser linchado lá fora. Não é 

porque em alguns países não seja estranho casais homoafetivos andarem de mãos dadas 

ou se beijarem em público, que não existe violência
104

.   

 Ela finaliza o nosso encontro narrando que acha a sua relação maravilhosa e às 

vezes tem a impressão de terem se conhecido ontem. Elas vivem uma conjugalidade 

onde as duas são muito apaixonadas. Fala que não colocaria em risco a sua relação por 

nada. Trata-se de uma relação super sólida, forte. Nada ou ninguém abala o 

relacionamento. Diz também que todo mundo que tiver vontade de formalizar as suas 

conjugalidades deve mesmo é casar. Ela acha que não precisa levantar a bandeira ali na 

esquina, mas cada um deve levar a sua vida como todo mundo: ‘As pessoas casam, mas 

não saem por aí gritando ‘casei!’.  Você conta à sua família, aos amigos mais próximos, 

quem quiser fazer uma festa, faça. 

 As dinâmicas relacionais experienciadas por Pietra e Sara sinalizam alguns 

pontos divergentes com os outros casais da pesquisa. Além de trabalharem no mesmo 

espaço e com isso passarem longo tempo juntas, elas precisam administrar os recursos 

financeiros entre si. Mesmo não sendo reconhecido como um problema, penso que traz 

para o casal a necessidade de permanentes negociações. Este foi o único casal que 

trouxe a experiência de outras pessoas como inspiradoras à sua decisão pela 

formalização conjugal. De alguma forma, as relações de sociabilidade também são 

acionadas para mostrar a importância da convivência com outras pessoas e das trocas de 

experiências entre casais. Tanto Pietra e Sara como Lígia e Fernanda mencionam sobre 

a valorização da formalização conjugal como algo positivo, indicando inclusive, para 

outras pessoas, que respeitem os seus desejos e façam valer as suas vontades. Mesmo 

reconhecendo que estão aprendendo a cada dia, sobre a arte de manter um casamento, 

                                                             
103 Nesse momento Pietra sorri, fazendo referência à visibilidade do casal Daniela Mercury e Mallu 
Verçosa.  
104 Faz referência aos conflitos atuais vividos na França após a aprovação do casamento homoafetivo. 



224 
 

 

tais casais apontam esta experiência como algo positivo, mesmo que em alguns 

momentos, seja um processo desafiador. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Meu drama: é que sou livre” 

(Clarisse Lispector, em Moser, 2009, p 259) 



225 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia IX: Elisa e Bianca, Casal de Cerâmica.. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 8: 

Elisa e Bianca:  

              Um papel ou um guardanapo, ninguém respeita                                                              



226 
 

 

Eu acho assim. É feito um casamento hétero.                                                                           

Pode dar certo e pode não dar certo. 

Elisa. 

 

Meu primeiro encontro no campo ocorreu com Elisa, uma mulher de 44 anos, 

policial militar, estudante de Pedagogia. Ela mora no Janga/Paulista, sozinha. O contato 

com ela se deu por eu ter participado há três anos, de alguns momentos que envolveram 

a decisão dela e da companheira, de oficializar a relação homoafetiva. Para minha 

surpresa, Elisa havia há alguns meses se separado de Bianca e com isso ela trouxe um 

novo dado a ser investigado no campo da conjugalidade homoafetiva: o processo de 

separação. 

A minha surpresa se deu por dois motivos: o primeiro é que eu não pensava, no 

projeto da pesquisa, em envolver pessoas que tivessem passado pela separação da 

conjugalidade e segundo, menos metodológico ou acadêmico, me deparei com a 

surpresa de encontrar aspectos contrários às minhas expectativas. Eu me perguntava: 

“Como eu posso iniciar o meu campo, repleto de ansiedade, desejo e dúvida, mas 

também de curiosidade frente às decisões pela conjugalidade homoafetiva e me deparo 

com uma mulher que vem falar exatamente sobre aquilo que seria o oposto do que 

procuro?” 

Imediatamente me veio à memória o livro O antropólogo e sua magia, de 

Vagner Silva (SILVA, 2006), quando o autor mostra que o campo etnográfico é, por 

excelência, um universo da surpresa e do inesperado. Por mais que tenhamos um projeto 

de pesquisa para guiar os procedimentos teórico-metodológicos do campo, esse é 

imprevisível e cabe ao antropólogo perceber as nuances da sua imprevisibilidade. 

O campo não se mostra somente no estar lá do antropólogo, mas no próprio 

processo de familiaridade construído sobre o tema que se propõe a pesquisar, as 

vivências estabelecidas nele e a organização do material colhido, para então fortalecer o 

processo de escrita etnográfica: 

O “campo” não é somente a nossa experiência concreta (mesmo se esta 

fosse mensurável de forma tão objetiva) que se realiza entre o projeto e a 

escrita etnográfica. Junto a essa experiência, o “campo” (no sentido 

amplo do termo) se forma através dos livros que lemos sobre o tema, dos 

relatos de outras experiências que nos chegam por diversas vias, além dos 



227 
 

 

dados que obtemos em “primeira-mão”. Projeto de pesquisa, trabalho de 

campo e texto etnográfico não são fases que se concatenam sempre nessa 

ordem e de forma linear (SILVA, 2006, p. 27). 

 

Nesse sentido, me senti mais à vontade diante da história de Elisa. Ali, logo no 

inicio dos meus contatos com as informantes da pesquisa, percebi que o meu campo 

estava, desde o inicio, me mostrando as particularidades da sua formatação. Mais uma 

vez reforcei as ideias de Miriam Grossi (2010) e Daniel Borrillo (2011) quando tomam 

os estudos sobre a homossexualidade no plural, mostrando que não encontramos nas 

diversas sociedades, uma descrição singular da homossexualidade, devendo o 

pesquisador fazer uso constantemente das pluralidades das homossexualidades. 

A conjugalidade homoafetiva também se mostrou assim para mim. A única 

singularidade encontrada entre as/os informantes dessa pesquisa é que esta 

conjugalidade se destaca pelas suas organizações das relações de gênero, quando se 

mostra sendo vivenciada por duas mulheres ou dois homens. A forma como cada pessoa 

vive essa conjugalidade é diferente, porque as pessoas são diferentes. As distribuições 

de papéis, as performances corporais e afetivas, os lugares onde moram, os lugares que 

cada casal freqüenta, enfim, as relações pessoais e sociais estão fortemente demarcadas 

pela individualidade de cada componente conjugal e pela própria construção relacional 

estabelecida por cada casal pesquisado. 

É o caso de Elisa, que afirma ter decidido se casar
105

 porque uma amiga 

heterossexual havia namorado durante onze anos e decidiu se casar depois de tanto 

tempo de namoro. Esta passou apenas dois anos casada para em seguida se separar. 

Elisa diz que desejou fazer o inverso: “Eu quis casar logo. Quis fazer o contrário. Em 

vez de esperar onze anos para casar, resolvi casar e ver se chegava aos onze anos”. 

O encontro com ela ocorreu num terreiro de candomblé, o qual ela chama de 

“centro”. Propus encontrá-la na sua casa ou no seu trabalho, mas ela foi resistente, 

colocando que seria melhor me encontrar neste local. Não resisti à sua disponibilidade 

de local, uma vez que pensei ser interessante a escolha do local indicado pela 

informante. Essa escolha também denunciava a necessidade de se falar sobre algo da 

sua experiência religiosa como componente da conjugalidade. Não destaco somente a 

                                                             
105 Termo utilizado pela informante. Pela variabilidade do uso dos termos sobre a conjugalidade, preferi 
fazer uso daqueles utilizados pelas/os informantes, mantendo os termos nativos. 



228 
 

 

crença religiosa, mas demarco esse espaço como mais um lugar inserido na cidade, um 

espaço que também é socialmente reconhecido como um ambiente de socialização de 

experiências (religiosas, relacionais, afetivas). Claro que mil coisas metodológicas 

passaram pela minha cabeça e entre elas estava a incerteza do acesso a ela no local e a 

adequação do espaço para uma entrevista. Questionei, enfim, sobre aquilo que ela 

poderia estar querendo dizer sobre a sua vida religiosa
106

 e como o tema da pesquisa 

poderia estar ligado a esse local e a esse estilo de vida.  

No dia do nosso encontro aconteceu uma festa de santo dedicada aos Erês
107

. 

Encontro com ela mais cedo, em um bar localizado ao lado do terreiro que fica no bairro 

do Ipsep/Recife. Elisa está acompanhada com uma moça muito bonita, a qual ela me 

apresenta como a sua nova namorada. Diz que elas se conheceram no quartel, num 

momento em que a sua namorada estava envolvida afetivamente com um chefe. Elas se 

paqueraram e decidiram assumir uma relação homoafetiva. Não explorei muito essa 

nova relação durante o meu encontro com Elisa, uma vez que o objetivo da pesquisa 

estava diretamente ligado à sua conjugalidade anterior. Porém não descartei a presença 

da moça e mais uma vez tentei entender os sentidos escondidos naquela ‘coincidência’. 

Juntos, no bar, tomamos uma sopa com café, conversamos sobre os amigos que temos 

em comum e ela foi me dando notícias destas pessoas. Também falou como tinha 

conhecido Jane (a sua nova namorada), dizendo como estavam apaixonadas e como elas 

estavam vivendo. Esse aspecto da conjugalidade homoafetiva me leva a refletir sobre o 

contexto da separação: quando um casal se separa, cada uma vai buscar outras relações. 

Uma hora antes do inicio da festa de santo, sentamos num banquinho de cimento 

que ficava do lado de fora da casa, mas dentro do espaço do terreiro. Na nossa frente 

havia uma imagem, um quadro com uma pintura de Iansã. Aos poucos foi aumentando 

o número de pessoas que chegavam ao local, a ponto de, ao final do nosso encontro ter 

ficado difícil estender a conversa, devido o barulho causado pelas falas das pessoas ali 

presentes e pelo horário de iniciação da festa. Inicialmente explico os objetivos da 

                                                             
106 Uma questão curiosa pensada apenas nesse momento de escrita me veio à mente: apesar de me 
reconhecer como católico, tenho certa simpatia pelo candomblé e um fato ocorrido após a entrevista 
me conduziu a lembrar a aproximação de um Erê encarnado em uma mulher, que se aproximou de mim, 
colocou mel nas minhas mãos e disse: “Vamos correr na floresta”. É claro que passei horas pensando 
nisso e logo depois da festa do santo, tentando encontrar alguma conexão com o meu objeto de 
pesquisa e com o meu lugar de pesquisador. No entanto, somente agora, escrevendo sobre esse evento, 
penso na possibilidade de ter “recebido um recado” para correr com a pesquisa de campo, uma vez que 
os prazos acabam se transformando em inimigo do pesquisador. 
107 Erês são, segundo a leitura religiosa, espíritos de crianças. 



229 
 

 

pesquisa, falo sobre as questões éticas que envolvem a etnografia e ela começa a falar 

sobre a sua conjugalidade anterior. Mesmo que ela não esteja atualmente nesse 

relacionamento, Elisa trouxe informações valiosas para a compreensão da formalização 

da conjugalidade homoafetiva.  

 

8.1 ‘Para minha família, não!’: O pânico moral e busca por uma herdeira 

 

As discussões teóricas ligadas à preocupação com a partilha de bens entre casais 

homoafetivos se transformaram em objetos centrais na reivindicação do reconhecimento 

da conjugalidade homoafetiva, como vimos nas discussões anteriores. Diversos são os 

autores (GROSSI, 2003; TREVISAN, 2002; MELLO, 2005) que colocam essa questão 

como mola propulsora para justificar as ações políticas voltadas para a história da 

conjugalidade vivenciada por lésbicas e gays, no Brasil.  

No caso de Elisa essa foi a principal justificativa para a decisão de formalizar a 

sua conjugalidade, porém numa nova perspectiva para essa leitura, deparei-me com uma 

surpresa: o seu intuito era o de não ser obrigada a deixar os seus bens para a família de 

origem. Quando questionada sobre os aspectos que a levaram a ir a um cartório para o 

reconhecimento legal da sua união, ou para se casar, como a própria informante se 

refere, revela que o principal motivo estava ligado aos bens materiais, não para deixá-

los para a sua companheira, mas para não ter que deixá-los para a sua família.  

Ela tem bens no nome da família, não é? Quando morrer, quando 

morrer... mas eu nunca me preocupei com isso não. Eu não sou apegada 

com essas coisas de bens materiais, não. Agora eu só não acho justo não 

ter a escolha de deixar prá quem eu quero. Se eu escrevesse num papel ou 

num guardanapo: “eu vou deixar prá fulana” e as pessoas respeitassem 

isso depois, só que na realidade isso não acontece (Elisa, Entrevista em 

25 de janeiro de 2012). 

 

Contrariando alguns argumentos teóricos e outras narrativas encontradas no 

campo, sobre as muitas histórias de lésbicas e gays que tiveram todos os bens 

construídos em conjunto, arrastados pelos familiares daqueles que faleceram, a 

percepção de Elisa estava voltada para não ter que deixar os bens materiais para os seus 

familiares (mãe e irmãos). Ela diz: “O desejo de casar era mais dela. Agora tem aquelas 



230 
 

 

questões de família porque eu sei que se eu bater as botas, vai ter muita gente pra brigar. 

Ninguém pra ajudar, mas pra arengar, tem muita gente”, afirma Elisa. A decisão pela 

formalização parece estar ligada também a alguns requisitos que a sua companheira 

precisava ter para que a decisão fosse efetivada. Ela aponta para categorias como a 

idade próxima e o fato de Bianca ter um emprego fixo. 

 Para Elisa, a formalização da sua conjugalidade serviu como uma maneira de 

garantir a inacessibilidade da sua mãe e dos irmãos aos seus bens materiais. Estar com 

uma mulher que ela amava não era suficiente para pensar na sua segurança. Quando ela 

diz: “Porque assim, você, quando tá com uma pessoa, você quer que aquela pessoa 

esteja com você. Você procura... eu fui no cartório, tudinho, e eu achei que ia ser um 

negocio mais certo”, ela se refere ao envolvimento afetivo. Talvez a sua dificuldade em 

falar mais sobre esse aspecto da relação tenha se dado devido as angústias que são 

próprias das pessoas que passam por um processo de separação.  

Uma questão curiosa é a necessidade de Elisa em não desejar deixar bens 

materiais para a sua família. Apesar de não explicitar os possíveis conflitos familiares, 

ela se queixa sobre as severas críticas que sofreu pelos parentes frente à formalização da 

sua conjugalidade. Chamaram-na de louca, apontando que ela não teria “futuro” com 

Bianca, que ela poderia se dar mal. Nesse sentido, a conjugalidade formalizada ainda é 

uma temática que gera preconceitos entre as relações sociais que são estabelecidas pelas 

pessoas que a realizam, como foi possível perceber também nos casais anteriores. É 

como se, em alguns casos, a relação entre pessoas de mesmo sexo não precisasse desse 

reconhecimento legal. As invisibilidades tão marcantes desses casais passam a ser 

desvendadas ou tornam-se mais visíveis também nas relações sociais mais amplas. 

Não são poucos os casais homoafetivos que mesmo assumindo as suas 

homossexualidades para os familiares, têm as suas conjugalidades reconhecidas 

(mascaradas?) como relações de amizade. Muitos são os casais que adotam, em diversas 

situações sociais, um modelo de conjugalidade homoafetiva social a partir de uma 

“economia do silêncio e do segredo ou da reserva e da invisibilidade” (PAIVA, 2007), 

criando uma performatividade do casal que tenta mascarar um relacionamento sexual-

afetivo. Essas pessoas adotam um estilo de vida fundamentado no segredo e na tentativa 

de discrição que nem sempre auxilia na diminuição do preconceito. 



231 
 

 

A decisão de alguns casais em não tornar visíveis as suas relações homoafetivas 

para os familiares pode estar ligada aos pânicos morais (MISKOLCI, 2007), produzidos 

pelas experiências anteriores de preconceito e discriminação.  O casamento gay ainda 

evoca temores que estão ligados à ameaça de sobrevivência da ordem social da família e 

a hierarquia entre os sexos, meios prioritários da transmissão dos valores tradicionais. 

Assim, a rejeição a esta conjugalidade reside no pânico da mudança social talvez porque 

ainda nos deparamos com aspectos da sociedade que construíram “historicamente a 

imagem de gays como uma ameaça ao status quo” (MISKOLCI, 2007, p. 2). Essa 

concepção deve ser ampliada para o caso de Elisa e outras informantes (principalmente 

o caso de Ana e Carol e Pietra e Sara), uma vez que pude perceber ao longo dos 

encontros com elas, que a aceitação da família frente à formalização da conjugalidade 

nem sempre é percebida como uma atitude formatada por um desejo consciente. 

O conceito de pânicos morais surge para caracterizar a forma como a sociedade, 

nos seus mais diversos setores (mídia, opinião pública, agentes de controle social) 

reagem a determinados rompimentos dos padrões normativos (MISKOLCI, 2007). A 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo vem, em muitos casos, acionar os pânicos 

morais vividos pela sociedade mais ampla, pelos familiares dos homossexuais e das 

próprias lésbicas e dos gays . Em muitos casos esta forma de família oferece para a 

sociedade mais ampla a oficialização desta relação e isso a família não pode esconder. 

No caso de Elisa, que vivieu quatro anos com outra mulher e a família aceitava tal 

relação, houve uma série de discursos contrários, acusações e reivindicações para que 

ela não tomasse uma “atitude impensada” como o casamento. 

Quando questionada sobre a reação da família sobre a sua decisão de formalizar 

a conjugalidade, Elisa olha para os lados, olha para cima e depois de alguns segundos, 

diz: 

Foi um escândalo. Ninguém aceitou. Ninguém aceitou. Tu sabe, 

Bruno (irmão mais velho e amigo meu), do jeito de Bruno.(...) Eu 

tomei as dores e me afastei mais por causa disso. Ficava todo mundo 

soltando gracinha, dizendo as coisas, que eu ia me lascar, ‘deixa eu 

me lascar’. Eu me lasquei, mas eu tenho o direito de quebrar a cara. 

(...) É... porque... você chega nos canto, ninguém te trata bem, você 

vai ficar indo, é? Não vai ficar indo. Então é melhor pegar o beco
108

 

(Elisa, Entrevista realizada em 28 de Maio de 2012). 

 

                                                             
108 Termo utilizado em Recife que significa “sair fora, recuar”. 



232 
 

 

Para Richard Miskolci (2007) certos pânicos morais marcaram a criação da 

homofobia contemporânea e moldaram a reação dos movimentos sociais a estratégias de 

deslegitimação social de gays e de lésbicas. Na sociedade atual, estas formas de 

vigilância da vida privada e pública que acompanham a conjugalidade homoafetiva, 

estariam baseadas nas tentativas de controle dos comportamentos, das relações de 

amizade, das escolhas amorosas e por que não? Da (não) formalização da conjugalidade 

homoafetiva. 

O acesso a estes pânicos morais talvez esteja ligado à vivência coletiva de uma 

homossexualidade que tenta se manter no armário (SEDGWICK, 2007). Essa expressão 

acompanha as discussões ligadas à própria experiência da homossexualidade no Brasil e 

no mundo. E mesmo que muitas lésbicas e tantos gays vivam as suas 

homossexualidades de forma assumida (para si e para as suas relações sociais), essa 

experiência acompanha, em alguns setores da vida individual e social, outras pessoas. 

“Há pouquíssimas que não estejam no armário com alguém que seja pessoal, econômica 

ou institucionalmente importante para elas” (SEDGWICK, 2007, p. 2). 

Sobre a sociabilidade do casal Eliza e Bianca, são apresentados poucos 

momentos e poucas pessoas. Elisa diz que Bianca nunca levou nenhum amigo à casa do 

casal. Uma amiga dela, evangélica, se referia à casa onde moravam como Sodoma e 

Gomorra e por isso evitava frequentar o espaço. A relação social estabelecida pelo casal 

se dava por meio de encontros esporádicos com alguns familiares de Bianca, que em 

vinham passar as férias com elas.  

De alguma maneira os poucos amigos e amigas que o casal mantinha contato, 

reforçava o isolamento das duas quando o assunto é a sociabilidade e as próprias 

relações sociais mais amplas. Elas não tinham o hábito de receber pessoas em casa e da 

mesma forma, raramente eram chamadas para reuniões nas casas de outras pessoas. Este 

é um caso em que, de alguma forma, a política da reserva conjugal encontra-se 

fortemente demarcada. Um casal isolado em si mesmo. Poucas pessoas têm acesso, o 

que também implica num ‘super investimento’ mútuo no próprio casal, de forma que as 

necessidades das duas em relação ao lazer, ficassem restritas ao casal, que na maioria 

das vezes preferia ficar em casa. 

 



233 
 

 

8.2 ‘Meus bens, meu bem!’: As coisas da casa como uma herança roubada 

 

Sobre o processo de separação, Elisa diz que ficou surpresa porque foi uma 

decisão de Bianca que, segundo ela, de uma hora para outra, disse estar saindo de casa. 

O processo de separação foi bem simples. Elas foram ao mesmo cartório que 

formalizaram a conjugalidade e em alguns minutos a certidão já não tinha mais valor: 

Eu não vou estar com uma pessoa que hora não quer, hora quer, hora 

não quer... Eu não sou rapariga pra aceitar, ‘penso que sim, penso que 

não’. Dane-se! (...) Ela disse que eu bebia demais, que enchia o saco, e 

realmente eu bebia demais mesmo (...) A separação foi fácil. No 

mesmo cartório que a gente fez, foi lá e desfez. Agora, lá no cartório, 

ela ‘fechou’! Chegou lá, marcou, lá vai eu no Mercado São José 

naquele dia, comprar um negócio pra uma amiga do quartel que tava 

doente, comprei. O consórcio do Grande Recife tem mais de mil 

ônibus rodando, não é? Eu peguei o ônibus pro Derby prá de lá depois 

ir pro Pina. Quem sobe no ônibus? Ela! (Risos). Aí eu: ‘Quer me dar a 

bolsa pra eu segurar?’ Eu disse que ia me atrasar um pouquinho, que 

eu tava comprando um material. Aí a gente chegou lá, o cara preparou 

o material todinho, ela leu e começou a dizer: ‘Palhaçada! Isso é uma 

palhaçada!’ Eu disse: ‘Palhaçada o que? Você não fez o acordo de vir 

prá cá?’ Ela: ‘Não era muito bem isso que eu queria não’. Eu disse: ‘O 

que é que você queria? Quem saiu de casa foi você. Eu não sei o que 

você queria. Você não chegou prá mim pra dizer o que é que você 

queria. Só chegou pra mim pra dizer que ia sair. E saiu’. Pegou o 

documento, amassou todinho, e botou dentro da bolsa. Aí eu, passada, 

ultrapassada. Cheguei pro rapaz: ‘Seu Flávio, me desculpe, viu?’ Ele 

disse: ‘Não, moça. Isso é normal aqui’. Não, isso não é normal não 

(Elisa, Entrevista realizada em 25 de janeiro de 2012). 

 

Pergunto se Bianca reivindicou alguma coisa e Elisa diz que ela levou tudo o 

que quis da casa. Levou a mesa do computador, o computador, a máquina de lavar, tudo 

o que foi comprado em conjunto, e mesmo que tudo tenha sido comprado no cartão de 

Bianca, foram as duas que pagaram juntas. Estava tudo no nome de Bianca. Elas 

passaram quase um ano numa casa no bairro do Pina e depois decidiram ir morar no 

Janga, bairro onde Elisa tem uma casa.  

Hoje elas apenas se cumprimentam, mas não têm relação de proximidade. 

Frequentemente se encontram no Centro Espírita. Ela diz que não deixa de frequentar 

aquele espaço porque atribui ao lugar, a sua cura por uma doença muito grave: 

 



234 
 

 

Eu fiquei sem andar, João. Fizeram um trabalho de macumba da 

bexiga lixa, mestra Paulina disse. Eu tava sem andar mesmo. Vim 

arrastada. Eu não conseguia ficar em pé. Eu definhei. (...) Tive tudo 

que uma pessoa, prá bater a biela tem direito, antes de morrer. Vim 

prá cá carregada. (...) Ôxe, fiquei sem andar, sem noção. Eu não 

conseguia tirar dinheiro no banco porque eu não conseguia botar o 

cartão naquele negócio do caixa. Não tinha nenhuma coordenação prá 

botar ali. Aí mestra Paulina disse prá mim: “Nêga, queriam te arrancar 

da caixa. Mas tem muita gente desse lado de lá, desse lado de cá pra te 

defender, hahaiii! Tem sorte, né nêga? Agora pegaram tu pelo teu 

ponto fraco. Tu gosta de encher o cu de cana, pronto. Vão te matar 

com ele. Bebe, nêga, prá fazer companhia a mim!” Disse que foi gente 

do meu trabalho, gente com inveja, entendesse? (Elisa, Entrevista 

realizada em 25 de janeiro de 2012). 

 

Durante o encontro com Elisa me tornei o mais profundamente possível, em 

receptor de informações ouvidas, vistas e sentidas. Após a nossa conversa fiz questão de 

ficar para a festa que aconteceria no mesmo horário. Tratava-se de uma festa para os 

Erês (crianças, espíritos infantis). Permaneci ali até o final.  No meu diário de campo eu 

anotei algumas impressões: 

De repente, pessoas que só estavam observando como eu, de uma hora 

para outra, se manifestavam. “Será que isso pode acontecer comigo?” Eu 

e Elisa sentamos numa área externa da casa – uma varanda dentro do 

território. Havia algumas garrafas espalhadas e arrumadas pelo chão. No 

meio da nossa conversa, uma mulher reclama porque alguém ofertou a 

garrafa e a deixou aberta. Ela diz que isso não está certo e que as garrafas 

devem ser ofertadas abertas.
109

 É bom e curioso estar com Elisa. Ela me 

fez lembrar momentos do passado que vivemos juntos em algumas 

farrinhas (ou encontros de sociabilidade). Ela levou uma sacola cheia de 

doces e uma garrafinha de mel. Disse que “os meninos” adoram. Quando 

estamos no meio do ritual e as crianças vão chegando, se manifestando 

nas pessoas, fico observando encantado e de repente chega uma mulher 

até mim com a mão cheia de mel e com voz infantil me pede para lamber. 

Faço o que “o erê” me pede e ele sorri, dizendo: “Bora correr na 

floresta?” Eu digo, vamos! Fiquei o tempo todo pensando nesse 

momento, achando que aquela frase estava diretamente ligada ao meu 

processo de trabalho etnográfico. Acho que eu já deveria ter começado 

com o trabalho de campo há mais tempo e a angústia que estou sentindo 

pode estar me paralisando. Interpreto a frase assim: “Vamos sair do 

                                                             
109 Durante a escuta da entrevista, acesso exatamente o que a mulher fala enquanto estávamos ali, 
sentados no banco de pedra: “Tu visse quem foi que botou aquela oferenda ali, Iansã? “Vi não” (diz 
Elisa). Uma champanhe fechada!?! Elisa: “Mas prá botar não tem que vir com o filho da casa, não é?” 
“É... Mal orientada. Botou a champanhe fechada, nem abriu!”. Elisa: “Agora, filho de Iansã tem um 
bocado, não é? Pra descobrir quem foi, vai ser complicado”. A mulher: “Agora devia ter aberto a 
champanhe, não é? Como que dá uma oferenda, uma champanhe fechada?” A mulher vai lá e abre a 
garrafa. O meu acesso a essa informação denuncia a minha dificuldade para assimilar fielmente alguns 
aspectos ligados à observação participante, que pude aprimorar na medida em que avançava no 
trabalho de campo. 



235 
 

 

lugar? O tempo está passando!”. Mas voltemos ao método. Gostei muito 

da entrevista, mas vou preparar um roteiro flexível para as próximas 

entrevistas. O meu foco inicial de entender o que leva os casais a 

formalizarem as suas conjugalidades encobre outros aspectos 

antropológicos observáveis no campo. Vou aprofundar mais as histórias 

do casal, os seus trânsitos na cidade, os espaços de sociabilidade. Estou 

aberto aos comandos do campo. Essas dúvidas só fazem me impedir de 

andar, de escrever, de conhecer pessoas, de estar nos lugares, enfim, de 

mergulhar de cabeça no campo da pesquisa para que eu me sinta 

verdadeiramente um etnógrafo. Estou agora pensando numa música 

cantada por Rita Ribeiro no cd Tecnomacumba: “Rainha dos raios, tempo 

bom, tempo ruim. Eu sou o céu para as tuas tempestades. O céu partindo 

ao meio no meio da tarde...” (Diário de Campo, 16 de janeiro de 2012). 

 

Eu não posso negar a minha afetação durante estes momentos no campo, pois 

acredito que tudo – absolutamente tudo – o que é vivido se materializava em material da 

pesquisa. Confesso que o encontro com Elisa poderia ter sido mais explorado, mas 

também assumo uma honestidade suficiente para reconhecer algumas limitações ligadas 

à observação participante e às provocações que eu poderia ter feito com a minha 

informante, pelo menos sobre os sentidos da religião, a vida social do casal, entre outras 

que somente na escrita etnográfica me foi possível perceber. Elisa finaliza a entrevista 

com o seguinte comentário sobre a formalização conjugal: 

Eu tô numa fase que eu não me apego mais a nada, entendeu? Bens 

materiais, principalmente... Faraó... Não vi nenhum que veio buscar as 

coisas, veio? Não. Aí eu vou pela teoria do meu pai. Na vida a gente 

só leva o que for de bom e o que for de ruim. O que comeu e o que 

bebeu e ninguém tira. Quem já comeu e bebeu é seu e ninguém tira. 

Só. Entendeste? Isso não quer dizer que eu não vá casar mais. Mas 

agora eu vou olhar. Olhar com quem vai se relacionando. Papel não 

significa nada não. Papel é só uma formalidade, entendeste? É mais 

uma questão de garantia, entendeste? Prá quando bater a bilola 

(morrer) deixar prá alguém as coisas (Elisa, Entrevista realizada em 

25 de janeiro de 2012). 

 

Acredito que a entrevista com Elisa se distancia das outras em relação à paixão e 

ao romantismo acessado com outros casais. É importante lembrar que Elisa e Bianca 

não estão mais juntas e este fato interfere diretamente na forma como as suas narrativas 

são contadas. Em muitos momentos percebi uma mistura de mágoa e decepção que 

sinalizam a presença de conflitos ligados não somente ao processo de separação, mas 

também às lembranças do relacionamento. A atitude de Bianca ao amassar o documento 

de cancelamento da união estável e os seus comentários “Palhaçada...!” denunciam que 



236 
 

 

ela não tinha certeza sobre a efetivação da separação. Esse contexto deixa claro que a 

falta de diálogo efetivo na conjugalidade homoafetiva se transforma em agente 

desestabilizador da relação e vai interferir diretamente no distanciamento do casal, o 

que em muitos casos, resulta na sua separação. Acredito que este é um tema pouco 

investigado pela antropologia e pelas ciências sociais. Não encontrei nenhum material 

teórico que se dedicasse à experiência de separação na conjugalidade homoafetiva e na 

medida em que cada vez mais casais formalizam as suas uniões, possivelmente, no 

futuro poderá haver um aumento de ‘separações da conjugalidade homoafetiva’. Não se 

decide o futuro.  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“E que tudo venha e caia sobre mim, até a incompreensão de mim mesma em certos momentos 

brancos porque basta me cumprir e então nada impedirá meu caminho até a morte-sem-medo, 

de qualquer luta ou descanso me levantarei forte e bela como um cavalo novo”  

(Clarisse Lispector, em Moser, 2009, p. 189) 



237 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia V: As Cores das Noivas. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 9: 

                De trás do avesso do véu:                                                               

Amor, Herança e Família nos Roteiros da Conjugalidade 



238 
 

 

           Aprender a ver – habituar o olho à calma, à paciência,                          

                              a deixar-que-as coisas-aproximem-se-de-nós:                                                                             

aprender a aplacar o juízo,                                                                                                             

a rodear e abarcar o caso particular a partir de todos os lados. 

(Nietzsche)  

 

 

Nas entrelinhas das narrativas apresentadas pelas mulheres da pesquisa, aos 

poucos foram surgindo temáticas que sutilmente caminhavam de encontro com as 

demais. Estes ‘pontos de encontro’ dos conteúdos e das experiências se materializavam 

sutilmente, numa ‘rede de significados’ ou como propõe Geertz (2012), em ‘estruturas 

de significação’ atribuídas à experiência da conjugalidade homoafetiva. Pouco a pouco 

o roteiro de entrevistas proposto no meu primeiro encontro no campo me convidava a 

uma ampliação, de forma que os encontros seguintes reforçavam a possibilidade de se 

pensar a análise dos dados a partir do uso dos roteiros.   

Uma das estratégias propostas por Gagnon (2006) quando o assunto é a pesquisa 

no campo das sexualidades é a indicação pelo uso de roteiros. A sua utilização é 

apresentada com certa flexibilidade e a orientação é a de que eles podem (e devem) 

passar por processos de ‘montagem’ e ‘desmontagem’ a partir de respostas criativas ou 

adaptativas a novas circunstâncias. “É um componente crucial de nossa capacidade de 

manejar um meio interno e externo em processo de mudança” (GAGNON, 2006, p. 

115). Não se pode perder de vista que a história de socialização de um indivíduo (e aqui 

eu incluo a própria história conjugal homoafetiva) faz parte de um histórico de criação, 

reorganização e destruição de materiais de roteiros, que são definidos segundo as 

exigências das situações concretas experienciadas pelas pessoas investigadas. 

 A partir da minha sistematização de dados encontrados no campo foi possível 

identificar alguns sentidos e categorias produzidas a partir das experiências de 

formalização da conjugalidade homoafetiva. Conteúdos como a importância do amor 

romântico para justificar a vontade de família são, ao mesmo tempo, convidados para 

dialogar com os conteúdos e a importância da herança que eventualmente pode ser 

deixada para uma das mulheres do casal, bem como os relacionamentos estabelecidos 

com as suas famílias de origem. A maneira como cada casal lida com estas questões se 

mostra muito particular e compreender as estratégias de manejo pessoal e social, 



239 
 

 

utilizadas ao longo da vida conjugal, pode nos conduzir a uma compreensão mais ampla 

sobre as suas experiências. Neste sentido, entre os roteiros da conjugalidade formalizada 

surgem as categorias Amor, Família e Herança como temáticas mais acionadas pelas 

informantes, nas suas narrativas conjugais. Não necessariamente nesta ordem, já que 

ordenar às vezes implica uma hierarquia, estes temas estiveram presentes em todos os 

meus encontros realizados no trabalho de campo. Apesar das singularidades de cada 

casal em relação a estas temáticas, foi possível encontrar pontos de encontro e 

divergência que servem para sinalizar a diversidade tatuada no corpo coletivo da 

conjugalidade homoafetiva. 

 Compreender algumas partes dos roteiros conjugais se configura como estratégia 

metodológica que auxilia no entendimento de uma realidade social complexa. É nesse 

momento que os próprios sentidos e significados podem ser acionados para indicar 

aspectos de uma experiência social tão marcada pela manutenção da vida privada. 

Adentrar neste campo é entrar nas vidas e nas intimidades de mulheres que decidem se 

casar com outras mulheres. 

  

9.1 O amor e seus desdobramentos na conjugalidade homoafetiva 

 

As presentes, pessoas “sui júris” legalmente identificadas por mim, 

escrevente juramentado, conforme documentos apresentados. E logo, 

pelas Outorgantes e Reciprocamente Outorgadas, foi-me uniforme e 

sucessivamente dito o seguinte: que se encontrando ambas em pleno gozo 

de suas faculdades mentais e físicas, desejando regular e definir os 

reflexos patrimoniais que possam advir da relação de convivência entre 

as contratantes, resolvem estabelecer cláusulas e condições 

reciprocamente outorgadas e aceitas nas quais se obrigarão, conforme 

se articulam nas seguintes cláusulas: CLÁUSULA PRIMEIRA: Que as 

Outorgantes e Reciprocamente Outorgadas, declaram, que vivem como 

se casadas fossem, em uma União Estável, desde o dia 22 do mês de 

dezembro de 2011, e até a presente data o relacionamento não sofreu 

qualquer interrupção (Trecho da Escritura Pública de União Estável do 

casal Alexia e Marcia, lavrada em 24 de maio de 2012
110

). 

 

“Mas o enamoramento é uma experiência pela qual todos nós já passamos,                                                           

e cada um de nós é testemunha do que viveu: pode contar, pode dizer” 

(Alberoni, 1988, p.8) 

                                                             
110 A Escritura Pública de União Estável encontra-se anexa na página 336. 



240 
 

 

 Na introdução do seu livro História do Amor no Brasil, Del Priori (2005) afirma 

poeticamente que a compreensão do amor não depende de conceitos. Não é claramente 

compreensível por meio de descrições ou de narrativas. Trata-se de uma experiência 

excepcionalmente sentida: 

Os amantes, por sua vez, gozam de sentimentos inexplicáveis de ordem 

irracional ou inconsciente. Sofrem emoções como quem sofre golpes. 

Passam por mil martírios. Descobrem-se vítimas de uma ferida recebida 

sem que se saiba como. Seu sentimento é inexplicável e, portanto, 

inexprimível, salvo pela literatura ou pela poesia, cujo jogo retórico, 

metáforas e figuras de linguagem nos falam de um amor, que se quer 

singular, excepcional, reconhecível entre mil outros amores. Um amor 

que busca romper com velhas receitas, com fórmulas banais e com os 

clichês que se lhe impõem os costumes, as leis e as rotinas sociais. Amar 

é antes selecionar o eleito do coração. É notar, é colocar a parte, é 

singularizar. Um, ou uma, entre todos. Um rosto, um nome. Isso implica 

a seleção que entroniza o objeto como excepcional. O eleito é distinto: 

superior como um rei ou distante como uma estrela. O amor, dirá 

finalmente alguém, é um problema de vida, de ordem sensível, de estética 

e poética, não de conceitos (DEL PRIORI, 2005, p. 12). 

 

As mulheres que encontrei no campo da pesquisa vivem relações de amor. Ele 

foi expresso pelas minhas informantes através da invocação da palavra e também por 

meio dos múltiplos gestos e das performances
111

 que o simbolizam: os sentidos dos 

olhares, a sutileza dos gestos, os cuidados com as palavras durante as narrativas, a 

esperança no futuro, tudo isso compõe os objetos sutis de uma vivência do amor. Após 

um dos meus encontros com Sara e Pietra, durante o ‘retorno ao campo’, escrevi no 

diário: 

Hoje vi uma lágrima nascer nos olhos de Sara. Foi quando lhe pedi que 

falasse sobre o amor. Percebi que mudou o corpo todo. Seus olhos se 

deslocaram de mim para Pietra e em poucos segundos a lágrima convida 

um sorriso discreto e um pouco envergonhado. Foi nesse momento que 

ficou claro para mim: escutar sobre o amor não é a melhor forma de 

entendê-lo. Fala sobre ele, todo o instrumento que o produz, o 

experiencia e o revela. É o corpo do corpo quem diz sobre as experiências 

do amor. Às vezes o discurso silencioso dura muito pouco. Uma fração 

de segundos. Parece que o ‘escutar’ é realizado pelos olhos e os próprios 

                                                             
111 Chamo performances as possibilidades de apreensão/interpretação das comunicações corporais 
experienciadas socialmente pelos casais dos quais eu falo durante toda a pesquisa. Concordo com 
Dawsey (2007) quando aponta a problemática encontrada pela antropologia na definição do conceito de 
performance. Este conceito adquire formas variadas, cambiantes e híbridas. Ele, o conceito de 
performance, resiste às tentativas de definições conclusivas ou delimitações disciplinares. Judith Butler 
(1993) defende que o gênero é em si mesmo, performativo, pois através da reiteração, consolida o 
sujeito. 



241 
 

 

sentidos do antropólogo no campo. Acho que ela percebeu que eu percebi 

a sua emoção e instantaneamente o controle das emoções – às vezes 

imposto pelas normas sociais – foi acionado. Tentei captar mais. Mas o 

amor escapa às vezes. O encontrei, muitas vezes, nas entrelinhas (Diário 

de Campo, 10 de Setembro de 2013)
112

. 

 

Em poucas palavras Sara fala sobre a experiência de amor na sua relação 

conjugal: 

Eu já tô no terceiro casamento, né? E assim, são casamentos que eu não 

formalizei, né?, Os anteriores. Esse foi o primeiro. É com ela que eu parti 

pra união estável e a gente tá pensando em casar mesmo no cartório, não 

é? Porque tem a união estável e tem o casamento reconhecido pelo 

cartório. E eu me sinto muito feliz com Pietra, sabe? (Nesse momento 

Sara olha pra Pietra e enche os olhos de lágrimas). Desde assim, o 

acordar até dormir, né? É como eu disse pra ela ontem: ‘Há seis anos, 

antes de dormir eu te digo eu te amo’, antes de dormir e sou muito feliz. 

(...) Eu disse pra ela que ela é minha cara metade. (...) Eu disse pra ela 

que ela é minha cara metade, que eu tava procurando e assim, a gente 

deveria ter se conhecido muito antes, não é? Por a gente perdeu muito 

tempo, entendeu? Eu me sinto muito feliz com ela. No trabalho, no dia-a-

dia, companheirismo no casamento, enfim. Que seja eterno enquanto dure 

(Sara, Entrevista realizada em 10 de Setembro de 2013). 

 

 

Segundo Mello (2005) a constituição da família conjugal moderna encontra-se 

marcada por duas características fundamentais: a afirmação da individualidade das 

pessoas na escolha dos seus cônjuges a partir dos ideais do amor romântico e a maior 

independência dos novos casais em relação às suas famílias de origem. Se em outros 

tempos a família se organizava em torno do modelo patriarcal
113

, hoje ela passa a dar 

prioridade ao amor, aos afetos e sentimentos como espaços de eclosão da sexualidade. 

Se antes o casamento priorizava exclusivamente a união de grupos sociais ou a 

                                                             
112  Costa (2005) aponta que na experiência amorosa existe uma comunicação muito pessoal 
estabelecida pelas pessoas que se amam. Ele afirma: “A existência da comunicação pessoal – aqui mais 
especificamente amorosa – define as fronteiras simbólicas que separam ou diferenciam os amantes de 
todo o resto do mundo: na medida em que se comunicam pessoalmente, os amantes constituem um 
universo simbólico próprio, distinto do entorno anônimo, impessoal” (COSTA, 2005, p. 121). Penso que 
o antropólogo somente será capaz de captar as particularidades desta comunicação quando vive, ele 
mesmo, uma relação afetiva com o seu trabalho de campo.  
113  De acordo com Therborn (2006): “O patriarcado tem duas dimensões intrínsecas básicas: a 
dominação do pai e a dominação do marido, nessa ordem. Em outras palavras, o patriarcado refere-se 
às relações familiares, de geração ou conjugais – ou seja, de modo mais claro, às relações de geração e 
de gênero” (THERBORN, 2006, p. 29). 



242 
 

 

perpetuação de linhagens, atualmente privilegia as formações de aliança entre dois 

indivíduos que dizem se amar. 

 Se por um lado nos deparamos com a afirmação da individualidade na escolha 

dos cônjuges para que se possa viver o amor na conjugalidade homoafetiva, a 

independência dos casais em relação às suas famílias de origem denuncia que a 

formalização desta conjugalidade se configura como ato de coragem. É preciso que se 

saiba o que se quer para enfrentar os desafios que acompanham o despertar de uma nova 

configuração familiar. O investimento na desconstrução dos estigmas que ainda rondam 

as homossexualidades é acompanhado da crença no amor romântico e da coragem de 

romper (em alguns casos, radicalmente) com os laços familiares anteriores. Não é por 

acaso que todos os casais acessados nesta pesquisa reconhecem e se queixam dos 

conflitos experienciados com as suas famílias de origem. 

 Se o amor é reconhecido como um dos principais motivos para a formalização 

da conjugalidade homoafetiva é porque o casal que se casa se reconhece como duas 

pessoas que se amam. Nesse sentido, passam a se conhecer e a investir cada vez mais 

numa relação de parceria, que geralmente envolve todo um roteiro prévio ao 

reconhecimento (do próprio casal, inclusive) acerca da conjugalidade homoafetiva. 

Categorias como a paquera, o namoro, o envolvimento sexual e a construção da 

intimidade vão abrindo espaços para algo ‘mais sério’: a visibilidade social do casal, a 

decisão de morar junto, a aquisição de bens em parceria. Todos estes mecanismos 

contemplam a experiência desta conjugalidade. Gabriela e Mariana deixam bem claro 

que a paixão do casal se configura como integrante da parceria e da intimidade, aspecto 

tão importante para a manutenção da relação conjugal:  

O que me fez gostar dela foi o dia-a-dia. Convivendo com ela todo dia, 

trabalhando junto, comendo junto, almoçando junto, foi o que fez eu ficar 

mais próxima dela. E quando ela passou assim, eu disse: ‘aquela dali vai 

ser a minha esposa’. Eu gosto de tudo nela. Só não gosto de um negócio: 

ela fica pegando assim, no meu nariz, eu não gosto. Tenho alergia. 

(Gabriela, Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

Eu também gosto de tudo nela. Ele é meu marido
114

. Gabriel. Ela diz que 

queria que o nome dela fosse Gabriel. Não é amor? Mas Gabriel é bonito. 

                                                             
114 É possível perceber que as mudanças radicais do gênero também são acionadas para demarcar 
lugares na descrição do casal pelo próprio casal. O jogo estabelecido entre masculino e feminino quase 
sempre surge com um ar de humor, como se o casal em muitos momentos ‘brincasse’ com os 
escorregos que os próprios artigos ‘a’ ou ‘o’ provocam nos deslocamentos discursivos.  



243 
 

 

Eu gosto de Gabriel. O cabelo dela era bem grandão. Ela cortou. 

(Mariana, Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

 

 De acordo com Alberoni (1988) as pessoas que vivem ‘histórias de amor’ 

experienciam um estágio de enamoramento, aquele momento equivalente à fase inicial 

da relação. A partir de uma comparação com a criação de novos movimentos dentro de 

uma estrutura social, aponta que o namoro pode ser considerado como um ‘movimento 

coletivo’: 

[O] namoro é feito por duas pessoas. Numa determinada estrutura social, 

o movimento divide o que estava unido e une o que estava dividido para 

formar um sujeito coletivo novo, um ‘nós’ que no namoro é feito pelo 

casal do amante-amado. O namoro é a forma mais simples de movimento 

coletivo (ALBERONI, 1988, p. 07). 

 

 Penso que o enamoramento não é o integrante exclusivo apenas do namoro ou 

das primeiras fases de uma relação amorosa. Ele acompanha toda a dinâmica relacional 

necessária à manutenção da conjugalidade homoafetiva. O desejo, as experiências 

sexuais, a confiança e a fidelidade são conteúdos também acionados quando as 

mulheres falam sobre as suas conjugalidades. Embora a formalização ou o casamento 

não seja reconhecido como prova de amor, o sentimento de enamoramento parece 

fundamental para que se invista mais profundamente nos afetos experienciados pelos 

casais durante toda a existência do relacionamento. 

De acordo com Foucault (1988) as relações de sexo deram lugar, em toda a 

sociedade, a um dispositivo de aliança. Este envolve em todos os seus aspectos, o 

sistema de matrimônio, de fixação e desenvolvimento dos parentescos, da transmissão 

de nomes entre as/os cônjuges e os bens que contemplam os acessórios materiais que 

podem vir a ser adquiridos conjuntamente. O dispositivo da sexualidade é apresentado 

como aquele que veio sobrepor-se ao dispositivo de aliança, dando uma nova 

‘roupagem’ às concepções de sexualidade e de conjugalidade. 

O dispositivo de aliança se estrutura em torno de um sistema de regras 

que define o permitido e o proibido, o prescrito e o ilícito; o dispositivo 

de sexualidade funciona de acordo com técnicas móveis, polimorfas e 

conjunturais de poder. O dispositivo de aliança conta, entre seus objetivos 

principais, o de reproduzir a trama de relações e manter a lei que as rege; 

o dispositivo de sexualidade engendra, em troca, uma extensão 



244 
 

 

permanente dos domínios e das formas de controle. Para o primeiro, o 

que é pertinente é o vínculo entre parceiros com status definido; para o 

segundo, são as sensações do corpo, a qualidade dos prazeres, a 

natureza das impressões, por tênues ou imperceptíveis que sejam 

(FOUCAULT, 1988, p. 101, grifos meus). 

 

Instala-se sob as relações a dois a necessidade de se estabelecer acordos 

múltiplos que garantam a manutenção dos vínculos e a organização dos mecanismos 

que envolvem a formalização da conjugalidade homoafetiva. Em algum momento o 

amor construído pelo casal e a influência dos dispositivos (de aliança e de sexualidade) 

atuam diretamente nas decisões tomadas pelo casal envolvido na cena conjugal. 

Enquanto as questões ligadas ao amor, à sexualidade e a comunicação corporal 

compreendida pelos afetos na relação parecem estar ligadas aos dispositivos da 

sexualidade, a preocupação com os bens construídos pelo casal e a necessidade de se 

pensar na herança entre as parcerias, estão vinculadas aos dispositivos de aliança. 

Se os dispositivos de sexualidade envolvem as sensações do corpo, a qualidade 

dos prazeres e a natureza das impressões (afetivas, emocionais), as mulheres desta 

pesquisa os reconhecem pelas corporalidades afetivas desta conjugalidade
115

. É não 

apenas a experiência afetiva que entra em cena, mas as (im)possibilidades de manifestá-

la por meio do corpo, instrumento social fortemente marcado pelas múltiplas regras e 

códigos sociais.  

O sistema social homofóbico é acionado para justificar as mudanças nas 

manifestações afetivas do casal. Em muitos casais, o início dos relacionamentos afetivos 

passa por uma ‘explosão discursiva’ dos afetos, onde os corpos denunciam a todo o 

tempo a experiência de uma conjugalidade que se inicia.  Na medida em que a conquista 

e a sedução não precisam ser acionadas com tanta frequência, a periodicidade destas 

manifestações diminui. Aos poucos os lugares e as situações onde se devem manter os 

diálogos afetivos entre os componentes do casal passam a ser menos acionados e os 

casais assumem posturas de vigilância, muitas vezes para evitar atitudes 

preconceituosas e os olhares questionadores daquelas/es que percebem as suas 

performances afetivas e amorosas.  

                                                             
115 Sobre corporalidade ver o artigo de Miguel Vale de Almeida, O corpo na teoria antropológica, 
Almeida (2004). 



245 
 

 

 Quando posto no início do relacionamento, o enamoramento entre mulheres 

encontra dois pólos que nem sempre estão de acordo, especialmente quando se fala das 

relações sociais do casal. As performances que envolvem a homossexualidade feminina 

entram em cena, convidando as duas mulheres a reorganizar os seus padrões de gênero, 

aqueles que envolvem os ‘rótulos’ que integram os corpos ‘masculinos’ ou ‘femininos’ 

localizados nos próprios corpos das mulheres que se amam. As gramáticas de gênero 

acabam mascarando aspectos do investimento afetivo do casal, principalmente quando 

em alguns momentos, o agente discriminatório é a própria família
116

.   

Nos setores mais modernos da sociedade contemporânea o casamento é 

caracterizado como uma escolha recíproca, baseada em critérios afetivos, sexuais e na 

noção de amor (VELHO, 2002). Entra em cena a idéia de sujeito
117

 atuando e operando 

através das suas escolhas e da adoção de estilos de vida específicos.  

[Ela é] aquela pessoa que ajuda você nos momentos mais difíceis, a que 

aguenta as suas grosserias, a sua chatice, que faz você rir o dia inteiro, 

que está ali do seu lado, qualquer momento que for, bom ou ruim, que 

sua família adora, o que é mais importante (Tercile, Entrevista realizada 

em 02 de junho de 2013). 

 

 O ponto de vista de Tercile representa outras narrativas encontradas no campo. 

A parceria e a cumplicidade dos casais apontam que o enamoramento proposto por 

Alberoni (1988) precisa ser acionado para que a própria manutenção conjugal se 

organize fundamentada nos valores do amor. Cabe aqui um questionamento: O que seria 

então, o enamoramento?  

É o estado nascente de um movimento coletivo a dois. (...) O 

enamoramento não é um fenômeno quotidiano, uma sublimação da 

sexualidade ou um capricho da imaginação. Não é tampouco um 

fenômeno sui generis inefável, divino ou diabólico. É um fenômeno que 

pode ser incluído dentro de uma classe já bem conhecida – a dos 

fenômenos coletivos. (...) O enamoramento porém, ainda que seja um 

movimento coletivo, só acontece entre duas pessoas. Seu campo de 

domínio, quaisquer que sejam os valores universais que venha a 

apreender, está vinculado ao fato de se completar somente entre duas 

pessoas (ALBERONI, 1988, p. 5-6). 

                                                             
116 A relação do casal com a família é tomada como um dos aspectos que envolvem a decisão da 
conjugalidade homoafetiva. Esta discussão é apresentada no próximo tópico deste capítulo. 
117 A categoria “sujeito” é caracterizada por Velho (2002) como o homem social propriamente dito, 
aquele que interage com os outros e desta forma, constitui a sociedade, ao mesmo tempo em que vai 
sendo constituído num processo sem fim.  



246 
 

 

 A aproximação entre o enamoramento e o movimento coletivo se dá pela 

intensidade do investimento afetivo/emocional que as pessoas realizam quando lutam 

por alguma causa específica. Se durante a Revolução Francesa, por exemplo, o homem 

em estado de efervescência tinha a impressão de estar “dominado por forças que não 

reconhece como suas; forças que os arrastam e que ele não domina, (...) sente-se 

transportado a um mundo diferente daquele em que vive sua existência privada. A vida 

aqui não é somente intensa, mas qualitativamente diferente” (DURKHEIM apud 

ALBERONI, 1988, p. 6). No enamoramento o que acontece é que “a relação 

estabelecida entre nós e a pessoa amada, bem como a experiência inusitada que estamos 

vivendo, tornam o ser amado excepcional e diferente. E mais ainda. É exatamente nesse 

momento que nos tornamos diferentes e excepcionais um para o outro” (ALBERONI, 

1988, p. 7). 

 Na conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo (e não apenas entre elas) há uma 

explosão de fenômenos peculiares decorrentes da vida social das pessoas nas quais as 

relações sociais mudam radicalmente. Há um forte investimento na ‘nova relação’ que 

se constrói: a disponibilidade do tempo, as horas ou dias que se passam exclusivamente 

com a pessoa que se está ‘enamorando’ ou namorando. Constrói-se um pacto social de 

via dupla que as duas pessoas vão naturalmente assumindo. Para além do longo tempo 

que passam juntas, vão também abrindo mão de outras relações sociais com amigos e 

familiares, pois a vida a dois passa a se configurar como uma relação compartilhada 

também com outras pessoas e situações antes exclusivas de um dos componentes 

conjugal.  

 Em um artigo sobre a homossexualidade feminina em camadas médias no Rio de 

Janeiro, Heilborn (2009) sinaliza que a conjugalidade moderna é definida, pelas 

mulheres investigadas na sua pesquisa, como um núcleo de trocas afetivo-sexuais e 

certo tipo de arranjo de vida cotidiana caracterizada por uma não-distinção de papéis 

conjugais. “O casal constitui realidade supra-individual, estruturada em termos de um 

contrato não-consciente, que demanda uma dependência recíproca entre os parceiros” 

(HEILBORN, 2009, p. 78). Essa dependência recíproca pode ser identificada como um 

dos componentes no enamoramento e conseqüentemente da própria dinâmica conjugal 

que vai tomando múltiplos desdobramentos ao longo da sua manutenção. Tal 

reciprocidade afetiva é sinalizada também como um dos mecanismos sociais e pessoais 

que muito contribui para a decisão dos casais formalizarem as suas conjugalidades. Em 



247 
 

 

muitos momentos, ela mesma, a reciprocidade é representada como indício de uma 

relação amorosa.  

 De alguma maneira a categoria conjugalidade se mistura com outras, criando um 

aspecto plural à sua dinâmica. Aliança, confiança, fidelidade, reciprocidade se 

transformam em categorias que estão, na sociedade contemporânea, muito próximas 

daquilo que chamamos conjugalidade. De acordo com Velho (2002) o tema da aliança 

está imediatamente ligado ao da reciprocidade. Nesse sentido, o casamento, dentro dos 

códigos de aliança, estabelece a união entre os membros de determinados grupos e por 

isso mesmo, produz reciprocidade nos mais diferentes níveis da vida social. Muitas 

vezes ela é acionada para justificar e nomear aquilo que as próprias interlocutoras desta 

pesquisa chamam de amor. 

Enquanto o código de aliança está diretamente ligado à temática de 

reciprocidade, o casamento passa a ser percebido como componente que se conjuga com 

o código de aliança, pois os dois permitem o estabelecimento de relações entre grupos 

por meio da união de seus membros. Estas relações produzem a reciprocidade nos 

diversos níveis da vida social, estabelecendo canais de comunicação e delimitando 

fronteiras quando se fala na manutenção das identidades.  

O casamento, pelo menos para os setores mais modernos da sociedade 

contemporânea, é caracterizado como sendo uma escolha recíproca, 

baseada em critérios afetivos, sexuais e na noção de amor. Mais uma vez 

a idéia de sujeito atuando, operando e optando é dominante (VELHO, 

2002, p. 26). 

 

 Abiou (2011) reconhece que a dimensão social do amor está ligada às questões 

de casamento, alianças, relacionamentos e parentesco e atua como forma concreta nas 

relações interpessoais: “É símbolo de vida. Nem tradicional nem moderno, o amor é 

como um fluido cuja essência é de circular. Não podendo existir fora da dinâmica 

relacional, ele assume a fluidez de corações entre pessoas” (ABIOU, 2011, p. 28). 

Talvez ele seja a palavra que melhor emprega sentidos a sentimentos e vivências 

fugidias de qualquer conceituação concreta, pois as pessoas atribuem à sua palavra, 

sentimentos puros e sensações delicadas.  



248 
 

 

 É o amor – enquanto conceito indefinido
118

 – que compõe o cenário da 

conjugalidade homoafetiva. Quando acionado não é falado de forma determinada ou 

determinista: as mulheres falam dele quando falam sobre as suas companheiras, suas 

esposas. É o cuidar, o desejo de ficar junto, as negociações indescritíveis que fazem 

uma relação andar. Ele é mais manifestado do que falado e exige do antropólogo uma 

sensibilidade para percebê-lo, pois é o corpo e sua alteridade que comunica e lança 

discursos. Após o meu encontro com Carla e Alice, teci as seguintes considerações no 

diário de campo: 

“Alem do amor que sentimos, o casamento de papel passado nos dá 

garantias de futuro e certa estabilidade. Não construímos bens, mas 

compramos esse apartamento juntas. Casamos no dia 12 de Junho, dia 

dos namorados”. Elas dizem que não gostam de marcar datas, mas essa é 

inesquecível. (...) Carla foi pro cartório antes de Alice, que chegou 

atrasada e não teve como avisar sobre o congestionamento no trânsito. 

Enquanto tomava um sorvete ao lado do cartório, Carla pensava: “Ai meu 

Deus, será que vou ser deixada sozinha no altar?” E sorri com a própria 

expressão. Mas Alice foi. Comprou apenas uma aliança e colocou na mão 

de Carla. Segundo ela não poderia comprar as duas alianças juntas porque 

quis dar um anel especial, com um ouro especial e uma pequena pedra de 

brilhante cravado. No momento observo que as duas estão sem aliança no 

dedo e elas falam sobre essa história. Alice comprou um anel da HStern e 

pelo preço não poderia pagar dois. Carla vai pega-lo para me mostrar e 

volta sorridente com o anel no dedo (Alice e Carla, Entrevista realizada 

em 04 de Junho de 2012). 

 

 Nas concepções de Sergio Costa (2005) o amor romântico se expressa como um 

vínculo com o outro que está diretamente ligado à vontade de condução da própria vida 

junto à pessoa amada. Trata-se de uma relação fortemente marcada pela interface entre 

corpo e cultura, “refletindo portanto a legados culturais, as características de 

personalidade individuais e os determinantes de um contexto social específico” 

(COSTA, 2005, p. 114). Se tomado como idealização o amor romântico coloca o 

indivíduo no reconhecimento da sua singularidade, o que irá resultar numa constante 

reivindicação pela pessoa na sua totalidade. É ele quem possibilita a vivência de 

exclusividade que é própria das pessoas que se amam.  

                                                             
118 Sergio Costa (2005) aponta que não há na bibliografia sociológica contemporânea uma definição 
adequada para o amor romântico devido a orientação cognitivo-normativa preocupada com a 
racionalidade e a ordem que predominou nas ciências sociais no pós-guerra quando relegava o tema das 
emoções e do amor a segundo plano, privilegiando aspectos da história social e da história de ideias.  



249 
 

 

 Especialmente nas sociedades modernas, o anseio das pessoas por uma relação 

amorosa que envolva plenamente os amantes continua sendo uma aspiração 

generalizada, cujo amor romântico passa a operar como bússola de referência na 

organização de tais experiências. Ainda que muitas pessoas desejem estabelecer 

relacionamentos amorosos, nem sempre os contextos sociais onde se dão tais 

experiências se mostram favoráveis. O amor não pode ser tomado como fato puramente 

individual e a forma como é experienciado encontra-se diretamente atrelada aos 

contextos sociais nos quais as pessoas que se amam encenam as suas vidas cotidianas, 

em sociedade. Por isso mesmo a noção de amor encontra-se diretamente ligada tanto ao 

indivíduo quanto às especificidades da sociedade onde as pessoas se inserem. 

 Embora eu pense que o enamoramento pode estar presente durante toda a 

vivência da conjugalidade, Alberoni (1988) reconhece que primeiro ele passa por uma 

transformação para ser reconhecido como amor. Este processo de mudança conceitual 

ocorre através de diversas provas – aquelas que nos impomos a nós mesmos, as que 

impomos ao outro e as que são impostas pelo sistema externo (os quais eu chamaria de 

contextos sociais). A passagem ao amor ocorre quando existe o preenchimento dos 

espaços da vida cotidiana que somente alcançamos pela dedicação e o cuidado com o 

outro e com a relação. Não tenho conhecimento de nenhum casal que resolveu casar 

sem antes experienciar uma convivência mínima com o outro que lhe garantisse alguma 

segurança afetiva, esteja tal segurança ligada à paixão ou ao amor, ou mesmo às 

questões materiais que o outro pode oferecer. Talvez a formalização de uma 

conjugalidade na sociedade contemporânea, seja, mesmo que de forma metafórica, a 

materialização concreta do amor, uma vez que o casamento se constitui em uma nova 

instituição organizada na vida de duas pessoas que se decidem estar juntas formalmente. 

O nascimento do amor se dá, segundo Alberoni (1988), ao redor de uma instituição e de 

um pacto estabelecido entre estas duas pessoas. É a concretude deste ‘pacto’ que irá 

possibilitar ao casal desfrutar de experiências que envolvem a cumplicidade e a 

intimidade, integrantes socialmente reconhecidos como necessários ao amor. 

Especialmente no caso de Nubia e Tercile, elas dizem que estão juntas há três 

anos (e não um mês) sinalizando que algumas pessoas se surpreendem quando 

convivem com elas, já que mantém estilos de vida próprios dos casais apaixonados e 

recém-conhecidos: ‘É muito grude. Só vai pra cama quando vai as duas, só vai comer 

quando vai as duas, se estiver uma deitada assistindo televisão e mesmo que a outra não 



250 
 

 

queira, deita junto e financeiramente é tudo junto também’(Tercile). Esta cumplicidade 

também pode gerar uma ‘dependência autorizada’ que se desdobra em outros aspectos 

da conjugalidade. É a parceria. É conjugada. A vida de uma mulher passa a funcionar 

conjugada com a vida da outra.  

Mesmo considerando a importância fundamental do amor na experiência da 

conjugalidade homoafetiva outras categorias também foram acionadas pelas minhas 

informantes. Como sinalizado no início deste capítulo, temáticas que envolvem os bens 

materiais e a segurança financeira de uma das componentes do casal, bem como as 

múltiplas (im)possibilidades estabelecidas com as famílias de origem, ganham sentidos 

sociais mais amplos. Os significados atribuídos a estas categorias são múltiplos e sobre 

eles, as mulheres da pesquisa têm muito a dizer. 

Ferry (2010) aciona a importância da categoria pessoa como muito importante 

para se pensar as mudanças encontradas na família. Ele diz que entre todas as 

motivações possíveis que rondam a família moderna, fundada no sentimento, a única 

que realmente vale a pena é a noção de pessoa. “Hoje, para a imensa maioria das 

pessoas, a verdadeira meta da existência, que lhe dá sentido, sabor e valor, situa-se 

basicamente na vida privada” (FERRY, 2010, p. 27). É a construção da vida privada 

como recurso que também é político, que vai dando alicerce para a concepção moderna 

de família. Hoje o que entra na cena social mais ampla é a capacidade que as pessoas 

encontram para levar as suas vidas privadas como bem desejam ou entendem.  

Nesse sentido as interferências sociais ou as suas tentativas de manipular desejos 

e práticas afetivas passam a exercer menos força nas vidas das pessoas quando o assunto 

é a realização pessoal. A vontade passa a ganhar um status de desejo, que também está 

ligado à auto-realização das pessoas, que já não querem responder rigidamente às 

demandas sociais quando o assunto é a sexualidade e a escolha do objeto amoroso. Tal 

concepção pode ser percebida na conjugalidade entre mulheres, quando acionam 

mecanismos de enfrentamento diante das tentativas de controle acionadas nas suas 

relações sociais e nas exigências originadas nas relações familiares. Assim, os 

confrontos acionados nestas relações passam a revelar outras categorias, como os 

conflitos e o conforto, agentes que se desdobram quando o assunto é a formalização da 

conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo. 

 



251 
 

 

9.2 A família: Conforto, Conflito e Confronto 

CLÁUSULA QUARTA: Que elas Outorgantes e Reciprocamente 

Outorgadas, estabelecem que o patrimônio particular de cada uma das 

Outorgantes e Reciprocamente Outorgadas, inclusive advindo por 

herança de família, cuja administração compete a respectiva titular, não 

se comunicará em nenhuma hipótese com o patrimônio adquirido durante 

a união pelas Outorgantes e Reciprocamente Outorgadas, e está excluído 

de eventual partilha, em caso de dissolução e/ou rescisão da presente 

escritura pública; Parágrafo Único: Pertencerão em condomínio as 

Outorgantes e Reciprocamente Outorgadas, todos os móveis e utensílios 

que guarnecerem o imóvel residencial das Outorgantes e Reciprocamente 

Outorgadas (Trecho da Escritura Pública de União Estável do casal 

Alexia e Marcia, lavrada em 24 de maio de 2012
119

) 

 

 De acordo com Francesco Alberoni (1988) o enamoramento somente pode 

existir quando é capaz de separar aquilo que estava unido e unir o que estava dividido. 

Esta ‘nova’ união ganha novo status social e por isso mesmo ela se materializa em uma 

ação transgressora, pois de alguma forma, desestabiliza determinadas estruturas até 

então inalteradas. Em outras palavras: “Sem a diferença, sem o obstáculo, não há 

qualquer necessidade de se instaurar outro sistema de diferenças e intercâmbio, isto é, 

de se fundar outra instituição” (ALBERONI, 1988, p. 15). Associando e ampliando tal 

concepção de enamoramento às especificidades da conjugalidade homoafetiva, acredito 

que as categorias ‘transgressão’, ‘diferença’ e ‘obstáculo’ encontram-se frequentemente 

presentes nestas relações porque são acionadas através das narrativas das mulheres do 

campo da pesquisa. Não se pode pensar a experiência de tais categorias sem que haja a 

vivência do conflito. 

 Em nenhum dos casos aqui pesquisados, a decisão pela formalização da 

conjugalidade aconteceu como um ‘mar de rosas’. Múltiplos conflitos sociais são 

narrados e representados como um dos componentes dos roteiros da conjugalidade 

homoafetiva. Mesmo aqueles casais que decidiram procurar os cartórios e apenas 

posteriormente resolveram comunicar às suas famílias, tais relações não ocorreram de 

forma harmônica. Em vários momentos as famílias de origem se colocaram contra o 

‘casamento’, principalmente quando as relações familiares precisam, social e 

afetivamente, da aceitação das mães e dos pais das mulheres lésbicas. 

                                                             
119 A Escritura Pública de União Estável encontra-se anexa na página 336. 



252 
 

 

 A partir de pesquisas realizadas com famílias de classe média na cidade do Rio 

de Janeiro, Velho (2002) percebeu que muitos casais heterossexuais atribuem uma 

importância crucial às suas famílias de origem. A relação social e afetiva vivida pelos 

componentes conjugais com os seus familiares pode facilitar ou dificultar efetivamente 

a construção de um matrimônio.  A expressão ‘fazer gosto’ compõe as experiências de 

indivíduos que se casaram. Frequentemente, a opinião, aceitação ou rejeição por parte 

das famílias se configuram como uma referência fundamental para o casamento, mesmo 

entre aqueles casais que valorizam fortemente a escolha pessoal em detrimento do ‘aval’ 

familiar. 

 Embora Velho (2002) não tenha considerado em suas pesquisas as dinâmicas 

sociais dos casais formados por duas mulheres ou dois homens, a categoria família é 

acionada quando tais casais são convidados a narrar as suas histórias conjugais. Penso 

que dificilmente, os pais das/os componentes de um casamento homoafetivo, consegue 

‘fazer gosto’ com o casamento das suas filhas ou seus filhos. Mesmo aquelas famílias 

‘mais abertas’ ou ‘menos preconceituosas’ diante da homossexualidade da filha ou do 

filho, poderão considerar alguns aspectos que independem da orientação sexual da 

parceira ou do parceiro que compõe o par conjugal em formação.   

Não se pode perder de vista que a dicotomia aceitação/rejeição está ligada à 

maneira como as famílias de origem lidam com a orientação homossexual da pessoa em 

questão. Percebi que no fundo todos os casais desejam ardentemente a aceitação 

incondicional dos familiares pelas suas escolhas conjugais. Quando isso não acontece, 

eles (os casais) vão descobrindo as formas possíveis de convivência. No caso de Ana e 

Carol é possível perceber que as duas experienciam formas diferentes de lidar com a 

revelação do casamento. Nas suas narrativas são mencionadas categorias como geração, 

preconceito, segredo, religião e homofobia para descrever as relações do casal com os 

familiares: 

Minha mãe, eu acho que tá bom demais, por ela ser de uma família 

conservadora, ela é de 67 e a de Carol é 47 (1967, 1947 – 

respectivamente, anos em que as mães nasceram), então, elas são idosas e 

prá mim eu não imponho: ‘Ah, ter que aceitar’. Mas, assim, como eu 

cheguei a evoluir nesse ponto. Carol me ajudou nesse aspecto, e ela me 

ajudou porque Carol sempre foi ela, sem usar subterfúgios. Então assim, 

o fato de nós estarmos juntas e Carol me fazer bem, em termo de respeito, 

crescimento, mesmo, de cultura, então isso trouxe conforto. Em me ver 

bem, emocionalmente bem. Então eu acho que é demais, eu querer, é 

demais eu dizer: “Mainha, aceite esse papel. É demais eu querer isso!”. 



253 
 

 

Ela já me aceita, nos aceita e nos respeita. Nós pensamos diferente. (...) 

Então, pra eu dizer: ‘João, eu sou homossexual...’ Eu não tenho que gritar 

pro mundo que sou. Isso é uma religião, uma escolha sexual. Não é só a 

opção sexual. É minha religião, é minha privacidade, que tá dizendo é 

pri-va-ci-da-de. Eu sou espírita e no espiritismo a gente sabe que o 

espírito não tem sexo, mas no próprio espiritismo a gente sabe que tem 

pessoas extremamente homofóbicas, inclusive a mãe de Carol é uma 

delas. Ela prega o espiritismo, diz que é uma espírita praticante, não é. 

Ela é extremamente homofóbica, inclusive de fazer mal a ela. (...) De me 

incomodar, porque a gente sabe que as pessoas têm que ser reconhecidas 

pelo caráter (Ana, Entrevista realizada em 19 de Maio de 2013). 

Quando eu estabeleci essa condição com Ana, de estabelecer essa união 

estável, eu conversei muito com ela (a mãe) e eu me senti, inclusive 

assim, meio agredida, de alguma forma, porque eu queria dizer, queria 

dizer a minha mãe. E ainda cheguei a dizer, ‘mamãe, eu sou casada’, 

entendeu? Mas não disse que era no papel. Quando ela pegou o papel, ela 

pegou o papel e esfregou na minha cara, aí disse: ‘E ai?’ Eu disse, ‘Sim, 

mamãe, a senhora não já sabia que eu era casada?’. Ela: ‘Mas eu não 

sabia que era tão sério’. Ai eu disse: ‘Mas tão sério é o que? Só porque 

existe um papel? Tão sério é quando existe um sentimento. Então esse 

sentimento já existe há muito mais tempo. Só depois é que passou a 

existir o papel’ (Carol, Entrevista realizada em 19 de Maio de 2013). 

 

 É importante lembrar que entre um casal existem duas famílias diferentes. Elas 

trazem consigo histórias diversas, mecanismos relacionais distintos, formas de lidar 

com a homossexualidade das filhas que se diferenciam. A temporalidade da 

conjugalidade parece ser algo importante no enfrentamento dos casais aos desafios 

impostos pelos conflitos familiares. As mulheres lésbicas estão a todo o instante 

investindo na produção de sentidos para viver a legitimidade dos seus amores. Nem 

sempre o preconceito familiar impede que a conjugalidade homoafetiva seja vivenciada 

e conseqüentemente formalizada, mas o ideal seria que as famílias apoiassem o casal 

casado. Não esqueçamos que as famílias de origem também se configuram como grupos 

sociais propícios às relações de sociabilidades necessárias aos casais. Ainda segundo 

Velho (2002, p. 27) “As Redes de sociabilidade são fortalecidas ou criadas através da 

união de dois indivíduos” e embora nem todos os membros familiares ‘abençoem’ a 

nova família que se constrói, é a partir de outras duas (famílias) que se estabelecem 

novas convivências minimamente demarcadas por reuniões ou festas de comemorações. 

Nem sempre os pais desejam manter uma separação total das suas filhas. Assim, é 

preciso aceitar para não perder: 

A gente já pensou em se separar. E o mais importante aí não foi a parte de 

cartório, de união estável. Foi os sentimentos. A gente levou em 



254 
 

 

consideração outros valores, mesmo. (...) A gente passou tanto tempo prá 

construir. A gente passou tanto tempo, gastava muito pra ficar junta, e de 

repente a gente se vê, eu sou mais medrosa, ela é mais ousada, então ela 

alugou a casa e eu sempre tive, pra cortar o cordão umbilical com minha 

família, eu fui levando aos poucos uma peça de roupa, outra, outra, outra. 

Então, eu fui me mudando e não foi doendo mais em mim. Pra dizer 

assim, ‘eu sou só dela, agora e eu não sou mais dos meus pais
120

’(Ana, 

Entrevista realizada em 19 de Maio de 2013). 

 

O corte do cordão umbilical com os pais é sinalizado como um rito de passagem 

percebido quando uma das componentes do casal (ou as duas) decidem sair das suas 

casas de origem. Morar no mesmo espaço, fazendo valer o dito popular ‘Quem casa, 

quer casa’ surge como divisor de águas nas relações dos casais com as suas famílias. 

Em muitos momentos a relação homoafetiva não é percebida como algo importante ou 

‘sério’. Os familiares começam a perceber que a homossexualidade da filha já não é 

mais ‘uma aventura’ ou ‘uma fase’ que pode passar com o passar do tempo. Assim, a 

formalização conjugal assume a função social de dar um sentido diferente à própria 

concepção de homossexualidade nas famílias de origem: É um casamento. Não é um 

caso. 

O casal composto por Nubia e Tercile apresenta aspectos bem próximos desse 

argumento. Mesmo tendo a aceitação da mãe de Nubia, os conflitos ou as ‘explosões’ 

emocionais surgem e o preconceito vem à tona. Tercile diz que as duas coisas mais 

importantes da sua vida são a sua companheira e a sua família. Se uma não estiver junto 

da outra, fica complicado. A mãe de Nubia não aceitou de cara a sua relação com outra 

mulher, mas a conjugalidade entre elas sempre esteve muito visível. A raiva toda da 

mãe foi projetada em Gaby, a primeira namorada de Nubia, pois nas concepções da 

mãe, foi ela quem ‘fez a cabeça da filha’. Quando Tercile chegou já havia menos culpa 

porque não foi Tercile que ‘fez a sua cabeça’. A mãe de Nubia tem 60 anos e nas 

palavras da filha, ela a respeita muito, embora não aceite totalmente a orientação sexual 

da filha. Sobre a mãe, Nubia diz: 

É como se ela quisesse realizar o sonho dela em mim. Como minha mãe 

não teve sorte em casamento, ela me queria casada com um homem, com 

filhos. Casada, sim. Mas com um homem. Ela não aceita que eu saí de 

casa pra morar com outra mulher. Ela não sabe que é um casamento, não 

vê que eu estou fazendo a minha vida. Não vê que eu tenho a minha 

                                                             
120 Enquanto Ana fala isso, Carol interrompe e diz: “Eu acho o seguinte!” E cantarola um verso: “Você foi 
saindo de mim, devagarinho pra sempre, de uma forma sincera, definitivamente...”. 



255 
 

 

privacidade. Ela não vê. Porque Tercile é uma mulher. Se ela fosse um 

homem eu acho ela seria a mulher mais feliz do mundo e ela seria o 

melhor genro do mundo. Porque mesmo com estas conturbações a gente 

ainda consegue ir lá. Ela trata Tercile super bem, mas ela tem explosões 

de repente. Ela não pode ter uma raivinha aqui que ela junta, sabe? Ela 

aponta e vem logo pro nosso lado. Ai isso me magoa, magoa Tercile. E é 

difícil isso (Nubia, Entrevista em 02 de junho de 2013). 

 

 De acordo com Marina Castañeda (2007) a forma como cada família lida com a 

homossexualidade da/o filha/o está diretamente ligada aos estilos de comunicação 

estabelecidos ao longo da vida familiar. Numa família em que as coisas são ditas 

abertamente, sendo possível se falar sobre a vida privada dos seus componentes e dos 

seus sentimentos, tudo se torna mais fácil diante da ‘saída do armário’ de um de seus 

membros. A omissão e as meias verdades se transformam em cartas de um jogo 

sustentado em mentiras que podem reforçar os conflitos sociais e afetivos apontados 

pelas informantes da pesquisa: 

As regras de comunicação no seio da família, sejam elas explicitas ou 

implícitas, podem deixar prever como a notícia será recebida. Será 

possível falar disso? Os pais ouvem seus filhos em geral, e esse filho em 

particular? Como a família enfrenta os problemas? Tende ela a negociar e 

procurar soluções, ou, ao contrário, tende a resolver as dificuldades de 

modo autoritário? Prefere silenciar os assuntos delicados? É fechada ou 

aceita facilmente pessoas e idéias novas? E, enfim, quem toma as 

decisões? (...) É preciso levar em conta os valores culturais locais e não 

tentar modificar as regras do jogo (CASTAÑEDA, 2007, p. 114). 

 

 Quando o ‘estilo de comunicação’ não ocorre de forma aberta entre os 

componentes de uma família, a homossexualidade, e conseqüentemente a conjugalidade 

homoafetiva, se transforma em uma categoria problemática para a família e 

especialmente para a lésbica ou o gay em questão, nesta dinâmica familiar. Cada grupo 

familiar traz consigo aspectos da sua própria história. Muitas vezes, lembra Castañeda 

(2007), a homossexualidade da/o filha/o é aceita com a esperança de que se trata de uma 

fase que um dia passará. Afinal de contas, a heteronormatividade é reverenciada como 

única via de acesso à sexualidade e ao amor, pelos pais que não planejaram um 

casamento homoafetivo na sua família: 

Muitas famílias farão de tudo para abafar o caso, comportando-se 

exatamente como se o filho não tivesse dito nada. Ninguém falará disso. 

Ninguém lhe fará perguntas, e será como se o parceiro do filho não 



256 
 

 

existisse: nunca será mencionado nem convidado para as reuniões. Como 

descreve uma lésbica que declarou sua homossexualidade à família há 

alguns anos: ‘É como se eu não tivesse uma vida de casal, enquanto 

vivemos juntas há anos. Eles me perguntam o que farei durante as férias, 

ou ainda o que eu fiz durante o fim de semana, mas sempre no singular. 

Convidam-se sozinha para as festas de aniversário, até mesmo a minha. E 

depois perguntam-me, de vez em quando, se eu não encontrei um rapaz 

que me agrade’ (CASTAÑEDA, 2007, p. 117). 

 

Uma questão interessante a ser discutida aqui são os problemas que o ‘não fazer 

gosto’ dos familiares pela conjugalidade homoafetiva pode produzir nas relações sociais 

de cada casal. É freqüente que algumas mulheres e alguns homens levem uma vida 

conjugal em ‘segredo’ quando o assunto é a revelação de uma conjugalidade 

homoafetiva. Acentuo a importância do apoio da família (e em especial dos pais) 

quando diante destas uniões. Acredito que a vivência conjugal vai sendo mais prazerosa 

na medida em que os preconceitos – em todas as suas esferas sociais – podem se 

dissolver. Se comparamos as histórias dos casais Fernanda e Luana com Elisa e Bianca 

encontramos duas diferenças e dois resultados. Enquanto o primeiro casal teve e tem o 

apoio familiar na sua conjugalidade, o segundo não aceitou e castigou o seu ato de 

formalizar a conjugalidade. Elisa e Biança viveram 3 anos juntas e se separaram. 

Fernanda e Luana estão juntas há 30 anos. Com isso não pretendo assumir uma postura 

determinista ou propor uma análise que conjugue uma equação envolvendo ‘causa e 

efeito’. Porém, como na prática etnográfica nada ocorre por acaso, deixo aqui para a/o 

leitora/r as reflexões mais amplas.  

 Faço agora algumas considerações sobre o título atribuído a este tópico, Família: 

Conforto, Conflito e Confronto. A sua escolha se deu após algumas observações 

participantes no momento do meu ‘retorno ao campo’. A narrativa de Sara me fez ver 

algo que eu ainda não havia pensado. Durante a escrita da tese percebi nos roteiros da 

conjugalidade homoafetiva, uma força social muito evidente quando o assunto se volta 

para os conflitos experienciados pelas mulheres casadas e as suas famílias. Penso que o 

conflito assume outros desdobramentos na compreensão destas relações, estando nele 

todo, implicados conteúdos ligados ao conforto e ao confronto. Tomo a fala de Sara 

para provocar o meu argumento. Quando pergunto sobre a importância de formalizar a 

sua conjugalidade ela diz: 



257 
 

 

Então, eu acho que dá uma estabilidade melhor pro casal, até porque tem 

a questão de segurança, também. E por conta da família, tá 

entendendo? Porque eu vejo vários exemplos, até com amigos 

mesmo, que quando um deixa de existir, que vem falecer, a família 

toma uma posição, não é? E pondera isso muito. Na decisão, se você 

não tem nada consolidado, formalizado através de cartório, eu acho isso 

tão importante. A gente convive com uma pessoa que participa da nossa 

vida em tudo, né? É nossa companheira, é... como diz o ditado até na 

igreja: ‘Na saúde, na tristeza, na doença’, que às vezes até a família não 

está presente. E minha família tem muito preconceito, sabe, em relação a 

isso. É, assim, eu não digo toda a família, mas assim, em parte, alguns 

familiares meus têm muito preconceito. Eu acho que agora as pessoas 

‘tão’ mais com a cabeça aberta, a geração nova, não é? De um tempo prá 

cá, acho que de uns cinco anos prá cá, isso tá sendo em termo de 

sociedade, a própria globalização, mídia, os jovens estão mais assim, com 

a cabeça aberta. Tanto é que eu tenho três irmãs que têm uma faixa etária 

de 18, uma tem 18 anos, outra tem 28 e 24 anos, e mesmo sendo três 

irmãs do segundo casamento (do pai) elas aceitam assim de uma forma 

hiper-aberta e dão o maior apoio. Já meus irmãos do primeiro casamento, 

eles são hiper preconceituosos. Então você vê como é a geração, não é? 

Eu comparo muito isso. Impressionante como eles apóiam. (...) Então 

assim, eu vejo muito essa mudança de geração. Meu pai é muito 

conservador, preconceituoso, mas assim, isso já foi trabalhado, sabe, 

eu sou uma pessoa totalmente independente, não dependo dele 

financeiramente prá nada e já tentei aproximar pra tentar mudar 

um pouco essa idéia que ele tem em relação a isso, mas tudo bem. É o 

pensamento dele não é? Formação, criação e não vou de encontro ao que 

ele pensa. Se ele não aceita, problema dele. Eu vou é viver minha vida e 

ser feliz
121

. (...) No começo foi difícil você aceitar isso, porque você ser 

rejeitada pelo próprio pai, não é? Minha mãe, não, que ela é ausente, 

faleceu. (...) Mas assim, a questão do casamento, de formalizar, eu 

acho isso importante pra questão de estabilidade e segurança pra ela 

(Pietra), ta entendendo? E porque depois que você fecha os olhos, a 

família... (Sara, Entrevista realizada em 10 de Setembro de 2013). 

 

 Todas as mulheres da pesquisa tiveram longa convivência com os seus pais e 

eventualmente com algumas irmãs e irmãos. Este fato me leva a pensar que nem sempre 

a homossexualidade delas esteve presente porque até onde tenho conhecimento, o 

ambiente e a sua organização social se fundamenta nos princípios heterossexuais 

quando chega uma criança na família
122

. Elas compartilharam as experiências de uma 

vida com as suas mães e os pais, o que leva a acreditar no fato de que antes mesmo da 

                                                             
121 Nesse momento eu mostro uma impressão da tese a Sara e comento a frase que abre este texto: “O 
que a gente leva da vida, amor, é a vida que a gente leva”.  Ela diz: É verdade. Eu quero ser feliz, eu 
quero fazer coisas boas, passar isso pras pessoas. Eu não quero ser uma pessoa amargurada, infeliz”. 
122 Almeida (2010) faz o seguinte comentário em relação a isso: “O homossexual (ou a lésbica – mas, e 
devido às especificidades da segunda categoria, atravessada também pelo eixo da subalternidade de 
gênero, concentro-me na primeira) não ‘nasce para’ uma realidade social já feita para o receber, ao 
contrário do ‘negro’ ou do ‘branco’, da mulher ou do homem. Ele nasce para a impossibilidade de ser e 
nasce para cumprir um projecto de subjetivação enquanto heterossexual” (ALMEIDA, 2010, p. 15) 



258 
 

 

formalização da conjugalidade precisaram estabelecer uma convivência ligada com a 

homossexualidade. Antes do seu surgimento (da homossexualidade) na intimidade 

familiar havia uma relação de conforto pelo menos em relação à permanência daquela 

ou daquele que ainda não havia saído de casa. É como Ana afirma em um dos nossos 

encontros: “Antes eu era dos meus pais”. Independente da maneira como cada família 

organiza as suas relações afetivas e sociais havia um conforto na dinâmica familiar. 

Havia certa ‘estabilidade’. Talvez este conforto estivesse ligado ao desejo das mães e 

dos pais em se fazer cumprir ‘a ordem natural das relações e das gerações’, onde as 

filhas devem, em uma certa idade, casar-se com um homem e ter filhos, lhes dando 

netos.  

 Penso que este conforto também está ligado a toda estabilidade no desempenho 

de papéis que se organizam pelas relações de parentesco e suas atribuições. O cuidado 

com a rotina, saídas esporádicas, a vida acadêmica/escolar, as relações de sociabilidade, 

enfim, todos os rituais que compõem a cena de determinadas famílias. Mesmo quando 

existem divergências de opiniões ligadas aos estilos de vida de pais e filhos há certo 

conforto, porque os componentes familiares estão ali, juntos. Romper este conforto não 

é algo que ocorre de forma simples e acredito que os primeiros conflitos ligados à 

experiência da conjugalidade homoafetiva se dá quando a lésbica ou o gay evidencia de 

alguma maneira, a sua homossexualidade. 

 Por diversas questões a homossexualidade surge no imaginário das mães e dos 

pais como uma guilhotina que vem cortar o fio ‘natural’ das ‘ordens de descendência’. 

Atrelado a isso é possível apontar outros fatores conflitantes que acabam sendo 

herdados pela relação conjugal homoafetiva: a negação dos pais pela homossexualidade 

das filhas, a revelação ou a manutenção do segredo ligado ao namoro com outra mulher, 

a saída de casa e talvez a atenção que se dê a estes pais após a conjugalidade, que pode 

ser formalizada ou não. Com este argumento não considero que todos os casais 

homoafetivos passam por isso, uma vez que tenho amigas e amigos que dizem ter todo 

apoio por parte das suas famílias de origem. Elaboro este argumento fundamentado nas 

minhas experiências do trabalho de campo, pois todas as mulheres reconhecem e se 

preocupam com os conflitos vividos quando o assunto é a necessidade de aceitação dos 

familiares e a distância que estes estabeleceram em relação ao casal casado. 



259 
 

 

 No seu artigo intitulado As famílias que habitam “a família”, Berenice Bento 

(2012) aponta que a imagem do lar como espaço de conforto espiritual, como lócus 

interdito aos conflitos e disputas, são indícios que guardam, na sua organização, pouca 

conexão com a realidade. Tal concepção se apresenta com uma função de restringir a 

noção de família aos marcos da heterossexualidade. A autora tenta relativizar a força da 

família na vida das pessoas a partir das trajetórias dos sujeitos envolvidos neste cenário. 

É a partir delas, das nossas trajetórias, que somos postos diante de múltiplos habitus e 

instituições sociais.  

 Na disputa que acompanha a noção estabelecida entre conforto x conflito talvez 

esteja em jogo a dificuldade que muitos parentes de lésbicas e gays têm em reconhecer 

as suas trajetórias de vida como sendo diferentes, individuais. Nesta ausência de 

reconhecimento encontra-se a manutenção do comportamento homofóbico tão acionado 

ao longo da história (da própria família, inclusive). Entram em cena os primeiros 

indícios dos conflitos reconhecidos como objeto problemático na manutenção da 

conjugalidade homoafetiva. Estas famílias ou alguns parentes mais preconceituosos 

deveriam entender tais conjugalidades como histórias de vida que se diferenciam das 

suas. Deveriam reconhecer que se trata de “histórias de sujeitos que, ao redefinirem suas 

orientações sexuais, passam a estabelecer novas margens de negociação e conflitos 

internos no âmbito familiar” (BENTO, 2012, p. 277). 

 Quando a formalização conjugal entra na cena social, se materializa em outra 

provocação de tais conflitos, pois uma vez legalmente reconhecida, a união entre duas 

pessoas está ligada a um reconhecimento maior: o da lei. Agora é um relacionamento 

sério!, pensam os familiares. Este ‘descaso’ com o casamento das mulheres se 

materializa em fortes sentimentos de angústia e abandono. No caso de Gabriela e 

Mariana, casal que participou da cerimônia coletiva na prisão, não houve a presença de 

nenhum parente: 

A mãe de Gabriela não compareceu ao seu casamento. Foi a sua tia quem 

falou que iria, mas não compareceu. Mariana conseguiu falar com a sua 

mãe, mas esta também não foi à cerimônia. Pelo contrário, se posicionou 

radicalmente contra a decisão da filha. Quando esta anunciou que iria se 

casar com outra mulher, a sua mãe foi enfática ao dizer: ‘Pois case! Mas 

você alugue uma casa e more com ela. Na minha casa é que eu não 

quero!’ A mãe de Mariana já conhece Gabriela e gosta dela, pois Gabriela 

procurou conquistar a sogra com presentinhos. Mariana diz que ainda que 

a mãe não tenha acreditado na decisão da filha, provavelmente esta viu as 

matérias vinculadas pela mídia. Elas queriam que as suas famílias 



260 
 

 

tivessem ido ao casamento. Gabriela diz que a tia está fazendo um 

tratamento dentário que inclui implantes. Ela falou para a sobrinha que se 

tivesse melhor viria à cerimônia, mas ela não melhorou. Gabriela morava 

(mora?) com o pai, que é um homem idoso e homofóbico: ‘Ele não gosta 

muito desse negócio não. Ele é meio preconceituoso. Mas ele, ele sabe, 

mas não queria que eu casasse, mas ele não tinha como impedir, não. Ele 

nem veio domingo’. A mãe de Mariana diz não discriminar o casal, mas o 

fato de não acreditar que a filha se casaria com outra mulher provocou 

uma falta de aceitação. Ela diz que ao sair da cadeia acredita que 

enfrentará alguns problemas sobre o seu casamento, mas fala que tem que 

ser forte para assumir o que ela quer. Vai lutar pelos seus objetivos e não 

vai desistir. Durante todo o tempo da prisão só teve contato com a mãe 

uma vez e nenhum outro parente fez visitas a ela, inclusive a filha de sete 

anos. No dia 12 de junho faz um ano que está presa e esta é a sua 

primeira ‘queda
123

’ (Trecho do Diário de Campo, 28 de Maio de 2012). 

 

 Em muitos contextos, a conjugalidade homoafetiva formalizada torna-se um ato 

solitário ou particularmente reservado ao casal. Muitas vezes a própria decisão de ir ao 

cartório acontece a dois (duas). No caso específico do casamento coletivo na colônia 

penal feminina do Recife, um evento previamente divulgado, quase todas as mulheres 

lésbicas não receberam parentes como convidados. Não por falta de convite, mas por 

uma atitude preconceituosa instalada sob os casais de mulheres. As desculpas oferecidas 

para justificar as suas ‘ausências’ denunciam claramente que nem sempre fazem 

sentido. Em quase todos os casos, os casais simplesmente decidem formalizar os seus 

relacionamentos isoladamente de outras relações, sejam elas familiares ou de amizade: 

Elisa e Bianca tiveram conhecimento ainda em 2009 sobre um cartório no bairro do 

Pina e o procuraram. Somente depois de casada, Elisa anunciou à família; Alice e Carla 

foram somente as duas a um cartório em Olinda, numa tarde chuvosa. Enquanto 

esperava Alice, Carla tomava sorvete numa sorveteria próximo; Pietra e Sara saíram de 

um almoço e foram direto a um cartório em Olinda logo após o pedido de casamento 

feito por Sara... Onde estavam os familiares? 

 Se geralmente associamos o ato de casar a uma vivência que está ligada à 

intimidade, a conjugalidade homoafetiva, neste contexto, pode ser considerada como 

extremamente íntima. Só diz respeito ao casal, mesmo que ele precise estabelecer e 

manter relações de sociabilidade. Entre todos os casais acessados nesta etnografia, 

nenhum – com exceção daqueles que participaram do casamento coletivo – fez grandes 

                                                             
123 Termo nativo utilizado em referência à entrada na prisão ‘quando a pessoa tem mais de uma 
entrada. Aí é queda’, afirma Gabriela. 



261 
 

 

‘pompas’ frente ao casamento. Não organizaram festas, não tiveram convidados ou bolo 

de noiva, não precisaram encomendar vestidos caros: foi tudo muito simples. Nubia e 

Tercile, por exemplo, saíram do cartório e foram direto para o carro. Lá dentro trocaram 

alianças. 

 Os pais e as mães são aqueles que as mulheres mais lamentam a distância 

causada pelo preconceito. Em algumas narrativas surge a questão da mentalidade dos 

pais (sinônimo de valores e moralidades) como agente que possivelmente justifica a 

postura homofóbica. Em algumas narrativas foi possível encontrar aspectos ligados à 

geração. Embora eu não acredite que se trate de uma regra, algumas mulheres apontam 

idades superiores aos 50 anos de idade para as suas mães e seus pais e isso poderia 

justificar o distanciamento e a não compreensão da conjugalidade homoafetiva. De 

acordo com Parry Scott (2011) a idéia de ‘idade’ encontra-se diretamente relacionada a 

‘geração’. Ela, a idade, refere-se à posição de uma pessoa numa rede de parentesco 

estabelecida pela sucessão entre pais e filhos: “Estabelecem-se relações de hierarquia e 

autoridade entre gerações, unidas pelo ‘sangue’ e solidariedade de pertencerem a grupos 

específicos de parentes, e separadas por possuírem responsabilidades diversas” 

(SCOTT, 2011, p. 208). As marcas temporais impressas nas subjetividades das pessoas 

são acompanhadas por diversas modificações nos sistemas sociais e na própria cultura. 

Nem sempre as pessoas de gerações anteriores acompanham todas as mudanças 

resultantes na realidade atual. Isso ocorre também em relação à homossexualidade e ao 

reconhecimento dos familiares desta ‘outra família’ numa perspectiva positiva. Este 

também pode estar diretamente ligado à origem e manutenção do conflito vivenciado 

pelas lésbicas e pelos gays que se casam.  

Não se pode perder de vista que embora os conflitos sejam acionados como 

responsáveis pelas angústias e dores, muitas vezes em uma perspectiva social, ele é 

extremamente importante porque tem a função de reorganizar novas formas de viver e 

elaborar novas instituições. Na retomada dos estilos de vida e no estabelecimento dos 

códigos de convivência decorrentes deste novo sistema social, uma vida conjugal se 

evidencia como recurso implicado na tentativa de sair de relações conflituosas e da 

esperança de que a nova vida traga mais harmonia. 

 É inegável que em muitos contextos e culturas, a família se materializa como 

agente fortemente marcado pelas tentativas de controle sobre os seus membros. Na 



262 
 

 

homossexualidade feminina este fato se evidencia pelo ‘detalhe’ da homossexualidade e 

das relações que podem decorrer desta orientação. É a sexualidade, o corpo, e os 

relacionamentos. A conjugalidade formalizada passa a ser não apenas discriminada, mas 

abandonada ou em muitos momentos, negada. As esposas nem sempre são convidadas a 

participar de eventos familiares, a casa do casal não recebe visitas periódicas e isso 

reforça a queixa do conflito que geralmente causa o confronto. 

O confronto é estabelecido quando a permanência no conflito torna-se 

insuportável. Viver no próprio corpo a experiência da rejeição organizada pelo controle 

total da pessoa em questão, se transforma muitas vezes, num estilo de vida 

condicionado pela angústia e pela tatuagem de uma ‘diferença inferior’. É o confronto 

que se transforma, muitas vezes, em única estratégia de saída desta dinâmica social. E o 

casamento, como representante de uma ‘nova ordem’, ‘nova instituição’ moldada 

muitas vezes em mudanças radicais nos estilos de vida – do casal e das famílias de 

origem – proporciona também uma entre outras formas de se viver em sociedade. 

De acordo com Strathern (2006) a vida social consiste em constantes 

movimentos que transitam de um estado para outro, de um tipo de sociedade para outro, 

de uma unidade (manifestada coletiva ou individualmente) para aquela unidade dividida 

ou constituída como par com respeito a outro. As múltiplas formas culturais evidenciam 

esta alternância: 

Na verdade, as sociedades não são simplesmente mecanismos de solução 

de problemas: são também mecanismos de criação dos problemas. Esta é 

a outra fase do modelo que vê as pessoas individuais como tendo que 

resolver os problemas apresentados por seu envolvimento num contexto 

particular. Nos termos deste modelo, a sociedade pode superar as 

diferenças naturais entre os indivíduos, mas, ao fazê-lo, presenteia-os 

com problemas peculiares aos contextos em que estão envolvidos e com 

os quais têm de lutar, como têm de fazer com respeito a tantas óbvias 

diferenças na condição humana (STRATHERN, 2006, p. 69). 

 

Tomando tal consideração em consonância com a conjugalidade formalizada, 

pode-se elaborar outra leitura sobre o conflito e o confronto das lésbicas e gays com as 

suas famílias de origem. Ninguém está livre de problemas e conflitos em sociedade 

alguma, mas acredito que na relação família–conjugalidade homoafetiva muitos deles 

poderiam minimizar os impactos negativos nas subjetividades dos seus componentes. O 

confronto às vezes é o caminho para se buscar mudanças nestas relações sociais, de 



263 
 

 

forma que os conflitos possam, em alguns momentos, ser reconhecidos como 

‘presentes’ (STRATHERN, 2006) ou ‘motivos’ que as pessoas casadas podem 

encontrar para terem que lutar pelo reconhecimento social das suas formas de amar, se 

relacionar e casar. 

De acordo com Therborn (2006) o casamento pode ser compreendido como uma 

ordem sexual. Para ele, o ato sexual sela o casamento, regulando no seu ínterim, a 

própria sexualidade. Aqui se insere também a importância e a necessidade do amor 

romântico para que um casamento se reconheça como tal. É o amor, talvez, o integrante 

mais atuante na construção de mudanças institucionais a partir de uma conjugalidade 

homoafetiva. Talvez seja ele também, a âncora encontrada ao alcance das mãos 

daquelas pessoas que se encontram em pleno alto mar, na tempestade de conflitos 

vividos entre os componentes do casal e suas famílias de origem. 

A mudança institucional é sempre induzida por eventos ou processos que 

desarranjam um dado balanço entre direitos e obrigações, de um lado e poderes e 

dependências de outro: “Pais podem perder sua propriedade, filhos podem ter a chance 

de ir para a escola, mulheres podem enfraquecer, os estados ou as organizações 

internacionais podem se intrometer nas famílias, limitando o poder de pais e maridos 

(...) Ou então, as forças que afetam o equilíbrio existente podem trabalhar no sentido 

contrário” (THERBORN, 2006, p. 13). Esse desarranjo encontrado nas famílias 

homoafetivas também envolve as mesmas categorias. Os pais precisam reorganizar as 

suas vidas a partir da ausência das suas filhas e estas por sua vez, se esforçam na 

aprendizagem de outro estilo de vida. Mudam-se obrigações e tarefas domésticas, passa-

se a administrar a vida financeira a partir de outras obrigações. Tudo muda com o 

casamento. 

Entre todos os conflitos sinalizados pelas minhas informantes, a possibilidade de 

aquisição de bens durante o relacionamento homoafetivo ganha uma roupagem que 

aciona vários sentidos. Muitas vezes o fantasma da família quebrando as janelas da casa 

na madrugada para roubar os objetos dali, ainda visita os devaneios das mulheres da 

pesquisa. Surgem assim, algumas preocupações a mais: O que fazer com os bens que 

comparamos juntas?; Em caso de uma não se fazer mais presente, com quem ficará a 

herança?; Em caso de separação, com quem vai ficar a geladeira, com quem vai ficar a 

televisão?.  Casar é a saída? Seria o casamento uma questão de herança? 



264 
 

 

9.3 A Herança: não se proíbe o futuro 

CLÁUSULA SEGUNDA: Que com esta contratação, as Outorgantes e 

Reciprocamente Outorgadas, afirmam a sua associação de fato e de direito, de 

mútua assistência e de segurança, como titulares de direitos e de deveres morais 

e patrimoniais, imbuídas do nobre propósito da organização e administração do 

seu lar e família, culminando seus esforços e recursos para lograrem fins 

comuns, análogos ao Regime da Comunhão Parcial de Bens; Parágrafo Único – 

A mútua assistência se estende em caso de falecimento, tendo o direito de na 

qualidade de companheiras e dependentes, a Pensão, através do INSS e/ou 

Previdência Privada (Trecho da Escritura Pública de União Estável realizada por 

Alexia e Marcia, lavrada em 24 de maio de 2012
124

). 

 

“Família vende tudo”                                                                                                                    

Klebi Nori 

  

 Inicio este tópico com um trecho do filme Como Esquecer
125

, uma história que 

envolve como tema central, a separação de duas mulheres que mantiveram uma 

conjugalidade homoafetiva por dez anos. Júlia é uma mulher que vive a dor de uma 

separação e os desafios de não ter ficado com nenhum patrimônio ou direito em relação 

ao que uma conjugalidade reconhece. O diálogo apresentado abaixo é utilizado para 

provocar algumas discussões encontradas na minha pesquisa de campo principalmente 

em relação à preocupação das mulheres com a herança e o patrimônio que direta ou 

indiretamente, encontram-se na formalização das suas conjugalidades. 

Enquanto Julia observa a sua palidez e o seu abatimento no espelho, a 

campainha do apartamento toca. É dona Laura, a proprietária do 

apartamento, cobrando o aluguel do mês que está atrasado. “Você não 

pegou o bilhete que deixei com o Seu Manuel? E o recado da secretária 

eletrônica, você ouviu? Bom, a Antonia me ligou e disse que o aluguel, 

daqui pra frente vai ser com você. Eu gostaria de saber como é que vai 

ficar a situação deste apartamento. O contrato estava no nome da 

Antonia. O fiador era dela. O comprovante de rendimento também, dela. 

E o aluguel está atrasado”. 

                                                             
124 A Escritura Pública de União Estável encontra-se anexa na página 336. 
125 Neste filme Julia (Ana Paula Arósio) é professora de literatura inglesa e não se conforma de ter sido 
abandonada por sua companheira Antonia depois de 10 anos de relacionamento. Agora, de mal com a 
vida, ela luta para enfrentar os fantasmas das recordações e para isso vai contar com o apoio do amigo 
Hugo (Murilo Rosa), um gay viúvo, com quem irá dividir um novo lar e tentar aprender que a vida segue 
em frente e os sentimentos perduram. Ficha Técnica do Filme: Direção: Malu de Martino. Elisa 
Tolomelli, Eh! Filmes e Europa Filmes, Maio de 2011. 



265 
 

 

Julia lhe diz: “A Senhora me desculpe. Eu andei passando por uns 

probleminhas pessoais, mas eu posso garantir à Senhora que tudo vai ser 

solucionado. Eu só preciso um pouco mais de tempo”. 

Dona Laura: Mas em relação ao pagamento que está atrasado, como é que 

a gente fica? 

Julia: Eu faço um depósito ainda essa semana?  

Dona Laura: Tá ótimo. Eu mando um novo contrato pra você, então. 

Chega um amigo gay que está morando há pouco tempo com ela e surge 

entre eles o seguinte diálogo: 

Julia: Eu passei mal na Universidade, hoje. E depois ainda teve a Dona 

Laura aí na porta, cobrando o aluguel atrasado. (...) Eu não sei se eu ligo 

pra um médico ou se eu saio pelo meio da rua procurando um fiador. (...) 

Escuta, me diz uma coisa, como é que ficou aquela história do testamento 

do Pedro?  

Amigo: Eu recebi tudo.  

Julia: Será que depois de mais de dez anos de convivência com a Antonia 

eu não tenho direito a nada? Nem que seja por vingança? 

Advogada: Não. Pelo que eu consegui apurar lá no escritório, com o 

pessoal mais experiente, a lei, no Brasil não dá garantia de pensão numa 

união estável homoafetiva.  

Amigo: Traduzindo: União homoafetiva é igual a casal gay. E casal gay 

não tem direito a nada.  

Julia: Mas você teve direito aos bens do Pedro.  

Advogada: Não, mas no caso do Pedro foi diferente porque o Pedro 

deixou um testamento.  

Julia: E o meu caso? 

Advogada: Se você e a Antonia tivessem adquirido um patrimônio juntas, 

aí sim você teria direito a partilha dos bens de uma maneira, sei lá, 

proporcional à que você investiu
126

.  

 

Nenhum casal acessado faz uso da palavra herança, mas ela está implícita em 

todas as narrativas. Quando questionadas sobre os motivos que levaram as mulheres a 

formalizar as suas conjugalidades homoafetivas, a maioria fala da necessidade de ter um 

documento que proteja as suas companheiras quando ‘algo’ acontecer a uma delas. As 

histórias interrompidas por morte de uma/um das/os cônjuges e a falta de 

                                                             
126 Trecho extraído do Filme Como Esquecer. 



266 
 

 

reconhecimento que garantisse os direitos daquelas/es que ficaram, se configura como 

uma fantasmática que acompanha os casais contemporâneos.  

Outro agente historicamente sinalizado como alvo de conflitos entre 

homossexuais e suas famílias é a herança que os casais eventualmente deveriam deixar 

para as suas companheiras ou seus companheiros. A preocupação vivida neste tema 

envolve não apenas as relações de interesse, mas de cuidado e responsabilidade entre 

as/os cônjuges. Os bens passam assim, a ocupar lugares sociais fortemente marcados 

pela qualidade dos afetos vividos na relação. Talvez esta concepção esteja diretamente 

ligada às possibilidades históricas que apontam o crescimento, em várias sociedades e 

culturas, do casamento fundamentado no amor. Mas nem sempre foi assim. 

Therborn (2006) apresenta historicamente os significados do casamento, 

mostrando que ele acontece sob várias formas, variando entre as múltiplas culturas, suas 

histórias e seus sistemas sociais. No povo Akan da Gana contemporânea um perito no 

assunto distinguiu, por exemplo, 24 ligações heterossexuais tipificadas. Estas variam de 

acordo com o envolvimento e conhecimento dos parentes, as trocas interfamiliares, os 

rituais realizados de acordo com a posição social dos cônjuges. Em 1900 o casamento 

representava um negócio muito sério: “Envolvia transações econômicas consideráveis 

entre as famílias envolvidas. Na África, a família do noivo pagava o preço da noiva para 

a família dela. Essa transferência era, e frequentemente ainda é, o critério-chave para 

um casamento africano adequado” (THERBORN, 2006, p. 214). Na Índia acontece o 

contrário: é a noiva que se encarrega de pagar o preço do noivo, ou é ela quem leva o 

‘dote’ para o noivo. Enquanto o dote inclui itens pessoais, joias, roupas finas ou 

utensílios domésticos, a família do noivo espera que o novo casamento traga-lhe 

riqueza. Para não estender esta reflexão histórica, pois o casamento como negócio se 

estende para muitos outros países, sinalizo com as palavras de Therborn (2006, p. 214): 

“Casamentos tendiam a ser grandes e dispendiosos, embora sem dúvida o preço variasse 

de acordo com a classe”. Tudo era uma questão de herança e interesses: durante muito 

tempo os bens materiais ou os status sociais governaram as assinaturas das certidões de 

casamento e da própria organização social do relacionamento formalizado. 

A partir dos meus dados de campo, percebo que a formalização conjugal 

encontra-se fundamentada muito mais nos sentimentos do que na riqueza que alguma 

componente pode oferecer à outra. A herança aqui é acionada como integrante que está 



267 
 

 

diretamente ligado às questões afetivas e às preocupações com a vida da outra. O medo 

de um futuro possivelmente determinado pelo desamparo surge como agente que tenta 

justificar a decisão pela formalização da conjugalidade. 

Apresento abaixo algumas narrativas que se conectam com este argumento: 

Quando as famílias se desfaziam, a família vinha e arrastava tudo. 

Trocavam as fechaduras. E o outro companheiro do que morreu não tinha 

nem acesso a entrar. Então, como a gente não sabia como seria a 

reação das nossas famílias, mesmo que apresentem uma aceitação e 

na hora surpreenda, não é? A gente preferiu assegurar para que se 

um das duas falecesse a outra não ficaria descoberta. Ai esse foi o 

contrato de convivência (Ligia, Entrevista realizada em 03 de junho de 

2013). 

Porque eu pensava era o seguinte: É... no meu ponto de vista, o que eu 

pensava é... a gente já estava iniciando uma relação, já tava morando 

juntas e eu tinha uma idéia de permanecer no relacionamento, mas eu 

pensava muito no preconceito da minha família. Quando a gente pensa 

no preconceito da família eu pensava numa questão do patrimônio, 

que é o que você mais pondera quando você morre. Se Carol morrer 

hoje, então, ‘meus bens, meus bens, meus bens’. E minha família é assim, 

é uma pessoa que gosta muito de ponderar essa questão. Então assim, eu 

sabia que ela ia ficar totalmente desacobertada de tudo. Então prá 

mim foi unir o útil ao agradável, juntar as duas coisas. Fazer com 

que ela tivesse uma segurança dela pra mim (Carol, Entrevista 

realizada em 19 de Maio de 2013). 

E a gente teve que pensar também no nosso lado financeiro, no futuro, na 

estabilidade. Pensar que tem muitos casos antigos que, pessoas que 

conseguiram construir um certo patrimônio junto e se um deles tem 

que faltar, por motivo de morte, o outro fica na ruína, além da perda, 

do lado emocional, ainda fica sem nada. E tudo o que construiu 

junto? Porque às vezes quando você tá vivendo aquele momento, às 

vezes você não pensa. Eu tenho que botar isso no meu nome, isso no teu 

nome, cada um tem que ter o seu... Você acaba vivendo um conto de 

fadas e depois? (Pietra, Entrevista realizada em 21 de Maio de 2013). 

A gente usou isso como uma forma de ‘prender’, ‘amarrar’, não 

prendendo no mal sentido, mas de deixar uma coisa certa, amarrada, 

séria. Entendeu? Não só prá gente, mas também pras pessoas, de dizer 

‘nós somos casadas’.  É como se isso blindasse um pouco a relação da 

gente. Mas no inicio foi mais por uma questão de segurança, mesmo, 

pra não ter família se metendo no meio das coisas da gente, coisas 

que são nossas e interesses, tipo, que têm por trás. Das coisas que 

você constrói, sei lá, sempre tem alguém, por mais que seja família, 

que tem algum tipo de interesse. A gente quis também se proteger. 
Mais ou menos isso. Aí depois vem o lado mais emocional. Por isso que 

pra gente isso é mais uma conquista do que uma coisa legal (Tercile, 

Entrevista em 02 de junho de 2013). 

 



268 
 

 

Paralelamente ao amor, a herança é acionada como uma categoria importante e 

está presente nos sentidos atribuídos à conjugalidade homoafetiva formalizada. Numa 

perspectiva antropológica, a herança está diretamente ligada à continuidade da 

sociedade, exigindo que haja um fluxo ordenado de status de propriedades materiais e 

propriedades intangíveis experienciadas de uma geração para outra, afirmam Hoebel e 

Frost (2006). A herança, neste sentido, significa a transferência de status baseada num 

relacionamento preexistente entre o predecessor e o sucessor, por meio de um 

relacionamento pessoal, geralmente tradicional e fundamentado nas relações de 

parentesco. De acordo com G.D.H. Cole
127

 (HOEBEL e FROST, 2006, p. 280) a 

herança “é a entrada de pessoas vivas na posse da propriedade de pessoas mortas”. 

Analisada numa perspectiva da antropologia cultural, a herança não é a 

transferência de posse: é a transferência de status: “E, embora muitas heranças 

envolvam transferência depois da morte, muitos status podem ser transferidos inter 

vivos durante a vida” (HOEBEL e FROST, 2006, p. 281). É importante aqui incluir as 

concepções antropológicas que giram em torno da propriedade, não apenas por que ela 

está diretamente ligada ao objeto que pode ser herdado por outrem, mas também porque 

trata-se de uma palavra encontrada nos dois agentes que corporificam a conjugalidade 

formalizada entre pessoas de mesmo sexo: no texto da Lei, ou nas letras da Escritura 

Pública de União Estável e nas narrativas das minhas informantes.  

Ainda de acordo com Hoebel e Frost (2006), propriedade é uma característica 

universal da cultura humana. O seu conceito abrange um inventário muito amplo, pois 

envolve a terra e seus grupos sociais, os animais, as árvores e colheitas, as casas que as 

pessoas constroem, as danças que executam, os talimãs que algumas pessoas utilizam, 

todos se configuram como objetos de propriedade. Aproximando os olhares para o 

nosso objeto de investigação, a propriedade também pode ser tomada a partir de alguns 

modelos: individualmente (propriedade pessoal) ou em grupo (propriedade conjunta). 

Ela também pode ser fixa ou imóvel (bens imóveis), material ou concreta, uma idéia ou 

maneira de agir. Pode ser transferível por doação, intercâmbio comercial, venda, 

herança ou confisco: 

A propriedade, em seu sentido pleno, é um complexo de relações com 

respeito à utilização de algum objeto (material ou imaterial) com o qual, 

                                                             
127 Hoebel e Frost (2006) não identificam G.D.H. Cole nas suas referências, o que dificultou a minha 
consulta à obra referida. 



269 
 

 

tácita ou explicitamente, uma pessoa ou um grupo mantém 

reconhecidamente ligações quase-exclusivas ou limitativas (HOEBEL e 

FROST, 2006, p. 262). 

 

A partir dos dados etnográficos desta pesquisa a herança e a noção de 

propriedade ganham dimensões sociais que estão diretamente ligadas aos aspectos 

afetivos e emocionais vividos nos relacionamentos a duas. As relações não estão 

centralizadas no interesse pelos bens, mas na garantia de segurança que uma mulher 

pode oferecer ou garantir à outra. Todas as narrativas acima apresentadas deixam claro 

que o perigo da família não dar garantias de apoio após um possível falecimento de uma 

componente conjugal é tomada como ameaça. É o medo de acontecer com elas o que 

aconteceu com outros casais das suas redes sociais que provoca o desejo, a vontade e a 

necessidade de formalizar a conjugalidade. 

Penso também se a herança não poderia ser reverenciada como uma declaração 

de amor, pois a formalização conjugal passa a reconhecer, a nomear e dar status nas 

mais diversas sociedades. Ela também oferece ao casal a certeza da confiança e da 

cumplicidade. Ainda que a morte seja um fantasma que ameaça o tempo da relação, ela 

é percebida como evento imprevisto, imprevisível. Quando ela chega, não avisa. Até na 

morte as mulheres se preocupam com as suas esposas. Todas elas podem envelhecer 

juntas. Passar anos utilizando os braços das suas mulheres como travesseiro. Não se 

pode prever as reações futuras das famílias envolvidas quando o assunto é a propriedade 

construída e reconhecida pelo casal como sua. É o que dizem as mulheres desta 

pesquisa. Afinal, não se proíbe o futuro.  

Por fim, a formalização da conjugalidade entre pessoas de mesmo sexo 

encontra-se diretamente ligada às categorias que envolvem o amor, a família e a 

herança, de forma emaranhada. Uma não depende da outra, mas ao contrário, encontra-

se fortemente ligada com a outra. Enquanto o amor é referenciado como vontade própria 

ou liberdade de escolha e decisão, ele provoca nas famílias de origem, posturas e 

posicionamentos que dançam entre ritmos diferentes. A forma como a relação com a 

família se (des)organiza pode determinar não apenas as particularidades da vida íntima 

do casal, mas também a imprevisibilidade do futuro, fazendo com que o desejo e a 

necessidade de formalização conjugal seja efetivamente realizada. A herança, por sua 

vez, extrapola as expectativas determinadas pelos conceitos: ela está diretamente ligada 



270 
 

 

aos afetos, ao amor e à família. E apesar de estar no centro da formalização conjugal, 

parece ser apenas um detalhe. 

O capítulo seguinte volta os seus olhares para o que considero ‘outra’ 

possibilidade de vivência da conjugalidade entre mulheres. Trata-se de um 

‘imponderável’ do trabalho de campo relacionado às experiências conjugais nos espaços 

da prisão. A partir de uma cerimônia de casamento coletivo realizado na Colônia Penal 

Feminina de Recife, que tomei conhecimento através de divulgação midiática, consegui 

estabelecer contato com as mulheres para participar das entrevistas. Os encontros foram 

realizados entre os meses de maio e julho de 2012, na própria unidade prisional, o que 

causou em mim fortes estranhamentos, resultantes de uma ‘afetação afetiva’ muito 

forte. Eu nunca havia estado em uma cadeia. Agora sei mais ou menos como algumas 

coisas funcionam. São as mulheres ‘casadas da cadeia’ que abrem as cortinas de uma 

realidade social que se localiza ‘tão perto, tão longe’ de nós, que não estamos lá. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



271 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia XI: Casais da Prisão. Casais de Cerâmica.. João Ricard, Julho/2013) 

Capítulo 10: 

 

                               Notas etnográficas sobre a conjugalidade homoafetiva na Prisão: 

Reflexões sobre ‘outras’ realidades sociais 



272 
 

 

“Pensem nas mulheres, rotas alteradas...” 

(Vinícius de Moraes/Gerson Conrad) 

 

Quando vi eu já estava ali, preso. Fui conduzido por uma mulher alta e 

forte, com grandes óculos de grau. Eu disse que era inocente mas ela não 

acreditou em mim: “É isso o que todos dizem” ela afirma. Minha 

sentença estava decidida. Quatro anos é o tempo que terei perdido da 

minha tão preciosa vida. Minha mãe foi lá me ver e a minha angústia 

cresceu quando pensei nas pessoas que eu amo e que em quatro anos não 

poderei acompanhar as suas histórias. Em quatro anos muita coisa pode 

acontecer. Posso inclusive perder alguém e não serei autorizado nem a 

estar no velório. Começo a chorar, mas ali naquele espaço frio, as 

lágrimas não têm significado além do estado de liquidez. Fui preso sem 

saber exatamente sobre o que fui acusado. Me deram uma cama simples, 

mas o que mais doía era a solidão. O sentimento de injustiça e a minha 

impotência frente à decisão da juíza. De repente, ninguém para me visitar 

e o sentimento é de abandono absoluto. Fotografias de mulheres nuas na 

parede não me fazem companhia ou pelo menos a que eu mereço. Elas 

me olham sem expressão. Onde estão as pessoas que eu amo? De repente, 

sou um antropólogo vivendo na própria pele o meu objeto de pesquisa. 

Agora sei o que elas passam, mas tudo está começando. Para a minha 

surpresa, acordo às 5:45h. Eu vejo que foi um sonho (Diário de Campo, 

29 de Setembro de 2013). 

 

O meu contato com as mulheres da Colônia Penal ocorreu em duas visitas 

realizadas entre os meses de maio e julho de 2012. O espaço de tempo entre um 

encontro e outro ocorreu porque Alex, o meu interlocutor, saiu de férias dois dias após a 

minha ida. Passou um mês fora do espaço de trabalho e no momento do seu retorno 

realizei o segundo contato. No primeiro momento fiquei muito afetado por tudo o que 

vi, ouvi e vivi nos espaços da prisão. No segundo a afetação ocorreu com a mesma 

intensidade: ao final dos nossos encontros foi freqüente a minha dor de cabeça e uma 

vontade muito forte de chorar. E assim o fiz. Saindo de lá, daquele mundo diferente, 

daquela sociedade fechada em si mesma, entrei no meu carro e chorei. A angústia nem 

sempre pode ser descrita porque ela pode ter múltiplas razões, inclusive aquelas que se 

(des)organizam nas esferas mais profundas do inconsciente. 

 Pela restrição de acesso que o antropólogo encontra quando se decide pela 

tomada da prisão como campo de investigação antropológica, transitei por lugares 

muito restritos. Apenas as salas indicadas pelo agente penitenciário e o meu caminhar 

até elas, se materializam em espaços de observação. No meu segundo encontro com as 



273 
 

 

informantes, ‘ousei’ pedir para visitar as celas do presídio e para a minha surpresa, Alex 

me acompanhou: uma visão extremamente marcada por sentimentos diversos chegaram 

aos meus olhos e ao meu corpo. São celas muito pequenas, com muitas mulheres 

‘morando’ nelas. Foi estranho e isso aumentou as minhas angústias anteriores. O tempo 

todo eu pensava: ‘Como é possível uma relação conjugal acontecer naquele espaço?’. 

 Para compreender e assim apresentar os aspectos da dinâmica interna da prisão, 

faço uso, além das narrativas das minhas informantes e do meu interlocutor, de alguns 

aspectos da etnografia de Vanderlan Silva (2008b), chamada “Conflitos e Violências no 

Universo Penitenciário Brasileiro” e da etnografia de Gusmão e Schröder (2012), 

chamada “Habeas Corpus: Entre o Jogo de Cintura e a Rebelião”. Embora tais autores 

não tenham se dedicado a estudar as relações entre pessoas de mesmo sexo nas suas 

investigações, as suas etnografias apresentam diversos pontos de encontro com a minha 

própria experiência. Por este motivo, dialogo com as suas concepções de conflito e as 

estratégias de resolução; as relações de poder estabelecidas entre a instituição e as 

pessoas que vivem ali; as gramáticas de controle dos corpos e da sexualidade e alguns 

mecanismos ligados à manutenção das relações sociais entre ‘mais de quatro’ paredes.   

 Foi no dia 24 de Maio de 2012 que o Jornal do Commercio (JC Online
128

) 

publicou a seguinte chamada: “União Gay: Casamento homoafetivo é celebrado em 

cerimônia coletiva no Bom Pastor
129

”. A matéria é descrita da seguinte forma: 

Internas da Colônia Penal Feminina do Bom Pastor tiveram uma quinta-

feira especial. A data (24) marca o primeiro casamento homoafetivo 

realizado em uma penitenciária brasileira. Seis casais de mulheres 

selaram a união em uma cerimônia judicial e religiosa. Casais 

heterossexuais também participaram do casamento coletivo promovido 

pela Secretaria de Direitos Humanos e Segurança Cidadã (SDHSC) da 

Prefeitura do Recife. Representantes do governo estadual e municipal 

também participaram do evento que aconteceu quase um ano após a 

decisão do Supremo Tribunal Federal [que possibilita aos casais 

homossexuais converterem a união estável em casamento] entrar em 

vigor. 

  

 O conteúdo publicado também contempla descrições sobre a organização do 

evento e alguns depoimentos das mulheres lésbicas que formalizaram as suas relações 
                                                             
128  Disponível em: www.jconline.ne10.uol.com.br/.../casamento-homoafetivo-e-celebrado-em-
cerimonia-coletiva. Acesso em 26 de maio de 2012. 
129 A colônia penal feminina de Recife é popularmente conhecida como ‘Bom Pastor’; ‘Presídio Bom 
Pastor’ ou ‘Cadeia Bom Pastor’. 

http://www.jconline.ne10.uol.com.br/.../casamento-homoafetivo-e-celebrado-em-cerimonia-coletiva
http://www.jconline.ne10.uol.com.br/.../casamento-homoafetivo-e-celebrado-em-cerimonia-coletiva


274 
 

 

na cerimônia coletiva. A Secretária Estadual de Mulher, Cristina Buarque ressaltou a 

importância do evento: “Esse casamento é algo enorme. Essas mulheres, que carregam 

uma carga negativa, agora têm um ponto positivo a favor delas. A coragem dessas 

detentas está repercutindo em Pernambuco e vai repercutir no Brasil”. A partir do 

acesso a esta matéria estabeleci contato com Alex, o agente penitenciário que facilitou o 

meu contato com as mulheres da prisão. Este encontro também contribuiu para que 

depois eu realizasse entrevistas com Rodrigo
130

, o assessor do governador do Estado de 

Pernambuco nas questões ligadas à Diversidade Sexual e com Mariana
131

, advogada do 

Centro Estadual de Combate à Homofobia, ambos indicados por Alex como pessoas que 

estiveram presentes durante a cerimônia coletiva.  

Encontrei Rodrigo na Secretaria onde ele trabalha, localizada no Bairro da Boa 

Vista. Quando questionado sobre a sua participação no evento, ele faz algumas 

considerações que podem ser ampliadas para a conjugalidade homoafetiva como um 

todo: 

Eu acho que é super positivo porque no censo comum, da sociedade, as 

pessoas pensam que porque o ser humano está ali, em cárcere, eles não 

têm mais nenhum direito, perderam todos os direitos. Na verdade é o 

contrário. Ele perdeu o direito à liberdade, mas os outros direitos estão 

garantidos, estão assegurados, não é? Mas na prática isso não acontece. 

(...) É o Estado reconhecendo, com essa decisão do Supremo Tribunal, 

reconhecendo o conceito de família que a gente tá trabalhando agora. 

Esse casamento funciona prá mim como um reconhecimento da parte do 

Estado, de dizer, ‘Olhe, pra o Estado o conceito de família é esse que foi 

autorizado pelo Supremo Tribunal Federal. Famílias são duas pessoas que 

estão juntas, que querem reconhecer, querem formar família, 

independente se é homem com homem, mulher com mulher, homem com 

mulher. Porque uma coisa é o Supremo reconhecer, outra coisa é a 

efetivação. Para essa lei se materializar, ela precisa ter eficácia na vida 

das pessoas. E é uma ação como essa que faz com que a lei, ela se 

materialize. Que ela se torne pública. É a lei surtindo efeito na vida das 

pessoas (Rodrigo, Entrevista realizada em 31 de Maio de 2012). 

 

Mesmo acionando e reconhecendo a decisão do Supremo Tribunal Federal em 

relação à conjugalidade homoafetiva, Rodrigo lembra de uma notícia divulgada pelo 

Diário de Pernambuco, alguns dias antes do nosso encontro, que veiculava as 

                                                             
130 Nome fictício. Mesmo que o assessor tenha me autorizado utilizar o seu nome, mantive, por 
questões éticas da pesquisa, o nome fictício. 
131 Nome fictício. Mesmo que a advogada tenha me autorizado utilizar o seu nome, mantive, por 
questões éticas da pesquisa, o nome fictício. 



275 
 

 

dificuldades que as lésbicas e os gays ainda enfrentavam no Estado de Pernambuco, em 

formalizar as suas relações porque muitas juízas e juízes estavam se recusando a fazê-lo.  

Esta dinâmica sempre envolve as relações de poder que são próprias dos 

sistemas judiciários. Nas minhas notas etnográficas de uma experiência nos cartórios de 

Recife este aspecto também foi encontrado, sendo inclusive sinalizado por uma tabeliã. 

Em muitos momentos as concepções individuais das juízas e dos juízes são 

determinantes para as maneiras sociais e relacionais como a temática da conjugalidade 

homoafetiva vêm sendo tratada nas diversas sociedades. 

Convido agora a leitora e ao leitor a conhecer um mundo diferente que também 

serve de cenário para ‘outra’ forma de se viver a conjugalidade entre pessoas de mesmo 

sexo, que é a realidade da prisão. Começo então com as minhas primeiras impressões 

registradas no diário de campo: 

O ACESSO AO PRESÍDIO: SURPRESA, ESPANTO OU DE 

QUANDO OS AFETOS NÃO SE DESCREVEM. Acabei de chegar do 

presídio Bom Pastor. Logo pela manhã, acordei e liguei para Alex, agente 

penitenciário do presídio. Nos encontramos às 16 horas. Ao desligar o 

celular fui tomado por um sentimento de muita curiosidade, o que 

produziu em mim, uma ansiedade vivida durante o dia inteiro. Fiquei 

nervoso e ao chegar lá esse nervosismo foi instantaneamente 

aumentando. Eu nunca havia estado em um presídio e já fui entrando na 

produção dos olhares curiosos do antropólogo. Mesmo morando muito 

próximo de lá eu não tinha observado antes (já havia visto) uma igreja 

logo na entrada, bem na frente. Uma igreja católica. Ao lado dela o 

prédio se espalhava apontando muitas portas. Não sabia se a entrada 

ficava do lado direito ou esquerdo da igreja. Logo, o meu interlocutor 

Alex surgiu numa pequena porta localizada no lado esquerdo. Me 

esperava sorrindo e disse: ‘Seja bem vindo!’. Comentei que não sabia 

onde ficava a entrada e me senti perdido. Ele sorriu novamente e disse 

‘vamos lá’. Do outro lado da igreja ficava um convento. Digo: Um 

convento? É. Acho que ele percebeu o meu espanto sutil. Logo na entrada 

ele foi dizendo: ‘Só vou precisar de um documento seu’. Uma moça séria 

na entrada não respondeu ao meu ‘boa tarde’, tomou a minha identidade e 

ficou com ela. Não lembro onde colocou. Novamente eu disse boa tarde, 

mas não tive resposta. Ele me conduz por um corredor com portas, 

dizendo que não iríamos conversar na sua sala, mas em outra. A primeira 

coisa que me chama a atenção após a entrada são algumas mulheres 

sentadas em bancos encostados na parede olhando para mim (para nós?) 

com olhares que pareciam uma mistura de espanto, curiosidade, desprezo. 

Tentei parecer simpático, mas logo percebi que não precisava e talvez 

não tivesse chance de me aproximar delas. Sigo pelo corredor e logo na 

frente, ao final dele, encontro uma cela com grades grossas e um cadeado 

imenso. Não teria me espantado se não tivesse me deparado com uma 

imagem que não combinava com a rigidez e a frieza daquele lugar: 

algumas mulheres – oito a dez – com pequenos bebês no colo. Era 

inevitável: tanto na chegada quanto na saída, todas olharam para nós. 



276 
 

 

Tive muita vontade de me aproximar, de fazer contato, de tocar os 

pequeninos que moravam naquele lugar. Não sei dizer o que se passou ali 

entre as mães e as crianças, mas as expressões eram algo que não consigo 

descrever bem. Lamentei que crianças tão pequenas já estivessem 

destinadas a uma cela fechada. Assim, passei direto, não fiz nenhum 

contato além do meu olhar, pois não sabia como agir e assim o fiz durante 

toda a minha permanência nesta primeira ida a campo. Passei duas horas 

e meia. Alex me conduziu a uma sala com uma placa na porta que dizia: 

‘atendimento psicossocial’. A sala era dividida em três ambientes. 

Sentamos próximo a uma janela, ao lado do arquivo contendo 

documentos das detentas. Antes de sentarmos, ele solicita a uma mulher, 

dois convites que estavam na sua sala, em cima do computador. 

Rapidamente a mulher traz os convites para os casamentos que já haviam 

acontecido
132

. Ele senta na cadeira principal da mesa e eu me sento de 

costas para o resto da sala. Percebo que ali se tratava de um ambiente 

relativamente movimentado. Tentei em alguns momentos captar 

informações sobre o que se passava atrás de mim, mas não percebi, pois 

as primeiras palavras do meu informante me deixaram totalmente 

envolvido com as historias que ele me contou. Fiquei surpreso com tudo. 

O encontro com ele, a estrutura do presídio, o trânsito das pessoas, a 

chegada das informantes, os momentos das nossas conversas, as 

performances de gênero, a dúvida, o incômodo, a despedida. Me espantei 

com os brilhos nos seus olhares e com as expressões de surpresa diante de 

algumas perguntas feitas por mim. Conversei com Alex durante uns 

quarenta minutos. Queria saber como surgiu a idéia do casamento 

coletivo, a organização, o que aconteceu na festa, a preparação de tudo, 

enfim. Como ele me falou que eu poderia ter acesso as detentas, fiquei 

também curioso para conhecê-las. Foi emocionante o encontro com todas 

elas, uma vez que vivi com elas (ou a partir delas) sentimentos diversos. 

Em alguns momentos tive vontade de chorar, mas não o fiz, pois percebi 

que às vezes, para elas, falar e repetir as suas historias parecia um pouco 

lugar comum. Não sei se essa impressão ocorreu porque tentei me manter 

num lugar relativamente neutro, ainda que não acredite que isso seja 

possível no processo etnográfico, mas me senti sensibilizado por algumas 

palavras ditas e não ditas. Na minha conversa com Alex, expliquei sobre 

a proposta da pesquisa, dizendo que o meu interesse estaria voltado para 

as mulheres que se casaram com outras mulheres, já que o casamento 

coletivo foi realizado em conjunto com outras mulheres que se casaram 

com homens. Destes, seis eram compostos por casais homoafetivos. 

Mulheres que se conheceram no interior do presídio ou outras que já 

chegaram ali namorando outras mulheres que permaneceram fora do 

presídio. Fato é que a unidade prisional priorizou a autorização do 

casamento daqueles casais que já mantinha um relacionamento 

relativamente duradouro ou socialmente reconhecido como tal. Ou seja, 

os casais que tiveram as suas uniões formalizadas e reconhecidas eram 

aqueles que já eram reconhecidos como casal social
133

. Inicialmente 

foram mais de 120 casais que pretendiam oficializar as suas uniões. Uma 

demanda muito grande. O presídio realizou uma série de orientações para 

que as pessoas compreendessem o sentido desse ato e a partir de decisões 

individuais e alguns problemas logísticos com as documentações 

necessárias, mais de 100 casais não puderam reconhecer as suas uniões. 

                                                             
132 A cópia do convite encontra-se anexa na página 339. 
133 Considera-se o termo ‘social’ neste contexto, as relações estabelecidas e vividas na unidade prisional 
a partir da ética da visibilidade. 



277 
 

 

Dos 14 casais que se casaram, 06 eram reconhecidos como casais 

homoafetivos. Foram 12 mulheres que se envolvem com outras mulheres 

que finalizaram o dia 24 de maio com alianças de ouro na mão esquerda. 

Uma pergunta não parava de ecoar na minha cabeça. Quem casa deseja 

(precisa) de lua de mel, a vivência de momentos mais íntimos, de trocas 

corporais, troca de palavras, enfim. Tornou-se inevitável a pergunta 

acerca da lua de mel. Disseram que a lua de mel virá, mas não foi 

possível sair do altar e continuarem juntas, em momentos íntimos. A 

penitenciária concebeu uma lua de mel após a cerimônia. Elas teriam 

direito a passar vinte e quatro horas na cela destinada para o encontro 

conjugal. Trata-se de uma cela individual onde cada casal ganharia o 

direito de passar um dia e uma noite junto. Um dos casais entrevistados 

só teria direito a esse momento, mais ou menos um mês à frente. Uma 

amiga do casal (que também é do babado, segundo elas) estava agendada 

para essa semana e decidiu dar de presente para o casal a tão desejada lua 

de mel (Diário de Campo, 28 de Maio de 2012). 

 

10.1 Conversas com Alex, o agente penitenciário que emprestou o seu cinto para 

Gabriela se casar 

 

 Antes da realização da cerimônia conjugal coletiva, a direção da Colônia e seus 

funcionários orientaram as educandas
134

 sobre a formalização da conjugalidade. Existe 

um compromisso da própria Unidade diante dos casais casados: 

É um compromisso da direção porque quando elas são sentenciadas, elas 

são transferidas para outra Unidade. Então, a partir do momento que 

formou essa união, a gente não quer que se desfaça essa união, a não ser 

se for por um motivo muito grave. Se for alguma falta de comportamento 

de uma das duas, ou se uma das duas for liberta por alvará de soltura ou 

livramento condicional. Fora isso, a gente vai tentar ao máximo segurar a 

outra companheira. Alexia, ela já está sentenciada. Então era para ela ser 

transferida pra Penitenciária de Abreu e Lima. Como Márcia ainda não 

foi sentenciada, a sua prisão seria aqui. Mas aí tem o compromisso da 

direção de manter o casal aqui. Qual compromisso seria de unir estas 

pessoas e depois separar? Então toda vez que a gente for interpelado pela 

Justiça. Porque Alexia que é sentenciada e está aqui na Colônia do Recife 

e não foi pra Abreu e Lima, a gente vai dizer o que? Que a companheira 

está aqui na Unidade e até pra não tirar esse vínculo que está se formando 

uma família, separar. Agora se o juiz determinar que tem que ir, a gente 

tem que obedecer. Mas sempre a gente vai lutar contra isso. É um 

compromisso da direção (Alex, Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

 

                                                             
134 Faço uso deste termo porque ele é utilizado pelo meu interlocutor, que também foi o meu 
informante na experiência da Colônia Penal. Nas concepções de Silva (2008b): “Quando um indivíduo 
entra na penitenciária na condição de preso, traz consigo marcas de uma estereotipia social, sinais que o 
recolocam no seio das relações sociais como alguém ‘perigoso’ para a ordem social. O isolamento nesse 
novo cenário, por um determinado período de tempo serve como uma punição pelo ato cometido e 
como uma oportunidade de ‘reeducação’” (SILVA, 2008b, p. 99).  



278 
 

 

 Antes de conhecer as atrizes principais do casamento coletivo conversei com 

Alex sobre a cerimônia, as negociações estabelecidas no interior da Unidade e a própria 

dinâmica da penitenciária quando o assunto é a conjugalidade entre pessoas de mesmo 

sexo. Ele começa falando sobre as questões jurídicas que envolvem a conjugalidade 

homoafetiva. Diz que muitos casais que ‘ficaram de fora’ do casamento não 

concordaram em assumir os compromissos sociais e jurídicos que a formalização 

conjugal implica (especialmente a partilha de bens que inclui tudo que o casal, a partir 

do casamento, venha a construir junto). 

O que todas as mulheres realizaram foi a união estável. A maioria das mulheres 

se conheceu dentro da prisão e apenas uma delas tem um relacionamento que já dura 

sete anos. É o único casal onde não se encontram as duas na Unidade. Cada cela varia 

de tamanho e isso irá determinar a quantidade de mulheres ali dentro. Nenhuma delas 

acolhe exclusivamente lésbicas, estando os casais compartilhando a sua cela com outras 

mulheres não homossexuais. “Então assim, a gente não divide por sexualidade. Não 

discrimina e aqui a gente não vê discriminação”. Mesmo não sendo autorizadas as 

manifestações afetivas ‘explicitas’ em público, durante a cerimônia coletiva os casais 

puderam se beijar e trocar carinhos: “Não havia crianças no local”, lembra Alex. 

Sobre a dinâmica da instituição ele me diz que existem algumas restrições de 

trânsito pelos locais, inclusive entre as próprias educandas. Aquelas que vestem farda 

azul são as que trabalham e são autorizadas a transitar por mais espaços. As mulheres 

são autorizadas a sair das celas quando são chamadas ou quando estão nas horas de 

descanso. Um projeto de combate à homofobia está sendo organizado pela direção da 

Unidade para ser realizado com as mulheres presas. Este projeto é organizado pelo 

Centro de Combate à Homofobia em parceria com o Grupo Leões do Norte. 

Inicialmente este trabalho será realizado com as mulheres lésbicas da Unidade, mas 

existe a proposta para estendê-lo aos agentes penitenciários.  

Ele aponta que existe um investimento da instituição em trabalhar sobre algumas 

questões que estão diretamente ligadas às identidades lésbicas na Unidade. Em diversos 

momentos, Alex corrige as mulheres que se referem às suas homossexualidades como 

‘homossexual’, lembrando que o nome certo é ‘lésbica’. Um detalhe importante é que 

Alex esteve presente durante todo o tempo do meu encontro com as mulheres da 

pesquisa. Mesmo que ele tenha respeitado os momentos das narrativas das minhas 



279 
 

 

informantes, em alguns momentos realizava interferências. Acredito que esta presença 

influenciou na espontaneidade das mulheres durante as entrevistas.   

Quando questionadas sobre a vida íntima do casal ou o preconceito no interior 

da prisão, foi frequente o uso da expressão: “Posso falar? Posso falar mesmo? Posso, 

Seu Alex?’’. Ele é bem enfático quando uma das informantes diz que é homossexual: 

“A identidade de vocês é de lésbica. Umas não gostam de ser chamadas de lésbica, 

outras gostam de ser chamadas de sapatão, outras não gostam de ser chamadas de 

sapatão, preferem ser chamadas de lésbica, então fica nesse jogo”. Penso que para 

além de uma atitude pedagógica, trata-se, no momento da entrevista, de uma relação que 

envolve as inferências do poder. Até na forma como aquelas mulheres escolhem para 

‘se nomear’, existem interferências institucionais. 

Nas concepções de Gusmão e Schröder (2012) o estudo de (nas) prisões coloca 

alguns desafios para o antropólogo: 

Estudar prisões e outras instituições fechadas coloca uma série de 

desafios e problemas para a pesquisa antropológica que não se revelam 

tão claros em ambientes sociais mais acessíveis. Uma das questões mais 

evidentes é que as modalidades convencionais da pesquisa de campo 

antropológica, tanto na conceituação clássica ‘malinowskiana’ quanto em 

termos atuais, não são aplicáveis. É impossível fazer moradia entre os 

‘nativos’, com autorização governamental, como numa aldeia indígena, 

ou entrar com caderno de anotações como um prédio de administração 

pública, para citar apenas dois exemplos. (...) A observação participante 

muitas vezes é descrita como uma técnica, ou ao menos uma estratégia de 

campo, discreta, pouco inoportuna. Não entanto, num ambiente 

carcerário, onde as capacidades observacionais de todos os atores sociais 

são agudizados, ela pode representar uma forma de intromissão e 

provocar fortes resistências ao ser observado (GUSMÃO e SCHRÖDER, 

2012, p. 23-24). 

 

Resta ao antropólogo escutar os silêncios e perceber as vicissitudes desta relação 

estabelecida com as pessoas que compõem a instituição. Acredito que o fato de ter 

havido uma cerimônia coletiva onde estiveram presentes, representantes da sociedade 

civil, autoridades e a própria imprensa, facilitou o meu acesso. Além disso, eu tenho 

uma relação de amizade com Alex, o agente penitenciário que facilitou em todos os 

momentos, o meu acesso ao local. A sua presença constante nos meus encontros durante 

as entrevistas deve ser reconhecida como um componente do campo, pois tratava-se de 

uma autoridade institucional que toma diversas decisões ligadas ao presente e ao futuro 



280 
 

 

das mulheres em questão. Rodrigo atribui à vida social da prisão como ‘outro mundo’, 

um mundo próprio, um mundo à parte: 

Ali é outro mundo. Aquilo ali é outro mundo totalmente diferente do 

mundo aqui fora. Com leis próprias, com costumes próprios, com regras 

próprias, um mercado próprio. É outro mundo. Agora, é claro que aquele 

mundo ali, ele também, ele vai reproduzir os costumes, a cultura, daqui 

de fora também. Então, a cultura machista, por exemplo, tá muito 

presente. Tem uma delas, claramente, que a gente vai identificar, que vai 

assumir o papel masculino na relação, sabe? Tá muito bem estabelecido 

(Rodrigo, Entrevista realizada em 31 de Maio de 2012). 

 

Algumas mulheres lésbicas trabalham na própria Unidade, em empresas 

parceiras. O trabalho varia entre a confecção de tecidos e outros utensílios para casa, 

mesa e banho. A cada três dias de trabalho, as mulheres têm uma redução na pena que 

eventualmente vão receber no seu julgamento e a eventual condenação. Aquelas 

mulheres que não faltam ao trabalho recebem ao final de cada mês, um bônus de R$ 

20,00. Aquelas que trabalham precisam justificar as suas faltas através de atestado 

médico ou sentença judicial. Muitas mulheres fingem estar doentes para não 

comparecerem ao trabalho e por esse motivo as profissionais de saúde são orientadas a 

não fornecer atestado médico indiscriminadamente. Muitas usam drogas nos finais de 

semana e por isso não conseguem trabalhar na segunda-feira. “Elas simulam muitas 

doenças para poder não ir trabalhar. Aí a gente desconta. Aí desconta o dia que ela 

não foi e atestado médico, ela já perde esse bônus. Quem bate a meta é de R$ 20,00. 

Quem não bate a meta é R$ 10,00”. Na empresa tem mais de noventa mulheres 

trabalhando. 

Questiono sobre as relações sociais estabelecidas entre as mulheres lésbicas, 

incluindo as redes de amizade e de sociabilidade. Ele diz:  

Aqui não se forma, não existe muito a questão de guetos, como se forma 

quando (as mulheres) estão em liberdade, que a gente vai pra um 

barzinho, vai pra uma praia, pra uma boate, não. Aqui não tem isso. Aqui 

os únicos grupos formados são os religiosos. Os evangélicos se reúnem 

pra louvar ali na quadra, alguma coisa, mas os grupos de lésbicas, elas 

não se unem nesse ponto de estar jogando conversa fora, porque na rua 

você tem uma amiga, tem um amigo gay, tem aquele grupinho de 

homossexuais que você vai tá jogando conversa fora e podendo conversar 

à vontade e trocar carícias. Já aqui não formam-se estes grupos. Porque 

não tem preconceito. Eu acho que aqui não formam estes grupos porque 

não existe esse preconceito arraigado como existe na sociedade. Porque 

aqui elas fazem carinho, a gente proíbe os carinhos excessivos, mas que 



281 
 

 

uma faz carícia na outra, dá um selinho, isso a gente não... os agentes 

relevam (Alex, Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

 

As ‘carícias excessivas’ são aquelas atribuídas a uma satisfação sexual do casal. 

São os beijos prolongados, os carinhos mais íntimos, comportamentos proibidos quando 

as mulheres estão na frente das outras pessoas. O controle dos afetos deve ser 

duplamente vigiado quando as mulheres têm o Dia de Visitas, geralmente aos 

domingos.  

Já aconteceu comigo e ela. Quando ela veio prá visita, a gente sempre 

ficava no cantinho. Aí a gente tava se beijando, aí Seu Armando (agente 

penitenciário) pegou, me chamou. Ia botar no castigo e ia botar ela prá 

fora. Mas só que ele conversou comigo, porque eu não sabia, não é? Ele 

fez: ‘Você não sabia, não? Pois a partir de hoje, você não faça mais isso 

não!’ Era só um beijo normal que a gente tava dando. Mas não pode por 

causa das crianças, pessoas de idade. Tem gente realmente que não gosta, 

não é? Aí pronto. Aqui só é assim. Mas lá dentro? As meninas se beija, se 

agarra. Até que pararam mais porque antigamente... Agora elas pararam. 

Elas respeitam. Elas respeitam também (Íris, Entrevista realizada em 04 

de Julho de 2012). 

   

Segundo Goffman (2005) uma organização formal pode ser definida como um 

sistema de atividades intencionalmente coordenadas e destinadas a provocar alguns 

objetivos que se mostram de forma explícita e global. A Colônia Penal, parte do campo 

de pesquisa, se configura como Feminina. Não é difícil perceber que entre as mulheres 

lésbicas que ali se encontram, existe a possibilidade de relacionamentos afetivos e 

sexuais com outras mulheres. As regras para que estas relações aconteçam, são 

fortemente estabelecidas e devem ser cumpridas ou respeitadas, obrigatoriamente. O 

‘ficar de castigo’ porque transgrediram algumas destas normas é lembrado por quase 

todos os casais: as carícias excessivas podem levar ao castigo. Naquele mundo o carinho 

pode custar um preço muito alto. 

Desde a história da origem das prisões (FOUCAULT, 2011; GOFFMAN, 2005; 

SILVA, 2008b), as formas de punição às pessoas transgressoras das normas sociais 

sofreram mudanças radicais que são percebidas no bojo das próprias instituições 

destinadas a fim de punir e ‘reeducar’ ou ‘ressocializar’. Se hoje não se adota mais as 

lógicas dos castigos corporais marcados a ferro e fogo nos corpos das infratoras e dos 

infratores sociais, o que temos como resquício na realidade contemporânea? Há uma 



282 
 

 

tentativa de humanização das mulheres e dos homens que estão nas Unidades 

Penitenciárias, mas no campo político e filosófico. Na prática, que lugar é esse? Nesse 

sentido, faço meus os questionamentos de Foucault (2011): 

Punições menos diretamente físicas, uma certa discrição na arte de fazer 

sofrer, um arranjo de sofrimentos sutis, mais velados e despojados de 

ostentação, merecerá tudo isso acaso um tratamento à parte, sendo apenas 

o efeito sem dúvida de novos arranjos com maior profundidade? 

(FOUCAULT, 2011, p. 13). 

 

Em todos os momentos que estive na penitenciária tive a impressão de que havia 

ali, um esforço em mostrar a prisão como um lugar mais humanizado. A própria 

autorização dos profissionais que ali trabalham para que fosse realizada a cerimônia 

coletiva de casamento já denuncia esta tentativa de ‘humanização’, já que não foi 

realizada apenas a cerimônia, sendo autorizada também a realização de uma festa 

coletiva. Além das mulheres que se casaram, todas as demais puderam comemorar o 

evento.  A presença de diversos representantes da sociedade civil e algumas autoridades, 

além da presença da imprensa, representam a tentativa de mostrar aquele espaço como 

uma instituição que aceita e incentiva as diferenças.  

Não pretendo aqui, estender esta discussão para não assumir uma postura 

julgadora dos espaços e das suas dinâmicas relacionais. Cabe à leitora e ao leitor, 

elaborar as suas próprias reflexões. As narrativas apresentadas pelas minhas informantes 

denunciam aspectos de uma realidade fortemente marcada pela vigilância e pela 

impossibilidade de ir e vir no interior da própria Unidade. A conjugalidade homoafetiva 

naqueles espaços, também se organiza numa tentativa que pode (ou não) dar certo. As 

mulheres que lá se encontram, também estão tentando. 

Inicio as discussões das narrativas a partir do motivo que me levou até a 

Penitenciária: O casamento coletivo. A cerimônia foi realizada no dia 24 de Maio de 

2012 e no dia seguinte o Diário de Pernambuco (25 de Maio de 2012)
135

 divulgava as 

seguintes chamadas: “Casamento gay coletivo no Bom Pastor” e “Qualquer maneira de 

amor vale a pena”. Com diversas imagens da cerimônia e dos próprios casais, a matéria 

descreve o evento e alguns depoimentos das mulheres que estiveram no centro da cena. 

Após (e durante) os meus encontros com as mulheres que realizaram a união 

                                                             
135 Fotografia da reportagem anexa na página 345. 



283 
 

 

homoafetiva percebi que a cerimônia trazia consigo um componente social relevante: 

por um dia, as mulheres presas viveram uma dissolução parcial dos estigmas 

socialmente atribuídos às presidiárias. Atribuem ao evento as cores e sabores de ‘um 

momento mágico’. Elas se sentiram importantes para a sociedade. Os muitos jornalistas 

que ali se encontravam, traziam em suas mãos, uma ‘máquina mágica’ que olhava 

aquelas mulheres sob as lentes do reconhecimento e da admiração. 

Sobre a minha relação estabelecida nos momentos que foram autorizados a estar 

com as pessoas da prisão, percebo que muito foi falado e muito mais foi calado. Em 

relação aos contatos com Alex, às mulheres da pesquisa, às pessoas ‘estranhas’ que 

circulavam ou permaneciam ali nos espaços da prisão, em seus portões e paredes de 

concreto, escrevi uma transcrição de Foucault, extraída da obra Vigiar e Punir, no meu 

diário de campo. Registro aqui este trecho porque penso que o trabalho etnográfico 

realizado, ele mesmo, numa política da contenção e da reserva, se configura como uma 

etnografia do detalhe: 

Não se trata de fazer aqui a história de diversas instituições disciplinares, 

no que podem ter cada uma de singular. Mas de localizar apenas uma 

série de exemplos de algumas técnicas essenciais que, de uma a outra, se 

generalizaram mais facilmente. Técnicas sempre minuciosas, muitas 

vezes íntimas, mas que têm sua importância: porque definem um certo 

modo de investimento político e detalhado do corpo, uma nova 

“microfísica” do poder; e porque não cessaram, desde o século XVII, de 

ganhar campos cada vez mais vastos, como se tendessem a cobrir o corpo 

social inteiro. Pequenas astúcias dotadas de um grande poder de difusão, 

arranjos sutis, de aparência inocente, mas profundamente suspeitos, 

dispositivos que obedecem a economias inconfessáveis, ou que procuram 

coerções sem grandeza, são eles entretanto que levaram à mutação do 

regime punitivo, no limiar da época contemporânea. Descrevê-los 

implicará na demora sobre o detalhe e na atenção às minúcias: sob as 

mínimas figuras, procurar não um sentido, mas na coerência de uma 

tática. Astúcias, não tanto de grande razão que trabalha até durante o sono 

e dá um sentido ao insignificante quanto da atenta ‘malevolência’ que de 

tudo se alimenta. A disciplina é uma anatomia política do detalhe (Diário 

de Campo, 15 de Junho de 2012, Transcrição extraída de Foucault (2011, 

p. 134). 

 

 Avanço agora para as especificidades das narrativas encontradas no campo. São 

histórias de vida fortemente marcadas por um contexto adverso e repleto de conflitos 

mas também de orgulho e alegria pela realização do casamento. Nestas narrativas 

encontraremos alguns aspectos muito próximos das ‘outras’ realidades discutidas até 

aqui. Os mecanismos da paquera, do namoro e da manutenção da relação se misturam 



284 
 

 

com as demais narrativas, deixando claro que o fato de cada casal se encontrar na prisão 

não impede que estas mulheres continuem amando e se relacionando com outras 

mulheres. Afinal de contas, elas compõem  os cenários de outros casais casados. 

 

10.2 ‘Pode os homens vir, que não vão me abalar’
136

: a cerimônia coletiva de 

casamento na prisão   

 

Mariana diz que o casamento foi lindo. Só não gostou muito porque o seu 

registro de nascimento apresentou diferença com os dados fornecidos para o contrato de 

união estável e por isso ela não pôde, no momento da cerimônia, assinar o documento. 

Por um erro do cartório o número do registro não coincidia com o número da certidão. 

Mas ela casou com Gabriela. 

 Elas se conheceram no ano de 2009 na própria Colônia Penal. Na época Gabriela 

estava no semi-aberto. Mariana diz que Gabriela não dava muita bola para ela, que 

ficava pelos cantos chorando quando Gabriela cumpriu pena e ganhou a liberdade. 

Primeiro elas se tornaram amigas e Mariana diz ter guardado os seus sentimentos. Com 

o tempo, Gabriela ‘caiu de novo
137

’ . No seu retorno elas começaram a investir 

afetivamente uma na outra. Gabriela deixou claro que queria mais do que a sua amizade 

e Mariana passou a evitar as suas investidas, alegando que sofreu muito quando a então 

‘amiga’ foi embora.  

 Elas começaram a namorar em 2011, no momento em que ganharam um prêmio 

em um desfile realizado na cadeia. Elas ganharam como o ‘casal mais bonito’. Pergunto 

qual foi o prêmio e elas dizem: ‘Uma noite no quarto de encontro
138

’. Dizem que foi 

muito bonito, uma noite linda. Pergunto se elas simularam ser um casal só para ganhar o 

                                                             
136 Trecho extraído da música Me Deixa, do grupo O Rappa, cd Lado B, Lado A, Gravadora Warner Music, 
1999. 
137 Termo nativo. Representa o retorno da educanda à Colônia Penal por algum comportamento infrator 
cometido quando em liberdade.  
138 O ‘Quarto do Encontro’ é uma cela reservada para os encontros íntimos autorizados para as 
mulheres. Aquelas que recebem visitas íntimas de seus maridos/namorados ou mulheres/namoradas. 
Elas têm o direito de passar vinte e quatro horas em companhia naquele espaço. No caso especifico de 
jovens infratores, Gusmão e Schröder (2012, p. 72) nos lembra que a presidente Dilma Rousseff alterou 
a Lei 12.594/2012, assegurando direito à visita íntima, desde que comprovada que o adolescente é 
casado ou possui relacionamento estável, expressamente autorizado pelo juiz competente (Art. 67 e 
68). 



285 
 

 

prêmio e elas falam enfaticamente quase juntas: ‘Não’. Gabriela: ‘Mas todo mundo sabe 

que eu sou apaixonada por ela’. Mariana: ‘E eu por ela’. 

 Peço para ver as alianças e pergunto qual a diferença de uma relação com e sem 

a aliança.  Mariana diz que sempre quis ter uma aliança: ‘É porque eu sempre quis ter 

uma aliança, né? Do meu amor. Aí eu fico muito feliz. Eu fico doidinha quando eu vou 

tomar banho, eu guardo prá não perder, né?’. Mariana diz que a festa foi linda e 

questiona porque eu não compareci ao casamento: ‘Porque o senhor não veio pro 

casamento?’ Pede a Alex para casá-las de novo. Ela diz que é ‘tão bom casar’. Gabriela 

se preocupa porque Mariana está próxima de ir embora (ganhar a liberdade) e no caso 

de ela sair, como ficará a sua conjugalidade? Ela poderá fazer visitação? Vai poder 

entrar na Colônia? Alex diz que o casamento oferece algumas ‘regalias’ para os casais, 

mostrando a elas que poderão ter encontros conjugais a cada quinze dias, sempre aos 

domingos
139

. Gabriela poderá ter a visita de Mariana. Este é um compromisso que a 

direção da Colônia Penal assumiu no momento de orientação sobre a formalização 

conjugal. 

 Mariana pergunta pelas fotos do casamento e Alex diz que elas as receberão 

junto com um DVD. Gabriela diz que Mariana ficou muito triste porque não pôde 

assinar o Contrato de União Estável junto com os outros casais. Comento que o papel é 

muito importante para o casal e Mariana fala: ‘Não é que é importante, porque o amor 

da gente é maior do que o papel, né? E Alex complementa: ‘Mas o papel dá uma 

garantia pra relação!’. 

  O momento mais importante da cerimônia é apontado por Gabriela como aquele 

em que elas puderam falar para a imprensa sobre o seu casamento. Poder falar pro 

mundo todo que estava se casando com uma mulher. Mariana parecia uma 

‘celebridade’, segundo ela, porque muitas pessoas presentes não paravam de fotografá-

las. As policiais que estavam no momento tiveram que pedir licença aos repórteres, já 

que estes tentavam durante o tempo inteiro, cobrir o evento. ‘A gente querendo ir prá 

frente, prá receber a benção e os repórter, tudinho em cima da gente, pra tirar foto da 

gente. Eu me senti, né?’. 

                                                             
139 A visitação nos dias de domingo são comuns aos familiares das educandas. 



286 
 

 

 Gabriela comenta que as pessoas que fizeram a visitação ontem falavam que é o 

comentário lá fora, que saiu no jornal e sairia até no Fantástico. Mariana diz: ‘É 

verdade, é?
140

’ Digo que sim e ela fala que esse casamento ficou na história. Elas 

queriam ver o jornal, mas não tiveram acesso. Neste momento penso que eu mesmo 

poderia ter levado a matéria para mostrar, mas não sabia ainda se este gesto seria 

autorizado. O tempo todo, eu ‘pisava em ovos’. Sobre os sentidos da cerimônia do 

casamento as mulheres trazem narrativas que envolvem o seu reconhecimento social e a 

possibilidade de se sentir importantes. Dissolvem-se alguns estigmas, nem que seja por 

um dia: 

Meus pés, olha, eu fiquei tão nervosa na hora que começou a tocar e eu 

entrei, todo mundo, ôxe, todo mundo gritando, os repórter tudo lá com as 

câmera assim, em cima de mim e eu rindo, meu sorriso aqui. O senhor 

num viu no jornal, não? Eu tava com o sorriso aqui (e gesticula com os 

dedos abrindo o sorriso no rosto). Tava muito feliz (Mariana, Entrevista 

em 28 de Maio de 2012). 

A parte mais bonita foi aquela que eu disse, aquela que a gente tava 

sentada na cadeira, bem chique, aí os repórter tudo tirando minha foto, na 

outra parte que eu fui chique, que a gente foi pro bifê, chique, né? 

Celebridades, dando entrevista. Não foi meu amor? Foi bom. Todos os 

momentos foi bom, foram bons. (...) O meu vestido era o mais lindo. Seu 

Alex escolheu. Tinha um negócio, não foi seu Alex? Assim, nas costas. 

Lindo. (...) (Gabriela): O que eu achei mais bonito, assim, foi aqui, na 

hora, que a gente tava se arrumando, que demorou muito pra sair daqui de 

dentro. (Mariana): Eu me escondi tanto pra ela não me ver antes do 

casamento, mas ela viu. Disseram que dá azar, né? Eu fiquei ali sentada, 

escondidinha perto do espelho, bem escondidinha assim, aí ela me viu de 

todo jeito. Mas deu certo. (Gabriela): A outra coisa bonita foi quando a 

gente tava entrando e todo mundo assim, em cima, né? As câmeras, foto, 

ai eu, ficamos também assim... (Mariana): Ela ia chorando. (Gabriela): A 

minha roupa era uma camisa de botão aqui, assim, grande, mas eu dobrei 

aqui assim, uma calça jeans, um cinto que seu Alex me emprestou, que a 

calça tava caindo e o sapato daquele social, masculino. (Mariana): Tão 

bonito! (Gabriela): Eu queria uma foto daquela, toda assim, de, de... Foi 

bonito. Gostei (Mariana e Gabriela, Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

 

 No caso de Paula e Mercia, que estão juntas há um ano e dois meses, foram elas 

que buscaram a direção da Unidade para formalizar a conjugalidade. Como já tinham 

conhecimento de casamentos heterossexuais na própria penitenciária, reivindicaram o 

casamento. Paula fala que a diretora foi uma mãe para elas. Procurou tudo o que era 

                                                             
140 Nesse momento e em outros acessei uma angústia de pensar que ali elas realmente não têm acesso 
algum ao mundo aqui fora. Me transformo também em interlocutor entre o mundo de fora e o mundo 
ali dentro. Confirmo com um sim.  



287 
 

 

necessário: roupas, bolo, decoração, juiz, tudo. ‘E olhe que ela batalhou muito, viu? 

Casar um monte de mulher, foi babado!’.  

 Paula queria casar de branco, mas não pôde. Tive a impressão de que a própria 

direção da Colônia não provocou as mulheres a se vestirem de ‘noivas’. Este gesto seria 

considerado uma ‘afronta’ aos modelos tradicionais de casamento, comenta Paula. O 

seu desejo de se casar ‘lá fora’, ‘na rua’, é acionado. Por um momento ela se sentiu ‘na 

rua’, se sentiu ‘solta’. Para além de toda a organização da festa, os próprios agentes 

penitenciários as trataram diferente neste dia. Foi isso o que marcou:  

Porque não tinha agente penitenciário direto no seu pé. Ele deixou a gente 

livre. Porque assim, eu mesmo, pelo meu tempo, que eu tenho aqui 

dentro, nunca fui pro castigo, ninguém tem queixa, mas assim, 

independente do casamento ou não, é uma Unidade Prisional, né? Somos 

presas. Eu achava que eles iam ficar do lado, sargentão, tal, mas não 

(Paula, entrevista realizada em 04 de Julho de 2012). 

 

 Tal qual as características encontradas na instituição pesquisada por Gusmão e 

Schröder (2012), o casamento coletivo (e não apenas ele, mas o próprio casamento 

formalizado) oferece algumas ‘regalias’ na própria dinâmica das mulheres casadas que 

vivem na prisão. Surge aqui o que os autores chamam de Habeas Corpus. Trata-se da 

liberdade que as pessoas têm de ir e vir, que perderam ou encontram-se na iminência de 

perder a liberdade por abuso de poder ou ilegalidade nos interstícios da prisão. Ainda 

que os autores acionem o Habeas Corpus como estratégia para se evitar possíveis 

rebeliões, penso que os aspectos da ‘liberdade de transitar’, ‘o acesso ao trabalho 

remunerado’ ou ‘visitas íntimas da companheira após a sua saída’, podem sinalizar 

aspectos desta experiência. 

Ironicamente, a categoria habeas corpus encontrada na instituição 

pesquisada possui alguns aspectos parecidos com o remédio jurídico, 

como por exemplo: alguns adolescentes que ‘gozam’ de habeas corpus 

dado pela direção podem circular ‘livremente’ fora das alas, na cozinha, 

nas instalações destinadas à administração da instituição e até mesmo ir à 

barraca do lado de fora dos muros da instituição para comprar um 

refrigerante ou fazer um lanche. São poucos os internos que possuem 

essas últimas regalias. Normalmente, oferecendo pequenas regalias, 

pequenas ‘liberdades’, que proporcionam um mínimo de bem-estar no 

cotidiano (GUSMÃO E SCHRÖDER, 2012, p. 107-108). 

 



288 
 

 

Mariana diz que estava muito bonita com o vestido durante a cerimônia. 

‘Disseram que eu era a noiva mais bonita. Fiquei doidinha!’. Às vezes ela fica deitada 

e começa a pensar na cerimônia, no vestido que usou e de como era bonito aquele 

vestido. O bolo também era lindo. Cada casal também ganhou um pequeno bolo de 

noiva, que poderia ser levado para as celas. Elas queriam guardar para sempre o mini-

bolo que ganharam para ter uma lembrança concreta do evento.   

  

10.3 “Os cães farejam o medo
141

” ou quando a mesma justiça que uniu, separa  

 

 Gabriela faz referência em vários momentos do nosso encontro, à sua 

insegurança em relação ao futuro do casamento. Questiona sempre com a companheira 

sobre os riscos de ser abandonada e seus medos de que Mariana encontre alguém lá 

fora, seja esta pessoa outra mulher ou outro homem. Mariana diz: ‘Vou não. A gente 

casou!’. Ela diz que mesmo se não tivesse se casado, não faria diferença, dando ênfase 

ao afeto e ao amor. Lembra que já passaram por muitas coisas juntas. Gabriela a ajudou 

a sair das drogas: ‘Eu tava afundada nas drogas e ela me ajudou. Ela sempre esteve do 

meu lado nos momentos que eu mais precisei, né? Eu tenho um amor por ela, né? 

Assim, e eu amo muito ela. E assim’. 

 Os prazeres do casamento se misturam, inevitavelmente, com o fantasma da 

separação. Diferentemente das outras mulheres da pesquisa, os casais da cadeia temem 

que a qualquer momento, se separem das suas esposas. Considerando que o tempo de 

permanência na cadeia pode ser diferente entre uma e outra, a notícia iminente de 

transferência ou liberdade surge como uma avalanche que não anuncia a hora de chegar. 

Se as outras mulheres da pesquisa pensam na possível separação em decorrência da 

morte, as mulheres da prisão se preocupam com a ameaça da liberdade (da outra) que 

não está ligada à sua própria liberdade. 

Elas dizem que o casamento não alterou as suas atividades cotidianas. 

Continuam fazendo as mesmas coisas que faziam antes. Mais uma vez, Gabriela 

expressa os seus sentimentos de insegurança com a saída de Mariana. Nesse momento 

                                                             
141 Trecho extraído da música Me Deixa, do grupo O Rappa, cd Lado B, Lado A, Gravadora Warner Music, 
1999. 



289 
 

 

eu pergunto se ela está com medo da saída da sua companheira e ela diz que não. Que 

deseja a saída para que Mariana possa cuidar da filha dela. Ela fala, sem perceber, sobre 

a dinâmica conjugal na cadeia: 

Só que acho que quando ela for embora vai ser ruim pra mim, porque eu 

já me acostumei. (...) Eu quero que ela vá muito, né? Cuidar da filha dela, 

da casa dela (...). Eu só como com ela, só durmo com ela. Até às vezes 

quando a gente vai pra fila, aí um agente daqui toda vez implica com a 

gente, né? Aí me barrou e não deixou ela pegar o meu café. Aí eu disse: 

‘Não, faz mal não, o teu dá pra mim e tu’. Porque eu sempre como com 

ela, almoço com ela, tomo café com ela. As meninas da cozinha às vezes 

nem liga de dar o pão prá ela ou pra mim. (...) Teve uma vez que seu 

Jeferson (agente penitenciário) implicou com a gente, aí disse que ela não 

ia pegar o meu pão, não. Aí eu disse: ‘Tá bom, não faz mal não. A gente 

divide no meio’. A gente veio simbora. Aí tem várias coisas, mas se for 

de ela ir, quero que ela vá pra família dela. Eu prefiro que ela vá 

(Gabriela, Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

  

 Encontrar as angústias das mulheres expressas ou escondidas nestas narrativas, 

despertou em mim um sentimento esquisito. Em alguns momentos eu me colocava em 

seus lugares, na tentativa vã de compreender melhor o que se passava ali. Mesmo 

sabendo do possível afastamento (corporal?) inevitável, aquelas mulheres decidiram se 

casar: Amor? Regalias Institucionais? Certamente os motivos que as levaram a 

formalizar as suas conjugalidades se diferem quase radicalmente das outras mulheres 

que não se encontram na prisão. Se entre estas, a segurança financeira andava de mãos 

dadas com os afetos e o amor, entre as mulheres da cadeia algo incompreensível se 

instala. Elas parecem querer ter o direito a Direitos. 

 Alexia decidiu se casar, mesmo sabendo que Márcia teria apenas cinco meses 

junto com ela, na prisão. Elas passaram um mês em celas separadas e nesse período 

sempre se paqueravam nos horários coletivos do lanche. Depois de um mês namorando, 

Alexia pediu a sua muda
142

 para uma cela só, com o intuito de ficar junto a Márcia. 

Nesse período Alexia reconhece a harmonia do casal, dizendo que elas não têm o hábito 

de brigar, reforçando o respeito mútuo: ‘Tudo isso começou de um desejo de ter um 

relacionamento mais adiante, mais forte que só um namoro de cadeia, como a gente vê 

muitas colegas aqui, entra e diz que é carência. Não sei. Mas não leva o 

                                                             
142 Termo nativo: ‘Muda’ significa ser transferida de uma cela para outra, ‘mudar’ de uma cela para 
outra. 



290 
 

 

relacionamento a sério, leva na brincadeira, uma não respeita a outra, aquela coisa’. 

Elas não querem apenas um namoro de cadeia: 

Eu gosto muito dela. Eu sempre disse isso pra ela. Logo, desde o começo 

ela já dizia que gostava de mim e tudo e eu dizia que não gostava, que 

não era hora, ficava pouco tempo, então depois de quase dois meses, três 

meses, que eu vim descobrir o que eu tava sentindo, algo por ela que não 

era mais aquela coisa de ‘vamos tentar’, não. Já era uma coisa que eu 

queria já ficar mesmo. Eu falei que tinha o desejo de casar com ela. Foi 

quando nós fomos, ficamos sabendo que ia ter o casamento e nós fomos 

um dos primeiro casal a se inscrever. Fazer essa união. União estável 

(Alexia, Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

  

 Alexia diz que todo dia fica olhando para a aliança na sua mão esquerda. O 

sentimento é encantamento. Reconhece que o casamento é algo recente, mas está 

curtindo isso. É dela a narrativa expressa abaixo: 

O paquera é legal, né? Quando a gente tá se conhecendo, o fica é gostoso, 

o namoro. Quando já é noivado, tudo no começo é muito bom. Mas 

quando passa a ter um relacionamento a mais, sério, a ter mais cobrança, 

a ter mais, compartilhar uma coisa um com o outro, vai se tornando um 

pouco mais difícil. Pra mim e Márcia não tá tendo essa dificuldade, até 

mesmo porque a gente tá tentando ter respeito uma com a outra. Nada de 

chamar palavrão uma com a outra, principalmente ela, que tem a cabeça 

muito quente. Eu também sou mais tipo assim, então tudo é aquela coisa, 

questão de respeito. Tudo agora no começo tá muito bom, mas não sei 

como vai ser adiante porque eu só tenho mais cinco meses com ela’ 

(Alexia, Entrevista realizada em 28 de Maio de 2012). 

 

Pergunto sobre o que elas pensam em relação ao futuro do relacionamento. 

Márcia diz que só se vê ao lado de Alexia, mostrando o desejo de ser muito feliz com 

ela. Lamenta ‘as coisas erradas que fez’ e não quer mexer com nada errado. Márcia 

trabalha na Unidade, em uma empresa de confecção de lençóis. Alexia diz ter muita 

esperança de que Márcia vá embora. Ela, Alexia, já é sentenciada e pegou seis anos, 

dois meses e vinte dias, o que reforça a minha suposição de que o tempo dentro da 

Unidade, ganha uma dimensão muito forte e presente nas vidas das pessoas que ali 

estão. Márcia acredita que ainda tem mais dois anos de permanência na prisão. ‘Durante 

estes dois anos e pouco, vai ficar o que? Só imaginação, só sonhos pra se realizar 

daqui há três, quatro anos, quando eu tiver minha liberdade’. Se Márcia sair antes de 

Alexia, os planos contemplam o investimento no trabalho ‘com dignidade e 



291 
 

 

honestidade’, construir uma casa ‘lá fora’, preparando ‘um terreiro’ para receber Alexia 

quando esta sair da prisão. Uma das duas, saindo primeiro, deve ter este plano. 

 Esta é uma forma de pacto realizado pelas duas. Aquela que sair primeiro 

procurará realizar estes planos aguardando a saída da outra. Outra questão que está 

diretamente ligada à realização dos planos futuros é o desejo de estar totalmente livre 

dos problemas com a justiça. É reconhecido o sentimento de dívida em relação à justiça, 

o que de alguma forma contamina a manutenção da conjugalidade homoafetiva e os 

planos para o futuro da relação. ‘O que é construir uma família com Márcia? É ter uma 

casa própria, que uma pessoa cidadã, de bem, pode ter’, afirma Alexia. Neste momento 

Márcia também dá o seu ponto de vista sobre a sua saída, tentando minimizar as 

angustias da sua companheira: ‘Mas eu não te esqueço, não, paixão...’. 

 Durante esta semana terá um bonde
143

 e Márcia está muito preocupada e com 

medo de que Alexia vá neste bonde para outra penitenciária. As questões que Alex falou 

sobre o compromisso da direção da Colônia, são lembradas por mim e reforçadas por 

ele, como tentativa de diminuir as ansiedades e o medo de Márcia. ‘É melhor eu estar 

aqui porque eu quero estar junto. Pra ir pra outra cadeia, ficar longe, (e grita): A gente 

tá casada!’. 

 Silva (2008b) reconhece que as trajetórias de cada interno que chega à 

penitenciária, são consideradas a partir do ponto de vista jurídico quando se define a sua 

pena. A conseqüente alocação de cada pessoa é definida segundo os seus crimes e o 

grau de periculosidade. Essa vida prescrita constitui um elemento importante nas 

particularidades das relações a serem estabelecidas no cotidiano penitenciário. “Até 

certo ponto, a história de cada um e para os demais, cria expectativas e propõe formas 

possíveis de relações a serem estabelecidas com cada interno que chega para cumprir 

sua sentença” (SILVA, 2008b, p. 102). Alexia está presa por tráfico de drogas. Foi pega 

em flagrante. 

 Paula e Mercia acham que a manutenção da conjugalidade fora da Colônia não 

será algo fácil. Paula tem um filho com 15 anos de idade e coloca este, como uma 

pessoa que poderá não aceitar o seu estilo de vida ou a sua conjugalidade homoafetiva. 

Pensa em ter uma casa com Mercia:  

                                                             
143 Termo nativo: ‘Bonde’ significa a transferência da Colônia para outra Unidade Penitenciária. 



292 
 

 

Uma coisa é você estar dentro de uma cadeia que tem um monte de 

mulheres que aceita. E olhe que nem todas. Eu já passei já por várias 

gracinhas, piada, e olhe que eu odeio piada. Encarar a sua sexualidade e 

demonstrar que você gosta de alguém é difícil. Até você passear de mão 

dada, é difícil. Se ela fosse mais feminina, cabelo longo, batom, saltinho 

alto, é que ia ser, né? Mas ainda dá pra disfarçar um pouquinho. Vai ser 

barra (Paula, Entrevista em 04 de Julho de 2012). 

 

 Surgem aqui outros pontos de discussão: as performances corporais e o sonho da 

vida em liberdade. Como percebido com as mulheres que não vivem na prisão, estas 

categorias compõem parte circular da conjugalidade homoafetiva formalizada. O sonho 

da vida em liberdade envolve a esperança de manter a relação conjugal ‘na rua’, a 

administração de conflitos com as famílias de origem e o enfrentamento do preconceito 

homofóbico.  

 Se a prisão é reconhecida como um espaço onde o preconceito transita com 

menos força, a liberdade implica uma prisão social. A vigilância dos outros sob elas 

continua, mesmo quando se encontram livres. Se a lógica é ‘disfarçar um pouquinho’ as 

performances que fazem de um casal, casal, não estariam estas mulheres, mais uma vez, 

baixando lentamente as suas cabeças, esticando sutilmente os seus punhos para que as 

algemas sociais sejam colocadas de outra forma, mesmo quando se encontram em 

liberdade? 

  

10.4 “Me deixa, que hoje eu tô de bobeira
144

”: aprendendo a viver na prisão ou de 

quando se tenta encontrar o fluxo 

  

 O fato de serem mantidas presas não faz destas mulheres, seres sem relações ou 

referências externas. Cada uma traz consigo histórias singulares que são pinceladas por 

diversas trajetórias definidoras dos sentidos e significados atribuídos à experiência 

prisional e em especial à conjugalidade homoafetiva formalizada. Aqui falo de mulheres 

que chegaram à prisão e mesmo carregando o peso estigmatizante que se destina às 

prisioneiras, não se deslocaram das suas vidas do passado: 

                                                             
144 Trecho extraído da música Me Deixa, do grupo O Rappa, cd Lado B, Lado A, Gravadora Warner Music, 
1999. 



293 
 

 

Ao contrário, a manutenção dessas relações, mesmo que em número 

reduzido ou o seu rompimento, faz que cada preso possa continuar sua 

existência de modo singular, traçando sua própria história, seja com os 

fios que ele próprio pôde escolher, seja com aqueles que se impuseram à 

sua trama existencial (SILVA, 2008b, p. 102). 

  

 A vida na prisão não segue um fluxo harmônico. Conflitos e cenas de violência 

sempre seguem o cotidiano das mulheres que ali se encontram. É como chegar em uma 

sociedade estranha, diferente, exótica: as linguagens, os costumes, os hábitos diários, 

tudo se materializa numa nova cultura, cujos códigos vão sendo pouco a pouco, 

compreendidos e integrados ao novo estilo de vida. Eu nunca estive encarcerado, mas 

quando fui autorizado a visitar as mulheres em suas celas, percebi um novo mundo. 

Nada ali, era belo, bonito. Num espaço minúsculo, convivem vinte ou mais mulheres. 

Ao passar admirado pelo corredor que leva até as celas, logo escuto do meu informante: 

“Do lado direito é Boa Viagem
145

. Deste outro lado é a favela. Aqui é assim”. O meu 

estranhamento se deu em todos os momentos, em todos os cantos.  

Uma cela separada do ‘corredor de celas’ apontava uma mulher sozinha, numa 

imagem que misturava abandono e punição. Alex logo me diz que se trata de uma 

‘recém chegada’ que estava ‘na espera’. Trata-se de um termo institucional também 

utilizado pelas minhas informantes, para identificar as mulheres ‘recém chegadas à 

Unidade’. Ela chegou ontem e é de praxe que as mulheres recém chegadas passem 

alguns dias, isoladas (ou em companhia de poucas outras) para o período de adaptação. 

 Ainda de acordo com Vanderlan Silva (2008b), para muitas pessoas que vivem 

fora da prisão, aquele parece um ambiente distante. Trata-se de outro mundo sobre o 

qual só temos notícias através de matérias televisivas ou outros meios de comunicação. 

Aquele é um universo pensado como negação do mundo em liberdade: 

É essa lógica de pensamento que dá sentido e existência ao mundo 

penitenciário. Na medida em que não é desejado, ele só pode ser 

compulsório, imposto a alguns que habitam o mundo externo. Muitos dos 

que hoje cumprem pena também imaginavam aquele mundo como 

improvável para eles, mas não apenas por ser um mundo distante e 

compulsório, mas por sentirem-se ao lado e, por vezes, acima dos que 

habitam o mundo externo à prisão (SILVA, 2008b, p. 102-103). 

 

                                                             
145 Boa Viagem: Bairro nobre localizado na zona Sul da cidade de Recife. 



294 
 

 

Mariana diz que as outras mulheres da prisão sempre as respeitaram como casal. 

Elas também respeitam as outras mulheres. Dizem não ficar de muita conversa com as 

outras mulheres porque as duas trabalham dentro da Unidade. Mariana trabalha na 

empresa Perfil e Gabriela em outra empresa que eu não lembro o nome e não foi 

possível identificar na gravação. No momento, a relação com as outras mulheres é de 

comemoração. Elas comentam: ‘Êta, casaram!’. Nada mudou. Está tudo tranqüilo. 

 Elas falam que não sofrem preconceitos dentro da Unidade. Ninguém discrimina 

as duas por terem um relacionamento homoafetivo. Na dinâmica relacional da Colônia 

aquelas mulheres que assumiram um namoro e depois se casaram, passaram a dividir os 

pequenos espaços de uma cela. Na cela onde Mariana e Gabriela ‘moram’ também 

existem outros dois casais de mulheres, só que um deles saiu da ‘espera’ agora há 

pouco
146

. ‘As meninas gostam da gente lá’ (na cela), afirma Gabriela.  

 Pergunto sobre as relações sociais estabelecidas na dinâmica da Colônia, 

especialmente para compreender se os casais homoafetivos assumem alguma 

identificação, separação entre homossexuais e heterossexuais. Pergunto se as lésbicas 

têm algum momento juntas, como um grupo
147

. Ao mesmo tempo também questiono se 

elas fazem uso da terminologia ‘lesbica’, no que Mariana diz que pode chamar de 

‘qualquer jeito’. Sobre as relações de sociabilidade, elas não compreendem sobre o que 

estou falando ou perguntando, dizendo ‘Como assim?’. Fico em dúvida se consegui ser 

claro no levantamento da questão e aciono o universo que eu conheço ‘lá fora’ ou ‘aqui 

fora’ e que elas também já compartilharam como recurso de socialização, para me fazer 

mais claro. Eu reformulo a pergunta da seguinte forma: ‘É que, assim, quando a gente 

tá lá fora, as pessoas se encontram. Os gays vão encontrar os gays, as lésbicas vão 

encontrar as lésbicas, tem barzinho, tem não sei o que’. Gabriela diz que quando estava 

na rua não costumava frequentar ‘esses lugares, não’. Já Mariana, gostava dos guetos.  

Gabriela fala que não sabe como vai ser a sua vida lá fora, quando o assunto é a 

sua homossexualidade. Ela diz que ‘curtiu’ aqui, na cadeia
148

. Gabriela já tem quatro 

                                                             
146 Sair da espera é o termo utilizado para nomear aquelas mulheres que há pouco tempo deram 
entrada na Colônia. Elas passam alguns dias numa cela com poucas mulheres, durante um período de 
adaptação para só então serem encaminhadas para as suas celas ‘oficiais’. 
147 A pergunta que eu faço é bem simples: ‘Vocês têm algum encontro só de vocês, as lésbicas, no caso?’ 
148 O termo ‘curtir’ é utilizado para nomear as relações homossexuais, afetivas ou sexualmente 
experienciadas. 



295 
 

 

entradas na Colônia. Esse vai-e-volta se dá porque depois da saída ela cometeu outros 

delitos: 

Quando eu saí pra rua, eu já tinha curtido mulher, aí foi diferente, né? Só 

que eu não freqüentava esses lugares assim, não, porque a maioria dos 

meus amigos é tudo surfista. Ai eles não discriminam, não. Eles sabiam. 

Uns sabiam, outros não sabiam. A maioria sabia que eu tava presa e aí 

perguntava: ‘Tu fez muito sabonete, tu fez muito sabão...?’ O povo diz: 

‘Tava no Bom Pastor, fez sabão!’ (Gabriela, Entrevista em 28 de Maio de 

2012). 

 

Toda vez que Gabriela saía para tomar uma cerveja, as amigas perguntavam se 

ela ‘fez’
149

 muito. Ela tentava, da sua forma, se defender: ‘Mas agora, tô casada, minha 

filha! Que é que tem? Tenho vergonha não!’. Elas continuam fazendo as mesmas coisas 

que faziam antes. E mais uma vez (terceira) Gabriela fala sobre o medo e a insegurança 

relacionada à saída de Mariana. Ela fala: ‘Só que agora vai ser ruim prá mim, porque eu 

já me acostumei’. Eu digo: ‘Você está com medo também, não é?’ Ela diz que quer 

muito que Mariana saia para cuidar da filha dela. Mariana interrompe e lembra que o 

juiz vai pedir ‘relaxamento de prisão
150

’, porque ele marcou outra audiência no dia 01 

de novembro de 2012 e decidiu que não a deixaria presa até este dia. Pediu que ela 

esperasse porque ela aguardaria a sua audiência ‘na rua
151

’. 

O casal dorme na mesma cama, na mesma cela. Elas dizem que só as mulheres 

que trabalham na Unidade é que podem dividir a cama com as companheiras/esposas. 

Gabriela diz que houve um probleminha na empresa e ela não pôde trabalhar hoje. Uma 

mulher da sua cela pensou que ela tivesse perdido o emprego. Todo mundo da cela 

pensou que ela tinha sido demitida do trabalho e passou a questionar se elas deixariam 

de dormir juntas. A resposta dada por Gabriela está ligada à política institucional de 

controle dos corpos, que não autoriza relações íntimas entre as mulheres da prisão. Ela 

diz com forte ênfase: ‘A segurança pode mandar aí de dia, né? Mas quando for de noite 

eu desço pra dormir ali com ela’. 

Célia diz ser bem reservada nos espaços internos da Unidade. Não mistura as 

coisas e parece bem discreta. Na minha segunda ida à Colônia, lembro de tê-la visto e 

nos olharmos na área de lazer. Ela, muito timidamente, sorriu para mim. Ao 

                                                             
149 O termo ‘fez’ ou ‘fazer’ estão diretamente ligados à prática sexual ou ao ato sexual. 
150 Termo utilizado para nomear a liberdade provisória, enquanto aguarda a audiência final. 
151 O termo ‘na rua’ faz referência a estar em liberdade, fora da prisão. 



296 
 

 

cumprimentá-la, olhou para o chão e respondeu bem baixinho. Tive a sensação que 

algumas atitudes podem ser mal julgadas pelas/os agentes penitenciárias/os e as próprias 

educandas. É a herança hierárquica que Michel Foucault (2011) denomina como os 

atos de vigilância instituídos pelos militares e seus superiores. E o tomo para 

exemplificar a vigilância permanente estabelecida entre agentes penitenciários e as 

mulheres presas. É curioso, mas agora, no meu trabalho de escrita etnográfica, me dou 

conta de que eu, mesmo sem estar ‘preso’, mesmo sem ser uma ‘mulher presa’, me 

comportava como elas. Me sentia vigiado, me sentia contido. Um objeto observado 

pelas lentes que eu não via. Aliás, nem sabia onde se localizava. Ali, naquele espaço do 

meu campo, eu não era eu. 

O exercício da disciplina supõe um dispositivo que obrigue pelo jogo do 

olhar: um aparelho onde as técnicas que permitem ver induzam a efeitos 

de poder, e onde, em troca, os meios de coerção tornem claramente 

visíveis aqueles sobre quem se aplicam. Lentamente, no decorrer da 

época clássica, são construídos esses “observatórios” da multiplicidade 

humana para as quais a história das ciências guardou tão poucos elogios. 

Ao lado da grande tecnologia dos óculos, das lentes, dos feixes 

luminosos, unida à fundação da física e da cosmologia novas, houve as 

pequenas técnicas das vigilâncias múltiplas e entrecruzadas, dos olhares 

que devem ver sem ser vistos; uma arte obscura da luz e do visível 

preparou em surdina um saber novo sobre o homem, através de técnicas 

para sujeitá-lo e processos para utilizá-lo (FOUCAULT, 2011, p. 165, 

grifos meus). 

 

Questiono com Célia, sobre as relações de sociabilidade vividas no interior da 

Unidade. Ela aciona as categorias relacionadas à maneira como lhe chamam ali dentro e 

sobre como prefere ser chamada, principalmente quando o assunto é a 

homossexualidade. ‘Entendida, entendeu?’: 

Me chamava de um nome que eu não gosto. Sapatão. Não gosto não. Eu 

acho esse nome muito vulgar. Sapatão? Me chame de lésbica. Entendida! 

Entendeu? E sempre eu tive amizade lésbica, entendeu? Mas eu nunca me 

envolvi. Assim, eu saía com elas. Aceitava. Mas eu nunca me aproximei 

pra ter um abraço, um beijo. Só foi com Fátima. Ai eu dançando na 

Metrópole (Boate Gay de Recife) com Fátima eu dizia assim, ‘olha que 

diferença!’. Aí fiquei até hoje. Gostei. Não penso assim, quem sabe é 

Deus, se a gente vai continuar, mas eu pretendo sair daqui e ter outra 

vida. Eu quero. Porque não era nem pra eu tá aqui, tá entendendo? Como 

pobre não me faltava nada. Umas pessoas da minha família já recuaram. 

Me deram as costas, tá entendendo? Não pelo que eu sou, lésbica, mas da 

outra minha vida de traficar, entendeu? Aí me deram as costas. Até da 

minha vida pessoal, aceitava porque eu nunca escondi. Que eu passei pra 



297 
 

 

gostar de mulher. Que é Fátima (Célia, Entrevista em 28 de Maio de 

2012). 

 

 Inicialmente elas não achavam que o casamento fosse ‘de verdade’. Foram 

perguntar a Alex para saber. A certidão está com Fátima. A diferença entre um papel de 

verdade é que ela está vendo que se casou mesmo. Não foi com um homem, mas com 

uma mulher. Foi tudo verdadeiro. No momento do casamento, Célia diz para Fátima: 

‘É, meu amor. Tudo aqui é verdadeiro. O que a gente assinou, os papel, certidão que 

você tá levando pra casa...’. 

 Alexia e Márcia dizem escutar os comentários das outras mulheres da prisão. 

Elas dizem: ‘Oh! Casaram!’. Mas o que está sempre em jogo na convivência dentro da 

cadeia é o enfrentamento constante do preconceito e da homofobia, diferentemente do 

que afirmam as outras informantes. Lembro que elas se sentiram mais à vontade para 

falar sobre o preconceito durante os dez minutos em que Alex precisou sair da sala para 

resolver alguma coisa. Elas dizem que poucas pessoas chegaram para elogiar a atitude 

do casal de casar. Alexia lamenta não ter recebido nenhum ‘parabéns’ das outras 

mulheres. Nem mesmo das outras lésbicas. ‘Em termo de pavilhão mesmo o que se 

escuta é preconceito. Ah, que coisa ridícula! Não sei pra que isso!’.  

Penso que no ‘pavilhão’, local de convivência mais constante entre as mulheres 

presas, as relações sociais aconteçam de forma mais espontânea e por isso, menos 

mascaradas pelas exigências das normas institucionais. Penso também que por se tratar 

de um local menos vigiado, se transforma também em um lugar menos controlado. As 

palavras de preconceito e de homofobia são escutadas por Alexia sem que ela se sinta 

abalada. Ela também não permite que estas atitudes contaminem o seu relacionamento. 

Na medida do possível vai tentando manter uma privacidade dentro da imposição de 

convivência coletiva.  

 Pergunto como acontece a dinâmica do relacionamento dentro da cela, dividindo 

espaço com outras mulheres. Alexia diz que as meninas que estão com elas na cela já se 

acostumaram com o casal e ela não reclama da convivência. Todas tentam respeitar o 

espaço de cada uma. Elas não se colocam nem contra nem a favor, mas procuram 

respeitar as individualidades. O casal dorme num espaço, num cantinho mais reservado. 



298 
 

 

Márcia diz: ‘Eu, pra me casar, pra viver como outros casal que a gente vê lá, brigando, 

não vale a pena não’.  

 Alexia já chegou a passar dez dias de castigo porque foi flagrada com um chip 

de celular, o que é proibido na Unidade. Ela fazia uso de celular escondido. Alega que a 

transgressão ocorreu porque não era autorizada a ligar para a família. Como todos os 

parentes moram longe e ela não recebe visitas, foi a maneira que encontrou para ter 

contato externo: 

Eu morava numa cela que não podia usar aparelho. Acabei me 

desfazendo do aparelho, mas não me desfiz do meu chip. Continuei com 

meu chip. E carregava sempre dentro de uma bolsinha e eu tava no pátio 

com ela. Quando foi no domingo, depois da visita, eu saí pra tomar um 

café. Saí pra comprar um café e seu Petrônio tava na porta do castigo, aí 

ele me mirou e disse: ‘Alexia, venha cá!’ Ai eu fui normal. Ele disse: ‘Me 

dê aqui sua bolsa’. Eu dei e foi abrindo, abrindo, abrindo, e tava enrolado 

numa carta, uma carta minha toda dobradinha. Pois ele foi lá, abriu todos 

os papéis e tava lá o chip. ‘Você sabia que você vai pro castigo?’ Ela 

responde: ‘Sei, seu Petrônio’. Então vá pegar as suas coisas (Alexia, 

Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

  

 Marcia queria assumir a responsabilidade pela transgressão e ir para o castigo no 

lugar de Alexia, que não deixou e preferiu assumir as consequências pelo ato 

infracional. Ela também pensou que se deixasse a companheira assumir o ato, esta 

poderia perder o trabalho na Unidade: 

Mas isso me matou. Foi dez dias de choro, de sofrimento. Ia trabalhar, 

não conseguia, ficava só na janela esperando uma pessoa ir e mandava a 

água dela. Eu fiquei agoniada, agoniada, já tava era doente, já (Márcia, 

Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

 

O castigo é chamado pelas mulheres da prisão como ‘Japão’. Trata-se de uma 

cela onde a mulher fica por um tempo, totalmente isolada. Não estabelece contato com 

outras educandas, não recebe visitas das suas namoradas/companheiras/esposas e o 

tempo de permanência no ‘castigo’ é determinado pela gravidade da infração. Alexia 

passou dez dias de isolamento, cujo sofrimento foi duplamente compartilhado: o dela, 

por cumprir uma ‘micropena’ instituída pela prisão e o da sua esposa, pelo desejo de 

estar no seu lugar, numa tentativa de protegê-la. 



299 
 

 

Nesta narrativa é possível compreender como os casais vão sutilmente 

organizando as suas maneiras de manter a conjugalidade homoafetiva. Os sentimentos 

que envolvem a paixão, o amor e o desejo vão sendo provados a todo instante: nos 

momentos da paquera, na organização dos seus espaços na cela (primordialmente a 

cama, único espaço reconhecido como seu), nas tentativas de proteção quando alguma 

delas se vê em perigo ou vulnerabilidade. O cuidado e a preocupação mútua se 

encontram com as narrativas das mulheres que vivem a conjugalidade homoafetiva fora 

da prisão. Os corpos falam sobre os seus relacionamentos e embora estes se localizem 

em locais diferentes, a vontade de família fala mais alto. É preciso esforço para se 

manter casadas.  

A partir da lógica do enamoramento, Alberoni (1988) reconhece a importância 

da reciprocidade numa relação de amor, pois ela é fundamental para o processo de 

individuação das pessoas, encontrados nos mais diversos contextos sociais:  

A reciprocidade do amor significa que ambos querem conjuntamente o 

que é importante para cada um. A individualização diferencia, dá valor às 

diferenças, faz delas, valores absolutos, faz com que as preferências de 

um sejam, para o outro, leis e modelos ideais, que as próprias 

preferências adquiram um valor essencial. (...) Em tudo isso não há 

imposição, mas uma espécie de decifração constante, um eterno 

descobrir. Todos os componentes do outro, seus gestos, seus olhares se 

convertem em símbolos a serem interpretados. Por nossa vez, somos 

continuamente produtores de símbolos. O estado nascente é uma 

proliferação de sinais (ALBERONI, 1988, p. 25-26). 

 

Sobre o casamento coletivo, Iris diz que só levou a sério quando começaram a 

acontecer as reuniões para a seleção dos casais que participariam. Neste período, Isabela 

‘caiu’ e elas se casaram. Pergunto se ela, Iris, já contava que Isabela viria para a prisão e 

ela, sorrindo, diz que sim. Ela diz que desejava que Isabela viesse, mesmo 

reconhecendo que é ruim estar ali. As duas foram presas por tráfico de drogas. Depois 

do encontro na prisão, Iris diz que está mais tranqüila, pois antes da chegada de Isabela, 

tinha comportamentos agressivos e se dizia muito impaciente, ‘agoniada’. 

Íris ficou surpresa com a notícia da chegada de Isabela à Unidade. Logo pela 

manhã alguém foi avisar na sua cela. Ela saiu correndo para a ‘espera’. Algumas 

mulheres que estão na prisão já conheciam Isabela por ela sempre ter o hábito de visitar 

a companheira. Mesmo dividindo a cela com outras mulheres, Iris menciona a adoção 



300 
 

 

de um estilo de vida que também foi utilizado por outras mulheres da pesquisa: ‘Nós 

fica na nossa. E elas fica na delas’. Cada uma ficando ‘na sua’, os casais estão tentando 

conviver com as diferenças em um espaço onde a individualidade grita por expressão. 

‘Eu sou representante da cela. (...) Não tem só a gente de casal, tem Renata que tá lá. 

Lá tem quatro casais e a gente respeita’, afirma Iris. 

O casal diz nunca ter vivido situações que envolvesse preconceito dentro da 

Unidade. Iris, que está na prisão há oito meses, diz que o preconceito é lá fora. Isabela, 

que está há três meses, fala que ‘lá fora é mais complicado’. A cela compõe outros 

casais, mas nenhuma delas acolhe exclusivamente casais homoafetivos. É tudo 

misturado. 

Pergunto se elas percebem diferenças entre viver o casamento dentro da Unidade 

e vivê-lo ‘lá fora’. Iris diz que não. Lá fora tem mais opções de laser que talvez sejam 

percebidas como ameaças para o casal: ‘Lá fora tem outras coisas. Tem dança. Ela 

gosta de ir. Toma um negocinho. Eu também tomo. E eu sou muito ciumenta. Quando 

eu bebo, pronnnnto!’. A preocupação de Isabela está mais voltada ao fato de ser uma 

ex-presidiária do que com a sua conjugalidade. Ela aponta que não vai ser fácil 

conseguir um trabalho.  

Quando Iris ‘caiu’ foi Isabela quem ficou com os seus filhos. Moravam 12 

pessoas na mesma casa. Ela reclama da situação em que ninguém ajudava. Pela 

quantidade de gente, teve cancelada a Bolsa Família, justificando a sua entrada no 

tráfico devido as muitas dificuldades financeiras. Ela diz que trabalho tem, mas para 

pessoas que concluem os seus estudos. Parou de estudar no final do Ensino Médio e 

teve que traficar para sustentar os filhos de Iris e os dela. ‘Quando a gente vem prá um 

lugar como esse, que a gente sai, as coisas vão ser pior. Vai ser mais complicado, até 

em relação a trabalho’.  

Elas apontam que ainda não tiveram a lua de mel. Logo na sua chegada Iris faz 

essa cobrança a Alex. Mesmo morando na mesma cela e dividindo a mesma cama, 

precisam de uma noite na sala de encontro conjugal. Pergunto qual a diferença entre ter 

a lua de mel na cela e tê-la na sala específica para encontros íntimos. Íris diz: ‘Lá com 

as outras, a gente não pode fazer nada a mais, enquanto que lá no quarto conjugal 

pode ser uma coisa a mais, passando do limite, né?’. A cela é um lugar de ‘respeito’ e 



301 
 

 

as mulheres que estão lá devem ser respeitadas pelo casal, evitando as ‘carícias 

excessivas’. Aqui surge mais uma privação do casal: relação sexual na cela só pelas vias 

do pensamento ou dos toques sutis por baixo dos lençóis, quando eles existem.  

Íris aproveita o nosso encontro na presença de Alex para solicitar um trabalho 

para Isabela em alguma empresa da Unidade. Isabela alega que não recebe mais a Bolsa 

Família e que a sua mãe cuida de cinco filhos seus. Há três semanas que a mãe não vem 

fazer visitas, devido todas as dificuldades financeiras. Iris já trabalhou com costura e 

sabe manejar máquinas com pedal. Alex diz que vai encaminhar a solicitação e alega 

não ter conhecimento sobre a quantidade de ‘meninos’ que as duas deixaram lá fora. O 

trabalho na Unidade também é um auxilio para a manutenção dos filhos, que estão sob 

os cuidados de algum parente, como a mãe de Isabela e a filha mais velha de Iris. 

O trabalho de Iris envolve a produção de materiais com tecido. Ela faz cortes, 

coloca zípers. O dinheiro é gasto também com os cuidados na própria Colônia: 

sabonete, shampoo, alguma roupa. Íris reclama a ausência de familiares durante as 

visitas, alegando que a sua filha só vem uma vez por mês e que ainda assim, não traz 

quase nada. Alex lembra a elas que o trabalho também ajuda na redução da pena. Ele 

pergunta se elas foram pegas em flagrante e Iris diz que sim. Estava com meio quilo de 

crack, uma pistola e três mil reais, que iria entregar para o traficante. Alex comenta: ‘É 

melhor estar na rua com pouco do que estar aqui dentro sem nada’.  

Faz-se silêncio.  

 

10.5 ‘Meus olhos estão distantes, me camuflam na paisagem, dando um tempo prá 

cantar’: Corpos, Futuro e Família ou ‘até que os muros as separem’ 

 

 Os corpos das mulheres da prisão estão em cena o tempo inteiro. Durante os 

meus encontros na prisão, fui capaz de perceber que se tratava de corpos plurais. Se 

este ‘detalhe’ foi percebido entre as mulheres da pesquisa pode-se pensar que os 

‘deslizes das normas de gênero’ se configuram como categorias importantes nas 

conjugalidades vividas entre duas mulheres. A diferença está na evidência gritante que 

as mulheres da prisão denunciam: todos os casais acessados ali deixam muito clara a 

transgressão materializada nos modelos ‘masculinos’ de uma e nos moldes ‘femininos’ 



302 
 

 

de outras. As próprias fotografias do casamento coletivo deixam claras estas 

diferenças
152

. Nos demais casais há uma negociação mais sutil em relação a isso: por 

mais que os seus corpos, em alguns momentos enviem mensagens desta diferença, a 

corporeidade se encontra muito mais em transição, seguindo fluxos que dependem dos 

lugares onde os casais estão e das pessoas que compartilham as convivências sociais. 

 Judith Butler (2003) nos lembra que a noção de identidade original 

fundamentada no gênero encontra-se fortemente parodiada nas práticas culturais do 

travestismo e na estilização sexual das identidades macho/fêmea. Esta concepção, na 

teoria feminista tem sido compreendida como degradante das mulheres, especialmente 

quando o assunto se volta para as identidades lésbicas numa perspectiva que atribui as 

categorias macho/fêmea às suas performances. Quando coloca estas questões em 

discussão, Butler (2003) afirma que estamos, na verdade, na presença de três dimensões 

contingentes da corporeidade significante: sexo anatômico, identidade de gênero e 

performance de gênero: 

Se a anatomia do performista já é distinta de seu gênero, e se os dois se 

distinguem do gênero da performance, então a performance sugere uma 

dissonância não só entre sexo e performance, mas entre sexo e gênero, e 

entre gênero e performance. (...) No lugar da lei da coerência 

heterossexual, vemos o sexo e o gênero desnaturalizados por meio de 

uma performance que confessa sua distinção e dramatiza o mecanismo 

cultural da sua unidade fabricada  (BUTLER, 2003, p. 196-197). 

 

Sobre os mecanismos destas performances na prisão, encontrei particularidades 

que merecem uma apresentação, pois se encontram em evidência, os mecanismos 

socialmente organizados na manutenção dos gêneros. Durante vários momentos, em 

contato direto com os casais, tive a impressão de que as diferenças performáticas dos 

gêneros se materializavam em condição sine qua non para o estabelecimento das 

relações afetivas e conjugais entre aquelas mulheres. Uma coisa é certa: as 

performances pessoais organizadas pela lógica do ‘masculino’, quando encontra outra 

pessoa cuja performance se mostra mais ´feminina’, dá-se origem a uma nova 

performance, que é a da conjugalidade. E cada casal vive as suas performances de 

maneira particular. Passemos agora a esta diversidade na prisão. 

                                                             
152 Algumas fotografias podem ser vistas na matéria do Jornal do Commercio, anexa na página 345. 



303 
 

 

Mariana já se envolvia com mulheres antes de entrar na Colônia, enquanto 

Gabriela teve a sua primeira experiência homossexual dentro da Unidade. Num 

acionamento de memórias do passado, elas apontam, já na infância, joguinhos sexuais 

com outras meninas. Teve experiências de beijar meninas, de ‘brincar de casinha’. O 

interesse sexual por outras mulheres aconteceu mesmo, na prisão. Gabriela diz não 

querer mais ‘Esse negócio de homem, não!’. Ela sempre gostou de se vestir mais 

masculina, ou como ela mesma diz ‘se vestir de homem’. Só não gosta quando o pai não 

vem visitá-la aos domingos. Era nestes dias que ela ‘se vestia de menina’. Mas esse jogo 

de se mostrar ‘menino’ em uns momentos e ‘menina’ em outros, não durou muito 

tempo. Chegou para o pai e disse: ‘Ah, meu senhor, eu gosto de me vestir assim’. 

Depois que cortou o cabelo, que era bem longo, não quis mais vestir-se com roupas 

femininas. Hoje ela diz ter vergonha de utilizar os trajes considerados socialmente como 

sendo femininos, de mulher: ‘Eu não tenho mais coragem de botar uma calça apertada, 

uma blusinha’.  

 Quando elas não estavam juntas, Mariana diz que Gabriela era mais feminina, 

usava blusinhas e maquiagem, além dos brincos. ‘Ela era tão bonita...’ Neste momento 

Gabriela questiona: ‘E eu sou feia, agora é?’. Mariana lembra o período em que a sua 

companheira era bem feminina, toda feminina. Mais uma vez faz declarações de amor. 

Gabriela diz que às vezes Mariana também se veste mais ‘masculina’ e ela não gosta. 

Prefere a companheira mais feminina. Quando Mariana chegou à primeira vez na 

cadeia, ela se vestia mais masculina e gostava quando as mulheres ficavam olhando para 

ela. Uma técnica de sedução. Gabriela é a mais ciumenta na relação. ‘Ela tem ciúme até 

do vento’, afirma Mariana. Gabriela retruca: ‘Quando eu saio, você fica reclamando 

também’. Mariana rebate: ‘Vai sair pra que? Se eu tô dentro da cela, tu vai sair pra 

que? Se o que tu quer, já tá dentro da cela?’.  

 Quando Alexia e Márcia chegam à sala indicada para o nosso encontro, ficam 

evidentes algumas diferenças relacionadas às performances de gênero. Alexia é bem 

feminina, uma mulher loira e alta, enquanto Márcia é mais baixinha, cabelo curto e uma 

forma de se vestir mais masculina. Ela apresenta gestos firmes que se contrastam e se 

complementam com a feminilidade de Alexia. Logo na chegada à sala de atendimento 

Psicossocial, Alexia se apresenta e Alex, o agente penitenciário, pergunta se elas 

poderiam me disponibilizar uma cópia da Certidão de União Estável. Rapidamente ela 



304 
 

 

vai até a cela pegá-la. Explico sobre as questões éticas da pesquisa e que em hipótese 

alguma as suas identidades seriam reveladas. 

Desde o começo elas sabiam que o casamento seria vinculado à mídia. ‘Você já 

pensou um casamento gay dentro de uma unidade prisional?’, pergunta Alexia que 

comenta sobre a mobilização social em relação à busca por patrocínio para que o evento 

acontecesse. As reações das pessoas não foram muito positivas. Ela fala sobre uma 

mulher que achou aquilo um absurdo, que as pessoas não deveriam se preocupar com as 

marginais que estão na cadeia. Tudo isso foi passado para elas. ‘Imagine, na linguagem 

do povo, duas sapatão casando, de véu e grinalda, eu acho que seria uma afronta muito 

grande pra sociedade’. Ela aciona palavras como respeito e não afrontamento aos 

modelos da sociedade que discriminam os estilos de vida homoafetivo. 

 Todas as mulheres se casaram com um mesmo padrão de roupas. Alexia usou 

vestido social, enquanto Márcia diz que nunca colocou um vestido na vida. Se fosse 

para casar de vestido, ela não casaria. Ela usou calça social e camisa de botão. Alexia 

diz: ‘Os noivo feminino’ usaram pó. Ela nem pó, quis usar’. Foi Márcia quem comprou 

as alianças. Pagou R$ 300,00 por elas. E lembra estar guardando com muito amor, o 

símbolo da sua união com Alexia. 

As duas estão juntas há seis meses. Márcia está na Colônia há dez meses e elas 

se conheceram no pátio. Márcia diz que Alexia é mais ciumenta. Em um momento de 

paquera, foi Márcia quem convidou Alexia a ir à sua cela. Alexia não pensou duas 

vezes. Ficaram juntas pela primeira vez. Hoje dividem a mesma cela. O encontro 

conjugal também é apontado como um objeto/espaço de desejo em um ambiente tão 

restrito de intimidade. Alexia e Márcia foi o único casal que após o casamento teve 

direito à lua de mel porque coincidentemente, elas já estavam previamente agendadas 

para a sala de encontro conjugal
153

. ‘Gosto muito dela, mas cada vez mais e mesmo com 

muita gente na cela, o amor aumentando. Briga, arenga, nada!’, afirma Márcia. 

No caso de Iris e Isabela, foi a segunda quem usou um vestido na cerimônia. Iris 

usou uma camisa de mangas compridas e um tênis. Mais uma vez, como nos casos 

anteriores, as demarcações de gênero se apresentam como um fator que diferencia a 

mulher mais ‘feminina’ por preferir o uso do vestido, da mulher ‘masculina’ que para 

                                                             
153 Alex faz referência ao espaço como sala de encontro conjugal, enquanto as próprias mulheres fazem 
uso do termo quarto de encontro conjugal. 



305 
 

 

além de usar roupas mais ‘masculinas’, apresentam uma aversão à utilização do vestido 

e dos acessórios femininos.  

Especialmente entre Paula e Mercia, as negociações com a roupa não agradou a 

segunda. Mercia se casou com uma camisa branca, calça e sapatos sociais. Toda social. 

Paula não gostou do seu vestido. Alega que parecia uma ‘baranga’. O seu desejo era que 

as duas se vestissem iguais, mas Mercia não quis ‘entrar’ no vestido. 

 Paula diz que já está presa há algum tempo. Ela trabalha e por isso tem certo 

‘respeito’ na dinâmica interna da prisão. Tomando a linguagem da cadeia, não se 

considera ‘maloqueira’, mas uma boa reeducanda. Ela deseja sair dali, melhor. Diz ter 

se entregado à polícia pelo crime cometido, que foi homicídio. Quer sair de cabeça 

erguida. Paula também aproveita o encontro com Alex para lhe pedir um trabalho para 

Mércia. Como ela não está trabalhando, as questões financeiras também compõe um 

fator complicador da conjugalidade na prisão. Pergunto como elas lidam com ‘a coisa 

do dinheiro’ e sobre a administração da vida financeira do casal. Paula aponta que não é 

fácil. A ‘cantina’ não oferece as coisas que elas realmente precisam. Quando não têm 

visitas (às vezes a mãe passa dois a três meses sem visitá-la) não tem como comprar 

alguns artigos de manutenção cotidiana de higiene, por exemplo. São elas que fornecem 

o dinheiro para que as pessoas que fazem a visita possam levar os produtos que 

precisam.  

 Algumas mulheres têm o hábito de pedir a pessoas ‘estranhas’ que visitam 

outras educandas. Entra em cena o conteúdo da ingenuidade: nem sempre as pessoas 

que pegam o dinheiro, trazem os produtos. ‘A gente tá numa cadeia. Não tá num 

convento’, afirma Paula. Questiono sobre Paula pedir o emprego para a sua 

companheira e não a própria Mercia reivindicar esta atividade. A resposta de Paula é a 

de que ela sempre pensa em Mercia. Além do mais, está há mais tempo na Unidade e é 

mais comunicativa ou ‘faladeira’, segundo ela. ‘Eu sempre procurei os meus objetivos, 

sempre fui atrás, mesmo que eu receba um ‘não’.  

Um ‘não’ prá mim não valeu. Eu tô persistindo. Eu persisto no que eu 

quero. Por isso que eu casei, por isso que eu vou sair com ela, eu vou 

persistir, tanto na família, como na rua, no mundo, na sociedade (Paula, 

Entrevista realizada em 04 de Julho de 2012). 

 



306 
 

 

Os comportamentos preconceituosos são demonstrados de múltiplas formas. 

Eles vão desde o nojo em dividir o mesmo copo com alguém (porque Paula ou outra 

pessoa beijou a boca de outra mulher), a não dividir o mesmo cigarro. Eu comento: ‘São 

comportamentos homofóbicos bem sutis, não é?’ Paula diz: ‘Isso! Tem muitas pessoas 

aqui que tem medo. Muita gente com distúrbios mentais. Separa do marido, aí casa com 

mulher, aí tenta, por conta disso, da família’. Pergunto a Iris se dentro da Unidade 

existem muitas mulheres ‘entendidas’. Ela responde que sim, que tem muitas e que até 

aquelas que na rua não tinham relacionamento com mulheres, se ‘tornam’ homossexuais 

lá dentro. Isabela coloca essa experiência como uma coisa ‘de momento’. A mulher 

chega, fica com uma aqui, com outra ali, fica jogada pelo corredor. Muitas são por 

brincadeira. Ela fala sobre a solidão e a possibilidade de encontrar em outra mulher, 

uma companhia: 

A mulher, como dizer? Hétero, se sente sozinha quando o marido 

abandona. Aí gosta de brincar com o sentimento da outra que já conhece, 

que já sabe como é que ela vai agir. Como eu posso dizer? A que é gay. 

Aí por conta da carência acaba somando o mesmo sexo assim, nessa 

parte. Mas acaba quebrando a cara porque termina gostando (Paula, 

Entrevista em 04 de Julho de 2012). 

  

 Paula e Mércia começaram a se relacionar a partir da paquera. Quando Paula a 

via passeando, olhou e disse: ‘É aquela ali que eu quero!’. Ela chegou até Mércia e 

disse ‘Você é minha!’. Mercia escreveu para Paula, que a ‘resgatou
154

’ para a sua cela. 

A líder da cela, uma mulher de mais idade, consentiu a transferência e elas estão juntas 

até hoje. Mais de um ano.  

 Paula revela que é ‘doente de ciúmes’, o que faz Mercia reclamar muito das suas 

posturas e seu comportamento. Como Mercia é mais tranqüila (quase não falou durante 

o nosso encontro), tenta reprimir o lado explosivo de Paula. A aceitação desse jeito 

explosivo junto com os seus abusos é colocada como algo positivo na relação. Por isso 

que Paula casou. ‘Infelizmente aqui é um lugar ruim, mas que eu achei uma pessoa 

especial pra minha vida. Eu quero ficar velhinha, tomar conta dos meus, dos nossos 

netos’, revela Paula. 

                                                             
154 Termo nativo que também significa transferência de cela. 



307 
 

 

 Paula também deseja ter um filho com Mercia para que possam registrar juntas a 

criança. Ela lembra de uma reportagem em que dois homens adotaram uma menina, em 

Recife. Este caso na época teve grande repercussão nacional porque uma das primas 

serviu como barriga solidária. A certidão de união estável traz algumas mudanças no 

relacionamento. Paula lembra que em caso de algum acidente com uma delas, a outra 

tem como provar e poderá estar ao lado da outra.  A possibilidade de separação e a 

divisão de bens também são acionadas quando se trata de direitos legais. ‘Um papel, ele 

por ser um papel, ele, como posso falar? Ele é seguro em todas as duas partes’, afirma 

Paula.  

 Sobre a lua de mel, Paula diz que vai acontecer quando elas saírem da prisão. A 

convivência já é apontada como uma lua de mel. Casar e não ter este momento é 

lamentado por Paula. Eu pergunto como ela entende este momento e ela diz: ‘Eu posso 

falar? Posso mesmo? Cara, um sexo diferente, com, posso falar mesmo? Eu mesmo, eu 

sou ‘claptomaníaca’ por sexo. Então pra mim tem que ser um sexo diferente. Alguma 

fantasia erótica. Uma coisa que mude porque arroz, feijão, bife, batata frita, não!’. Na 

lua de mel o casal tem que fazer aquele banquete sexual, comendo filé, parmegiana’. 

Neste sentido, o quarto de encontro não é tão valorizado por Paula. Ela diz que a sala de 

enfermaria é mais bonita. Lá não é um lugar muito agradável. ‘Fazer na cela com um 

monte de gente também é sem lógica’. Independente de ter uma cama com um pano 

escondendo o casal, existem coisas que elas querem falar e ouvir da outra que não pode 

ser dito em um espaço cheio de mulheres.  

 Mercia vai sair antes de Paula e é mais um casal que estabelece um pacto para a 

manutenção conjugal ‘pós-saída’ da prisão. Paula diz que se Mercia sair e esquecê-la ali 

dentro, vai alegar ‘abandono de lar’ e sorri. Se Mercia a deixar, vai receber um processo 

e ainda tem que fornecer uma mesada a Paula. Este é o acordo entre as duas. Há dois 

meses e doze dias, Mercia não está mais trabalhando porque faltou um dia de trabalho. 

Ela chegou ao nosso encontro vestida de pijama e logo Paula comenta: ‘De pijama, meu 

amor?’. Mercia fala bem pouco e traz traços mais masculinos. Pergunto a ela como é a 

sensação de estar casada e ela logo vai dizendo que não gosta de falar. 

 As relações das mulheres na prisão com as suas famílias também são apontadas, 

como relações confeccionadas por diversos conflitos. Todas se queixaram das ausências 

de familiares na cerimônia de casamento coletivo e reclamam do abandono familiar 



308 
 

 

vivido pela experiência da prisão. De acordo com Silva (2008b), a própria idéia de 

prisão como um lugar estigmatizado ou como um ‘não-lugar’ pode responder à 

recorrência do abandono de muitos familiares àquelas pessoas presas. Entre as mulheres 

lésbicas, penso que se entrecruzam dois ‘problemas’ sociais que podem ser decorrentes 

dos novos (mas nem sempre novos) estilos de vidas familiares marcados pelo 

preconceito e o abandono. 

 Para além dos comportamentos homofóbicos e da negação da conjugalidade 

homoafetiva, instala-se nestas relações, o fato de as mulheres estarem presas. A 

conjugalidade aqui, se cruza com as particularidades da família que se depara e tem que 

conviver com um membro da família que se encontra encarcerado. Silva (2008b) 

sinaliza que se por um lado o ‘cair na cadeia’ nem sempre é algo imaginado pelas 

próprias pessoas que ali estão, por outro, o preso se vê não somente na condição de 

condenado enquanto criminoso, mas como alguém que frustrou as expectativas dos seus 

familiares: 

Por vezes, a decepção familiar produz, num primeiro momento, ausência 

de solidariedade ao parente preso, gerando frustração e revolta no interno 

que não tem apoio dos parentes para atender suas necessidades básicas 

(que nunca são supridas pelo sistema penitenciário), bem como as 

necessidades que dão sustentação psicológica para suportar o “peso” da 

cadeia (SILVA, 2008b, p. 104).  

   

É sempre um ponto de tensão esta relação que envolve a conjugalidade 

homoafetiva, as famílias e as mulheres ‘presas’. Algumas narrativas podem nos 

esclarecer sobre as experiências individuais destas mulheres que reclamam a saudade da 

família, os momentos de solidão e de como, através da formalização conjugal, elas 

tentam minimizar os impactos que estas experiências causam nas suas subjetividades.  

Na cerimônia vieram duas primas de Célia. Nenhum parente de Fátima 

compareceu. Segundo Célia, algumas pessoas da família aceitam a sua 

homossexualidade e outras não. Fátima diz que Célia já se reconhecia como lésbica 

antes do seu envolvimento com ela. Lembra que o primeiro beijo foi o que despertou a 

sua homossexualidade: ‘Aí, até hoje. Gostei, até hoje, Senhor!’. 

Fiquei feliz porque me casei com a mulher que eu amo. [Me mostra a 

aliança e diz:] Só falta agora eu mostrar aos meus bebês. Esse domingo 

eles não vem, não. Vêm no outro. Eu não escondo nada de ninguém, não. 



309 
 

 

Sou sincera, entendeu? Eu queria que minha tia viesse, a que eu fiz a 

ligação, mas ela disse que não podia, aí vieram minhas duas primas 

(Célia, Entrevista em 28 de Maio de 2012). 

 

Alexia gostou muito da cerimônia, mas deixa evidente uma preocupação ligada à 

visibilidade do casamento frente à sua família. Diz que a mãe sabe da sua 

homossexualidade e não está muito à vontade sobre a forma como ela terá 

conhecimento do seu casamento. O seu desejo é sair da prisão e levar a companheira 

para apresentar à família. Primeiro, como amiga e depois como esposa. ‘Eu queria 

preparar ela. Não quero que ela saiba por advogado’. Foi a mãe de Alexia quem 

enviou os documentos para que ela fosse autorizada a se casar. A advogada não foi 

autorizada por Alexia a revelar à sua mãe a noticia do casamento com outra mulher. 

Elas lamentam a ausência de familiares na cerimônia. Alexia é de São Paulo e 

diz que os parentes não compareceram devido a distância. Já os familiares de Mercia 

não vieram porque todos são do interior. Alexia também aponta que a não participação 

dos familiares ocorreu porque a cerimônia coletiva foi uma decisão tomada em curto 

espaço de tempo, distribuído entre a divulgação do evento e a sua realização. A família 

de Mercia está toda feliz pelo casamento. Segundo ela, na sua família, ‘já tem’ 

homossexuais, o que aparentemente é considerado por ela como fator positivo à sua 

aceitação. O seu tio é gay. Mercia diz que a sua advogada é a pessoa que sempre traz 

informações sobre a família. Esta advogada esteve presente na cerimônia e deu o maior 

apoio, dizendo até que traria uma fotografia para o casal. Elas também comentam a 

repercussão do casamento na mídia como algo positivo.  

 Alexia não mantém contato algum com os familiares. No momento da sua 

chegada à prisão, ela teve direito a realizar uma chamada telefônica. Diz que poderia ter 

ligado para a mãe, mas preferiu ligar para a sua companheira no momento. O segundo 

contato que lhe foi autorizado também foi realizado com a mesma pessoa. Ela diz que 

seria mais fácil a mãe ser avisada por outra pessoa. Faço a mim mesmo o seguinte 

questionamento: “Trata-se de uma falta de coragem ou um gesto de vergonha?”. 

Eu tenho minha opinião própria. Eu já fui hétero. Tenho uma filha de oito 

anos. Hoje eu me deparo gostando de uma mulher do mesmo sexo que eu. 

Já vou afrontar a sociedade, o preconceito que começa dentro da própria 

família. Preconceito não é da rua. Ele começa já dentro de casa. Família 

de Mercia sabe. A minha não sabe. Minha família ainda não sabe que 



310 
 

 

hoje eu estou casada com uma mulher (Alexia, Entrevista em 28 de Maio 

de 2012). 

 

No caso de Paula e Mercia encontramos um desejo prévio de casar. Paula diz 

que há muito tempo tinha vontade de se casar, mas alega que até o momento não havia 

encontrado a pessoa certa para efetivar o matrimônio. ‘A gente não casa com qualquer 

um que aparece, não é? Porque um casamento prá mim é pra vida toda. Aí você casa 

com uma mãe, com um pai, você casa com todo mundo da família’, afirma Paula. Ela 

diz que o casamento trouxe alguns problemas em relação à sua família porque esta é 

muito preconceituosa. O espaço interno da casa é o cenário onde ela sofre mais 

preconceito. ‘Até você gritar pros quatro cantos que eu amo minha mulher, que quero 

ficar junto pro resto da vida’, fala Paula, mostrando que o casamento também significa 

uma saída radical do armário: ‘Agora não se trata de um caso, de uma aventura sexual, 

mas de um relacionamento sério. Mesmo acontecendo em uma cadeia’.  

 

10.6 “Eu ia explodir, eu ia explodir, mas eles não vão ver os meus pedaços por 

aí
155

”: Notas finais sobre a prisão, um campo vigiado. 

 

Ali eu vivi muitos sentimentos e também muitas dúvidas. No contato com 

aquelas mulheres, percebi que um novo universo se abria para mim. Apesar do estigma 

construído em torno de uma penitenciária que mostra detentas agressivas, revoltadas, 

solitárias, sofridas, senti em algumas delas sentimentos de felicidade e expressões de 

alegria. Não se pode perder de vista que o evento do casamento ainda estava recente e 

eu imagino que viver uma festa num ambiente tão frio e vigiado pode deixar fortes 

marcas nas subjetividades e nas relações sociais das detentas. Se por um lado me 

chamou a atenção as performances de gênero expressas pelos casais inicialmente 

entrevistados, também me chamou a atenção o fato de as mulheres mais femininas 

falarem mais, aparentando desempenhar papeis de liderança na relação.  

No primeiro dia entrevistei dois casais individualmente e uma mulher sozinha. 

Essa estava casada e a companheira não ‘mora’ no presídio. Fiquei curioso para 

                                                             
155 Trecho extraído da música Me Deixa, do grupo O Rappa, cd Lado B, Lado A, Gravadora Warner Music, 
1999. 



311 
 

 

conhecer os outros casais. O meu desejo de saber me conduzia a avançar nas horas ali, 

porém o relógio já marcava 18:30h e o meu informante precisava ir pra casa. Não achei 

importante, de inicio, saber os motivos que levaram aquelas mulheres a estarem ali. Para 

mim, o que importava era a experiência da conjugalidade, a vivência do evento do 

casamento e como ocorrem as relações sociais e afetivas na penitenciária. Algumas 

estão há meses e é a primeira vez que chegam até lá. Outras tiveram uma ou duas 

“caídas”. Viveram em liberdade por um tempo e depois “aprontaram”, produzindo uma 

nova entrada na penitenciária. Nesse ambiente ocorrem todos os processos necessários à 

vivência de uma conjugalidade homoafetiva: a observação, os olhares, a retribuição ou 

rejeição deles, a paquera, a sedução, corpos que falam e que calam.  

A paquera é apontada como ‘o primeiro passo’ para um futuro namoro. Elas 

mostram que esse não ocorre de forma instantânea, pois ela é reconhecida como um 

passo fundamental para a vivência futura do namoro, que precisa de investimentos 

afetivos. Elas não falaram sobre a importância dos bens materiais ou preocupação com a 

herança, para justificar a necessidade de formalizar as suas conjugalidades. Este fato se 

diferencia radicalmente da sua importância para as mulheres que não estão na prisão. 

Quando questionadas sobre o seu dia-a-dia, elas apontam atividades bem simples 

e repetidas. Aquelas que trabalham levam uma rotina normal de trabalho. Acordam 

cedo, tomam o café coletivo, chegam à empresa às 8h, saem para o almoço, retornam 

para o trabalho e saem as 17h para as suas celas. Aquelas que não trabalham passam o 

dia, reclusas nas celas. A rotina dos casais ocorre da mesma maneira. Existem aqueles 

onde as duas trabalham e se encontram três vezes por dia, nos seus intervalos. Uma 

pergunta também inevitável era saber como elas vivem a experiência da 

homossexualidade na unidade prisional. Elas falam que é muito comum as mulheres se 

envolverem afetivo e sexualmente ali. As relações acontecem.  

Dizem que a relação entre as suas conjugalidades com os funcionários do 

presídio ocorre de forma tranquila. Falam pouco de preconceito e homofobia. 

Curiosamente elas dizem que os profissionais lidam bem com as demonstrações afetivas 

das detentas, como se as relações entre mulheres fizessem parte da dinâmica da 

penitenciária. Apenas as ‘carícias excessivas’ são proibidas. Alex diz que as 

performances afetivas das mulheres não são proibidas, mas sinaliza que em alguns 

momentos elas são chamadas à atenção, pois nem todas as detentas se sentem à vontade 



312 
 

 

ao ver cenas de namoro entre mulheres lá dentro. “Temos algumas detentas mais velhas 

que reclamam quando os agarros esquentam”, afirma ele. Outra questão colocada por 

ele é que nos dias de visitação existe um movimento de parentes intenso e entre estes, 

encontram-se algumas crianças. Nesse sentido a administração solicita que elas evitem 

ficar se agarrando em público para não chocar as pessoas que transitam por ali.  

Se compararmos as experiências das mulheres da prisão com aquelas que não se 

encontram ali, encontramos convergências e divergências. Se as mulheres que estão fora 

da Colônia Penal apontam a importância do amor, da herança e da família na 

formalização das suas conjugalidades, as mulheres da prisão não apresentam grande 

valorização nas questões que envolvem a herança. Talvez as suas condições 

socioeconômicas inferiores venham interferir nesta concepção. Em compensação foi 

possível identificar uma hipervalorização do amor e dos afetos para justificar a decisão 

pelo casamento. Os cuidados e a atenção que as mulheres dedicam umas às outras 

também são acionados como integrantes fundamentais para a manutenção das suas 

relações amorosas. 

Outro ponto de encontro entre as duas realidades sociais são os conflitos 

estabelecidos através das relações com as famílias. Cada casal, ao seu modo aciona a 

saudade dos parentes e a mágoa envolvida quando o assunto é a realidade do abandono 

familiar. Muitos casais mantêm a conjugalidade homoafetiva em segredo, com a 

justificativa de ‘tentar proteger’ a mãe. De algum modo, as mulheres casadas têm 

prioritariamente as suas esposas como ponto de referência afetiva, uma vez que o 

isolamento social proporcionado (imposto?) pela prisão, impede aproximações 

periódicas com as suas famílias de origem. 

Enquanto as mulheres localizadas fora da prisão acionam os fantasmas da morte 

eventual das companheiras ou de si mesmas, para justificar as suas decisões pela 

formalização conjugal, com o intuito de garantir uma segurança mínima às esposas, as 

mulheres da prisão apresentam frequentemente o fantasma da liberdade da companheira 

como situação desestabilizadora da relação conjugal.  A iminência desta liberdade faz 

com que algumas se sintam como se caminhassem em corda bamba. Nesse sentido, eu 

questiono: Como se (re)adaptar àquela realidade, sem a presença diária da pessoa que 

ela ama? 



313 
 

 

A partir das duas realidades sociais apresentadas, penso que o amor não tem 

classe ou cor, nem orientação sexual. Ele está em todo lugar, indiscriminadamente. 

Independe dos lugares onde cada casal organiza as suas relações conjugais e as 

mulheres do meu campo reconhecem que estão, a cada dia, aprendendo a arte da 

permanência de continuar juntas com as suas esposas. Os caminhos, o trajetos, os 

sentidos e significados atribuídos à formalização conjugal homoafetiva se mostram 

múltiplos, tal qual a própria diversidade apresentadas pelas homossexualidades. Esta 

pesquisa fala sobre isso.  

Tornar familiar aquilo que está guardado nos armários sociais se transforma em 

ato político quando um significativo número de pessoas passa a reivindicar outros 

direitos, se o assunto é a homossexualidade e a própria conjugalidade homoafetiva 

formalizada. Por isso, a Vontade de Família aparece na sociedade como ato político, 

uma questão de Direito. Se muitas lésbicas e muitos gays conseguem ter legalmente 

reconhecidas as suas relações amorosas, por outro lado, os aspectos sociais merecem um 

olhar mais atento, pois as principais dificuldades encontradas por estas pessoas estão 

diretamente ligadas ao reconhecimento social de cada casal. Igualmente às mulheres da 

pesquisa, estamos caminhando em direção a mudanças. E mesmo que lentas, elas já 

estão acontecendo. 

 

  

   

 

 

 

 

 

 

 



314 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia XII: As Noivas e Eu. João Ricard, Julho/2013) 

Considerações 

Tão perto, tão longe... 



315 
 

 

Finalizar uma tese cujo formato se configura como uma etnografia não é um 

exercício simples. As informações são diversas e múltiplas, o que coloca para o 

pesquisador um desafio imenso, envolvendo a vontade de ‘mais dizer’ com a 

necessidade de realizar um fechamento do seu texto e conseqüentemente do seu trabalho 

de campo (o que é ainda mais difícil). Os desafios de tecer cada linha apresentada nesta 

pesquisa se configuram como um ato simples e complexo ligado ao exercício de fazer 

crochê. Essa metáfora surge nos meus pensamentos para ilustrar os sentidos acionados 

ao ver a pesquisa materializada. 

Lembro da minha mãe fazendo crochê nas suas horas de lazer. Quase todos os 

dias à tarde, após o seu ‘sono sagrado’ ela pegava a sua sacolinha de plástico cheia de 

agulhas e linhas coloridas. Atravessava a rua de chão puro, cor de terra e sentava na 

calçada da vizinha da frente. Aquele era o lado ‘da sombra’, já que a nossa casa ficava 

de frente para o sol quando poente. Era ali que ela conversava com as vizinhas sem 

distrair os movimentos das mãos. Quando menino, eu ficava olhando, olhando e 

encantado, questionava como era possível transformar linhas tão fininhas em um pano 

tão cheio de texturas, formatos e cores. A agulha, bem pequena, mas infinitamente 

maior do que uma agulha normal tinha uma pequena dobra bem na ponta. Descobri que 

era ali onde estava a mágica. Era a pontinha que ligava a linha ao corpo em 

transformação do tecido que surgia. Ali, era a minha mãe quem dava o formato final, 

inclusive decidindo quando chegava a hora de acabar e abandonar a sua obra de arte. 

 Em determinado momento lhe pedi para me ensinar aquele ofício e ela não se 

negou. Me deu a agulha e deixou que eu escolhesse a linha e a cor. Eu tentei. Puxava 

com a pontinha da agulha mágica, um pequeno fio verde, na tentativa vã de aprender o 

ofício da minha mãe e com isso me tornar um mágico criador de colchas coloridas. Para 

a minha decepção eu não consegui. E ela não insistiu na sua arte falha de ensinar. Afinal 

de contas, a arte do crochê não era reconhecida como coisa de homem. A frustração, 

porém, não me impediu de continuar observando (e silenciosamente desejando 

aprender) a arte de transformar linhas finas em algo materializado. 

Com a sutileza dos seus gestos manuais, os dedos e os olhos às vezes distraídos, 

minha mãe conseguiu, poucos dias antes da sua morte, finalizar uma colcha toda branca, 

cheia de desenhos pintados pelos momentos dos seus movimentos. Entre ‘buracos’ e 

‘preenchimentos’ a sua obra que durou meses em construção, finalmente foi terminada. 



316 
 

 

Ela dizia, enquanto dedicava boa parte das suas horas ao ofício do crochê, que estava 

fazendo aquela colcha para a minha tia Eugênia, sua irmã caçula. Um dia, aquela moça 

tão sofrida de coração partido, encontraria o seu príncipe encantado e com ele se 

casaria. E assim aconteceu. 

Depois do casamento da minha tia Eugênia, a sua cama é enfeitada com a colcha 

magicamente escrita pelas mãos da minha mãe. Para além de um objeto ‘amado’ pela 

minha tia, aquele objeto tem utilidades. Ele pode ser usado na cama (mas ninguém pode 

deitar em cima) ou pode enfeitar a mesa da sala de estar quando acontece uma festa 

especial. De alguma forma, minha mãe está presente. 

Ao final do processo de escrita da pesquisa tenho a certeza de nunca ter 

aprendido a fazer crochê, mas consegui criar uma colcha. Não uma ‘colcha de retalhos’ 

mas uma um encontro de linhas. Fiz um trabalho solitário. Pouco a pouco fui tomando 

as linhas e escolhendo as agulhas. Muitas vezes precisei puxar o fio fininho já 

costurado, para encontrar uma harmonia na construção do tecido que surgia. Eis aqui, 

nesta tese, o resultado de uma produção imperfeita mas uniforme. Existente. 

Corporificada.  

No meu processo pessoal de finalização desta tese encontrei um livro chamado 

“Famílias, amo vocês”, escrito pelo filósofo Luc Ferry (2010). Teço as minhas 

considerações inspirado em algumas idéias deste autor. Nas suas concepções, assistimos 

com evidência, uma reviravolta histórica que marca as sociedades atuais. Tomados pela 

paixão do medo, convivemos com uma natureza que nos parece, em vários momentos, 

admirável, enquanto a ciência nos soa como um instrumento ameaçador ou maléfico. 

Estamos preocupados em saber se o progresso é verdadeiramente um progresso e 

questionamos se nos tornamos mais livres e mais felizes. Ainda não percebemos que 

nos processos históricos que abalam as nossas vidas, o que ocupou o lugar, o que é 

novo, surge como instrumento que abre o futuro em vez de obscurecê-lo. 

Entre tantas mudanças sócio-históricas vividas por nós, humanos, a família 

moderna e o casamento por amor, nos conduziram pouco a pouco, a descobrir que 

vivemos, sem tomarmos consciência nem medir os seus efeitos, uma formidável 

revolução. “Uma mudança lenta e silenciosa que marca, como nenhuma outra, nossas 

existências” (FERRY, 2010, p. 23). São estas novas formas de organizar a vida que nos 

autorizaram a viver uma verdadeira revolução da vida cotidiana e a de outras pessoas, 



317 
 

 

mudando também, o sentido de tudo. Prova disso é a plasticidade progressiva das 

entidades tradicionais e suas hierarquias sociais: “Dentre todas as motivações possíveis, 

a história da família moderna, fundada no sentimento, vai nos mostrar que a única 

causa que vale a pena, no final, é a pessoa” (FERRY, 2010, p. 24). 

Não seria este o suporte de concreto que sustenta a bandeira da Vontade de 

Família quando o assunto se volta para a conjugalidade homoafetiva formalizada? Na 

sociedade atual, a maioria das pessoas acredita que a verdadeira meta da existência se 

organiza nos sentidos da vida privada. É ela que nos permite enxergarmos a nós 

mesmos, nos arredores da nossa própria cultura e no trânsito entre tantas outras. De 

alguma forma é o nosso estilo de vida que nos autoriza a ‘auto-percepção’ das nossas 

potencialidades sociais quando precisamos acionar a força necessária para sobreviver 

em uma sociedade que ainda está aprendendo a respeitar as diferenças. 

A vida amorosa ou afetiva em todas as suas esferas e dimensões ocupa um lugar 

infinitamente mais eminente do que a herança deixada pelos nossos antepassados. Com 

isso não desvalorizo os fatos da história, afinal de contas, o nosso presente é 

influenciado por ele, mas não se pode esquecer que a experiência do futuro está 

diretamente ligada ao nosso presente. É preciso, em muitos momentos e contextos, que 

acionemos as nossas resistências para que possamos proteger certos valores do passado 

e até mesmo aquelas tradições que valham à pena. Esse exercício é o que nos conduzirá 

a uma percepção do novo sob o antigo. Estamos todos nós, produzindo outros sentidos 

sobre nós mesmos e sobre a nossa cultura e essa nova produção de sentidos depende 

muito da vida que a gente leva. 

As regras sociais (e políticas) que organizavam a obrigatoriedade dos 

casamentos ‘arranjados’ já não falam mais a nossa língua. O que está em jogo, para 

além de darmos uma importância fundamental às questões específicas da pessoa é a 

felicidade. O casamento atual encontra-se fortemente ‘arranjado’ pelos objetos 

decorativos dos afetos e do amor. É este fato, o que torna a família contemporânea ainda 

mais forte. As mudanças repetidamente sinalizadas pelos antropólogos que se dedicam 

aos seus estudos (aumento do divórcio, dissolução da família nuclear, 

monoparentalidade, homoparentalidade, e tantos outros desdobramentos) não são 

reconhecidas como formas de enfrentamento ao conceito de família. Ao contrário, trata-

se de uma ‘revisão’ cultural que prioriza a busca pelo bem-estar dos seus componentes. 



318 
 

 

O que está em jogo é que a família deve ser reverenciada como uma experiência 

plural e a Vontade de Família acionada e efetivada por lésbicas e gays, se configura 

como ‘mais uma forma’ de se viver a família, em família. É o afeto e a valorização do 

amor que são acionados para justificar este desejo e esta escolha. A evidência mais 

difundida do nosso tempo e a que, segundo Ferry (2010), talvez seja a única a suscitar 

uma unanimidade, é a de que a vida comum é caso de sentimento e de escolha. Ela está 

diretamente ligada às decisões individuais privadas, mantendo-se assim, excluídas do 

controle da sociedade e os seus julgamentos.  

Como vimos nas historias de vida apresentadas nesta tese, todas as mulheres 

falam das suas relações homoafetivas a partir do amor. Elas se reconhecem como 

pessoas portadoras de direitos e valorizam ardentemente as suas capacidades de 

escolhas. Todas decidiram se casar com outras mulheres, rompendo as tentativas vãs da 

sociedade em negar-lhes este direito. Penso que em cada casal é possível compreender 

um pouquinho, um pontinho, sobre um universo tão pouco explicito, já que se trata de 

experiências que seguem uma estética do mundo privado. A partir dos sentidos 

atribuídos à conjugalidade formalizada entre duas mulheres que dizem se amar é que 

podemos entender como os seus estilos de vida estão (re)organizando o próprio conceito 

de família. Cada casal em sua particularidade deixa claro que elas, as mulheres que se 

casam com mulheres, também estão aprendendo a viver a dois.  

Não tenho a pretensão de imprimir nesta etnografia a descrição de uma nova 

cultura fundamentada em uma conjugalidade sobre a qual ainda sabemos pouco. O meu 

desejo está direcionado a uma compreensão parcial sobre como estas mulheres 

reconhecem as suas trajetórias conjugais e quais os sentidos atribuídos à formalização 

das suas conjugalidades. Para tanto, não seria possível alcançar este objetivo se eu me 

limitasse a questionar apenas a formalização. Nesse sentido, acredito ter ido um pouco 

mais além. Se antes eu pensava que a Vontade de Família se materializava na assinatura 

de uma Escritura Pública ou Certidão de Casamento, agora percebo que estava 

equivocado. Só nos é autorizado compreender este processo quando somos capazes de 

relativizar uma infinidade de concepções injetadas na nossa própria subjetividade sem a 

nossa permissão. 

Dar ouvidos (e olhos, e boca, e corpo) aos sinais emitidos pelo trabalho de 

campo foi a estratégia que encontrei para realizar esta etnografia. Ela me ajudou a 



319 
 

 

compreender que a conjugalidade homoafetiva formalizada encontra-se em todos os 

lugares da sociedade, inclusive na prisão. A diferença é que para sobreviver, as 

mulheres que lhe dão ‘corpo’ precisam, constantemente, adotar estratégias que 

minimizem os impactos do preconceito tão fortemente reconhecido através dos olhares, 

gestos e palavras emanadas pelas pessoas, espalhadas mundo a fora.  

Foi tentando entender os sentidos que estas mulheres atribuem às suas 

experiências amorosas e às suas próprias vidas, que eu pude compreender os sentidos do 

meu ofício enquanto antropólogo e enquanto um sujeito que também ama. Percebi que 

não existe o sujeito antropólogo se ele não for capaz de se perceber como um agente do 

amor. Ativo e passivo. Nesse sentido, a prática etnográfica e esta própria tese em 

particular, se apresentam como fruto de uma relação amorosa estabelecida entre mim e 

aquilo que ela se tornou.  

Em todos os capítulos encontramos as histórias de mulheres que tentam a ferro e 

fogo fazer valer os seus desejos. Cada uma em particular, me possibilitou enxergar que 

o mundo e a sociedade na qual estamos inseridos, precisam de pessoas como elas: 

Linhas (lindas?) coloridas, puxadas para compor a minha ‘colcha de tese’ ou seria ‘tese 

de linhas’? Tenho a esperança de que o tempo a transporte para a vida de tantas outras 

mulheres (e homens) que estão à espera de um enfeite especial para que as suas vidas 

tenham mais cores. 

  

 

 

 

 

 

 

“Há, no entanto, em temperamentos masculinos, uma tendência maior a esconder o 

autor por trás de suas criaturas, a desconectá-lo da obra terminada e completada. Isso 

significa que um escritor pode colocar toda a sua personalidade numa obra, mas 

diluindo-se dentro dela de modo que o espectador veja apenas o objeto e não o homem. 

(Clarisse Lispector, em Moser, 2009, p. 516) 



320 
 

 

REFERÊNCIAS 

 

ABIOU, Sèna A. L. A fluidez do coração: para uma antropologia do amor e da religião 

no Batuque do Rio Grande do Sul. Dissertação de Mestrado. Universidade Federal do 

Rio Grande do Sul; Instituto de Pós –Graduação em Antropologia Social. Porto Alegre, 

2011. 

AGIER, Michel. Antropologia da cidade: lugares, situações, movimentos. São Paulo: 

Editora Terceiro Nome, 2011. 

ALBERONI, Francesco. Enamoramento e amor. Rio de Janeiro: Rocco, 1988. 

ALENCAR, Ana Lucia Hazin. Estilo de vida e sociabilidade: relações entre espaço, 

percepções e práticas de lazer na sociedade contemporânea. Recife: Fundação Joaquim 

Nabuco, 2008. 

ALMEIDA, Miguel Vale de. Até que a lei vos una: O casamento homossexual e a 

antropologia do parentesco, do género e da sexualidade. Seminário 

“Masculinidades/Feminilidades”, Encontros da Arrábida, Fundação Oriente, 22 de 

Setembro, 2004. 

ALMEIDA, Miguel Vale de. A chave do armário: homossexualidade, casamento, 

família. Florianópolis, Ed. da UFSC, 2010. 

ARÁN, Márcia. O avesso do avesso: feminilidade e novas formas de subjetivação. Rio 

de Janeiro: Garamound, 2006. 

ARÁN, Márcia. Sexualidade e política na cultura contemporânea: as uniões 

homossexuais. Em: LOYOLA, Maria Andréa. (org.). Bioética, reprodução e gênero na 

sociedade contemporânea. Rio de Janeiro: Associação Brasileira de Estudos 

Populacionais (ABEP); Brasília: LetrasLivres, 2005. 

AUSTIN, J. L. Quando dizer é fazer: Palavras e Ação. Porto Alegre: Artes Médicas, 

1990. 

ÁVILA, Maria Berânia. Prefácio: Liberdade e Legalidade: Uma relação dialética. Em: 

ÁVILA, Maria Betânia, PORTELLA, Ana Paula e FERREIRA, Verônica .(orgs.). 

Novas Legalidades e Democratização da vida social: família, sexualidade e aborto. Rio 

de Janeiro: Garamound, 2005. 

BARSTED, Leila Linhares. Introdução: Novas legalidades e novos sujeitos de direitos. 

Em: ÁVILA, Maria Betânia, PORTELLA, Ana Paula e FERREIRA, Verônica .(orgs.). 

Novas Legalidades e Democratização da vida social: família, sexualidade e aborto. Rio 

de Janeiro: Garamound, 2005. 

BARRUCHO, Luis Guilherme. CNJ abre caminho para casamento gay, entenda. Texto 

disponível em: WWW.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/130514_casamento_gay_ 

entenda. 

http://www.bbc.co.uk/portuguese/noticias/2013/05/130514_casamento_gay_


321 
 

 

BEAUD, Stéphane e WEBER, Florence. Guia para a pesquisa de campo: produzir e 

analisar dados etnográficos. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007. 

BENTO, Maria Berenice. A reinvenção do corpo: sexualidade e gênero na experiência 

transexual. Rio de Janeiro: Garamound, 2006.  

BENTO, Maria Berenice. As famílias que habitam ‘a família’. Em: Em: Soc. e Cult, v. 

15, n. 2, p. 275-283, jul./dez., 2012. 

BIONDI, Karina. Junto e Misturado: Uma etnografia do PCC. São Paulo: Editora 

Terceiro Nome, 2010.  

BOISSEVAIN, Jeremy. Apresentando ‘amigos de amigos’: redes sociais manipuladoras 

e coalizões. Em: FELDMAN-BIANCO, Bela. Antropologia das sociedades 

contemporâneas: métodos. São Paulo: Editora UNESP, 2010. 

BONETTI, Alinne e FLEISCHER, Soraya. Diário de campo: (Sempre) um experimento 

etnográfico-literário? Em: BONETTI, Alinne e FLEISCHER, Soraya. (orgs.).  Entre 

saias justas e jogos de cintura.  Florianópolis: Ed. Mulheres; Santa Cruz do Sul; 

EDUNISC, 2007. 

BORGES, Lenise Santana. Lesbianidade na TV: Visibilidade e “apagamento” em 

telenovelas brasileiras. Em: GROSSI, Miriam; UZIEL, Anna Paula; MELLO, Luiz. 

(orgs.). Conjugalidades, parentalidades e identidades lésbicas, gays e travestis. Rio de 

Janeiro: Garamound, 2007. 

BORRILLO, Daniel. O indivíduo homossexual, o casal de mesmo sexo e as famílias 

homoparentais: análise da realidade jurídica francesa no contexto internacional. Em: 

LOYOLA, Maria Andréa. (org.). Bioética, reprodução e gênero na sociedade 

contemporânea. Rio de Janeiro: Associação Brasileira de Estudos Populacionais 

(ABEP); Brasília: LetrasLivres, 2005. 

BORRILLO, Daniel. Homofobia: História e Crítica de um preconceito. Belo Horizonte: 

Autentica, 2010. 

BOZON, Michel. Sociologia da Sexualidade. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2004. 

BUSCATO, Marcela. Família: Como nos tornamos mais tolerantes. Revista Veja, n
o
 

783, 27 de maio de 2013. 

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Rio de 

Janeiro: Civilização Brasileira, 2003. 

BUTLER, Judith.  O parentesco é sempre tido como heterossexual? Em: Cadernos 

Pagu (21) 2003a: pp. 219-260). 

CAMPOS, Roberta Bivar Carneiro; QUADROS, Marion Teodósio; SANTOS, Dayse 

Amâncio. O que é do afeto é de direito? Mudança social, parentesco e sistema jurídico 

brasileiro. Trabalho apresentado na 27ª Reunião Brasileira de Antropologia, realizada 

entre os dias 01 e 04 de Agosto de 2010. Belém, Pará, Brasil. 



322 
 

 

CANCELA, Cristina Donza, SILVEIRA, Flávio Leonel Abreu e ALMIRES, Machado. 

Caminhos de uma pesquisa acerca da sexualidade em aldeias indígenas no Mato Grosso 

do Sul. Em: Revista de Antropologia, São Paulo, USP, 2010, v. 53 n
o
 1. 

CARDOSO, Ruth C. L. Aventuras de antropólogos em campo ou como escapar das 

armadilhas do método. Em: Durham, Eunice R. (org.). A aventura antropológica: teoria 

e pesquisa. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1986. 

CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto. Os diários e suas margens: Viagem aos 

territórios Terêna e Tukúna. Fundação Biblioteca Nacional: Ed UnB, 2002 

CARDOSO DE OLIVEIRA, Roberto. O trabalho do antropólogo. São Paulo: Editora 

Unesp, 2006. 

CARVALHO, Isabel Cristina Moura. Biografia, Identidade e Narrativa: Elementos para 

uma análise hermenêutica. Em: Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, ano 9, n. 19, 

p. 283-302, julho de 2003. 

CARRARA, Sérgio e UZIEL, Anna Paula. Apresentação: Novas legalidades e 

democratização da vida social. Em: ÁVILA, Maria Betânia; PORTELA, Ana Paula; 

FERREIRA, Verônica. (orgs.). Novas legalidades e democratização da vida social: 

família, sexualidade e aborto. Rio de Janeiro: Garamound, 2005. 

CASTRO, Rosangela de Barros. Amor e ódio em relações ‘conjugays’. Em: GROSSI, 

Miriam Pilar; UZIEL, Anna Paula; MELLO, Luiz. (orgs.). Conjugalidades, 

parentalidades e identidades lésbidas, gays e travestis. Rio de Janeiro: Garamound, 

2007. 

CASTAÑEDA, Marina. A experiência homossexual: explicações e conselhos para os 

homossexuais, suas famílias e seus terapeutas. São Paulo: A Girafa Editora, 2007. 

COSTA, Sergio. Amores fáceis: Romantismo e consumo na modernidade tardia. Novos 

Estudos, no 73, novembro, 2005. 

DA MATTA, Roberto da. A casa e a rua: espaço, cidadania, mulher e morte no Brasil. 

Rio de Janeiro: Rocco, 1997. 

 

DA MATTA, Roberto. Relativizando: uma introdução à antropologia social. Rio de 

Janeiro: Rocco, 2010. 

 

DARDE, Vicente William da Silva. A construção de sentidos sobre a homossexualidade 

brasileira. Em: Em Questão, Porto Alegre, v. 14, n. 2, p.223-234, jul/dez, 2008. 

 

DAWSEY, John C. Semiologia da performance: ritual, drama e play na teoria 

antropológica. Em: Revista de Antropologia, São Paulo, USP, 2007, v. 50 n
o
 2. 

 

DELEUZE, Gilles. Diferença e repetição. Rio de Janeiro: Graal, 2006. 

 

DEL PRIORI, Mary. História do amor no Brasil. São Paulo: Contexto, 2005. 

 

DERRIDA, Jacques e ROUDINESCO, Elizabeth. De quoi demain... Dialogue. Paris, 

Garamound, 2001. 

 



323 
 

 

DIAS, Maria Berenice. Conversando sobre homoafetividade. Porto Alegre: Livraria do 

Advogado, 2004. 

DIAS, Mônica. A pesquisa tem “mironga”: Notas etnográficas sobre o fazer 

etnográfico. Em: BONETTI, Alinne e FLEISCHER, Soraya. (orgs.). Entre saias justas e 

jogos de cintura. Florianópolis: Ed. Mulheres; Santa Cruz do Sul; EDUNISC, 2007. 

DORON, Roland e PAROT, Françoise. Dicionário de Psicologia. São Paulo: Ática, 

1998. 

DURHAM, Eunice R. A pesquisa antropológica com populações urbanas: problemas e 

perspectivas. Em: DURHAM, Eunice R. [et.all.] e CARDOSO, Ruth. (org.). A aventura 

antropológica: teoria e pesquisa. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1986. 

EUGENIO, Fernanda. Hedonismo Competente. Antropologia de urbanos afetos. Rio de 

Janeiro: UFRJ/PPGAS/MN, 2006. 

EVANS-PRITCHARD, E. E. Bruxaria, oráculos e magia entre os Azande. Rio de 

Janeiro: Jorge Zahar, 2005. 

FACCHINI, Regina. Sopa de letrinhas? Movimento homossexual e produção de 

identidades coletivas nos anos 90. Rio de Janeiro: Garamound, 2005. 

FELDMAN-BIANCO, Bela. Antropologia das sociedades contemporâneas: métodos. 

São Paulo: Editora UNESP, 2010. 

FERRY, Luc. Famílias, amo vocês: política e vida privada na era da globalização. Rio 

de Janeiro: Objetiva, 2010. 

FESTA, Regina. Notas sobre a diversidade. Em: CANELA, Guilherme. (org.). Políticas 

Públicas Sociais e os desafios para o jornalismo. São Paulo: Cortez, 2008. 

FIGARI, Carlos Eduardo e DIAZ-BENITEZ, Maria Elvira. Introdução: Sexualidades 

que Importam: Entre a perversão e a dissidência. Em: FIGARI, Carlos Eduardo e 

DIAZ-BENITEZ, Maria Elvira. (orgs.). Prazeres Dissidentes. Rio de Janeiro: 

Garamound, 2009. 

FONSECA, Claudia. Quando cada caso NÃO é um caso: Pesquisa etnográfica e 

educação. Revista Brasileira de Educação. Jan/Fev/Mar/Abr n
o
. 10, 1999. 

FONSECA, Claudia. Família e parentesco na Antropologia Brasileira Contemporânea. 

Em: Horizontes das ciências sociais no Brasil: antropologia. Coordenador geral Carlos 

Benedito Martins; Coordenador de área Luiz Fernando Dias Duarte. São Paulo: 

ANPOCS, 2010. 

FOUCAULT, Michel. História da Sexualidade: a vontade de saber. Rio de Janeiro: 

Graal, 1988. 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: História da violência nas prisões. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2011. 

 

FRÚGOLI JÚNIOR, Heitor. Sociabilidade Urbana. Rio de Janeiro: Zahar, 2007. 

 



324 
 

 

GAGNON, John H. Uma interpretação do desejo: Ensaios sobre o estudo a 

sexualidade. Rio de Janeiro: Garamound, 2006. 

GEERTZ, Clifford. Obras e vidas: o antropólogo como autor. Rio de Janeiro: Editora 

UFRJ, 2009. 

GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2012. 

GIKOVATE, Flávio. Uma história do amor... com final feliz. São Paulo: MG Editora, 

2008. 

GOFFMAN, Erving. Estigma: notas sobre a manipulação da identidade deteriorada. 

Rio de Janeiro: Zahar, 1988. 

GOFFMAN, Erving. Manicômios, prisões e conventos. São Paulo: Perspectiva, 2005. 

GOSINE, Andil. “Raça”, cultural, poder, sexo, desejo e amor: inscrevendo os “homens 

que fazem sexo com homens”. Em: CORNWALL, Andrea e JOLLY, Susie (orgs.). 

Questões de sexualidade: ensaios transculturais. Rio de Janeiro: ABIA. 2008. 

GREEN, James N. Além do carnaval: a homossexualidade masculina no Brasil do 

Século XX. São Paulo: UNESP, 2000. 

GREENHALGH, Laura. Precursores ou retardatários? Em: Olhar sobre a mídia. Belo 

Horizonte: Mazza Edições, 2002. 

GROSSI, Miriam Pillar. Gênero e parentesco: famílias gays e lésbicas no Brasil. Em: 

Cadernos Pagu: Revista Semestral do Núcleo de Estudos de Gênero. Universidade 

Estadual de Campinas: Campinas, SP, 2003. 

GROSSI, Miriam Pillar. Gênero, Sexualidade e Reprodução. Em: Horizontes das 

ciências sociais no Brasil: antropologia/ Coordenador geral Carlos Benedito Martins; 

Coordenador de área Luiz Fernando Dias Duarte. São Paulo: ANPOCS, 2010. 

GUIDDENS, Anthony. A transformação da intimidade: sexualidade, amor e erotismo 

nas sociedades modernas. São Paulo: Editora da Universidade Estadual Paulista, 1993. 

GUSMÃO, Mônica e SCHRÖDER, Peter. Habeas Corpus: entre o jogo de cintura e a 

rebelião. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2012. 

GUSSI, Alcides Fernando. A abordagem biográfica e suas implicações epistemológicas 

entre a antropologia e a educação. Em: Cadernos de Estudos Sociais. Recife, v. 24, no 

2, p. 173-186, jul/dez, 2008. 

HAVILAND, Willian A. Princípios de antropologia. São Paulo: Cengage Learning, 

2011. 

HEILBORN, Maria Luiza e BRANDÃO, Elaine Reis. Ciências sociais e sexualidade. 

Em: HEILBORN, Maria Luiza. (org.). Sexualidade: o olhar das ciências sociais. Rio de 

Janeiro: Zahar, 1999. 

HEILBORN, Maria Luiza. Dois é par: gênero e identidade sexual em contexto 

igualitário. Rio de Janeiro: Garamound, 2004. 



325 
 

 

HEILBORN, Maria Luiza. Homossexualidade feminina em camadas médias no Rio de 

Janeiro sob a ótica das gerações. Em: VELHO, Gilberto e DUARTE, Luiz Fernando 

Dias. (orgs.). Gerações, família e sexualidade. Rio de Janeiro: 7 Letras, 2009. 

HERNÁNDEZ, Jimena de Garay; SILVA, Daniele Andrade da; UZIEL, Anna Paula. A 

luta pelo amor e amor pela luta: notas sobre a cerimônia coletiva de uniões 

homoafetivas no Rio de Janeiro. Em: Sociedade e Cultura: Revista de Pesquisas e 

Debates em Ciências Sociais/ Universidade Federal de Goiás, Faculdade de Ciências 

Sociais, v. 15 n
o
 2 (jul./dez., 2012). 

HOEBEL, E. Adamson e FROST, Everett L. Antropologia Cultural e Social. São Paulo: 

Cultrix, 2006. 

JESUS, Fátima Weiss de. Unindo a cruz e o arco-íris: vivencia religiosa, 

homossexualidades e trânsitos de gênero na Igreja da Comunidade Metropolitana de 

São Paulo. Tese de Doutorado em Antropologia. Orientadora: Miriam Pillar Grossi. 

Florianópolis, SC, 2012. 

JURKEWICZ, Regina Soares. Cristianismo e homossexualidade. Em: GROSSI, Miriam 

Pillar. et.all. (orgs.). Movimentos sociais, educação e sexualidades. Rio de Janeiro: 

Garamound, 2005. 

LACOMBE, Andrea. “Tu é ruim de transa”: Ou como etnografar contextos de sedução 

lésbica em duas boates GLBT do subúrbio do Rio de Janeiro. Em: DIAZ-BENITEZ, 

Maria Elvira e FIGARI, Carlos Eduardo. (orgs.). Prazeres Dissidentes. Rio de Janeiro: 

Garamound, 2009. 

 

LANGDON, Esther Jean. Performance e sua diversidade como paradigma analítico: a 

contribuição da abordagem de Bauman e Briggs. Em: Antropologia em primeira mão. 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, Universidade de Santa Catarina, 

n. 1 (1995) – Florianópolis: UFSC/Programa de Pós-Graduação em Antropologia 

Social, 2007. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude; ERIBON, Didier. De perto e de longe. São Paulo: Cosac 

Naify, 2005. 

 

LIBSON, Micaela Cynthia. Parentalidades gay e lesbianas: los câmbios de relato. Em: 

MELLO, Luiz e FIGARI, Carlos. Sociedade e Cultura: Revista de Pesquisas e Debates 

em Ciências Sociais/Universidade Federal de Goiás, Faculdade de Ciências Sociais, v. 

15 n
o
2 (jul./dez., 2012). 

 

LITTLE, Paul E. Territórios sociais e povos tradicionais no Brasil: por uma 

antropologia da territorialidade. Em: Série Antropologica: Brasilia, 2002.  

 

LOREA, Roberto Arriada. Acesso ao casamento no Brasil: Uma questão de cidadania 

sexual. Em: Estudos Feministas. Florianópolis, 14(2):248, maio-agosto/2006. 

 

MAGNANI, José Guilherme Cantor. Quando o campo é a cidade: fazendo 

antropologia na metrópole. Em: MAGNANI, José Guilherme Cantor e TORRES, Lilian 

de Lucca. (orgs.). Na metrópole: Textos de antropologia urbana. São Paulo: Editora da 

Universidade de São Paulo; Fapesp, 2000. 
 



326 
 

 

MAGNANI, José Guilherme Cantor. Da periferia ao Centro: Trajetórias de pesquisa 

em Antropologia Urbana. São Paulo: Terceiro Nome, 2012. 

 

MALIGHETTI, Roberto. Etnografia e Trabalho de Campo: Autor, autoridade e 

autorização de discursos. Cadernos Pós-Ciências Sociais, v. 1, n. 1, mar/jul, São 

Luis/MA, 2004. 

 

MALINOWSKI, Bronislaw. Argonautas do pacífico ocidental: um relato do 

empreendimento e da aventura dos nativos nos arquipélagos da Nova Guiné Melanésia. 

São Paulo: Abril Cutural, 1978. 
 

MATTOS, André Borges de. Narrativas (auto)biográficas como fonte para pesquisa 

antropológica: notas para uma reflexão. Em: Revista Espaço Acadêmico, n. 105, 

Fevereiro de 2010. 

 

MEINERZ, Nádia Elisa. Um olhar sexual na investigação etnográfica: notas sobre 

trabalho de campo e sexualidade. Em: BONETTI, Alinne e FLEISCHER, Soraya. 

(orgs.). Entre saias justas e jogos de cintura. Florianópolis: Ed. Mulheres; Santa Cruz do 

Sul; EDUNISC, 2007. 

 

MELLO, Luis.  Outras famílias: a construção social da conjugalidade homossexual no 

Brasil. Em: Cadernos Pagu (24), janeiro-junho de 2005, pp. 197-225. 

 

MELLO, Luis. Novas famílias: conjugalidade homossexual no Brasil contemporâneo. 

Rio de Janeiro: Garamound, 2005a. 

 

MELLO, Luiz e FIGARI, Carlos. Apresentação. Em: Sociedade e Cultura: Revista de 

Pesquisas e Debates em Ciências Sociais/Universidade Federal de Goiás, Faculdade de 

Ciências Sociais, v. 15 n
o
2 (jul./dez., 2012). 

 

MIRANDA, Ana Paula Mendes de. Fisco e cartórios: exemplos de burocracia à 

brasileira. Em: LIMA, Antonio Carlos de Souza. (org.). Antropologia e Direito: Temas 

antropológicos para estudos jurídicos. Rio de Janeiro; Brasília: 

Contacapa/LACED/Associação Brasileira de Antropologia, 2012. 

 

MISKOLCI, Richard. Pânicos morais e controle social: reflexões sobre o casamento 

gay. Em: Cadernos Pagu. n. 28 Campinas jan./jun., 2007. 

 

MISKOLCI, Richard e PELÚDIO, Larissa. Aquele não mais obscuro negócio do 

desejo. Prefácio à nova edição. Em: PERLONGHER, Néstor. O negocio do michê: a 

prostituição viril em São Paulo. São Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 2008. 

  

MOSER, Benjamin. Clarisse, uma biografia. São Paulo: Cosac Naify, 2009. 

  

MOSCOVICH, Cíntia. Duas Iguais. Rio de Janeiro: Record, 2004. 

 

NATIVIDADE, Marcelo. Homossexualidade, gênero e cura em perspectivas pastorais 

evangélicas. Em: Revista Brasileira de Ciências Sociais. Vol. 21 n
o
 61, junho/2006. 

 



327 
 

 

PAIVA, Antonio Cristian Saraiva. Reservados e Invisíveis: O ethos íntimo das 

parcerias homoeróticas. Fortaleza: Programa de Pós-graduação em Sociologia da 

Universidade Federal do Ceará; Campinas: Pontes Editores, 2007. 

PARK, Robert E. A cidade: sugestões para a investigação do comportamento social no 

meio urbano. Em: VELHO, Gilberto. (org.). O fenômeno urbano. Rio de Janeiro: Zahar, 

1973. 

PARKER, Richard G. Corpos, prazeres e paixões: a cultura sexual no Brasil 

contemporâneo. São Paulo: Best Seller, 2001. 

PAZELLO, Magaly e CORRÊA, Sonia. Aborto. Mais polêmica à vista!. Em: Olhar 

sobre a mídia. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2002. 

PEIRANO, Mariza. A teoria vivida e outros ensaios de antropologia. Rio de Janeiro: 

Zahar, 2006. 

PERLONGHER, Néstor. O negócio do michê: a prostituição viril em São Paulo. São 

Paulo: Editora Fundação Perseu Abramo, 2008. 

REZENDE, Claudia Barcellos e COELHO, Maria Claudia. Antropologia das Emoções. 

Rio de Janeiro: FGV, 2010. 

RIAL, Carmen Silva. Mídia e Sexualidades: Breve panorama dos estudos de mídia. 

Em: GROSSI, Miriam et. all. (orgs.). Movimentos Sociais, Educação e Sexualidades. 

Rio de Janeiro: Garamound, 2005. 

RICH, Adrienne. Heterossexualidade compulsória e identidade lésbica. Em: Bagoas, n. 

05, p. 17-44, 2010. 

RIOS, Luis Felipe. Quando o assunto é a cultura sexual: “um olhar sobre a mídia”. 

Em: Olhar sobre a mídia. Belo Horizonte: Mazza Edições, 2002. 

RIOS, Luis Felipe. Parcerias sexuais na comunidade entendida do Rio de Janeiro – 

Notas etnográficas em torno das questões etárias e do amor romântico. Em: RIOS, Luis 

Felipe. [et. al.]. Homossexualidade: produção cultural, cidadania e saúde. Rio de 

Janeiro: ABIA, 2004. 

RIOS, Roger Raupp. Para um direito democrático da sexualidade. Em: Horizontes 

Antropológicos. Porto alegre, ano 12, n. 26, p. 71-100, jul/dez. 2006. 

RODRIGUES, Guilherme Tavares Marques. Antropologia e Direito: A justiça como 

possibilidade antropológica. Tese de Doutorado. Universidade Estadual Paulista; 

Programa de pós-graduação em Ciências Sociais, Marília, SP, 2010. 

RUBIN, Gayle. O tráfico de mulheres: notas sobre a “economia política” do sexo. Em: 

S.O.S. Corpo. Recife:1993. 

RUBIN, Gayle e BUTLER, Judith. Tráfico Sexual – Entrevista. Em: Cadernos Pagu 

(21). Revista semestral do Núcleo de Estudos de Gênero. Universidade Estadual de 

Campinas. UNICAMP, 2003.  

SALIH, Sara. Judith Butler e a teoria queer. Belo Horizonte: Autêntica, 2012. 



328 
 

 

SARAIVA, Eduardo. Encontros amorosos, desejos ressignificados: Sobre a experiência 

de assumir-se gay na vida de homens casados e pais de família. Em: GROSSI, Miriam, 

UZIEL, Anna Paula e MELLO, Luiz. (orgs.). Conjugalidades, parentalidades e 

identidades lésbicas, gays e travestis. Rio de Janeiro: Garamound, 2007. 

SCOTT, Parry. Famílias Brasileiras: poderes, desigualdades e solidariedades. Recife: 

Ed. da Universidade Federal de Pernambuco, 2011. 

SEDGWICK, Eva Kosofsky. A epistemologia do armário. Em: Cadernos Pagu. n. 28, 

Campinas Jan/Jun., 2007. 

SEGATO, Rita Laura. Antropologia e direitos humanos: alteridade e ética no 

movimento de expansão dos direitos universais. Em: Mana 12(1): 207-236, 2006. 

SEGGASE, Gustavo Santa Roza. Quando o armário é aberto: visibilidade e estratégias 

de manipulação no coming out de homens homossexuais. Dissertação (mestrado). 

Universidade do Estado do Rio de Janeiro, Instituto de Medicina Social, 2009. 

SILVEIRA, Fabrício. Experiências etnográficas no campo da Comunicação. Em: 

UNIrevista – Vol. 1, n
o
 1; 23-31 (janeiro 2006). 

SILVA, Vagner Gonçalves da. O antropólogo e sua magia: trabalho de campo e texto 

etnográfico nas pesquisas antropológicas sobre religiões afro-brasileiras. São Paulo: 

Editora da Universidade de São Paulo, 2006. 

 

SILVA, Anderson Vicente. Viver a dois é uma arte? Um estudo antropológico da 

homoconjugalidade masculina na Região Metropolitana do Recife. Recife: 

Universidade Federal de Pernambuco; Programa de Pós-Graduação em Antropologia, 

2008. 

 

SILVA, Paulo Eduardo Alves da. [et. all]. Uma etnografia dos cartórios judiciais: 

estudo de caso em cartórios judiciais do Estado de São Paulo. Fundação Getulio 

Vargas; Escola de Direito de São Paulo. Relatório de Pesquisa. v. 5 n. 4: julho, 2008a. 

 

SILVA, Vanderlan Francisco da. Conflitos e Violências no Universo Penitenciário 

Brasileiro. Porto Alegre: Sulina, 2008b. 

 

SILVA, João Ricard Pereira da. Parentalidades e conjugalidades em uniões 

homoafetivas femininas. Dissertação de Mestrado. Universidade Católica de 

Pernambuco: Recife, 2008c. 

 

SILVA, João Ricard Pereira da. A parentalidade de cara nova: quando os homossexuais 

se decidem por filhos. Em: Adoção: um direito de todos e todas. Conselho Federal de 

Psicologia (CFP). Brasília, CFP, 2008d. 

 

SILVA, Cristina Maria da. Rastros das socialidades: Conversações com João Gilberto 

Noll e Luiz Ruffato. Tese de Doutorado. Universidade Estadual de Campinas, Instituto 

de Filosofia e Ciências Humanas. Campinas, SP: 2009. 

 

SIQUEIRA, Monica Soares. Arrasando Horrores! Uma etnografia das memórias, 

formas de sociabilidade e itinerários urbanos de travestis das antigas. Tese (Doutorado 



329 
 

 

em Antropologia Social) – Curso de Pós-Graduação em Antropologia Social. 

Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC). Florianópolis, 2009. 

 

STRATHERN, Marilyn. O Gênero da Dádiva: Problemas com as mulheres e 

problemas com a sociedade Melanésia. Campinas, SP: Editora Unicamp, 2006. 

 

TARNOVSKI, Flávio Luiz. “Pais Assumidos”: adoção e paternidade homossexual no 

Brasil contemporâneo. Dissertação de Mestrado. Santa Catarina: Universidade Federal 

de Santa Catarina; Programa de Pós-Graduação em Antropologia Social, 2002. 

 

THERBORM, Göran. Sexo e Poder: A família no mundo 1900-2000. São Paulo: 

Contexto, 2006. 

 

THIOLLENT, Michel. Crítica Metodológica: investigação social e enquete operária. 

São Paulo: Pólis, 1980. 

TRAVANCAS, Isabel. A mídia no foco da antropologia. Trabalho apresentado na 26ª 

Reunião Brasileira de Antropologia, realizada entre os dias 01 de 04 de junho, 2008, 

Porto Seguro, Bahia, Brasil. Disponível em:  

TREVISAN, João Silvério. Devassos no paraíso: a homossexualidade no Brasil, da 

colônia à atualidade. Rio de Janeiro: Record, 2002. 

UZIEL, Anna Paula. Homossexualidade e Adoção. Rio de Janeiro: Garamound, 2007. 

VECCHIATTI, Paulo Roberto Iotti. Manual da homoafetividade: Da possibilidade 

jurídica do casamento civil, da união estável e da adoção por casais homoafetivos. Rio 

de Janeiro: Forence; São Paulo: Método, 2012. 

VELHO, Gilberto. Individualismo e cultura: notas para uma antropologia da sociedade 

contemporânea. Rio de Janeiro: Zahar, 1997. 

VELHO, Gilberto e KUSCHNIR, Karina. (orgs). Pesquisas urbanas: Desafios do 

trabalho antropológico. Rio de Janeiro: Zahar, 2003. 

VELHO, Gilberto. Subjetividade e Sociedade: Uma experiência de geração. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2002. 

VELHO, Gilberto. Um antropólogo na cidade: Ensaios de antropologia urbana. Rio de 

Janeiro: Zahar, 2013. 

 

 

 

 

 

 



330 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 



331 
 

 

ANEXO I: 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido________________________________ 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO                                                                                                                   

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS                                                                                                           

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA                                                                                                 

CURSO DE DOUTORADO EM ANTROPOLOGIA 

TERMO DE CONSENTIMENTO LIVRE E ESCLARECIDO 

Você está sendo convidada como voluntária a participar da pesquisa: VONTADE DE FAMÍLIA: Uma 

etnografia sobre a conjugalidade homoafetiva. A pesquisa é orientada pelo Professor Doutor Luis 

Felipe Rios do Programa de Pós-Graduação em Antropologia e desenvolvida pelo pesquisador João 

Ricard Pereira da Silva. 

O objetivo geral da presente pesquisa é compreender os processos de formalização da conjugalidade entre 

pessoas de mesmo sexo na Região Metropolitana do Recife. Nesse sentido procuramos identificar os 

principais aspectos que motivaram a formalização da conjugalidade homoafetiva através de união estável 

ou de casamento, dando ênfase aos sentidos atribuídos a tais experiências. 

Consideramos este um tema relativamente recente na sociedade contemporânea e por isso mesmo a sua 

participação voluntária poderá contribuir para um melhor conhecimento desta realidade, podendo auxiliar 

outras pessoas que desejam formalizar as suas conjugalidades. O desenvolvimento da pesquisa poderá 

também contribuir para o desenvolvimento de outras pesquisas nas áreas de antropologia, ciências sociais, 

psicologia. Direito e quaisquer outras que tenham interesse no tema da pesquisa. 

Por uma questão ética da pesquisa, o seu nome não será em hipótese alguma divulgado, bem como as 

situações que possam lhe identificar.  

Você será esclarecida sobre qualquer aspecto da pesquisa que desejar em qualquer período desta 

investigação. Você também é livre para recusar-se a participar da pesquisa, uma vez que a sua 

participação é caracterizada como voluntária e a sua recusa ou desistência não acarretará em quaisquer 

penalidades. 

DECLARAÇÃO 

Eu, __________________________________________________________ fui informada sobre os 

objetivos da pesquisa acima de maneira clara e detalhada e esclareci as minhas dúvidas. Sei que em 

qualquer momento poderei solicitar novas informações e motivar a minha decisão se assim o desejar. Sei 

também que por necessidade do pesquisador poderei ser convocada a dar maiores esclarecimentos sobre 

possíveis questões levantas pelo mesmo. Em caso de dúvidas poderei contatar a qualquer momento o 

pesquisador JOÃO RICARD PEREIRA DA SILVA pelo telefone: (81) XX67-5909 ou pelo Email:  

joaoricard@yahoo.com.br, bem como pelo telefone do Programa de Pós-Graduação em Antropologia: 

(81) 2126-8286. 

Declaro que concordo em participar deste estudo. Recebi uma cópia deste termo de Consentimento Livre 

e Esclarecido e me foi dada a oportunidade de ler e esclarecer as minhas dúvidas. 

Recife, ____ de __________________ de 2012. 

__________________________________________________                                                           

Assinatura da Participante 

__________________________________________________                                                               

Assinatura do Pesquisador 

mailto:joaoricard@yahoo.com.br


332 
 

 

 ANEXO II: 

Roteiro das Entrevistas__________________________________________________ 

______________________________________________________________________ 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO                                                                                                                   

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS                                                                                                           

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA                                                                                                 

CURSO DE DOUTORADO EM ANTROPOLOGIA 

______________________________________________________________________ 

ROTEIRO DE ENTREVISTAS 

1. Identificação 

a. Nomes do Casal:____________________________________________ 

b. Idades:____________________________________________________ 

c. Tempo de Relacionamento:____________________________________ 

d. Tempo de Formalização da Conjugalidade:_______________________ 

 

2. Observações de Impressões 

a. Local do Encontro:___________________________________ 

b. Data:______________________________________________ 

c. Duração do Encontro: ________________________________ 

d. Impressão Geral:_____________________________________ 

NÚCLEOS DE SENTIDOS DAS ENTREVISTAS NÃO-DIRETIVAS 

3. Núcleo Um: Observações Gerais do Encontro 

a. Observações gerais do encontro; 

b. Observações gerais do local indicado; 

c. Observações gerais da dinâmica relacional do casal; 

d. Localização da residência dos casais; 

 

4. Núcleo Dois: Roteiros Conjugais 

a. Roteiros da conjugalidade homoafetiva; 

b. Como se conheceram e quando decidiram ficar juntas; 

c. O desejo pela formalização da conjugalidade homoafetiva; 

d. O processo de formalização; 

e. As implicações pessoais da conjugalidade homoafetiva; 

f. As implicações sociais da conjugalidade homoafetiva; 
g. Estratégias de manutenção da conjugalidade. 

 

5. Núcleo Três: A experiência nos cartórios 

a. Contexto da formalização conjugal; 

b. A escolha do cartório; 

c. A chegada ao cartório; 

d. Os contatos no cartório; 

e. Os sentimentos  

f. Os procedimentos 

g. O ‘pós-cartório’ e o casal 



333 
 

 

 

6. Núcleo Quatro: As relações sociais do casal casado 

a. Redes de Sociabilidade; 

b. Redes de Solidariedade – vizinhanças, amigos e família; 

c. O trânsito pelos espaços da cidade; 

d. Atividades de Lazer; 

 

7. Núcleo Cinco: A casa e a Rua 

a. Sobre a escolha da casa; 

b. Atividades de manutenção da casa; 

c. Manutenção financeira; 

d. Organização dos espaços da casa; 

e. A relação da casa com a rua; 

f. A escolha de animais; 

 

8. Núcleo Seis: A manutenção dos afetos 

a. Visibilidade x Invisibilidade do casal; 

b. Trocas afetivas entre a casa e a rua; 

c. Preconceito social e Homofobia; 

d. Performances corporais e relações com o gênero; 

e. A sedução e manutenção do enamoramento; 

 

9. Núcleo Sete: As relações com as duas famílias 

a. As relações sociais com as famílias; 

b. A homossexualidade e as relações familiares; 

c. A formalização conjugal e as relações familiares; 

d. As famílias de origem e as relações com as esposas; 

e. Os parentes próximos e os parentes distantes da dinâmica do casal; 

 

10. Núcleo Oito: Os bens do casal 

a. Os bens individuais; 

b. Os bens adquiridos juntos pelo casal; 

 

11. Núcleo Nove: O antropólogo e as informantes 

a. As impressões afetivas do antropólogo; 

b. Aceitação e resistência nos encontros etnográficos; 

c. A fluidez dos diálogos; 

d. A fluidez das narrativas; 

e. As dúvidas do antropólogo e as dúvidas das informantes; 

f. Impressões dos trajetos dos encontros etnográficos; 

 

12. Núcleo Dez: 

a. Observações gerais. 

 

 

 

 



334 
 

 

ANEXO III: 

Escritura Pública de União Estável do Casal Núbia e Tercile – Página 1__________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



335 
 

 

Escritura Pública de União Estável do Casal Núbia e Tercile – Página 2__________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



336 
 

 

ANEXO IV:  

Escritura Pública de União Estável do Casal Alexia e Márcia – Página 1_________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



337 
 

 

Escritura Pública de União Estável do Casal Alexia e Márcia – Página 2_________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



338 
 

 

Escritura Pública de União Estável do Casal Alexia e Márcia – Página 3_________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



339 
 

 

 ANEXO V:  

Convite do Casamento Coletivo na Colônia Penal Feminina do Recife__________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



340 
 

 

ANEXO VI: 

 

 

O Meu Diário de Parede_________________________________________________ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia XIII: O Meu Diário de Parede. João Ricard, Julho/2013) 

 

 

 

 

 

 

 



341 
 

 

ANEXO V: 

 

CADERNO DE FOTOGRAFIAS 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(Fotografia XIV: O Gabinete e o Arco-Íris. João Ricard, Junho/2013) 

 

       “...E da varanda do meu apartamento, eu vejo o arco-íris...”   

 

 

 

 

 



342 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XV:       Fotografia XVI: 

O trajeto do antropólogo na cidade    O ponto de descida 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XVII:      Fotografia XVIII: 

Encontro Etnográfico: Padaria Brotfrabrik    A ponte que me leva às informantes 

 

 

 

 

 



343 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XIX:      Fotografia XX: 

O meu diário de campo  As mãos e alianças de Núbia e Tercile  

              

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XXI:      Fotografia XXII: 

Revista Veja, Edição 2316 – ano 46, n. 15, 10 de Abril de 2013.  Revista Época, n. 776, 08 de Abril de 2013.   

 

 



344 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XXIII:        Fotografia XXIV: 

Revista Época, n. 783, 27 de Maio de 2013. Nota publicada pela Revista IstoÉ, 2257, 20 de 

Fevereiro de 2013. Sobre a aprovação do casamento 

gay na França. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XXV:          FotografiaXXVI:  

Postagem de Daniela Mercury no Instagram. Resposta de Malu ao pedido de casamento de 

Daniela 

   



345 
 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XXVII:      Fotografia XXVIII: 

Matéria publicada pelo Jornal do Commercio em    Matéria publicada pelo Jornal do Commercio em 16 de 

15 de maio de 2013.      Outubro de 2012. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XXIX:      Fotografia XXX: 

Jornal do Commercio, sobre o Censo 2010, 16/10/2012 Nota publicada na Revista IstoÉ em 19 de Maio de 

2013.    . 

 



346 
 

 

    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fotografia XXXI:      Fotografia XXXII: 

Matéria publicada pela Revista IstoÉ 2267,     Matéria publicada pela Revista IstoÉ 2267,                

01 de maio de 2013. Censo 2010.                 01 de maio de 2013. Censo 20 


