
 

 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

 

 

 

 

 

 

 

RAIMUNDO NONATO FERREIRA DO NASCIMENTO  

 

 

 

 

 
INTERCULTURALIDADE E EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA EM 

RORAIMA: DA NORMATIZAÇÃO À PRÁTICA COTIDIANA 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE – PE 

 2014 

 



 

 
RAIMUNDO NONATO FERREIRA DO NASCIMENTO  

 

 

 

 

 

 
 

INTERCULTURALIDADE E EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA EM 

RORAIMA: DA NORMATIZAÇÃO À PRÁTICA COTIDIANA 
 

  
 

 
Tese de doutoramento apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Antropologia da Universidade Federal de 

Pernambuco, sob a orientação da Profª. Drª. Vânia Rocha 

Fialho de Paiva e Souza, como requisito parcial para 

obtenção do grau de doutor em Antropologia.     
 

 

 

 

 

 

 

Prof.ª  Drª. Vânia Rocha Fialho de Paiva e Sousa 

Orientadora 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife – PE 

2014 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecário Tony Bernardino de Macedo CRB-4 1567 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

N244i       Nascimento, Raimundo Nonato Ferreira do. 
      Interculturalidade e educação escolar indígena em Roraima: da 

normatização à prática cotidiana / Raimundo Nonato Ferreira do 
Nascimento. – Recife: O autor, 2014. 

                       264 f. : 30 cm. 
 

                     Orientadora: Profª. Drª. Vânia Rocha Fialho de Paiva e Sousa.  
                      Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.      

Programa de Pós-Graduação em Antropologia, 2014.  
                      Inclui referências. 

 
1. Antropologia. 2. Educação Escolar Indígena. 3. Multiculturalismo. 

4. Diversidade cultural.  I. Paiva e Sousa, Vânia Rocha Fialho de 
(Orientadora). II. Título. 
 
 

                301 CDD (22.ed.)                             UFPE (CFCH2014-36)
  

      



 

RAIMUNDO NONATO FERREIRA DO NASCIMENTO  

 

 
 

 

 

INTERCULTURALIDADE E EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA EM 

RORAIMA: DA NORMATIZAÇÃO À PRÁTICA COTIDIANA 
 

 

 
Tese de doutoramento apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Antropologia da Universidade Federal de 

Pernambuco, sob a orientação da Profª. Drª. Vânia Rocha 

Fialho de Paiva e Souza, como requisito parcial para 

obtenção do grau de doutor em Antropologia.     
 

 

Aprovada em: 14/03/2014 

 

 

 

Banca Examinadora. 

 

_______________________________________________________ 

Profª. Drª. Vania Rocha Fialho de Paiva e Souza (Orientadora). 

 

________________________________________________________ 

 Profª. Drª. Neusa Maria Mendes Gusmão (Examinadora Titular Externa)   

 

 

__________________________________________________________ 

Prof. Dr. Edwin  Reesink (Examinador titular Interno) 

 

 

_____________________________________________________________ 

Profª. Drª. Marion Teodósio de Quadros (Examinadora titular Interna) 

 

 

_________________________________________________________________ 

Profª. Drª.  Rita Gomes (Examinador titular Externo) 

 

 

 

 

 

Recife-PE  

2014 

 

 



 

Dedicatória. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A meus pais, José Linhares do 

Nascimento (in memoriam) e 

Maria Ferreira do Nascimento. 

  

 

 

 



 

 

Agradecimentos  

 

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior – CAPES, agradeço 

pela bolsa de estudos em nível de doutorado a mim conferida aqui no Brasil e, pela bolsa de 

doutorado sanduiche que me possibilitou uma excelente experiência acadêmica no Instituto de 

Investigação em Educação da Universidade Veracruza na cidade de Xalapa, Ver – México. 

Ao Governo do Estado de Roraima e, em especial, à Secretaria de Estado da Educação e 

Desporto, pelo afastamento concedido para realizar o doutorado na UFPE; a esta última, pelo 

acolhimento e apoio institucional.   

Agradeço à Profª. Drª. Vânia Rocha Fialho de Paiva e Souza, por ter aceitado 

compartilhar comigo o desafio de refletir sobre a interculturalidade no campo da educação 

escolar indígena, sem esta parceria e sua eficiente orientação esta tese não havia sido possível.  

Ao Profº. Drº. Gunter Dietz, pelo acolhimento e orientação precisa durante o período em que 

estive no Instituto de Investigação em Educação da Universidade Veracruzana e a Profª. Drª. 

Carmen Lúcia, pelo apoio, amizade e dicas de pesquisa durante o período em que estive em 

campo na cidade de Boa vista, muito obrigado. Não poderia deixar de agradecer a amizade, o 

carinho e o apoio incondicional e constante do professor Caio Maciel. Este nos momentos 

mais difíceis dessa caminhada estava ao meu lado apoiando-me e incentivando-me a 

continuar.  

Agradeço aos professores do PPGA/UFPE, pela contribuição dispensada nesse árduo 

processo de formação. Agradeço em especial às professoras Lady Selma e Marion Teodósio, 

pela leitura cuidadosa desta tese, por ocasião da qualificação. Estas, além de professoras, 

foram amigas. Obrigado pela confiança e pelo carinho com que sempre me trataram. À 

Marion, agradeço pela oportunidade de compartilhar a experiência da docência junto aos 

alunos da graduação em Ciências Sociais durante o semestre letivo de 2011.1, e pela 

cuidadosa leitura e colaboração com este trabalho quando ainda era um projeto. Este último 

agradecimento, também se estende ao professor Edwin Boudewijn Reesink. 

Não poderia deixar de agradecer a amizade e o carinho dos meus colegas de turma, 

com os quais convivi durante esses anos de estada em Recife. Agradeço em especial a 

Priscilla Carla e sua família, por terem me acolhido em sua casa, tanto no período da seleção 

quanto no início dos estudos, sem esta importante colaboração eu teria enfrentado maiores 

dificuldades.   



 

Gostaria de dedicar meu especial agradecimento aos povos Macuxi e Wapixana 

Ingarikó, das comunidades Raimundão e Pedra Preta, pelo apoio a mim concedido para a 

realização desta pesquisa. Na comunidade Pedra Preta, faço um especial agradecimento à 

Professora Mara, pessoa fundamental em todo o processo de realização desta pesquisa, 

agradeço também a seus familiares, seus pais Arlindo e dona Civilda, seu esposo Eduardo, 

seus filhos e irmãos.  

Gostaria também de agradecer ao tuxaua Floriano pelo apoio, acolhimento, 

informações prestadas e, sobretudo, pela amizade, carinho e respeito com que sempre me 

tratou durante minha estada naquela comunidade. Agradeço também aos professores, Gilmar, 

Odivilson, Edmar, Getúlio, Aredson, Rosenildo, e às professoras Marileia, Maria, Josiane, 

Valdirene, Mayara e Auzilene, pela confiança e apoio durante minha estada em campo, e por 

fim agradeço a todos os comunitários em especial a família do tuxaua Floriano e a família de 

seu Luciano, obrigado pelo carinho e atenção sempre.  

Na Comunidade Raimundão, gostaria de agradecer principalmente a Heleomar e sua 

família, já que foi ele a pessoa responsável por minha entrada na comunidade. Obrigado pelo 

apoio e pela logística a mim dispensados, quando me ofereceu sua casa como abrigo durante o 

período da minha estada em campo. Agradeço também ao tuxaua, o senhor José Luiz, pelo 

apoio e anuência para a realização da pesquisa, agradecimento este, que se estende às demais 

lideranças. Gostaria também de agradecer aos professores da escola Eurico Mandulão, 

sujeitos principais desta investigação, sem o apoio dos quais, esta não teria sido possível.   

Não podia deixar de agradecer a Emerson Rodrigues da Silva (Amazoner Okaba), 

parceiro de caminhada e que me abriu possibilidades de pesquisas em vários espaços em 

Roraima. A este agradeço por ter compartilhado comigo suas várias experiências no campo da 

pesquisa e também pelos vários debates que tivemos sobre a educação escolar indígena em 

Roraima.  

Quero também fazer um agradecimento especial a um casal de amigos que muito me 

apoiaram nesta caminhada. Estes mesmo distante nunca deixaram de me apoiar e incentivar 

dando-me força nos momentos de fraquezas, a você Leandra e Juscelin, meu muito obrigado. 

Agradeço também aos meus companheiros de apartamento, os quais aprendi a amar e 

respeitar como se de minha família fossem.  Estes foram, são e continuarão sendo pessoas 

importantíssimas na minha vida, pois nos momentos de crise, angustia e desesperos, sempre 

estiveram ao meu lado me apoiando e incentivando para que eu não viesse a fraquejar. 

Antônio e Jailson, muito obrigado.   



 

Por fim, agradeço a minha família, em especial a minha Mãe, dona Maria, que mesmo 

sem compreender o quê, nem o porquê de tanto estudo, sempre esteve do meu lado, apoiando-

me e pedindo por mim em suas orações, sem essas, não sei se teria conseguido. A minha irmã 

Rosilene, por ter aceitado o desafio de cuidar da casa na minha ausência. Aos meus outros 

irmãos e irmãs de perto e de longe, por estarem na torcida para que este meu projeto fosse 

concretizado. A todos vocês muito obrigado.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Resumo. 

 

No presente trabalho, procuramos refletir sobre os significados que a interculturalidade e a 

educação intercultural têm adquirido no campo da educação escolar indígena no Brasil. O 

debate sobre uma educação intercultural para os povos indígenas tem suas raízes atreladas às 

reivindicações dos movimentos indígenas e indigenistas dos anos de 1970. Neste período, o 

movimento indígena organizado começou a questionar os modelos educativos 

homogeneizantes que lhes eram impostos e passou a reivindicar uma educação que fosse 

pautada no respeito e na valorização de sua diversidade étnica e cultural. Com a Constituição 

Federal de 1988, que reconhece o Brasil como Estado Pluricultural, foi dada também aos 

povos indígenas a garantia da manutenção de suas culturas e assegurada uma educação 

específica e diferenciada pautada nos seus valores e que, acima de tudo, respeitasse sua 

diversidade, assim como seus modos próprios de ser e fazer educação. Com este 

reconhecimento, a educação escolar destinado aos povos indígenas no Brasil passou a ser 

normativamente reconhecida como educação escolar indígena, específica e diferenciada 

intercultural e bilíngue. É, portanto, partindo do pressuposto da existência de uma educação 

intercultural para os povos indígenas que propomo-nos a esta análise, que tem como objetivo 

compreender como a noção de interculturalidade está sendo concebida e empregada no 

campo da educação escolar indígena no estado de Roraima. Nesta análise, partiremos dos 

debates gestados acerca deste modelo de educação, para em seguida analisar como o mesmo 

vem sendo implantado nas escolas indígenas, através de dois estudos de caso. Enquanto 

estratégia metodológica, recorremos à etnografia, por acreditar que esta nos permite analisar 

de forma comparativa os casos investigados, possibilitando-nos perceber detalhadamente 

como esse modelo educacional vem contribuindo nos processos de reafirmação cultural e 

identitária dos povos indígenas nelas envolvidos, além de buscar aprofundar o entendimento 

da interculturalidade.   

Palavras chaves: Educação Escolar Indígena, Educação Intercultural, Multiculturalismo,  

Interculturalidade, Reconhecimento e Diversidade cultural. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Abstract. 

 

In this work we seek to reflect on the meanings that interculturality and intercultural 

education have acquired in the field of indigenous school education in Brazil. Discussion on 

intercultural education for the indigenous peoples has roots linked to the claims of the 

indigenous and indigenist movements in the 1970s. During that time the organized indigenous 

movement started to question the homogenizing educational patterns that were imposed on 

them and started to claim an education guided by respect for and appreciation of their ethnic 

and cultural diversity. With the Federal Constitution of 1988, which recognizes Brazil as a 

Multicultural State, the indigenous people were given the guarantee of maintenance of their 

cultures and assured a specific and differentiated education guided by their values and which 

would especially respect their diversity, as well as their own ways of being and doing 

education. With this recognition school education designed for the indigenous people in 

Brazil started being nominally recognized as specific, differentiated, intercultural and 

bilingual indigenous school education. It is therefore from the assumption of an existing 

intercultural education for the indigenous people that we propose this analysis, which has as 

its objective to understand how the notion of interculturality has been conceived and used in 

the field of indigenous school education in the state of Roraima. In this analysis we will start 

from the discussions on this educational pattern in order to analyze the way it has been 

implemented in indigenous schools via two case studies. As a methodological strategy we 

have resorted to ethnography due to believing that it allows us to analyze the investigated 

cases comparatively, making it possible for us to see in detail how this educational pattern has 

been contributing to the processes of cultural and identity reaffirmation of the indigenous 

peoples involved in it, in addition to seeking to further the understanding of interculturality.   

Keywords: Indigenous School Education, Intercultural Education, Multiculturalism, 

Interculturality, Interculturalism, Acknowledgement and Cultural diversity. 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Lista de mapas, tabelas e ilustrações  

 

Lista de mapas 

Mapa da terra indígena Raimundão .................................................................................... 112 

Mapa da terra indígena Raposa Serra do Sol ...................................................................... 178 

 

 

Lista de tabelas 

 
Tabela com uma diferenciação entre multicultura e intercultural .......................................... 71 

Tabela com numero de escolas e alunos indígenas em Roraima .......................................... 105 

Tabela com a matrícula de alunos da escola Eurico Mandulão em 2011 ............................. 126 

Tabela com a matrícula de alunos da Escola Eurico Mandulão em 2013 ............................. 129 

Tabela com a matrícula de alunos da Escola Don Lourenço Zoler em 2013 ........................ 190 

 

Lista de Ilustrações 

 

 

Fotos da parte central da Comunidade Raimundão 2011/2013 ............................................ 116 

Fotos da Escola Eurico Mandulão em 2011 ........................................................................ 127 

Fotos da Escola Eurico Mandulão em 2011 ........................................................................ 128 

Fotos da Escola Eurico Mandulão em 2013 ........................................................................ 130 

Fotos do projeto horta  ....................................................................................................... 153 

Fotos de alunos preparando o desfile de 07 de setembro em 2011 ...................................... 166 

Fotos do desfile de 07 de setembro 2011 ..................................................................... 167-170 

Fotos da vista da comunidade Pedra Preta  ......................................................................... 179 

Fotos da escola Don Lourenço Zoller ................................................................................. 189 

Fotos do projeto Roça   ................................................................................................209/210 

Fotos do projeto Horta ....................................................................................................212/213 

Fotos do projeto Horta medicinal  ................................................................................116/217 

Fotos do projeto Criança Feliz   ....................................................................................220/221 

Fotos do projeto sexta cultural da escola Don Lourenço Zoller .....................................226/227 

Fotos de alunos participando de projeto educação cidadã .............................................244/246 

 

 

 



 

Lista de Siglas e abreviações 

 

AIS – Agente indígena de Saúde 

AISAN – Agente Indígena de Saneamento 

ANAI- Associação Nacional de Ação Indigenista 

APIRR- Associação dos Povos Indígenas de Roraima 

CASAI- Casa de Saúde do Índio 

CEDI- Centro Ecumênico de Documentação e Informação 

CEFORR- Centro de Formação de Professores de Roraima 

CER- Companhia Energética de Roraima 

CIMI- Conselho Indigenista Missionário 

CIR – Conselho Indígena de Roraima 

CONAB – Companhia Nacional de Abastecimento 

COPING- Conselho do Povo Ingarikó 

CPI/SP – Comissão Pró-Índio de São Paulo  

CRIC – Conselho Regional Indígena de Cauca 

CTI- Centro de Trabalho Indigenista 

DAP- Documento de Aptidão ao Pronaf 

DIEI- Divisão de Educação Indígena  

EJA- Educação de Jovens e Adultos 

FUNAI- Fundação Nacional do Índio 

IBGE- Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística  

INCRA- Instituto de Colonização e Reforma Agrária 

LDB- Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional 

MARI- Grupo de Educação Indígena da USP 

MEC- Ministério da Educação 

MERCOSUR- Mercado Comum do Sul 

NAFTA- Tratado Norte-Americano de Livre Comércio 

NEI- Núcleo de Educação Indígena 

OIT- Organização Internacional do Trabalho 

OMIR- Organização das Mulheres Indígenas de Roraima 

ONG‟s- Organizações não governamentais 

OPAN- Operação Anchieta 



 

OPIR- Organização dos Professores Indígenas de Roraima 

PCN‟s- Parâmetros Curriculares Nacionais 

PPGA – Programa de Pós-graduação em Antropologia 

PROLIND- Programa de Apoio à Formação Superior e Licenciaturas Indígenas 

PRONAF- Programa Nacional de Fortalecimento à Agricultura Familiar 

PSEI- Processo Seletivo Especial Indígena 

RCNEI- Referencial Curricular Para as Escolas Indígenas 

SEED – Secretaria Estadual de Educação e Desporto  

SESAI- Secretaria Especial de Atenção a Saúde Indígena 

SIL- Instituto Linguístico de Verão 

SMEC – Secretaria Municipal de Educação e Cultura 

SPI- Serviço de Proteção ao Índio 

UFPE- Universidade Federal de Pernambuco 

UFRR- Universidade Federal de Roraima 

UNESCO- Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e Cultura 

UNI- União das Nações Indígenas 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Sumário. 

 

Introdução - ENTRE ALDEIAS E INSTITUIÇOES EDUCACIONAIS: TEMA, 

PERCURSOS E MÉTODOS DA PESQUISA.  .................................................................... 14 

Apresentando o tema e objetivos da pesquisa ............................................................................... 14 

Definindo o problema e o local da investigação ............................................................................ 18 

Procedimentos metodológicos e trabalho de campo ...................................................................... 27 

Estrutura da tese ........................................................................................................................... 32 

 

Capítulo 1- DA MULTICULTURALIDADE À EDUCAÇÃO INTERCULTURAL: 

PROCESSOS DE INTERCULTURALIZAÇÃO DA EDUCAÇÃO ESCOLAR  ................. 35 

1.1- O multiculturalismo e suas raízes .......................................................................................... 38 

1.2- O multicultural, o multiculturalismo e suas diferentes formas ................................................ 43 

1.3- As lutas políticas por reconhecimento ................................................................................... 49 

1.4 - Educação multicultural e seus diferentes modelos nas sociedades multiculturais  .................. 54 

1.5- Interculturalidade interculturalismo e educação intercultural ................................................. 60 

1.6- Multiculturalismo versus interculturalismo ............................................................................ 68 

 

 

Capítulo 2- INTERCULTURALIDADE E EDUCAÇÃO ESCOLAR INDÍGENA NO 

BRASIL  .............................................................................................................................. 79 

2.1- O processo de luta para a construção de uma educação intercultural no Brasil ....................... 81 

2.2- Educação Escolar indígena em Roraima  ............................................................................... 91 

2.3- Historiando sobre o processo educacional para indígenas em Roraima  .................................. 93 

2.4- A Educação Escolar indígena em Roraima hoje  .................................................................. 103 

2.5- Os sujeitos da pesquisa. ....................................................................................................... 106 

2.5.1- O povo Macuxi. ............................................................................................................... 107 

2.5.2- O povo Wapixana ............................................................................................................ 107 

2.5.3- O povo Ingarikó ............................................................................................................... 108 

 

 

Capítulo 3 – ETNOGRAFANDO A ESCOLA ESTUDUAL INDÍGENA EURICO 

MANDULÃO .................................................................................................................... 110 

3.1- Histórico de ocupação, processo de regularização fundiária e localização geográfica da 

comunidade ............................................................................................................................... 110 

3.2- Constituição social, política e econômica da comunidade  ................................................... 113 

3.3- O sistema educativo na comunidade indígena Raimundão  .................................................. 119 



 

3.4- A Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão  .................................................................... 123 

3.5- Educação Escolar, Específica e Diferenciada Intercultural e Bilíngue na Escola Eurico 

Mandulão ................................................................................................................................... 131 

3.5.1- A valorização da cultural comunitária e bilinguismo ......................................................... 136 

3.5.2- Educação diferenciada e específica  .................................................................................. 144 

3.5.3- Educação intercultural na Escola Eurico Mandulão .......................................................... 154 

3.6- A interação escola e comunidade  ........................................................................................ 160 

3.7- Algumas considerações  ...................................................................................................... 172 

 

Capítulo  4- ETNOGRAFANDO A ESCOLA ESTUDUAL INDÍGENA DON LOURENÇO 

ZOLER .............................................................................................................................. 175 

4.1- Histórico da ocupação e localização geográfica da comunidade  .......................................... 175 

4.2- Constituição social, política e econômica da comunidade .................................................... 179 

4.3- O sistema de educação escolar na comunidade Pedra Preta .................................................. 183 

4.4- Historiando sobre a construção de uma Educação Específica e Diferenciada, Intercultural e 

Bilíngue na comunidade Pedra Preta .......................................................................................... 191 

4.4.1 - O ensino bilíngue na escola Don Lourenço Zoler ............................................................. 201 

4.4.2- A prática de projetos na escola Don Lourenço Zoler ......................................................... 206 

4.4.2.1- Projeto Roça Comunitária.............................................................................................. 207 

4.4.2.2- Projeto Horta Alimentar ................................................................................................ 211 

4.4.2.3- Projeto Educação Ambiental ......................................................................................... 214 

4.4.2.4- Projeto Horta Medicinal  ............................................................................................... 215 

4.4.2.5- Projeto Criança Feliz ..................................................................................................... 218 

4.4.2.6- Projeto Sexta Cultural ................................................................................................... 221 

4. 5- A interculturalidade na Escola Don Lourenço Zoler ........................................................... 228 

4.6- A participação dos alunos em manifestações como forma de aprendizado para a cidadania .. 238 

4.7 - Algumas considerações.  .................................................................................................... 246 

 

Considerações finais – OS DESAFIOS DA INTERCULTURALIDADE FRENTE À 

HOMOGENEIZAÇÃO PERSISTENTE: CONCLUSÕES E PERSPECTIVAS ................. 248 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS. ............................................................................... 256 

 

 



14 

 

Introdução  

Entre aldeias e instituições educacionais: tema, percursos e métodos da pesquisa. 

 

Apresentando o tema e objetivos da pesquisa 

Aqui no Brasil, o campo da educação, mais especificamente o campo da educação 

escolar indígena, foi marcado por intensos debates na última década do século XX e 

continuou durante a primeira década do século XXI. Tais debates estavam relacionados, 

principalmente, ao reconhecimento de um modelo educativo reivindicado pelos povos 

indígenas. Este, pensado pelo movimento indígena e indigenista a partir do final da década de 

1970, foi visto como um processo amplo de formação identitária, específico e diferenciado, 

através do qual os professores e líderes indígenas lançaram-se contra as antigas pautas de uma 

escola colonizadora que tinha como objetivo a homogeneização cultural (REBOLLEDO, 

2009).  Neste “novo modelo educativo”, pensado e reivindicado pelas populações indígenas, a 

escola enquanto instituição educativa passa por um processo de ressignificação, esta antes 

vista como elemento de “civilização” e/ou “homogeneização” cultural, passa a ser percebida 

“como um instrumento conceituado de luta” (FERREIRA, 2001).   

É importante mencionar que as lutas por reconhecimento da diversidade, bem como a 

reivindicação de um modelo educativo, voltado às especificidades étnico-culturais da 

população, surgiram no seio dos movimentos sociais reivindicatórios desencadeados pelo 

multiculturalismo nos Estados Unidos no final de década de 1960. Naquele país, como forma 

de atender às demandas da população afro-americana e de outros migrantes, foram 

desenvolvidos programas de ações afirmativas e, no campo educativo, a estratégia de 

reconhecimento da diversidade foi à educação multicultural. O debate sobre o reconhecimento 

da diversidade étnica, social e cultural nos espaços educativos ganhou grande visibilidade a 

partir dos anos de 1970 e expandiu-se para outros continentes.   

Nos países europeus, diferentemente dos Estados Unidos, é possível perceber dois 

modelos distintos de gestão da diversidade cultural. O primeiro é o modelo multicultural 

anglo-saxônico de forte inspiração norte-americana. Frente a esse modelo surge uma 

orientação intercultural de inspiração francófona que representará uma alternativa ao modelo 

multicultural (ANTOLINEZ, 2011). Dessa forma, os modelos de gestão de diversidade 



15 

 

cultural desenvolvidos na Europa em contextos educativos, se denominaram educação 

intercultural.  

Na América Latina, os debates sobre reconhecimento da diversidade em contextos 

educativos, bem como as noções de interculturalidade e educação intercultural surgem 

prioritariamente no campo da educação escolar indígena. Este debate, originado 

primeiramente no México, na década de 1930, através de uma política de educação bilíngue 

desenvolvida pelo Summer Institute of Linguistic – SIL, migra para os diversos países desta 

parte do continente (BARROS, 2004). Mesmo que esta proposta educativa tenha surgido no 

México no final dos anos de 1930, ela só ganhará forte expressão na década de 1970, a partir 

das lutas pelo reconhecimento da diversidade étnico-cultural desencadeado pelo 

multiculturalismo.  

É, portanto, a partir do final da década de 1970 e início dos anos de 1980 que as 

populações indígenas Latino-americanas iniciam as reivindicações por uma educação 

específica e diferenciada, voltada às suas especificidades. Para atender às demandas destas 

populações, os Estados começaram a responder através dos diversos programas educativos: 

educação bilíngue e intercultural, educação bicultural, educação intercultural e etnoeducação.   

Aqui no Brasil, mesmo que este debate tenha sido mais constante nestas duas últimas 

décadas, Aracy Lopes da Silva (2001), afirma que o debate sobre a educação escolar indígena, 

é tão antigo quanto à história do país, no entanto, os debates críticos sobre os modelos 

educacionais direcionados a estas coletividades são mais recentes. Estes se iniciaram nos anos 

de 1970, quando uma série de organizações não governamentais passaram a questionar o 

modelo educacional homogeneizador destinado às populações indígenas, e começaram a 

desenvolver experiências inovadoras com educação escolar junto a estas coletividades. Estas 

experiências educativas, segundo Mariana Kawall Leal Ferreira (2001), foram marcadas pelo 

compromisso político com a causa indígena e buscavam oferecer uma educação formal que 

fosse compatível com seus projetos. Foi, portanto, a partir destas experiências que se iniciou a 

construção de propostas curriculares diferenciadas e materiais didáticos específicos para as 

diferentes escolas indígenas.  

O trabalho desenvolvido pelas organizações não governamentais, movimentos 

indígenas e indigenistas surgidos na década de 1970, não ficou circunscrito a pequenas 

experiências educativas dentro das comunidades, pois este movimento tinha como principal 

objetivo “a transformação das escolas das aldeias, historicamente destinadas à „civilização‟ 



16 

 

dos índios [...] em um lugar do e para o exercício indígena da autonomia” (LOPES DA 

SILVA, 2001). Para tanto, era necessário o reconhecimento destes povos, e principalmente a 

garantia da manutenção de suas formas específicas de viver e de pensar.  Este viria a ser 

consagrado com a Constituição Federal de 1988, abrindo caminho para a criação e efetivação 

de políticas públicas diferenciadas. 

 Segundo Lopes da Silva (2001), no final dos anos 1990 e início dos anos 2000, o país 

viveu o ápice de um movimento iniciado na década de 1970. Segundo ela, este foi um período 

de ebulição para o movimento indígena e indigenista, pois,  

 

[...] as reivindicações indígenas pelo reconhecimento de seus direitos à manutenção 
de suas formas específicas de viver e de pensar, de suas línguas e culturas, de seus 

modos próprios de produção, reelaboração e transmissão de conhecimentos, uma vez 

acolhidos pela Constituição de 1988, abriram caminho para a oficialização de 

escolas indígenas diferenciadas e para a formulação de políticas públicas que 

respondessem aos direitos educacionais dos índios a uma educação 

intercultural, bi ou multilíngue, comunitária e voltada à autodeterminação de seus 

povos. Assim, os objetivos definidos há 25 anos como metas dos movimentos 

sociais organizados concretizam-se no plano legal e institucional (LOPES DA 

SILVA, 2001:10 grifo nosso).   

 

Mariana Paladino (2001:07), assevera que, é no contexto dos movimentos pelos 

direitos humanos de fins da década de 1960 e início de 1970, que podemos situar a “origem 

de uma nova forma de pensar a educação escolar indígena, baseada num ideário de 

diversidade e pluralidade cultural, como é concebida na atualidade; bilíngue, específica, 

diferenciada e intercultural”. Esta autora, em um trabalho no qual reflete sobre os diversos 

discursos acerca da educação escolar indígena assegura que,  

[...] se na década de 70 e 80 uma série de conceitos representam uma verdadeira 

mudança na forma de pensar a educação formal para as populações indígenas, já nos 

90 são reconhecidos pelo Estado, presentes em leis, resoluções e outros documentos 

oficiais. Também instituições que antes seria inimaginável que o façam - como as de 

cunho missionário mais fundamentalista - se apropriam de uma linguagem da 

diversidade e respeito às diferenças. As próprias lideranças e representantes 
indígenas cada vez mais utilizam certas fórmulas de um paradigma que vamos 

chamar da diversidade para acompanhar as reivindicações e demandas. Assim, na 

atualidade é de consenso formular que a educação indígena deve ser bilíngue, 

específica, diferenciada e intercultural (PALADINO, 2003:04 grifo da autora)
1
. 

 

                                                
1 O artigo ao qual faço referência foi uma comunicação da autora no II Seminário Internacional: Educação 

Intercultural, Gênero e movimentos sociais, Identidades, Diferenças e Mediações. Realizado entre os dias 08 a 
11 de abril de 2003, na Universidade Federal de Santa Catarina. Disponível em: 

http://www.rizoma.ufsc.br/antigo/semint/trabalhos%202/Mariana%20Paladino.UFRJ.doc. Consultado em 

08/06/2013. 

http://www.rizoma.ufsc.br/antigo/semint/trabalhos%202/Mariana%20Paladino.UFRJ.doc


17 

 

De acordo com Reinaldo Fleuri (2003), os debates relacionados à Educação 

Intercultural como política pública que visa o reconhecimento de grupos étnicos minoritários 

no Brasil é muito recente e tem como ponto de partida a Constituição Federal de 1988. Este se 

evidencia com maior intensidade no final dos anos de 1990, quando da publicação dos 

Parâmetros Curriculares Nacionais (PCN‟s) que elegem a pluralidade cultural como um dos 

temas Curriculares Transversais.  No entanto, esse mesmo autor reconhece que o debate é 

anterior, uma vez que, na década de 1970, já havia iniciativas que tratavam dessa temática, 

mesmo que de forma pontual, ou seja, em realidades específicas, como as comunidades 

indígenas. 

De acordo com Rebolledo (2009), os debates sobre uma educação intercultural 

bilíngue para povos indígenas na América Latina, se iniciam nos anos de 1980. Neste período, 

investigadores, líderes indígenas e professores passam a usar este modelo como um conceito 

estratégico visando incorporar os conteúdos culturais indígenas ao currículo da educação 

básica. O intuito era tornar mais flexíveis os projetos educativos oficiais. Entretanto, é a partir 

do ano de 1987, quando este termo aparece em um informe da UNESCO, que a educação 

intercultural começa a se converter em um tema dominante, passando a ser usado como um 

jargão dos especialistas e planejadores da educação escolar indígena. Porém, aqui no Brasil, 

diferentemente da maioria dos países da América Latina, o termo Educação Intercultural 

Bilíngue não será utilizado para nomear o modelo educativo destinado aos povos indígenas.    

No estado de Roraima, os debates em torno de um modelo educativo que viesse 

atender às especificidades das populações indígenas também se iniciaram na década de 1970.  

Naquele período, as lideranças indígenas já reivindicavam um modelo educativo que fosse 

compatível com suas especificidades e capaz de atender a seus projetos. Estas reivindicações 

tornam-se mais eloquentes na década de 1980, quando da criação do Núcleo de Educação 

Escolar Indígena (NEI), dentro da Secretaria de Educação
2
. Nos anos que se seguiram, o 

movimento dos professores indígenas de Roraima, do Amazonas e do Acre, juntou-se ao 

movimento indígena nacional na tentativa de garantir uma educação que respeitasse suas 

especificidades e que levasse em conta seus processos próprios no fazer educativo
3
.  

O reconhecimento da pluralidade cultural brasileira pela Constituição Federal de 1988 

abriu espaços para a oficialização de um “novo” modelo educativo para os povos indígenas. 

                                                
2 Esse processo reivindicativo por uma educação diferenciada no estado de Roraima será refletido no capítulo 
três deste trabalho.   
3 Sobre o processo de luta dos povos professores indígenas de Roraima em busca de uma educação diferenciada, 

ver Repetto (2002), Melo (2000) e Ferreira (2001).  



18 

 

Modelo este, pautado no respeito às especificidades culturais de cada grupo, garantindo 

também o ensino em sua própria língua. Foi, portanto, esse reconhecimento que possibilitou 

que atualmente as comunidades e povos indígenas no Brasil disponham de um modelo 

educacional Específico, Diferenciado, Bilíngue e Intercultural. Alguns defensores deste 

modelo educativo acreditam que tal, tenha surgido como aliado nos processos de 

“revitalização cultural e identitários” das populações autóctones (REBOLLEDO, 2009).  

É, portanto, partindo do pressuposto de que as populações indígenas brasileiras 

dispõem, hoje, de um modelo educacional Diferenciado, Específico, Bilíngue e Intercultural 

e, que em seu fazer pedagógico diário, procura levar em conta as especificidades de cada 

povo, que nos propomos a esta análise. Dessa forma, este trabalho consiste em uma reflexão 

sobre a educação escolar indígena na qual refletimos sobre os adjetivos dados a este modelo 

educativo no intuito de perceber como estes vêm sendo concebidos e interpretados.  

Ao refletirmos sobre eles, dedicamos especial atenção ao termo interculturalidade. 

Nosso principal objetivo é compreender como a interculturalidade vem sendo compreendia e 

empregada no cotidiano das escolas indígenas do estado de Roraima. No entanto, queremos 

ressaltar que não se trata de um mero exercício acadêmico acerca das possíveis definições do 

que seja a interculturalidade, mas da verificação de suas apropriações, usos e 

reconceitualizações no seio da vida escolar daqueles para os quais, os princípios políticos e 

pedagógicos da educação Diferenciada, Específica, Bilíngue e Intercultural foram pensados.   

Nosso intuito é demonstrar como esse discurso de uma educação intercultural está 

sendo percebido pelos professores indígenas e como estes vem aplicando-o no espaço 

educativo de suas comunidades, para tanto, tomaremos como fontes os debates até então 

produzidos acerca deste modelo educacional. A partir destes, tentaremos evidenciar como, 

quando e de onde surgiu esse discurso e como foi sendo gestado até se transformar em uma 

modalidade educativa institucionalizada, para em seguida, através do relato etnográfico, 

demonstrarmos como os professores indígenas vêm se apropriando deste mesmo discurso, 

ressignificando e o aplicando em sua realidade educacional.  

 

Definindo o problema e o local da investigação 

A motivação para a realização desta pesquisa veio de uma inquietação pessoal surgida 

no momento da defesa de nossa dissertação de mestrado em Antropologia no Programa de 

Pós-graduação em Antropologia da Universidade Federal de Pernambuco, PPGA/UFPE.  



19 

 

Naquela ocasião, afirmávamos analisar as “relações interculturais” estabelecidas entre alunos 

culturalmente diferenciados de uma escola pública da periferia da cidade de Boa Vista – RR, 

para tanto, tomávamos como base a prática pedagógica e sua interface com as políticas de 

reconhecimento da diversidade cultural, que há muito vinha sendo apregoada no sistema 

educacional brasileiro.  

Para nossa surpresa uma das professoras do comitê avaliativo, afirmava que não 

analisávamos relações interculturais, mas, relações sociais, visto que a interculturalidade não 

existia. Sua afirmação baseava-se na ideia de que a interculturalidade e/ou relações 

interculturais pressupõem um diálogo entre culturas e/ou povos distintos, porém sempre em 

pé de igualdade, e como em uma realidade de profunda exclusão social tal situação não era 

possível, a interculturalidade ficava no plano da utopia, de um sonho a ser realizado. Diante 

desta negação, passamos a nos indagar sobre o que seria, portanto, a interculturalidade, ou 

melhor, como esta (a interculturalidade) vinha sendo compreendida e empregada no campo da 

educação escolar indígena, já que esta (a educação escolar indígena) era considerada 

intercultural. 

É válido ressaltar que, mesmo nosso estudo mestrado tendo abordado as “relações 

interculturais” (FLEURI, 2003; SILVA, 2003; TUBINO, 2005; CANDAU, 2009) no 

ambiente educativo, a interculturalidade não era o tema central do trabalho, haja vista que, as 

políticas educacionais que tinham como princípio a interculturalidade estavam voltadas para 

as escolas indígenas e, naquele momento, não trabalhávamos diretamente com a educação 

escolar indígena. Mesmo tendo constatado uma presença marcante de alunos indígenas 

naquele contexto educativo, a abordagem por nós utilizada naquela investigação foi sobre o 

reconhecimento da diversidade cultural em contextos educativos. Ali buscávamos 

compreender como aquela instituição educativa vinha contribuindo com os processos de 

reconhecimento da diversidade cultural ali presente, uma vez que, os Parâmetros Curriculares 

Nacionais – PCN‟s, como política de reconhecimento desta diversidade já estava há mais de 

10 anos em discursão.  

Com o término do mestrado, regressamos ao estado de Roraima onde retomamos 

nosso trabalho como professor, assumindo assim as atividades em sala de aula. Naquele ano, 

enfrentamos um grande desafio, pois nos convidaram a trabalhar com uma turma de 1º ano, 

ou seja, com alfabetização. Aceitamos o desafio e iniciamos o trabalho com aquela turma, 

trabalhando no turno matutino. Devido à falta de professores na escola, assumimos também as 



20 

 

turmas de alunos do 6º ao 9º ano da Educação de Jovens e Adultos – EJA, no período noturno, 

lecionando a disciplina de história
4
. Naquele espaço educativo, voltamos a conviver com e em 

uma realidade formada por alunos culturalmente diferenciados, que haviam chegado das mais 

diversas regiões do país, bem como, alunos que pertenciam a diferentes povos indígenas e que 

viviam nas periferias da cidade de Boa Vista. Convivendo com aquela realidade multicultural, 

procurávamos estabelecer um “diálogo intercultural” (FLEURI, 2003; SILVA, 2003; 

TUBINO, 2005; CANDAU, 2009) entre os diferentes atores que faziam parte dela, ficando 

cada vez mais latente a necessidade de uma melhor compreensão do que estávamos chamando 

de interculturalidade e relações interculturais no ambiente educativo.  

Foram, portanto, estas inquietações que nos impulsionaram a realizar um estudo mais 

aprofundado sobre a interculturalidade e educação intercultural no contexto da educação 

escolar indígena. Embora não tivesse um contato mais aprofundado com as escolas indígenas 

do estado, conhecíamos algumas lideranças indígenas, (já que havíamos trabalhado entre os 

anos 2000 e 2004, como assistente de pesquisa de alguns antropólogos da Universidade 

Federal de Roraima) com as quais acreditávamos poder contar para a realização desta 

pesquisa. Dessa forma, resolvemos fazer a seleção de doutorado em antropologia para estudar 

esta temática. No final de 2009, fizemos a seleção para o doutorado em antropologia com o 

projeto “Educação intercultural, diferenciada e bilíngue entre os Indígenas Macuxi e 

Wapixana da região da Serra da Lua – RR”. 

No final de ano 2010, já como doutorando do PPGA/UFPE, voltamos a Roraima para 

as festas de natal e ano novo com a família. Estando em Roraima, procuramos obter mais 

informações de modo a concluir a elaboração do projeto de pesquisa e principalmente 

buscávamos fazer contato com algumas lideranças indígenas para verificar o interesse dos 

mesmos na realização desta pesquisa.  Dessa forma, durante o final de mês de dezembro de 

2010 e todo o mês de janeiro e fevereiro de 2011, visitamos algumas instituições ligadas às 

questões indígenas com o intuito de obter informações sobre a educação escolar indígena em 

Roraima, bem como estabelecer um contato mais profícuo com as lideranças. Dentre as 

instituições visitadas destacamos a Fundação Nacional do Índio – FUNAI, através do 

departamento de educação; Secretaria de Estado da Educação – SEED, através da Divisão de 

Educação Escolar Indígena - DIEI; Secretaria Municipal de Educação e Cultura – SMEC, 

                                                
4 Queremos aqui esclarecer que no estado de Roraima, é uma prática os professores assumirem dois contratos. 
Como nosso contrato é de 25 horas semanais, sendo 20 em sala de aula e 05 de planejamento, é perfeitamente 

compatível que um professor assuma dois contratos na mesma escola. Dessa forma, naquele ano, além do 

contrato como efetivo, assumir um contrato como horista trabalhando assim 45 horas semanais.  



21 

 

através do Departamento de Ensino e o Centro de Formação de Professores de Roraima – 

CEFORR, através do Projeto TamiK‟an
5
.   

Durante nossas idas e vindas a estas instituições, além de conseguirmos importantes 

informações sobre o funcionamento da educação escolar indígena no estado de Roraima, 

ainda participamos de um encontro de formação de professores promovido pela Secretaria 

Municipal de Educação da cidade de Boa Vista - SMEC. Ainda neste processo interativo, 

conseguimos estabelecer contanto com alguns professores, os quais se mostraram muito 

entusiasmados com a realização da pesquisa, abrindo assim a possibilidade da realização da 

mesma em suas comunidades.  

Ressaltamos que tanto as informações adquiridas quanto os contatos mantidos com os 

professores durante esse período em que estivemos em Boa Vista, foram cruciais para a 

definição do problema de investigação. Nesse processo de interação ali estabelecido, 

percebemos que havia muitas dúvidas sobre o que seria uma educação diferenciada e 

principalmente o que seria a interculturalidade. Em seus discursos, os professores defendiam 

um modelo específico de educação, tendo como base a interculturalidade, no entanto não 

conseguiam explicar exatamente a que se referiam tais adjetivos dados à educação escolar 

indígena.  

 Foi, portanto, subsidiado pelas informações colhidas durante aquele período em Boa 

Vista, que formulamos o projeto “A noção de interculturalidade no campo da educação 

escola indígena: o caso de Roraima”, com o objetivo de, “Compreender como a  

interculturalidade vem sendo concebida e empregada no campo da educação escolar 

indígena”.  Como lócus de investigação, elegemos preliminarmente as comunidades 

indígenas
6
 Canta Galo, no interior da Terra Indígena Raposa Serra do Sol, a comunidade da 

                                                
5 As informações que conseguimos nestas instituições foram fundamentais para delimitar no problema de 

investigação.  Ressaltamos que, além das informações institucionais acerca da educação escolar indígena, 
levantamos também uma boa quantidade de material bibliográfico, e realizamos algumas entrevistas, a exemplo 

de: com os responsáveis pelo setor de educação da FUNAI; com o ex-diretor do DIEI, Divisão de Educação 

Indígena da Secretaria de Estadual de Educação; com a chefe do Departamento de Ensino da Secretaria 

Municipal de Educação da cidade de Boa Vista; com a Coordenadora do Projeto Tamik‟am de formação de 

professores.  Tamî´kam, é uma palavra que na língua Macuxi significa sete estrelas, e nomeia um curso de 

formação promovido pela Secretaria de Estado da Educação de Roraima. É um curso profissionalizante, 

orientado para uma formação específica, bilíngue e intercultural. O mesmo foi idealizado a partir da base 

curricular do ensino médio, com uma complementação das disciplinas específica do magistério indígena. 

Conforme descrição do site da Secretaria de educação. Disponível em:  

http://www.educacao.rr.gov.br/index.php?option=com_content&task=view&id=2408 consultado no dia 

28/12/2013. 
6 Aqui utilizamos o termo comunidade ao invés de aldeia ao maloca porque os próprios indígenas assim o 

denominam, significando que as pessoas que ali vivem, além de uma ancestralidade comum compartilham de um 

projeto político.   

http://www.educacao.rr.gov.br/index.php?option=com_content&task=view&id=2408


22 

 

Ilha na Terra Indígena São Marcos e a comunidade Tabalascada, na terra indígena de mesmo 

nome, na região da Serra da Lua. Com estas escolhas tínhamos a intenção de mostrar como os 

professores indígenas de diferentes regiões do estado de Roraima estavam percebendo e 

entendendo a interculturalidade no campo educativo. É valido ressaltar que ao eleger as duas 

primeiras comunidades, contávamos com o apoio dos professores previamente contatados 

durante nossa estada em Boa Vista. Mesmo não tendo nenhum contato com professores ou 

lideranças da comunidade Tabalascada a elegemos como nosso terceiro lócus de investigação, 

pois acreditávamos que aquela comunidade era fundamental para nosso trabalho, devido ao 

fato de a maioria de seus professores já serem formados em uma licenciatura intercultural.  

Com o projeto definido, apresentamo-lo ao comitê de avaliação do Programa de Pós-

graduação e, recebendo a aprovação, voltamos a Roraima no início de agosto de 2011 para 

começar o trabalho de campo propriamente dito. Nesta fase, deveríamos ir às comunidades 

indígenas para conversar com as lideranças e professores e observar in loco seu fazer 

educativo. No entanto, quando chegamos a Roraima tivemos uma grande surpresa, pois não 

conseguimos restabelecer os contatos com os professores que seriam nossos interlocutores 

frente às comunidades
7
. Tal situação nos deixou inquietos e sem perspectivas para realizar a 

investigação nos espaços antecipadamente escolhidos, de forma que nossa alternativa foi 

buscar outras comunidades. Esta foi, portanto uma das primeiras “saias justas” (BONETTI e 

FLEISHER, 2007) que tivemos que enfrentar durante o trabalho de campo, o que nos fez 

refletir sobre a necessidade da “flexibilidade metodológica” (DIAZ DE RADA, 2012) na 

realização do trabalho de campo.  

Diante daquela realidade, só nos restava dois cominhos a seguir: a) entrar em contato 

com a FUNAI e o CIR, para através destes conseguir a anuência das comunidades para a 

realização da pesquisa; b) tentar estabelecer um contato com os professores e através destes 

chegar às lideranças da comunidade para tentar conseguir tal anuência. Ambos os caminhos 

eram difíceis, porém aquele, via instituição, além de ser difícil, constituía-se como mais 

demorado, devido aos trâmites burocráticos que enfrentaríamos. Dessa forma, optamos pelo 

segundo caminho. Ressaltamos que tal opção se deu por acreditarmos ser essa a via menos 

                                                
7 Os professores contatados quando de nossa estada Boa Vista, foram a Diretora do DIEI, que também era 

moradora da comunidade do Canta Galo, na Terra Indígena Raposa Serra do Sol, e esta havia se disponibilizado 

a nos ajudar na interlocução com a comunidade, o outro professor também contatado naquele período, era um 

professor da comunidade Ilha na Terra Indígena São Marcos. Este nos convidou a desenvolver a investigação em 
sua localidade.  No entanto, em nossa volta à Boa Vista, em agosto de 2011, não conseguimos reestabelecer os 

contatos com esses professores. A primeira já não estava na coordenação do DIEI, já o segundo, não o encontrei 

no telefone que o mesmo havia me passado. 



23 

 

longa e burocrática, além de nos permitir um diálogo mais horizontal com as lideranças da 

comunidade.  

Eleito o segundo caminho, encontramos o momento propício para tal, durante a III 

Reunião Equatorial de Antropologia e XII Reunião de antropólogos do Norte e Nordeste - 

REA/ABANNE. Durante este evento, encontramo-nos com a professora Mara Teixeira
8
, 

indígena Macuxi da Comunidade Pedra Preta, aluna do Instituto Insikiran e nossa conhecida 

já há algum tempo. Naquela oportunidade conversamos sobre várias questões relacionadas à 

comunidade e principalmente à educação escolar. Em nossa conversa, falamos sobre a 

situação em que nos encontrávamos e sugerimos a possibilidade de nossa pesquisa ser 

realizada em sua comunidade. Mara foi muito solícita, afirmando que não havia qualquer 

problema, porém a anuência para a realização da pesquisa não dependia dela, mas das 

lideranças da comunidade; no entanto, ela mesma se encarregara de obtê-la, já que no dia 

seguinte ela teria uma conversa agendada com o tuxaua da comunidade e adiantaria o assunto, 

de forma que, até o final do evento nós teríamos uma resposta.  

Ainda naquela oportunidade, Mara nos colocou em contanto com Heleomar e a 

Professora Leonice. O primeiro, pertencente ao povo Macuxi, aluno do Instituto Insikiran de 

Formação de professores e morador da comunidade indígena Raimundão, na região no Taiano 

e a segunda, pertencente à etnia Wapixana, também estudante do Instituto Insikiran, 

professora e moradora da comunidade Tabalascada. Naquela conversa, Mara sugeriu que 

nossa pesquisa também poderia ser desenvolvida tanto, na comunidade Raimundão, quanto na 

da Tabalascada. Frente à proposta de Mara os indagamos sobre essa possibilidade, Heleomar 

respondeu afirmativamente, porém, assim como no primeiro caso, a anuência dependia das 

lideranças, mas que ele poderia mediar nosso diálogo. Ali mesmo, marcamos uma data para 

irmos à comunidade participar de uma reunião comunitária, na qual nós poderíamos conversar 

com o tuxaua e as demais lideranças sobre a realização da pesquisa. Da mesma forma, que os 

dois primeiros, a professora Leonice se dispôs a intermediar um diálogo entre nós e as 

lideranças e professores da sua comunidade. 

                                                
8 Nosso primeiro contanto com a professora Mara deu-se no ano 2001, quando estivemos em sua comunidade 

como auxiliar de pesquisa. Naquela ocasião acompanhávamos uma antropóloga que realizava um Laudo Pericial 

para a Justiça federal de Roraima. Desde aquele momento, mantivemos contanto ainda que esporádico fato que 

possibilitou a consolidação de nossa amizade. Ressaltamos que nosso encontro com a professora Mara, deu-se 
por ocasião da realização da III Reunião Equatorial de Antropologia e XII Reunião de antropólogos do Norte e 

Nordeste - REA/ABANNE, realizada entre os dias 14 a 17 de agosto de 2011, nas instalações da Universidade 

Federal de Roraima – UFRR, na cidade de Boa Vista, já que ambos participávamos daquele evento científico.  



24 

 

Enquanto aguardávamos a decisão da comunidade Pedra Preta, assim como a data da 

reunião para irmos às outras comunidades, através de um grande amigo, - Emerson Rodrigues 

da Silva (Amazoner Okaba) – tivemos a oportunidade de conhecer a principal liderança do 

povo Ingarikó – Dílson Ingarikó. Este nos recebeu na sede do Conselho do povo Ingarikó – 

COPING e nos concedeu uma entrevista, na qual, relatou o modelo de educação escolar que 

vem sendo desenvolvido nas escolas pertencente ao seu povo. Com esta liderança, 

conseguimos a anuência para realizar a investigação em uma das escolas daquele povo, bem 

como fomos convidado a participar da Assembleia anual do povo Ingarikó, que seria realizada 

no final de setembro daquele ano. É válido mencionar que mesmo esta comunidade não tendo 

sida eleita preliminarmente como local de investigação, ela se constituía como uma 

possibilidade, haja vista que não tínhamos conseguido restabelecer os contatos com as 

comunidades elencadas inicialmente.  

Naquela mesma semana, recebemos um comunicado da professora Mara afirmando 

que já havia conversando com o tuxaua e este havia concedido a anuência à realização de 

nossa pesquisa. No final daquela mesma semana fomos à comunidade Raimundão, onde 

participamos de uma reunião comunitária com o mesmo objetivo: conseguir a anuência para a 

realização de nossa pesquisa. Nessa reunião, o tuxaua da comunidade, o senhor José Luís 

falou de nossa presença e pediu que explicássemos os motivos pelos quais estávamos ali. 

Agradecemos ao tuxaua pela oportunidade nos apresentamos e explicamos nossos objetivos. 

Ao término de nossa explanação, uma das lideranças
9
 que ali estava pediu uso da palavra e 

nos fez as seguintes perguntas: Qual a contribuição desse trabalho para a comunidade? Em 

que esse trabalho poderá contribuir com nossa comunidade e com o nosso sistema educativo? 

Frente a estes questionamentos, explicamos que o trabalho não traria uma contribuição 

de imediato para a comunidade, já que se tratava de uma investigação antropológica de cunho 

analítico e reflexivo acerca do modelo educacional que ali vinha sendo realizado. No entanto, 

após sua realização, poderia contribuir no sentido de trazer algumas reflexões sobre o papel da 

escola e, principalmente, sobre o modelo de educação escolar dentro da comunidade indígena. 

Após nossa explicação, o tuxaua perguntou se os presentes estavam de acordo com a 

realização desta pesquisa. Frente a tal questionamento, mais duas ou três pessoas falaram da 

importância de se fazer um trabalho de reflexão acerca do papel da educação na comunidade, 

e como consequência, aceitaram por unanimidade a realização de nossa pesquisa. Informamos 

                                                
9 Essa liderança era uma agente indígena de Saúde e que atualmente esta sendo cotada para ser a primeira tuxaua 

da comunidade.   



25 

 

ainda que naquela mesma oportunidade, já deixamos definido o período em que voltaríamos 

para o trabalho de campo.  

Mesmo estando com três comunidades definidas para a realização da pesquisa, 

resolvemos ir à Tabalascada para conversar com os professores e lideranças sobre a realização 

de parte de nossa investigação naquela comunidade. Esta, localizada na Terra Indígena de 

mesmo, no município do Cantá, a uma distância de 35 km da cidade de Boa Vista com acesso 

pela BR- 432.  Ali enfrentamos uma maior dificuldade e uma maior burocracia, precisando 

voltar ao menos cinco vezes àquela localidade para conseguirmos uma resposta definitiva.  

Ressaltamos que nas primeiras quatro vezes, sempre havia alguma desculpa para que não 

fosse dada uma resposta definitiva.  

Após idas e vindas, nossa última tentativa de conseguir a anuência da comunidade, 

deu-se em uma reunião comunitária. A reunião iniciou-se às 08h30min da manhã e se 

estendeu até as 13h00.  Já era meio dia quando se iniciaram os assuntos sobre educação; 

naquele momento a gestora anunciou nossa presença e falou de nossa pretensão de realizar 

uma pesquisa na comunidade e principalmente na escola. Em seguida, pediu que 

explicássemos os objetivos da pesquisa. Agradecemos a oportunidade e informamos que 

nossa pesquisa tinha como tema a interculturalidade no campo da educação escolar indígena e 

se destinava à elaboração de nossa tese doutorado em antropologia.  

Ao ouvir nossa explanação o tuxaua pediu que aguardássemos, pois naquele mesmo 

dia teríamos a resposta. Já era quase uma hora da tarde, quando mais uma vez o assunto 

entrou em debate, a pergunta era: a comunidade aceita ou não a realização da pesquisa? 

Depois que o tuxaua fez esta pergunta ao grupo ali presente, um dos participantes levantou-se 

e fez o seguinte questionamento: “Precisamos saber se ele vai ganhar dinheiro com esta 

pesquisa, pois se ele for ganhar dinheiro terá que dividir com a comunidade”. Frente a este 

questionamento, o tuxaua respondeu que não sabia se ganharíamos dinheiro, mas que com 

certeza ganharíamos conhecimento.  

Após a intervenção do tuxaua, um professor pediu a palavra e também comentou 

acerca dos ganhos com a pesquisa. Este professor tinha o mesmo discurso, e afirmava que se 

fôssemos ganhar dinheiro, o mesmo deveria ficar com a comunidade. Diante daquela situação 

constrangedora, tentamos explicar quais seriam os ganhos da pesquisa.   Explicamos que por 

se tratar de uma pesquisa de cunho acadêmico, os ganhos seriam em nível de conhecimento e 

não de dinheiro. Após nossa explicação, o mesmo professor, afirmou que na comunidade há 



26 

 

alguns alunos que estão na universidade e que tal pesquisa poderia prejudicá-los, já que 

poderia inviabilizar a pesquisa dos mesmos. Mais uma vez tentamos argumentar que a 

realização de uma pesquisa não inviabiliza outra, pois uma mesma pesquisa poderia chegar a 

diferentes resultados. Tal explicação não foi suficiente para convencê-lo.  

A situação ficou mais constrangedora, quando outro professor
10

 tomou a palavra e 

chamou todos os presentes para refletir sobre o valor de uma informação. Ele questionava se a 

comunidade sabia quanto valia a informação de cada uma das pessoas que ali estava, e chegou 

a afirmar que uma entrevista com ele custava R$ 500,00 e que ainda estava barato.  Em seu 

discurso, ainda chamava atenção de toda a comunidade, pois se esta (a comunidade) desse a 

anuência para realização da pesquisa, nós poderíamos entrar na casa de qualquer pessoa e 

entrevistá-la, levar o conhecimento e ganhar dinheiro com isso, e “se uma vovó pedir uma 

rede ainda vai achar muito caro”.  

O posicionamento do professor nos deixou atônitos, sem saber o que dizer ou fazer, o 

que mais nos incomodava não era o discurso, mas o tom agressivo com o qual falava, - 

revelando assim, possíveis experiências desastrosas com outros pesquisadores, inclusive 

antropólogos. Ressaltamos que enquanto ele discorria muitos dos comunitários diziam “deixa 

o rapaz fazer a pesquisa, o que tem demais nisso?”.  O tuxaua enquanto mediador do debate 

anunciou que a pesquisa poderia ser realizada, no entanto, seríamos o último pesquisador de 

fora a realizar uma pesquisa na comunidade. Após o tuxaua ter feito este anúncio uma 

professora indígena e aluna do curso de licenciatura intercultural, pediu a palavra e afirmou 

que aquela era uma situação que não deveria ser mais discutida, pois em uma reunião 

regional, uma decisão semelhante já havia sido tomada, portanto não tinha mais o que se 

discutir. Frente ao posicionamento da professora o tuxaua reconsiderou o que tinha anunciado 

anteriormente e proclamou que, infelizmente, a comunidade não daria a anuência para a 

realização da pesquisa.  

Entendemos ser esta uma situação que talvez mereça uma análise mais aprofundada, 

inclusive para evidenciar as barreiras que precisamos transpor quando realmente queremos 

estabelecer um contexto favorável aos princípios da interculturalidade. Frente a esta realidade, 

questionamo-nos: o que seria a interculturalidade naquela comunidade? Entretanto, mais que 

refletir sobre a interculturalidade, esta situação nos permitiu refletir sobre as relações que se 

constroem entre pesquisador e pesquisados e, principalmente, como e por meio de quem estas 

                                                
10 Por uma questão ética aqui não citarei o nome do referido professor. 



27 

 

são construídas. A reflexão sobre como e por meio de quem se constroem estas relações, 

tornou-se mais evidente quando duas semanas depois, ficamos sabendo que naquela 

comunidade estava sendo realizadas duas investigações, uma por um grupo de pesquisadores 

da UFRR, e outra por uma Pesquisadora do Museu Nacional.  Esta situação, no entanto, não 

será debatida na presente tese, porém deve ser colocada na agenda, tanto da antropologia, 

quanto da educação roraimense, ou mesmo de uma possível antropologia da educação para 

possíveis reflexões.   

Frente à negativa desta última comunidade, resolvemos então concentrar nosso 

trabalho de campo nas três comunidades onde já havíamos obtido a anuência: Comunidade 

Raimundão, Pedra Preta e Serra do Sol.   

Descrever esse processo de construção do corpus etnográfico, nos parece ser relevante 

no sentido de demonstrar as dificuldades do fazer antropológico em ambiente educativo no 

Brasil, sobretudo em Roraima. Estas dificuldades tornam-se mais evidentes quando os 

ambientes educativos estão localizados em comunidades indígenas, pois parece já haver uma 

pré-disposição das mesmas em não aceitar determinados pesquisadores. A justificativa é que 

muitos pesquisadores trazem problemas para as comunidades e quando terminam seu trabalho 

não dão um retorno às mesmas. Tal situação de desconfiança e a mobilidade das pessoas 

envolvidas representam problemas adicionais, sobretudo para um pesquisador iniciante, sem 

uma ampla rede de contatos com as agências indigenistas. Da mesma forma, serve para 

ressaltar a fundamental importância da concessão de bolsa de estudos pela agência CAPES 

sem a qual o estudo tornar-se-ia impraticável.   

 

Procedimentos metodológicos e trabalho de campo 

Com os loci de investigação definidos, iniciamos o trabalho de campo junto às 

comunidades, o qual foi divido em duas fases.  A primeira, foi realizada entre o final de mês 

de agosto e início de novembro de 2011. Durante este período, visitamos as três localidades: 

Raimundão, Pedra Preta e Serra do Sol, estabelecendo contato com as lideranças, professores 

e população em geral, conhecendo assim, a realidade das escolas indígenas daquelas distintas 

regiões.  

Nesta primeira fase de investigação, ao visitar as duas primeiras unidades de análise, 

as Escolas Eurico Mandulão, na Comunidade Raimundão e a Escola Don Lourenço Zoller na 

Comunidade Pedra Preta, participamos ativamente das atividades ali desenvolvidas, além de  



28 

 

realizamos entrevistas e observações. Com relação à observação, realizamos “observação 

participante ativa e passiva” (JIMENEZ NARANJO, 2009)
11

. Utilizamos esta técnica da 

observação participante, por acreditar que no campo da antropologia, esta seria a forma mais 

completa de obter informações, pois esta nos fornece um marco referencial diante do qual 

podemos “julgar” outros métodos ou conhecer que tipo de informações nos escapa quando 

utilizamos outros métodos (GASKELL, 2007). É válido ressaltar que neste tipo de 

observação, o pesquisador está aberto a uma maior amplitude e profundidade de informações, 

sendo capaz de triangular diferentes impressões e observações, podendo ainda conferir as 

discrepâncias que emergem no decorrer do trabalho de campo (GASKELL, 2007). Esta 

técnica nos ajudou a compreender como e a partir de quais elementos, aquelas escolas foram 

se constituindo como diferenciadas, específicas, bilíngues e interculturais.  

Ainda enquanto instrumento de coleta de dados, visando complementar nossa 

observação, realizamos entrevistas e grupos de discussão. Das entrevistas realizadas, algumas 

delas foram entrevistas em profundidade (GASKELL, 2007), visando explorar com maior 

detalhe a cosmovisão dos entrevistados.  A utilização desta técnica nos ajudou a reconstruí a 

memoria histórica da comunidade, bem como de seu sistema educativo, haja vista que neste 

tipo de entrevista, a pessoa entrevistada tem como ponto central a construção pessoal do seu 

passado. Foi, portanto, a partir destas narrativas pessoais de cada entrevistado que 

conseguimos reconstruir a memoria histórica das comunidades.  

É válido ressaltar que em outras entrevistas utilizamos como método a entrevista 

narrativa. O princípio básico desta técnica de coleta de dados é reconstruir os acontecimentos 

sociais a partir da perspectiva do informante (JOVCHELOVITCH; BAUER, 2007). Para 

termos uma melhor operacionalização, estas entrevistas foram estruturadas em quatro fases: a) 

Iniciação: nesta fase explicamos os objetivos da pesquisa e da entrevista ao informante, 

leitura conjunta do Termo de Consentimento Livre e Esclarecido – TCLE, pedido de 

permissão para gravar e apresentação do tópico inicial que servirá de base para a narração; b) 

Narração Central: uma vez começada à narração esta não foi interrompida até que o 

entrevistado indicasse que havia terminado; c) Fase dos questionamentos: formulação de 

questões tendo como base à narrativa, nesta evitamos os porquês, limitando-nos a perguntas 

que se refiram aos acontecimentos, tais como: o que aconteceu, antes/depois/então? Nesta 

                                                
11 Segundo esta autora, a observação participante passivo se configura quando estamos sentando no fundo da sala 

de aula, e a observação ativa implica uma maior interação e socialização com os atores, tanto na sala de aula, na 

escola como um todo, quanto na comunidade. 



29 

 

fase, utilizamos expressões do próprio informante para formular as questões, sem, no entanto, 

apresentar contradições; d) Fala conclusiva: depois de desligado o gravador continuamos à 

conversa de forma mais descontraída, porém dando muita atenção às interpretações acerca da 

narrativa.  

O tópico norteador destas narrativas foi nossa temática de investigação: Educação 

escolar indígena específica, diferenciada, intercultural e bilíngue. Dotado de grande 

significado para os povos e professores indígenas, essa temática favoreceu o registro de 

narrativas de grande significado pessoal, mas acima de tudo comunitário, já que os 

possibilitou fazer uma correlação do passado da comunidade e da escola com a situação 

presente.  Através desta técnica, conseguimos captar de forma mais ampla e concreta a 

percepção dos professores e lideranças indígenas sobre o modelo educativo destinado as suas 

comunidades.  As entrevistas narrativas foram realizadas, principalmente com lideranças 

indígenas como, por exemplo, os tuxauas e os professores mais antigos da comunidade, bem 

como com pessoas que possuíam um potencial narrativo, tanto acerca da história da 

comunidade, quanto da presença do sistema educacional nas mesmas.  

Ainda enquanto instrumento de coleta de dados, lançamos mão dos grupos de 

discussão. Estes foram adotados pelo fato de haver uma crença que no interior de grupos 

sociais que vivenciam fatos e situações específicas, são constituídas opiniões informais 

abrangentes, que influenciam normativamente a consciência e comportamento dos indivíduos, 

e como método de coleta de dados, tem a função de complementar à observação que focaliza 

mais o comportamento e as relações (MINAYO, 1999). Assim como as entrevistas, os grupos 

de discussão também foram gravados integralmente.   

Para orientar os grupos de discussão, utilizamos a técnica de “associação livre” 

(GASKELL, 2007), no intuito de descobrir e compreender como os participantes, neste caso 

professores e lideranças comunitárias vinham percebendo ou compreendendo o modelo 

educativo desenvolvido na comunidade, uma vez que, no discurso oficial da Secretaria de 

Educação, ali se oferecia uma educação específica e diferenciada, bilíngue e intercultural. 

Nesse sentido, após as devidas explicações e apresentações, foi apresentada a temática de 

debate, perguntando aos participantes quais eram suas visões acerca do modelo educativo que 

vinha sendo oferecido na comunidade, a Educação Específica e Diferenciada, Bilíngue e 

Intercultural. Após a temática ser lançada, os participantes foram instigados a emitir suas 

opiniões.  Nesta primeira fase da pesquisa foram realizados apenas dois grupos de discussão, 



30 

 

sendo um com as lideranças da comunidade Raimundão e outro, com professores da 

comunidade Pedra Preta.  

O terceiro lócus de investigação por nos visitado foi a Escola Estadual Indígena 

Joaquim Jones Ingarikó, na comunidade Serra do Sol. Esta, considerada de difícil acesso, ou 

comunidade de área de voo, como é classificada pela Secretaria de Educação. Para chegar lá 

contamos com o apoio do COPING, que nos garantiu uma carona em um voo que levava 

mantimentos e algumas pessoas para participar da Assembleia Anual do Povo Ingarikó. O 

voo, saindo da cidade de Boa Vista em direção à Serra do Sol, durou aproximadamente 50 

minutos.  

Nesta comunidade, permanecemos por sete dias. Nos três primeiros dias, participamos 

da Assembleia Anual daquele povo, onde foram debatidos os mais diversos assuntos. No 

entanto, dois temas se sobressaíram: a gestão compartilhada do Parque Nacional do Monte 

Roraima e a instalação de uma escola de ensino médio técnico, cujo objetivo seria formar 

profissionais na área de turismo. Terminada a assembleia, tivemos um dia folga para circular 

pela comunidade, e no dia seguinte, iniciou-se um encontro com todos os professores do povo 

Ingarikó.  O objetivo consistia em elaborar o Projeto Político Pedagógico para as escolas 

Ingarikó.  

Ali na Serra do Sol, tivemos uma maior dificuldade para estabelecer um contato com 

os professores devido à barreira linguística. Estes apesar de saberem falar o português só se 

comunicavam na própria língua, o kapom
12

. Essa situação dificultava, tanto nossa 

participação nos debates como a própria interação com os mesmos, pois sempre que 

precisávamos falar, havia a necessidade de um tradutor. Apesar da existência desta barreira 

que se interpôs entre nós e os professores, conseguimos levantar algumas informações sobre a 

escola e principalmente sobre a metodologia que os professores vinham utilizando em sala de 

aula para promover uma educação bilíngue e intercultural. Uma maior interação com o grupo 

de professores seria realizado em uma segunda etapa da pesquisa, quando poderíamos realizar 

entrevistas com estes profissionais e demais lideranças, assim como observações em sala de 

aula.  

Esta experiência na Serra do Sol com o Povo Ingarikó, na qual experimentamos e 

enfrentamos limitações comunicativas, levou-nos a refletir sobre os desafios do fazer 

intercultural, tanto para as populações autóctones que não tem a língua nacional como meio 

                                                
12 Apesar de serem conhecidos como Ingarikó, estes povos se autodenominam Kapom.  



31 

 

de expressão, quanto para professores e pesquisadores que a principio não dominam a língua 

vernácula de tais populações. Consideramos esta experiência válida, sobretudo, para pensar os 

limites e desafios da educação escolarizada dentro de comunidades de povos monolíngues.   

Após esta primeira fase de investigação, voltamos a Recife, de onde viajamos para a 

México, onde passamos um ano em um dourado Sanduiche no Instituto de Investigação em 

Educação da Universidade Veracruzana na cidade de Xalapa, estado de Veracruz.  Durante 

todo o ano de 2012, ficamos sob a supervisão de um dos mais renomados estudiosos da 

interculturalidade, onde tivemos a oportunidade de conhecer, ler e debater sobre a temática da 

interculturalidade e educação intercultural a partir de uma vasta literatura ai existente. O 

contato com esta literatura nos possibilitou uma maior compreensão da temática, tanto do 

ponto de vista teórico quanto metodológico.  

Durante nosso período de estadia no Instituto de Investigação em Educação da 

Universidade Veracruzana, além de fazer leituras sobre nosso tema de investigação, 

começamos a analisar os dados que havíamos coletado durante a primeira etapa do trabalho 

de campo realizado no Brasil e esboçar os primeiros intentos de capítulos da tese. Ali com a 

ajuda de nosso supervisor, o Dr. Gunther Dietz, conseguimos reorganizar nossas estratégias 

metodológicas para uma segunda etapa de trabalho de campo.  

Quando retornamos ao Brasil já com boa parte da base teórica escrita, decidimos com 

a orientadora, excluir uma escola da pesquisa. No processo de escolha, optamos por deixar de 

fora a unidade escolar da comunidade Serra do Sol, devido à dificuldade de acesso, bem como 

a barreira linguística. Esta decisão foi tomando levando em conta a flagrante falta de tempo, e 

de condições necessárias para sanar essa lacuna fundamental – a barreira linguística.  Assim, 

ficamos somente com duas comunidades como lócus de investigação, Raimundão e Pedra 

Preta, nas quais pudemos dedicar uma maior quantidade de tempo nesta segunda fase do 

trabalho de campo.   

Nesta segunda etapa da pesquisa, permanecemos em campo durante os meses abril e 

maio. Nesta fase, mais uma vez participamos das atividades realizadas pelas escolas, tanto em 

sala de aula como em atividades de campo, através das práticas de projetos, além de participar 

destas atividades, realizamos entrevistas e grupos de discussão com os alunos e professores. 

Além das técnicas de coletas de dados acima mencionadas, nesta fase da investigação, 

utilizamo-nos da “etnografia doblemente reflexiva” (DIETZ, 2011). Esta metodologia, 

enquanto instrumento de coleta de dados e reflexão sobre os mesmos, é resultado de uma 



32 

 

negociação recíproca entre interesses acadêmicos e interesses da comunidade pesquisada, 

estruturando-se em três fases de investigação: a) Investigação empírica: coleta de dados junto 

às unidades de análise; b) Teorização acadêmica: período de sistematização, análise dos 

dados e primeiras tentativas de reflexão; c) Transferência à práxis política: devolução dos 

dados coletados já sistematizados com suas primeiras impressões analíticas, para o grupo 

pesquisado. Esta transferência não se reduz a um ato de conscientização, mas se constitui 

como um intercâmbio entre duas formas de conhecimentos: o conhecimento gerado pelos 

experts do seu próprio mundo de vida (neste caso os sujeitos da pesquisa) por um lado, e o 

conhecimento antropológico gerado pelo expert acadêmico (neste caso o pesquisador), por 

outro (DIETZ, 2011). 

 As possíveis contradições resultantes deste intercâmbio de ambas as perspectivas, 

devem ser integradas pelo antropólogo ao mesmo processo de investigação que oscilará 

dialeticamente entre identificação e distanciamento entre fases de compromisso pleno e 

reflexão analítica. É importante mencionar que a relação intersubjetiva e dialética que surge 

deste tipo de „Etnografia doblemente reflexiva‟ entre o sujeito investigador e ator-sujeito 

investigado (através das entrevistas, grupos de discussão, foros, debates acadêmicos, entres 

outros) geram um contínuo e recíproco processo de crítica e autocrítica entre ambas as partes.    

Ressaltamos que devido a uma série de limitações que o próprio campo nos impôs, 

tivemos que fazer adaptações a esta metodologia. Dessa forma, ao invés de fazer esta 

transferência de conhecimento com todos os envolvidos no processo investigativo, tivemos de 

fazê-lo com um menor número de pessoas e de forma separada. Entretanto, mesmo com estas 

adaptações, consideramo-lo importante, enquanto um princípio teórico-metodológico a ser 

posto em prática no aprofundamento dos estudos interculturais em âmbito educativo e, por 

conseguinte em uma futura “antropologia da interculturalidade” (DIETZ, 2012). De posse de 

todo o material colhido durante esse período de trabalhos, passamos a sistematizá-lo e depois 

de analisá-lo, estruturamos a presente tese.  

 

Estrutura da tese. 

Esta tese está estruturada da seguinte forma, uma introdução, quatro capítulos e 

considerações finais. Na introdução denominada: “Entre aldeias e instituições educacionais: 

tema, método e percurso da pesquisa”, procuramos apresentar o tema e os objetivos desta 

investigação, bem como evidenciamos o processo de escolha e definição da temática e das 



33 

 

questões de investigação. Nesta mesma perspectiva demonstramos o caminho percorrido e as 

dificuldades encontradas no processo de definição das unidades de investigação, bem como a 

metodologia por nós empregada neste processo investigativo. O objetivo foi evidenciar o 

caminho percorrido desde a concepção do problema de investigação até a escrita da tese.  

O capítulo I é uma tentativa de contextualização do debate sobre o multiculturalismo e 

interculturalidade. Nesse sentido, iniciamos nossa reflexão sobre as origens do movimento 

multicultural, apontando causas e contribuições que este “movimento social” (DIETZ, 2012) 

trouxe para o campo da educação. Seguindo nesta mesma perspectiva, enfatizamos sua 

institucionalização no campo acadêmico, bem como os diferentes modelos educativos 

desenvolvidos pelos governos como respostas às reivindicações dos grupos minoritários que 

fazem este movimento. Finalizando o capítulo, analisamos o discurso da interculturalidade 

como resposta ao modelo multicultural de sociedade e como este chega à América Latina, e se 

institucionaliza como modelo educativo para os povos indígenas desta parte do continente.   

No capítulo II, abordamos os processos de escolarização dos povos indígenas no 

Brasil, dando ênfase aos movimentos reivindicatórios da década de 1970. Estes, formados por 

lideranças indígenas e indigenistas, questionavam os modelos educativos homogeneizantes 

destinados aos povos indígenas e reivindicavam uma educação voltada as suas 

especificidades. Nesse sentido, evidenciamos também as conquistas que os povos indígenas 

tiveram com a Constituição Federal de 1988, e principalmente as políticas educativas 

implantadas posteriormente. Ainda neste capítulo, apresentamos brevemente um histórico da 

educação escolar para os povos indígenas do estado de Roraima, lócus desta investigação. 

Finalizando o capítulo, apresentamos um panorama atual da educação escolar indígena no 

estado de Roraima, bem como descrevemos os povos indígenas, com os quais iremos 

trabalhar neste processo investigativo.  

No III capítulo, apresentamos a Comunidade Indígena Raimundão, procurando 

demonstrar a realidade de uma escola indígena roraimense. Através do relato etnográfico, 

evidenciamos alguns aspectos do dia-a-dia da comunidade, sua organização social, política e 

econômica, para em seguida abordar a questão da educação escolar. Ao abordamos a 

educação escolar, elaboramos um breve histórico do processo de implantação do sistema 

educativo nesta comunidade para, em seguida, falarmos dos aspectos da educação escolar 

indígena, específico e diferenciado, intercultural e bilíngue, e também da relação escola-

comunidade. O intuito é demonstrar como esta instituição educacional através deste modelo 



34 

 

educativo – educação intercultural -, vem colaborando com a comunidade em seu processo 

de desenvolvimento, produção, reprodução e manutenção cultural. De igual maneira, 

tentamos demonstrar como o discurso da interculturalidade vem se estabelecendo no cotidiano 

desta instituição educacional.   

No capítulo IV, de igual maneira apresentamos a Comunidade Indígena Pedra Preta. 

Através do relato etnográfico, apresentamos seu sistema político, econômico e social, bem 

como seu sistema educacional. Para tanto, iniciamos com uma apresentação geral da 

comunidade, elencando os elementos que lhes são considerados importantes e que estão 

inteiramente relacionados ao sistema educativo. Assim, ao falar do sistema educativo, 

estamos também, de certa forma, abordando sua organização política, econômica e social, já 

que o cotidiano da comunidade muitas vezes se confunde com o cotidiano da escala. 

Para finalizar, apresentamos nossas Considerações finais acerca de todo o processo 

analítico, mas principalmente nossas impressões sobre o modelo educativo investigado. Neste 

mesmo processo, fazemos algumas comparações entre as instituições educativas destas 

comunidades no sentido de demonstrar as convergências e divergências entre elas. Com isso, 

não queremos hierarquizá-las, mas demonstrar que mesmo estando situadas em comunidades 

indígenas dão respostas diferentes às mesmas demandas e problemas. Nesse sentido, ainda 

aportamos algumas reflexões que poderão ajudar os gestores das escolas, assim como, as 

lideranças das comunidades a repensar as práticas que vêm sendo desenvolvidas nestas 

escolas e localidades.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



35 

 

Capítulo 1 

Da multiculturalidade à educação intercultural: processos de interculturalização da 
educação escolar 

 

Nas últimas décadas, o mundo vem passando por diversas e constantes 

transformações. Estas, provocadas pelos processos de globalização, tendem a diminuir as 

distâncias entre as sociedades e inter-relacioná-las, gerando assim, um discurso sobre a união 

de povos, integração econômica e cultural. Dessa forma, “o mundo se globaliza, a cultura se 

mundializa e os mercados se unificam” (GUSMÃO, 2008:48) e, em meio a esse fenômeno 

crescente de uma pretensa homogeneização cultural, grupos diversos, povos e culturas em 

diferentes espaços, reafirmam suas particularidades culturais e reivindicam um lugar próprio e 

singular, seja em sua sociedade ou no cenário global.  

Esse processo de globalização, segundo Mary Nash (1999), transformou a Europa em 

um cenário de expressões plurais, onde uma complexa realidade multicultural se enxerta e se 

entrecruza em uma variedade de tradições políticas, sociais, religiosas e de gênero. Esta 

realidade, herança de uma sociedade pós-colonial e, por vezes, das ondas migratórias das 

últimas décadas do século XX, coloca a diversidade cultural, assim como, o 

multiculturalismo, como um dos grandes temas de debate de nosso tempo.  

Do ponto de vista econômico, os processos de globalização do início do século XXI, 

geraram uma série de mudanças que foram decisivas em escala planetária, pois ajudaram na 

consolidação das dinâmicas mundiais de intercâmbio de imagens, mercadorias, pessoas e 

ideias. A economia de mercado globalizado do capitalismo tardio marca os parâmetros do 

mundo atual, da mesma forma que a expansão colonial europeia e a penetração do capitalismo 

desafiaram as fronteiras geográficas e culturais do mundo não ocidental no final do século 

XIX.  Neste sentido, a reestruturação econômica mundial, junto com os impactos dos meios 

de comunicação e generalização do ciberespaço, tem gerado tendências globais 

complementares, mas também contraditórias, assim 

 

la dinámica de mundialización ha conllevado procesos de universalización y 

homogeneización cultural. La globalización de las industrias culturales a nivel 

mundial ha fomentado la homogeneización del consumo de  la cultura que traspasa 

las fronteras de los estado nacionales cuya identidad y ámbito de actuación están en 

permanente proceso de redefinición en espacios territoriales donde las fronteras  

geográficas nacionales se difuminan por la constitución de mercados más globales 



36 

 

en ámbitos tan distantes como la Unión Europea, el NAFTA o el MERCOSUR. 

Instrumentos culturales como la música, el cine, la publicidad o las series televisivas 

configuran los referentes audiovisuales de las nuevas generaciones que consumen, 

en gran medida, productos culturales que traspasan las fronteras nacionales   

(NASH, 1999: 10). 

 

 

Como forma de resistência a essa dinâmica de homogeneização das últimas décadas, 

tem surgido uma forte tendência de fragmentação que se manifesta na reivindicação pelo 

reconhecimento da diversidade. Frente aos projetos culturais homogeneizadores, em torno de 

uma norma monocultural e hegemônica, a afirmação das diferenças se expressa em termos 

plurais a partir das mais diversas instâncias, sejam elas, religiosas, políticas, estéticas, étnicas 

ou de gênero. Nesse sentido, a diversidade cultural se manifesta como expressão dinâmica de 

significados, a qual se constrói de forma diversa e em contextos específicos. É, portanto, por 

meio desta dinâmica que as políticas de identidades se tornam a chave para o processo de 

construção de identidades coletivas que partem do reconhecimento da diversidade (NASH, 

1999:11).    

Os processos de reafirmação de identidades através de reivindicação do 

reconhecimento da diversidade tem sido cada dia mais frequentes e, em alguns aspectos, esta 

política de reivindicação estimula e por vezes até exige o reconhecimento. Esta necessidade 

de reconhecimento segundo Taylor (1994:45) é hoje “no âmbito da política uma das forças 

motrizes dos movimentos nacionalistas”. É válido ressaltar que, essas exigências por 

reconhecimento se fazem sentir, na política atual, de determinadas formas, em várias partes 

do mundo, e em nome dos diversos grupos minoritários, em algumas formas do feminismo, e 

naquilo que recentemente, no campo político, convencionou-se chamar Multiculturalismo 

(TAYLOR, 1994:45). Com o multiculturalismo, a cultura tornou-se uma importante dimensão 

social para resistir ao poder. Assim, os grupos minoritários pedem o reconhecimento de suas 

diferenças e reivindicam a supressão das desigualdades, sejam estas sociais, de gênero, de 

raça, etnia e opção sexual, que até então, eram legitimadas pela hierarquia entre as culturas.  

O termo multiculturalismo, originário das lutas contra o racismo, empreendidas pelos 

negros norte-americanos, até bem pouco tempo, parecia ser uma preocupação da América do 

Norte (SAN ROMÁN, 1998; apud SILVA, 2003:17). Nos Estado Unidos, “país do 

multiculturalismo por excelência” (WIERVIORKA, 1999:15), este “movimento social” 

(DIETZ, 2012) teve como principal característica a luta contra a segregação racial e pela 

igualdade de oportunidades, dando origem às políticas de  affirmative action.  



37 

 

É válido ressaltar que esse movimento não ficou circunscrito aos Estados Unidos. Na 

década de 1970, devido à intensificação dos processos migratórios, este tema transladou-se ao 

continente europeu onde ganhou diferentes significados em função dos diferentes contextos 

sociais. Assim, nos países anglo-saxônicos desenvolveu-se um multiculturalismo inspirado no 

modelo norte-americano, baseado em medidas institucionais de affirmative action e 

discriminação positiva para as minorias que se encontravam em processo de reafirmação de 

suas identidades.  Ante esse modelo, surge nos países da Europa Continental uma orientação 

intercultural de inspiração francófona, representando assim, uma alternativa à corrente 

multicultural. Esta não tinha como preocupação “empoderar” as minorias, mas reconhecê-las 

(ANTOLINEZ, 2011:11). 

Nesse processo de expansão, o termo foi ganhando diferentes conotações daquelas de 

seu país de origem. Na América Latina, por exemplo, sequer se usam os mesmos termos para 

indicar ou descrever o fenômeno da diversidade de culturas, etnias, idiomas e religiões, dentro 

de uma sociedade em âmbito nacional.  Este fenômeno da diversidade aqui na América Latina 

tem sido conhecido como pluralismo cultural, heterogeneidade, hibridez e mestiçagem 

(MARTIN, 2009). No entanto, na década de 1970, surge a partir do contexto europeu uma 

“migração do discurso intercultural” (MATEUS CORTEZ, 2011) para a América Latina, 

através de uma série de convenções internacionais, bem como das reformas constitucionais de 

cada um dos países que forma esta parte do continente (ANTOLINEZ, 2011). Tal discurso se 

fará presente principalmente no campo da educação. 

Nesse amplo processo de expansão do multiculturalismo, consensos e dissensos foram 

surgindo sobre o mesmo. Os debates relacionados a esta temática adquiriram grande 

relevância nas investigações antropológicas nos últimos trinta anos e têm sido muito 

recorrentes em outros campos disciplinares das Ciências Humanas e Sociais, como por 

exemplo, nos Estudos Culturais e na Educação. Este último (o campo da educação) tem sido 

palco de grandes debates e reflexões acerca da natureza multicultural das sociedades. A 

educação, do ponto de vista prático, é garantida como um direito básico em todas as 

sociedades e durante muito tempo foi vista como instrumento de imposição e 

homogeneização cultural. Foi, portanto, esta característica da educação que possibilitou que 

os debates sobre multiculturalismo tenham alcançado maior visibilidade. Como consequência, 

construiu-se, a partir dos anos de 1980 uma considerável bibliografia sobre o tema, que nos 

possibilita vislumbrar toda a movimentação teórica que o envolve.  



38 

 

Para compreender os atuais debates em torno do multiculturalismo, e, sobretudo da 

educação multicultural nos Estados Unidos e a educação intercultural na Europa e América 

Latina, pensamos ser de fundamental importância conhecer como, onde e porque surgiu esse 

fenômeno denominado multiculturalismo e principalmente como o interpretamos. Isto, não 

significa que vamos realizar uma historiografia desse movimento, mas, que devemos 

apresentar ainda que de forma sucinta suas raízes e bases filosóficas, para em seguida abordar 

a questão da interculturalidade e o discurso da educação intercultural, pois entendemos que 

não há como falar de interculturalidade sem antes falar de multiculturalismo, já que este 

coloca em pauta a necessidade de se aprofundar no conteúdo das políticas que tem como base 

essa realidade multicultural. 

Dessa forma, o tema da interculturalidade será problematizado e refletido desde sua 

gênese na Europa, passando pelo processo de “migração transnacional” (MATEUS CORTÉS, 

2011) até seu processo de apropriação e ressignificação por atores e autores latino-

americanos
13

, bem como, sua aplicabilidade no campo da educação escolar para os povos 

indígenas na América Latina e, principalmente no Brasil. Assim, partindo do pressuposto da 

existência de uma educação intercultural para os povos indígenas, propomo-nos a esta análise 

que tem como objetivo compreender como a noção de interculturalidade está sendo concebida 

e empregada no campo da educação escolar indígena, para perceber os usos por seus 

implementadores.  A análise tem como base duas escolas indígenas no estado de Roraima. 

  

1.1- O multiculturalismo e suas raízes 

O nosso mundo sempre foi e continua sendo étnico e culturalmente diverso e, essa 

diversidade é hoje visivelmente percebida, principalmente nos grandes centros urbanos 

mundo afora
14

. Ora, se hoje podemos perceber e conviver com essa diversidade é devido à 

resistência de muitas sociedades que ao longo de todo um processo histórico combateram a 

política homogeneizante imposta pelos estados nacionais, e se construíram historicamente a 

partir de sua multiplicidade étnica e cultural, formando assim, as sociedades multiculturais.  

Isto significa dizer que as sociedades são multiculturais, não porque são “naturalmente” 

                                                
13  A ênfase em autores latino-americanos, ou em trabalhos produzidos a partir da realidade deste subcontinente 

torna-se plausível em função de sua maior aplicabilidade ao caso brasileiro. Todavia não se pode deixar de 

considera a produção em língua inglesa, sobretudo americana, posto que o debate neste país tenha sido pioneiro e 
continuado.  
14 Nas palavras canônicas de Claude Lévi-Strauss, “A diversidade das culturas humanas está atrás de nós, à nossa 

volta e à nossa frente” (Lévi-Strauss, 1993:366).  



39 

 

multiculturais, mas porque no seio destas sociedades, há reivindicação pelo reconhecimento 

desta diversidade.  

O caráter multicultural das diversas sociedades tem sido “objeto” constante de 

investigações. Estas são de distintos tipos e realizadas por profissionais das mais diversas 

áreas do conhecimento, com destaque para profissionais das Ciências Humanas e Sociais – 

Antropologia, Sociologia, História, Filosofia, Estudos Culturais, Educação, entre outras. 

Frente a essa realidade de crescentes debates sobre o caráter multicultural das sociedades, 

desde diferentes perspectivas disciplinares, surge um questionamento: se desde sempre as 

sociedades foram multiculturais, porque somente nesse fim de século, “o multiculturalismo 

tornou-se assunto de moda e de polêmicas tão violentas”? (SEMPRINE, 1999:31). 

Sobre esse questionamento há diferentes opiniões. Há aqueles que defendem que esse 

“novo movimento social” (DIETZ, 2012:19) está estreitamente relacionado com o 

ressurgimento e a redefinição das identidades étnicas e indígenas, em um contexto „pós-

indigenista‟ na América Latina; já outros afirmam que foram os crescentes fluxos migratórios 

do sul para o norte que suscitaram a obrigatoriedade de se repensar alguns aspectos que 

configuram nossa vida social e cultural desde os mais diversos campos disciplinares. Dessa 

forma, tais reflexões e controvérsias têm contribuído para um debate nacional e internacional 

cada vez mais crescente sobre o multiculturalismo e a interculturalidade. Entretanto, tais 

discursos não são homogêneos e se distinguem dependendo do contexto social empregado, 

bem como dos campos disciplinares e de seus protagonistas (DIETZ e MATEOS CORTÉS, 

2009:48; MATEOS CORTÉS, 2011:27-28).  

Na tentativa de responder aos questionamentos acima expostos, Aquino (2001) afirma 

que fontes do multiculturalismo são de índole muito diversa. Mesmo sendo o 

multiculturalismo um “fenômeno novo”, a história dos processos de constituição de boa parte 

das sociedades, assim como, da maioria dos estados nacionais, tem mostrado que sempre 

houve uma luta entre grupos portadores de identidade, valores e exigências diferentes, que são 

conflitantes entre si, pois tratam de se impor umas sobre as outras. No entanto, o atual 

incremento deste fenômeno social reporta-se à fragmentação das sociedades aparentemente 

homogêneas devido a uma crise de consenso interno causado por uma fratura social que 

acabou por gerar uma crise no modelo de estado social.  

  Ainda segundo Aquino (2001), a esta crise do estado social, juntaram-se, em alguns 

casos, os grupos minoritários que até então estavam em segundo plano, e em outros, a 



40 

 

presença reivindicatória de estrangeiros incorporados pelos fluxos migratórios. Estes últimos 

passaram a reivindicar o reconhecimento de suas particularidades, pois não desejavam se 

integrar à sociedade majoritária, uma vez que, esse objetivo já não era possível, pois, nem a 

economia, nem a educação, possuíam esta eficácia universalizante. Tal situação concedeu 

nova força ao debate atual e explica o crescimento da preocupação em conciliar a unidade 

política com a diversidade social.  

De acordo com o autor supracitado, para que se tenha uma melhor compreensão do 

fenômeno do multiculturalismo, é antes necessário compreendermos as fontes da diversidade 

que conformam as sociedades multiculturais, pois, somente assim, compreender-se-á, de 

forma clara, como foi o processo histórico de incorporação desses grupos minoritários e como 

estes foram configurando suas instituições coletivas, suas identidades e inspirações. 

Nesse sentido, o autor destaca duas fontes de diversidade que conformam as 

sociedades multiculturais. A primeira fonte da diversidade, de acordo com o teórico 

supracitado, surge da incorporação de culturas que previamente desfrutavam de um 

autogoverno e estavam territorialmente concentrados em um Estado maior.  Aqui é importante 

ressaltar que, mesmo sendo “incorporadas” essas minorias nacionais têm uma característica 

que é fundamental para o multiculturalismo, qual seja o desejo de seguir sendo sociedades 

distintas em relação à cultura majoritária e dominante da qual fazem parte, e dessa maneira, 

exigem diversas formas de autonomia e autogoverno para assegurar sua sobrevivência como 

sociedades distintas.  Neste caso, a fonte da diversidade é a coexistência de mais de uma 

“nação” dentro de um determinado estado. Porém, o termo nação aqui empregado, não pode 

significar uma comunidade histórica mais ou menos completa institucionalmente, que ocupa 

um território determinado e que compartilha uma língua e uma cultura diferenciada. Aqui, a 

ideia de nação em seu sentido sociológico, está relacionada estreitamente com a ideia de povo 

ou cultura (AQUINO, 2001: 32-33).  

A segunda fonte de diversidade surge da imigração individual ou familiar. Estes 

migrantes, organizados em pequenas associações com normas não muito rígidas, ou em 

pequenos grupos, denominados de grupos étnicos, desejam integrar-se a sociedade da qual 

fazem parte, bem como, serem aceitos como membros, com plenos direitos. No entanto, 

mesmo querendo integrar-se à sociedade, estes grupos também exigem um maior 

reconhecimento de suas identidades étnicas. Neste caso, seu objetivo não é se converter em 



41 

 

uma nação separada e autogovernada, mas desejam modificar as instituições e as leis desta 

sociedade para que sejam mais sensíveis às diferenças culturais (AQUINO, 2001: 38-39). 

Ao referir-se aos processos de imigração como segunda fonte da diversidade, Aquino 

(2001), pautado nos estudos de Kymlika (1996), afirma que Austrália, Canadá e Estados 

Unidos são os países com maior índice de imigração per capita do mundo e, que antes dos 

anos de 1960, em tais países se esperava que os imigrantes abandonassem sua cultura de 

origem e assimilassem totalmente as pautas culturais existentes, o que ficou conhecido como 

“modelo inmigratório de angloconformidad” (AQUINO, 2001:39). Tal modelo permitia que 

nestes países fosse negada a entrada de grupos de imigrantes considerados inassimiláveis, pois 

a assimilação era considerada essencial à estabilidade política. No entanto, é valido ressaltar 

que o compromisso compartilhado pela angloconformidade, ficou abalado pelo contraste entre 

o melting-pot estadunidense e o mosaico cultural canadense. Assim, em princípios dos anos 

de 1970, estes países abandonaram esta postura assimilacionista e adotaram uma política mais 

tolerante que permitissem e estimulassem os imigrantes a manter alguns aspectos de sua 

herança étnica. 

É valido ressaltar que o fenômeno migratório, colocado por Aquino (2001) como 

sendo uma das fontes de diversidade, tem sido evocado por vários autores, Hall (2003), 

Semprine (1999), Sales Ciges e Garcia López (1997); Kinchelo e Steinberg (1999), Nash 

(1999), Dietz (2012) como um importante fator no processo de constituição, não somente das 

sociedades multiculturais, mas principalmente do fenômeno denominado multiculturalismo. 

As duras condições de vida enfrentadas pelos migrantes, a heterogeneidade de origem, bem 

como a heterogeneidade étnica e cultural teriam provocado profundos conflitos no seio dos 

países que lhes receberam. Tais conflitos foram responsáveis por suscitar a necessidade de se 

repensar a configuração da sociedade, desenvolver políticas direcionadas a essa população, e, 

por conseguinte, repensar a própria ideia de Estado-nação.  

A “globalização contemporânea” (HALL, 2003) também tem sido considerada por 

estes autores como um dos fatores responsáveis pela crescente onda multiculturalista como 

mencionado anteriormente. Esta tem exigido uma maior abertura das fronteiras, sejam elas 

econômica, sociais, políticas ou cultural, entre os mais diversos países. Para Sales Ciges e 

Garcia López (1997), a globalização tem gerado uma maior interdependência entre vários 

países do mundo e como consequência exige maiores relações interculturais e esta 

interdependência mundial implica,  



42 

 

 

desde planteamientos éticos y morales, la existencia de unos valores universales, 

como la dignidad humana, la igualdad la solidaridad o la libertad que sirvan de base 
para la relación entre las culturas en contacto, frente a las tendencias racista, 

xenófobas y discriminatorias de todo tipo, que son inmorales, tanto a nivel 

individual como institucional, puesto que aflige dolor a aquellos que las padecen, 

por el mero hecho de pertenecer a otra raza, cultura, grupo social o género (SALES 

CIGES e GARCIA LÓPEZ, 1997:14).  

 

 

O exposto acima nos permite inferir que não há como datar ou mesmo encontrar uma 

única razão para o surgimento do multiculturismo. Este, segundo Aquino (2001), tem raízes 

antigas que remontam à história dos processos de constituição de boa parte das sociedades, 

tendo como base a diversidade sociocultural formadora da mesma. Semprine (1999:11) e 

Wierviorka, (1999:19) também argumentam neste mesmo sentido quando afirmam que as 

raízes do multiculturalismo estão na diversidade cultural e/ou “diferença cultural” formadora 

das sociedades. Semprine (1999), ao refletir sobre o multiculturalismo nos Estados Unidos, 

aponta cinco aspectos como sendo suas raízes históricas: a presença de populações autóctones 

em território americano, o tráfico de escravos da África Ocidental, a presença de grupos 

religiosos entre os primeiros colonos, base anglo-saxônica das elites políticas e econômicas e 

a migração, ou seja, a diversidade sociocultural. 

Stuart Hall (2003), assim como Aquino (2001), defende que as sociedades sempre 

foram multiculturais, mesmo antes da expansão europeia, porém com uma crescente 

intensidade deste então. Foi, portanto, esta condição multicultural das sociedades que 

possibilitou a emergência do multiculturalismo no mundo pós-guerra. Para Hall, três fatores 

foram importantes neste processo de emergência do multiculturalismo: o fim do velho sistema 

imperial europeu e das lutas pela descolonização e independência nacional; o fim da guerra-

fria; e a globalização. 

As ponderações acima nos levam a concluir que o multiculturalismo, enquanto 

“movimento social contestatório” (DIETZ, 2012), foi gerado a partir de diversos processos 

socioculturais e assumiu significados e concepções distintos dependendo do contexto social 

em que foi elaborado. É, portanto, um conceito que se constrói historicamente. Entretanto, 

mesmo sendo o multiculturalismo um tema tão controverso, autores como Semprine (1999), 

Dietz (2012), Aquino (2001), Sales Ciges e Garcia López (1997), Kinchelo e Steinberg 

(1999), Nash (1999), têm apontado o movimento pelos direitos civis da década de 1960 como 

seu recente ponto de partida.  



43 

 

Portanto, sendo o movimento pelos direitos civis o ponto de partida recente do 

Multiculturalismo, Semprini (1999:32), afirma que a década de 1960 “representou uma 

liberação repentina de energia e um projeto visando à evolução da realidade institucional e 

política conforme as exigências de uma nova sociedade civil”.  Do ponto de vista econômico 

e da mobilidade, a segregação racial e a marginalização dos negros mostraram-se injustas e 

anacrônicas para um crescente número de cidadãos. Dessa forma, em um curto espaço de 

tempo, não isento de feridas e resistências, a mobilização pelos direitos civis foi um 

catalisador de força para a renovação da sociedade em um período de reelaboração de 

contrato social.  

É válido ressaltar que, a partir do movimento pelos direitos civis, desencadeado pelo 

movimento negro norte-americano, um grande número de movimentos sociais contestatórios 

formados por grupos étnicos minoritários como indígenas, ciganos, feministas, gays, lésbicas, 

pessoas com deficiência física e terceira idade, juntaram-se ao movimento negro sob o lema 

do Multiculturalismo. Estes passaram a lutar em defesa do seu reconhecimento institucional e 

de suas identidades socioculturais, reivindicando também sua legítima participação nas 

instituições democráticas norte-americanas. Dessa forma, o multiculturismo passa a ser visto 

como uma “política de reconhecimento” (TAYLOR, 1994), um “movimento social” (DIETZ, 

2012) e uma “estratégia política” (HALL, 2003), que exige justiça frente às desigualdades. 

Usado como uma meta, conceito, atitude, estratégia e valor, o multiculturalismo 

aparece hoje como o olho de um furacão social que se concentra em torno das mudanças 

sociais que estão ocorrendo nas sociedades ocidentes (KINCHELO e STEINBERG, 1999: 

25). Como vimos, o termo multiculturalismo é usado universalmente. Contudo, sua 

proliferação não tem contribuído para esclarecer seu significado.  Já que o termo vem sendo 

usado indistintamente e para tantas razões, não é aconselhável utilizá-lo sem um prévio 

esclarecimento do que se quer dizer. É, portanto, seguindo essa perspectiva, que no próximo 

item apresentaremos uma ligeira caracterização do multiculturalismo, para em seguida nos 

posicionarmos em relação ao mesmo.    

 

1.2- O multicultural, o multiculturalismo e suas diferentes formas 

Conforme mencionamos acima, todas as sociedades, independente de sua localização 

geográfica e seu processo histórico de constituição, sempre foram multiculturais. Ora se assim 

o é, coincidimos com (HALL, 2003:52) ao afirmar que o Multicultural é um termo 



44 

 

qualificativo e serve para descrever as características sociais e os problemas de 

governabilidade de qualquer sociedade na qual, diferentes grupos culturais convivem e tentam 

construir uma vida em comum, ao mesmo tempo em que retém algo de sua cultura original. Já 

o termo multiculturalismo, refere-se às estratégias que são adotadas para governar ou 

administrar os problemas de diversidade gerados pelas sociedades multiculturais. Este último 

é usualmente empregado no singular, significando uma doutrina ou filosofia específica que 

sustenta as estratégias multiculturais.  

Ressalta-se que, ao falarmos de multiculturalismo enquanto filosofia política ou 

estratégia de governabilidade, não se pode deixar de considerar as mudanças ocorridas nos 

últimos anos e principalmente os modelos de sociedades aos quais estamos nos referindo. 

Existem muitos tipos de sociedade multicultural, como por exemplo, África do Sul, Estados 

Unidos, França, Malásia, Nigéria, Nova Zelândia, entre outras; no entanto, estas sociedades 

são multiculturais de forma bastante distintas (HALL, 2003). Entretanto, mesmo sendo 

diferentes entre si, estas sociedades possuem uma característica comum, “são por definição, 

culturalmente heterogêneas”. Estas por sua vez, se distinguem do Estado nação „moderno‟, 

constitucional liberal do ocidente que se afirma sobre o pressuposto da homogeneidade 

cultural, organizada em torno dos valores universais e individualistas liberais (HALL, 

2003:52).   

Ainda segundo Hall (2003), os termos multicultural e multiculturalismo são 

interdependentes. Entretanto, o multiculturalismo apresenta dificuldades específicas, por 

denominar uma variedade de articulações, ideais e práticas sociais. Segundo Hall, o ismo 

tende a converte o multiculturalismo em uma doutrina política, reduzindo-o a uma 

singularidade formal e o fixando em uma condição petrificada.  No entanto, segundo ele, o 

multiculturalismo não é uma única doutrina, não caracteriza uma estratégia política e nem 

representa um estado de coisas já alcançado. Não é tão pouco, uma forma disfarçada de 

endossar algum estado ideal ou utópico. O multiculturalismo descreve uma série de processos 

e estratégias políticas sempre inacabadas.  Nesse sentido, assim como há distintas sociedades 

multiculturais, há também multiculturalismos bastante diversos
15

.  

                                                
15 Os autores por nós consultado classificam multiculturalismo das mais diversas formas, e para exemplificar 

essa polifonia do termo, citaremos alguns. Vejamos: Aquino (2001) os classifica em três modelos; 

Multiculturalismo Liberal Individualista, Multiculturalismo Comunitarista e Multiculturalismo Pluralista, Já os 

autores Kincheloe e Steiberg (1997) os classifica em cinco modelos, a saber: Multiculturalismo Conservador ou 
Monoculturalismo, Multiculturalismo Liberal, Multiculturalismo Pluralista, Multiculturalismo Essencialista de 

Esquerda, e Multiculturalismo Teórico. O pesquisador Peter McLaren (1997) classifica o multiculturalismo em 

quatro vertentes: Multiculturalismo, Conservador ou Empresarial, Multiculturalismo Humanista Liberal, 



45 

 

O multiculturalismo conservador (MCLAREN, 1997), ou monoculturalismo 

(KINCHELO e STEINBERG, 1999), tem como características “insistir na assimilação da 

diferença às tradições e costumes da maioria” (HALL, 2003). Segundo Peter McLaren (1997) 

e Kinchelo e Steinberg (1999), as manifestações desse tipo de multiculturalismo estão 

baseadas na crença da superioridade da cultural ocidental do final do século XX, sendo em 

muitos aspectos uma forma de neocolonialismo, já que representa um novo reconhecimento 

da tradição colonialista da supremacia do homem branco.  

Segundo McLaren (1997), esse modelo de multiculturalismo tem como base as teorias 

evolucionistas, mas, pode ser melhor entendido como resultado direto do legado da doutrina 

da supremacia branca que biologizaram  as populações africanas como criaturas, ao compará-

los com os estágios do desenvolvimento humano.  Com essa mentalidade colonialista, não 

somente as populações africanas, mas também os povos indígenas foram classificados como 

espécies humanas inferiores e, portanto, desprovidas dos direitos e privilégios da classe 

superior, - a europeia (KINCHELO e STEINBERG, 1999: 27). Uma das principais 

características desse modelo é assimilação forçada com o intuito de formar uma única cultura.  

Com relação a esta ideologia assimilacionista, Sales Ciges e Garcia López, (1997), 

afirmam que tal ideologia defendia a absorção dos diferentes grupos étnicos e culturais em 

uma sociedade que se supõe relativamente homogênea, onde o único critério era o da cultura 

dominante. Esse processo partia de uma premissa etnocêntrica de que a cultura receptora é 

superior às outras e, portanto, todas as pessoas e grupos culturais minoritários deveriam se 

adaptar ao modelo cultural dominante, caso contrário representariam uma ameaça para a 

economia e a segurança do país de acolhida. Nesse sentido,  

 

la diversidad étnica, racial, cultural…, la diversidad en general, se concibe como un 

problema que amenaza la integridad y cohesión social y que debe ser reconducida y 

compensada hacia planteamientos homogeneizadores que son, precisamente, 

aquellos que corresponden a los grupos mayoritarios que controlan el poder político 

y económico, demostrando así, una vez más, su superioridad no sólo cultural, sino 

incluso biológica (SALES CIGES E GARCIA LÓPEZ, 1997: 16) 

 

                                                                                                                                                   
Multiculturalismo Liberal de Esquerda e Multiculturalismo Crítico ou de Resistência.   Stuart Hall (2003) 
apoiando-se em outros pesquisadores os classifica como, Multiculturalismo Conservador, Multiculturalismo 

Liberal, Multiculturalismo Pluralista, Multiculturalismo Comercial, Multiculturalismo Coorporativo e 

Multiculturalismo Crítico.  



46 

 

O multiculturalismo humanista liberal, por sua vez, está baseado na crença de que 

todos os indivíduos pertencentes aos mais diversos grupos, raciais, de classe social, de gênero, 

ou seja, brancos, afro-americanos, latinos, asiáticos e outras populações raciais, compartilham 

uma igualdade natural e uma condição humana comum (MCLAREN, 1997:119; KINCHELO 

e STEINBERG, 1999: 35).  Desta forma, busca integrar os diferentes grupos culturais o mais 

rápido possível ao seio da sociedade majoritário. Baseado em uma cidadania individual 

universal, tolera algumas práticas culturais particularistas apenas no domínio privado (HALL, 

2003). Diferentemente deste, o multiculturalismo liberal de esquerda, enfatiza a diferença 

cultural e argumenta que a ênfase na igualdade das raças, abafa as diferenças culturais que são 

importantes, entre elas as que são responsáveis por comportamentos, atitudes, valores, estilos 

cognitivos e práticas sociais diferentes (MCLAREN, 1997:120).  

Da mesma forma que o liberal de esquerda, o multiculturalismo pluralista avaliza as 

diferenças grupais em termos culturais e concede direitos de grupos distintos a diferentes 

comunidades dentro de uma mesma ordem política ou comunitária (HALL, 2003; 

KINCHELO e STEINBERG, 1999).  Convém ressaltar que o modelo pluralista do 

multiculturalismo,  

   

Concebe a coexistência de varias culturas de forma paralela a cultura ocidental 
dominante [...] procura-se desse modo estabelecer um „mosaico‟ de grupos raciais e 

étnicos que formem parte de um todo unificante. Espera-se que a diversidade 

prospere ao mesmo tempo em que a cooperação e a adesão aos valores democráticos 

contribuam à harmonia político-social (HEPBURN, 1992:88 apud, SILVA, 

2003:25).  

 

O multiculturalismo pluralista teve e ainda tem uma grande aceitação entre muitos 

teóricos da atualidade
16

, pois surge como alternativa ao modelo assimilacionista. Seu intuito é 

rechaçar a hierarquização etnocêntrica das culturas e promover a afirmação da diferença 

cultural. Baseia-se na crença de que cada grupo tem o direito de conservar ou desenvolver sua 

cultura de origem no seio da sociedade e que se pode educar, tendo como base seus próprios 

valores e conhecimentos e em condições de igualdade (SALES CIGES E GARCIA LÓPEZ, 

1997). Desde uma perspectiva filosófica, pretende apontar uma ética que respeite o pluralismo 

das diferentes sociedades e culturas, baseado em princípios que lhe confiram traços de 

                                                
16 Para citar alguns dentre os teóricos defensores deste modelo podemos citar os seguintes: Olivé (1993; 1996; 

1997), Beuchot (1999) e Aquino (2001). 



47 

 

racionalidade, corresponsabilidade e solidariedade e que também permita a participação dos 

indivíduos e dos grupos em um contexto de sociedades plurais (AQUINO, 2001). 

De acordo com Sales Ciges e Garcia López (1997), os defensores do pluralismo 

cultural, ao contrário dos assimilacionistas e integracionistas, não compartilham das ideias de 

que as diferentes minorias culturais sejam deficitárias ou estejam desestruturadas pelo simples 

fato de serem diferentes da cultura dominante. Para os pluralistas culturais todas as culturas 

são valiosas, e gozam do mesmo status e valor, portanto tem o mesmo direito de desenvolver-

se em plenitude. Para tanto, é necessário que desfrute de certos espaços, estruturas e 

instituições próprias que garantam suas aspirações sociais, políticas, econômicas e educativas.  

Consideram também que o contato entre as culturas sempre se estabelece em relações de 

poder e que cada grupo cultural deve defender seus próprios interesses frente aos outros 

grupos que tentam submetê-los sem que haja argumentos que justifique a superioridade de 

uns sobre os outros. No entanto, estas autoras ressaltam que este modelo pluralista corre o 

risco de cair em um relativismo cultural exagerado, reproduzindo inclusive processos de 

discriminação contra os grupos minoritários já que os isolam em sua própria cultura, não 

facilitando os meios necessários para promover uma interação com outros membros da 

sociedade, pois  

 

la defensa del derecho a la diferencia en una sociedad desigual puede servir de 

justificación de un segregacionismo igual de racista que el asimilacionismo 

homogeneizador que se trata de combatir. Por otra parte, conciben la cultura como 
algo demasiado estático y separado de la sociedad; como un conjunto de 

costumbres, ritos,  tradiciones y valores que permanecen invariables en el tiempo y 

que no contempla la heterogeneidad interna do grupo […] y niega la posibilidad del 

enriquecimiento producido por el intercambio y el mestizaje intercultural” (SALES 

CIGES E GARCIA LÓPEZ, 1997: 20). 

 

Apesar de fazer ênfase na diferença cultural, enaltecendo a heterogeneidade interna 

dos grupos sociais, esta perspectiva pluralista, segundo Kincheloe e Steiberg (1999), é incapaz 

de perceber as relações de poder que existem entre a construção da identidade, as 

representações culturais e as lutas por recursos. Neste sentido, os assuntos de raça e etnia são 

privados e que tem pouca relação com a dinâmica estrutural do patriarcado, como elitismo de 

classe ou com a supremacia branca, pois o modelo pluralista do multiculturalismo se dedica a 

elogiar as diferenças num momento em que os assuntos mais importantes que afetam os que 

estão “fora da norma branca” são, quase sempre, a violência e a pobreza.    



48 

 

O multiculturalismo essencialista de esquerda, não tem sido capaz de apreciar o lugar 

que ocupam as diferenças culturais. Os defensores desta postura definem-se a si mesmos e a 

relação com outros grupos em torno da autenticidade; associam a diferença com um passado 

histórico de autenticidade cultural, em que se desenvolve a essência de uma determinada 

identidade, uma essência que supera as forças históricas do contexto social de poder. A busca 

essencialista pela autenticidade da identidade em alguns contextos tem criado uma dualidade 

invertida, na qual a cultura dominante é má e a cultura marginalizada é boa (KINCHELO e 

STEINBERG, 1999:44-45). Contra essa perspectiva essencialista, os multiculturalistas 

teóricos argumentam que, como a identidade se constrói socialmente, está constantemente em 

processo de mudança. É, portanto, essa dinâmica que os essencialistas não reconhecem.  

O multiculturalismo crítico ou revolucionário está interessado na análise das relações 

de poder, nos privilégios, na hierarquia das opressões e nos movimentos de resistência 

(HALL, 2003). Desta perspectiva, o multiculturalismo compreende a representação de raça, 

classe social e gênero, como o resultado de lutas sociais mais amplas sobre signos e 

significações. Ressalta, não apenas o jogo textual e o deslocamento metafórico como forma de 

resistência, mas principalmente a tarefa central de transformar as relações sociais, culturais e 

institucionais nas quais os significados são gerados (MCLAREN, 1997).   

O multiculturalismo crítico ou revolucionário se recusa a ver a cultura como sendo 

não-conflitiva, harmoniosa e consensual. A democracia sob esta perspectiva é vista como 

tensa, não como um estado de relações culturais sempre harmoniosas, suave e sem cicatrizes. 

Nesta perspectiva multiculturalista, a diversidade não pode ser vista apenas como uma meta, 

ela deve ser afirmada dentro de uma política de crítica e compromisso com justiça social, 

estando sempre atenta à noção de diferença, e vendo-a sempre como um produto da história, 

da cultura, poder e ideologia. O multiculturalismo crítico (MCLAREN, 1997) ou teórico 

(KINCHELO e STEINBERG, 1999) está interessado mais que nas desigualdades ou nas 

diferenças, está interessado em contextualizar as causas que geram essas desigualdades, tendo 

como base as diferenças de classe, raça, gênero, etnia e orientação sexual.   

As classificações apresentadas acima não podem ser vista como sendo uma forma 

definitiva e completa de pensar o multiculturalismo, pois entendemos que os modelos teóricos 

devem ser avaliados, reformulados e reconceitualizados constantemente. Esta classificação 

serviu apenas como um recurso heurístico a fim de facilitar a compreensão do assunto 

estudado, pois, na realidade do mundo atual, essa classificação raramente se manifesta com a 



49 

 

mesma “simplicidade” que aqui foi apresentada. Em nossa realidade social, elas se misturam e 

se confundem, fazendo cair por terra toda e qualquer tentativa de impor um modelo teórico. 

Entretanto, ao apresentar o multiculturalismo a partir destas classificações, fica 

visivelmente perceptível que todo o debate do multiculturalismo tem como pano de fundo a 

questão da diferença no seio das sociedades democráticas na medida em que, de uma forma 

ou de outra, ela (a diferença) exige seu reconhecimento público. Nesse sentido, toda a ação do 

multiculturalismo, independente da forma de abordagem ou de seu conteúdo, estará 

relacionada com as políticas de reconhecimento da diferença e as lutas sociais contra as 

desigualdades, sejam estas, de classe, raça, gênero, etnia, e opção sexual, etc.. Entretanto, de 

um ponto de vista teórico-crítico, o multiculturalismo crítico parece ser o que mais responde 

às demandas dos grupos minoritários, já que procura articular questões de identidade cultural 

(raça e etnia) com as de desigualdades sociais, de gênero e opção sexual em torno das 

políticas de reconhecimento.  

 

1.3 As lutas políticas por reconhecimento  

As políticas de reconhecimento resultantes do multiculturalismo se fizeram sentir das 

mais diversas formas e em nome dos mais diversos grupos sociais, como já afirmamos no 

início deste capítulo. No entanto, cabe ressaltar que estas exigências de reconhecimento, 

segundo Taylor (1994:45), adquirem “certa premência, devido à suposta relação existente 

entre reconhecimento e identidade”, sendo, a identidade, uma forma de interpretação que a 

pessoa faz de si mesma e de suas características fundamentais como ser humano. Esta relação, 

segundo Taylor, está baseada na tese de que a identidade é conformada pela existência ou não 

do reconhecimento, assim como pelo reconhecimento incorreto.  O falso reconhecimento ou a 

ausência deste pode afetar negativamente, sendo uma forma de agressão que aprisiona o 

indivíduo em uma forma falsa de ser, deformado e reduzido.  

De acordo com Taylor (1994), essa preocupação “recente” pela identidade e pelo 

reconhecimento está alicerçada em duas mudanças.  A primeira é a queda das hierarquias 

sociais que tinha como base a noção de honra, sendo esta entendida com o mesmo sentido que 

no Antigo regime, estando intrinsecamente relacionada com a desigualdade. Assim, para que 

alguns desfrutassem da honra, era necessário que nem todos a tivessem. A segunda, refere-se 

à noção moderna de dignidade. Esta com um sentido universalista e igualitário, baseando-se 

na premissa de que esta (a dignidade) é comum a todas as pessoas.  



50 

 

É, portanto, a partir desta ideia de dignidade humana que visa substituir a noção de 

honra que as sociedades democráticas começaram introduzir uma política de reconhecimento 

igualitário. Esta tem assumido várias formas ao longo dos anos e exige um estatuto de 

igualdade para as diversas culturas (TAYLOR, 1994:48).   

As reivindicações de igualdade fundadas na ideia de igual dignidade do ser humano 

deram origem a uma política da igualdade que exige idêntica oferta de direitos. As demandas 

por reconhecimento das diferenças, tendo por base a construção de uma identidade própria, 

deram lugar a uma política da diferença exigindo justiça frente às desigualdades. Nesse 

sentido, as reivindicações de igualdade se fundam em uma noção ética; - a igual dignidade de 

toda pessoa e a demanda por reconhecimento das diferenças se baseiam no princípio da 

construção de uma identidade própria. Assim, a ideia de igual dignidade deu origem a uma 

política da igualdade, e a ideia de identidade deu origem uma política da diferença, esta 

última, obrigando o reconhecimento das identidades étnicas, não somente dos indivíduos, 

mais também dos grupos (AQUINO, 2003:43).  

Politicamente falando, a exigência de um tratamento igualitário para todos os 

cidadãos, que surgiu contra o regime de privilégios considerado a raiz de toda injustiça, 

provocou uma nivelação de todos os indivíduos frente às leis e ao poder. Este nivelamento 

tem como base o princípio de que todas as pessoas possuem uma característica comum – a 

cidadania. Como cidadãos, somos todos semelhantes entre si. Dessa forma, os movimentos 

democráticos que lutaram contra o regime de privilégios de uma sociedade estamentária, 

substituíram-na por outra, política e juridicamente homogênea (AQUINO, 2003:43). Esta 

sociedade, que nascia das revoluções democráticas, substituía a antiga ideia de estado nação e 

tinha como projeto a assimilação de todas as comunidades e culturas em uma forma de vida 

dominante. É, portanto, contra esse projeto de Estado-nação moderno, homogêneo e 

monocultural, que desconsidera a diversidade sociocultural interna, que se impõe o 

multiculturalismo, propondo o reconhecimento do direito à manutenção da cultura própria e a 

igualdade social evitando assim a discriminação (BARTOLOMÉ, 2006).  

Aquino (2003), refletindo sobre a política de igualdade e da diferença, chama atenção 

para os riscos de uma interpretação que tome a igualdade como homogeneidade e a diferença 

como singularidade excludente. Em seu argumento, afirma: “ser diferente é possuir alguma 

qualidade que não é compartilhada com ninguém”. Nesse sentido, a diferença é por princípio 

excludente. Esta assertiva, segundo o autor, serve tanto para o campo individual, quanto para 



51 

 

as nacionalidades e culturas, pois em qualquer um dos campos, o domínio exclusivo de certas 

características diferenciais estabelece uma separação, gerando assim, uma ideia de 

superioridade e/ou orgulho, de uns sobre os outros. Este tipo de interpretação, segundo o 

autor, pode trazer alguns prejuízos, gerando inclusive discriminação e segregação, já que a 

diferença conduz a desigualdade quando a identidade que a constitui não é vivida como um 

projeto de vida escolhido livremente, mas como domínio de uma propriedade exclusiva que 

os singulariza frente aos demais.  

Convém salientar que a concepção de igualdade em termo de homogeneidade e da 

diferença como singularidade excludente se complementam, pois são duas formas de ver a 

sociedade e nela viver, uma vez que, ambas veem o homem como possuidor de certas 

características inerentes e não como um agente moral capaz de cultivar sua própria figura.  

Estas duas visões veem a identidade como o descobrimento e amparo de características 

exclusivas e a igualdade como compartilhamento de qualidades comuns. Nesse sentido, a 

homogeneidade da sociedade se torna necessária se a admissão das diferenças conduz a 

exclusão de um grupo por outro. A singularidade excludente, por sua vez, tende a se afirmar, 

se a igualdade se traduz em uniformidade que elimina as variadas seleções individuais e 

coletivas (AQUINO, 2003). Se assim o é, fazemos coro com Boaventura de Souza Santos 

(1997:30), quando afirma: “as pessoas e os grupos sociais têm o direito a ser iguais quando a 

diferença os inferioriza, e o direito a ser diferente quando a igualdade os descaracteriza”. É, 

portanto a partir desta concepção que acreditamos que deva surgir uma igualdade que 

reconheça as diferenças e de uma diferença que não produza, alimente ou reproduza as 

desigualdades.  Este é, portanto o grande desafio do multiculturalismo.  

É, portanto, contra esse modelo de Estado-nação, que se pensava culturalmente 

homogêneo, com leis universais, baseado em direitos individuais que desconsiderava e/ou 

desconsidera que a sociedade é composta por grupos que são hierarquizados ideologicamente, 

que justifica as desigualdades por meio da “diferença”, alimentando, assim, o preconceito e a 

discriminação que surgem as lutas e os conflitos sociais. As reivindicações por igualdade de 

oportunidades sociais, políticas, econômicas, culturais e educativas desencadeadas pelo 

movimento negro, de migrantes, ciganos, ou minorias étnicas, entre outras, no seio da 

sociedade estadunidense sob o lema do multiculturalismo, têm, na década de 1960, seu ponto 

de partida.  Essa década marca, portanto, o início do processo de enfrentamento da ideologia 

do estado monocultural e assimilacionista, que lhes impedia de desenvolver-se como uma 



52 

 

sociedade pluricultural. Ou seja, um estado que não lhes dava o direito de se construir como 

uma sociedade plural.   

Nos Estado Unidos, “país do multiculturalismo por excelência” (WIERVIORKA, 

1999:15), este se apresenta como que separado em dois e assumido por duas lógicas distintas, 

uma social e econômica e outra cultural.  A primeira lógica (social e econômica) do 

multiculturalismo americano está marcada pelos debates relativos à affirmative action, que 

resultou do movimento pelos direitos civis da década de 1960 e de suas consequências, bem 

como de uma crescente tendência dos lideres afro-americanos de constituírem-se como 

figuras que, reivindicavam para suas comunidades o controle sobre seus próprios assuntos. 

Nesse sentido, o problema não era tanto de reconhecimento, mas principalmente o da ação 

contra as desigualdades sociais, baseadas ou reforçadas pela discriminação racial. A ação 

afirmativa assinala Wierviorka (1999), tem suas bases na preocupação com a desigualdade 

social e não com o reconhecimento cultural.  

A segunda lógica (cultural) é marcada pelos debates em torno do reconhecimento 

explicitamente cultural. Esta questão foi objeto de debates e práticas, sendo mais decisivos, os 

relacionados ao sistema educativo. Sob essa lógica, o ensino de história e literatura, mais que 

qualquer outra área, foi responsável por dar vazão a um debate em que era exigido um 

tratamento diferenciado para as minorias étnicas e para as mulheres. No entanto, essa não era 

a característica principal, o essencial, segundo Wierviorka (1999), estava na exigência do 

reconhecimento das diferenças culturais, nos manuais escolares, nas escolhas dos autores 

estudados em literatura e na perspectiva adotado sobre a história. Nesse sentido,  

 

O multiculturalismo aproxima-se, neste caso, de uma política de reconhecimento 

cujas expressões mais radicais „críticas‟ integram numa única denúncia a rejeição de 

um universalismo que mais não faria que dar cobertura  ao domínio exercido pelos 
ocidentais, brancos, machos e pela língua inglesa (WIEVIORKA, 1999:17) 

 

Em países como Canadá, Austrália e Suécia o multiculturalismo assumiu formas 

particulares que se distinguem daquelas adotadas nos Estados Unidos. Nestes países, segundo 

Wierviorka (1999), o multiculturalismo adotou uma característica mais “integrada”, pois não 

havia uma separação entre as questões econômicas e culturais; as pessoas diretamente 

implicadas nesse processo são definidas também pelas suas características econômicas, não 

somente pelo cultural.  



53 

 

Originariamente dos Estados Unidos, o multiculturalismo se expandiu para Europa, 

onde assumiu diferentes formas nos mais diversos contextos. Antolínez (2011), recorrendo a 

Abdallah Pretceille (2001), afirma que na Europa há dois modelos de gestão da diversidade. O 

primeiro seria o modelo multicultural dos países anglo-saxônicos, fortemente inspirado na 

tradição norte-americana que, permitia aos indivíduos pertencer a uma comunidade distinta do 

Estado-nação. Este modelo tinha como base a prioridade que se dá ao grupo ao qual pertence, 

partindo de uma definição apriorística dos próprios grupos, bem como de sua vinculação com 

a realidade social e educativa. Neste sentido, o reconhecimento de sua existência vinha 

acompanhado de outros direitos, muitas vezes formuladas em formas de discriminação 

positiva.  

 O segundo modelo de gestão da diversidade na Europa, segundo Antolinez (2011: 

11), foi uma orientação intercultural de inspiração francófona que surge nos países da Europa 

Continental. Dessa forma, a versão multicultural do contexto anglo-saxônico, estava baseada 

em medidas institucionais de ação afirmativa e na discriminação positiva para as populações 

em processo de afirmação de identidade, e no contexto da Europa Continental a necessidade 

não estava em “empoderá-las”, mas em reconhecê-las.  

No contexto da América Latina os debates sobre o multiculturalismo, giram em torno 

dos conceitos de pluralismo e diversidade. No entanto, autores como Dietz e Mateos Cortés 

(2009) e Mateos Cortés (2011), defendem que o debate sobre a realidade multicultural das 

sociedades latino-americanas está pautado no e pelo discurso intercultural. Este último, sendo 

resultado de uma “migração transnacional” entre os países europeus e a América Latina e se 

dá principalmente no campo da educação escolar indígena.  

É importante mencionar que dentro de processo de expansão, consolidação e 

institucionalização do discurso multicultural, foi o campo da educação que mais se consolidou 

neste debate. Esta situação deve-se ao fato de ter sido a educação um campo prioritário para 

as reivindicações das mais diferentes demandas, e como respostas a estas demandas, logo se 

desenvolveram os mais diversos programas educativos para que pudessem atender as 

reivindicações desses grupos (SALES CIGES E GARCIA LÓPEZ, 1997). É, portanto, sobre 

esse aspecto que nos dedicaremos nas páginas seguintes. 

 

 

 



54 

 

1.4 – Educação multicultural e seus diferentes modelos nas sociedades multiculturais.  

A complexidade semântica e polifônica do multiculturalismo, também se apresenta no 

campo da educação escolar, o que nos interessa em particular na presente tese. Nos Estados 

Unidos e Europa, pesquisadores deste campo disciplinar vêm identificando diferentes termos 

que têm sido vistos como recorrente na literatura sobre multiculturalismo e educação. Estas 

terminologias, em alguns casos são usadas como sinônimos e em outros, como sendo 

propostas diferentes, e muitas vezes complementares. Trata-se, portanto, dos termos: 

multiculturalismo, pluralismo e interculturalismo. Aqui não queremos problematizar tais 

designações já que refletimos sobre as duas primeiras no item anterior, e sobre a terceira o 

faremos nos seguintes itens (1.5 e 1.6). O que queremos chamar a atenção é para fato de que, 

seja qual for à nomenclatura utilizada para descrever um modelo educativo em sociedades 

multiculturais, este tem por base a diversidade social, cultural, étnica, racial, religiosa de 

gênero ou sexual que conforma(m) esta sociedade. E neste sentido, à instituição escolar cabe 

um papel fundamental, pois se acredita que é a partir da educação escolar que se podem evitar 

tensões entre grupos étnicos e culturais (...) e quebrar o círculo vicioso da discriminação que 

se abate sobre os grupos culturalmente diferenciados (VALENTE, 1999:11).    

 Partindo desta observação pode-se entender a importância que é dada à educação 

escolar e, principalmente, à “escola como instrumento de reprodução” (BOURDIEU, 1999), e 

porque esta tem sido uma das grandes molas propulsoras dos debates em torno do 

multiculturalismo. Segundo Semprine,  

 

“a escola é um dos lugares consagrados à formação do indivíduo, e a sua integração 

na comunidade de iguais. É, portanto, graças à escola que o indivíduo pode 

transcender seus laços familiares, étnicos ou consuetudinários e criar um sentimento 

de pertença a uma identidade, mas abrangente: a nação, a república. A educação tem 

igualmente a missão de conduzir as pessoas ao plano do amadurecimento de suas 

capacidades. Ao permitir-lhes forjar seu espírito crítico e escolher de modo 

autônomo entre as várias possibilidades aquele que melhor lhe convém, a escola é a 

segunda instancia libertadora do indivíduo. Após tê-lo libertado dos laços sociais, 

ela liberta sua mente e o transforma num homem livre e responsável” (SEMPRINI, 

1999:45-46).   

 

Para Dietz (2012), foi por razões eminentemente estratégicas que os primeiros passos 

rumo à implantação de ações destinadas à multiculturalização das sociedades contemporâneas 

se centraram em dois campos de atuação: a escola pública e a universidade. Dietz, apoiando-

se nas ideias de Banks (1986a: 09), explica as razões pelas quais as escolas e universidades 



55 

 

foram eleitas. Segundo ele, grande parte das respostas dadas aos protestos étnicos transcorreu 

nas escolas e nas universidades porque estas instituições abarcam um leque de possíveis 

beneficiários. Estas, também percebidas como símbolos poderosos e bastões do status quo, 

haviam participado na opressão dos grupos étnicos e eram vistas como meios potencialmente 

poderosos, que poderiam desempenhar um papel destacado em sua libertação.  

Nos Estados Unidos, por exemplo, a esfera acadêmica, ou seja, a universidade, 

absorveu não somente as discussões acerca do multiculturalismo, mas também as experiências 

práticas e os projetos pilotos de aplicação do programa multicultural. Tal situação parecia 

refletir o isolamento que naquele país sofria a academia frente a outras instituições e a 

sociedade em geral. Já no Reino Unido, houve uma maior integração do âmbito universitário 

com o conjunto da sociedade e sua inter-relação com os movimentos pedagógicos, sociais, 

sindicais e políticos, que permitiram iniciar projetos educativos não centrados nas 

universidades, mas nas instituições escolares (DIETZ, 2012:59).  

Foi, portanto, na tentativa de atender às demandas de reconhecimento das diferenças 

étnicas e culturais existentes no âmbito educacional, que os movimentos sociais passaram a 

lutar para garantir que a escola fosse vista e pensada como espaço de diversidade, de respeito 

mútuo e de tolerância. Para tanto, exigiam um “novo” modelo educativo que garantisse o 

respeito à diversidade sociocultural e agisse contra o modelo hegemônico de educação, que se 

esforçava para produzir uma homogeneização, linguística e cultural. A este „novo‟ modelo 

educativo convencionou-se chamar - Educação Multicultural. 

No campo da educação, o multiculturalismo também tem assumido várias formas e 

modelos, gerando assim molduras teóricas para pensar a educação, dentre tais modelos 

podemos destacar os seguintes: Educação compensatória, cujo objetivo aparece explícito no 

próprio nome, compensar déficits das culturas minoritárias. Estes podem referir-se as mais 

variadas formas de leituras e escrita, mas principalmente com relação à língua do grupo 

majoritário. Hermenêutica interpretativa, este modelo educativo propõe uma reforma na 

estrutura social e educativa, porém não chega a atingir grandes transformações nas estruturas 

da sociedade. No entanto, não deixa de oferecer suas contribuições, como por exemplo, o fato 

de os professores serem conscientes da realidade multicultural e poderem estimular seus 

alunos a refletir sobre atitudes e práticas discriminatórias, produzindo assim, algum tipo de 

mudança. Já o modelo Crítico ou Sócio Político, evidencia a preocupação não somente dos 

professores, mas também dos alunos no sentido de modificar a situação social e cultural, bem 



56 

 

como os aspectos ideológicos que provocam a discriminação racial. Este modelo aceita os 

conflitos que surge da interação humana como elemento motivador de transformações. Este 

último modelo de educação, seria, portanto “o mais equilibrado a uma realidade 

multicultural” (SILVA, 2003: 33-35).  

O termo educação multicultural, segundo Sales Ciges & Garcia López (1997), pode 

ser considerado como um “paraguas” por abarcar concepções muito diversas e, ao mesmo 

tempo, muito específicas, dependendo do enfoque que se aborde - no que acompanha a 

complexidade do que seria o multicultural como debatido anteriormente. Para estas autoras a 

educação multicultural significa,  

 

La idea de la igualdad de oportunidad educacional para todos los alumnos, sean del 

género, clase social, raza o cultura que sean propiciada por la reforma de las 

instituciones educativas con cambios en todo el entorno escolar en un proceso hacia 

objetivos de igualdad, libertad y justicia  social, frente a la alienación de los grupos 
marginados y discriminados (pg.33-34). 

 

Rebolledo (2009), divergindo das autoras acima, se junta ao coro de outros estudiosos 

desta temática, para afirmar que a literatura sobre educação multicultural tem perspectivas 

muito limitadas no que diz respeito ao seu desenvolvimento teórico. Para este autor,  

 

 la educación multicultural es un término equívoco e impreciso para dar cuenta de la 

situación  educativa de los grupos minoritarios, pues se ha documentado ampliamente 

que los grupos minoritarios no mantiene internamente su cultura tradicional y tampoco 

subsisten como grupos separados culturalmente dentro del contexto de sus naciones-

estados  sino más bien están insertos en dinámicas socioculturales muy complejas y 

usan el carácter minoritario de sus culturas como postura para reclamar derechos 

civiles y educativos y no para separarse de la cultura hegemónica (REBOLLEDO, 

2009:43).   

  

A citação acima nos ajuda a refletir sobre os limites do multiculturalismo e/ou 

educação multicultural, quando vistos apenas de uma perspectiva liberal ou pluralista; já que 

estes modelos limitam-se, a enfatizar e a enaltecer as diferenças sem considerar o contexto 

histórico e social em que estas foram e/ou estão sendo produzidas. Pois sob a perspectiva 

destes dois modelos de multiculturalismo, a educação multicultural atuaria mais no plano 

descritivo (a realidade de fato, o que é) do que no plano normativo (do que deveria ser), 

evidenciando assim, apenas uma realidade social concreta e não um projeto cultural das 



57 

 

minorias, já que não consegue articular aspecto cultural dos grupos minoritários aos 

programas de lutas contra as injustiças da maioria.  

De acordo com Rebolledo (2009: 44-45), uma educação multicultural, no sentido 

normativo, apenas contempla as relações entre culturas e grupos, mas não contempla as 

dimensões de poder sobre as quais estão fundadas estas relações. No campo político, o 

multiculturalismo propõe alternativas para as minorias enfrentar os modelos assimilacionistas 

prevalecentes que tentam promover a unidade da diversidade, atendendo às necessidades 

educativas dos grupos minoritários como problemas especiais. Nesse sentido, a diversidade 

sociocultural existente no seio da comunidade educativa, passa a ser visto como um problema 

que deve ser superado através da “integração”. O multiculturalismo, neste caso, é uma 

alternativa mais comprometida com a negociação para a convivência pacífica entre grupos 

majoritários e minoritários em um esquema de regulação de conflitos, e no âmbito escolar é 

sem dúvida um discurso político pedagógico através do qual as minorias se servem para 

ascender à educação e enfrentar o preconceito.  

Ainda segundo Rebolledo (2009), esse caráter descritivo do multiculturalismo, levou 

muitas políticas de estado na América Latina a reorientar seus programas educativos 

destinados às minorias étnicas. Um exemplo dessa reorientação foi o México que, em 

princípios dos anos dois mil, substituiu o conceito de educação multicultural por educação 

intercultural. Esta mudança deu-se por considerar que o conceito de educação intercultural 

apresenta além dos objetivos de coexistência das culturas originárias e mestiças, apresenta 

também o respeito à diferença, a erradicação do racismo e da discriminação, assim como a 

transformação das relações de desigualdade. No entanto, esse discurso educativo parece ficar 

preso por um novo indigenismo e etnicismo, ou indigenismo alternativo.  

O indigenismo alternativo, segundo Rebolledo, é de algum modo uma versão do 

multiculturalismo, diríamos de um “multiculturalismo essencialista” já que propõe uma 

oposição frente à cultura ocidental, da mesma forma que propõe práticas de representação 

onde o intuito é apresentar os povos não ocidentais como sendo o outro no ocidente. Nesse 

sentido,  

 

En el etnicismo o en el nuevo indigenismo alternativo se escudan concepciones  

ingenuas de la cultura indígena, así como ambivalencias de la sociedad hacia los 

indígenas que plantan un discurso ambiguo respecto a lo que son realmente las 

poblaciones indígenas y el lugar que ocupan en la sociedad; en algunos casos ven a 

los indios como el segmento población atrasada y ominosa que debe integrarse a la 



58 

 

sociedad como vía para su progreso; en otros ven a los indios como parte de la 

grandeza de la nación y cuya presencia debe mantenerse viva como un signo de 

tolerancia y multiculturalismo (REBOLLEDO, 2009:46).  

 

Ao analisar as duas concepções acima expostas, podemos perceber que elas operam a 

partir da dualidade inclusão x exclusão, que visa estabelecer uma separação entre “nós e os 

outros”. Esta perspectiva, a nosso ver, faz parte de um discurso pré-fabricado de certos grupos 

indigenistas, que por um lado, coloca os povos indígenas numa condição de „inferioridade‟, 

quando defendem a necessidade de uma “integração” à sociedade ocidental como condição 

para que se alcance o “desenvolvimento”. Esta, por outro lado, ao enaltecer a grandeza destas 

populações, parece essencializá-las, pois apresenta os povos indígenas com determinados 

atributos internos como se fossem entidades fechadas. Ao fazer isso, tira qualquer 

possibilidade de análise que leve em conta as relações de poder para compreender as mais 

diversas formas de desigualdades sociais vividas por estas populações. Do ponto de vista 

educacional, dentre os defensores desta perspectiva do novo indigenismo, há aqueles que 

tendem à assimilação e à integração e há aqueles que defendem uma diferenciação a partir da 

essencialização da cultura.  

Dietz e Mateos Cortés (2011:49-59), ao refletirem sobre as questões educativas em 

sociedades multiculturais destacam alguns enfoques ou modelos discursivos que foram 

gerados por atores sociais e instituições que confluem para a prática educativa, visando 

responder ao problema da diversidade cultural nos contextos educativos; dentre estes 

enfoques destacam-se: educar para assimilar ou compensar, este modelo educativo promove 

um processo unidirecional de adaptação cultural do alunado, ou seja, sua assimilação à cultura 

hegemônica, desconsiderando as diferenças existentes no contexto educativo. Outro modelo 

em destaque é: Educar para diferenciar ou biculturalizar, o qual se baseia no pluralismo 

cultural e estabelece que todas as comunidades autodeclaradas étnica e/ou linguisticamente 

distintas, têm o direito a uma educação específica. Educar para tolerar ou prevenir o racismo 

foi considerado como um modelo que consiste numa das primeiras tentativas de 

interculturalização educativa, pois tinha como objetivo fomentar, entre os diferentes setores 

do alunado, o respeito e a tolerância mediante a formação de valores, atitudes de solidariedade 

e comunicação humana. Educar para transformar consiste em “empoderar” o outro. No 

entanto, corre o mesmo risco de produzir atitudes paternalistas, já que tem como base os 

princípios filosóficos do multiculturalismo crítico.   Educar para interatuar tem um princípio 

crítico, no entanto, da maior ênfase no conjunto de educandos, não somente nas minorias 



59 

 

étnicas. A tarefa pedagógica neste modelo consiste não somente em tematizar a 

heterogeneidade excludente na sala de aula, mas principalmente aproveitá-la pra gerar entre 

os alunos mecanismos intergrupais de formulação, negociação e resolução de conflitos.  

Educar para empoderar está mais diretamente ligado aos movimentos multiculturalistas 

institucionalizados, é fortemente influenciado pela educação popular latino-americana, e nas 

suas estratégias de conscientização dos grupos oprimidos acerca das possibilidades de 

transformação. É fortemente marcado pelas lutas e ações para a obtenção de cotas de 

participação política que se opõe as injustiças sociais. Já Educar para descolonizar, é um 

modelo mais característico de países latino-americano e combate o modelo educativo 

unidirecional que promove a assimilação e a integração nacional.  

Ao analisarmos os diversos modelos educativos acima descritos, entendemos que a 

proposta de uma educação multicultural não é suficiente para atender às reais necessidades 

das populações desfavorecidas. Entendemos ser necessário pensar um novo modelo de 

educação. Neste caso, defendemos a ideal de uma educação intercultural, por acreditar que 

este modelo educativo, pautado no reconhecimento das diferenças, se utiliza desta para 

potencializar encontros em que o diálogo se dá na base do reconhecimento do outro. Dessa 

forma, a ênfase não é na barreira que isola e serve de fortalecimento de uma cultura, mas na 

possibilidade de criar pontes entre as diversas culturas para multiplicar-se e encharca-se 

através do diálogo (ANSIÓN, s/d). 

Diante do exposto, percebemos que, mesmo que o multiculturalismo tenha instaurado 

o debate sobre o reconhecimento e o respeito às diferenças, propondo que a escola fosse vista 

como um espaço de interação e acolhida do outro, parece não ter sido suficiente para dirimir o 

fosso entre os sujeitos culturalmente diferenciados, que coexistem no ambiente educacional. 

Essa perspectiva educacional limitou-se a reconhecer as diferenças que coabitam no mesmo 

contexto, tomando a diversidade cultural como um fato dado, desconsiderando que cada 

sujeito tem seu modo próprio de agir, ver e interagir com sua realidade social. Também não 

foi capaz de perceber que a interação entre as diferentes culturas pode contribuir para que 

pessoas ou grupos sociais modifiquem seu horizonte de compreensão, assumindo novos 

pontos de vista e diferentes lógicas de interpretação da realidade social em que vivem.   

Ao contrário dessa, a educação intercultural surge como uma forma de promover a 

relação entre as pessoas enquanto membros de sociedades históricas, caracterizadas 



60 

 

culturalmente de modos muito variados, nas quais são sujeitos ativos
17

. Apresenta-se como 

um processo complexo e multidimensional que envolve diferentes fatores, tais como, a 

pessoa, o grupo social, a língua, a religião, etc., não se limitando apenas ao reconhecimento, 

mas indo além deste, promovendo acima de tudo uma interação entre os sujeitos. Tal 

interação vai além da dimensão individual e de suas respectivas identidades culturais. 

 

1.5- Interculturalidade, interculturalismo e educação intercultural. 

 

O tema das relações interculturais ou diálogo intercultural tem sido abordado pelas 

mais diversas disciplinas, seja pela antropologia, sociologia, filosofia, ciência política, 

pedagogia. No entanto, cada campo do conhecimento o aborda desde perspectivas 

particulares. Sob uma perspectiva antropológica, Bartolomé (2006) afirma que um dos 

primeiros a argumentar sobre essa questão, já na primeira metade do século passado, a partir 

de uma noção concreta de “biculturalismo”, foi o antropólogo Evon Vogt, quando estudou a 

incorporação de indígenas navajos no exército americano durante a segunda guerra mundial, 

para que seu idioma fosse utilizado como código de transmissão de mensagens. Segundo este 

autor, se tomarmos como referência as teorias vigentes na época, poderia se esperar que ao 

final do treinamento os navajos estivessem “aculturados”, no entanto, esse grupo de navajos 

demonstrou que não era necessário renunciar ao seu mundo cultural para ascender a outro, 

pois ao terminar o treinamento, eles voltaram para suas comunidades e retomaram suas 

antigas formas de vida, porém não esqueceram a cultura tecnológica e social, aprendida.  

Com este exemplo, Bartolomé, afirma que se pode propor o biculturalismo como 

antecedente do atual conceito de interculturalidade, o que levaria a uma análise da mesma a 

partir de duas perspectivas. Em uma perspectiva a interculturalidade estaria relacionada com o 

ato de vincular-se ou relacionar-se com duas ou mais diferentes culturas em espaços plurais. 

Na outra, estaria relacionada com as configurações culturais resultantes dos processos de 

globalização na contemporaneidade, onde os indivíduos submetidos às diversas influências 

culturais poderiam recorrer instrumentalmente a qualquer dos repertórios culturais de 

significados de que são portadores.  Desta perspectiva de interculturalidade, os seres humanos 

já não possuem somente sua cultura de nascimento, mas seriam proprietários de várias 

tradições culturais, as quais recorreriam, de acordo com o contexto interativo e conjuntural. 

                                                
17 Uma análise crítica e mais aprofundada das diferenças entre educação multicultural e intercultural, será 

apresentada no item, 1.6 da presente tese.  



61 

 

Porém, esta forma de interculturalidade não leva em conta os aspectos hegemônicos da 

globalização, bem como, a imposição cultural que ela gera, pois o que realmente se globaliza 

é o ocidente, assim, a interculturalidade proposta não deixa de ser outra metáfora, para a 

ocidentalização planetária (BARTOMOMÉ, 2006: 122-123).  

Bartolomé (2006), continuando com sua reflexão, afirma existir outras formas de 

interculturalidade não alienante, que acontece quando o ser humano está em condições de 

incorporar aspectos selecionados dos fluxos culturais que circulam mundo afora, porém de 

acordo com seus interesses, podendo incorporá-los dentro de seus marcos conceituais com a 

menor violência possível. Ou seja, quando esse processo responde a seus objetivos e não 

como imposição coercitiva. Para exemplificar esse modelo de interculturalidade, cita como 

exemplo as populações indígenas da América Latina, que tem aprendido os idiomas 

dominantes e estão se capacitando para mover-se dentro de culturas diferentes das suas. Tal 

fato se dá em virtude das necessidades destas populações relacionarem-se em outros idiomas 

com compradores de seus produtos. Para Bartolomé, esse tipo de interculturalidade não 

implica a renuncia de seu mundo próprio, mais se trata de uma forma de contribuir para sua 

reprodução a partir de uma melhoria econômica.  

Ao analisar as diferentes perspectivas de interculturalidade proposta por Bartolomé, 

pensamos que o modelo que ele chama de interculturalidade não alienante não difere dos 

outros modelos que ele considera impositivo e alienante. Ora, a própria necessidade das 

populações indígenas aprenderem outro idioma para comunicar-se com turistas e potenciais 

compradores de seus produtos, já não seria uma imposição da cultura dominante, visto que os 

compradores não tem a mesma obrigatoriedade de aprender as línguas indígenas? É possível 

justificar esse “modelo de dominação” tendo como fundamento uma melhoria econômica? 

Neste caso, não estaríamos caindo em certo utilitarismo? Entendemos que, tanto neste caso 

como nos outros há um “diálogo intercultural”, mas mesmo assim, esse diálogo se dá apenas 

em uma direção e de forma hierarquizada, e como o próprio autor afirma, uma vez mais o 

ocidente torna-se mais globalizado e as populações indígenas “localizadas” (SANTOS 1997).  

Soriano (2004), ao refletir sobre as diferentes concepções acerca do interculturalismo, 

afirma que este é um termo que nos remete a uma ideia de coexistência de culturas em um 

plano de igualdade, e que este tem sido usado por muitos investigadores como tendo o mesmo 

significado que multiculturalismo. No entanto, seria mais apropriado utilizar o termo 

multiculturalismo para descrever a constatação empírica da coexistência de culturas, enquanto 



62 

 

que o interculturalismo tem uma pretensão mais normativa ou prescritiva, ou seja, traz 

presente a exigência de um tratamento igualitário a todas as culturas. Para este autor, o 

interculturalismo se apresenta em dois planos: um ético e outro sociológico. No plano ético, 

defende que todas as culturas têm o mesmo valor no processo de intercambio cultural, e por 

esta razão devem participar como iguais; já no plano sociológico, supõe a presença e a 

coexistência em um nível de igualdade de todas as culturas, no momento de contato. De modo 

geral, o interculturalismo é uma ideologia sobre as relações entre as culturas que se propõe 

superadora de outras ideologias como, por exemplo, o imperialismo, comunitarismo e 

liberalismo.  

Schmelkes (2008), ao abordar a temática do interculturalismo, chama a atenção para a 

necessidade de fazer uma distinção entre interculturalidade e interculturalismo. Para essa 

autora, a interculturalidade é um conceito “descritivo-explicativo” e se constitui como um 

campo de estudo da história, da antropologia e da sociologia, que descreve e explica as 

relações entre os diferentes grupos culturais no interior de uma sociedade.  Enquanto campo 

de estudo, a interculturalidade abarca um grande leque de temas tais como: o racismo, a 

discriminação, exploração vinculada à dominação cultural e também as relações respeitosas 

entre os membros de uma sociedade.  Já o interculturalismo, figura como um projeto, uma 

intervenção, no sentido de uma sociedade desejada. Dessa forma o interculturalismo, é  

 

un proyecto de nación centrado en las relaciones  cualificadas entre los grupos 

culturales de un país: relaciones que se basan en el respecto, que se dan desde 

posiciones de igualdad desde el ser de cada cultura y que resultan mutuamente 

enriquecedoras […] persigue el aprecio del otro diferente […] enfatiza lo enriquecedor 

de las relaciones interculturales puesto que ellas abren horizontes, amplían opciones, 

cuestionan lo que se da por natural, favorece la criticidad, […] es parte integrante de 
una democracia en una sociedad multicultural y es también ingrediente esencial de 

una sociedad justa e equitativa  (SCHMELKES, 2008: 04). 

 

 

Ainda segundo essa autora, na América Latina, usamos o termo interculturalidade 

como sinônimo de interculturalismo. Isso porque nesta parte do continente, o 

interculturalismo nasceu com a educação intercultural bilíngue. Nesse sentido, a 

interculturalidade ou interculturalismo, aqui na América Latina, se diferencia dos outros 

países, devido aos seus destinatários. Na Europa, por exemplo, as questões relacionadas à 

interculturalidade foram desenvolvidas na perspectiva de uma atenção aos imigrantes dos 

diversos países daquele continente. Este fato se dá igualmente em países anglo-saxônicos. Foi, 



63 

 

portanto, na tentativa de melhorar as relações entre os imigrantes e a sociedade, que no início 

da década de 1980, os governos europeus passaram a desenvolver programas visando à 

formação de professores com ênfase na interculturalidade. 

Embora autores como Dietz e Mateos Cortés (2009) e Mateos Cortés (2011), 

defendam que o discurso intercultural chega à América Latina, vindo da Europa, através de 

tratados e convenções, há autores como Luis Lopéz (2009), que defende que a noção de 

interculturalidade no campo da educação surge quase que de forma simultânea tanto na 

Europa, quanto na América Latina, em princípios dos anos de 1970, porém com perspectivas 

e interesses diferentes, pois;  

  

en Europa, esto se debió a la preocupación por la modificación del tejido social de sus 

zonas urbanas, resultantes del influjo cada vez  mayor de aleados de trabajadores y 

familias migrantes del Tercer Mundo. La migración incidía que en un mismo salón de 

clase  pudiese encontrarse e interactuar estudiantes pertenecientes a diferentes grupos 
nacionales, étnicos y culturales. En América Latina en cambio, el uso del término se 

dio en el marco de proyecto de educación indígena, en las que confluían estudiantes 

indígenas que entraban en contacto con la cultura escolar hegemónica (LOPÉZ, 

2009:180). 

 

Na França, essa preocupação com a interculturalidade, se iniciou na década de 1970 

com trabalhos voltados para os filhos de imigrantes, tendo como preocupação especial às 

dificuldades linguísticas e escolares, bem como com a manutenção da cultura de origem, e 

particularmente em ações relacionadas ao ensino para imigrantes e às demandas de 

trabalhadores estrangeiros (VIEIRA, 1999). Na Itália não foi diferente, depois da 

intensificação do fluxo de imigrantes, aquele país passou a ser visto como multicultural e a 

escola devia dar conta dessa situação, surgindo, assim, a ideia de uma educação intercultural 

com o desejo de promover uma nova propensão à convivência e uma plena consciência da 

globalização. Na Espanha, a situação é a mesma; naquele país, o programa de educação 

intercultural nasceu para tratar das especificidades culturais que surgiram com a imigração 

latino-americana. Foi somente na década de 1980, que surgiram os primeiros trabalhos 

teóricos sobre interculturalidade, tendo como base as experiências que vinham sendo 

desenvolvidas em anos anteriores (COLLLET, 2001).   

De modo geral, segundo Lopéz (2009:181), a educação intercultural na Europa, surge 

com a finalidade de, em um primeiro momento, solucionar os problemas com os quais se 

defrontavam alunos imigrantes, devido a seu desconhecimento da língua oficial da educação; 

e posteriormente evidenciar a necessidade de assegurar a convivência entre diferentes. Ainda 



64 

 

segundo este autor, o resultado dessa ação foi a aceitação de um paradigma intercultural de 

ensino de línguas e de tolerância frente às minorias étnicas, como uma forma de encontrar a 

convivência em sociedades urbanas extremamente complexas, bem como, uma forma de 

prevenir o preconceito, a discriminação e a xenofobia. Isso visava proteger e consolidar a 

democracia. No entanto, as resposta não foram imediatas, tampouco unívocas. De fato, hoje 

em toda Europa, sob a denominação de educação intercultural se acolhe enfoques diversos 

que vão desde a assimilação até o pluralismo cultural.  

Ao refletir sobre a interculturalidade na América Latina, Candau e Russo (2010), 

afirmam que toda a bibliografia por eles analisada, assim como, as entrevistas feitas com 

especialistas das mais diversas áreas e países, são unânimes em afirmar que o termo 

interculturalidade surge na América Latina, no campo da educação, mais precisamente no 

contexto da educação escolar indígena.  Esta constatação também é evidenciada por Collet 

(2001), quando aborda o princípio da interculturalidade na educação escolar indígena
18

.  

Os primeiros programas de educação intercultural para a população indígena na 

América Latina surgiram nos meados dos anos de 1980, no Peru (GASCHÉ, s/d). Nesses 

programas havia uma preocupação de se levar em conta, na formação de professores, bem 

como nos currículos das escolas primarias, o componente cultural além do componente 

bilíngue que caracterizava os programas de educação para povos indígenas desde anos de 

1950 (GASCHÉ, s/d). Dessa forma, a educação indígena bilíngue passou a ser educação 

intercultural e bilíngue para povos indígenas.  

No que diz respeito à educação bilíngue como antecessora da educação intercultural 

bilíngue na América Latino, o México se destaca neste sentido. Já que foi o primeiro país a 

promover uma política educativa em nível nacional, destinada à população indígena, com 

vista a sua valorização. Foi, portanto, no México pós-revolucionário, mais precisamente a 

partir da década de 1930, em meio a uma série de mudanças em nível nacional e 

internacional, que se inicia um novo período para a educação indígena naquele país.  Este, 

caracterizado principalmente pela busca da identidade nacional nas tradições indígenas 

(COLLET, 2001). 

                                                
18 Mesmo que os debates acerca da interculturalidade na América Latina tenham surgido no campo da educação, 
eles não ficaram circunscritos a esse campo. Aqui na América Latina, este debate expandiu-se para outros 

campos do conhecimento, de tal forma que hoje podemos falar de sistema jurídico intercultural, sistema de saúde 

intercultural, comunicação intercultural, filosofia intercultural e até de businesses intercultural (DIETZ, 2012).  



65 

 

Esta „vocação‟ indígena do estado mexicano vai transformar toda a política educativa 

até então destinada às populações indígenas. No novo modelo educativo pensado para estas 

coletividades, as tradições nativas passam a ser valorizadas, tendo a língua indígena como 

ponto central desta política educativa. No entanto, cabe salientar que através dessa 

valorização da língua materna, com incentivo ao seu estudo, bem como a produção de 

material específico e a alfabetização da população indígena, pretendia-se introduzir a língua 

espanhola nesse meio.  Nesse sentido, a língua indígena estava servindo apenas como uma 

forma de transição.  

Para a concretização desse projeto assimilacionista através da educação bilíngue, o 

governo mexicano contou com o apoio de um grupo de linguistas missionários especializados 

na tradução do novo testamento para as línguas indígenas. Este grupo tinha como líder, o 

missionário William Cameran Townsend, criador do Summer Institute of Linguistics – SIL. 

Este missionário, revestido de um caráter acadêmico-científico, transformou sua proposta 

missionária em projeto educativo “laico”, que viria ser adotado pelo governo mexicano
19

.  

Foi, portanto, através deste programa educativo que foi moldado o perfil da educação bilíngue 

no Estado mexicano e que posteriormente alcançaria toda a América Latina e, a partir dos 

anos de 1970, se transformaria em educação intercultural bilíngue. 

Luís Enrique López (2009), ao refletir sobre o desenvolvimento do discurso 

intercultural bem como da educação intercultural na América Latina, classifica-os em dois 

modelos: o primeiro, ele caracteriza como sendo uma proposta implementada “de cima para 

baixo”, por ter seu planejamento pensado e desenvolvido pelo Estado, ou por Ong‟s 

(Organizações não governamentais) não indígenas.  Em contraposição ao primeiro, o segundo 

modelo o caracteriza como “de baixo para cima”, por ser pensado e executado pela agência 

indígena, ou seja, surge de uma organização de base, ou de outros tipos de lideranças 

indígenas. Este modelo poderá ser assumido pelos governos com ou sem modificações. Como 

exemplos, o autor cita: Peru, Brasil e Guatemala, como sendo países característicos do 

primeiro modelo. E como do segundo, Colômbia, Equador e Bolívia. 

No Peru, segundo Lopéz (2009), a adoção do conceito de interculturalidade teve lugar 

primeiro nos projetos e programas escolares das terras baixas peruanas e posteriormente nas 

serras e nos altiplanos. Naquele país, devido à ausência de uma organização indígena, a noção 

                                                
19 Para uma melhor compreensão sobre a atuação do SIL, e seus projetos educativos na América Latina, ver 

Barros (1993 e 2004). E sobre os processos de educação escolar indígena no México ver, Cruz (2004), Jiménez 

(2009), Dietz e Mateos Cortés (2011) Mateos Cortés (2011).  



66 

 

de interculturalidade foi assumida e desenvolvida por linguistas e antropólogos que 

trabalhavam com as populações indígenas; assim sendo o conceito de interculturalidade 

esteve estritamente relacionado ao de bilinguismo, e restringido à educação escolar para a 

população indígena.  

De modo similar ao caso peruano, no Brasil e na Guatemala, o conceito de 

interculturalidade desenvolve-se sob as mesmas perspectivas “de cima para baixo”. Ainda que 

no caso da Guatemala, a influência de acadêmicos norte-americanos fosse decisiva, em ambos 

os países a ação de Ong‟s com uma perspectiva freiriana de educação popular, bem como, de 

um seguimento da igreja católica ligada à teologia da libertação, foram fundamentais para o 

desenvolvimento desse conceito
20

 (LOPÉZ, 2009).   

Na Guatemala, a noção de interculturalidade esteve inicialmente relacionada à 

educação formal para crianças indígenas e desenvolveu-se a partir de um projeto apoiado 

tanto por Ong‟s, quanto pelo Estado. Ali, a noção de multiculturalidade e interculturalidade 

ingressa no sistema educativo em 1986, como resultado de uma reforma educativa. Nesse 

contexto, a multiculturalidade foi entendida como reafirmação do que era considerado próprio 

e foi aplicado às populações indígenas; já o termo interculturalidade foi visto como um espaço 

de diálogo e de intercâmbio intercultural, portanto, considerado como mais necessário a 

populações não indígenas (LOPÉZ,2009).  

Colômbia, Equador e Bolívia são exemplos de países onde o conceito de 

interculturalidade surge a partir da perspectiva dos movimentos indígenas, ou seja, “de baixo 

para cima”. Na Colômbia, por exemplo, a noção de interculturalidade surge de uma 

perspectiva mais engajada do movimento indígena. Naquele país, o conceito de educação 

intercultural surge em substituição ao conceito de educação bicultural. Tal fenômeno ocorre 

em fins dos anos de 1979, quando o CRIC, (Conselho Regional Indígena de Cauca) assumiu a 

responsabilidade sobre a educação dos povos indígenas da região de Cauca.  Logo de início, o 

CRIC adotou uma posição de educação popular, para em seguida assumir o termo 

etnoeducação (LOPÉZ, 2009) e com a Constituição Colombiana de corte multicultural em 

1991, a etnoeducação para os povos indígenas foi institucionalizada (WALSH, 2011).  

                                                
20 Neste capitulo não vou falar do Brasil, já que o próximo está dedicado a uma contextualização da educação 
escolar indígena neste país. Na oportunidade elaboraremos um histórico da educação escolar indígena neste país 

desde as primeiras tentativas de uma educação “civilizatória” e assimilacionista até o desenvolvimento de 

políticas de educação intercultural. 



67 

 

No Equador, a denominação intercultural foi adotada entre os anos de 1979 e 1985, a 

partir de um projeto de alfabetização desenhado e coordenado pela Pontifícia Universidade 

Católica do Equador, em convênio com o Ministério da Educação. Tal projeto tinha como 

propósito a construção de consensos em relação à escritura do quéchua. Outro aspecto que 

marcou a noção de interculturalidade no Equador foi o envolvimento indígena na gestão do 

fazer educativo bem como nas tomadas de decisões de aspectos que fossem considerados 

importantes na elaboração da grafia da língua quéchua (LOPÉZ, 2009). 

 Walsh (2009: 22), autentica a visão de Lopéz (2009) quando afirma que, no contexto 

equatoriano, uma construção “desde baixo” evidencia que naquele contexto a 

interculturalidade “é conceito, aposta e projeto cunhado e significado pelo movimento 

indígena, princípio ideológico de seu projeto político que - desde os anos 90 -  veio apontando 

a transformação radical das estruturas, instituições e relações existentes”.  

No contexto boliviano, o termo interculturalidade começou a ser usado juntamente 

com o de educação popular, tanto da perspectiva do Estado como da sociedade civil, desde a 

reconquista da democracia naquele país.  Foi, portanto, nos anos de 1982/3, período do 

governo da Unidade Democrático Popular, que os povos indígenas conseguiram um papel de 

atores políticos chave, uma vez que, conseguiram incorporar-se à comunidade política.  Com 

esta posição, juntamente com organizações sociais e de base, exigiram a transformação da 

educação nacional para postura de aceitação da diversidade cultural e linguística que 

caracterizava o país. Por meio da pressão popular se aceitou, em âmbito nacional dois 

alfabetos oficiais; o quéchua e o aimará, e a partir destes se executou o plano nacional de 

alfabetização popular. Nesse sentido, na Bolívia, se utilizou o termo educação intercultural 

bilíngue antes de educação bilíngue e intercultural como em outros países (LOPÉZ, 2009). 

Em termos de América Latina, não podemos afirmar que somente Colômbia, Equador 

e Bolívia tiveram a educação intercultural implantada mais de uma perspectiva indígena que 

do Estado, pois, não é fácil estabelecer uma análise tomando em conta a realidade de todo um 

país, isso porque no interior do próprio país pode e deve haver peculiaridades. Dessa forma, o 

que podemos afirmar é que, no que se refere à adoção de uma educação intercultural para 

povos indígenas, esse processo ocorreu em quase todas as regiões de modo a cobrir quase 

todo o continente. Ao longo dos anos, na maioria dos países que compõe essa vasta região que 

é a América Latina, se tem optado por uma educação intercultural bilíngue, seja de uma 

perspectiva dos povos indígenas ou do próprio Estado, dessa forma,  



68 

 

 

la noción de interculturalidad ha logrado incrustarse en la retórica legal y la política 

educativa de al menos 18 países de la región, tanto de una perspectiva de educación 
intercultural bilingüe como de una educación intercultural para todos. Cabe destacar, 

sin embargo, que la adopción ha sido producto de la demanda y la lucha política 

indígena (LOPÉZ, 2009: 167). 

 

 Frente ao exposto, podemos perceber que a noção de interculturalidade aterrissa na 

América Latina com uma concepção totalmente distinta do contexto europeu. Aqui, a noção 

de interculturalidade surge estritamente ligada ao campo da educação escolar indígena, e, 

como parte da retórica inovadora dos projetos de educação bilíngue (MUÑOZ CRUZ, 2002).  

Foi, portanto, a partir dos anos de 1980 que o discurso de uma educação intercultural 

bilíngue na América Latina passou a ser empregado por investigadores, professores e 

lideranças indígenas como conceito estratégico para desenvolver uma educação escolar para 

as populações indígenas.  Esta concepção torna-se mais evidente quando os gestores e 

planejadores da educação tentam incorporar conteúdos culturais indígenas ao curriculum da 

educação básica, com o intuito de tornar flexíveis os currículos educativos oficiais. Em outras 

ocasiões, é usado para substituir de maneira direta o conceito de educação bicultural ou 

bilíngue. No entanto, a partir do ano de 1987, esse termo passa a ser recorrente devido aos 

informes da UNESCO, assim o conceito de “educação intercultural” passa a ser um termo 

dominante entre o metié dos especialistas e pensadores da educação indígena (Rebolledo 

2009). 

É importante ressaltar que as políticas interculturais direcionadas às minorias étnicas 

foram construídas sobre conhecimentos oriundos da antropologia, tendo como princípio base 

a ideia do relativismo cultural. Tais políticas visavam romper com as práticas integracionistas 

e assimilacionistas, pois a principal característica da interculturalidade é o reconhecimento e o 

respeito à diferença e esse respeito aponta para um tratamento igualitário, onde não há uma 

sobreposição de uma cultura sobre a outra (COLLET, 2001). 

 

1.6- Multiculturalismos versus Interculturalismo 

Ao refletir sobre as políticas interculturais destinadas às minorias étnicas, sobretudo a 

educação intercultural, é preciso, antes fazer uma distinção entre esses dois termos, pois 

muitas vezes a noção de interculturalidade se confunde com multiculturalidade (COLLET, 

2001; MIRANDA, 2004; VIEIRA, 1999; REBOLLEDO, 2009). Tal situação leva-nos a uma 



69 

 

reflexão sobre os mesmos, na tentativa de compreender quais são as suas diferenças e/ou 

semelhanças no que se refere à educação.  

De acordo com Rebolledo (2009), nas ciências sociais, os termos multiculturalismo e 

interculturalidade têm sido usados indistintamente, isso porque alguns investigadores 

acreditam que não há uma distinção entre os mesmos, e que inclusive podem significar a 

mesma coisa.  Entretanto, vários estudiosos têm chamando atenção para esse uso, e afirmam 

que não se trata de uma simples interação de termos, mas de algo mais. Algo que tem a ver 

com a situação geográfica, política e econômica e, sobretudo, com o enfoque político 

dominante, bem como com o discurso político das minorias. Nesse sentido, o autor afirma 

que: 

 

La diferencia entre el interculturalismo y multiculturalismo parece ser evidente: los 

países anglosajones  suelen usar el multiculturalismo para describir la coexistencia de 

culturas dentro de una nación, en tanto que la interculturalidad es un concepto usado 

por ciertos países europeos (Francia, Alemania, Italia y España) y Canadá para 

referirse a la lucha contra el racismo y la xenofobia, así como a la estimulación de la 

integración positiva de las minorías nativas e inmigrantes. (REBOLLEDO, 2009: 45) 

 

Ao analisar esta distinção proposta por Rebolledo, entendemos que ao se usar 

indistintamente os termos multiculturalismo e interculturalidade, estamos incorrendo em um 

erro, já que do ponto de vista teórico-crítico o multiculturalismo está relacionado a uma ação 

ou estratégia política, ou seja, é um conceito normativo, enquanto que interculturalidade 

significa a realidade empírica. Entendemos também que, usar o termo multiculturalismo como 

um descritor da coexistência de culturas em uma mesma sociedade ou nação, é esvaziá-lo de 

seu sentido político e filosófico, quando foi exatamente esse sentido político-filosófico do 

termo que impulsionou as lutas por reconhecimento. Assim sendo, entendemos que as 

diferenças entre Multiculturalismo e Interculturalidade não ficam apenas no plano descritivo, 

mas, sobretudo, no plano das propostas sociopolíticas.   

Miranda (2004:17-19), ao tentar diferenciar estes termos afirma que multicultural é 

visto como um fenômeno social e político que surgiu nas últimas décadas. Já o termo 

intercultural está ancorado diretamente na prática social e é gerado essencialmente por 

disfunções nas relações humanas, causadas por rupturas que atravessam o corpo social. 

Assim, “o termo intercultural aparece como uma noção polêmica, carregado de afetividade e 

caracterizado por uma grande elasticidade semântica”. É, portanto, partindo dessa perspectiva 

que o prefixo “inter” indica uma relação entre vários elementos diferentes, marcando assim 



70 

 

uma reciprocidade, mas ao mesmo tempo uma separação, uma disjunção (MIRANDA, 

2004:17-19).  

Para Tubino (2002:1-5), as diferenças entre o multiculturalismo e o interculturalismo 

não estão somente na ordem conceitual, mas envolvem políticas públicas, que se apresentam 

de forma contraditória. Segundo ele, as políticas multiculturais se sustentam filosoficamente 

na “concepção ilustrada de tolerância”
21

 e no princípio da diferença do “liberalismo 

político”
22

.  Assim, a legislação multicultural de cotas raciais e de gênero, é uma legislação 

anti-discriminatória, que a partir de critérios quantitativos gera uma “tolerância negativa”
23

 e 

uma equidade de oportunidades para as minorias excluídas. No entanto, não promove uma 

cultura de política pública: esse é seu limite. Diminui os fossos sociais: é sua contribuição. 

Fortalecem os preconceitos e os estereótipos negativos entre os diferentes: é o problema que 

gera. Não fomentam relações interculturais de integração positiva: geram equidades de 

oportunidades.  

Já a interculturalidade, surge como uma resposta ao esgotamento de um projeto 

moderno e a crise do eurocentrismo logocêntrico. E na América Latina, surge como uma 

resposta à imposição cultural e à incapacidade do estado de lidar de forma razoável com os 

conflitos de identidades.  Assim, “el sentido de la interculturalidad es un intento basado en los 

grandes ideales de la Ilustración, por manejar razonablemente el conflicto de las identidades 

mediante el ejercicio del diálogo y la negociación entre las partes” (TUBINO, 2002: 08). 

Aquino (2001), por sua vez, afirma que o multiculturalismo, mais que um conceito 

normativo, é um fato social, isto é, pressupõe a presença de grupos com diferentes códigos 

culturais como consequências das diferenças étnicas, linguísticas, religiosas ou nacionais em 

uma mesma sociedade.  A interculturalidade, da mesma forma que a assimilação imposta ou a 

segregação, seria mais uma resposta normativa a essa realidade plural que supõe a existência 

da multiculturalidade, seus desafios, problemas e necessidades. Estando, portanto, no plano 

dos ideais, valores ou princípios, ou seja, no plano normativo. Dessa forma, o 

multiculturalismo compreenderia tanto o plano normativo quanto, o plano descritivo, ou seja, 

                                                
21 De acordo com Tubino, é no século XVIII, que se postula pela primeira vez a ideia de tolerância como uma 

virtude ética pública. Etimologicamente vem do latim tollere, que significa suportar. O diferente se tolera, o 

semelhante se compartilha.  A tolerância diz da disposição e da capacidade de respeitar as diferenças. Assim 

sendo, não é uma disposição natural, é algo adquirido pela educação e pelo habito. Há dois tipos de tolerância: 

uma positiva e uma negativa. 
22 Teoria da democracia constitucional moderna.  
23 Capacidade de suportar as diferenças, em virtude de algo que se considera mais importante. Tolera-se o que 

não se compartilha o que não está de acordo com nossas crenças, costumes e valares. 



71 

 

a realidade social onde existem culturas diversas e a interculturalidade apenas no plano 

normativo.  

Sobre essa distinção entre o multiculturalismo e interculturalismo, Dietz e Mateus 

Cortez (2009 e 2011), Mateus Cortez (2011) e Dietz (2012), afirmam que para 

compreendermos como determinados autores vem se apropriando do discurso multicultural ou 

intercultural, é necessário em primeiro lugar, fazer uma distinção entre: plano descritivo, - a 

realidade existente e o plano normativo - as propostas sociopolíticas e éticas. Em segundo 

lugar, separar conceitualmente os discursos descritivos ou analíticos da interculturalidade e da 

multiculturalidade dos discursos propositivos ou ideológicos acerca do multiculturalismo e 

interculturalismo. É necessário também, segundo eles, distinguir entre os modelos de gestão 

da diversidade, aqueles que se baseiam na diferença e aqueles que fazem ênfase na interação 

entre os membros dos diversos grupos que compõem uma determinada sociedade.   

 

Plano dos fatos = o que é. A 

realidade empírica. 

Multiculturalidade 

Diversidade cultural, 

linguística e religiosa etc.  

Interculturalidade 

Relações interétnicas, Inter- 

linguística e inter-religiosa.   

Plano normativo/ ou das 

propostas sociopolíticas e 

éticas = o que deveria ser  

 

Multiculturalismo  

Reconhecimento das 

diferenças 

Princípio da igualdade  

Princípio da diferença 

Interculturalismo 

Convivência na diversidade. 

Princípio da igualdade 

Princípio da diferença 

Princípio da interação 

positiva. 

Fonte: Dietz e Mateus Cortés (2011) e Dietz (2012)  

Esta distinção proposta por Dietz e Mateus Cortés, até o momento, parece-nos a mais 

esclarecedora neste debate, pois coloca o debate em duas dimensões, uma dimensão 

descritiva, ou seja, da realidade empírica e outra dimensão normativa, ou seja, no plano das 

ideias. Dessa forma, é possível perceber que a multiculturalidade, assim como a 

interculturalidade estão no plano factual, ou seja, devem ser vistas e analisadas como sendo 

uma realidade concreta. Enquanto que o multiculturalismo e interculturalismo situam-se no 

plano normativo, ou seja, como propostas sócio-políticas.  Esta distinção ainda nos permite 

visualizar as diferenças existentes entre tais conceitos. Enquanto a multiculturalidade faz 

ênfase na diversidade, a interculturalidade enfatiza as relações entre os diferentes. Dessa 



72 

 

forma, podemos percebê-la como uma alternativa ético-política frente assimilacionismo 

homogeneizante dos Estados-nacionais (TUBINO, 2002). 

Conforme Tubino (2002), interculturalidade surgiu de maneira concreta, aqui na 

América Latina, no âmbito da educação escolar indígena como um modelo alternativo à 

educação homogeneizante. Hoje, quando falamos em interculturalidade, referimo-nos a um 

ambiente mais amplo. Assim, optar pela interculturalidade é: optar por um estado que inclua 

grupos vulneráveis; pela criação de culturas políticas enraizadas nas culturas de base e pela 

vigência das cidadanias diferenciadas culturalmente que se reúnem em torno de uma cultura 

política comum. Ou seja, é optar por justiça distributiva e justiça cultural.  Dessa forma, a 

interculturalidade, enquanto atitude e opção filosófica, sustenta-se de maneira direta, na ética 

do reconhecimento e na hermenêutica do diálogo (TUBINO, 2002: 09). 

Ao discorrer sobre a ética do reconhecimento como princípio norteador da 

interculturalidade, Tubino (2002), recorre aos pressupostos teóricos de Charles Taylor (1994), 

para afirmar que o reconhecimento não é uma gentileza devido ao outro, mas uma 

necessidade humana vital. A questão de fundo desse reconhecimento, segundo Tubino, está 

no fato de a identidade do ser humano ter uma gênese dialógica. Independe, assim, da cultura 

ou contexto social em que nascemos; a gênese do autoconceito humano não é, e nem pode ser 

monológica, pois os sujeitos constroem suas identidades no processo de interação e 

socialização com outros importantes. Dessa forma, a narrativa que se constrói de si, constrói-

se a partir de como se é percebido pelos outros ao longo da vida. Assim, para Tubino 

(2002:09), “podemos decir que la percepción del otro determinar la auto-percepción dey yo. 

La imagen que los otros proyectan de nosotros mismo, determina la auto-imagen que 

manejamos de nosotros mismos”. 

Outro princípio teórico postulado por Charles Taylor que é abordado por Tubino é o 

não reconhecimento ou reconhecimento incorreto, este pode afetar negativamente as pessoas 

reduzindo-as a uma maneira falsa e distorcida de ser. Assim, o reconhecimento é mais que 

tolerância e respeito às diferenças, reconhecer o outro é respeitar sua autonomia e percebê-lo 

como valioso. Para Tubino,  

 

El verdadero reconocimiento es a posteriori, se da en la experiencia del encuentro 

con el otro. Pero sólo es posible en relaciones auténticamente simétricas y libres de 

coacción. El verdadero reconocimiento presupone una actitud reflexiva en relación a 

nosotros  mismos, una objetivación de nuestra manera de entender y valorar el 

mundo. Presupone la tematización de nuestras creencias pre-reflexivas, modelos de 



73 

 

vida buena y valoraciones habituales. Presupone, en una palabra, tomar distancia de 

nuestra cultura para valorarla como un punto de vista más entre otros. Nos permite 

liberarnos del etnocentrismo acrítico que impide la apertura al otro y la valoración 

de las diferencias. (…) El reconocimiento, es decir, la comprensión y la valoración a 

posteriori de las diferencias hace posible el enriquecimiento y la autocreación 

recíproca, es decir, la interculturalidad (TUBINO, 2002: 09-10). 

 

 

Para Tubino, além do reconhecimento, o diálogo é fundamental no processo de 

construção da interculturalidade, pois deve ser visto não apenas como uma troca, mas como 

um encontro humano. O diálogo sendo considerado esse encontro humano, nele ocorre uma 

fusão de horizontes, no qual se cruzam perspectivas valorativas e cosmovisões diferentes, mas 

sem hierarquização. Neste diálogo, o que se busca produzir a partir da fusão de horizontes 

culturais distintos, não é o consenso entre os diferentes, mas a ampliação de pontos de vista, e 

autocriação de identidades. Assim, o diálogo intercultural produz a recriação e fecundação 

recíproca de identidades.   

Barrio (2006), corrobora a ideia acima, ao afirmar que a interculturalidade é fundada 

prioritariamente no diálogo entre as diversas culturas. Este poderá acontecer dentro dos mais 

variados contextos, seja através dos meios de comunicação de massa ou até mesmo através da 

arte, da religião e da medicina. No entanto, este deve ser visto como um espaço compartilhado 

de comunicação onde não há supremacia de uma cultura sobre as outras e nem mesmo uma 

concorrência, pelo contrário, há uma possibilidade de colaboração, segundo ele,  

 

en el campo de la medicina ya se han dado pasos muy prometedores en la 

colaboración de diversas culturas, dejando atrás dañinos prejuicios, valorándose, por 

ejemplo, técnicas chamánicas, practicas orientales e intervenciones psicosomáticas 

otrora consideradas anticientíficas. También uno de los ámbitos  culturales donde 

mayores progresos pueden darse en el sentido apuntando es en el de la cultura 

simbólica y el folklore.   Fiestas, rituales, vestimentas, músicas, danzas, sirven para 

dar a conocer pueblos y para valorarlos positivamente o al menos saber de su 

existencia. Es verdad que muchas veces se cae en simplificaciones y estereotipos, 

motivados por premios económicos-turísticos, o por una engañosa perspectiva 

exotista, pero no debe desecharse lo folklore como instrumento tanto de afirmación 
étnica, como de integración y de contacto intercultural. Pues, ambas realidades no 

son esencialmente contradictorias; son, como decimos, dos polos dialécticos entre 

los que se mueven las sociedades (BARRIO, 2006; p.13). 

 

 

Seguindo essa mesma perspectiva apontada por Barrio, Schmelkes (2009), afirma que 

o interculturalismo busca o estabelecimento do respeito pelo outro, como necessidade da 

identidade pessoal e grupal. Reconhece ainda o valor de cada pessoa por ser pessoa, e de cada 



74 

 

cultura por ser cultura e supõe que as relações entre as diferentes culturas do mundo devem se 

dar na base do respeito e em posição de igualdade. Assim, segundo ela, o interculturalismo,  

 

entendido como esta relación entre culturas desde posiciones de igualdad y basada 

en el respeto, es fundamental para la democracia. Es imposible, en una sociedad 

pluricultural, que haya democracia sin una relación intercultural respetuosa. La base 

profunda de la democracia es la pluralidad. En cada sitio debe arraigarse la 
pluralidad existente. Además, la democracia supone en primer término, tolerancia, 

que es un contrario del racismo (SCHMELKES, 2009:27). 

 

Muñoz (1997), também compartilha da ideia acima, para ele, o interculturalismo supõe 

uma inter-relação entre diferentes culturas, “inter” indica uma relação entre vários elementos 

diferentes, marca uma reciprocidade (interação, intercâmbio, ruptura do isolamento), refere-se 

a um processo dinâmico marcado pela reciprocidade de perspectivas. Estas perspectivas são 

representações sociais construídas em interação. Portanto, este conceito trata de explicar a 

realidade social e cultural entre os povos e os elementos pedagógicos presentes nos 

conhecimentos, habilidades, atividade criadora e normas de relação com o mundo, que se 

concebe entre as etnias e os conhecimentos assimilados da cultura “ocidental” não-indígena, 

presente nos sujeitos cognoscentes e nos objetos cognoscíveis (literaturas) sistematizados. 

Diante do exposto, percebemos que a interculturalidade pode ser vista como um 

diálogo entre culturas, ou seja, uma interação entre os diferentes, porém de forma recíproca 

(COLLET, 2001; MIRANDA, 2004); como forma de resolução de conflitos de identidade 

mediante o diálogo e negociação (TUBINO, 2002); relação dialógica entre culturas 

(BARRIO, 2006); visa estabelecer o respeito ao outro a partir do diálogo entre as culturas 

(SCHMELKES, 2009); inter-relação entre culturas através do diálogo (MUÑOZ, 1997).  

Frente a esse debate que coloca a interculturalidade como uma relação dialógica entre 

culturas, Ansion (2007: 40), chama-nos a atenção que, interpretá-la desta maneira pode nos 

levar a uma essencialização da cultura.  Segundo ele, a primeira vista poderíamos ver a 

interculturalidade como uma relação entre culturas, no entanto, ao defini-la ou referir-se à 

interculturalidade como uma mera relação entre culturas, seria na realidade um abuso de 

linguagem. Assim, seria melhor defini-la como uma relação entre pessoas, gente, que 

compartilham culturas diferentes, pois dessa forma se evitaria o risco da essencialização da 

cultura. Ainda segundo este autor, no campo da educação e da saúde a interculturalidade tem 

uma conotação de um projeto pois,  

 



75 

 

cuando se habla de interculturalidade, se habla de algo deseable y este es un sentido 

perfectamente válido, sobre el que volveremos, pero ganaremos mucho si lo 

entendemos primero en el sentido descriptivo, es decir, si se entiende la 

interculturalidade, antes que como proyecto, como relaciones interculturales 

“realmente existentes”, en otras palabras, como interculturalidad de hecho(ANSION, 

2007: 41) 

 

Ansion (2007), afirma que apesar de toda uma efervescência acerca da 

interculturalidade na América Latina, ainda pairam muitas dúvidas sobre seu sentido. 

Segundo ele, há duas formas distintas de se ver e pensar a interculturalidade. Entre os que 

buscam o reconhecimento para sua cultura, que fora subordinada e depreciada ao longo dos 

séculos, alguns consideram que o termo se introduziu como uma política que foi destinada a 

integrar as culturas subordinadas às culturas hegemônicas através da assimilação. Para estes, a 

interculturalidade surge como uma ameaça vinculada às Políticas de Estado que buscam por 

esse meio apaziguar os movimentos étnicos na América Latina.  Para outros, a 

interculturalidade é utilizada como sinônimo de identidade cultural que coincidiria com a 

necessidade de reforçar, reivindicar e valorizar as culturas ancestrais. Nesse sentido, segundo 

o autor, uma questão fundamental no debate acerca da interculturalidade é definir como 

estamos entendendo a cultura.   

Tubino (2002), também nos chama a atenção para uma dupla interpretação da 

interculturalidade. Para ele, o diálogo intercultural tem sido pensado de duas formas: como 

imagem ideal ou como utopia realizável.  Como imagem ideal, é visto como sinônimo de 

ausência de conflito, ou seja, há uma harmonia absoluta entre os diferentes. Entretanto, pensar 

o diálogo intercultural nestes termos é não levar em conta que os conflitos de identidades são 

inerentes à vida social que, se forem manejados de forma “correta” podem vir a torna-se o 

motor que dinamiza a convivência social, mas se não são adequadamente resolvidos podem 

desembocar na violência e nos conduzir à guerra generalizada. Se manejados de forma 

razoável entre as partes conflitantes com critérios de prudência e equidade, leva-nos a 

vigência da cidadania.  Nesse sentido, o dialogo intercultural como utopia realizável e projeto 

de sociedade é sinônimo de resolução razoável de conflitos, não sendo um estado ideal, mas 

um processo social que pressupõe decisões e acordo voluntários.  

No campo da educação escolar indígena, segundo Tubino (2005), essas múltiplas 

interpretações acerca da interculturalidade enquanto proposta e projeto educativo têm causado 

muitas controvérsias e gerado simpatia e antipatia dentre os destinatários. Entre os indígenas 

da região amazônica há uma grande simpatia, pois estes são os primeiros a reclamar o 



76 

 

reconhecimento de suas diferenças e uma educação que contribua para o fortalecimento de 

sua identidade, já na região andina há vários setores que veem a educação intercultural como 

uma educação que discrimina e que reforça o preconceito, e há outros que a consideram como 

uma estratégia do capitalismo para invisibilizar os problemas sociais. Diante desse impasse, o 

autor nos convida a refletir sobre o tipo de educação intercultural que está sendo oferecida a 

essas populações e como estamos concebendo o conceito de interculturalidade, se em uma 

perspectiva funcional ou crítica.  

Uma perspectiva funcional da interculturalidade, segundo Tubino (2005), é assumida 

como estratégia para favorecer uma coesão social, onde os grupos socioculturais subalternos 

são assimilados à cultura hegemônica, favorecendo um maior diálogo entre os diferentes 

grupos e estimulando a tolerância mútua.  Neste sentido, as relações de poder entre os grupos 

não são colocadas em questão. Já a perspectiva crítica, trata de questionar as diferenças e 

desigualdades que foram construídas ao longo da história entre os diferentes grupos 

socioculturais; sejam esses grupos étnico-raciais, de gênero, entre outros. Essa perspectiva 

parte da afirmação de que a interculturalidade aponta a construção de sociedades que possam 

assumir as diferenças como constitutivas da democracia e sejam capazes de construir relações 

novas e verdadeiramente igualitárias entre os diferentes grupos, e que de certa forma supõe 

„empoderar‟ aqueles que foram historicamente inferiorizados.    

Candau (2009), ao refletir sobre a educação intercultural na América Latina, também 

aponta para algumas tensões que se impõem a esses debates. Segundo ela, na prática, a 

educação intercultural encontra desafios que se constituem enquanto tensão no sentido de 

entender que tipo de interculturalidade se está praticando, se uma interculturalidade para todos 

ou para alguns, se uma interculturalidade de fato ou de projeto, interculturalidade aditiva ou 

abordagem transformadora de currículo, uma interculturalidade crítica ou funcional, sendo 

esta última a principal tensão no debate sobre as relações interculturais no campo educativo 

na América Latina
24

.  

O exposto acima nos permitiu perceber como o debate acerca da interculturalidade e 

educação intercultural vêm sendo visto e percebido na América Latina.  Vemos, portanto, que 

algumas destas interpretações são de certa forma antagônicas. Entretanto, esse antagonismo é 

crucial, pois mostra que esse é um tema sobre o qual não há consenso, e que o debate não se 

esgota aqui.  Sugere também que essas divergências devem ser analisadas, não somente a 

                                                
24 Essa principal tensão já evidenciamos linhas acima quando apresentamos a proposta de Tubino. Sobre essas 

tensões ver Candau (2009).   



77 

 

partir de uma filosofia eurocêntrica, mas também a partir da visão das comunidades indígenas 

e das minorias étnicas, que são os destinatários dessas políticas. Se assim o fizermos, é 

possível um conceito de interculturalidade mais polifônico
25

, que também represente o ponto 

de vista de seus destinatários. Não estamos com isso, propondo a criação de um conceito a 

partir da visão dos “nativos”, mas problematizá-lo, no sentido de melhor entender sua 

aplicabilidade no campo das políticas públicas destinadas às minorias étnicas.    

Mesmo que haja alguns antagonismos com relação ao sentido e objetivo da 

interculturalidade, os autores são unânimes em um aspecto: apresentam a interculturalidade 

como uma relação entre as culturas, tendo como base, o diálogo. Dessa forma, partem do 

pressuposto de uma interculturalidade de fato. Ou seja, a interculturalidade é uma realidade 

concreta e tem como base as relações interétnicas, inter-linguísticas, inter-religiosas, entre 

outras.    

É, portanto, tomando como base os seguintes autores Dietz e Mateus Cortés, (2009 e 

2011) Mateus Cortés (2011), Dietz (2012), Ansion (2007), Tubino (2002 e 2005) e Candau 

(2009), entre outros, que defendem uma interculturalidade de fato, que nos pautaremos nesta 

análise. Pois, ao consideramos a interculturalidade uma relação entre culturas, ou como uma 

relação entre pessoas portadoras de culturas distintas e em constante processo de interação, é 

possível afirmar que as comunidades indígenas escolhidas como lócus desta investigação são 

comunidades interculturais. E porque não dizer, nossas sociedades são interculturais.  Isso não 

significa a ausência de conflitos nestas comunidades, pelo contrário, conflitos sempre vão 

existir já que são inerentes e partes constitutivas de toda e qualquer sociedade, no entanto, a 

interculturalidade não é caracterizada pela ausência destes, mais pela forma como os 

soluciona através do diálogo.   

Nesse sentido, a tese que levantamos é que a ideia de convivência harmoniosa e sem 

conflitos, e que o diálogo em pé de igualdade entre as diversas culturas tida por alguns autores 

como condição para a existência da interculturalidade, é na verdade o que se deseja alcançar 

através desta. Que a condição para existência da interculturalidade é o reconhecimento das 

diferenças, assim como a relação dialógica entre pessoas e/ou grupos portadores de diferentes 

culturas, como forma de resolução de conflitos sempre de forma razoável. Assim sendo, 

defendemos que mesmo nas relações desiguais há relações interculturais, o que reforça nossa 

                                                
25  Essa questão da polifonia do conceito de interculturalidade nos remete a outra discussão que a de justiça 

cultural, abordado por Méndez (2009). 



78 

 

tese de que as relações de igualdade não é condição para que a interculturalidade exista, mais 

aquilo que se almeja alcançar através desta.  

É, portanto, partindo dessa ideia concreta de que a interculturalidade é um diálogo 

entre pessoas e/ou grupos, portadores de culturas distintas e que este diálogo é uma força 

motriz na resolução de conflitos sempre de forma razoável, que empreendemos esta análise. 

Para tanto, tomamos a educação escolar como principal elemento de análise devido ao fato de 

ter sido neste contexto que se desenvolveram as primeiras experiências de interculturalidade, 

tanto no contexto europeu, como no contexto latino-americano. Dessa forma, assim como 

(ANSION, 2007), tomamos a interculturalidade no campo da educação como sendo “projeto”, 

projeto esse que, questiona as desigualdades que foram construídas e hierarquizadas tendo 

como base as diferenças culturais. A proposta é construir relações igualitárias, eliminando os 

muros existentes entre as culturas e estabelecendo pontes dialógicas a fim de proporcionar 

uma convivência mais harmoniosa, já que neste projeto, as diferenças não são vistas como 

sinônimo de desigualdades, mas como constituidoras da democracia. 

Com esta análise, não nos propomos a avaliar, mas compreender como nestas duas 

comunidades indígenas de Roraima e principalmente nas escolas, está sendo vista, percebida e 

praticada a interculturalidade. Se uma interculturalidade ideal ou de projeto, aditiva e 

transformadora do currículo, para uns ou para todos, critica ou funcional, ou quiçá outra 

forma de interculturalidade.  Nesse sentido, não descartamos os conflitos, já que estes são 

inerentes às relações humanas, sociais e culturais. No entanto, assim com Tubino, entendemos 

o conflito como um dinamizador das relações sociais.  

Para embasar nossa análise, partiremos de alguns questionamentos, o que não significa 

que vamos respondê-los, mais que servirão de base em nossa reflexão. Em nossa atualidade é 

possível essa interculturalidade ideal como vem sendo pensada por alguns autores? Como os 

professores indígenas concebem esse conceito? Seria a interculturalidade um fato ou um 

projeto a ser realizado? Se a interculturalidade é marcado pelo diálogo, em que condições se 

estabelece, de forma recíproca e em pé de igualdade ou de forma hierarquizada?  Como este 

discurso se efetiva na prática no campo da educação escolar indígena? São, portanto estes 

questionamentos que guiarão nossa análise nos seguintes capítulos.  

 

 



79 

 

Capítulo 2 

Interculturalidade e educação escolar indígena no Brasil  

 

Os debates relacionados à Educação Escolar Indígena
26

 no Brasil têm avançado muito 

nos últimos anos. Desde a década de 1970, e, principalmente, após a Constituição Federal de 

1988, esse debate tem sido uma constante por parte de indigenistas, lideranças e professores 

indígenas, que buscam um modelo educativo diferenciado, que garanta o respeito à 

diversidade sociocultural das populações indígenas.  

Nos últimos 30 anos, o país tem vivido momentos de ebulição em relação à 

Educação Escolar Indígena, sendo cada vez mais frequentes os debates acerca de um modelo 

educacional que venha atender às reais necessidades das comunidades indígenas. Durante as 

décadas de 1970 e 1980, órgãos indigenistas, lideranças e professores indígenas, lutaram por 

um modelo de educação que ao mesmo tempo em que respeitasse a diversidade cultural de 

cada povo, possibilitasse o desenvolvimento econômico e sociocultural das comunidades.  

Com a promulgação da Constituição Federal de 1988, que garantiu aos povos indígenas o 

direito a uma educação Específica e Diferenciada, pautada nos valores culturais de cada povo, 

o debate passou a girar em torno da implementação e consolidação deste modelo educativo. 

Nesse sentido, os processos de formação de professores ganharam destaque, já que era 

necessário capacitá-los para atuar neste novo modelo educativo.   

 Isso não significa que outras demandas, como por exemplo, a implantação de 

escolas, elaboração de material didático, contratação de professores indígenas, estruturação de 

um sistema próprio em âmbito nacional, entre outros, tenham saído da pauta de reivindicação 

das comunidades, em absoluto; significa sim, que os professores indígenas estavam cada vez 

mais preocupados com a qualidade da educação que estava sendo oferecida em suas 

comunidades, uma vez que essa qualidade dependia prioritariamente da formação dos 

mesmos.  

É, portanto, a partir dessa lógica, que o movimento indígena tem assumido uma 

bandeira de reivindicação, cujo intuito é garantir uma formação adequada para os professores 

                                                
26Educação Escolar Indígena, é o termo usado aqui no Brasil, para se referir à educação para os povos indígenas. 
Atualmente, o modelo educativo destinado a estas coletividades aqui no Brasil é conhecido como: Educação 

Escolar Indígena Específica e Diferenciada, Bilíngue e Intercultural, enquanto nos demais países da América 

Latina, a educação escolar para povos indígena denomina-se Educação Intercultural Bilíngue ou Etnoeducação.   



80 

 

indígenas, formação essa, de base intercultural, através de cursos específicos, denominados, 

de modo geral, como Licenciaturas Interculturais
27

.  Estas visam formar e habilitar os 

professores indígenas em nível de licenciatura plena, a partir de um enfoque intercultural, para 

que venham atuar em suas comunidades promovendo um diálogo entre os saberes ditos 

“tradicionais” de sua comunidade com os saberes “modernos” da sociedade envolvente. É, 

portanto, nestes cursos que os professores indígenas apreendem o discurso da 

interculturalidade, assim como as formas em que esta deve ser trabalhada nas escolas 

indígenas.  Atualmente, já são cerca de 30 cursos de licenciaturas interculturais
28

 nos diversos 

estados da federação, afora os cursos de formação de professores em nível de magistério.  

Dentro da atual conjuntura, tem sido visível que as questões relacionadas à educação 

escolar indígena vêm alcançando grandes avanços, sendo cada vez mais significativa a 

inserção de indígenas nas universidades, seja em cursos específicos, como os já citados, ou 

em outros cursos regulares por meio do Processo de Seleção Especial para Indígenas (PSEI), 

ou ainda, através da ampla concorrência. No entanto, é importante ressaltar que essas são 

conquistas que resultaram de um processo de luta e reivindicação iniciado em fins dos anos de 

1960 e início dos anos de 1970.  

É válido ressaltar, que foi a partir destas ações reivindicatórias, que a “escola 

indígena” passou por um processo de ressignificação dentro das comunidades indígenas. Estas 

deixaram de ser vista como elemento de homogeneização cultural e como instrumento de um 

projeto colonial, passando a ser vista como um instrumento de luta, deixando de ser uma 

                                                
27 As licenciaturas interculturais são cursos de licenciaturas específicos destinadas aos professores indígenas, 

objetivando habilitá-los em Licenciatura Intercultural, para que estes possam atuar em todas da Educação Básica. 

O curso tem duração de cinco anos e está organizado da seguinte forma: os dois primeiros anos são de formação 

comum, com uma abordagem que perpassa uma orientação pedagógica específica articulando com três áreas de 

concentração a serem cursadas; Ciências Sociais, Comunicação e Artes e Ciências da Natureza. Esta 

caracterização aqui apresentada, diz respeito ao curso de Licenciatura Intercultural que é ofertado pelo Instituto 

Insikiram de Formação de Professores Indígenas da Universidade Federal de Roraima. No entanto, entendemos 

que dependendo de cada instituição esse modelo pode variar principalmente nas licenciaturas indígenas que 
foram fomentadas pelo Programa de Apoio à Formação Superior e Licenciaturas Indígenas – PROLIND, criado 

a partir do ano 2005, por exigência da Comissão Nacional de Educação Escolar Indígena – CNEEI.  Esta 

reivindicava junto ao MEC, a criação de Políticas de apoio à formação universitária para professores indígenas, 

uma vez que o governo brasileiro havia se comprometido frente aos organismos internacionais na Conferencia de 

Durban, que garantiria o acesso diferenciado as minorias étnicas à educação superior. Em Alagoas, por exemplo, 

a Universidade Estadual oferece uma licenciatura para os professores indígenas daquele estado que está divido 

em quatro áreas: Pedagogia, Ciências Biológicas, História e Letras. Esta ultima informação sobre as licenciaturas 

em Alagoas estão disponível em: http://www.uneal.edu.br/programas/programa-de-apoio-a-formacao-superior-e-

licenciaturas-indigenas-prolind consultado no dia 30/12/2013.  

28 Estes números estão de acordo com dados do Seminário sobre Licenciaturas Interculturais Indígenas em 

Universidades Federais Brasileiras: Contextos e perspectivas. O mesmo foi realizado pela Universidade Federal 
de Santa Catarina – UFSC nos dias 28 e 29 de maio de 2013. Disponível em:  

http://noticias.ufsc.br/2013/05/seminario-debatera-licenciaturas-interculturais-indigenas-no-brasil/ consultado 

em: 08/07/2013. 

http://www.uneal.edu.br/programas/programa-de-apoio-a-formacao-superior-e-licenciaturas-indigenas-prolind
http://www.uneal.edu.br/programas/programa-de-apoio-a-formacao-superior-e-licenciaturas-indigenas-prolind
http://noticias.ufsc.br/2013/05/seminario-debatera-licenciaturas-interculturais-indigenas-no-brasil/


81 

 

escola para indígenas, para ser uma escola indígena. Assim sendo, entendemos não ser 

possível discutir o atual modelo de educação escolar indígena sem se reportar a esse processo 

histórico. É, portanto, a partir desta premissa, que dedicaremos às próximas páginas a 

examinar esta trajetória, no intuito de compreendermos como esse processo de ressignificação 

da escola foi sendo construído dentro das comunidades indígenas, para em seguida 

compreendermos como os discursos da interculturalidade vem sendo abordado nas escolas 

indígenas e de modo particular nas escolas indígenas de Roraima.    

 

2.1- O processo de luta para a construção de uma educação intercultural no Brasil  

Mariana Kawall Leal Ferreira (2001:71), ao realizar um diagnóstico crítico do 

processo de escolarização das populações indígenas no Brasil, demonstra que a principal 

finalidade do Estado brasileiro era “aculturar” e “integrar” os índios à sociedade nacional por 

meio da escolarização
29

. Porém, hoje, esse modelo que foi imposto pelo Estado entra em 

confronto com os ideais de “autodeterminação” dos povos indígenas. Segundo ela, hoje, “as 

populações indígenas veem a educação de forma essencialmente distinta daquela praticada 

desde os tempos coloniais, por missionários e representantes do governo”. Na atualidade, as 

populações indígenas recorrem à educação escolar como um conceituado “instrumento de 

luta”. 

Em outro trabalho, a autora acima citada, (FERREIRA, 1992) divide a história da 

educação escolar indígena no Brasil, em quatro fases. Segundo ela, a primeira fase é o mais 

longo momento da história da educação escolar para os índios do Brasil, pois diz respeito a 

todo o período colonial, quando o sistema educacional estava nas mãos dos missionários 

jesuítas e tinha como principal objetivo a negação da diversidade dos índios, o aniquilamento 

de suas culturas e a incorporação da mão-de-obra indígena à sociedade nacional. 

  A segunda fase, segundo esta autora, é marcada pela criação do Serviço de Proteção 

aos Índios – SPI, em 1910, e se estende até os anos 70, quando das articulações da Fundação 

Nacional do Índio – FUNAI, com Summer Institute of Linguistic – SIL, e outras missões 

religiosas. Neste período, afirma a autora, “o estado resolveu formular uma política 

indigenista menos desumana” (FERREIRA, 1992:167), já que houve uma expressa 

preocupação com a diversidade linguística e cultural dos povos indígenas do país. No entanto, 

é importante ressaltar que, se o ensino religioso nas escolas teve menor importância, esta 

                                                
29 Sobre esse processo podemos consultar Alvarez Leite (2008), Grupione (2003) e Ribeiro (1993). 



82 

 

situação foi compensada com uma maior ênfase nos trabalhos agrícolas e domésticos. Tal 

ênfase nestes tipos de trabalhos tinha como objetivo preparar os indígenas para o processo de 

integração a sociedade nacional como produtores de bens de interesse comercial que pudesse 

atender ao mercado regional (FERREIRA, 1992:167).   

A terceira fase tem início nos 1970, quando começaram surgir no cenário político 

nacional organizações não governamentais voltadas para a defesa da causa indígenas. Foi, 

portanto, a partir deste período que as assembleias indígenas realizadas em todo o país 

tiveram uma maior visibilidade, o que possibilitou uma articulação das lideranças indígenas 

que até então estavam isoladas no cenário nacional. Da atuação articulada das organizações 

pró-índio e do movimento indígena surgiu uma prática política indígena paralela a oficial, em 

defesa da causa indígena, que culminaria com os projetos alternativos e os encontros de 

educação escolar para os indígenas (FERREIRA, 1992). 

A quarta fase surge nos anos de 1980, com a iniciativa do próprio movimento indígena 

organizado e com o apoio das organizações não governamentais pró-índio. Esta fase se 

caracteriza pelo intenso processo de articulação indígena nas mais diversas regiões do país, 

através da realização de assembleias, encontros e congressos, o que permitiu uma 

comunicação permanente entre os mais diversos povos indígenas. É válido ressaltar, que todo 

esse processo articulativo tinha como objetivo principal a reestruturação da política 

indigenista do Estado brasileiro.   

O exposto acima nos permite perceber que durante esses mais de 500 anos de história 

do Brasil, as populações indígenas passaram por várias experiências educativas, sendo estas 

definidas por diferentes agentes, os quais tinham objetivos bem determinados. Dentre os 

principais agentes e modelos educativos, podemos destacar os seguintes: os modelos 

salvacionistas das missões católicas que se iniciam com a colonização e, em alguns casos 

permanecem até os dias atuais; os modelos desenvolvimentistas do Serviço de Proteção ao 

Índio (SPI) e Fundação Nacional do Índio (FUNAI); os modelos integracionistas das 

Secretarias Municipais e Estaduais de Educação que mais uma vez contam com o apoio das 

missões católicas e protestantes; os modelos alternativos propostos por entidades indigenista e 

atualmente os modelos próprios dos povos indígenas.  

Ao tomarmos como base a periodização proposta por Ferreira (1992), situamos nosso 

“objeto” de análise a partir do marco temporal por ela denominado de terceira fase, por ser 

neste período que se evidencia um processo de luta em busca de um modelo alternativo de 



83 

 

educação escolar para os povos indígenas.  A década de 1970 é considerada um marco no 

processo de reinterpretação do sentido da escola. Esta, que por muito tempo foi vista como 

instrumento de domesticação e dominação das populações indígenas, agora passava a ser 

reinterpretada e apropriada pelos movimentos indígenas transformando-se em um instrumento 

de resistência, empoderamento e de disputa pelo controle do processo histórico.  É, portanto, 

nesse período que a luta em busca da consolidação de uma nova proposta de educação para as 

populações indígenas, educação essa, pautada no respeito às diferenças culturais e regionais 

de cada grupo, tendo como referência o princípio da interculturalidade torna-se mais evidente 

(FERREIRA, 1992; LOPES DA SILVA, 2001; COLLET, 2001; PALADINO, 2001; 

REPETTO, 2002). 

Convém salientar que, se a década de 1970 viu nascer toda uma preocupação e 

reinterpretação dos sentidos da escola, é na década de 1990 que esse debate floresce, pois com 

o reconhecimento garantido pela Constituição Federal de 1988, os povos indígenas começam 

a reivindicar além do reconhecimento, a garantia de que seus direitos seriam realmente 

respeitados e exercidos.   

Ferreira (2001) nos informa que as primeiras incursões para garantir o direito a uma 

educação diferenciada para as populações indígenas no Brasil, são do final da década de 1960, 

quando da extinção do Serviço de Proteção aos Índios (SPI) e a Criação da Fundação 

Nacional do Índio (FUNAI). Esta última vai eleger o ensino bilíngue como forma de garantir 

os valores culturais de cada grupo. É válido ressaltar que essa “política” do ensino bilíngue, 

defendida pela recém-criada FUNAI, vai ganhar seu amparo legal, passando a ser obrigatória 

a partir do ano de 1973, por força da lei nº 6.001 - Estatuto do Índio. Esta lei em seu título V 

(cinco), que trata da educação, cultura e saúde dos povos indígenas, vêm assegurar o respeito 

ao patrimônio cultural, bem como, destacar a obrigatoriedade do uso das línguas nativas nos 

processos de ensino-aprendizagem das crianças indígenas.  

 

Art.47. É assegurado o respeito ao patrimônio cultural das comunidades indígenas, 

seus valores artísticos e meios de expressão;  

Art. 49. A alfabetização dos índios far-se-á na língua do grupo a que pertence, e em 

português, salvaguardando o uso da primeira.  

 

Mesmo enfatizando o respeito ao patrimônio cultural das populações indígenas e 

defendendo o processo de alfabetização na língua do grupo, o Estatuto do Índio ainda estava 



84 

 

baseado em um modelo educativo profundamente integracionista e assimilacionista, pois o 

artigo 50 deste estatuto afirma que: “a educação do índio será orientada para a integração na 

comunhão nacional mediante processo de gradativa compreensão dos problemas gerais e 

valores da sociedade nacional, bem como do aproveitamento das suas aptidões individuais”.  

Foi, portanto, a partir deste período, e com base no Estatuto do índio que se iniciou uma 

“preocupação” da FUNAI em investir na capacitação dos povos indígenas para que eles 

mesmos pudessem assumir as funções educativas em suas comunidades.  

Ora, se no período do SPI não havia um programa de educação bilíngue, devido à falta 

de pessoas capacitadas para lidar com a grande diversidade linguística existente no país, a 

FUNAI vai tentar resolver o problema recorrendo ao Summer Institute of Linguistic (SIL), e 

adotará integralmente seu programa de formação
30

. Tal situação se deve ao objetivo de 

implantar uma política internacionalmente aceita e cientificamente fundamentada, que fosse 

capaz de suprir as deficiências do SPI em relação à desqualificação do grupo em termos 

técnico. Desta forma, 

   

o ensino bilíngue, garantido pelos missionários do SIL, daria toda a aparência de 

respeito à diversidade linguística e cultural das sociedades indígenas. O modelo 

bicultural do SIL garantia também a integração eficiente dos índios à sociedade 

nacional, uma vez que os valores da sociedade ocidental seriam traduzidos nas 

línguas nativas e expressos de modo a se adequar as concepções indígenas 

(FERREIRA, 2001:77). 

 

É, portanto, o final da década de 1960 e início de 1970, marcado pelo processo de 

desenvolvimento de um modelo alternativo de educação escolar para os povos indígenas. Foi 

nesse período que começaram a surgir no cenário nacional organizações não governamentais 

voltadas à defesa da causa indígena, como por exemplo, em 1978 a Comissão Pro-Índio de 

São Paulo (CPI/SP), em 1974 o Centro de Informação e Documentação Indígena (CEDI), em 

1979 a Associação Nacional de Apoio ao Índio (ANAI) e em 1979 o Centro de Trabalho 

Indigenista (CTI) (FERREIRA, 2001). 

É importante ressaltar que foi também nesse período que alguns setores progressistas 

da Igreja Católica, passaram a adotar uma linha de atuação voltada para a defesa dos direitos 

humanos e das minorias étnicas, passando inclusive a rever suas posições frente à causa 

indígena. Tal postura deu-se principalmente a partir das reuniões de Medellín em (1968) e 

                                                
30 Sobre a atuação do SIL, e seu modelo educativo bilíngue junto aos povos indígenas ver: Barros (1993 e 2004). 



85 

 

Puebla (1979) e no bojo dessas transformações ainda foram criadas duas organizações – a 

Operação Anchieta (OPAN) em 1969 e o Conselho Indigenista Missionário (CIMI) em 1972, 

estas também passariam a atuar na área de educação escolar para os índios.  

Nos anos que se seguiram, muitas ações foram sendo desenvolvidas no intuito de 

promover uma educação “diferenciada, específica e de base intercultural” para os povos 

indígenas. A partir do ano de 1974, começaram a se realizar assembleias indígenas em todo o 

país, cujo objetivo era promover uma articulação das lideranças que estavam isoladas no 

cenário nacional. Essa articulação veio possibilitar a criação de organizações indígenas, a 

exemplo a União das Nações Indígenas (UNI) em 1980.  

 A atuação de organizações não governamentais pró-índio em articulação com o 

movimento indígena possibilitou o desenvolvimento de uma ação política e uma prática 

indigenista paralela a oficial, ação esta, que visava à defesa dos territórios indígenas, à 

assistência à saúde e à educação escolar. Em relação à educação escolar em áreas indígenas, 

esses grupos e indivíduos passaram a desenvolver experiências com uma educação marcada 

“pelo compromisso político com a causa indígena, no sentido de oferecer às populações uma 

educação formal compatível com os projetos de autodeterminação” (FEEREIRA, 2001:87-

88). 

Nesse processo de luta em prol da educação escolar indígena, merece destaque o I 

Encontro Nacional de Trabalho sobre Educação Indígena realizado no ano 1979, na 

cidade de São Paulo, cujo objetivo era “propiciar a troca de informações relativas a 

experiências concretas com a educação formal em áreas indígenas no Brasil, e um debate mais 

amplo sobre a educação e direitos dos povos indígenas” (LOPES DA SILVA, 1981: 11-12). 

Neste, estavam reunidos educadores, indigenistas, antropólogos, juristas e sociólogos que a 

partir das experiências relatadas deveriam identificar e definir práticas pedagógicas que 

possibilitassem uma educação “para os índios” que não fosse imposta, mas criada 

conjuntamente por índios e não índios, cujo objetivo fosse “a defesa da sobrevivência e da 

identidade dos povos indígenas” (LOPES DA SILVA, 1981: 11-12). 

De acordo com Lopes da Silva & Grizzi (1981: 15), foi a partir deste encontro que 

começou a ser delineada uma filosofia para as escolas indígenas, pois foi recorrente nos 

relatórios dos grupos de trabalhos a preocupação em fazer da escola um espaço de 

fortalecimento da resistência da comunidade indígena à situação de contato com a sociedade 

nacional. Assim, a escola parecia assumir uma dupla função: a) revitalizar a cultura 



86 

 

tradicional, e b) munir os índios de conhecimentos úteis ao seu trato com os brancos e à 

defesa de seus interesses. Segundo essas autoras, havia uma constante em todos os 

depoimentos de que a escola deveria ser um espaço de discussão sobre os problemas 

vivenciados nas comunidades indígenas. Assim,  

 

a escola teria por função primordial, portanto, proporcionar informações que 

permitissem a avaliação das situações vividas, com conhecimento de causa. Num 
outro nível, a escola poderia tentar combater efeitos disruptivos dessas experiências, 

às vezes dramáticas, através de um programa de apoio e valorização da cultura 

indígena e dos modos próprios a cada grupo de decidir e enfrentar tais problemas 

(LOPES DA SILVA &GRIZZI, 1981: 16).  

 

Foi seguindo essa filosofia de que a escola indígena não deveria ser apenas um espaço 

de formação, mas também de valorização e de “resgate” da cultura, que o movimento 

indigenista foi consolidando uma proposta educacional para os povos indígenas, proposta essa 

que se convencionou chamar Educação Específica, Diferenciada, Intercultural e Bilíngue. Na 

esteira desse processo, convém mencionar que muitas agências e agentes foram sendo 

incorporados a essas ações reivindicatórias para garantir esse novo modelo de educação aos 

povos indígenas. É importante mencionar nesse processo em busca de uma educação 

diferenciada e específica para os povos indígenas, o Encontro Nacional de Educação 

Indígena, realizado no ano de 1987, pelo Museu do índio do Rio de Janeiro.  Neste encontro, 

foi elaborado um documento que seria dirigido às autoridades educativas do país reclamando 

a criação no Ministério da Educação e no Ministério da Cultura, organismos próprios de 

educação indígena, que teria a função de acompanhar e avaliar a implantação das políticas de 

educação indígena.  

Ainda nesse período, outro fator não menos importante, nesta etapa da história da 

educação escolar indígena brasileira, foi a criação dos Núcleos de Educação Indígena os 

NEI‟s. Dentre os que mais se destacaram, podemos citar: o Núcleo de Estudos Indigenista do 

Departamento de Letras de Universidade Federal de Pernambuco, o Núcleo de Educação 

Indígena de Roraima, o Núcleo de Educação Indígena do Mato Grosso, o Núcleo de Estudos e 

Educação Indígena de Belém, o Seminário Permanente de Educação e Estudos Indígenas da 

Universidade Federal do Rio de Janeiro, e o MARI, Grupo de Educação Indígena da 

Universidade de São Paulo (FERREIRA, 1992).    



87 

 

É, exatamente nesta passagem dos anos de 1980 para os anos de 1990, que se constrói 

um discurso de uma educação diferenciada para as populações indígenas no Brasil. Pois, até 

aquele momento o que tínhamos era um discurso de assistência educacional que cabia ao 

Estado ofertar às comunidades, fosse direto ou indiretamente através de organizações 

missionarias. Nesse sentido, havia uma atuação hegemônica do órgão indigenista na oferta 

dos processos escolares aos grupos indígenas “tendo como base uma legislação que apontava 

para a integração dos índios a comunhão nacional, caminho inexorável para seu 

desenvolvimento” (GRUPIONI, 2008:38).    

É, portanto, desse mesmo período as primeiras experiências alternativas de formação 

de processos escolares e de formação de professores indígenas (FERREIRA, 1992; 

GRUPIONI, 2008) contrárias a ação governamental. Estas experiências foram as principais 

responsáveis por gerar argumentos que serviram de base para a proposição de outros modelos 

de escolas indígenas e para a afirmação de que os grupos indígenas têm direito a uma escola 

diferente daquele que ofertada aos demais cidadãos brasileiros (GRUPIONI, 2008:38).  

A Constituição Federal de 1988 vem “consagrar” a luta do movimento indígena em 

termos do reconhecimento de sua cultura e organização. Nesta, a questão dos direitos do índio 

à escola e a processos de educação diferenciados entra em pauta e coloca em confronto 

diferentes perspectivas. Para Grupioni   

 

É na passagem dos anos 80 aos 90 do século passado, sob a égide da nova 

Constituição, que se constitui um movimento por uma nova educação indígena no 

país, que é acompanhado pelo surgimento das primeiras organizações de professores 

indígenas, pelo reconhecimento legal de experiências de educação consideradas 

alternativas, pela promulgação de novas leis e normas, pela reorganização do Estado 

brasileiro para a oferta de programas educacionais em áreas indígenas e pela 
elaboração de uma política específica para a educação escolar indígena. É o 

momento em que se pode identificar um novo conjunto de ideias, de práticas e de 

pessoas atuando em torno da temática da educação escolar indígena no país, 

configurando um contexto próprio e específico em que emergirá o discurso da 

educação diferenciada.  Esse discurso, da educação diferenciada como direito dos 

índios, se estrutura pela negação da escola indígena vigente e pela afirmação de um 

novo conjunto de premissas que deveria orientar sua transformação. É, assim, pelo 

rechaço de práticas e ideias que esse discurso se constrói como inovador e busca 

alcançar legitimidade, a ponto de se impor hegemonicamente nos anos seguintes. 

Em contraposição a uma escola que se constituía pela imposição do ensino da língua 

portuguesa, pelo acesso à cultura nacional e pela perspectiva da integração é que se 

molda um outro modelo de como deveria ser a nova escola indígena, caracterizada 
como  uma escola comunitária (na qual a comunidade indígena deveria ter papel  

preponderante), diferenciada (das demais escolas brasileiras), específica (própria a 

cada grupo indígena onde fosse instalada), intercultural (no  estabelecimento de um 

diálogo entre conhecimentos ditos universais e indígenas) e bilíngue (com a 

consequente valorização das línguas maternas e não só de acesso à língua nacional). 

Esse novo conjunto de ideias e práticas, ainda que propagado em sua generalidade, 



88 

 

passa a estar no cerne de um discurso que se contrapõe a processos que vinham de 

longa data e que se expressavam no modelo da escola missionária e da escola 

civilizadora, que passam a ser combatidos enquanto modelos que deveriam ser 

superados (GRUPIONI, 2008: 36-37). 

 

É importante ressaltar que além de garantir o reconhecimento das especificidades 

culturais dos povos indígenas a Constituição de 1988, ainda vem garantir o uso de suas 

línguas maternas nos seus processos de aprendizagem. Conforme o paragrafo 2º do art.210 

desta constituição, “o ensino fundamental regular será ministrado em língua portuguesa, 

asseguradas as comunidade indígenas também a utilização das línguas maternas e processos 

próprios de aprender”.  É, portanto, a partir da aprovação do texto constitucional acima citado, 

que o termo educação indígena passou a ser utilizado para referir-se a uma educação escolar 

diferenciada, específica, intercultural e bilíngue, direito dos povos indígenas (ALVAREZ 

LEITE, 2008). A partir de então, outros textos legais foram sendo elaborados para 

regulamentar a educação escolar para os povos indígenas.  

 Em termos de garantias constitucionais, de uma educação específica e diferenciada 

bilíngue e intercultural, temos o Decreto nº 26/1991, que dispõe sobre a educação indígena no 

Brasil, que retira da FUNAI a incumbência exclusiva para conduzir os processos de educação 

escolar para povos indígenas e define o Ministério da Educação (MEC), como responsável 

pela política de educação das populações indígenas, e passa aos Estados e Municípios a 

responsabilidade da execução dessas políticas, porém sob a orientação do MEC.  

Outo marco importante nesse processo foi a Portaria de 559/91. Esta vem romper com 

o paradigma integracionista e reconhecer o direito dos povos indígenas a uma escolarização 

formal com características próprias e diferenciadas, respeitadas e reforçadas suas 

especificidades culturais.  Esta portaria, além de garantir às comunidades indígenas educação 

escolar básica de qualidade, laica e diferenciada, que respeite e fortaleça seus costumes, 

tradições, línguas, processos próprios de aprendizagem e suas organizações sociais; garante 

também o ensino bilíngue nas línguas materna e oficial do país. Ainda é importante ressaltar 

que esta mesma portaria cria no âmbito do Ministério da Educação, uma Coordenação 

Nacional de Educação Indígena, cuja finalidade é coordenar, acompanhar e avaliar as ações 

pedagógicas da educação indígena no país, além de estimular a criação de Núcleos de 

educação indígena nas Secretarias estaduais de educação, com a finalidade de apoiar e 

assessorar as escolas indígenas.  



89 

 

No ano de 1993, o Ministério da Educação lança as Diretrizes para a Política Nacional 

de Educação Escolar Indígena, esta tem como principal objetivo contribuir para a construção 

de parâmetros que possam subsidiar a implantação das políticas de educação indígena em 

todo país. Esta define como prioridade a formação permanente dos professores indígenas e de 

pessoal técnico das instituições para a prática pedagógica, além de dar as condições para a 

regulamentação das escolas indígenas no que diz respeito ao calendário, metodologia e 

material didático.  Estabelece ainda os princípios organizadores da prática pedagógica em 

contexto de diversidade cultural, sendo eles: a especificidade, a diferença, a interculturalidade, 

o bilinguismo e globalidade do processo de aprendizagem.    

Seguindo essa mesma perspectiva de avançar em uma legislação educacional que 

viesse garantir a especificidade da educação escolar indígena, no ano de 1996, é aprovada a 

atual Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei 9.394/96), na qual, mais uma vez 

aparecem às diretrizes para a educação escolar indígena. Esta nova lei em seu artigo 32, trata 

do ensino fundamental, assegurando aos povos indígenas o direito à aprendizagem na língua 

materna e a seus processos próprios de aprendizagem repetindo integralmente o paragrafo 

segundo do artigo 210 da Constituição Federal. O artigo 78 desta mesma lei (Lei, 9.394/96) 

deixa claro, que a união deverá oferecer aos povos indígenas uma educação escolar bilíngue e 

intercultural, para que a partir desta, se proporcione aos índios e suas comunidades a 

recuperação de suas memorias históricas; a reafirmação de suas identidades étnicas e a 

valorização de suas línguas e ciências. Já o art. 79 prevê que a União apoiará técnica e 

financeiramente os sistemas de ensino estaduais e municipais no provimento da educação 

intercultural as comunidades indígenas. Caberá, portanto, aos estados e municípios 

desenvolverem programas integrados de ensino e pesquisa, sendo estes planejados juntamente 

com as comunidades indígenas, com o objetivo de fortalecer suas práticas socioculturais e a 

língua materna. Ainda caberá a estes, desenvolver currículos e programas específicos, nos 

quais estejam incluídos conteúdos culturais que corresponda às respectivas comunidades e 

também elaborar e publicar sistematicamente material didático específico e diferenciado.   

No ano de 1998, o Ministério da Educação lança o Referencial Curricular para as 

escolas indígenas RCNEI, cujo objetivo era oferecer subsídios para a elaboração de material 

pedagógico para as escolas indígenas e assim melhorar a qualidade da educação oferecida às 

comunidades indígenas, contribuindo assim, na melhoria de sua formação. Outras garantias 

constitucionais estão presentes na Resolução 03/99 - Conselho Nacional de Educação, Parecer 

14/99 – deste mesmo conselho. Estas fixaram as Diretrizes Nacionais para o funcionamento 



90 

 

das escolas indígenas e criaram a categoria de Escola Indígena, ou seja, reconheceram a 

condição de escolas indígenas com normas e ordenamento jurídico próprio, garantindo a 

participação da comunidade na definição e nos modelos de organização e gestão.  

Ainda em termos de garantias legais sobre a educação escolar indígena, no ano de 

2001, foi lançado o plano nacional de educação, que mais uma vez vem definir as diretrizes 

para a educação escolar, e também deliberar sobre as metas e objetivos a serem atingidas a 

médio e longo prazo. Ainda em 2001, foi lançado também o referencial para a formação do 

professor indígena, que apresenta orientações a serem observadas pelos sistemas de ensino na 

implantação de programas específicos de formação de professores indígenas.  Temos ainda o 

Decreto Presidencial 5.051, de 19 de abril de 2004, que promulga a Convenção 169 da OIT, e 

a própria convenção 169 da Organização Internacional do trabalho. Por fim, temos o decreto 

presidencial 6.861/2009, que trata da estrutura e organização e funcionamento da escola 

indígena e cria os Territórios Etnoeducacionais. É importante destacar, que toda essa 

legislação surge como conquista do movimento indígena organizado, no sentido de garantir 

uma educação específica e diferenciado e que atendesse aos ideais de autodeterminação dos 

povos.  

Atualmente, desde uma perspectiva política normativa, é consenso que a educação 

escolar indígena seja: Específica, Diferenciada, Intercultural e Bilíngue, diz Mariana Paladino 

(2001). No entanto, mesmo que haja esse consenso, convém questionar: será que temos 

clareza de todos esses adjetivos dados a educação escolar indígena? Qual o sentido dado a 

cada um desses atributos? 

Ao analisarmos o atual debate sobre a educação escolar indígena, temos a impressão 

de que ainda há muitas dúvidas sobre esse modelo educacional, sobretudo no que diz respeito 

ao intercultural. A que se refere, qual o seu significado? Como se processa essa 

interculturalidade?  Ou melhor, como essa ideia de interculturalidade vem sendo concebida e 

empregada no contexto das escolas indígenas? 

De acordo com Miranda (2004), definir semanticamente o que é educação intercultural 

ou mesmo o termo interculturalidade é uma tarefa arriscada, pois esta traz uma noção 

complexa, por estar diretamente relacionada com os problemas da diversidade cultural e da 

desigualdade social. Dessa forma, qualquer tentativa de simplificação do termo torna-se 

perigosa. No entanto, a autora arrisca afirmar que a interculturalidade é, 

 



91 

 

um processo ativo de comunicação e interação entre culturas, para seu mútuo 

enriquecimento” ao passo que, “a educação intercultural poderá ser entendida como 

a educação do homem no conhecimento, compreensão e respeito das diversas 

culturas da sociedade em que vive (MIRANDA, 2004: 20). 

 

 

 

Seguindo esse processo em busca da compreensão do que seja a educação intercultural 

ou educação diferenciada, Repetto (2002) também compartilha dessa preocupação quando 

afirma que uma das maiores dificuldades na definição de uma política educacional para as 

populações indígenas, diz respeito ao conceito de Educação diferenciada, que é reivindicada 

pelos professores indígenas. Segundo ele “essa definição do processo escolar pretensamente 

deve reconhecer e respeitar as diferenças culturais e sociais”. Neste caso, percebe-se a ênfase 

que é dada a ideia da diferença como elemento contrário a visão homogeneizadora do estado. 

“No entanto, valorizando a diferença não se pode definir com justeza um modelo de educação 

voltado para ela [...]. Assim, em muitos documentos e discursos ora se fala em educação 

específica e ora em educação diferenciada”. (REPETTO, 2002: 241). 

Aqui percebemos uma dualidade que trará mais dúvidas e questionamentos em relação 

à educação escolar indígena. O que seria o específico na educação escolar indígena, em que 

seria diferenciada? Diferenciada para quem? Quais seriam as diferenças que se deveriam 

trabalhar? A diferença com os não índios ou a diferença entre os próprios indígenas? O que 

seria a interculturalidade nesse contexto da escola diferenciada? Como esta noção estaria 

sendo empregada e como articular os conhecimentos específicos da comunidade ou do povo 

com os conhecimentos da sociedade envolvente em uma perspectiva intercultural? É, 

portanto, a problematização desses questionamentos, que se verá nos capítulos seguintes, os 

mesmos serão problematizados à luz da etnografia realizada nas comunidades e escolas 

indígenas. Dessa forma, pretendemos demonstrar como os professores e lideranças indígenas 

veem e praticam esse modelo educacional em suas comunidades.  

 

2.2 – Educação escolar indígena em Roraima 

O estado de Roraima, unidade federativa mais ao norte do país, possui uma extensão 

territorial de 224.300,506km², sua capital Boa Vista é a única capital do país totalmente acima 

da linha do equador. O território do estado está dividido em 15 municípios, com uma 

população total de 450.479 habitantes. O estado possui a menor densidade demográfica do 



92 

 

país com 2,01hab/km². Do total dessa população, 284,313 pessoas vivem na capital Boa Vista 

o que representa pouco mais 63% da população total do estado
31

. 

Roraima é um estado formado por uma grande diversidade cultural, o que inclui 

migrantes de todos os estados da federação e populações indígenas. Estes últimos, 

representam cerca de 12% da população do estado e são pertencentes a quatro famílias 

linguística diferentes, a saber: karib, Tupi, Aruak e Yanomâmi, estando divididos em dez (10) 

povos, sendo eles; Macuxi, Wapichana, Sapará, Taurepang, Ingarikó, Patamona, Wai-Wai, 

Waimiri-Atroari, Yekuana e Yanomami. Habitam em 32 Terras Indígenas que juntas, 

representam 46,24% do total da área do estado, sendo que as maiores são a Terra Indígena 

Yanomâmi, que abriga os povos  Yanomami e Yekuana, e a Terra Indígena Raposa Serra do 

Sol, que é habitada pelos povos Makuxi, Wapixana, Taurepang, Patamona e Ingarikó.    

Segundo dados do senso demográfico de 2010, realizado pelo Instituto Brasileiro de 

Geografia e Estatística (IBGE) a população indígena do estado de Roraima é de 55.922 

indígenas, sendo que deste total, 46.505 vivem em terras indígenas
32

.  Porém, os dados deste 

mesmo instituto não indicam onde estão vivendo os outros 9.417 indígenas, o que nos faz 

pensar que os mesmos estejam vivendo nas sedes dos municípios e principalmente na cidade 

de Boa Vista.  

Diante do exposto, percebemos a grande diversidade étnica e cultural que se apresenta 

no estado de Roraima, diversidade esta que se constitui como um desafio para a 

implementação de políticas públicas destinadas a essa população, sobretudo, no que diz 

respeito à educação escolar específica e diferenciada de base e princípio intercultural. Tal 

desafio se dá em virtude do grande número de povos, bem como às condições de acesso a 

estes.  No entanto, é importante salientar que mesmo existindo dificuldades, os povos 

indígenas vêm garantindo o acesso à educação.   

É importante ressaltar que, se hoje as populações indígenas do Brasil têm a garantia de 

uma educação escolar baseada no respeito às suas diferenças, no Estado de Roraima, não 

poderia ser diferente. Naquele estado, os povos indígenas têm garantido às suas comunidades 

uma educação escolar baseada no respeito à sua diversidade linguística e cultural.  No 

entanto, esse modelo educacional não foi um presente do Estado a estes povos, mas o 

                                                
31 De acordo com dados do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) senso demográfico 2010, 

Consultado no dia 07/06/2013. Disponível no site http://www.ibge.gov.br/estadosat/perfil.php?sigla=rr# 
32 De acordo com dados do Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística (IBGE) senso demográfico 2010, 

Consultado no dia 07/06/2013. Disponível no site http://www.ibge.gov.br/estadosat/perfil.php?sigla=rr# 

 

http://www.ibge.gov.br/estadosat/perfil.php?sigla=rr
http://www.ibge.gov.br/estadosat/perfil.php?sigla=rr


93 

 

resultado de um longo processo de negociação e reivindicação por parte de suas lideranças 

que, desde meados do século passado vem lutando no intuito de construir um modelo de 

educação verdadeiramente indígena. Em todo este processo, as lideranças centraram-se na 

reflexão sobre o papel tradicional da escola, e no que naquele momento a escola significava 

para as comunidades e, sobretudo, para a população jovem.  

Foi, portanto, a partir destas reflexões que as lideranças indígenas juntamente com sua 

maior aliada nesse processo – a Igreja Católica foram construindo um modelo de educação 

que viesse atender aos pleitos das comunidades. Convém mencionar que, durante essa 

trajetória, muitos erros foram cometidos, mas também muitos acertos. É, portanto, sobre essa 

trajetória de construção de uma modelo alterativo de educação para os povos indígenas de 

Roraima, que nos dedicaremos nas próximas páginas. Nosso intuito, é demonstrar como o 

movimento indígena de Roraima através de suas lideranças, foram se articulando com o 

movimento indígena nacional através de suas assembleias, formando assim, uma rede nesse 

processo reivindicatório em busca da garantia de uma educação baseado no reconhecimento 

de suas especificidades étnicas, linguísticas e culturais como a que se tem hoje.  

 

2.3 – Historiando sobre o processo educacional para indígenas em Roraima  

A história da educação escolar para os povos indígenas no estado de Roraima não foi 

diferente do resto do país, ali a ação educacional e seus impactos sobre estas populações 

foram tão nefastas quanto em outras regiões, apesar de ter começado tardiamente. Em 

Roraima, as primeiras escolas que se tem notícia, datam do início do século passado, e foram 

destinadas prioritariamente às populações indígenas da região. Tais escolas foram instaladas 

em um primeiro momento pelos missionários beneditinos, que chegaram à região no ano de 

1909 e aí permaneceram até o ano de 1947, e posteriormente pelo Serviço de Proteção aos 

índios (SPI) que neste período também se instalou na região.  

Em um trabalho anterior, pudemos identificar que as escolas implantadas pelos 

missionários beneditinos tinham como principal objetivo promover a “civilização” dos povos 

indígenas. Para os Missionários, “criar escolas primárias nas zonas habitadas pelos silvícolas, 

para que estes se adaptassem aos costumes da civilização” era de certa forma, uma maneira de 

torná-los úteis ao engrandecimento da nação. Este pensamento, também era partilhado pelos 

funcionários do SPI (Serviço de Proteção aos Índios), que disputava a tutela indígena com os 

missionários durante todo esse período.  



94 

 

Maria Auxiliadora de Souza Melo (2000), ao refletir sobre os processos de construção 

de uma escola específica e diferenciada para e pelos povos indígenas de Roraima, afirma que 

a história da educação escolar destinada aos povos indígenas naquele estado pode ser dividida 

em quatro fases, tendo como início o ano de 1948, quando da instalação da Missão Consolata 

na região do Rio Branco. No entanto, entendemos que esta data não marca o início da história 

da educação escolar para os povos indígenas desta região, mas o início de uma “nova” fase 

neste processo de “imposição” de uma cultura majoritária (a nacional) àquelas populações sob 

a égide de uma nova Missão.  

Ressaltamos que considerar a história da educação para indígenas nesta região 

somente a partir do final da década de 1940, como propõe Melo (2000), é desconsiderar e até 

mesmo negar todo um trabalho, ainda que tenha sido de cunho “salvacionista, civilizatório, 

foi também educativo” desenvolvido pelos monges beneditinos, a partir de 1910. Dessa 

forma, propomos uma periodização que inclua esta parte da história da educação escolar 

indígena no estado de Roraima. Assim sendo, dividimo-la em dois grandes períodos, sendo o 

primeiro período da educação escolar indígena em Roraima iniciado nos anos 1909, com a 

chegada da missão Beneditina na região e se estende até 1947 quando de sua saída definitiva 

da região e o segundo período iniciado em 1948, quando da instalação da Missão Consolata, 

em substituição aos beneditinos e se prolonga até a atualidade.  Este segundo período, por sua 

vez, podemos dividi-lo em quatro fases, acompanhando assim, a divisão proposta por Melo 

(2000)
33

.  Como podemos perceber, a história da educação escolar indígena em Roraima, se 

confunde com a história da Igreja Católica naquele estado.  

A primeira escola destinada aos povos indígenas da região do Rio Branco foi a escola 

da missão São Gerardo de Brogma na região do Surumu. Vanthuy Neto (2000:116), ao se 

referir a esta missão afirma que, “esta foi uma missão unicamente para indígenas; com a 

                                                
33 Como já afirmamos acima, Maria Auxiliadora de Souza Melo (2000) divide a história da educação escolar 
indígena em Roraima em quatro fases. De acordo com a autora, a primeira inicia-se em 1948 e vai até 1969. 

Nesse período ainda não havia escolas nas comunidades, o que existia era o internato do Surumu, que atendia 

alunos indígenas das malocas e também crianças carentes. No entanto, já na década de 1950 a Prelazia de 

Roraima, inicia um processo de expansão da educação escolar através da abertura de escolas em algumas 

comunidades.  A segundo fase, segundo a autora, vai de 1969 até os anos de 1985. Esta é marcada pelo processo 

de formação de professores indígenas para atender as comunidades da região. Naquele período, a Prelazia havia 

criado algumas escolas nas comunidades e sentia a necessidade de formar professores indígenas, já que os 

professores que atuavam nas comunidades eram não indígenas formados pelo colégio da Prelazia. Essa 

necessidade de formar professores promoveu uma mudança no internato, transformando-o em escola de 

formação de professores. A terceira fase desse processo histórico vai de 1985 a 1997, sendo marcada pela 

expansão do ensino de 1ª grau completo para algumas comunidades, pois no ano de 1987, o governo do território 
criou uma escola na vila do Surumu, com vista a competir com a escola da Missão. Ainda naquele ano, foram 

abertas varias escolas de primeiro grau nas comunidades.   A quarta fase desse processo se inicia com a criação 

de um ensino médio profissionalizante no ano 1997 e se estende até a atualidade.     



95 

 

primeira igreja e escola só para a população índia”. Foi, portanto, nesta pequena escola da 

missão que os Monges Beneditinos começaram “a ministrar aulas, já nos primeiros meses de 

1910, de rudimentos de alfabetização, carpintaria e jardinagem para crianças indígenas” 

(SANTILLI, 1989: 69). 

O registro desta escola também é evidenciado pelo etnólogo alemão Theodor Koch- 

Grunberg, que visitou a região nos anos de 1911 e 1912. Em seus escritos de viagens, ele 

descreve a Missão São Gerardo de Brogma como sendo constituída de alguns edifícios 

provisionais com um só piso, com paredes de barro e teto de palha de palmeiras e zinco. 

Ainda segundo seu relato, a missão é constituída por uma capela, as celas dos padres e irmãos, 

e sala de aula da escola que também serve de refeitório. Ao falar da escola, o etnólogo nos 

brinda a seguinte descrição,  

 

Una mañana visito la escuela. Los niños están leyendo en makuschí y en portugués 

en el pizarrón grande. Cuando el Padre Adalberto hace una pregunta yo doy para 

alegría general la contestación correcta en makuschí y acto seguido desaparezco. A 

pesar de la inteligencia natural de la mayoría de los muchachos indios, cuesta mucho 

esfuerzo y una paciencia infinita acostumbrar a estos pequeños traviesos a la 

enseñanza completamente extraña a ellos y a que se queden quietos (KOCH- 

GRUNBERG, 1976:123). 

 

 

O exposto acima é uma prova concreta, que ação educacional destinada aos povos 

indígenas no Vale do Rio Branco começa já no início do século XX, evidenciando os meios 

pelos quais os missionários se utilizaram para a “imposição” de um saber hegemônico a estas 

populações. Vale lembrar que, o fato de os missionários estarem ensinando na língua materna 

e em português, não é necessariamente uma forma de reconhecimento e/ou valorização da 

cultura indígena, muito pelo contrario, esta foi uma estratégia utilizada para poder entender o 

mundo destes povos e “cristianizá-los”, o que nos leva a afirmar que não se tratava de uma 

“escola bilíngue” com vista à valorização, mas de um “bilinguismo de transição” 

(LOVELACE, 1995) onde a língua materna servia apenas como o meio para chegar à língua 

nacional – o português.    

Mesmo que o trabalho dos missionários tenha sido visto com bons olhos pelos 

viajantes, este não pode prosperar devido a uma serie de problemas que acometeram a missão 

nos anos que se seguiram. Tais problemas fizeram com que a missão migrasse da região do 

Surumu para a região da Serra Grande ao Sul da cidade de Boa Vista, onde se estabeleceram 



96 

 

entre 1913 e 1915 (SANTILLI, 1989). Uma nova investida no campo educacional por parte 

dos beneditinos seria dado já na década de 1920, quando, 

 

fundaram então em Boa Vista, um „patronato‟ para meninos e meninas indígenas 

que funcionou em regime de internato até 1945, por onde passariam centenas de 

crianças provenientes de diversas aldeias. O contato com as aldeias nesta nova fase  

da missão ficaria por conta dos monges encarregados das viagens de desobriga, e 

entre eles, cabe destacar a figura de Dom Alcuino Meyer, cuja atuação foi a mais 

abrangente e duradoura, especialmente nas aldeias Macuxi. (SANTILLI, 1989: 69) 

 

Com a instalação do Serviço de Proteção ao Índio (SPI) na região do Rio Branco, o 

processo educacional dos povos indígenas passou a ser disputado pelos missionários e pelo 

próprio SPI, que no ano de 1919, resolveu criar uma escola para atender a população indígena 

que vivia nas proximidades da fazenda São Marcos, foi, portanto, desta data a criação da,  

 

Escola Agrícola Theophilo Leal, naquele mesmo ano de 1919, para alfabetizar e 

formar seleiros, ferreiros e carpinteiros, foi criado em regime de internato e começou 

a funcionar com crianças indígenas tomadas pelas inspetorias das mãos de 
civilizados que os exploravam. Em 1920 havia 31 crianças, entre elas filhos dos 

índios que viviam nas imediações das fazendas e ai trabalhavam como peões, 

carregadores e remadores... (RELATÓRIO DA 1ª INSPETORIA REGIONAL AO 

SPI, 1919, apud SANTILLI, 1989: 81).  

 

 A partir da escola da fazendo São Marcos foram criadas, em 1924 outras quatro 

escolas primarias com uma media de 25 alunos em cada uma delas, o que deve ser vista como 

sendo uma atitude de concorrência com os missionários (CIDR, s/d: 31). Nesse novo projeto 

do SPI a ideia era formar um grupo de interpretes formado pelos próprios alunos, que fossem 

capazes de mediar suas relações com os grupos indígenas. Esse modelo educacional viria 

mais tarde ser o modelo oficial de educação indígena (SANTILLI, 1989).  

Frente ao exposto, percebemos que a educação para índios em Roraima, nasceu sob os 

auspícios da Igreja Católica e permaneceu até a década de 1940. Sua filosofia pedagógica 

estava orientada para o ensino da língua portuguesa e ao processo de catequização. É válido 

ressaltar que, mesmo o SPI, tendo iniciado a abertura de escolas já na década de 1920, é 

somente na década de 1950, que o estado através deste órgão indigenista vai assumir um 

projeto educativo, cujo objetivo era a formação profissional e nacionalista dos povos 

indígenas, tendo como meta principal fazer com que os indígenas aprendessem a ler e escreve 

na língua portuguesa (REPETTO, 2002).  



97 

 

O ano de 1948 marca, portanto, o início do segundo período do processo de 

escolarização para as populações indígenas em Roraima com a chegada dos Missionários da 

Ordem de Nossa Senhora Consolata. Naquele ano, o recém-chegado Bispo da Prelazia de 

Nossa Senhora do Carmo, Dom José Nepoti, encarregou o Padre Marcos Honati, de atender as 

necessidades do povo da região do Surumu. Foi então quando este padre, “fundou um 

internato, que se destinava a crianças carentes, órfãos e desamparados”
34

.  

No entanto, os resultados do internato não foram tão positivos como os missionários 

esperavam. De acordo com a ata de uma reunião de avaliação realizada em novembro de 

1981, “o internato criava marginais que precisavam mais de reformatório que de colégio” 

(folha 02). Frente a essa realidade tentou-se dar uma formação profissional aos internos, mas 

os resultados foram igualmente ruins. Tendo, pois, essa primeira experiência com o internato 

sido um fracasso, os missionários começaram então outra experiência a de formação de 

professores para as comunidades indígenas como nos mostra a ata de uma reunião ampliada 

da missão.  

 

A casa Surumu, fundada em 1949, funcionava como internato para órfãos e 

desamparados até o ano de 1969. Desta data, começou-se com 15 elementos uma 

nova experiência: formar líderes e professores para as malocas dos índios. No ano de 

1971, este projeto foi estendido a todo o território, eliminando os órfãos e 

desamparados que provinham de Boa Vista. Neste ano, foram preparados 40 

elementos que trabalhavam nas comunidades, ligados a atividade missionaria (ATA 
DA REUNIÃO AMPLIADA DA MISSÃO SÃO JOSÉ DO SURUMU DIAS 4 E 5 

DE ABRIL DE 1978. PG. 01 ARQUIVO DA DIOCESE DE RORAIMA). 

 

O final dos anos 1960 marca, portanto uma nova fase da Missão do Surumu e 

consequentemente a história da educação escolar para os indígenas em Roraima. Nesse 

período, a missão assume uma nova postura frente às demandas das comunidades, já que o 

internato não havia dado as respostas necessárias os anseios das lideranças e muito menos dos 

próprios missionários. Foi com o intuito de responder as demandas das comunidades que no 

ano de 1967, o padre Luciano Stefanini assumiu a direção do internato e tentou dar um novo 

rumo ao mesmo, dando início ao processo de formação de professores que posteriormente 

iriam assumir o processo educativo nas comunidades. Naquele ano, a missão “recebeu 15 

                                                

34
 Ata do encontro para avalição e estudo do internato e escola do Surumu e da pastoral educacional indigenista 

da Diocese de Roraima; Surumu, 27-30 de novembro de 1981. Arquivo da Diocese de Roraima.   



98 

 

índios com a finalidade de fazer deles possíveis professores para as malocas que nessa altura 

eram muito carentes na área escolar”
35

.   

Como resultado dessa primeira experiência de formação de professores, no ano de 

1972, formou-se a primeira turma de professores em nível de 1ª a 4ª série; e no ano de 1975, 

formou-se a primeira turma de 5ª a 8ª série. Estes passaram a substituir gradualmente os 

professores não indígenas que lecionavam nas comunidades (MELO 2000; REPETTO, 2002; 

JULIÃO, 2011). Nesse sentido, a missão passava a dar as primeiras respostas às 

reivindicações das lideranças que exigiam uma educação voltada para a cultura indígena, já 

que estavam inconformados com as atitudes dos professores não indígenas que atuavam nas 

comunidades.   

Ainda no final da década de 1960, um evento vai marcar a história da educação para 

os povos indígenas. Com a extinção do SPI e a criação da FUNAI (Fundação Nacional do 

Indio) em 1967 vieram algumas mudanças para o sistema educacional destinada à população 

indígena. Este, que sob a responsabilidade do SPI, tinha o objetivo de transformar os 

indígenas em trabalhadores nacionais, agora passava para a FUNAI, seguindo os mesmos 

obejtivos, - integrar o índio à sociedade nacional. No entanto, esse quadro foi alterado a partir 

da Reunião de Barbados, onde indigenistas e antropólogos denunciaram a maneira como os 

índios vinham sendo tratados pelo Estado brasileiro. Desde então, as populações indígenas 

começaram a lutar em prol da concretização de seus direitos, tanto na esfera nacional quanto 

na internacional, e como resultado dessas pressões, é criado o Estatuto do Índio, no ano de 

1971. Foi, portanto, a partir desta presssões que a recem-criada FUNAI, vai assumir outra 

postura frente à educação escolar indigenas como ja demonstrado anteriormente. 

A partir da década de 1970, o movimento indígena ganhou uma forte expresão no 

Brasil, passando a reivindicar uma educação que contemplasse sua cultura e seus processos 

próprios de aprendizado e incluisse o direito de falar a língua materna.  O processo de 

escolarização das comunidades indígenas integrou a pauta de assuntos das assembleias 

indígenas, sendo motivo de intensos debates. Havia uma insatisfação das lideranças indígenas 

em relação à presença maciça de professores não indígenas que se utilizavam de uma 

metodologia homogeneizante e excludente, valorizando a cultura hegemônica em detrimento 

da cultura indígena. Essa prática pedagógica passou a ser contestada por Tuxauas e 

movimento indígena organizado, que passaram a reivindicar a subistituição dos professores 

                                                
35 Ata do encontro para avalição e estudo do internato e escola do Surumu e da pastoral educacional indigenista 

da Diocese de Roraima; Surumu, 27-30 de novembro de 1981. Arquivo da Diocese de Roraima. 



99 

 

não indígenas por professores indígenas. Reivindicavam também a implementação de uma 

proposta educacional que valorizasse os conhecimentos locais. Uma das principais 

reivindicações do movimento era a inclusão do ensino das línguas indígenas nos programas 

oficiais de ensino. Em síntese, revindicavam uma escola que tivesse como proposta a 

valorização da realidade das comunidades.   

É, portanto, a partir desse processo de organização das comunidades indígenas, que, 

no ano de 1985, houve uma grande mobilização em nível federal, denominado de „o dia D‟, 

sob o comando do Ministério da Educação, com o tema: “que escola temos e que escola 

queremos”. Os educadores de Roraima também se reuniram para debater a situação da 

educação escolar das populações indígenas, bem como a prática pedagógica que vinha sendo 

utilizada nas escolas das comunidades (SILVA Jr, 2003). 

É importante salientar que “o Dia D”, foi um momento crucial para pensar a educação 

escolar indígena no estado de Roraima. Nesta reflexão, estavam representadas 48 

comunidades através de professores e Tuxauas, os quais, pela primeira vez puderam 

manifestar seus pensamentos e fazer reivindicações à secretaria de educação. Portanto,  

 

Não há duvida que que o “Dia D”, representa o marco da mudança de rumos na 

educação escolar indígena oficial em Roraima. Tendo o evento possibilitado a 

reflexão crítica em torno do tema, os indígenas chegaram à conclusão que “as 

escolas para indígenas”, pensadas e impostas pelos brancos, serviram para acabar 

com as culturas indígenas, preconceituosamente consideradas inferiores e não 

apenas diferentes, impondo assim o modelo de sociedade envolvente, pretensamente 

considerada superior. Uma vez feita a leitura crítica da realidade, os indígenas 

passaram a reivindicar “escolas verdadeiramente indígenas”, idealizadas, 

implementadas e gerenciadas por eles mesmos (DOCUMENTO HISTÓRIOCO DO 
DIA D, MIMEOGRAFADO CEDIDO PELO PROFESSOR SEBASTIAÃO 

BENTO36 s/d). 

 

Em suas reivindicações os professores indígenas estabeleceram que as novas escolas 

para as populações indígenas deveriam ter um currículo específico e diferenciado, a fim de 

que pudessem respeitar as identidades étnicas dos vários grupos indígenas, deveriam também 

ser voltadas para a realidade e necessidades das comunidades. Em síntese, a partir do Dia D, 

“começa a ser concebida em Roraima uma escola com rosto, língua, pensamento e espírito 

indígena” (DOCUMENTO HISTÓRIOCO DO DIA D, MIMEOGRAFADO CEDIDO PELO PROFESSOR 

SEBASTIAÃO BENTO s/d). 

                                                
36 O professor Sebastião Bento, é indígena da etnia Wapixana, e participou como professor deste movimento, o 

mesmo foi gestor do Núcleo de Educação Escolar Indígena por mais de 10 anos.  



100 

 

Diante das reivindicações dos professores indígenas, no ano de 1986, foi criado o NEI 

– Núcleo de Educação Indígena, dentro da Secretaria Estadual de Educação. Este, no início 

foi gerido por um não índio – a professora Maria Luiza Reis, que logo foi substituída. O 

Núcleo tinha como objetivo, “organizar, acompanhar e coordenar os trabalhos e atividades 

relativas à educação” (REPETTO, 2002:234). Ainda no ano de 1986, o recém-criado NEI, 

promoveu o primeiro encontro de educadores indígenas em Roraima. Este encontro teve a 

participação de 100 professores atuantes nas escolas das comunidades. Esta iniciativa 

“tornou-se o marco inicial oficial na reformulação da educação escolar indígena até então 

oferecida em Roraima” (EMIRI, 1992:03).  

Nesse processo reivindicativo da garantia de seus direitos, os professores e lideranças 

indígenas realizaram no ano de 1989, na cidade da Manaus, o primeiro encontro de 

professores indígenas dos estados no Amazonas, Roraima e Acre, cujo objetivo era pensar 

formas alternativas para o processo educacional dos povos indígenas.  No ano seguinte, em 

1990, os professores de Roraima, realizaram um encontro na missão Surumu, que reuniu 

professores Makuxi, Wapixana, Taurepang e Ingarikó. Este encontro tinha como objetivo 

fortalecer a luta na defesa de uma educação escolar que viesse atender às demandas crescentes 

das comunidades indígenas.  Foi, portanto, nesse encontro que nasceu a OPIR - Organização 

dos Professores Indígenas de Roraima. 

No ano de 1994, por meio da reivindicação dos professores, tuxauas e comunidades 

indígenas, a Secretaria Estadual de Educação criou o Projeto de Magistério Indígena 

Parcelado, cujo objetivo era a formação dos professores indígenas em nível de magistério de 

2º grau, uma vez que a grande maioria dos professores só tinha cursado até a 8ª série. Através 

deste projeto, foram formados 230 professores.  

A partir da criação do Magistério Indígena Parcelado, que formava professores em 

nível de médio (antigo 2º grau), a OPIR passou a reivindicar uma formação para os 

professores indígenas em nível de 3º grau, ou seja, em nível superior, já que esta era uma 

exigência da própria LDB (Lei, 9394/96) e do PNE – Plano Nacional de Educação. Nesse 

sentido, varias iniciativas foram tomadas pelas lideranças e professores indígenas do CIR e da 

OPIR junto à UFRR, visando construir e/ou ampliar um canal de diálogo entre estas 

instituições.  

Em janeiro do ano 2000, a formação de professores indígenas em nível superior foi 

tema da VII Assembleia da OPIR. Para debater essa questão, foram convidados o Reitor e o 



101 

 

Pró-reitor de graduação da UFRR. Durante aquela assembleia, a OPIR juntamente com as 

lideranças indígenas solicitaram o comprometimento daquela Instituição de Ensino com o 

processo de formação dos professores indígenas de Roraima em nível superior. Esta, 

respondeu afirmativamente às reivindicações das organizações e comunidades indígenas. 

Em setembro do ano 2000, a OPIR, organizou um seminário sobre educação superior 

na maloca do Canauani. Este seminário contou com a participação da Secretária de Educação, 

da FUNAI, da UFRR e lideranças indígenas de todo o estado. Naquela oportunidade, em 

parceria com UFRR, FUNAI, MEC e a SECD, foi esboçada uma proposta pedagógica 

indígena. No mês seguinte, a OPIR, enviou ao Reitor da UFRR, uma proposta de cursos de 

formação de professores indígenas. Em resposta a essa iniciativa, naquele mesmo mês, o 

Reitor convocou as lideranças indígenas para uma reunião onde se comprometeu discutir a 

proposta da OPIR e transforma-la em projeto pedagógico (CARVALHO, at,all, 2008). 

  No ano de 2001, entre os dias 02 a 04 de maio, os povos indígenas de Roraima 

realizaram o 1º Seminário de Ensino Superior, intitulado: Conquistando espaço na formação 

do professor indígena. O mesmo foi realizado na Terra Indígena Canauani, localizada no 

município do Cantá. Promovido pela OPIR e lideranças indígenas, em parceria com a 

Universidade Federal de Roraima - UFRR, o seminário tinha por objetivo discutir os 

problemas que vinham sendo enfrentados pelas escolas das comunidades. Depois de um longo 

processo de reflexão, que contou com mesas redondas e outros debates, chegou-se a um 

diagnóstico dos desafios que se impunham ao processo de formação dos professores indígenas 

em nível superior. Assim, ao final do seminário, foi elaborado um documento denominado: 

“Carta de Canauani”, na qual os professores e lideranças reivindicavam das autoridades, entre 

outras questões, uma formação em nível superior para os professores indígenas. 

Foi, portanto, a partir desse diálogo que se sentiu a necessidade da criação de um curso 

específico para os professores indígenas, curso esse denominado Licenciatura Intercultural. 

Para a construção da proposta desse curso, além da Universidade, foram convidadas outras 

entidades parceiras como a FUNAI, o Departamento de gestão e educação indígena da 

SECD/RR e outras organizações indígenas, tais como: Organização dos Professores indígenas 

de Roraima (OPIR), Conselho Indígena de Roraima (CIR), Associação dos Povos Indígenas 

de Roraima (APIRR) e organização das mulheres Indígenas de Roraima (OMIR). Estes 

passaram a discutir um modelo de educação do núcleo de formação superior para os povos 

indígenas de Roraima. O núcleo foi oficialmente criado em 2001. O ano de 2003 marca a 



102 

 

entrada da primeira turma de alunos no curso de licenciatura intercultural, cujo objetivo era 

preparar os professores para que estes pudessem contribuir com suas comunidades. No ano de 

2009, o núcleo ganhou o status de Instituto.  

Ao analisarmos o processo de luta dos professores e povos indígenas de Roraima em 

busca da garantia de acesso à educação escolar, percebemos que desde os anos de 1970, esta 

luta teve como principal objetivo a garantia de uma educação que valorizasse e respeitasse a 

diversidade cultural no âmbito educacional. Nesse sentindo, estes povos alcançaram muitos 

avanços e conquistas, as quais já foram explicitadas. Apesar disso, ainda se reclama a 

inexistência de um diálogo mais aprofundado, ou seja, daquilo que propõe a 

interculturalidade, ir além do reconhecimento formal e estabelecer uma relação dialógica no 

qual se possa definir uma educação escolar indígena de base intercultural, que venha permitir 

a concretização de práticas educativas que aceitem e valorize e utilização dos saberes 

tradicionais das comunidades no processo de ensino e aprendizagem.  

Feito esse percurso histórico do processo de construção de uma Educação 

Diferenciada Específica Bilíngue e Intercultural para as populações indígenas no estado de 

Roraima, pensamos ser oportuno retomar o objetivo desta pesquisa.  

Essa investigação visa compreender como a noção de interculturalidade vem sendo 

entendida e empregada no contexto das escolas indígenas de Roraima
37

. Dessa forma, o 

espaço escolar se constitui como lócus privilegiado desta investigação, pois aí buscamos 

também compreender como a escola que antes servia como elemento de invisibilização, 

homogeneização e destituidora da cultura para os povos indígenas, agora, através de um 

processo de ressignificação, torna-se uma das principais agências de mobilização dos povos 

indígenas em busca do seu reconhecimento. Assim sendo, constitui-se um discurso, seja das 

populações indígenas ou de outras agências, ou mesmo do discurso oficial, de que a escola é o 

local por excelência de “resgate” e “revitalização” e valorização cultural, através do diálogo 

intercultural, o que a constitui como um “lugar de fronteiras” (TARSSINARI, 2001), na qual 

se desenvolve processos e práticas sociais, além de servir como elemento de luta e 

empoderamento das populações indígenas em busca da consolidação do seu reconhecimento.  

                                                
37 Quero esclarecer que quando falo “as escolas indígenas de Roraima”, me refiro às escolas destinadas aos 

povos indígenas que fazem parte do Distrito Sanitário do Leste, mas especificamente aos povos Macuxi, 

Wapixana e Ingarikó, por serem esses povos os sujeitos dessa pesquisa. Na oportunidade informo que para os 

povos Wai-Wai, Taurepang, Sapara, Patamona e Yekuana é ofertada o mesmo modelo de educação, no entanto 
nesta pesquisa não foi possível contempla-los. Já para o Povo Yanomami que faz parte de outro distrito, muito 

pouco sei sobre o  modelo educacional que lhes é  ofertado, isso porque a educação deste povo está sob a 

responsabilidade do Instituto Socioambiental ISA.   



103 

 

Ora, se a escola é hoje vista como esse espaço fronteiriço, no qual se desenvolvem 

processos e práticas sociais; entendemos que esse seria o melhor espaço para nossa 

investigação. Dessa forma, elegemos duas diferentes escolas, localizadas em duas distintas 

regiões que serão apresentadas a seguir. Optar por escolas em regiões distintas, não teve como 

motivação uma análise comparativa, mas único e exclusivamente o desejo de ter uma visão 

mais ampla da realidade da educação escolar indígena no estado de Roraima. E não somente, 

mas acima de tudo, compreender como os discursos sobre a interculturalidade e educação 

intercultural produzidos pelos intelectuais e pelas agências oficias de fomento a educação 

escolar indígena, estão sendo concebido e aplicado no cotidiano dessas escolas na atualidade. 

As escolas elegidas como lócus desta investigação fazem parte do sistema estadual de 

ensino e estão em regiões e municípios distintos. A Escola Estadual Indígena Eurico 

Mandulão está localizada no interior da Terra Indígena Raimundo na região do Taiano, no 

município de Alto Alegre e a Escola Estadual Indígena Don Lourenço Zoller, na Terra 

Indígena Raposa Serra do Sol, região das Serras no Município de Uiramutan. No entanto, 

antes de apresentar as características das comunidades apresentaremos um panorama atual da 

educação escolar indígena no estado de Roraima. 

 

2.4- A educação escolar indígena em Roraima hoje  

No estado de Roraima as questões relacionadas à educação escolar indígena têm 

ganhando grande visibilidade na última década.  Após meio século de reivindicação, os povos 

indígenas de Roraima, podem dizer que hoje a Educação Escolar Indígena Específica e 

Diferenciada, Bilíngue e Intercultural foi finalmente implantando, tornando-se uma realidade 

do ponto de vista normativo. No entanto, convém destacar que o fato de terem garantido 

formalmente esse modelo educacional não cessaram as reivindicações, e/ou os processos de 

luta, em absoluto, hoje os professores e lideranças continuam sua ação para garantir qualidade 

e acima de tudo a consolidação desse modelo educacional. É, portanto, no intuito de garantir 

essa qualidade que os professores indígenas de Roraima através de sua organização a OPIRR, 

(Organização dos professores Indígenas de Roraima) têm hoje como a principal preocupação 

o processo de formação de professores, seja em nível de magistério ou em nível superior. Isso 

não significa que os professores acreditem que somente sua formação garantirá a qualidade do 

ensino nas comunidades, mas que esta é um dos meios de acesso a essa qualidade.  



104 

 

De uma forma bem resumida, podemos dizer que os povos indígenas de Roraima, em 

suas constantes reivindicações em busca de uma educação escolar que respeitassem sua 

diversidade, não somente garantiram o direito a esse modelo educacional, mas foram eles os 

principais protagonistas na construção de uma escola diferenciada que visa o reconhecimento 

das especificidades linguísticas e culturais de cada povo. É válido ressaltar que, nesse 

processo, além de garantir o acesso à educação básica, os povos indígenas foram garantindo 

também sua participação em diversos espaços de poder. Como por exemplo: na esfera da 

Secretaria do Estado de Educação, a coordenação da Divisão de Educação Escolar Indígena 

(DIEI), antigo Núcleo de Educação Indígena (NEI), no Conselho Estadual de Educação e a 

coordenação do Magistério indígena Tamikan; em nível nacional há também representantes 

indígenas na Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização, Diversidade e Inclusão entre 

outros órgãos do Ministério da Educação.    

Do ponto de vista administrativo, a educação escolar indígena em Roraima tem suas 

ações coordenadas pela Divisão de Educação Escolar Indígena (DIEI), que forma parte da 

estrutura da Secretaria de Estado da Educação. Para gerir as mais de 200 escolas em todo o 

território do estado, a divisão adotou uma forma “descentralizada” de administração através 

dos Centros Regionais. Estes são os responsáveis pela articulação das escolas das regiões com 

a Divisão de Educação Indígena em Boa Vista.   No entanto, esse modelo nem sempre 

funciona, pois muitas vezes os gestores e professores preferem ir à cidade de Boa Vista, que 

aos centros regionais, já que em muitos casos, é mais fácil para o professor ir a Boa Vista que 

ao próprio Centro Regional.  

Hoje a Divisão de Educação Escolar Indígena tem sob sua responsabilidade a gestão 

de 248 escolas indígenas com um total de 13.575 alunos matriculados na educação básica, 

compreendendo o Ensino fundamental do 1º ao 9º ano, Ensino médio, e também as 

modalidades de Educação de jovens e Adultos (EJA) e educação especial
38

. É importante 

ressaltar que a modalidade Educação de Jovens e Adultos, está dividida em três segmentos 

sendo que, o primeiro segmento corresponde às séries iniciais, ou seja, 1ª a 4ª serie; segundo 

segmento, 5ª a 8ª serie e terceiro segmento corresponde ao ensino médio. Para atender a toda 

essa demanda das escolas indígenas, o estado conta com um corpo docente formado por 

professores, gestores e coordenadores pedagógicos indígenas e não indígenas, sendo a grande 

                                                
38 Conforme dados do censo escolar do ano de 2012, da Secretária de Estado da Educação de Roraima – SECD-

RR. 



105 

 

maioria indígena, que somados, tem-se um número que gira em torno um mil e duzentos 

professores
39

.  

 E importante salientar que esses dados se referem apenas às escolas que são mantidas 

pelo estado, pois, ainda há aquelas escolas que são mantidas pelas prefeituras.  No estado, 

como já afirmamos, há um total de 15 municípios e em todos eles há a oferta de educação 

infantil e ensino fundamental de 1º ao 5º ano, e em 13 desses municípios há a presença de 

escolas indígenas estaduais, frente a essa realidade, não há como afirmar o número exato de 

alunos indígenas matriculados no sistema educacional. Entretanto, enquanto estratégia 

metodológica e para uma melhor definição dos sujeitos de análise abordaremos aqui apenas as 

escolas indígenas pertencentes ao sistema estadual de ensino. 

Quadro de matrícula inicial de alunos indígenas matriculados no sistema de ensino da educação básica por 

município do estado de Roraima. Conforme dados do censo escolar de 2012. 
Município Número de 

escolas.  
Número de 
alunos no ensino 
fundamental  

Número de 
alunos no 
ensino médio  

Número de 
alunos na EJA  

Educação 
especial 

Total de 
alunos.  

Alto alegre 21 1130 141 115 11 1397 

Amajari 26 1083 93 94 07 1277 

Boa Vista 12 750 180 75 10 1015 

Bomfim 11 875 146 07 01 1029 

Canta 08 625 116 21 21 783 

Caracaraí 03 193 00 14 00 207 

Caroebe 06 135 20 00 00 155 

Iracema  15 228 00 00 00 228 

Normandia 45 1845 336 78 06 2265 

Pacaraima 37 1612 325 106 09 2052 

São João do 
baliza 

01 62 00 25 00 87 

Uiramutan 63 2638 284 148 10 3080 

Total de 
escolas  

248      

Alunos no fundamental.  11.176     

Total de alunos no ensino médio  1.641    

Total de alunos na educação de jovens e adultos 683   

Total de alunos na educação especial 75  

Total geral de alunos indígenas matriculados na educação básica  13.575 

Quadro elaborado pelo autor, a partir dos dados obtidos no censo escolar da Secretaria de Estado da Educação de 

Roraima. SEED – RR 

 

O exposto acima demonstra a grande quantidade de escolas que hoje atendem à 

população indígena em idade escolar no estado de Roraima.  Percebemos também que essa 

grande demanda de escolas traz desafios frente a uma política de educação específica e 

diferenciada bilíngue e intercultural para essas comunidades, que garanta o respeito à 

diversidade, bem como aos processos próprios de aprendizagem.  

                                                
39 Informo, que no momento em que estive na Secretaria de educação (maio de 2013), não havia um 
levantamento do quantitativo exato de professores indígenas, mas de acordo com uma das coordenadoras 

pedagógica da Divisão de Educação Escolar Indígena, são mais de mil e duzentos professores indígenas em todo 

o estado.  



106 

 

Com a implantação do ensino médio nas comunidades, tem sido cada vez mais 

crescente a necessidade de professores com formação superior específica para atender a estas 

demandas, uma vez que a maioria dos professores que atuam nas comunidades só possui o 

magistério. No entanto, é valido ressaltar que hoje ainda é uma realidade a presença de 

professores com apenas o ensino fundamental completo nas comunidades indígenas, como é o 

caso de muitos professores de língua de materna.  

Frente a essa necessidade de uma melhor qualificação para professores, no ano 2007, 

o governo do estado, através do Centro de Formação de Professores (CEFORR), da Secretaria 

de Estado da Educação deu início a um projeto de formação visando atender a essa demanda, 

trata-se do projeto Tamî‟kan. Este projeto tem como objetivo formar professores que já atuam 

como docentes nas comunidades indígenas, mas que não têm formação em Magistério, 

qualificando esses profissionais com formação específica bilíngue e intercultural para 

exercerem suas atividades docentes na Educação Infantil e séries iniciais do Ensino 

Fundamental. E para atender a demanda de formação superior, os professores indígenas 

contam com o Instituto Insikiran de formação de professores da Universidade Federal de 

Roraima, que nestes 10 anos de existências já formou aproximadamente duzentos professores 

em licenciatura intercultural. É oportuno lembrar que atualmente, além da licenciatura 

intercultural o referido instituto oferece mais dois cursos: Gestão Territorial e Gestão em 

Saúde Pública.  

Como pudemos observar, a história da educação escolar indígena em Roraima é 

cheia de lutas e desafios, mas também de muitas conquistas.  O que se quis evidenciar nesta 

parte do trabalho, ainda que de forma muito resumida foi realidade atual do sistema 

educacional destinado aos povos indígenas. Não foi nossa intenção debater os problemas, tão 

pouco apontar soluções, mas tão somente, apresentar de forma muito breve um panorama da 

realidade em que se encontra a educação escolar indígena Roraima hoje.  

 

2.5– Os sujeitos da pesquisa  

 Já afirmamos anteriormente que o estado de Roraima é um estado pluricultural, 

formado por uma grande diversidade de povos e culturas. Afora a grande quantidade de 

migrantes que formam a maior parte da população, o estado conta também com a presença de 

dez grupos étnicos, ou seja, dez povos indígenas. No entanto, neste trabalho vamos falar 

apenas de três destes povos: Macuxi, Wapixana e Ingarikó.  



107 

 

2.5.1-O povo Macuxi:  

Povo de filiação linguística karibe, habita a região das Guianas entre cabeceiras do rio 

Branco e Rupununi, território dividido entre o Brasil e a República Cooperativista da Guiana. 

Acompanhados dos seus vizinhos Taurepang, Arekuna e Kamarokoto, todos falantes de 

língua karibe, formam uma unidade étnica denominada Pemom (SANTILLI, 1989). 

Atualmente possuem uma população estimada atualmente em torno de 23.433 mil pessoas no 

Brasil e cerca de 9.500 indígenas na vizinha Guiana. 

No lado nordeste do estado de Roraima, os Macuxi têm como vizinhos os Ingarikó e 

os Taurepang povos de filiação linguística  karib, e também os Wapixana, povos de filiação 

linguística Aruak, sendo estes os remanescentes de  uma grande diversidade étnica ali 

existente quando da ocupação colonial no século XVIII.   

  A distribuição espacial da população Macuxi faz-se em várias aldeias e pequenas 

habitações isoladas. Estima-se que existam hoje 140 aldeias Macuxi no Brasil, mas não há 

dados precisos sobre o seu número. Para a área guianense, a estimativa é de cerca de 50 

aldeias no interflúvio Maú(Ireng)-Rupununi. 

O território macuxi em área brasileira hoje está recortado em três grandes blocos 

territoriais: a TI Raposa Serra do Sol, a TI São Marcos, ambas concentrando a grande maioria 

da população, e oito pequenas áreas que circunscrevem aldeias isoladas no extremo noroeste 

do território macuxi, nos vales dos rios Uraricoera, Amajari e Cauamé. Dessas áreas a mais 

populosa é a TI Raposa Serra do Sol, com 1.700,000 ha. 

 

2.5.2- O povo Wapixana:  

Povo de filiação linguística Aruak, habita a porção nordeste do Estado de Roraima, na 

fronteira com a República Cooperativista da Guiana, em uma região conhecida como a região 

dos campos (ou do lavrado). Esta compreende a área que vai do Rio Branco no Brasil, ao rio 

Rupununi na Guiana, região considerada como o divisor das águas das bacias do rio 

Amazonas e do rio Essequibo.  

 Em território brasileiro as aldeias Wapixana localizam-se predominantemente na 

região conhecida por Serra da Lua, entre o rio Branco e o rio Tacutu. Na região do baixo rio 

Uraricoera, outro formador do rio Branco, as aldeias são, em sua maioria, de população mista, 



108 

 

Wapixana e Macuxi. Aldeias mistas, Wapixana e Macuxi ou Wapixana e Taurepang, ocorrem 

igualmente nos rios Surumu e Amajari. 

É importante salientar que toda a extensão do território Wapixana foi abusivamente 

retalhada para fins da demarcação oficial. Dessa forma, o processo de demarcação do 

território Wapixana os colocou em um verdadeiro “confinamento” em pequenas ilhas de 

terras cercadas por fazendas de gado. Atualmente os Wapixana possuem uma população de 

aproximadamente 13 mil indígenas e se constituem a maior população falante da língua Aruak 

do norte-amazônico.  No estado de Roraima a população Wapixana é de 7 mil indígenas, 

vivendo em 21 pequenas  Terras Indígenas
40

, sendo 15 compartilhadas com os Macuxi. 

Habitam, além dessas áreas, a TI São Marcos juntamente com os Taurepang e Macuxi, e a TI 

Raposa Serra do Sol, também território dos índios Pemon (Macuxi e Taurepang ) e Kapon 

(Ingarikó e Patamona). 

 

2.5.3- O povo Ingarikó.  

Povo e filiação linguística caribe, os Ingarikó habitam a região circunvizinha ao Monte 

Roraima, região que marca a tríplice fronteira entre Brasil, Guiana e Venezuela, na porção 

alta da Terra Indígena Raposa Serra do Sol.  Juntamente com os seus vizinhos Akawaio e 

Patamona formam a unidade étnica Kapon. Atualmente estão divididos em 11 aldeias e 

somam uma população de aproximadamente 1.200 pessoas.  Estes têm pouco contato com a 

sociedade não indígena, sendo que seu maior contanto é com os “parentes” Pemon da 

Venezuela e com os Akawaio da Guiana.  

 De acordo com Cruz (2008), a área habitada pelos Ingarikó no Brasil, é uma das mais 

privilegiadas. Isso devido a sua localização geográfica entre os rios Panari, Uailã e Cotingo. 

Por ser uma região de difícil acesso, as aldeias ou “malocas” como são regionalmente 

conhecidas situam-se às margens dos rios, pois estes se constituem como fonte de vida para 

essas populações, além de servir como vias de acesso às comunidades.  

A população Ingarikó esta formada por crianças, jovens, adultos e velhos, sendo que a 

grande maioria da população é de crianças e jovens. Os quais só se comunicam em sua 

própria língua. No entanto, devido os recentes contatos, a entrada da escola, bem como a 

                                                
40 Terras indígenas no Brasil referem-se ao espaço habitado por povos indígenas os quais possuem os  



109 

 

proximidade com a Venezuela e Guiana, é comum ouvir alguns Ingarikó se comunicarem em 

espanhol, inglês e português além de sua língua materna.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



110 

 

Capítulo 3 

Etnografando a Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão   

 

 Este capítulo tem como intuito demonstrar a realidade de uma escola indígena 

roraimense. Através do relato etnográfico, evidenciamos alguns aspectos do dia-a-dia da 

comunidade, sua organização social, política e econômica, para em seguida abordar a questão 

da educação escolar. Ao abordamos a educação escolar, faremos um breve histórico do 

processo de implantação do sistema educativo nesta comunidade para, na sequência, falarmos 

dos aspectos da educação escolar indígena, específica e diferenciada, intercultural e bilíngue, 

bem como da relação escola-comunidade. O intuito é demonstrar como esta instituição 

educacional, através deste modelo educativo – educação intercultural - vem colaborando com 

a comunidade em seu processo de desenvolvimento, produção, reprodução e manutenção da 

cultura. De igual maneira, tentamos demonstrar como o discurso da interculturalidade vem se 

estabelecendo no cotidiano desta instituição educacional.   

 

 

3.1 - Histórico de ocupação, processo de regularização fundiária e localização geográfica 

da comunidade. 

 Sede da Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão, a comunidade indígena 

Raimundão localiza-se no interior da Terra Indígena de mesmo nome, na região do Taiano, 

município de Alto Alegre, estado de Roraima a uma distância de 17 km da sede do referido 

município e a aproximadamente 120 km da cidade de Boa Vista capital do Estado.  

Constituída na segunda metade da década de 1950, a comunidade teve como fundador 

e primeiro tuxaua o índio Eurico Mandulão. Nascia como comunidade mista, pois o senhor 

Eurico Mandulão era pertencente ao povo Macuxi e sua esposa era do povo Wapixana
41

.   De 

acordo com o relato da senhora Maria Inídia
42

, quando seu pai chegou àquela região no ano de 

                                                
41 Esclarecemos que as informações aqui utilizadas para recompor a história da comunidade, bem como a 

história da “chegada” da escola à comunidade têm como base os relatos das senhoras, Maria Brasil e Maria 

Inídia, ambas, filhas adotivas do senhor Eurico Mandulão. O fato de utilizamos somente estes relatos como 

fontes para recompor a história da comunidade, dar-se devido a duas questões: a) não tivemos acesso ao 

Relatório antropológico de identificação e reconhecimento da terra; b) devido à inexistência de outro tipo de 
registro sobre tal processo.   
42 Dona Maria Inídia foi uma das professoras da comunidade. As informações aqui citadas foram coletadas por 

meio de uma entrevista realizada em sua casa na cidade de Boa Vista, no dia 06/06/2013. 



111 

 

1957, ainda não havia outros moradores. Ali, para se estabelecer ele construiu uma pequena 

casa onde passou a viver com sua esposa e seus três filhos, sendo duas meninas e um menino. 

Dona Maria Brasil
43

 corrobora estas informações e ainda afirma que, quando seu pai 

situou a comunidade no final da década de 1950, início dos anos de 1960, esta era conhecida 

como Sítio Ceará. O nome Raimundão só viria a ser empregado bem mais tarde por ocasião 

do processo de regularização fundiária e reconhecimento desta como sendo Terra Indígena. 

Sobre essa mudança de nome de Sítio Ceará para Raimundão dona Maria, nos brinda com a 

seguinte informação,  

 

Quando meu pai situou isso aqui, ele situou como Sítio Ceará, [...] quando ele se 
cadastrou na FUNAI, não lembro bem a data, veio um pessoal aqui, um pessoal 

branco que disseram que era de Brasília e vieram fazer o levantamento, e disseram 

que aqui já tinha sido comunidade. Exatamente né, porque aqui era um lugar de casa 

e tal, ai eles disseram: aqui se chama Raimundão, foram eles que disseram, então 

por isso que se chama comunidade do Raimundão, foi o povo da FUNAI que 

falaram que aqui já tinha sido Maloca. [...] ai eles disseram que aqui se chamava 

comunidade do Raimundão, e ali naquela enseada se chamava Maloca da Cuieira, 

então tudo isso aqui era maloca né, mas quando nós chegamos pra cá não tinha 

ninguém era só mata (Dona Maria Brasil, entrevista realizada em maio de 2013). 

 

O processo de regularização fundiária da Terra Indígena Raimundão iniciou-se em 

1981, ano em que foram criados dois grupos de trabalho para realizar um levantamento da 

situação das Terras Indígenas do estado de Roraima. Conforme o relatório antropológico
44

, a 

FUNAI a identificou e a declarou como terra indígena em 1982. No ano seguinte, 1983, ainda 

como parte dos procedimentos de demarcação e reconhecimento da terra, foi realizado um 

levantamento fundiário, que identificou cinco (05) posseiros no interior da terra indígena. 

Estes deveriam ser indenizados para deixar a região. No entanto, no ano de 1993, a 

indenização ainda não havia sido paga. Naquele ano 1993, foi realizado um novo estudo de 

identificação que autenticou o anterior, sendo aprovado naquele mesmo ano. O ato 

possibilitou o reconhecimento e a demarcação da Terra Indígena Raimundão, e 

consequentemente sua homologação no ano de 1997, através do decreto 97 do dia 03/11/1997, 

publicado no Diário Oficial da União no dia 04/11/1997. 

                                                
43 Dona Maria Brasil ainda vive na comunidade. Nossa conversa foi realizada no dia 22/05/201, na própria 

comunidade, enquanto ela torrava uma fornada de farinha. 
44 Embora as lideranças da comunidade bem como as duas filhas do senhor Eurico Mandulão mencione o 
relatório antropológico, infelizmente não tivemos acesso a este. Por diversas vezes, estivemos na sede FUNAI na 

tentativa de obter informações, no entanto, não tivemos muito êxito, conseguimos falar apenas com os 

responsáveis pelo setor de educação os quais não puderam nos brindar qualquer informação a esse respeito.    



112 

 

Após o processo demarcatório, a Terra Indígena Raimundão passou a ter as seguintes 

características: uma extensão territorial de 4.277 hectares, localizada nos limites entre as 

bacias hidrográficas do rio Mucajaí a oeste e do Rio Cauamé a leste; tendo como limites a 

leste o rio Au-Au, e a oeste o Igarapé Mucajá, já os limites norte e sul e parte do limite leste 

consistem em linha seca e reta que faz divisa com fazendas da região. Do lado oeste do 

Igarapé Mucajá, está situado um assentamento do Instituto Nacional de Colonização e 

Reforma Agraria – INCRA, - a Vila São Silvestre, que também faz limite com a terra 

indígena
45

.  

 

 

 

 

 

                                                
45 De acordo com as informações da Fundação Nacional do Índio: Projeto integrado de proteção às populações e 

terra indígena da Amazônia Legal. Cooperação Técnica Alemã – Deutsche Gesellschaft Fur Techinishe 
Zusammenarbeit. (orgs). Levantamento etnoambiental das terras indígenas do complexo Macuxi Wapixana: 

Anaro, Barata/Livramento, Boqueirão, Jacamim, Moskou, Muriru, Raimundão, Raposa Serra do Sol e 

Tabalascada. Miller, Robert pritchard et.al. Brasília. FUNAI/PPTAL/GTZ, 2008. 



113 

 

3.2- Constituição social, política e econômica da comunidade. 

Atualmente, a Terra Indígena Raimundão é habitada pelos povos Macuxi e Wapixana. 

Em setembro de 2011, contava uma população de aproximadamente 330 pessoas, 

representando um total de 63 pais de família
46

, divididos em duas comunidades: Raimundão I 

e Raimundão II. A primeira, com um maior contingente populacional, 56 pais de família, e 

uma população de 303 pessoas, a maioria jovens e crianças: 67 crianças de 0 a 5 anos e 120 

pessoas de 6 a 18 anos e localiza-se às margens da estrada que corta a terra indígena em toda a 

sua extensão leste/oeste, ligando a cidade de Alto Alegre à vila São Silvestre. A segunda, com 

um número menor de pais de família, apenas 07, e uma população de 27 pessoas, localiza-se a 

noroeste da terra indígena próximo ao Igarapé Mucajá com acesso pela rodovia RR 205.  

Quase dois anos depois de nossa primeira estada na comunidade, a população da 

referida terra indígena teve um crescimento considerável para o curto espaço de tempo. Em 

maio de 2013, na comunidade Raimundão I, viviam um total de 71 pais de família com uma 

população de 342 pessoas e na comunidade Raimundão II, um total de 06 pais de família com 

uma população de 20 pessoas. Dessa forma, em menos de dois anos, o número de pais de 

família subiu de 63 para 77, e a população de 330 para 362 pessoas. É importante ressaltar 

que a maior parte desta população pertence ao povo Macuxi, sendo os demais pertencentes ao 

povo Wapixana, além de alguns não indígenas, que são casados com indígenas.   

 De acordo com tuxaua José Luiz, a atual conjuntura em que se encontra a comunidade 

é muito recente, pois a maioria das pessoas que ali vivem são recém-chegadas. Ele próprio, 

veio da região da Serra da Lua e ali se estabeleceu no ano de 1999. Naquele período, segundo 

ele, na comunidade havia somente 11 pais de família, e logo que chegou o convidaram para 

ser vice-tuxaua, cargo que ocupou por um curto período de tempo e em menos de um ano veio 

a assumir a responsabilidade como tuxaua, função essa, que vem ocupando nos últimos 13 

anos.  

Ao falar das características da comunidade, o tuxaua chama atenção para o fato de esta 

ser interétnica, formada por famílias Macuxi-Wapixana, Macuxi-Maranhense/Cearense e 

Wapixana-Maranhense/Cearense, com predominância da população Macuxi. Ali, segundo ele, 

há apenas seis famílias Wapixana, outras famílias com casamentos interétnicos onde o esposo 

é Macuxi e a esposa é Wapixana, e vice versa. Há ainda as famílias formadas por mulheres 

                                                
46 O termo pai de família é uma categoria utilizada pelos próprios indígenas, pois é assim que eles contam as 

pessoas que vivem na comunidade. Este sistema também é utilizado nos postos de saúde, onde os agentes 

indígenas de saúde se utilizam do mesmo termo para contar as pessoas da comunidade.  



114 

 

indígenas que são casadas com não indígenas, sejam eles cearense ou maranhense. Estes 

últimos, apesar de não pertencerem a nenhuma das duas etnias, adotaram vários costumes e 

vivem como membros da mesma.  Ainda segundo o tuxaua, outra característica da 

comunidade não menos importante que as já citadas, é que a maioria da população que ali 

vive não é natural da comunidade, ou seja, quase todos os moradores vieram de outras 

localidades e regiões distintas, como por exemplo, da região do Bomfim, do Uiramutã, de Boa 

Vista e inclusive parentes que vieram da República Cooperativista da Guiana.   

Esta questão nos parece interessante, pois demonstra duas questões que a nosso ver 

são pertinentes para nossa reflexão. A primeira é mais particular da comunidade, podendo ser 

considerada uma característica da mesma. Trata-se, portanto, da diversidade cultural 

formadora da mesma. A segunda questão está relacionada à primeira, porém parece ser mais 

abrangente, pois não diz respeito somente aos indígenas da comunidade Raimundão, mas de 

modo geral aos indígenas do estado de Roraima, trata-se, portanto, da migração que por sua 

vez, nos leva a uma a ideia de fronteira.  

   A ideia de migração está relacionada à comunidade, pois esta é vista como sendo 

formado por “migrantes”. Estes, pertencentes a etnias Macuxi ou Wapixana, juntamente com 

os não indígenas casados com indígenas, conformam a realidade multiétnica e/ou 

multicultural da comunidade. Dessa forma, a migração se constitui como sendo a “fonte da 

diversidade” (AQUINO, 2001) formadora da comunidade. A ideia de fronteira surge como 

parte do processo de migração, pois estas populações parecem operar com uma noção de 

fronteira mais fluida, ou seja, menos rígida que a que nós operamos. Esta situação dá-se 

devido ao fato, de estes povos terem sido separados arbitrariamente pelas fronteiras políticas, 

resultantes dos processos de territorialização colonial e da formação dos Estados-nação 

(BAINES, 2013). Assim sendo, a ideia de fronteira política, bem como de Estado-nação como 

unidade política parece não se aplicar aos povos indígenas desta região, já que estão em um 

constante trânsito de um país a outro. Neste caso, parece não fazer diferença entre ser 

brasileiro ou guianense, pois para eles, o mais importante é sua identidade étnica enquanto 

povo indígena, assim, onde estiver um “parente”, estes se estabelecem.  

Com relação às questões linguísticas, o tuxaua afirma que a grande maioria das 

pessoas da comunidade é falante da língua materna, seja Macuxi ou Wapixana, no entanto, 

não há uma valorização por parte dos mesmos. Nas famílias, não há um incentivo ao 

aprendizado da língua, os pais, mesmo sendo falantes não se comunicam com os filhos na 



115 

 

língua materna, preferindo o português. Dessa forma, a língua vai se perdendo, o que segundo 

ele, demonstra uma não aceitação da cultura.  

A não valorização da língua, assim como a não aceitação da cultura como um todo, é 

uma questão que merece destaque, já que está relacionada principalmente com situações de 

preconceito e discriminação. Muitos dos pais de família afirmam não querer que seus filhos 

sejam vítimas de preconceitos, assim como eles foram, e para que estes não sofram tal 

discriminação, orientam os mesmos a não valorização da cultura. No entanto, essa situação 

parece se inverter contra eles próprios, pois dessa forma, eles passam a ser discriminados 

duplamente, não sendo vistos como índios por não saberem falar a língua materna e não 

compartilhar da cultura e costumes da comunidade indígena, e também não sendo vistos como 

brancos, devido a seus traços biológicos aparentes. Assim, estes indivíduos são vistos de 

forma marginal, como sendo “cabocos” um adjetivo depreciativo, que é constantemente 

utilizado para se referir a estas populações, como uma forma de lhes negar tanto uma 

identidade indígena como uma identidade branca. Como “cabocos” a estes indivíduos são 

negados todos os direitos que lhes são garantidos constitucionalmente como indígenas.   

Conforme relato do tuxaua, a proximidade da comunidade com a cidade, além de 

causar situações de preconceito e discriminação da população citadina contra os povos 

indígenas, principalmente com os alunos que vão estudar naquela cidade, ainda traz outros 

problemas, como por exemplo: a introdução de bebidas alcoólicas, e como se não bastassem 

os problemas causados pela bebida alcóolica, outros tipos de drogas vêm sendo introduzido, 

na comunidade, o que tem prejudicado ainda mais o convívio dos mesmos ali na comunidade. 

Para evitar determinados tipos de problemas advindos do alcoolismo, nos últimos tempos, 

vem sendo adotada uma política de dizer não à bebida alcoólica na comunidade. Essa mesma 

política, já foi adotado em outras comunidades já na década de 1970, quando as principais 

lideranças da Terra Indígena Raposa Serra do Sol, em uma reunião resolveram fazer um pacto 

e “dizer sim à comunidade e não à bebida alcoólica”.  

Em termos de estrutura física, a Comunidade é formada por núcleos familiares, não 

havendo um grande aglomerado de casas. Estas, em sua grande maioria, estão distribuídas por 

toda a margem da estrada, desde as margens do Rio Au-Au, limite leste até as proximidades 

do assentamento do INCRA, limite oeste da comunidade. Além das casas familiares, há ainda 

duas escolas, uma municipal e uma estadual, um posto de saúde, duas igrejas, uma católica e 

outra evangélica e o malocão comunitário, espécie de centro administrativo, pois é ali que 



116 

 

acontecem todas as reuniões para debater e decidir o dia-a-dia da comunidade.  Conta ainda 

com os serviços de água encanada e luz elétrica. Apesar da rede de energia passar dentro da 

comunidade, quase metade das casas ainda não possui luz elétrica, pois de um total de 71 

casas, somente 39 possuem este serviço. 

 

 
Foto do acervo do pesquisador. Parte central da comunidade Raimundão junho de 2013. 

 

 
Acervo do pesquisador: Parte central da comunidade Raimundão setembro de 2011. 

 

Do ponto de vista da economia, a comunidade possui uma economia mista, baseada na 

agricultura, na caça, na pesca e no trabalho assalariado. A agricultura é do tipo familiar, tendo 

como principal cultivo a mandioca, o milho e o feijão. Além do trabalho na agricultura 

familiar, alguns pais de família, ainda praticam o trabalho alugado nas fazendas 

circunvizinhas. O trabalho assalariado é exercido por professores e agentes de saúde. Ainda 



117 

 

como parte da economia, a comunidade conta com o apoio de alguns programas sociais, tanto 

do Governo Federal (Bolsa Família) quanto do Governo Estadual (Vale Solidário)
47

. 

Um dado importante no que diz respeito à economia da comunidade é que parece 

haver certa dependência da mesma em relação aos programas sociais do Governo Federal. De 

acordo com dados fornecidos pelo vice-tuxaua, o senhor Rangel, hoje na comunidade há 

dezesseis (16) idosos aposentadas que recebem um salário mínimo por mês, há também 

sessenta e quatro (64) famílias beneficiárias do programa do Governo Federal Bolsa Família, 

estas recebem até R$ 160,00 mensais, dependo do número de filhos que possuam. Ainda 

segundo o vice-tuxaua, somente no ano de 2012, onze (11) mulheres receberam o salário 

maternidade
48

. Há ainda algumas famílias que recebem o Vale Solidário do Governo 

Estadual.  

Mesmo com uma agricultura do tipo familiar, hoje, as famílias indígenas têm um 

incentivo para produzir em maior escala. Neste último ano, chegou à comunidade o Programa 

de Aquisição de Alimentos – PAA
49

, do Governo Federal, através da Companhia Nacional de 

Abastecimento - CONAB. Tal programa surgiu em 2003, como uma estratégia de 

fortalecimento da agricultura familiar, cujo intuito é colaborar com o enfretamento à fome e à 

pobreza no Brasil. Para tanto, utiliza mecanismo de comercialização que facilita a aquisição 

direta dos produtos de agricultores familiares ou de suas organizações, estimulando assim, a 

produção. Desta forma, agricultores familiares, comunidades indígenas e demais povos e/ou 

comunidades tradicionais, podem vender seus produtos à CONAB, desde que esteja 

cadastrado no programa e possuam a Declaração de Aptidão ao Pronaf - DAP.  Hoje, na 

comunidade Raimundão, são 26 produtores cadastrados, sendo 20 homens e 06 mulheres. É 

válido ressaltar que os produtos adquiridos pela CONAB não saem da comunidade, estes são 

consumidos ali mesmo pelos próprios moradores, sendo que a maior parte se destina à escola 

para a merenda dos alunos e outra parte é utilizada nas atividades de ajuntamentos da própria 

comunidade.  

                                                
47 O vale solidário é um programa de distribuição de renda do governo do Estado que paga mensalmente R$ 

80,00 a cada família cadastrada. 
48 O salário maternidade, é um salário que toda mulher trabalhadora rural ou indígena tem direito. Para tanto, 

elas devem recorrer ao INSS para requerer este beneficio que, atualmente, é pago pelo período de quatro meses o 

valor do salário mínimo vigente. Para as mulheres indígenas e rurais na grande maioria dos casos esse beneficio 
é pago de uma só vez, em valores atuais equivale as R$ 2.896,00. 
49 Mais informações sobre o programa, visitar o sitio do MDA na internet disponível em: 

http://www.mda.gov.br/portal/saf/programas/paa 

http://www.mda.gov.br/portal/saf/programas/paa


118 

 

Ainda com relação à agricultura, a comunidade possui um trator que é usado para arar 

a terra para o plantio e está à disposição de todos os moradores. Este, por ser um bem 

comunitário, tendo como finalidade facilitar o trabalho na agricultura, gera a necessidade de 

que todos os pais de família colaborem mensalmente com R$ 10,00 para a manutenção do 

mesmo e também para a compra de combustível.  

 Além da agricultura, a caça e a pesca, ainda são meios utilizados por muitos pais de 

família para a obtenção de alimentos. A caça parece ser uma atividade exclusiva dos homens, 

já a pesca, é uma atividade que é constantemente executado por homens, mulheres e crianças. 

De acordo com alguns dos moradores, em outros tempos, a vida era mais fácil, pois havia 

caça em abundancia, no entanto, atualmente com o aumento da população, esta foi se 

tornando mais escassa. O mesmo passa com a pesca, que já foi muito abundante nos rios da 

região, porém nos últimos anos tem diminuído consideravelmente. A comunidade ainda conta 

com uma pequena criação de gado através do projeto do gado da Diocese de Roraima
50

.  

O trabalho alugado, bem como o trabalho assalariado são outros componentes 

importantes, já que geram uma receita que movimenta a economia da comunidade. Sobre o 

trabalha alugado, não temos dados para informar quantos pais de família fazem esse tipo de 

atividade, uma vez que, este é um trabalho sazonal sendo realizado somente nos períodos em 

que não há atividade na agricultura. Já com relação ao trabalho assalariado temos dados mais 

concretos, pois este é desempenhado atualmente pelos quatro professores indígenas, quatro 

agentes indígenas de saúde – AIS, dois agentes indígenas de saneamento – AISAN, um 

microscopista, um agente ambiental e o pessoal de apoio da escola o que inclui um secretário, 

um zelador e duas merendeiras.  Mesmo sendo o trabalho assalariado um importante 

componente da economia da comunidade, o tuxaua acredita que este tem um lado negativo, 

pois aqueles que têm um salário já não querem mais trabalhar na roça, a exemplo dos 

professores e agentes de saúde.   

Politicamente, a comunidade está organizada dentro de um sistema político 

hierárquico bem amplo. Mesmo tendo o tuxaua como líder político local, está ligada a uma 

                                                
50 O projeto do gado ou projeto “uma vaca para um índio” foi idealizado pela Diocese de Roraima, com o 

objetivo de promover a ocupação dos campos naturais de Roraima com a mesma visibilidade dos fazendeiros, 
tornando assim os índios pecuarista. O projeto consistia na entrega de 52 cabeças de gado para uma comunidade, 

pelo período de cinco anos, quando aquela comunidade deveria repassar essas 52 cabeças de gado para outra 

comunidade, ficando apenas com o excedente para continuar com a produção na comunidade. 



119 

 

ampla rede hierárquica, saindo do nível local, onde há o Conselho Comunitário
51

, para 

regional, representado pelo Conselho Regional até o nível estadual representado pelo 

Conselho Indígena de Roraima - CIR. Em nível local, organiza-se através do Conselho 

Comunitário, tendo o tuxaua como líder, este é escolhido pela comunidade e eleito em 

assembleia. No entanto, deve estar em sintonia com um Conselho Regional e este último com 

a organização estadual que congrega todas as regiões. É importante frisar que esta forma de 

organização política não está isenta de divergências, no entanto, tais divergências são 

analisadas e debatidas tanto em nível comunitário, regional e estadual na tentativa de chegar-

se a um consenso.  

Mesmo o tuxaua sendo o líder político da comunidade, este não poderá agir sozinho 

frente às decisões que dizem respeito à mesma. Para isso, há o Conselho Comunitário 

formado pelas lideranças e as assembleias comunitárias de onde devem partir toda e qualquer 

decisão em relação à comunidade. Para tanto, os mesmos se reúnem ordinariamente uma vez 

a cada mês para debater todos os assuntos que dizem respeito à comunidade, educação, saúde, 

agricultura, aposentadoria, economia, transporte, brigas internas etc. Nestas, são colocados em 

pauta os mais diversos problemas para serem debatidos e analisados. Ali, todos os 

participantes têm o direito e o dever de expressar suas opiniões.  Depois de ouvindo todos os 

comunitários, o tuxaua então os convida a tomar uma decisão, sempre através de votação. É 

importante frisar que estas reuniões às vezes, duram todo o dia e podem inclusive durar mais 

de um dia, dependendo dos problemas que estão sendo debatidos.   

Frente a essa realidade, surgem alguns questionamentos no sentido de compreender 

como é feita a gestão dessa diversidade no espaço educativo. Ora se desde o início de sua 

fundação esta comunidade se constitui como interétnica, como tem se estabelecido as relações 

sociais dentro do espaço educativo? Como a escola, enquanto instituição educativa com regras 

e normas próprias vem lidando com esta diversidade sociocultural presente em seu cotidiano?  

 

3.3- O sistema educativo na comunidade indígena Raimundão. 

  

Embora a presença de uma instituição educativa na comunidade Raimundão remonte 

ao final da década de 1970, seu reconhecimento oficial como escola indígena deu-se muito 

                                                
51 O conselho Comunitário é formado por representantes de alguns segmentos da comunidade, por exemplo, 

representante dos professores, dos agentes de saúde, dos catequistas, capaz entre outros. Estes se constituem 

como lideranças dentro da comunidade.  



120 

 

recentemente. A Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão, lócus desta investigação, só foi 

reconhecida como escola indígena e com o atual nome no ano de 2008. Não há uma data 

precisa da implantação de uma instituição educacional na comunidade, porém, de acordo com 

o relato de Dona Maria Inídia, uma das primeiras professoras da comunidade, a introdução de 

uma instituição educacional no Sítio Ceará, hoje comunidade indígena Raimundão, deu-se nos 

anos 1977 ou 1978.  Naquele período, segundo ela, não havia muita gente naquela região, 

apenas umas três famílias na comunidade, outras poucas famílias nas proximidades, bem 

como as famílias de fazendeiros que já haviam se instalado na região. Foi, portanto, para 

atender à demanda, tanto das famílias indígenas, quanto das famílias que moravam nas 

adjacências que o tuxaua Eurico Mandulão solicitou à FUNAI um professor para a 

comunidade. Assim, surgia a primeira escola da comunidade, tendo como primeiro professor 

o senhor José Laurindo, que atendia a um total de sete (07) alunos indígenas e não indígenas.  

Esta primeira instituição escolar foi oficialmente reconhecida como Escola de 1ºgrau 

Honorato Alves do Reis, através do decreto nº 78 do dia 06 de novembro de 1979 do governo 

do Território Federal de Roraima e funcionou com este nome até 1990. É válido lembrar que 

durante esse período a escola passaria por alguns problemas, sendo que o mais grave e o que 

perdura até hoje é a falta de professores. De acordo com os relatos de Dona Maria Brasil, 

Dona Inídia e seu Alonso, este último, ex-tuxaua, o professor José Laurindo ficou pouco 

tempo na comunidade, mais ou menos dois ou três anos. Após sua saída, chegou a professora 

Sebastiana Pinheiro que também permaneceu ali por pouco tempo, um período bem menor 

que o primeiro, um ano somente. Essa dificuldade de professores se dava por duas razões, a 

primeira pelo fato de não haver na comunidade pessoas capacitadas para assumir a escola, 

situação que perdura até hoje, e a segunda era o fato de que os professores que iam da cidade 

de Boa Vista ou Alto Alegre não se adaptavam à vida na comunidade.   

Depois da desistência da segunda professora, a comunidade ficou sem perspectiva de 

educação escolarizada para as crianças. Não havendo outra saída, o então tuxaua, senhor 

Eurico Mandulão, mais uma vez reivindicou da FUNAI outro professor. Naquele período, não 

era muito fácil encontrar professores e principalmente que estivessem dispostos a trabalhar 

em comunidades indígenas. Frente àquela exigência e como a comunidade já se encontrava 

em processo de reconhecimento, o chefe da FUNAI indagou se entre os indígenas não havia 

alguém que pudesse assumir tal responsabilidade. Foi quando o tuxaua indicou sua filha, 

Maria Inídia, para assumir o cargo de professora, já que ela sabia ler e escrever, pois tinha 

estudado até a 4ª série. Assim, no ano de 1981, a Escola Honorato Alves do Reis passaria a 



121 

 

contar com a primeira professora indígena, que a assumiria até o ano de 1990, quando por 

motivos internos resolve sair da comunidade e ir morar e trabalhar em Alto Alegre, deixando 

mais uma vez as crianças sem professor. Ainda de acordo com seu relato, a escola não 

funcionava dentro da terra indígena, mas em uma fazendo, somente em meados da década de 

1980 é que a escola viria para dentro da comunidade.  

 

 [...] a escola não era na comunidade, era numa fazenda, e daí passei uns três anos 

trabalhando nessa escolinha pequena, de palha, fechada de taipa, e aí lá eu estava 

ensinado essas crianças, aí foi quando resolveram mudar mesmo lá pra comunidade 

a escola né. Aí o prefeito de Alto Alegre, na época Enrique Machado, contribui pra 

construção da escola, mas só que a escola não era municipal, era estadual, aí eles 

contribuíram bastante para a construção da escola, aí foi um tempo que meu pai 

entregou o cargo para outro tuxaua chamado Pedrinho (Dona Maria Inídia, 

entrevista realizada em junho de 2013). 

 

Dona Maria Inídia ainda relata que o senhor Pedro, ficou pouco tempo como tuxaua da 

comunidade, passando o cargo para o senhor Clovis, hoje tuxaua da comunidade Raimundão 

II. Foi, portanto, na gestão deste último que muitos problemas se acometeram. Brigas 

internas, ameaças, divisão interna, ameaça de morte entre outros. Frente a essa realidade, 

muitos dos moradores que haviam se estabelecido ali, começaram a migrar buscando outras 

localidades para se estabelecer. De acordo com o relato de dona Maria Inídia   

 

 Clovis [...] brigava com tudo e com todos.  Aí a gente viveu assim, tipo uma 

tribulação sabe. Aí foi entrando gente, foi saindo gente, meu pai faleceu no ano de 

86, e minha mãe no ano de 87 faleceu também. Aí fiquei lá com meus filhos, 

marido, e ele encrencando sempre, atirava no nosso gado, matava nosso cavalo, 

cortava nosso porco de facão, e aquela briga danada. Aí um dia ele falou que ainda 

iria matar meu marido. Então pronto, um dia a gente fez uma reunião lá, e eu falei 

pra ele e ele disse: eu disse e faço mesmo, se vocês duvidarem eu faço. Aí pra evitar 

certos constrangimentos, vamos embora daqui né. Aí fui pra Alto Alegre, pedi 

transferência pra Alto Alegre, contei minha situação pra secretária de educação de 
Alto Alegre, aí ela disse: está bem, eu vou te trazer para cá. Deixei eles lá sem 

professor um bom tempo, pra eles aprenderem era o ano de 1990 (Dona Maria 

Inídia, entrevista realizada em junho de 2013). 

 

Dona Inídia ainda conta que o senhor Clovis depois criar problemas com os membros 

da comunidade, ainda criou problemas com os fazendeiros e outros moradores da 

circunvizinhança que precisava da escola. Como a escola havia sido construída dentro da terra 

indígena agora já identificada, o senhor Clovis, não queria que os alunos não indígenas 



122 

 

viessem estudar ali, e no ano de 1990, aproveitando a saída da professora ele também 

desativou a escola, vejamos o que diz nossa interlocutora sobre essa questão.  

 

Ele só deixou mesmo eu tirar as coisas de dentro da casa, ele mandou derrubar a 

escola toda, tirou as telhas, tirou as portas, tirou pia, tirou vaso, tirou tudo que 

servia, mandou derrubar as paredes, e foi fazer a escola lá fora da comunidade. A 

escola que tinha antes, que o governo mandou fazer lá através do prefeito de Alto 

Alegre, ele mandou derrubar todinha, mandou tirar as telhas, as madeiras, as coisas 

que servia (Dona Maria Inídia, entrevista realizada em junho de 2013).   

 

Depois desta situação conflituosa entre o tuxaua e os moradores da circunvizinhança, 

estes últimos se organizaram e reivindicaram do governador uma escola que pudesse atender 

seus filhos.  Assim, no ano de 1994, foi construída uma nova escola, no entanto esta foi 

construída em uma fazenda, fora dos limites da terra indígena. Esta situação, fez com que as 

coisas se invertessem, pois, se antes era os fazendeiros que precisavam da escola da 

comunidade, agora era esta última que precisava da escola dos fazendeiros. 

 A partir desse episódio que deixou a comunidade sem escola por um período de três 

anos, Alonso Demétrio dos Santos, tuxaua a época, empreendeu uma luta junto aos órgãos 

competentes, solicitando dos mesmos a implantação de uma nova escola naquela localidade, 

fato que ocorreu no ano de 1997. Naquele ano, em atendimento a tal solicitação, foi instalada 

a escola São Judas Tadeu, sob o decreto, nº 1517E de 26 de março de 1997, esta sem qualquer 

estrutura física, atendia 12 alunos do ensino fundamental de 1ª a 4ª série e 20 alunos do 

programa de alfabetização do campo, neste período as aulas eram ministradas em espaços 

improvisados pelos próprios moradores.  

No ano de 1999, em atendimento a uma política de Estado e a própria Lei de 

Diretrizes e Bases da Educação que afirma que a educação fundamental de 1ª a 4ª série deve 

ser de responsabilidade do município, a escola foi municipalizada com o nome de Escola 

Municipal Sebastião Domingos dos Santos Lima. Após a municipalização da escola, a 

comunidade foi finalmente contemplada com a construção de um prédio escolar de alvenaria, 

composta por uma sala de aula, uma copa e um banheiro
52

. Esta funcionou sob a batuta do 

município de Alto Alegre até o ano 2005, quando mais uma vez passou ao domínio do estado 

com seu antigo nome, Escola Estadual São Judas Tadeu. No ano de 2008, a escola foi 

                                                
52 Atualmente neste prédio funciona uma escola de educação infantil, mantida pela prefeitura de Alto alegre. 

Trata-se da Escola Municipal Indígena Francisca Helena de Moura 



123 

 

reconhecida como sendo uma escola indígena e no dia 17 de julho deste mesmo ano, através 

do decreto 164E recebeu o nome atual, Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão.  

Como pudemos perceber, o processo de reconhecimento de uma Escola Indígena 

dentro da comunidade Raimundão é muito recente. Mesmo que a comunidade tenha contado 

com uma instituição educativa desde o final dos anos de 1970, esta não era voltada à 

valorização cultural dos povos indígenas como a que temos hoje. Esta funcionava a partir dos 

parâmetros das escolas não indígenas, tendo como principal objetivo ensinar as crianças 

indígenas a ler e escrever. É válido ressaltar que, o fato de a escola estar pautada nos valores 

ocidentais, não significa que aquela não era uma escola indígena, significa apenas, que 

naquele momento, as concepções norteadoras das políticas educacionais nas comunidades 

indígenas, bem como a função que se exigia de uma escola dentro das comunidades indígenas 

eram outras. Mesmo que a partir dos anos 1990, tenha havido uma preocupação do 

movimento indígena com uma educação que valorizasse as especificidades de cada povo e 

valorizasse a cultura comunitária, esse movimento parece não ter chegado à comunidade 

Raimundão nesse período. Já que não há relatos na comunidade sobre qualquer ação 

educativa que tivesse como propósito a valorização e/ou revitalização da cultura antes de 

2008.  

 

3.4 – A Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão  

Após o processo de estadualização da escola e do reconhecimento oficial da mesma 

como escola indígena em 2008, a comunidade Raimundão, através de suas lideranças passou a 

reivindicar junto a Secretaria Estadual de Educação, a expansão do ensino fundamental. O 

decreto de reconhecimento da escola apenas autorizava o funcionamento das séries inicias de 

1ª a 4ª série, no entanto, a comunidade necessitava que a escola fosse autorizada a ofertar o 

ensino fundamental completo, ou seja, de 1ª a 8ª serie.  

Essa reivindicação, segundo o tuxaua, dava-se no sentido de evitar que os alunos se 

deslocassem para a cidade de Alto Alegre. A ida dos alunos para esta cidade, além de causar 

transtornos devido à falta de transporte, ainda causava constrangimento para os mesmos. Pois, 

na escola de Alto Alegre, estes eram discriminados tanto, pelos professores quanto, pela 

população em geral. Estas atitudes de preconceito e discriminação sofrida pelos alunos faziam 

com que muitos deles desistissem de estudar.  



124 

 

Foi, portanto, na tentativa de resolver essa situação que a comunidade passou a exigir 

que o Estado através da Secretaria de Educação reconhecesse a escola como sendo uma escola 

de ensino fundamental completo. No entanto, essa reivindicação ainda não havia sido 

atendida, pois dependia também da aprovação do Projeto Político Pedagógico da Escola- PPP, 

este ainda estava em processo de construção impossibilitando assim, tal reconhecimento. No 

entanto, mesmo sem este reconhecimento oficial e por iniciativa da comunidade, a escola 

passou a oferecer o ensino fundamental completo desde o ano 2010. 

Para o tuxaua, a escola é uma instituição muito importante dentro da comunidade. 

Quando esta funcionava somente de 1ª a 4ª série e os professores em sua maioria eram 

indígenas e da comunidade, não havia muitas dificuldades.  Entretanto, com a introdução das 

últimas séries do ensino fundamental de 5ª a 8ª série, começaram a surgir alguns problemas.  

Tais problemas estavam relacionados, principalmente, aos professores. Estes por serem de 

fora e não conhecerem a realidade da comunidade geravam alguns conflitos dentro da 

comunidade.  Apesar da existência de conflitos, o tuxaua destaca que a escola nesses últimos 

anos vem ajudando a comunidade na manutenção da cultura, principalmente através do ensino 

da língua.  

O senhor Elton (AIS) e pai de aluno é outro que destaca a importância da escola dentro 

da comunidade. Para ele, a escola deveria ter uma relação melhor com a comunidade, ou seja, 

deveria interagir de forma mais concreta, seja através de reuniões ou outras atividades. 

Segundo ele, quando não havia escola na comunidade as coisas eram mais difíceis, pois os 

alunos eram muito discriminados na cidade, “lá eles (os alunos) eram humilhados, rebaixados 

mais hoje, a escola está na comunidade”. Para Elton, os alunos ainda não valorizam a escola 

local, preferem ir à escola da cidade, esquecem que lá havia muito preconceito e que eram 

muito criticados.  

Contrário ao que diz o tuxaua e o agente de saúde, o professor Dione
53

 acredita que a 

escola ainda não está trazendo grandes benefícios para a comunidade como se esperava, pois 

esta não vem trabalhando no ritmo da mesma, já que os professores e a própria educação 

desconhece a realidade na qual está inserida, vejamos, 

 

Eu acho que a escola, ela não traz tantos benefícios como deveria trazer para 

comunidade, porque uma vez que, a gente sabe que o cotidiano indígena é 

                                                
53 Este professor é indígena Macuxi, mas não atua na escola Eurico Mandulão, ele trabalha no projeto Brasil 

Alfabetizado e dá aula em sua casa no período noturno. Informação relativa ao ano de 2011.  



125 

 

completamente diferente de lá de fora, então a escola deveria trabalhar esse ritmo de 

vida que a comunidade indígena leva, acontece que a escola era pra ser, mas não é 

desse jeito. A partir de certo tempo a escola começou a valorizar muito esse ritmo de 

vida indígena, aí surgiu à novidade, escola indígena, só que na teoria porque na 

prática não funciona. Então a escola ela não traz todos esses benefícios que a gente 

espera que traga, ao contrário faz com que os alunos e até a própria comunidade abra 

uma visão ao contrário da sua cultura, da sua realidade entendeu. Hoje a escola ela 

prepara a maioria dos alunos, das pessoas que participam da escola para o mercado 

de trabalho, então o que a gente busca com a escola dentro da comunidade é a 

valorização da cultura indígena, é a permanência, a continuidade dessa cultura e a 

escola ela não faz esse papel, nesse caso a escola não esta fazendo (Professor 
[indígena] Dione, entrevista realizada em setembro de 2011).  

 

Ao analisar o fala do professor, podemos perceber que este, mesmo reconhecendo a 

importância da escola dentro da comunidade, defende que esta ainda não vem trabalhando da 

forma desejada, e tão pouco responde aos seus ideais. Para ele, a principal função da escola 

indígena é trabalhar a valorização da cultura, sua continuidade e permanência e para tanto, 

deve trabalhar a realidade da comunidade, o seu dia-a-dia e procurar uma forma de essa 

educação ser aceitável dentro de outras realidades como a não indígena. Em sua fala, o 

professor ainda critica a forma como a educação escolar vem sendo feita na comunidade, 

afirmando que esta prepara para o mercado de trabalho, e não para a vivência na comunidade. 

Entendemos que ao fazer esta referencia o professor quer chamar a atenção para o fato de que 

na realidade das comunidades não há um “mercado de trabalho” que possa absorver os alunos 

ali formados. Nesse sentido, o desafio da escola indígena seria pensar um ensino que viesse 

atender às necessidades da comunidade, tanto no aspecto da formação escolarizado, quanto na 

valorização cultural.  

 Frente ao posicionamento do professor, e de sua preocupação com a valorização da 

cultura, surgem alguns questionamentos.  Seria somente esta a função da escola indígena? Ao 

delegar esta responsabilidade à escola, não estaria isentando a própria comunidade de sua 

responsabilidade com a manutenção da cultura. Os processos de valorização da cultural 

deveriam ser uma iniciativa da escola, da comunidade ou de ambas? 

Quando de nossa primeira estada na comunidade, no ano de 2011, esta escola 

funcionava em dois turnos: matutino e vespertino, com a oferta do ensino fundamental 

completo, ou seja, de 1ª a 8ª série e, passava por uma adequação para o ensino de nove (09) 

anos. Naquele período, contava com uma matrícula de 98 alunos.  Para atender essa demanda 

de alunos a escola contava com 08 professores. 

 



126 

 

Quadro do número de alunos matriculados na escola Eurico Mandulão em 2011. 

  

Série  Nº de alunos 

1º ano 07 alunos 

2º ano   07 alunos 

2ª Série  07 alunos 

3ª Série  14 alunos 

4ª Série  07 alunos 

5ª Série  20 alunos  

6ª Série  17 alunos 

7ª Série  15 alunos 

8ª Série  04 alunos 

    

 Total   98 alunos. 

Quadro elaborado pelo autor, a partir de dados colhidos na escola. 

Naquele ano, a Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão tinha uma estrutura física 

que estava formada por um conjunto de três “prédios escolares” sendo uma casa de madeira 

(galpão) coberta de telhas, e duas malocas. No galpão, maior espaço da escola, funcionavam 

duas salas de aulas. O mesmo não é fechado, possuindo apenas a cobertura, ali os professores 

trabalhavam, dividindo esse espaço.  

As outras duas malocas que servem de sala de aula estão assim divididas: uma possui 

três salas, em uma destas funcionava a secretaria e sala de direção, na outra a biblioteca, sala 

de vídeo, sendo também o local onde está instalado o bebedouro e a outra, funcionava como 

depósito de material escolar e merenda.  A outra maloca que também faz parte da escola era 

usada como sala de aula e estava divida ao meio, formando duas salas, uma destas salas 

atendia aos alunos de 4ª série e a outra era utilizada como depósito de cadeiras quebradas, 

assim como de outros objetos.   Estas tem sua cobertura de palhas de buriti e suas paredes são 

de tábuas. Como não há uma copa na escola, a merenda dos alunos é feita na escola da 

prefeitura, lá há uma pequena cozinha que é utilizada pra fazer o lanche tanto dos alunos desta 

escola quanto dos alunos da escola do Estado, ou seja, da escola Eurico Mandulão.  



127 

 

 
Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão. Foto do acervo pessoal do pesquisador, setembro de 2011.  

 

Com relação à estrutura física da escola, os professores e as lideranças informam que 

vêm reivindicando, junta à Secretaria de Educação, a construção de um prédio escolar. No 

entanto, frente à ausência do Estado, a comunidade decidiu pela construção daquele barracão, 

pois não poderia deixar os alunos sem escola.  Ainda segundo estes, a justificativa dada pelo 

Estado para a não construção de um prédio escolar na comunidade, dar-se pelo fato de nos 

registros do MEC, constar que naquela comunidade foi construída uma escola no ano de 

1994.  

 
Esta maloca está divida em três salas como mencionei acima. Fotos do acervo pessoal do pesquisador; setembro 

de 2011. 

 



128 

 

 
Esta maloca está divida em duas. Fotos do acervo pessoal do pesquisador; setembro de 2011. 

 

Do ponto de vista administrativo, a escola não possuía um gestor, contava apenas com 

os professores, sendo que um destes havia sido nomeado pela comunidade como responsável 

da escola.  Este, além de assumir uma sala de aula, ainda assumia as responsabilidades como 

“gestor”.  Dentre os oito professores que atuavam na escola, apenas dois eram da comunidade, 

sendo um Macuxi e o outro Wapixana. Os demais professores não eram indígenas e não 

viviam na comunidade.  

Ao analisar o nível de formação dos professores, percebemos que os indígenas 

possuem o menor grau de formação. O professor de língua Materna – Wapixana tem apenas o 

ensino fundamental completo, ou seja, de 1ª a 8ª série, e está cursando o ensino médio na 

cidade de Alto Alegre, já o outro professor da etnia Macuxi que lecionava na 3ª série, possuía 

o ensino fundamental e estava cursando o magistério Tamî´kam
54

. Ressaltamos que na 

comunidade ainda havia outro professor indígena da etnia Macuxi que estava em processo de 

formação. Este cursava uma licenciatura em educação do campo e trabalhava com 

alfabetização de adultos por meio do Programa Brasil Alfabetizado.  

Os professores não indígenas tinham um grau de formação mais elevada, alguns já 

haviam terminado a licenciatura e outros estavam em processo de formação. Em relação ao 

vínculo empregatício, dos oito professores que atuavam na comunidade, três eram do quadro 

                                                
54  Tamî´kam, é uma palavra que na língua Macuxi significa sete estrelas, e nomeia um curso de formação 

promovido pela Secretaria de Estado da Educação de Roraima. É um curso profissionalizante, orientado para 

uma formação específica, bilíngue e intercultural. O mesmo foi idealizado a partir da base curricular do ensino 

médio, com uma complementação das disciplinas específica do magistério indígena. Conforme descrição do site 
da Secretaria de educação. Disponível em:  

http://www.educacao.rr.gov.br/index.php?option=com_content&task=view&id=2408 consultado no dia 

28/12/2013. 

http://www.educacao.rr.gov.br/index.php?option=com_content&task=view&id=2408


129 

 

temporário e cinco são do quadro efetivo do estado. Os professores do quadro temporário 

eram os dois professores indígenas e uma professora não indígena. Estes profissionais são 

contratados no início do ano letivo através de um processo seletivo. Este é válido por um ano, 

o que gera a necessidade de cada ano se fazer um novo processo de seleção. Convém 

mencionar, que os profissionais contratados através deste processo não possuem qualquer 

instabilidade empregatícia dentro da escola.   

Durante nossa segunda estada na comunidade, quase dois anos depois da primeira, 

parece não ter havido mudanças significativas na estrutura da escola. Apenas uma parte do 

galpão, foi fechada de tábuas e transformada na secretaria da escola
55

 e algumas mudanças no 

quadro de professores. Esta última já era esperada, uma vez que parte destes pertencia ao 

quadro temporário. No de 2013, a Escola Eurico Mandulão estava trabalhando com oferta de 

educação básica em duas modalidades: Ensino fundamental de 1º ao 9º anos e Educação de 

Jovens e Adultos – EJA, com o primeiro segmento. No ensino fundamental, contava com uma 

matrícula de 99 alunos e na EJA, há apenas uma turma com 13 alunos, somando assim um 

total de 112 alunos. Os mesmo estavam divididos em nove turmas da seguinte maneira:  

 

Quadro do número de alunos matriculados na escola Eurico Mandulão em 2013. 

  

Série  Nº de alunos 

1º ano 13 alunos 

2º ano   08 alunos 

3º ano  08 alunos 

4º ano 07 alunos 

5º ano 08 alunos 

6º ano 14 alunos  

7º ano 06 alunos 

8º ano 20 alunos 

9º ano. 15 alunos 

 EJA  13 alunos 

 Total   112 alunos. 

Quadro elaborado pelo autor a partir de dados obtidos na escola. 

 

                                                
55 Conforme foto abaixo. 



130 

 

 

Barracão da escola: Foto do acervo do pesquisador realizada no dia 28/05/2013. 

 

Para atender essa demanda, a escola conta com o corpo docente formado por 12 

professores e um secretário. Destes profissionais, cinco são indígenas, sendo quatro 

professores e o secretário, os demais professores não são indígenas. É válido ressaltar que 

destes professores uma indígena é a responsável pela gestão da escola.  Com relação ao nível 

de escolaridade desta equipe de professores apenas os de língua materna não estão cursando 

uma licenciatura, no entanto, os referidos professores estão em um programa de 

aperfeiçoamento que visa o desenvolvimento de novas metodologias para o ensino da língua 

materna, trata-se de um programa denominado Murumurutá, do Centro de Formação de 

Professores de Roraima – CEFORR da Secretaria de Estado da Educação.   

Ainda no que diz respeito à formação dos professores podemos afirmar que a escola 

possui uma equipe de professores com um elevado grau de escolarização. Embora, estes não 

possuam uma formação específica para atuar nas comunidades indígenas, possuem um bom 

nível de formação se comparado a outras realidades indígenas. O nível de formação destes 

está assim dividido: sete professores com graduação em pedagogia sendo que destes, cinco 

possuem uma pós-graduação nível latu-sensu. Três estão em processo de formação.  Destes, 

dois cursam duas faculdades, um cursa pedagogia e informática e a outra cursa uma 

licenciatura em educação do campo e geografia; a outra professora cursa pedagogia. Ainda é 

válido ressaltar que, dentre estes, há quatros professores com duas licenciaturas. Um possui 

licenciatura em pedagogia e matemática, outra possui licenciatura em biologia e pedagogia, e 



131 

 

uma está cursando uma licenciatura em Educação do Campo e Geografia, e outro está 

cursando uma graduação em pedagogia e informática. Como podemos perceber, o corpo 

docente da Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão possui um bom nível de escolarização 

se comparado outras realidades indígenas onde a maioria dos professores tem apenas o ensino 

fundamental e/ao médio. É, portanto, nesta instituição educativa acima descrita, que 

empreenderemos nossa investigação.     

 

3.5- Educação Escolar Específica e Diferenciada, Intercultural e Bilíngue na Escola 

Eurico Mandulão  

Na comunidade Raimundão, o reconhecimento da escola como sendo uma instituição 

escolar indígena é muito recente. Como vimos através do relato histórico, esta instituição 

passou por diversos problemas e mudanças ao longo dos anos até que em 2008, finalmente, 

foi estadualizada e reconhecida oficialmente como escola indígena e com o nome atual, 

homenageando assim o primeiro morador e também o responsável pela introdução do sistema 

educativo na comunidade.  

O reconhecimento da escola da comunidade com o nome de seu fundador faz parte de 

uma política que a Secretaria de Estado da Educação vem desenvolvendo nos últimos anos, 

visando uma maior autonomia das populações indígenas em relação aos seus sistemas 

escolares. Nesse sentido, além de poder nomear suas escolas homenageando seus líderes, 

devem participar da construção de suas propostas pedagógicas. 

Com o reconhecimento oficial como escola indígena, a Escola Estadual Indígena 

Eurico Mandulão deveria adequar seu sistema de ensino conforme as diretrizes nacionais que 

regulamentam o funcionamento das escolas indígenas, ou seja, pelo Parecer 14/1999. Como 

escola indígena, esta deveria oferecer um ensino baseado no respeito à diversidade étnica e 

cultural existente na comunidade, bem como deveria promover a valorização de sua cultura. 

Esse processo de valorização cultural dar-se-ia através da educação intercultural já garantida 

constitucionalmente, e que no Brasil é conhecida como Educação Específica e Diferenciada, 

Intercultural e Bilíngue.  É, portanto, partindo do pressuposto de que na comunidade indígena 

Raimundão, do ponto de vista normativo é oferecido uma educação intercultural que visa à 

valorização e promoção da diversidade social e étnico-cultural ali existente, que passamos a 

analisá-la.  



132 

 

Ao observamos a prática cotidiana da escola, nossa a primeira impressão é que a 

Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão em quase nada se diferenciava das escolas não 

indígenas, exceto por sua estrutura física e localização geográfica. Nos aspectos pedagógicos 

e no dia-a-dia da sala de aula, assim como na ação pedagógica dos professores não era 

possível visualizar qualquer diferença em relação às outras escolas não indígenas. O material 

didático ali utilizado, tanto por alunos quanto por professores era o mesmo das escolas não 

indígenas, as práticas e metodologias empregadas pelos professores em nada se diferenciava 

de outras escolas. Frente a essa realidade nos questionávamos: em que esta escola é 

diferenciada? O que há de específico? O que é a intercultural nesta instituição educativa? Tais 

questionamentos surgiam devido ao fato de saber que normativamente esta era uma escola 

intercultural.   

  Como do ponto de vista prático, da realidade empírica, à primeira vista não foi 

possível perceber as especificidades da escolar, além daquelas mencionada (estrutura física e 

localização geográfica), começamos a analisar do ponto de vista normativo. A proposta 

pedagógica da escola, que ainda estava em processo de construção, deixava claro que a Escola 

Eurico Mandulão deveria oferecer uma educação pautada nos valores da comunidade, 

respeitando a diversidade cultural, promovendo o bilinguismo e a interculturalidade. Para 

tanto, deveria adequar o seu currículo de modo a contemplar as especificidades da 

comunidade, seus processos próprios de aprendizagem, bem como seu sistema linguístico. 

Nesse sentido, o que diferenciava a Escola Indígena Eurico Mandulão das escolas não 

indígenas era seu currículo. Este, apesar de trazer uma grande semelhança com o currículo das 

escolas não indígenas, apresentava alguns aspectos que a caracterizaria como escola 

diferenciada.  

No que diz respeito ao currículo, a legislação educacional brasileira estabelece que na 

educação básica, o currículo nacional deve estar composto de duas partes: uma parte nacional 

comum o que corresponderia a mais ou menos 75% dos conteúdos do currículo, e uma parte 

diversificada que corresponderia a 25% do mesmo.  A base nacional comum se caracteriza 

pelo ensino das seguintes áreas do conhecimento: Linguagem, Códigos e suas Tecnologias, 

Ciências Humanas e suas Tecnologias, Ciências da Natureza, Matemática e suas Tecnologias. 

Para compor a parte diversificada do currículo, as Secretarias Estadual e/ou Municipal de 

Educação devem levar em consideração as especificidades da região, devendo trabalhar as 

questões relacionadas à diversidade cultural da mesma, porém de forma transversal, como 

asseguram os Parâmetros Curriculares Nacionais – PCN‟s. 



133 

 

No que diz respeito à educação escolar indígena, a orientação é a mesma. Nas escolas 

indígenas, o currículo deve conter a base nacional comum e a parte diversificada na mesma 

proporcionalidade acima descrita. No entanto, a parte diversificada nas escolas indígenas é 

responsável por agregar as disciplinas de Língua Materna e Prática de Projetos, entretanto a 

introdução destas disciplinas não deverá causar “prejuízos” à oferta das disciplinas da base 

nacional comum estabelecida em lei. É válido mencionar que no que diz respeito ao ensino de 

arte, que faz parte da área de conhecimento - Linguagens e seus códigos, na escola indígena 

esta disciplina passa a ser conhecida como “Arte Indígena”. São, portanto, estas 

especificidades que do ponto de vista legal fazem a Escola Estadual Indígena Eurico 

Mandulão, assim como as demais escolas indígenas uma escola específica e diferenciada, 

intercultural e bilíngue.   

Para se garantir de forma prática que estas escolas venham promover uma educação 

específica e diferenciada, intercultural e bilíngue e que garanta a especificidade de cada 

comunidade, as escolas indígenas deverão elaborar suas propostas pedagógicas deixando claro 

quais seus objetivos e finalidades, bem como, a metodologia a ser adotada na escola para que 

efetivamente a educação diferenciada aconteça
56

. No entanto, a Escola Estadual Indígena 

Eurico Mandulão, ainda não possui uma proposta pedagógica definida. Esta situação dificulta 

seu fazer educacional, bem como concretização de uma educação específica e diferenciada 

para a população em idade escolar.  De acordo com a professora Matilde, atual responsável 

pela gestão da escola, o Projeto Político Pedagógico da Escola – PPP está em processo de 

elaboração, processo este que se arrasta desde o ano de 2010, e, todavia ainda não se encontra 

concluído
57

. Desta forma, a escola continua sem uma proposta que oriente sua prática 

educativa, dificultando a implementação de uma educação específica e diferenciada, 

intercultural e bilíngue, isto do ponto de vista normativo.    

Apesar de não possuir uma proposta pedagógica que defina o modelo educativo a ser 

seguido na comunidade, os professores afirmam que vem tentando trabalhar “essa educação 

diferenciada”, porém não tem sido fácil devido a uma série de fatores. Frente à afirmativa dos 

professores, procuramos compreender o que os mesmos estavam entendo por educação 

                                                
56 Conforme o Parecer 14/99 e o Referencial Curricular Nacional para Escolas Indígenas – RCNEI. 
57 Esta informação é referente a maio de 2013, momento em que estive na comunidade por ocasião da segunda 

fase do trabalho de campo. Ao ouvir tal informação fiquei surpreso, pois em 2011, quando havia estado na 

comunidade por ocasião da primeira fase da pesquisa a proposta pedagógica já estava elaborada e passava 
apenas pela análise pela secretária de educação. O certo é que, após esta análise a proposta não foi aprovada 

voltando para a escola para serem feitas as devidas modificações, as quais até aquele momento ainda não haviam 

sido realizadas.  



134 

 

diferenciada e como vinham executando este modelo educativo. Ao serem questionados sobre 

o que havia de diferenciado na escola, para que esta pudesse assim ser considerada, os 

professores se remeteram às três disciplinas, Língua Materna, Arte Indígena e Prática de 

Projetos. Eram, portanto, estas disciplinas que a caracterizava como específica e diferenciada, 

intercultural e bilíngue. Nesse sentido, parecia não ser a prática, mas a norma o que a tornava 

intercultural.   

Antes de analisarmos os discursos e práticas dos professores sobre esta realidade 

educacional, pensamos ser oportuno observar o que diz o Referencial Curricular Nacional 

para Escolas Indígenas – RCNEI, sobre esse modelo educativo, já que alguns dos professores 

afirmaram estar utilizando o mesmo na elaboração do Projeto Político Pedagógico da escola, 

como o marco teórico norteador da prática pedagógica.  A partir deste, buscaremos 

compreender através dos discursos dos professores, como estes, em sua prática educativa, 

vêm compreendendo e executando esta Educação intercultural, bilíngue, específica e 

diferenciada.  

Antes, porém, é necessário observarmos que, os professores que se referiram ao 

RCNEI, foram aqueles que estavam trabalhando na escola desde o ano 2010, quando se 

iniciou o processo de elaboração do PPP e a atual gestora da escola. Ou seja, apenas três 

professores afirmaram conhecê-lo e utilizá-lo, os demais foram enfáticos em afirmar que não 

conheciam tal documento e, se já tinham ouvido falar não lembravam, mas depois daquele 

momento iam procurar lê-lo para melhorar sua prática pedagógica, já que este é um 

documento referencia para a educação escolar indígena.   

De acordo com o RCNEI, as escolas indígenas devem reconhecer-se como sendo 

intercultural, comunitária, específica, diferenciada e bilíngue, pois aos processos educativos 

próprios das comunidades vieram somar-se a experiência escolar, sendo que esta experiência 

tem assumido várias formas ao longo da história do contato. Nesse sentido, a escola vem 

sendo assumida progressivamente pelos povos indígenas, em seu movimento por 

autodeterminação, e vem sendo vista como “um dos lugares onde a relação entre os 

conhecimentos próprios e os conhecimentos das demais culturas devem se articular, 

constituindo uma possibilidade de informação e divulgação para a sociedade nacional de 

saberes e valores importantes até então desconhecidos desta” (RCNEI, 1998: 24). Este 

processo relacional permite que se projete ainda que como uma utopia, relações igualitárias 

entre os povos indígenas, a sociedade civil e o estado.  



135 

 

Ainda de acordo com RCNEI, a escola indígena, assim como a educação escolar 

indígena diferenciada, pode trazer inúmeras contribuições para as comunidades indígenas, no 

processo de formação em busca de sua autodeterminação. Desta forma, a escola indígena 

como parte do sistema nacional de ensino, é um direito a ser respeitado, através de uma 

política pública atenta e respeitosa frente ao patrimônio linguístico, cultural e intelectual dos 

povos indígenas. Para tanto, a educação escolar indígena precisa ser:  

 

a) Comunitária; porque produzida pela comunidade indígena, de acordo com seus projetos, 

concepções e princípios. Este princípio refere-se ao currículo, as formas administrativas, a 

liberdade de decisão quanto ao calendário escolar, objetivos, pedagogias espaços e momentos 

utilizados para a educação escolarizada. 

b) Intercultural; porque tem o dever de reconhecer e manter a diversidade cultural e linguística, além 

de promover situações de comunicação entre as experiências socioculturais, linguísticas e históricas 

diferentes, não considerando uma cultura superior a outra, estimular o entendimento e o respeito 

entre os seres humanos de identidades étnicas distintas, mesmo reconhecendo que estas relações 

vêm ocorrendo historicamente em contextos de desigualdade social e política.  

c) Bilíngue/multilíngue; porque as tradições culturais, os conhecimentos acumulado e repassado ao 

longo das gerações, como por exemplo: as práticas religiosas, as representações simbólicas, a 

organização política, projetos de futuro, são manifestados na maioria das vezes em mais de uma 

língua, e até mesmo os povos monolíngues em português, continuam a usar a língua de seus 

ancestrais como um símbolo poderoso, para onde confluem traços identitários, gerando assim um 

bilinguismo simbólico importante. 

d) Especifica e diferenciada; porque concebida e planejada de acordo as aspirações particulares do 

povo, tendo autonomia em relação a determinados aspectos que regem o funcionamento e a 

orientação da educação escolar não indígena (RCNEI, 1998: 24-25). 

 

A partir das características acima descritas, podemos perceber que a escola indígena, e 

educação escolar indígena se constituem como instrumentos de valorização dos saberes e 

processos próprios de produção e criação da cultura. É, portanto, como base nestas 

características que passamos a analisar os discursos dos professores da Escola Estadual 

Indígena Eurico Mandulão, no intuito de compreender como estes estão percebendo tais 

características na escola.     

 

 

 



136 

 

3.5.1 – A Valorização da cultura comunitária e bilinguismo.  

Ao falar das características da escola, o professor Marcos Aurélio aponta que uma das 

especificidades desta é o fato de ela ser uma escola bilíngue, pois ali é ofertada a disciplina de 

“língua materna” Wapixana. Além deste aspecto, ainda destaca o trabalho de valorização e o 

respeito às diferenças culturais, valorização das datas comemorativas da comunidade bem 

como os trabalhos, as festas, as danças e jogos. No entanto, o professor chama a nossa atenção 

para o fato de que apesar de os alunos serem majoritariamente Macuxi, a língua indígena que 

é ensinada na escola é a língua Wapixana.   

Este último aspecto de valorização cultural através do ensino da língua materna, nos 

parece bastante oportuna para pensar a interculturalidade, a educação intercultural, bem como 

as relações estabelecidas dentro da comunidade e consequentemente dentro da escola. Esta 

atitude do ensino da língua wapixana na escola como língua materna, mesmo que esta etnia 

seja minoria na comunidade, se analisada de uma forma simplista, evidencia uma contradição 

no discurso do professor quando se refere à questão do respeito e da valorização das 

diferenças culturais. Entretanto, uma análise mais aprofundada desta situação evidencia que 

esta atitude pode está sendo utilizado como uma estratégia política para o fortalecimento da 

identidade étnica da comunidade. Se analisarmos o significado que ensino da língua indígena 

adquiriu enquanto elemento demarcador de identidade do grupo, é possível perceber que o 

ensino de uma língua indígena na escola se constituiu como uma estratégia de fortalecimento 

de uma identidade étnica minoritária (a indígena) em contraposição a uma identidade 

majoritária (a nacional). Neste sentido, não se debate as relações intraculturais, ou interétnicas 

dentro da comunidade, mas a relação desta com a sociedade envolvente. Está situação, além 

de ser vista como uma estratégia de valorização da identidade grupal, enquanto comunidade 

política frente a uma identidade nacional, também aponta para as possibilidades de diálogo 

intracultural, bem como para as relações que se estabelecem dentro da comunidade.  

Esta situação do ensino do wapixana como língua materna da comunidade nos foi 

apresentada no ano de 2011, quando estivemos na comunidade por ocasião da primeira etapa 

da pesquisa. No entanto, por reivindicação da comunidade com vista a atender as 

especificidades linguísticas da mesma, a partir de maio de 2013, a escola foi finalmente 

contemplada com o ensino da língua Macuxi. Atualmente, a escola oferece o ensino de língua 

materna das duas etnias que vivem na comunidade. As aulas de língua macuxi são ministradas 

para os alunos do 1º ao 5º ano, e a aulas de língua wapixana para os alunos do 6º ao 9º ano.  



137 

 

Apesar de na atualidade a escola oferecer o ensino de língua materna das duas etnias, não há 

uma garantia de que esta situação permaneça, haja vista que a professora de língua macuxi, 

além de não ser da comunidade, não faz parte do quadro efetivo, o que significa que ao chegar 

ao final do ano letivo também chegará o final de seu contrato. Esta segunda situação, é 

também vivida pelo professor de língua wapixana, o que deixa tanto a escola quanto a 

comunidade em uma incerteza se no ano seguinte haverá ou não aula de língua indígena. 

Feito este esclarecimento, voltemos às afirmações do professor Marcos Aurélio sobre 

as especificidades da escola, as quais nos levam a refletir sobre duas questões: a primeira 

refere-se à questão do respeito e a valorização da cultura e a segunda deriva-se desta, porém 

voltada a um debate mais conceitual sobre o bilinguismo.  

Em seu discurso, o professor Marcos Aurélio afirma que na escola vem sendo 

trabalhado o respeito e a valorização cultural da comunidade. No entanto, nos surge uma 

questão. Ora, vimos anteriormente que a população da comunidade Raimundão é 

majoritariamente Macuxi, no entanto, a “língua materna” que é ensinada na escola e a língua 

wapixana, ou seja, a língua da minoria. Assim sendo, passamos a nos questionar: Quais teriam 

sido as razões que a motivaram a fazer tal escolha? Por que iniciar com uma e não com a 

outra? Por que não as duas já que a comunidade é interétnica? Estaria a escola respeitando e 

valorizando a diversidade cultural, ou somente cumprindo com o que diz a lei, não levando 

em conta as características da comunidade? E no dia-a-dia das famílias qual língua é a mais 

usada? Estas questões nos parecem bastante pertinentes para podermos compreender a 

dinâmica da escola e da própria comunidade.  

Ao questionar os professores sobre o porquê de a escola ensinar somente o wapixana 

como língua materna, os professores apontaram duas razões. A primeira, segundo eles dá-se 

pelo fato de não haver profissionais capacitadas para atuar nesta área. Os professores afirmam 

que o ideal seria oferecer as duas línguas maternas, no entanto, isso não tem sido possível 

devido à falta de professores. Mesmo sendo maioria na comunidade, os falantes da língua 

macuxi não possuíam as “qualificações” necessárias para assumir o cargo. Frente à ausência 

de uma pessoa “habilitada” para ensinar o macuxi, optou-se então pela língua wapixana, uma 

vez que, ali havia uma que pessoa poderia assumir tal função.  

Olha material humano a gente não está tendo, a gente pede do governo e eles não 

mandam professores das duas línguas, então o que está faltando é isso (Professor 

[não indígena] Marcos Aurélio, grupo de discursão realizado em setembro de 2011). 

 



138 

 

Uma segunda razão apresentada pelo próprio professor de língua materna wapixana, é 

que esta escolha estaria relacionada com a identidade étnica dos primeiros moradores da 

comunidade, que segundo ele, eram Wapixana, vejamos o que diz o professor sobre essa 

questão.   

 

A questão do professor de língua materna que nós temos hoje é que os primeiros 

moradores eram Wapixana, então né, a região mostrou preferencia pela língua 

Wapixana aqui né, até os primeiros moradores são os Wapixana bem antes, depois 

veio chegando os Macuxi, aí se tornaram maioria (Professor [indígena] Marcos 

Willians, grupos de discursão realizado em setembro de 2011). 

 

Entendemos que as razões apresentadas pelos professores para justificar o ensino do 

wapixana na comunidade são legitimas, e não estamos questionando isto. Entretanto, 

entendemos que outras razões podem existir, porém, queremos pensar que a falta de 

professores habilitados seja a razão mais provável, uma vez que, a falta de professores de 

língua materna, seja macuxi ou wapixana, não é uma realidade somente da comunidade 

Raimundão, mas de muitas outras comunidades. Ainda é válido mencionar que no caso da 

comunidade Raimundão, a falta de professores não está relacionada somente à língua 

materna, mas a todas as áreas do conhecimento, haja vista, que na escola há somente três 

professores da própria comunidade, demonstrando assim a carência da mesma neste aspecto.  

Com relação ao ensino do wapixana como língua materna, o professor Marcos 

Williams comenta que vem enfrentando dificuldades no processo de ensinagem. Segundo ele, 

os alunos não demonstram interesse pela língua e também os pais não demonstram interesse 

que seus filhos a aprendam. A desculpa dos alunos para não aceitar a língua wapixana, 

segundo ele, é pensar que, pelo fato de aprender a língua eles irão virar Wapixana. Vejamos 

seu depoimento sobre essa questão.   

 

Também não é falta de interesse só dos alunos, mas é dos pais entende, o 

acompanhamento dos pais. Os alunos que estão na língua indígena, eles não se 

interessam tanto, não dar valor tá entendendo, aí quer dizer que na escola tem o 

professor de língua, aí cobra muito o professor de língua, só que muitos não 

colaboram, por exemplo, tem dez alunos, tem seis que chegam e diz assim, meu pai 

não quer que eu estude língua indígena. Então, mais como nós temos que passar 

pra eles, mas no futuro vão precisar para fazer faculdade, fazer outra coisa, vai 

precisar da língua indígena que é a língua materna. Aqui, eu venho sempre 

incentivando eles porque na igreja sempre puxei pra aprender wapixana, aprender 

língua materna, não você não vai virar, só que aprender mais uma língua é 

importante.  É que o aluno é Macuxi e esta aprendendo Wapixana fica deprimido 

porque pensa que vai virar Wapixana. Eu fiz um trabalho que deu certo assim com a 



139 

 

tribo Macuxi né, ai como é tão bonito cantando ai alguns alunos. Eu também sou 

Wapixana e sei cantar também em Macuxi, aí e então eu sempre falo assim, não 

você não vai virar Wapixana, você sempre vai ser um Macuxi né (Professor 

[indígena] Marcos Willians, grupo de discursão realizado em setembro de 2011, 

grifo nosso).  

 

Ao analisarmos o depoimento do professor, é possível perceber que a rejeição dos 

alunos à língua materna parece não está relacionada somente ao fato de que a língua ensinada 

é o wapixana. Esta parece está diretamente ligada a uma orientação dos pais que não desejam 

que seus filhos estudem ou aprendam a língua indígena. Em seu depoimento o professor deixa 

claro, que os pais não querem que seus filhos estude a língua indígena. Esta declaração do 

professor coaduna-se com o que o tuxaua havia mencionado anteriormente sobre a não 

valorização da língua por parte das pessoas da comunidade.  Frente a esta situação, pergunto 

ao professor quais seriam os argumentos usados pelos pais para não aceitar ou não incentivar 

os filhos a aprenderem a língua indígena. Segundo o professor, duas razões são alegadas: a 

primeira é o fato de ser uma língua que já não é usada no cotidiano da comunidade e a 

segunda, dar-se pelo fato de estes, serem em sua maioria Macuxi, vejamos,  

 

Porque eles falam assim, não essa daí já é antiga não existe mais, aí é difícil, outra 

coisa também que dificulta esse ensino do wapixana, devido os pais falarem macuxi 

e a escola ensinar wapixana, na hora da tarefa de casa os pais não entendem 
wapixana e ensinam macuxi, por isso que eles preferem o Macuxi pra está 

orientando nas tarefas de casa (Professor [indígena] Marcos Willians, grupo de 

discursão realizado em setembro de 2011). 

 

Na tentativa de compreender porque os pais não incentivam seus filhos com relação ao 

aprendizado da língua indígena, procuramos junto à comunidade compreender o porquê de tal 

situação. Conversando com um pai de família, este falante da língua macuxi, casado com uma 

wapixana também falante, perguntamos se estes em seu cotidiano se comunicavam em 

português ou em suas línguas maternas. Como resposta, este afirma que toda a comunicação 

cotidiana é feita em português embora seja falante do macuxi e sua esposa do wapixana. 

Frente a esta situação, ainda indagamos o porquê de os mesmos não ensinarem ou não falarem 

na língua materna com seus filhos. Esta situação, segundo ele, dá-se devido ao costume que já 

tem de falar somente na língua portuguesa e também pelo fato de os mesmos serem falantes 

de línguas distintas. Esta última situação causaria uma maior dificuldade para as crianças, pois 

estas precisariam aprender duas ou três línguas ao mesmo tempo, por isso optaram por falar 

somente em português, mas entende que é de fundamental importância que a língua materna 

seja ensinada na escola.  



140 

 

A importância do ensino da língua indígena na escola foi defendida por muitos pais de 

família. No entanto, quando questionados se estes falavam na língua com seus filhos, ou se a 

comunicação em seu dia-a-dia era na língua materna, a resposta era sempre negativa. Muitos 

deles afirmavam se comunicar na língua somente com os mais velhos, pois não adiantaria se 

comunicar com os mais novos, pois estes não iriam entender. Tal situação demonstra que, 

mesmo a comunidade defendendo a ideia de uma valorização da cultural, este processo é visto 

como sendo uma responsabilidade somente da escola. Esta atitude de delegar toda a 

responsabilidade à escola evidencia as funções que a escola acaba por assumir diante de 

relações que não são horizontais. Nesse sentido, podemos perceber que a interculturalidade 

e/ou educação intercultural não está relacionada apenas “existência de línguas maternas”, mas 

exige um projeto político em relação a isso, uma intenção clara. Ou seja, relações interétnicas, 

ou interlinguísticas não é a mesma coisa que interculturalidade como projeto político. Na 

escola em questão, há um projeto político para garantir a interculturalidade, mesmo que as 

línguas não estejam sendo postas em pé de igualdade. 

No que diz respeito à valorização da cultura comunitária como um todo, o professor de 

língua indígena afirma que a escola vem trabalhando principalmente a valorização da dança 

do parixara, e através desta, tem sido trabalhado também, a questão do artesanato, 

principalmente, a confecção de trajes típicos de fibras de buriti. Nesse sentindo, valorizam 

não somente a cultura wapixana, mas também a cultura macuxi, já que este trabalho vem 

sendo realizado em parceria com a animadora da comunidade que é macuxi. Este aspecto da 

cultura, além da língua, parece ser um dos principais elementos de distintividade cultural 

usado na comunidade. Nesse processo de valorização cultural, os alunos aprendem a cantar e 

dançar o parixara, tanto em wapixana quanto em macuxi. Estes ainda organizam 

apresentações do mesmo, nas festas da comunidade, bem como em festas das comunidades 

circunvizinha.  Os processos de valorização da cultura comunitária são também trabalhados 

nas disciplinas de práticas de projetos e arte indígena.  

A segundo questão que queremos refletir acerca das características da escola apontada 

pelo professor Marcos Aurélio é o bilinguismo. De acordo com este, a escola é bilíngue, pois 

ali é ofertada uma disciplina de língua indígena, embora esta disciplina seja ministrada nos 

moldes de uma disciplina de língua estrangeira, sendo uma hora de aula em cada turma duas 

vezes por semana.  



141 

 

O conceito de educação bilíngue, ou educação intercultural bilíngue tem sido usado na 

maioria dos projetos educativos para populações indígenas em toda a América Latina. Este, 

muitas vezes é usado como sinônimo de educação diferenciada, educação própria ou 

bicultural, significando que é uma educação em duas culturas através de duas línguas 

(REBOLLEDO, 2009). No contexto da América Latina, por exemplo, nos últimos anos tem 

havido uma crescente tendência em potencializar o papel das línguas indígenas, bem como do 

português no caso do Brasil e do espanhol em outros países como segunda língua nos 

currículos escolares.  

No que diz respeito ao uso das línguas indígenas no processo educativo, ou seja, da 

educação bilíngue, os estudiosos dessa temática apontam vários argumentos a favor deste 

modelo educativo para os povos indígenas: a) se deve utilizar a língua materna (L1) como 

meio inicial de instrução, visando garantir o progresso acadêmico do aluno, enquanto que a 

língua majoritária (L2) poderia ser ensinada como uma disciplina. Dessa forma, o 

desenvolvimento cognitivo do aluno não seria interrompido já que o ensino estaria sendo 

realizado em L1; b) o ensino da língua minoritária é importante na medida em que contribui 

para o desenvolvimento da personalidade e da autoafirmação do aluno; c) o ensino da língua 

minoritária é necessário para o desenvolvimento de L1, e esta por sua vez, é condição 

necessária para a correta aquisição de L2; d) o ensino da língua minoritária ajuda a evitar a 

forçada assimilação linguística e cultural dos grupos minoritários; e) o reconhecimento da 

língua e da cultura dos grupos minoritários ajuda a melhorar as relações sociais e culturais 

entre estes grupos e o resto da sociedade (REBOLLEDO, 2009: 50-52). 

Em um contexto bilíngue como em muitas comunidades indígenas, a educação formal 

adquire dimensões linguísticas e culturais que não apresentaria em um contexto monolíngue. 

Isto devido ao fato de a educação bilíngue possuir características próprias dependendo dos 

programas com os quais está envolvido, bem como dos distintos níveis em que estão sendo 

empregadas tanto L1 quanto L2 dentro de um determinado contexto. Segundo Rebolledo 

(2009), a partir de tais níveis os estudiosos da educação bilíngue têm feito várias 

classificações de educação bilíngue e têm destacado diferentes pautas para este modelo 

educativo. Fishaman (1976), por exemplo, classifica o ensino bilíngue a partir de dois 

objetivos, um de transição e outro de manutenção da língua.  O primeiro tem como propósito 

mudar a língua do alunado para a língua majoritária onde os processos de assimilação é um 

objetivo subjacente, já o segundo, tenta resguardar a língua minoritária do aluno reforçando 



142 

 

sua identidade étnica e afirmando seus direitos como grupo étnico dentro de uma nação 

(REBOLLEDO, 2009: 53-54).  

O exposto acima nos permite inferir que a educação bilíngue em comunidades 

indígenas, ou seja, que o ensino realizado na língua materna se justificaria principalmente 

como forma de promover um melhor desenvolvimento cognitivo do aluno, uma vez que, 

sendo estes falantes da língua não teriam dificuldades de compreensão das pautas culturais, já 

que o ensino estaria sendo ministrado em sua própria língua. Este também serviria como uma 

forma de transição ou manutenção da língua. Em ambos os casos, parte-se do princípio de que 

os alunos foram socializados na língua materna (língua do grupo) e são falantes da mesma.  

Neste caso a língua indígena (L1) deveria ser usada como meio de instrução através da qual 

os alunos seriam alfabetizados, ou seja, todo o processo educativo seria na língua materna, e a 

língua majoritária (L2) em nosso caso o português seria ensinada como uma disciplina. Dessa 

forma, o aluno seria capaz de dominar as duas línguas ao final do seu processo educativo. 

 No entanto, o caso da escola Eurico Mandulão nos parece peculiar, pois ali essa 

lógica está investida. Embora a comunidade Raimundão seja considerada bilíngue, todos os 

alunos que frequentam a escola são monolíngues em português. Estes foram socializados no 

seio familiar em português, e estão sendo alfabetizados em português já que esta é a língua de 

instrução no cotidiano da escola e também da comunidade. Nesse sentido, podemos sugerir 

que a língua majoritária, neste caso o português está sendo tomado como a língua materna 

(L1) destes alunos e que, a língua minoritária a indígena se constitui como (L2), sendo 

ensinada como uma disciplina. Esta inversão da lógica do bilinguismo na comunidade 

Raimundão, a nosso ver, estar relacionada aos processos que, hoje, vem sendo popularmente 

conhecido como “resgate cultural” e neste caso “resgate linguístico”, através dos processos 

educativos. 

Essa situação torna-se mais evidente se levarmos em conta que em momento algum é 

discutido os processos de alfabetização na língua materna. Ali, toda a alfabetização é feita na 

língua portuguesa, sendo esta a língua de socialização no seio familiar, nas relações 

interpessoais e também a língua de instrução. A língua materna, neste caso, entra como uma 

política educativa oficial visando o reconhecimento e a valorização cultural na comunidade.  

Neste caso, a escola Eurico Mandulão se utiliza da estratégia da educação formal, bem 

como das políticas oficiais de valorização cultural, para promover o uso da língua indígena na 

comunidade, ainda que seja a língua da minoria dos habitantes da mesma como já nos 



143 

 

referimos anteriormente. Dessa forma, poderíamos entender que o “bilinguismo” ali praticado 

estaria relacionado aos dois objetivos que apresentamos acima. Seria de manutenção, pois 

mesmos os alunos não sendo falantes, estes poderão aprender e manter a língua do grupo; 

também poderia ser classificado como de transição, porém esta seria o inverso, o que talvez 

pudéssemos denominar de uma “transição de retorno”, ou “bilinguismo de retorno à língua 

materna”, já que o ensino da língua indígena na comunidade tem por objetivo retomar o uso 

da língua indígena na comunidade como forma de valorização e “resgate” cultural do grupo.  

No entanto, esse processo de “resgate linguístico” parece não ser uma tarefa fácil e se 

constitui como um grande desafio. Mesmo que muitos pais de família sejam falantes de suas 

línguas maternas, macuxi e/ou wapixana, parecem não demonstrar muito interesse nesse 

retorno. Nesse sentido, percebemos que os intentos de conservação, manutenção ou mesmo 

revitalização da língua através de políticas oficiais de governo, parece terem sido um tanto 

contraditórias. As tentativas que até o momento vêm sendo desenvolvidas através da escola, 

não atingiram os efeitos necessários, uma vez que há um constante rechaço da mesma por 

partes daqueles a quem estas políticas são dirigidas. Em muitos casos, estes grupos 

interpretam tal ação como uma forma de imposição e como resposta prefere o aprendizado da 

segunda língua, neste caso o português.  

Ao refletirmos sobre a valorização da cultura comunitária, bem como da revitalização 

linguísticas na comunidade Raimundão, coincidimos com Rebolledo (2009) quando afirma 

que muitos grupos indígenas preferem usar a língua materna apenas como uma forma de 

preservar seu legado cultural, não demonstrando interesse em utilizá-la em seu cotidiano e nas 

relações sociais, já que prefere usar a segunda língua – neste caso o português -, para se 

comunicar com a sociedade mais ampla a qual pertence. Nesse sentido, a conservação da 

língua pode ser vista como uma forma de preservar um legado cultural, ou mesmo como um 

meio eficaz de conservar as “fronteiras étnicas” (BARTH, 2000) e sua identidade de grupo. 

Essa situação, parece se aplicar à realidade da comunidade Raimundão, haja vista que muitos 

dos pais de família, que são falantes da língua, mesmo aqueles que afirmam não se comunicar 

na língua no seu dia-a-dia, o fazem por ocasião de algum posicionamento em reuniões da 

comunidade. Nestas, muitos pais de família, principalmente os mais idosos, ao se 

posicionarem, primeiro o fazem na língua materna e em seguida em português. Em nosso 

entender, essa é uma atitude de demarcação de uma distintividade cultural. 

 



144 

 

3.5.2 - Educação diferenciada e específica.  

Ao falarmos da educação escolar indígena como diferenciada e específica, parece não 

haver por parte dos professores uma compreensão do que seja essa educação diferenciada para 

os povos indígenas. Essa situação nos parece um tanto obscura haja vista que, não há por 

parte da legislação educacional uma conceituação, ou mesmo uma definição do que seja, ou 

como deveria ser esse modelo educacional.  De acordo o RCNEI, a educação escolar nas 

comunidades indígenas é específica e diferenciada porque é concebida e planejada de acordo 

com as aspirações do povo e porque estes tem autonomia em relação a determinados aspectos 

que regem o funcionamento e orientação da mesma.  

Collet (2001), ao refletir sobre a educação escolar indígena no Brasil, além de nos 

chamar a atenção para esta imprecisão acerca dos adjetivos que a qualifica, critica a forma 

como este modelo educativo vem sendo caracterizado pelo RCNEI. Segundo ela, no RCNEI, 

os princípios da especificidade e da diferença são justificados como sendo a base do 

tratamento dado à diversidade de culturas existentes no Brasil. Para esta autora, quando o 

RCNEI justifica a especificidade e a diferença a partir da diversidade, utilizando-se da língua, 

dos costumes, das tradições culturais e da história destes povos como categorias que possuem 

uma essência original que os faria naturais e não construídas, incorre-se em um grave erro, 

pois essencializa a cultura e a própria identidade destes, como se estas fossem um dado da 

realidade e não frutos de uma construção relacional, como propõe Barth.  

No processo de construção e definição de proposta pedagógica para as escolas 

indígenas, uma das maiores dificuldades, segundo Repetto (2002), está na compreensão ou na 

indefinição do que seria uma educação específica e diferenciada para estes povos. Para este 

autor, essa definição deveria levar em conta as diferenças culturais e sociais, no entanto, o que 

se percebe é uma ênfase na diferença cultural como sendo uma ideia contrária às intenções 

homogeneizantes das políticas educacionais do estado. Entretanto, somente essa ideia da 

diferença não é suficiente para demarcar essa especificidade, correndo o risco de certos 

essencialismos. É, portanto, a partir desta indefinição que surge uma série de dúvidas.  

Específica em que sentido? Diferenciada em termos de conteúdo? Quais seriam os conteúdos 

a serem trabalhados? Quais as diferenças a serem trabalhadas?   

Mesmos que os documentos oficiais que regulamentam as políticas educacionais em 

comunidades indígenas não definam essas especificidades e não apresente em que aspectos as 

escolas indígenas seriam diferenciadas, entendemos que a saída estaria na elaboração da 



145 

 

proposta pedagógica da escola. Esta, portanto, construída pela comunidade poderia a partir de 

sua realidade empírica estabelecer suas formas particulares de organização levando em conta 

sua diversidade, propondo assim, além dos conteúdos as formas de trabalhá-los. 

  Entretanto, este parece ser o grande entrave que enfrentam os sistemas escolares 

indígenas. Pois, mesmo que seus direitos estejam garantidos constitucionalmente, mesmo que 

as Diretrizes Nacionais da Educação Escolar Indígena lhes autentique a autonomia necessária 

no processo de desenvolvimento de uma educação própria, tendo por base a realidade 

sociocultural das comunidades, quando estes elaboram suas propostas pedagógicas 

considerando a autonomia, tais propostas não são aprovadas pelos Conselhos Estaduais e/ou 

Municipais de Educação
58

. Tal situação dificulta, portanto não somente a definição das 

especificidades da escola, mais principalmente a implementação deste modelo educativo.   

Apesar de não haver muito clareza em relação a estes adjetivos dados à educação 

escolar indígena por parte dos documentos oficiais e mesmo a Escola Eurico Mandulão não 

tendo uma proposta pedagógica definida que os oriente no seu fazer educativo, os professores 

desta instituição educativa foram enfáticos ao afirmar que têm tentado trabalhar de forma 

diferenciada. Entretanto, os mesmos ressaltam que não tem conseguido muito êxito, uma vez 

que não há material didático de apoio, porém o principal desafio segundo eles, está no fato de 

os mesmos não serem indígenas, e não serem capacitados para trabalhar em escolas 

indígenas
59

. Estes possuem uma formação para atuar na rede básica de ensino, porém na 

modalidade regular e não em comunidades indígenas. Esta seria, portanto, uma das principais 

dificuldades apontadas pelos professores. Vejamos o que nos diz um professor.  

 

A gente tem feito um grande esforço para que essa educação aconteça (...), só que 

por outro lado, a gente ver falta de apoio, tanto estadual quanto municipal, tá 

deixando a desejar, tanto o Estado quanto o Município, não está tendo apoio para 
que a educação realmente seja diferenciada, e apoio em que sentido; desde a falta de 

material até a estrutura física que não tem. Tipo, eles querem uma educação 

diferenciada, mas o que eles tão fazendo? Estão passando professor no Estado pra 

                                                
58 Fazemos esta afirmação tomando como base a realidade, das seguintes Escolas, Eurico Mandulão, Don 

Lourenço Zoler e Joaquim José Jones Ingarikó. Na escola Eurico Mandulão, o Projeto Político Pedagógico da 

Escola está em processo de construção desde o ano 2010, e sempre que levado para aprovação pela secretaria de 

Educação, o mesmo é devolvido para ser feito adequações. Tal situação se repete nas outras escolas citadas.   
59 Afirmamos anteriormente que os professores da escola Estadual Eurico Mandulão, possuem um bom nível de 

formação em grau de ensino se comparado a outras realidades. Estes possuem uma licenciatura e muitos 

possuem pós-graduação, entretanto não é uma formação específica para atual na realidade. Dessa forma quando 

nos referimos à falta de qualificação, estamos sinalizando a falta de uma formação específica para atuar na 
realidade das comunidades indígenas. Já que de acordo com as normas vigentes para atuar nas escolas indígenas, 

os professores deveriam ser indígenas ou no mínimo deveriam passar por um processo de qualificação voltado a 

essa realidade.    



146 

 

trabalhar aqui realmente essa educação diferenciada, eu acho que não, até agora não 
(Professor [não indígena] Marcos Aurélio, grupo de discursão realizado em 

setembro de 2011). 

 

Analisando o discurso do professor, percebemos que este aponta algumas questões que 

são pertinentes nesse processo reflexivo. Um primeiro ponto que apresenta é a “falta de 

apoio” dos órgãos responsáveis pela educação, que se traduz na falta de material didático e 

estrutura física. Entendemos que estes são elementos importantes para a construção e/ou 

implementação de um modelo educativo, no entanto, não são determinantes no processo de 

“demarcação” da especificidade deste.  

Outro ponto destacado pelo professor é a não qualificação do corpo docente da escola. 

Esta não qualificação parece ter um peso importante neste processo de definição do que seria 

uma escola diferenciada. Por não possuírem uma formação específica para atuar na realidade 

indígena e por não conhecerem esta mesma realidade não conseguem compreender as 

demandas da comunidade. Esta falta de conhecimento vai se traduzir de certa forma, na 

escolha dos conteúdos a serem ministrados e principalmente nas metodologias de aplicação 

destes. Sendo, portanto, essa falta de qualificação aliado ao não conhecimento da realidade 

empírica que dificulta a realização de uma educação específica, diferenciada e intercultural.  

Esta constatação da falta de formação específica como um importante elemento para a 

não realização de uma educação específica e diferenciada também é apontada por outros 

professores.  O professor Soares, por exemplo, além de destacar esta situação, ainda assinala 

para o fato de os mesmo não serem indígenas e, por conseguinte não viverem na comunidade.  

 

Esses professores estão capacitados pra trabalhar essa educação diferenciada? Eu 

acredito que nós não indígenas, ainda não somos capaz de trabalhar 100% com a 

educação diferenciada, trabalhamos normal e alguma coisa a gente tenta, mas ainda 

não estar conseguindo totalmente, nós temos algumas disciplinas que são 

diferenciadas, a prática de projeto e a própria língua indígena, mas ainda não tá 

100%, assim não tem aquele apoio, como é que se deve trabalhar, está aqui o 
material, vamos ter esse curso, [...], falta material, apoio pedagógico, falta estrutura 

também, ainda não tem essa estrutura, você pode ver que os próprios alunos não 

estão ainda [...], conscientizados para essa  educação diferenciada (Professor [não 

indígena] Soares, grupo de discursão realizado em setembro de 2011).  

 

Aqui, mais uma vez, o professor chama a atenção para a falta de formação específica e 

coloca as disciplinas de Língua Indígena e Práticas de Projetos como importantes elementos 

de distintividade da educação escolar indígena. No entanto, ao mesmo tempo, que evoca estas 



147 

 

disciplinas chama atenção para o que já havíamos falado anteriormente: o conteúdo destas 

disciplinas, assim como a forma como estes devem ser passado.  Para este professor, parece 

que somente o fato de ter uma disciplina “diferenciada” não garante que a educação e a escola 

sejam diferenciadas. Nesse sentido, coincidimos com o professor, pois entendemos que mais 

que um adjetivo qualificativo é necessário uma práxis sendo, portanto, esta a responsável por 

esse processo de diferenciação do fazer educativo.  

 Levando em consideração que os professores não possuem uma formação específica 

para trabalhar com educação escolar indígena, que não passaram por um processo de 

treinamento antes de irem trabalhar na comunidade e que a escola ainda não possui uma 

proposta pedagógica definida, perguntamos aos mesmos como eles compreendem que deveria 

ser essa educação diferenciada para os alunos indígenas e como se deveriam trabalhar dentro 

da comunidade, haja vista que não há uma orientação normativa. Vejamos algumas respostas.  

 

Essa educação diferenciada é levar o aprendizado para o campo entende? A gente 
cobra muito, assim a gente tá na roça eu acredito que essa seja a educação 

diferenciada, e ainda não estar tendo aqui esse trabalho 100% até mesmo os pais e 

responsáveis dos alunos eles não tem essa consciência da educação diferenciada, não 

sabe o que é, porque ouvir falar é uma coisa e você realmente entender o que é uma 

educação diferenciada é outra coisa (Professor [não indígena] Marcos Aurélio, 

grupo de discursão realizado em setembro de 2011). 

 

Eu entendo que o diferenciado a escola ainda não trabalha, acho que nem a 

comunidade em si, a comunidade indígena ela não está preparada para trabalhar a 

educação diferenciada. Porque quando a gente começa a querer trabalhar a educação 

indígena mesmo a diferenciada, que é levar para uma horta, aí assim, a professora ali 
está fingindo, está enrolando sabe. E aí o que é educação diferenciada? Eu tenho que 

estar explicando pra eles, o que é educação diferenciada, como se deve trabalhar. Aí 

começa se o professor levar o aluno lá pra horta, por exemplo: nós temos aqui a 

horta do seu Bartô, nós podemos conversar com ele para levar os alunos desde o 

primeiro ano, levar, apanhar a pimenta de cheiro, então ele vai trabalhar aí a 

comunidade em si vai dizer: a Professora está enrolando, ela levou os meninos lá pra 

longe pra enrolar [...]. Então a comunidade indígena ela não está preparada pra 

trabalhar o diferenciado (Professora [indígena] Matilde, grupo de discursão 

realizado em maio de 2013). 

 

Nos depoimentos acima transcritos, os professores defendem que, para a educação ser 

diferenciada deve ser realizada através de práticas agrícolas, ou seja, é necessário que os 

professores levem os alunos para o roçado para que estes aprendam através da prática. 

Entretanto, estes mesmos professores afirmam que não fazem dessa forma, devido a uma 

resistência da comunidade. Aqui é importante questionar, o porquê da resistência dos pais, a 

esta prática educativa defendida pelos professores.  Entendemos que tal, está relacionado com 



148 

 

o que se espera da escola, ou seja, com a visão que se tem de qual seria sua função. Para 

muitos pais de família a escola é um espaço de reflexão e tem como objetivo levar seus alunos 

ao domínio da leitura, da escrita, das operações fundamentais, e da compreensão de certos 

valores considerados essenciais pela sociedade (SANTOS, 1975), e, portanto, o ato de levá-

los ao roçado não estaria de acordo com esta função desejada.  

Neste processo analítico, é importante observar que os alunos das comunidades 

indígenas, desde sua mais tenra idade participam e estão imersos nos trabalhos diários de sua 

família. Desde muito cedo, são educados e socializados a partir dos processos de observação e 

repetição, assim sendo, parece não haver qualquer necessidade de levá-los para o roçado com 

o pretexto de que será uma aula ou uma educação diferenciada, uma vez que estes alunos já 

trabalham na roça, com seus pais. No entanto, ao observamos tal prática, pudemos perceber 

que, ao serem levados para o roçado no horário de aula, alunos e professores refletem sobre os 

valores e as técnicas que orientam o como plantar desde uma perspectiva ocidental, 

comparando-as com as práticas desenvolvidas na comunidade, valorizando assim, “o saber 

local” (GEERTZ, 2004) bem como as práticas culturais da comunidade dentro da escola.  

Essa postura de valorização do saber local foi defendida por um grupo de professores. 

Para estes, uma educação específica e diferenciada é aquela que procura valorizar os 

conteúdos culturais da comunidade, conforme podemos ver a seguir. 

 

Quando falo diferenciada, é diferente mesmo. Assim, tem uma diferença entre a 

escola da cidade e as escolas da comunidade. Recebe o nome diferenciada por causa 

dos costumes, da religião, da comida e da bebida, mas na prática o que é 

recomendado pra gente, é traduzimos o livro. Em história, se visa mais a história dos 

povos indígenas, de alguns anos atrás, eu acredito que nós mesmos que temos que 

juntar assim fazer um grupo pra ver o que vai trabalhar a escola diferenciada né, 
principalmente o livro de história, e vai geografia também contando as terras 

indígenas do estado e assim eu acredito que seja uma aula diferenciada, mas não 

deixando também o que vem no livro [...]. Na verdade a questão da educação 

diferenciada ela tá dando os primeiros passos, esta começando agora até por conta 

da própria falta de professores e a não formação, exatamente, a gente tenta 

incentivar o pessoal a trabalhar isso aí, e assim a gente consegue o nosso objetivo 

(Professor [indígena] Amarildo, grupo de discursão realizado em setembro de 2011).  

 

Se você falar diferenciado vem na minha cabeça que é algo totalmente diferente 

daquilo que a gente tem costume de ver, o que eu vi de diferente aqui é com relação 

a tentar resgatar a valorização da cultura indígena que foi se perdendo ao longo dos 
anos, até porque no passado e atualmente ainda existe a discriminação contra os 

povos indígenas, não vamos generalizar, mas até nas instancias superiores existe 

essa discriminação. E o trabalho que eu vejo, é esse resgate que estamos fazendo, 

hoje na grade curricular tem a questão da língua materna, não são todos professores 

que trabalham, mas tem professor destinado a fazer isso, a questão da horta que tem 



149 

 

na escola, atualmente não, mas anteriormente os alunos iam para roça com os pais, 

os professores, em fim, tinha todo esse trabalho. Então eu vejo diferenciado por esse 

lado. A questão dos movimentos culturais que tem na escola, os intercâmbios que 

tem com outras comunidades, em fim, a nossa participação nas decisões da 

comunidade, eu vejo diferenciado por esse lado, a gente é convidado a estar mais 

inserido dentro da comunidade como um todo. Eu vejo a diferenciação nesse sentido 

(Professor [não indígena] Marcelo Rocha, entrevista realizada em maio de 2013). 

 

 

Tem a língua deles que eles estão também buscando né, poucos já perderam, mas 
estão se resgatando aos poucos. A questão diferenciada, quando eu cheguei aqui eu 

me choquei muito, nós estávamos acostumados com as coisas lá fora. Quando você 

vê que tem um regimento aqui dentro né, a questão da diferença cultural entre eles 

mesmo né, os costumes deles, a maneira de eles colocarem, então foi um choque 

para mim, e realmente há uma grande diferença né, até em questão de datas 

comemorativas, aí nos vários aspectos há diferença (Professor [não indígena] Janari, 

entrevista realizada em maio de 2013).  

 

Diferente dos dois primeiros, estes professores, defendem que a educação diferenciada 

nas comunidades indígenas, tem como base o processo de “resgate” da cultura e a valorização 

da mesma. A educação diferenciada neste sentido, deve levar em consideração, não somente a 

língua como elemento importante da cultura, mas também, outras práticas sociais, como a 

religião, a dança, as comidas, a história, os costumes, as normas etc., ou seja, é necessário que 

se leve em conta a cultura comunitária. Nesse sentido, a escola serviria como espaço de 

debates e socialização destes conhecimentos, cabendo ao professor fazer as necessárias 

interlocuções dos saberes local, com o saber ocidental que vem nos livros didáticos, como 

propunha o professor Amarildo em seu depoimento.  

Outra questão apontada por este grupo de professores como sendo um dos elementos 

necessários para a demarcação de uma especificidade de uma educação diferenciada foi o 

processo de “tradução dos saberes e dos livros”. No entanto, entendemos que quando o 

professor se refere à tradução, está pensando em uma adaptação dos livros didáticos, ou seja, 

em uma contextualização dos conteúdos destes livros para a realidade indígena. Isso se torna 

evidente quando ele se refere principalmente aos conteúdos de História e Geografia, onde em 

história seria trabalhado a história indígena, e em geografia seria antes conhecido às 

realidades das terras indígenas e assim sucessivamente. Neste caso, o professor atuaria como 

um “tradutor” destas realidades e protagonizaria os processos de reflexão crítica sobre os 

diversos tipos de conhecimentos a serem, estudados, interpretados e reconstruídos na escola. 

Nesse processo de “resgate” cultural apontado pelos professores, entendemos que é 

interessante estarmos atentar para os riscos da essencialização da cultura. Neste caso 



150 

 

específico, o professor ao se referir a cultura a “reduz” a alguns aspectos como, as comidas, as 

danças e as bebidas, ou seja, aspectos objetivos da cultura. Estes parecem ver a cultura como 

algo essencial, natural e não como algo construído, inventado, criado e recriado, dessa 

maneira, acaba por essencializá-la, reduzindo-a a algumas características não a 

compreendendo de forma mais ampla.  

Outro aspecto importante também destacado é utilização do calendário próprio, ou 

seja, o respeito às práticas da comunidade em relação às festas, o calendário agrícola entre 

outros. Destacam também a participação da comunidade nas decisões da escola, assim como a 

participação dos professores nas decisões da comunidade. Estas práticas, portanto, de acordo 

com este grupo de professores, caracterizam a escola como específica e diferenciada.  

É importante ressaltar que dentre o grupo de professores, há também posições 

contrárias.  Entre os entrevistados há aqueles que afirmam que na escola não há uma prática 

educativa diferenciada.  

 

A escola na verdade ela não trabalha neste ponto vista né, não trabalha com o 

diferenciado, ela só trabalha com o bilíngue, o diferenciado ainda está muito longe 

de alcançar. Trabalha, porém muito pouco, da forma que é pra ser mesmo não 

trabalha (Professora [não indígena] Franciele, grupo de discursão realizado em maio 

de 2013). 

 

A questão de dizer que é diferenciado eu discordo, até porque pra isso acontecer 

teria que um novo curriculum, porque nós trabalhamos com o curriculum de escola 

regular e a gente tem autonomia  só pra contextualizar aquele conteúdo. Mas a gente 

não tem autonomia de ver realmente a necessidade deles, temos autonomia na 
questão do calendário, isso aí a gente tem. Eu acho que o que tem de diferenciado é 

só o calendário, porque o curriculum se você observar é a mesma coisa de uma 

escola regular (Professora [não indígena] Benedita, entrevista realizado em maio de 

2013). 

 

 As posições destas professoras parecem um tanto ambíguas, elas, ao mesmo tempo em 

que negam, afirmam a existência de práticas diferenciadas na escola. A primeira parece 

realmente não compreender o que significa educação diferenciada, pois ao mesmo tempo em 

que afirma que a escola não trabalha o diferenciado, afirma que sim através do bilinguismo. 

Então o que seria o diferenciado para esta professora? Já a segunda, também discorda que na 

escola haja uma prática diferenciada, no entanto, afirma que há através do calendário 

diferenciado. Mesmo apresentando esta ambiguidade, a professora traz uma questão que nos 

parece muito importante neste debate, que a questão da elaboração de currículo próprio. 



151 

 

 Para esta professora, para que a escola seja realmente diferenciada é necessário que 

esta possa repensar seu currículo, a partir da realidade da comunidade. O pensamento desta 

professora coincide com as ideias levantadas pelo professor Amarildo quando este afirma: 

“eu acredito que nós mesmos que temos que juntar, assim, fazer um grupo pra ver o que vai 

trabalhar a escola diferenciada né”. No nosso entender, o professor está falando claramente 

da elaboração de currículo desde uma perspectiva da própria comunidade. Este pensamento 

por sua vez, é o que vem sendo defendido tanto no RCNEI, quanto nos Referenciais para a 

Formação de Professores Indígenas.   

O exposto acima nos mostra a variedade de interpretações e compreensões acerca do 

específico e diferenciado na educação escolar indígena, demonstrando assim, quão 

polissêmico e indefinido são os adjetivos dados a este modelo educativo. Demonstra também 

que muitos professores embora trabalhando em escolas indígenas, não aprofundaram seus 

conhecimentos sobre a temática. Esta situação torna-se mais complexa quando consideramos 

o próprio documento norteador deste modelo educativo - o RCNEI. Este mesmo sendo o 

documento norteador da educação escolar indígena, não é conhecido pela maioria dos 

professores da comunidade, dificultando ainda mais a compreensão dos mesmos.  

Mesmo que o RCNEI não traga uma definição precisa sobre tais adjetivos, ele deixa 

claro que este modelo educativo deve ser pensado tendo como base as aspirações do grupo 

visando sua autodeterminação. Se assim o é, cabe à própria escola, professores e comunidade, 

definir de forma sistemática, através de sua proposta pedagógica quais os conteúdos que 

deveriam ser ensinados na escola, que atendesse, tanto a valorização do saber local, quanto a 

possibilidade de autodeterminação.  Ao fazer esta reflexão, não estamos querendo 

desqualificar a compreensão dos professores, mais chamá-los para uma reflexão mais 

aprofundada acerca desta temática.   

Ainda como característica de uma escola diferenciada os professores apontaram as 

disciplinas de língua indígena que já refletimos anteriormente e também a disciplina de 

prática de projetos. Esta última pelo que pudemos perceber está muito relacionada com a 

prática da agricultura e da horticultura, tendo a roça e a horta como espaços reais de 

aprendizado. Esta disciplina em termos de carga horária, juntamente com disciplina de Arte 

Indígena, possui um quantitativo de horas inferior às demais disciplinas, sendo apenas uma 

hora de aula por semana.   



152 

 

Por possuir uma carga horária inferior as demais disciplinas, a arte indígena, está 

relacionada à dança do parixara e à confecção de alguns utensílios de palha de buritis, tais 

como as vestimentas tradicionais usando nas apresentações de parixara e parece se resumir a 

isto. Já a disciplina de prática de projetos como já afirmamos linha acima, está relacionada ao 

trabalho em uma pequena horta da escola, a visitas guiadas às roças da comunidade e casas de 

farinhas, bem como a projetos da área de saúde e recentemente com o projeto de incentivo a 

leitura.   

De acordo com o professor Janari, atual responsável pela prática de projetos, ao longo 

dos últimos quatro anos, a escola já desenvolveu uma série de projetos juntamente com a 

comunidade. Dentre os mais significativos ele cita o projeto sobre higiene bucal, 

desenvolvido no ano de 2012 em parceria com os AIS, e o projeto roça comunitária. 

Atualmente a escola vem trabalhando apenas com o projeto da horta orgânica na escola e 

fazendo algumas visitas às roças da comunidade. 

O trabalho na horta
60

, segundo Janari, é desenvolvido tanto pelo professor quanto 

pelos alunos. Estes limpam o terreno, adubam, plantam e são responsáveis pela manutenção. 

O próprio horário de aula é organizado de forma que a cada dia uma turma seja responsável 

pelo trabalho na horta. Dentre os principais legumes e hortaliças ali produzidos estão: cebola, 

coentro, alface, couve, tomate, pimentão e pimenta de cheiro. Há ainda uma produção de 

feijão, macaxeira e batata doce, porém em menor escala. Os hortaliças e legumes ali 

produzidos são utilizados pela escola na produção da merenda escolar, em benefício dos 

mesmos.  

Neste ano, segundo o professor as visitas às roças da comunidade estão sendo feitas 

com menor frequência, uma vez que, atualmente, não há uma roça comunitária. Dessa forma, 

as visitas estão sendo feitas às roças dos membros da comunidade. O intuito é refletir com os 

alunos sobre as diferentes fases do processo de produção, bem como sobre as diferentes 

técnicas empregadas por cada agricultor no cultivo de determinados produtos. Essa prática 

nos chamou atenção, devido ao fato de acreditarmos que tal prática parecia não ser necessária, 

já que todos os alunos conhecem esse processo, haja vista que trabalham na roça com seus 

pais. No entanto, ao acompanhar uma destas atividades práticas pudemos perceber que há um 

ganho significativo no aprendizado dos alunos. O que parecia uma simples visita à roça, 

                                                
60 A prática de projetos que aparece como uma inovação nas atuais práticas curriculares nas escolas indígenas 
parece não ser uma pratica tão nova assim.  Sílvio Coelho dos Santos, ao estudar a educação nas sociedades 

indígenas na década de 1970, demonstra que a os projetos de hortas nas escolas indígenas mantidas pela FUNAI, 

já era uma prática já naquele período.   



153 

 

tornou-se, a nosso ver um grande momento de reflexão e aprendizado de determinadas 

práticas que muitos alunos desconheciam.  

 

Aula de campo da disciplina prática de projeto. Foto acervo do pesquisador. 21/05/2013. 

 

A visita que acompanhamos, foi fita à roça de Dona Cacilda, índia Macuxi e uma das 

principais animadoras da comunidade. Nesta, os alunos queriam entender quais as técnicas 

que a mesma utilizava em seu processo de produção para que houvesse uma boa colheita. E 

questionavam também, o porquê de ela não ter aceitado que sua roça para a plantação de 

mandioca (maniva), fosse arada.  De acordo com Dona Cacilda, o segredo para uma boa 

plantação e uma boa colheita, ela havia aprendido com seu pai e seu avô, e consistia na 

correta observação das fases da lua, pois esta (lua) tem uma grande influência sobre as 

plantações. Com relação à plantação de mandioca e outros tubérculos, ela orientava que estes 

deveriam ser plantados observando a fase da lua crescente e lua cheia, jamais se deveria 

plantar mandioca na fase da lua nova ou minguante. Por outro lado, há alguns legumes que 

devem ser plantados exatamente nas fazes minguante ou nova da lua.   

Naquela oportunidade, Dona Cacilda ainda explicou como tem preparado a terra e o 

processo de descanso da mesma. Segundo ela, não se deve plantar um mesmo tipo de legume 

em uma mesma faixa de terra por mais de três ou quatro anos consecutivos. É necessário 

deixar a terra em descanso por um determinado período de tempo para que esta recobre as 

“forças” para uma nova fase de produção.    



154 

 

É importante ressaltar que enquanto dona Cacilda dava suas explicações o professor 

tentava articular o conhecimento que havia sido debatido em sala de aula, com os 

conhecimentos ali repassados. Esta aula de campo, como costuma ser chamada pelo professor, 

nos pareceu muito interessante, já que o professor conseguiu articular a educação escolar com 

a educação indígena, ou seja, trabalhou a educação como um processo. E com a ajuda daquela 

senhora, conseguiu mostrar aos alunos, que cada sociedade tem seus processos próprios de 

produção, e que cada uma se utiliza dos meios que lhe são oportunizados neste processo. 

Quando os alunos a questionaram sobre o porquê de ela não ter aceitado que sua roça fosse 

arada com o trator, esta retrucou que aquele tipo de trabalho era pra gente preguiçosa que não 

gostava de trabalhar. Outro aspecto que considero importante nessa visita, foi a busca de sua 

ancestralidade para explicar a produção a partir das fases da lua, demonstrando assim, a 

importância da valorização do conhecimento tradicional, e principalmente dos processos de 

transmissão destes a partir da oralidade e da socialização através da educação familiar.   

 

3.5.3- Educação intercultural na Escola Eurico Mandulão 

Como já refletimos anteriormente, a educação escolar indígena além de ser, bilíngue, 

específica e diferenciada, ela é intercultural. Assim sendo, após refletirmos com os 

professores sobre suas compreensões acerca do específico e diferenciado na educação escolar 

indígena, passamos a refletir sobre o intercultural.  O intuito, compreendermos o que há de 

intercultural na Escola Indígena Eurico Mandulão e conhecer a visão dos professores sobre 

esse adjetivo e principalmente entender como estes vêm aplicando e/ou trabalhando esta 

interculturalidade na realidade educacional da comunidade.  

Ao questionarmos os professores, se a escola Eurico Mandulão seria uma escola 

intercultural, ou como os mesmos estavam trabalhando a interculturalidade na escola, os 

professores pareciam surpresos e alguns até desconheciam o termo. Frente a essa realidade, 

explicamos que se tratava de mais uma característica da educação escolar indígena, e que este 

termo estava relacionado com os processos de interação cultural na comunidade, ou seja, a 

interação entre as culturas indígenas e culturas não indígenas bem como os processos de 

reconhecimento e valorização da mesma. Após essa explicação os professores afirmaram que 

a escola vem trabalhando nesse sentido, porem ainda não é um trabalho consolidado em sua 

plenitude. E mais uma vez, os professores são categóricos em dizer que a grande dificuldade 



155 

 

em fazer essa educação intercultural está no fato de eles não serem indígenas, não conhecerem 

a realidade cultural da comunidade e não serem formados para atuar em escolas indígenas.  

 

A gente trabalha só que fica um pouco quebrado o nosso trabalho devido à gente não 

ter a cultura indígena, a gente procura fazer o máximo que pode, é até mesmo a 

gente não é professor preparado pra atuar nas escolas indígenas a gente vem do 

ensino regular, então a gente sente essa dificuldade de repassar (Professor [não 

indígena] Marcos Aurélio, grupo de discursão realizado em setembro de 2011).  

 

 

Para este professor o trabalho não é realizado devido a três fatores; não ser indígena, 

não conhecer a cultura indígena e não possuir uma formação adequada para tal. No entanto, 

outro professor afirma que, apesar de não ter uma formação adequando para trabalhar com 

esse modelo educativo, em seu dia-a-dia na escola procura trabalhar os dois lados da cultura, 

ou seja, tanto a cultura indígena quanto a não indígena, promovendo assim uma interação 

entre as duas culturas. O intuito, segundo ele, é demonstrar que não há apenas uma cultura, 

mas que há várias culturas e que estas devem ser respeitadas, e dessa maneira procura mostrar 

que há outras formas de ver e perceber determinadas realidades.   

 

A gente tenta sempre colocando a cultura dos dois lados, tanto a indígena quanto a 

não indígena pra gente mostrar que tem a cultura deles, mais que tem outras lá fora, 
e que todas têm de ser respeitadas ao mesmo tempo. Tanto a daqui quanto a de lá, 

uma das provas disso é o sete de setembro, que tenta sempre colocar a cultura em 

primeiro lugar. Não tem as tradições deles que tem que ser seguido, coisas do dia-a-

dia deles, a dança, a comida, assim coisa do dia a dia deles, justamente temos que 

mostrar que não existe só esse mundo aqui, existe outro mundo lá fora, e quando 

eles sair daqui eles tem que se adaptar a eles também. Então existe essa grande 

questão, de estar colocando as duas, a indígena e a não indígena. Como a dança, 

aqui eles dançam o parixara, mas também eles têm o forró lá fora, tem o sertanejo 

[...]. Então existe muito isso daí e em questão de conhecimento de língua, também 

existe, na hora de trabalhar eles sempre colocam, oh! A nossa língua em primeiro 

lugar, é tanto que existe, mas também vamos trabalhar as outras, o português a nossa 
língua mesmo o português aí que é superinteressante, então a gente não trabalha 

sempre com uma e nem sempre com outra é sempre meio a meio, sempre fazendo 

essa mescla, (Professor [não indígena]  Soares, grupo de discursão realizado em 

setembro de 2011). 

 

Ao analisarmos a fala deste professor, percebe-se que este vê a interculturalidade 

como sendo uma relação entre culturas, e que no campo educativo estas estaria em pé de 

igualdade. No entanto, quando este enfatiza essa relação entre culturas, nesta perspectiva dual, 

elencando alguns aspectos objetivos da cultura indígena, como por exemplo, dança indígena 

versos, dança não indígena, esporte indígena versos não indígenas e assim sucessivamente, ele 



156 

 

acaba por naturalizar a cultura. Ao percebê-la desta forma, o professor parece esquecer que os 

indígenas estão em constante processo de interação: esquece também que o forró é um dos 

principais ritmos tocados nas comunidades. Dessa forma, para este professor, os povos 

indígenas estão vivendo de forma estática e imutável. Essa questão nos remete às afirmações 

de Ansion (2007) quando afirma que pensar a interculturalidade como uma relação entre 

culturas é, de certa forma, promover a essencialização da mesma, sendo, portanto, melhor 

percebê-la como uma relação entre pessoas portadoras de culturas.   

Diferentemente deste, para o professor Marcos Aurélio, não há essa dualidade cultural 

como apontada acima. Para ele, a interculturalidade é um processo de “mistura cultural”, tal 

situação segundo ele, dar-se em virtude da proximidade da comunidade com a cidade e essa 

proximidade geográfica seria responsável por processo de interligação entre os indígenas da 

comunidade e não indígenas da cidade.  Segundo ele, “como o Raimundão é uma comunidade 

muito próxima do município a cultura fica um pouco misturada, tanto a cultura do branco 

como a do índio, o branco tá interligado aqui e o índio também com a cidade” (PROFESSOR 

[NÃO INDIÍGENA] MARCOS AURÉLIO, GRUPO DE DISCURSÃO REALIZADO EM 

SETEMBRO DE 2011). 

Diferentemente destes dois primeiros, o professor Dione percebe a interculturalidade 

como sendo uma relação entre dois mundos.  Um mundo interior que ele classifica como o 

mundo indígena e um mundo exterior, o não indígena. Segundo ele, em termos culturais não 

há como comparar a cultura indígena com a cultura não indígena. Dessa forma, a 

interculturalidade seria de fundamental importância para a realidade indígena, pois não viria 

agredir ou desqualificar a cultura local, pelo contrário, na comunidade indígena haveria uma 

interação entre estes dois mundos, o que seria de fundamental importância para a educação 

escolar indígena, já que ajudaria a manter essa relação entre dois mundos sem agredir os 

princípios fundamentais destas culturas, conservando assim cultura tradicional. 

   

É essa relação do mundo interior com o mundo exterior, na verdade eu refiro a dois 

mundos assim diferentes, é uma forma de eu tá separando, porque a gente sabe que 

há essa divisão, em termo de cultura, em ponto nenhum a cultura do não indígena 
ela se compara com a cultura indígena. Então essa educação, a implantação da 

educação intercultural ela viria resolver essa relação aí, até porque ela é aplicada de 

uma forma que não agrediria a cultura a religião a tradição, na verdade ela manteria 

essa relação sem agredir esses princípios, e ela é até fundamental pra educação 

indígena. Acontece que eu não sei se está em processo de discussão, a gente ver que 

tem na LDB, mas a prática ela sempre tem um peso maior pra essa cultura não 

indígena, ela sempre tem esse peso um pouco maior pra essa cultura não indígena, 

não tem esse peso igual pros dois lados né, porque a partir do momento que você 



157 

 

balanceia aqui as duas culturas aí é o momento de interagir. [...] Então se ficar só 

aqui o que vai ser aprendido com maior intensidade vai ser esse lado que tá mais 

pesado então dentro da prática, hoje eu vejo que não existe essa aplicação dessa 

educação intercultural não sei se é porque a gente não teve pessoas preparadas, 

formadas e os institutos a gente ver que são novos, os cursos são novos, e essas 

turmas são turmas novas que estão sendo preparadas agora. Quem sabe se eles 

vierem depois que essa turma toda começarem atuar não consiga transformar isso aí, 

não consigam fazer com que aconteça o que tá escrito lá na LDB, porque na verdade 

o que está faltando é isso, é só essas pessoas preparadas desenvolver, é isso que se 

quer então quem sabe essas pessoas não consigam (Professor [indígena] Dione, 

entrevista realizada em setembro de 2011). 

 

Como vemos na transcrição acima, a concepção deste professor sobre a 

interculturalidade se difere totalmente das anteriores. Este a concebe como sendo uma relação 

entre dois mundos, e defende as especificidades de cada mundo ou cultura. Para ele, não se 

pode comparar estes dois mundos, o que se deve é compreendê-los. E este processo de 

compreensão seria feito através da educação intercultural, que ao compreendê-los, os 

colocaria em relação, sem que um viesse agredir os princípios do outro. Nessa proposta de 

interculturalidade, além do reconhecimento das diferentes culturas o professor ainda enfatiza 

os processos relacionais entre estas, sendo que tal relação se estabeleça na base do respeito e 

da convivência democrática. Mesmo defendendo esse modelo educativo, ele acredita que no 

momento essa educação intercultural ainda não vem sendo realizado. Pois, mesmo que seja 

garantida constitucionalmente, na prática a cultura não indígena sempre tem um peso maior, 

não havendo ainda esta paridade em termos de valorização cultural.  

Para este professor, também não se pode valorizar uma cultura em detrimento da 

outra. Ora, se se fecha na cultura da comunidade, esta vai ser apreendida com maior 

intensidade, da mesma forma, se se fecha na cultura externa essa será aprendida com maior 

intensidade. Dessa forma, defende que a educação intercultural seja forma de mediação entre 

dois mundos, como sendo uma possibilidade de valorização e respeito frente à diversidade 

cultural.  

Essa perspectiva de interculturalidade e educação intercultural defendida pelo 

professor Dione, se assemelha à proposta de uma interculturalidade crítica como defende 

Tubino (2005). Uma interculturalidade que aponte para a construção de uma sociedade que 

assumam as diferenças culturais como elementos constitutivos das sociedades democráticas, 

sendo capazes de construir relações igualitárias entre os diferentes grupos sociais. Nesse 

sentido, coincidimos com Fornet-Betancourt (2004), quando afirma que a interculturalidade 

não é um chamado de agora, fruto da difusão de uma moda filosófica. A interculturalidade é 



158 

 

uma demanda por justiça cultural que vem se formulando há séculos na história social e 

intelectual da América Latina.  

Seguindo a mesma linha de pensamento do professor Dione, a professora Maria 

Honorata, também defende que a interculturalidade seria um trabalho voltado para as relações 

entre as culturas, trabalho esse, que deveria envolver toda a comunidade, através de 

momentos festivos onde a comunidade pudesse demonstrar suas atividades proporcionando 

uma troca de experiências. 

  

É o trabalho voltado para a cultura, né, envolvendo tudo o que se tem na 

comunidade, interculturalidade é isso, voltado pra cultura, como a cultura da 

comunidade a cultura indígena que trabalha. Às vezes a gente sai, não só a escola, 

mas a comunidade toda, eles convidam a gente pra ir lá pra comunidade, apresentar 

eles lá, aí a comunidade todinha vai, vai fazer parte né, trocar experiências, mostrar 

aquilo que eles desenvolvem, e isso acontece muito aqui. Às vezes elas vêm pra cá e 

às vezes essa comunidade vai pra outra comunidade, e aí eles apresentam o que eles 

têm lá, e aqui a gente apresenta o que a gente tem aqui, o intercultural por uma parte 

é a cultura, a cultura da comunidade, do povo indígena. (Professora [não indígena] 

Maria Honorata, grupo de discursão realizado em maio de 2013). 

  

 A perspectiva desta professora nos parece interessante, já que percebe a 

interculturalidade como sendo essa relação entre culturas, entretanto, mesmo defendendo que 

a interculturalidade é uma relação entre culturas, em um processo de valorização e 

intercambio cultural, apenas considera a cultura do grupo, deixando de lado a cultura 

ocidental.  Ao pensar a interculturalidade desta perspectiva, a professora parece trazer a tono 

um debate que Candau (2009) chamou de tensão entre interculturalidade e intraculturalidade. 

Pois, nesta perspectiva relacional, estão apenas os grupos internos, ou seja, os indígenas. 

Dessa forma, estaria voltada apenas para o fortalecimento da identidade do próprio grupo.   

Ao analisarmos os discursos dos professores sobre a interculturalidade e educação 

intercultural, percebemos tratar-se de algo novo para os mesmos. Entretanto, estes possuem 

visões bastante distintas, embora em certos casos alguns possam se assemelhar.  Vemos 

também que, assim como a compreensão sobre o específico e diferenciado, a 

interculturalidade é também polifônica. Para o professor Soares, por exemplo, a 

interculturalidade, é vista como uma relação entre culturas, no entanto esta última é percebida 

como algo estático e imutável. Já o professor Marcos tem uma percepção totalmente distinta, 

a ver como uma “mistura cultural”, o que talvez pudéssemos ver como uma espécie de 

sincretismos ou hibridismo cultural.  



159 

 

 O professor Dione, por sua vez, traz uma visão mais ampla da interculturalidade, 

vendo-a como sendo uma relação de dois mundos, sendo esta relação mediada pela educação 

intercultural.  Mesmo defendo e percebendo a interculturalidade como sendo essa relação 

entre mundos, acredita que um modelo educativo baseado nesta experiência ainda não é uma 

realidade na comunidade. Essa situação, segundo ele, dar-se exatamente pela falta de 

formação dos professores, nesse ponto o professor Dione coaduna-se com os demais quando 

afirmam que na escola Estadual Eurico Mandulão a educação intercultural não possível 

devido à falta de uma formação específica dos professores.   

A falta de uma formação específica como justificativa para a não realização de uma 

educação intercultural, específica e diferenciada foi uma constante no discurso de todos os 

professores. Estes sempre colocam a questão do processo de formação, pois segundo eles, não 

são professores formados nesta área o que dificulta o processo de ensino em uma perspectiva 

intercultural. Por não possuir uma formação, ou um curso de aperfeiçoamento estes 

professores vêm trabalhando de acordo com suas convicções, haja vista que também não há 

uma proposta pedagógica que possa os orientar, dessa forma cada professor, torna-se 

responsável por sua compreensão do que seja uma educação escolar indígena diferenciada e 

intercultural e a aplica em sua realidade.  

Essa realidade de múltiplas interpretações a respeito da educação escolar indígena, 

específica, diferenciada, intercultural e bilíngue apresentada pelos professores, nos aponta 

para algumas questões que merecem ser refletidas. Ora, entendemos que essa diversidade de 

interpretações são enriquecedoras e necessárias para a construção do conhecimento, no 

entanto, quando se trata de uma política pública, a falta de uma definição, convenientemente 

explicada pode trazer alguns prejuízos à execução da mesma.  Entendemos que neste caso 

específico da política educacional para os povos indígenas, seria crucia para sua efetivação 

que determinadas noções fossem devidamente conceituadas. No entanto, são raros os 

documentos oficiais que trazem uma definição ou mesmo uma problematização de terminados 

conceitos, como cultura, tradição, diversidade cultural e interculturalidade (PALADINO; 

ALMEIDA, 2012), e próprio RCNEI, que tem como objetivo ser um documento básico para o 

trabalho dos professores indígenas não define convenientemente estas categorias.  

Essa multiplicidade de interpretações acerca do específico e diferenciado, assim como 

do intercultural, por parte dos professores da escola Eurico Mandulão, parece ser um reflexo 

tanto, desta indefinição presente nas políticas oficiais, quando da falta de uma formação 



160 

 

específica por parte dos mesmos.  Nesse sentido, é preciso refletir sobre o que significa essa 

multiplicidade de interpretações acerca de um modelo educativo, justamente no momento que 

se tenta elaborar uma proposta pedagógica intercultural, onde a clareza destes conceitos é 

crucial na definição da mesma. Não estamos com isso, propondo uma unificação dos 

discursos acerca da interculturalidade e/ou educação intercultural, tampouco defendendo que 

os professores devam ter uma noção exata de tais conceitos, mas estamos defendendo que esta 

reflexão deveria está presente de forma clara no plano normativo, inclusive para sabermos o 

que pensa o Estado sobre reconhecimento e valorização da diversidade cultural, já que este é 

o proponente de uma política pública com este objetivo. 

Neste caso específico da escola Eurico Mandulão, entendemos que essa polifonia 

apresentada pelos professores acerca dos adjetivos dados a educação escolar indígena é de 

grande importância no processo de elaboração da Proposta Pedagógica da escola. No entanto, 

é necessário que haja um consenso por parte dos mesmos, afim de que se possam definir os 

princípios filosóficos que serão norteadores da prática pedagógica. Neste sentido, entendemos 

ser extremamente necessário que na proposta pedagógica da escola, seja devidamente 

esclarecido os sentidos e usos que são dados a determinados termos dentro da educação 

escolar indígena, pois entendemos não ser possível defender uma determinada prática quando 

não se tem clareza do que o sustenta conceitualmente. 

 

3.6- A interação escola e comunidade.  

De acordo com o RCNEI, uma das características das escolas indígenas é ser 

comunitária. Sendo esta, uma escola comunitária, deverá ser conduzida, pensada e articulada 

com a comunidade, tanto nos aspectos didático-pedagógicos quanto nos aspectos 

administrativo. Nesse sentido, a escola juntamente como a comunidade tem a liberdade de 

decidir sobre, o calendário, os objetivos, sua metodologia, os conteúdos, inclusive os espaços 

onde se deve realizar a educação escolarizada. Ora, se a escola indígena deve possuir estas 

características, procuramos compreender como a escola Eurico Mandulão vem estabelecendo 

essa relação entre a comunidade.  

De acordo com a maioria dos professores, há uma excelente relação entre a escola e a 

comunidade, mesmo que a maioria dos professores não seja indígena e não viva na 

comunidade. Estes se respeitam e procuram conviver de forma harmônica. No entanto, através 

de nossa vivência na comunidade, pudemos constatar que essa relação não é tão amistosa, 



161 

 

como foi defendida por muitos dos professores. Em conversa separada com alguns 

professores nos intervalos de aula, foi possível perceber que há uma série de conflitos que 

envolvem principalmente professores não indígenas e as lideranças da comunidade. Tais 

conflitos na maioria das vezes estão relacionados ao que poderíamos chamar de “disputa de 

poder”. Alguns professores acreditam que a escola é um espaço onde o domínio é dos 

mesmos e não da comunidade, dessa forma não querem aceitar qualquer intervenção das 

lideranças comunitárias.  Dessa forma, a escola constitui-se como um espaço de disputa e de 

correlação de forças entre lideranças e professores não indígenas dentro da comunidade.  

Esta situação nos foi confidenciada por duas professoras. Segundo elas, as lideranças 

os desrespeitam e os desmoralizam frente aos alunos. E mesmo não sendo respeitados pelas 

lideranças, os professores ainda tem a obrigação de colaborar em dinheiro com a escola
61

. 

Ainda, segundo elas, os professores não indígenas não são bem vindos à comunidade, são 

apenas tolerados devido à necessidade da mesma, pois como esta não dispõe de profissionais 

formadas que possa assumir as vagas na escola, são obrigados a aceitar os professores não 

indígenas.   A ação apontada como sendo de desrespeito das lideranças com os professores, 

estaria relacionada à “lotação dos mesmos”, pois estes vêm para a comunidade designados 

pela Secretaria de Estado da Educação para trabalhar com uma disciplina, porém quando 

chegam à escola são as lideranças quem decidem com quais disciplinas eles vão ficar, ou seja, 

a lotação dos professores é determinada pelas lideranças da comunidade.  

Para entender esta atitude que vem sendo vista como de desrespeito por esta 

professora, é antes necessário compreender como funciona o sistema de contratação de 

professores em Roraima.  É importante mencionar que a lotação de professores em disciplinas 

diferente de sua área de formação está longe de ser um privilegio dos professores da escola 

Eurico Mandulão. Não queremos com isso defender tal postura, mas apenas esclarecê-la.  A 

contratação de professores no estado de Roraima tem como base uma carga horária de 25 

horas aulas semanais
62

. Estas são assim divididas: 20 horas de efetivo exercício da docência e 

5 horas para atividades de planejamento que podem ser individual ou para planejamento 

                                                
61 Esta questão foi esclarecida pelo tuxaua a e outras lideranças que não se tratava de uma obrigação e também 

não foi e não é uma prática na escola. O que houve foi uma colaboração de toda a comunidade inclusive dos 

professores para ajudar na construção do barracão onde hoje funciona a escola. Tratou-se, portanto, segundo 

estas lideranças de uma única colaboração.  

62 Essa carga horaria é inclusive um requisito para o professor efetivo receber a Gratificação de Incentivo a 
Docência – GID. Que atualmente corresponde a quase R$ 764,00. É válido ressaltar que esta gratificação não é 

paga aos professores do quadro temporário.  

 



162 

 

coletivo a depender da gestão da escola. Atualmente para os professores efetivos do Estado, a 

jornada de trabalho efetivo em sala de aula, caiu de 20 para 16 horas semanais. 

Ora, se tomarmos por base que o contrato do professor de qualquer área do 

conhecimento é de 25 horas semanais com 20 horas de exercício da docência, fica muito 

difícil que na escola Eurico Mandulão o professor assuma apenas uma disciplina de sua área 

específica de formação.  A referida escola como já foi apresentada anteriormente, possui 

apenas quatro turmas do 6º ao 9º ano, onde o ensina tem como base essa divisão disciplinar. 

Já que nas séries iniciais do 1º ao 5º os professores são “polivalentes”, ou seja, ministram 

todas as disciplinas.  

Tomando como exemplo um professor da disciplina de história que possui uma carga 

horária regular de 2 horas aula por semana em cada turma, para completar sua carga horária 

de pleno exercício da docência com apenas a disciplina de história ele deveria assumir 10 

turmas. Como vimos, tal situação é impossível na Eurico Mandulão já que esta possui apenas 

quatro turmas. Assim, para que o professor ficasse com apenas uma disciplina teria apenas 8 

horas de aula semanais, o que não completaria sua carga horaria.  

Frente a essa realidade, quando o professor é designado para a comunidade, ele é 

primeiro lotado na sua disciplina específica de formação. No entanto, dependendo da 

necessidade de professores na escola as lideranças junto à gestão da escola, o coloca para 

atuar em outras disciplinas, além daquela que foi designado. Este foi, portanto, o caso desta 

professora, que com formação em geografia, quando chegou à comunidade, foi incumbida 

também das disciplinas de história e arte indígena para que viesse ser completada sua carga 

horária. De acordo com as lideranças e a gestão da escola, esta atitude é tomando tanto para 

atender as necessidades da comunidade quanto da adequação da carga horária do próprio 

professor. No entanto, para esta professora, esta foi uma atitude de desrespeito e imposição da 

comunidade.  

Frente ao exposto, o que se pode depreender das reclamações da professora, é que há 

uma atitude de incompreensão da mesma em relação à própria realidade na qual trabalha. De 

outra forma, poderia se dizer que tal atitude parece está relacionada a uma disputa de poder 

entre os professores e as lideranças, já que estes não querem aceitar as normas que a 

comunidade estabelece como forma de resolução de determinadas situações, inclusive para 

beneficiá-los. Onde os professores creem que as lideranças devem atuar na comunidade, mas 

na escola “mandam” os professores, como se a escola não fosse parte constitutiva 



163 

 

comunidade. Tal situação nos faz questionar se essa atitude da professora não estaria 

relacionada a uma atitude etnocêntrica que se vê portadora do conhecimento e, por 

conseguinte estaria ali para promover a “civilização” e por isso, superiores e, portanto, não 

deve ser interpelada pelas lideranças comunitárias.  Tal situação a nosso ver, apenas 

demonstra que esta professora não conhece a realidade da comunidade, bem como, suas 

regras e seus costumes, ou seja, seu modus operandi.   

Entendemos que tal desconhecimento da realidade da comunidade, por parte da 

maioria dos professores, dá-se devido ao fato de estes não serem indígenas e não viverem na 

comunidade. Dessa forma, vão à comunidade somente ministrar suas aulas, não selam 

qualquer vínculo e não participam da vida da mesma. Aqueles que trabalham no período 

matutino chegam à escola às 07h30min da manhã, realizam suas atividades e às 11h45min 

retorna para a cidade de Alto Alegre. Já aqueles que trabalham no turno vespertino, chegam á 

escola às 13h30min, ministram suas aulas, e retornam para Alto Alegre às 17h45min. Tal 

situação gera um total desconhecimento da vida comunitária o que os impossibilita 

estabelecer qualquer forma de diálogo intercultural com as lideranças.   

Outro ponto de divergências entre escola e comunidade destacado por estas 

professoras diz respeito às reuniões de país e mestres. Estas comentam que há uma 

divergência porque elas desejam fazer reuniões periódicas na escola, chamam os pais, mas 

estes não aparecem. A justificativa, segundo elas, é que estes alegam a participação nas 

reuniões comunitárias, portanto não seria necessário mais uma reunião. Esta questão nos 

parece interessante, pois para os pais, o espaço de decisão e reflexão sobre a escola é a 

reunião comunitária, entretanto para os professores ali não seria um espaço adequado para se 

refletir sobre a situação escolar dos alunos. E, por assim pensarem, a grande maioria dos 

professores não participam ordinariamente destas reuniões. O que mais uma vez demonstra 

que estes além de não conhecerem a realidade não estão dispostos a conhecê-la, dificultando 

assim, qualquer possibilidade de diálogo intercultural.  

Em uma das ocasiões que nos encontrávamos na comunidade pudemos observar 

algumas questões que foram fundamentais no processo de compreensão dessa realidade e que 

podem esclarecer alguns dos pontos acima levantados. Era o mês de setembro e por estarmos 

na primeira semana do mês, considerado pelo calendário escolar oficial a Semana da Pátria, se 

fazia necessário que a Escola Estadual Indígena Eurico Mandulão, a exemplo das demais, 



164 

 

preparasse as homenagens necessárias e celebrasse junto com a comunidade esta data tão 

significativa para a nação brasileira - A festa da independência.  

No início da semana, os professores já avisavam aos alunos que no decorrer daquela 

semana não ministrariam aulas, já que deveriam preparar o desfile do dia 07 de setembro. 

Tendo em vista o desfile do dia da independência organizaram a semana da seguinte forma: 

segunda-feira dia 05, informes, divisão e organização dos pelotões; terça-feira dia 06, ensaios; 

quarta-feira dia 07, feriado; quinta-feira dia 08, ponto facultativo; sexta-feira dia 09, 

realização do desfile. A partir deste cronograma, naquela tarde, deveriam organizar o desfile 

do dia 07 de setembro, que seria realizado no dia 09.  

 Frente a essa proposta de organização apresentada pelos professores não indígenas, o 

professor Marcos wapixana, se mostrou surpreso e afirmava não entender a razão de não se 

fazer o desfile na data certa, o dia 07, e continuar com as aulas nos demais dias da semana, 

haja vista que, no calendário escolar já havia dias letivos atrasados. Sua proposta era que o 

desfile fosse realizado no dia 07, e que não houvesse ponto facultativo e que todos 

trabalhassem para recuperar os dias em atraso. No entanto, como os professores indígenas 

eram minoria, dois apenas, ficou decidido que o desfile seria realizado no dia 08, portanto 

quinta-feira, e na sexta-feira seria facultativo. Mesmo ficando decidido que a programação da 

semana seria aquela apresentada pelos professores não indígenas, o professor Marcos 

afirmava que tinha um compromisso com a comunidade e com a escola e por isso iria 

trabalhar todos os dias, e de fato, assim o fez.  

Esta situação nos parece exemplar para compreendermos como funcionam a interação 

escolar e comunidade, bem como as relações de poder que aí se estabelecem. Como vimos 

anteriormente, os professores não indígenas acreditam que a escola é um espaço de domínio 

dos mesmos e que as lideranças comunitárias não devem interferir. Por assim pensarem, neste 

caso específico, sendo maioria, os professores não indígenas apresentavam uma “proposta de 

trabalho” para aquela semana sem, no entanto, discutir esta proposta com professores 

indígenas ou mesmo as lideranças da comunidade. Esta atitude dos professores não indígenas 

a nosso ver, não somente fere os princípios da interculturalidade, mas demonstra, 

principalmente, seu desrespeito para com a comunidade. Pois em uma situação como esta, em 

que durante toda uma semana não haveria aula, prejudicando assim o aprendizado dos alunos, 

sequer cogitou conversar com as lideranças da comunidade sobre essa questão, e tampouco 

foi levada em consideração a proposta dos professores da comunidade.  



165 

 

Nos dias que se seguiram, como havia ficado decido, no horário da manhã, somente os 

professores indígenas compareceram para trabalhar. Estes ainda foram impossibilitados de 

realizar suas atividades, pois a sala da direção estava trancada e não havia como retirar o 

material de trabalho. Um dos professores ainda teve que se deslocar da comunidade a cidade 

de Alto Alegre para apanhar a chave, já que o professor responsável, ou seja, “o gestor” ainda 

não havia chegado e não se sabia se o mesmo chegaria à escola naquele dia, como de fato não 

chegou.  

Naquela, manhã aproveitamos a oportunidade para conversar com os professores 

indígenas, conhecer um pouco da cultura, bem como entender como era a relação entre os 

professores indígenas e não indígenas. Em relação aos aspectos culturais da comunidade e do 

seu próprio povo, o professor Marcos afirmava que, mesmo sendo Wapixana e falante da 

língua, não conhecia profundamente o significado de muitos costumes e tradições de seu 

povo, no entanto, mesmo não tendo um conhecimento aprofundado de determinados 

costumes, procurava repassá-los para seus alunos, pois entendia ser importante que estes 

sejam preservados, como por exemplo, a dança do parixara, o trançado de palha de buritis e 

alguns resguardos
63

.  Mais uma vez este professor queixava-se da falta de uma formação 

específica. Para ele, suas dificuldades como professor estavam relacionadas, principalmente 

com o fato de ele não possuir uma formação em nível de magistério.  

 

                                                
63 Em relação aos resguardos o professor nos comentou sobre o período em que o homem deve ficar em 

abstinência de sexo com sua esposa após o nascimento dos filhos e também da preparação da jovem durante o 
período de sua primeira menstruação. Comentou ainda que quando a mulher está “nos tempos dela”, ou seja, no 

período da menstruação não pode realizar determinadas atividades, como por exemplo, ir roça, ir ao igarapé 

sozinha em determinados horários, entre outros.   



166 

 

 
Foto acervo do pesquisador: Alunos confeccionando bandeiras para o desfile do dia 07 de setembro. 

 

 

Para este professor, o fato de a maioria dos professores não serem indígenas tem 

trazido alguns problemas para a comunidade, já que não há uma interação dos mesmos com a 

comunidade, e toma como exemplo aquele momento atual que se deveria planejar e organizar 

o desfile do dia 07 de setembro, mas o professor responsável, ou seja, “o gestor da escola” se 

quer tinha ido trabalhar naquele dia. Porém, mesmo com essas dificuldades ele iria organizar 

o desfile com as crianças. Aqui, é valido salientar que mesmo sendo os professores não 

indígenas os “idealizadores” do desfile, a maioria destes não se envolveu nem com a 

organização e nem com a realização do mesmo, visto que no dia do desfile, só apareceram 

dois dos seis professores não indígenas
64

.  Ressaltamos que, mesmo sem a ajuda dos 

professores não indígenas os professores Marcos e Amarildo, juntamente com os alunos, 

organizaram o desfile comemorativo à independência do Brasil, sendo o mesmo realizado no 

dia 08 de setembro.  

O desfile teve seu início às 08h00min da manhã. Quando todos os alunos já haviam 

chegado, os professores os organizaram em pelotões e programaram seu percurso. Os pelotões 

foram organizados da seguinte forma: O pelotão de frente estava formado por quatro (04) 

crianças que levavam a bandeira do Brasil, símbolo máximo da nação. O segundo era 

formado por alunos da escola municipal e vinham seguidos por um grupo de alunos que 

portavam a bandeira do estado de Roraima. O terceiro pelotão vinha como destaque e 

                                                
64 Digo dois dos seis professores, porque esta situação foi presenciada no ano de 2011 quando na escola havia 

apenas 08 professores sendo 06 não indígenas e 02 indígenas.  



167 

 

homenageava a cultura tradicional da comunidade, ali os alunos representavam o Pajé, a 

rezadeira e o canaimé
65

. O quarto pelotão era formado por alunos da terceira série, estes 

traziam uma faixa trançada com palha de buritis com o nome da escola escrito em Wapixana, 

como era um pelotão em homenagem a cultura local alguns dos alunos estavam vestido com 

trajes da cultural tradicional. Separando este do quinto pelotão vinha um grupo de alunos que 

traziam a bandeira do Brasil e um cartaz com o nome da escola em português e a fanfara que 

animava o desfile. O quinto pelotão estava formado pelos alunos de 5ª a 8ª e representavam o 

esporte na comunidade, e por último vinha um pelotão do grupo jovem da igreja católica da 

comunidade.   

 
Foto do acervo do pesquisador: Alunos se preparando para o desfile do dia da independência do Brasil. 

comunidade Raimundão, Setembro de 2011. 

                                                
65 Há uma lenda que conta que os Canaimé surgiram dos espíritos de pajés que usava seus conhecimentos para 

fazer mal às pessoas. Estes quando morreram suas almas não foram para o céu e ficaram vagando pela terra 

atormentado as pessoas. Nesse processo de andança foram para as serras e lá adormeceram dentro de uma planta 

que os antigos chamaram Taja. Um dia um velho feiticeiro Ingarikó descobriu esta planta e através desta 
conseguiu seus poderes. A partir dai o mal se espalhou mais uma vez.  Atualmente são visto como espíritos 

maus, que podem se transformar em vários animais, para fazer o mal a outras pessoas. Por se transformar em 

animais que possuem uma longa calda, ele é popularmente conhecido como rabudo.   



168 

 

 
Foto do acervo do pesquisador: Alunos fazem homenagem ao dia da Pátria, comunidade Raimundão, 

Setembro de 2011 
 

 
Foto do acervo do pesquisador: Alunos fazem homenagem ao dia da Pátria, comunidade Raimundão, Setembro 

de 2011 



169 

 

 
Foto do acervo do pesquisador: Alunos fazem homenagem a cultural tradicional do povo Macuxi e Wapixana no 

desfile do dia da pátria, comunidade Raimundão, Setembro de 2011 

 

 
Foto do acervo do pesquisador. Aluno da educação infantil desfilando em homenagem ao dia da Pátria. 

Comunidade Raimundo, setembro de 2011. 



170 

 

 
Foto do acervo do pesquisador: Desfile do dia da independência: pelotões chegando  à escola, 

comunidade Raimundão,  setembro de 2011. 

 

 
Foto do acervo do pesquisador: Desfile do dia da independência: pelotões chegando à escola, 

comunidade Raimundão, setembro de 2011. 

 

Organizado os pelotões, os alunos começaram a marchar em direção à escola, pois o 

desfile teve início a uns duzentos (200) metros da escola, passando em frente às casas e à 



171 

 

igreja até chegar à escola.  Ao longo de todo o percurso do desfile os moradores estavam às 

margens da estrada e outros observavam de suas casas, porem o maior aglomerado de pessoas 

estava em frente à escola, onde todos os pelotões deveriam chegar e em seguida colocar-se em 

posição de sentido para a finalização do mesmo com o pronunciamento dos professores e 

lideranças da comunidade. 

 Após a chegada de todos os pelotões, o professor responsável pela escola, agradeceu e 

presença de todos e os esforços do professor Marcos para a concretização do referido desfile. 

Após suas palavras, o professor Marcos ainda convidou a comunidade a permanecer na 

escola, pois os alunos fariam algumas apresentações que relatavam um pouco a história e a 

cultura da comunidade. 

 Como forma de lembrar a cultura da comunidade, os alunos encenaram um ataque do 

canaimé e o um ritual de cura feito pelo pajé. Estes ainda dançaram o parixara em Macuxi e 

Wapixana, e em seguida o grupo jovem da comunidade contou algumas músicas, finalizando 

assim, as atividades na escola, pois em seguida estes iriam disputar uma partida de futebol. 

Esta durou até o meio dia, logo após o jogo ali mesmo as margens do campo foi cantado os 

parabéns para uma aniversariante e ainda tomamos uma rodada de pajuaru.  

Ao analisarmos como se estabelecem as relações entre a escola e a comunidade, 

percebemos que de modo geral há um diálogo. Embora que este diálogo seja permeado de 

conflitos. Entretanto, é importante ressaltar que a maioria dos professores afirma que escola 

tem uma boa relação com a comunidade e esta última, sempre tem ajudado nas atividades da 

escola. Outros ainda afirmam que não há uma boa relação e que os professores não indígenas 

não são bem visto na comunidade.   

Frente ao exposto, o que podemos sugerir é que os conflitos existentes na comunidade 

são inerentes às relações interculturais. Desde uma perspectiva da interculturalidade, tais 

conflitos, poderiam ser resolvidos se os envolvidos estivessem dispostos a dialogar, uma vez 

que a interculturalidade não deve ser compreendida apenas como uma posição teórica ou 

como um diálogo entre culturas, onde esta última é vista como “entidades espiritualizadas e 

fechadas”, mas como uma postura ou disposição pela qual o ser humano se capacita e se 

habitua a viver suas referencias identitárias em relação com os outros, compartindo-as em 

convivência com eles (FORNET-BETANCOURT, 2004).  Dessa forma, o que podemos 

concluir é que em sua maioria os professores não indígenas não conhecem a realidade da 

comunidade, bem como suas regras de funcionamento e não estão dispostos a conhecê-las, 



172 

 

mesmo estando ali todos os dias, uma vez que a estada destes na comunidade se resume 

apenas à escola, não estabelecendo qualquer relação com a comunidade e principalmente com 

as lideranças.   

Outro ponto que também inviabiliza esse diálogo é o fato de os mesmos não 

participarem das reuniões comunitárias. Ora se estes não participam destas reuniões onde são 

discutidos e deliberados os assuntos da comunidade fica difícil estabelecer qualquer canal de 

comunicação inviabilizando assim o diálogo. Dessa forma, toda e qualquer decisão da 

comunidade será vista como sendo uma imposição. 

 

4.7 - Algumas considerações  

 Ao refletirmos sobre a Comunidade Indígena Raimundão, bem como seu sistema 

educativo através da Escola Eurico Mandulão, procuramos demonstrar como o sistema 

educativo adentra esta comunidade e como através do tempo e dos processos de mudança a 

escola foi se estabelecendo naquela comunidade. Neste processo analítico, tentamos 

compreender como se deu a introdução de um modelo educativo baseado na valorização 

cultural da comunidade, e mais do que isso, buscamos apreender como os professores vêm 

compreendendo e trabalhando esse modelo educativo, que de acordo com as normas vigentes 

é específico, diferenciado, intercultural e bilíngue.  

Ao refletirmos sobre esse modelo educativo, tomamos como base os pressupostos 

trazidos pelo RCNEI, sobre o que seria uma educação diferenciada, bem como utilizamos 

alguns teóricos que foram citados neste trabalho. A partir destes, passamos a analisar os 

discursos dos professores sobre esse modelo educativo e tentamos correlacionar com aquilo 

que diz o RCNEI, e demais teóricos. Os professores por sua vez, ao referir-se à educação 

diferenciada, colocam como elementos importantes deste processo de diferenciação e 

distintividade o ensino bilíngue e as práticas de projetos que vêm sendo desenvolvidos na 

comunidade.   

Neste percurso analítico, ainda refletimos sobre algumas características do bilinguismo 

na tentativa de evidenciar como este aspecto vem sendo considerada na escola Eurico 

Mandulão. No que se refere ao bilinguismo, pudemos perceber que esta prática como 

atividade curricular, vem encontrando certa resistência por parte dos alunos que não têm 

demonstrado muito interesse em aprender a “língua materna wapixana” já que a grande 

maioria dos mesmos, pertence ao povo macuxi.  Ainda com relação aos aspectos, específico e 



173 

 

diferenciado da escola, os professores acreditam, que para que a escola seja realmente 

diferenciada, é necessário, um currículo próprio, elaborado pela própria comunidade, onde 

está posso opinar sobre, o que e como se deve ensinar dentro da comunidade.  

Quanto à noção de interculturalidade e de educação intercultural, pudemos perceber 

que parece haver muitas duvidas sobre o que seria interculturalidade e principalmente sobre 

como trabalhar a educação desde essa perspectiva. Em nossa análise, percebemos que os 

professores em sua maioria, veem a educação intercultural como sendo uma forma de 

relacionar os conhecimentos ocidentais com os conhecimentos tradicionais, visando à 

valorização destes últimos. No entanto, ao analisar o conceito de cultura que está subjacente à 

noção de interculturalidade, percebemos que esta, ainda é vista de forma essencializada, sendo 

tratada como algo imutável, pronto e acabado. Esta perspectiva pode ser percebida no 

discurso dos professores, principalmente, quando estes defendem a educação diferenciada e 

intercultural, como uma forma de “resgate” cultural.  

A nosso ver um dos principais desafios da escola Eurico Mandulão no que diz respeito 

à efetivação de um modelo educativo baseado na interculturalidade, está no processo de 

formação dos professores. Estes, não possuem uma formação específica para trabalhar com a 

diversidade cultural ali existente. Como ficou demonstrado ao longo deste capítulo, a 

comunidade Raimundão é uma comunidade interétnica e/ou multicultural e essa diversidade 

formadora da comunidade, está presente na sala de aula o que de exigira da escola e dos 

professores estratégias diversas para compreender e trabalhar com esta diversidade. Nesse 

sentido, entendemos também que antropologia enquanto a ciência que estuda a diversidade 

poderia aportar importantes contribuições nesse processo formativo.  

Ao analisarmos as relações estabelecidas entre escola e comunidade, percebemos que 

está é permeada por disputas e conflitos diversos, sendo estes ocasionados principalmente, 

pelo fato, de a maioria dos professores não serem indígenas e tampouco pertencerem à 

comunidade. Estas duas situações juntada á falta de formação específica acabo por dificultar o 

processo de interação entre a escola e comunidade. No entanto, é importante mencionar que o 

fato de existir conflitos entre as lideranças comunitárias e alguns professores não indígenas, 

não inviabiliza um diálogo intercultural.  De modo geral, o que tentamos com este capítulo foi 

demonstrar como uma escola indígena do estado de Roraima vem trabalhando com a 

educação escolar indígena específica, diferenciada, bilíngue e intercultural, mas 



174 

 

principalmente tentamos compreender como a noção de interculturalidade vem sendo vista e 

empregada no contexto educativo desta comunidade indígena. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



175 

 

Capítulo 4 

Etnografia a Escola Estadual Indígena Don Lourenço Zoller    

 

No capítulo anterior, apresentamos uma etnografia da comunidade Raimundão, na qual 

abordamos suas características sociais, políticas e econômicas, mas principalmente seu 

sistema educativo. Neste último aspecto, analisamos como este sistema vem trabalhando a 

educação intercultural enquanto modelo educativo que visa o reconhecimento de sua 

diversidade cultural, bem como sua manutenção, produção e reprodução. Neste capítulo, de 

igual maneira, apresentamos a Comunidade Indígena Pedra Preta, e através do relato 

etnográfico, apresentamos seu sistema político, econômico e social, bem como seu sistema 

educacional. Para tanto, iniciamos com uma apresentação geral da comunidade, elencando os 

elementos que são considerados importantes dentro da comunidade e que estão inteiramente 

relacionados ao sistema educativo. Assim, ao falar do sistema educativo da comunidade 

estamos também, de certa forma, abordando sua organização política, econômica e social, já 

que o cotidiano da comunidade muitas vezes se confunde com o cotidiano da escala.  

 

4.1- Histórico da ocupação e localização geográfica da comunidade 

Sede da Escola Estadual Indígena Don Lourenço Zoller, a comunidade Pedra Preta 

está localizada no extremo norte do Brasil, a aproximadamente 400 km da cidade de Boa 

Vista, capital do estado de Roraima, no município de Uiramutã, interior da Terra Indígena 

Raposa Serra do Sol. Conhecida como região das serras, a porção geográfica em que está 

situada a comunidade, é um lugar de belezas raras dentro da Terra Indígena Raposa Serra do 

Sol. Rodeada por grandes serras e margeada pelo Rio Cotingo, a comunidade Pedra Preta é 

dona de uma exuberante paisagem que, apesar de ser constantemente agredida pela ação 

humana, continua chamando a atenção com suas pequenas ilhas e cachoeiras, abrigando e 

dando o sustento necessário aos povos que ali habitam - os Macuxi e Ingarikó.  

A comunidade em questão, assim como as demais comunidades da região das serras, 

não possui limites definidos, uma vez que está inserida no interior da Terra Indígena Raposa 

Serra do Sol. Assim sendo, não há como definir as “fronteiras” desta comunidade, no entanto, 

para melhor situá-la geograficamente, lançaremos mão do termo „circunvizinho‟, na tentativa 

de demonstrar os possíveis “limites” geográficos da comunidade. É válido ressaltar, que esta, 



176 

 

juntamente com as comunidades circunvizinhas formam uma unidade política denominada 

centro Pedra Preta.   

As comunidades que estão nas proximidades ou circunvizinhança da comunidade 

Pedra Preta são: ao norte a comunidade Kumaipa habitada pelo Povo Ingarikó, está a 

aproximadamente quatro horas de caminhada subindo em direção a Serra do Sol; ao sul a 

comunidade da Água Fria, aproximadamente três horas de caminhada ou a cinquenta minutos 

de barco pelo rio Cotingo
66

; a leste a comunidade do Ilaynã, a aproximadamente duas horas 

de caminhada, a sudeste estão as comunidades de Maloquinha e Bananal, ambas a 

aproximadamente três horas da comunidade, e a oeste as margens do Rio Kinô a comunidade 

do Caju a aproximadamente uma hora de caminhada. É importante destacar que nessas 

comunidades o que demarca as distâncias entre uma e outra não tem como base o sistema de 

quilometragem, mas o tempo percorrido entre as mesmas, caminhando por trilhas já 

estabelecidas e conhecidas por todos.  

Fundada, em meados da década de 1930, pelo senhor Armando Almeida, primeiro 

morador e também tuxaua, recebeu o nome de Pedra Preta, devido a uma grande serra que 

fica ao lado da comunidade. Esta, com aproximadamente uns 250 metros de altura
67

 é 

formada de rochas de cor escura dando a impressão que é uma grande Pedra. De acordo com 

o tuxaua Floriano, os antigos (pessoas mais idosas) a chamavam de Wamari Tîpî, que na 

língua Macuxi significa a casa do bicho ou a serra do bicho. Tal denominação se dá em 

função de uma crença dos mais velhos de que ali, naquela serra mora um ser encantado. O 

tuxaua Floriano explica que esta relação entre o nome da comunidade e a Serra, se deu a partir 

do contato com os não índios, estes por não entender a língua Macuxi, ao se referir à 

comunidade, faziam referência à serra de rochas negras, “Comunidade da Pedra Preta”, 

assim, a comunidade passou a ser conhecida com este nome, fazendo uma alusão direta à cor 

das rochas formadoras da serra com a comunidade.    

Na época em que a comunidade foi formada na década de 1930, esta área ainda não 

era reconhecida como terra indígena. Naquele período, os povos indígenas disputavam estes 

espaços com o gado dos fazendeiros e com os garimpeiros que se estabeleciam na região. 

Essa situação só viria a sofrer uma alteração em meados dos anos de 1970. Foi, portanto, a 

                                                
66 É importante mencionar que são 50 minutos no período de inverno quando o leito do rio sobe, no entanto, no 

período de seca, esse percurso dura um pouco mais, já que é preciso descer do barco e empurrá-lo para subir nas 
cachoeiras o que faz com que a viagem se torne mais demorada. O mesmo acontece quando o mesmo está cheio, 

pois é perigoso descer nas cachoeiras quando estas estão muito fortes.   
67 Conforme informações do tuxaua da comunidade. 



177 

 

partir desse período que se iniciou o processo de reconhecimento, demarcação e homologação 

das terras daquela região como sendo de posse imemorial dos povos indígenas, processo esse 

que durou mais de 30 anos e custou a vida de muitos indígenas.  Com exceção da primeira 

tentativa de demarcação da área que ocorreu em 1917, pelo então Serviço de Proteção ao 

Índio - SPI, a atual demarcação da área é resultado de sucessivos grupos de trabalhos criados 

pela Fundação Nacional do Índio - FUNAI, a partir de meados dos anos de 1970. Ressalto que 

dos anos 70 até o final dos anos 80, foram quatro sucessivos grupos de trabalhos que ficaram 

inconclusos. 

Mas, finalmente no ano de 1992, tal situação seria “resolvida”. Naquele ano foi criado 

um grupo trabalho interministerial que produziu um relatório o qual não só identificava, mas 

reconhecia aquelas terras como sendo terras indígenas. Este foi aprovado pela comissão de 

análise da FUNAI e publicado no Diário Oficial da União no ano seguinte.  Tendo sido 

aprovado o relatório que reconhecia aquela terra como sendo uma área de ocupação 

permanente dos povos indígenas, o processo passava a uma nova fase, o processo 

demarcatório, este viria a ser concretizado no ano de 1998, quando da publicação da Portaria 

de Nº 820/98 do Ministério da Justiça.  Após a publicação desta, restava ainda o processo de 

homologação, o qual só foi assinado sete anos mais tarde.  No dia 15 de abril de 2005 o 

Presidente da República Luiz Inácio Lula da Silva pôs fim a uma espera de mais de 30 anos, 

assinando o decreto de homologação da Terra Indígena Raposa Serra do Sol, como sendo de 

uso exclusivo dos povos indígenas, abrigando atualmente cerca 20 mil indígenas, pertencentes 

aos povos Macuxi, Wapixana, Ingarikó, Sapara, Patamona e Taurepang, É, portanto, no 

interior desta terra que está localizada a Comunidade Indígena Pedra Preta, lócus desta 

investigação. 

A comunidade indígena Pedra Preta é hoje constituída por quarenta e nove pais de 

famílias e uma população de duzentos e setenta habitantes
68

. As famílias são pertencentes aos 

povos Macuxi e Ingarikó, sendo a maioria do povo Macuxi. Como podemos perceber, esta é 

também uma comunidade interétnica e com casamentos interétnicos, entre Macuxi e Ingarikó. 

É importante ressaltar que, sendo esta comunidade bicultural e/ou multicultural essa 

característica também se evidenciaria em seu sistema linguístico, assim sendo, na comunidade 

hoje são falados cotidianamente três idiomas: O Macuxi, o Ingarikó, e o Português, com 

predominância do último.  

                                                
68 Dados fornecidos pelo Tuxaua da comunidade no mês de abril do ano de 2013. 



178 

 

 

 

 

 

 Apesar de ser uma comunidade interétnica, a presença dos Ingarikó na comunidade é 

recente. De acordo com o tuxaua, a chegada dos ingarikó deu-se precisamente nos últimos 

cinco anos. Apesar de viverem na mesma comunidade, dividirem os mesmos espaços, os 

Ingarikó não têm uma interação direta com os Macuxi. Essa falta de interação, segundo as 

lideranças da comunidade, é devido a questões culturais, uma vez que os Ingarikó têm seus 

próprios costumes, sua religião e seu sistema linguístico. É importante ressaltar que esta falta 

de interação dá-se principalmente com os mais novos, já que as pessoas mais idosas da 

comunidade que falam macuxi conseguem se comunicar com os Ingarikó, visto que 

pertencem ao mesmo tronco linguístico.  Essa falta de interação acontece também na escola, 

pois como a maioria dos professores não fala macuxi, fica difícil estabelecer uma 

comunicação com os alunos Ingarikó que de certa forma, são obrigados a aprender o 

português para poder interagir com os professores.  



179 

 

 
Foto do acervo do pesquisador: Vista da comunidade Pedra Preta, abril de 2013. 

 

4.2 – Constituição social, política e econômica da comunidade. 

 Já mencionamos anteriormente que a comunidade está situada no interior da Terra 

Indígena Raposa Serra do Sol, à margem esquerda do Rio Cotingo, sendo habitada pelos 

povos Macuxi e Ingarikó com uma população de 270 pessoas e 49 pais de famílias sendo a 

maioria pertencente ao povo Macuxi. A comunidade é formada por casas familiares, escola, 

igreja, posto de saúde, malocão comunitário e uma casa cerimonial
69

.  Quase todas as casas 

familiares da comunidade, possuem sua forma “tradicional”, com uma construção retangular, 

fechada de barro e coberta com palhas de buriti. Mesmo que parte das casas esteja construída 

a certa distancia umas das outras, a maioria está construída nas proximidades da escola, 

formando assim um pequeno centro. 

Em termos de infraestrutura a comunidade Pedra Preta, conta com um sistema de água 

encanada, este feito pela própria comunidade. A água que abastece a comunidade vem de uma 

nascente natural que está em cima da serra. Nesta nascente, a comunidade construiu um 

pequeno tanque para captar a água para, em seguida, fazer o sistema de encanamento trazendo 

a água para uma caixa de cinco mil litros de onde é feita a distribuição para a comunidade. A 

água deste sistema de encanamento é usada principalmente para beber e nos afazeres 

domésticos; já para lavar roupa e tomar banho, eles (os indígenas) preferem utilizar o rio.   

                                                
69 Esta casa recebeu este nome segundo o Tuxaua, por ser ali que se realizam todos os eventos da comunidade. 

Como reuniões, comunitária, regional, as sextas culturais, em fim todo e qualquer evento da comunidade é 

realizado neste espaço, por isso recebeu esse nome de Casa Cerimonial.  



180 

 

Ainda em termos de infraestrutura, a comunidade conta com um sistema de energia 

elétrica gerada por um motor a diesel. Este chegou à comunidade em maio de 2012, e 

abastece quase toda a comunidade. O funcionamento do mesmo obedece a horários 

estabelecidos pela comunidade, compreendendo um período de oito a dez horas por dia, 

dependo da necessidade. Regularmente, o motor é ligado às 09h00 da manhã e funciona até o 

meio dia, quando é desligado. Às 17h00 o mesmo é religado, permanecendo assim, até às 

23h30min. De acordo com o tuxaua, o funcionamento do motor tem como prioridade a escola, 

já que esta funciona no período noturno. Ainda segundo ele, a manutenção do motor com óleo 

diesel é feito pela Companhia Elétrica de Roraima – CER. Além deste motor comunitário, 

ainda há outros motores na comunidade sendo estes de uso particular, a exemplo, o motor de 

seu Luciano e do senhor Mário.     

O sistema de comunicação da comunidade é feito através da radiofonia, que 

permanece ligada das 08h00min da manhã às 18h00min da tarde. Este sistema conecta a 

comunidade às demais comunidades da região, bem como com a Secretaria Especial de Saúde 

Indígena - SESAI, FUNAI e Casa de Saúde do Índio – CASAI, na cidade de Boa Vista. Dessa 

forma, mesmo estando distante da cidade, a comunidade não fica incomunicável, pois quando 

necessita falar com alguém da cidade, esta comunicação pode ser feita através da radiofonia, o 

mesmo pode ser feito se alguém da cidade quer se comunicar com a comunidade.  É 

importante ressaltar que, ainda em termos de infraestrutura, a comunidade conta com uma 

pista de pouso para aviões de pequeno porte, que atende tanto as necessidades da própria 

comunidade, quanto das comunidades circunvizinhas. 

No que diz respeito à economia, podemos afirmar que a comunidade possui uma 

economia do tipo mista, o que inclui o trabalho na agricultura, a pecuária e o trabalho 

assalariado. No entanto, sua principal atividade econômica está na agricultura familiar, 

complementada com a pecuária, a caça, a pesca e o trabalho assalariado. A caça e a pesca, 

assim como as demais atividades são praticadas somente para a satisfação familiar. O trabalho 

assalariado, como parte da economia da comunidade, está relacionado com os salários dos 

professores, Agente Indígena de Saúde – AIS e Agente Indígena de Saneamento – AISAN. 

Ainda como parte de sua economia, a comunidade conta com a aposentadoria de alguns 

idosos e também com o auxílio de alguns programas sociais, tanto do governo federal “bolsa 

família” quanto do governo estado “vale solidário”.  



181 

 

 A agricultura é a principal atividade econômica da comunidade e tem a mandioca 

como principal produto do cultivo e base da dieta alimentar da comunidade. Da mandioca são 

produzidos biju, farinha,  pajuaru
70

 e caxiri
71

; este último, embora seja uma bebida típica da 

comunidade, também servem como alimento.  Além da mandioca também são produzidos 

outros tipos de alimentos como: milho, batata doce, cará, cana, feijão, arroz, banana, mamão, 

café, pimenta etc. Ainda como parte do sistema de agricultura, a comunidade vem 

desenvolvendo um sistema de horta comunitária, em parceria com a escola, tendo como 

objetivo produzir hortaliças que venha complementar a dieta alimentar, tanto dos alunos 

quanto da comunidade em geral.  

A caça e a pesca ainda continuam sendo meios utilizados pelos pais de família para a 

obtenção de alimentos. A caça é uma atividade que parece ser exclusiva dos homens, já a 

pesca é constantemente executada por homens, mulheres e crianças. No entanto, estas 

atividades já não oferecem as mesmas vantagens que outrora, isso porque as matas e rios da 

região já não oferecem os mesmos recursos que antes. Tal situação de escassez de peixe e da 

caça, fez com que a comunidade desenvolvesse alternativas para suprir a comunidade de tais 

alimentos, como uma pequena criação de gado e peixes.    

Em relação à criação de gado, hoje, a comunidade conta com um rebanho de 460 

rezes, somado o gado comunitário e individual. A criação de peixe também é feita de duas 

formas (individual e comunitária) visando, sobretudo, o abastecimento da comunidade.  À 

época desta investigação
72

, havia quatro tanques de peixes, sendo dois de propriedade 

individual, do gestor da escola e dois pertencentes ao projeto de corte e costura que vem 

sendo desenvolvido pelas mulheres da comunidade. Os quatro tanques somavam uma 

quantidade de cerca de cinco mil peixes.   

 Ainda como parte da economia da comunidade, há o projeto “Corte e Costura” acima 

mencionado. Este vem sendo desenvolvido na comunidade desde o ano de 1977. Durante 

esses mais de trinta anos, o projeto passou por alguns problemas, ficando alguns anos parado. 

No entanto, apesar das dificuldades, o projeto vem se mantendo e tem crescido nos últimos 

anos. Ali as mulheres fabricam calça, camisa, rede, entre outros, e com o dinheiro da venda 

destes produtos, elas (as mulheres) já acumulam um patrimônio que são seis máquinas de 

                                                
70 Pajuarú é uma bebida fermentada feita do biju.  
71 Caxiri é uma bebida típica dos povos indígenas é feito a base de mandioca, mas também pode ser feito com 
batata doce, milho e abóbora.  
72 Dados de 2011, no ano de 2013, quando de minha segunda estada na comunidade, devido ao período chuvoso 

o criação de peixes estava parada.  



182 

 

costura, dezenove cabeça de gado, material de costura avaliado em sete mil reais e dois 

tanques de peixes
73

.  

 Como vemos, o sistema econômico da comunidade é diversificado e produz um 

pequeno excedente que é vendido na própria comunidade. O comércio local é feito por meio 

de três cantinas
74

, sendo duas individuais e uma comunitária. No entanto, no que se refere à 

compra e venda de peixes, o comércio é feito no próprio local de criação.  Como já 

informamos anteriormente, o dinheiro que movimenta o comércio da comunidade vêm dos 

salários de professores, agentes indígenas de saúde, da aposentadoria de alguns idosos da 

comunidade assim como do programa do governo federal - o bolsa família e salário 

maternidade.   

 A organização política da comunidade é feita através do conselho comunitário, tendo o 

tuxaua como líder político local. No entanto, a comunidade está inserida em sistema político 

mais amplo, que vai desde o conselho comunitário, passando pelo conselho de centro, pelo 

regional, até chegar ao nível estadual. Este sistema político está organizado pelo Conselho 

Indígena de Roraima – CIR, que congrega um maior número de comunidades dentro da Terra 

Indígena Raposa Serra do Sol. Esta última, administrativamente, está dividida em quatro 

grandes regiões, sendo que cada uma destas regiões possui um centro administrativo. As 

regiões são as seguintes: Serras, que tem como centro administrativo a comunidade do 

Maturuca; Região do Baixo Cotingo, com sede na comunidade do Camará; Região do 

Surumu, com sede na comunidade do Barro e Região da Raposa, com sede na comunidade do 

Caracaranã. 

 De acordo com o tuxaua Floriano, na Região das Serras há setenta comunidades 

lideradas pelo CIR e que fazem parte deste modelo político administrativo. Estas estão 

subdivididas em microrregiões denominados centros, onde cada centro tem um coordenador 

que está ligado ao Coordenador regional. Assim, a comunidade Pedra Preta juntamente com 

as comunidades do Ilaynã, Kumaipá, Caju, Bananal e Maloquinha, formam uma microrregião, 

denominada Centro Pedra Preta. Este centro, atualmente, tem como Coordenador o senhor 

                                                
73 Dados referentes ao ano de 2011. 
74 Cantinas é o nome dado aos pequenos comércios desenvolvidos nas comunidades indígenas. Estas iniciativas 

surgiram nos anos de 1980, com o incentivo da Diocese de Roraima, visando acabar com a dependência que os 

povos indígenas tinham com os fazendeiros e garimpeiros da região, pois se há uma cantina na comunidade, 
estes não iriam comprar no comércio dos fazendeiros e garimpeiros. Este projeto deu certo em algumas 

comunidades, porem em outras, não funcionou devido há uma série de problemas, que vão desde a falta de 

controle das mercadorias, até o não pagamento por parte daqueles que compravam fiado.  



183 

 

Luiz Filho Brasil, esta função, até o ano de 2012, era exercida pelo Tuxaua Floriano que 

acumulava as funções de Coordenador do Centro é tuxaua da comunidade.   

 Em nível comunitário, o sistema político administrativo está organizado da seguinte 

forma: 1º e 2º tuxaua, - líderes políticos da comunidade, são os responsáveis pela articulação 

política da mesma, seja em nível local, regional ou estadual; 1º e 2º capataz, são responsáveis 

pela organização e articulação dos trabalhos comunitários; diretor da escola, que também é 

coordenador dos professores em nível de microrregião; professores, agentes indígenas de 

saúde, que também possuem uma coordenação em nível de centro, coordenadora do projeto 

corte e costura e catequistas. Estes formam o conselho comunitário e são os responsáveis pela 

organização da comunidade, trabalhando de forma conjunta, visando à melhoria e o 

desenvolvimento da mesma. Apesar de o conselho ser o responsável pela organização da 

comunidade, este mesmo conselho necessita do aval da comunidade, pois toda e qualquer 

decisão a ser tomada deve antes passar por um debate na comunidade, somente após aprovada 

em assembleia comunitária é que o conselho poderá assumir. Assim sendo, podemos sugerir 

que na comunidade Pedra Preta, o sistema político tem como base uma articulação entre 

comunidade, escola e igreja através de suas lideranças. No entanto, a escola parece se 

constituir como uma das instituições mais importantes dentro da comunidade. 

   

4.3 – O Sistema de educação escolar na comunidade indígena Pedra Preta 

 O sistema de educação escolar da comunidade Pedra Preta, data do início dos anos de 

1970 e surge como uma necessidade da comunidade para lutar contra um sistema de opressão 

que há muito tempo havia se instalado na região. Segundo as lideranças da comunidade, 

naquele período, existia uma grande exploração dos indígenas por parte de garimpeiros e 

fazendeiros da região. Tal exploração dava-se em virtude do analfabetismo dos indígenas, 

pois como estes não sabiam ler nem escrever, os garimpeiros e fazendeiros aproveitavam para 

lhe roubar o pouco que eles possuíam. Frente a essa situação de exploração instalada na 

região, o tuxaua da comunidade a época, teve uma preocupação de como seria o futuro das 

crianças e jovens da comunidade frente àquela situação de abuso que os mesmos vinham 

sofrendo, passou a reivindicar junto às autoridades competentes uma escola para comunidade, 

cujo principal objetivo era preparar as crianças e jovens da comunidade para defender-se 

contra a ação predatória de garimpeiros e fazendeiros que morava na região.     



184 

 

 Foi, portanto, através destas reivindicações que no ano de 1971 foi implantado sistema 

de educação escolar de 1ª à 4ª série na comunidade. Com a implantação da escola, os 

moradores mais idosos afirmavam que escola havia chegado com o seguinte objetivo: “ensina 

as crianças a ler e escrever para serem civilizados”
75

. Esta afirmação é interessante e nos 

leva a refletir sobre o papel da escola naquele momento dentro da comunidade.  

 É sabido por todos nós que, durante o processo de “colonização” do Brasil, a escola 

foi vista como a única instituição capaz de promover a “civilização” dos povos “selvagens”, 

através da leitura e da escrita sendo este, portanto, o meio mais eficaz encontrado pela Igreja 

para promover tal processo. Ora, se em todo o Brasil foi dessa forma, em Roraima não 

poderia ser diferente. No entanto, é válido mencionar que, na década de 1970, a Igreja 

Católica no Brasil, influenciada pelo Concílio Vaticano II, havia “incorporado” uma nova 

forma de evangelizar e, seguindo esse novo ímpeto missionário, a Igreja, em Roraima, fez 

uma opção preferencial pelo trabalho com os povos indígenas naquela região. Nesse sentindo, 

sua principal ação pastoral junto aos povos e comunidades indígenas era a implantação de 

escolas nas comunidades, cujo intuito era formar lideranças para atuar contra o sistema de 

opressão desencadeado por garimpeiros e fazendeiros
76

. Assim, a escola implantada na 

comunidade, viria cumprir uma dupla função “civiliza-los” através da leitura e escrita, e 

formar lideranças comunitárias, para atuar com as mesmas “armas” contra o sistema de 

opressão causado por garimpeiros e fazendeiros.   

 Para a implantação desta escola, o tuxaua da época o senhor Mauro, teve como aliado 

em suas reivindicações os Missionários da Consolata.  Estes, através da Missão São José do 

Surumu, faziam o trabalho de expansão da educação escolarizada para as comunidades 

indígenas daquela região. Naquela época, a Escola da Missão do Surumu servia como um 

centro irradiador da educação escolarizada e havia começado um trabalho de formação de 

professores indígenas para atender as comunidades.  Por se tratar de uma escola para 

indígenas que tinha sido implantada por um religioso, a mesma foi inaugurada pela maior 

autoridade eclesiástica do estado – o Bispo de Roraima a época, Dom Servilio Conti, e outras 

autoridades eclesiásticas e civis, como por exemplo: Irmã Camila, Dr. Mozarildo 

                                                
75 É importante, esclarecer que para muitos indígenas daquela região, ser civilizado é saber ler e escrever. 

Tomando esta crença como base, entendemos a afirmação destes idosos, pois quando crianças e jovens 
soubessem ler e escrever estariam, portanto, civilizados.  
76 Sobre esse processo de implantação de escolas nas comunidades indígenas, já refletimos no terceiro capítulo 

deste trabalho.  



185 

 

Cavalcante
77

, entre outros. Ainda como forma de agradecimento aos religiosos, a escola 

recebeu o nome de Dom Lourenço Zoller e teve como primeira professora senhora Maristela. 

É importante ressaltar que, desde a sua fundação no ano de 1971 até o ano de 1979, a escola 

teve seis (06) professores sendo estes: Maristela, José Laurindo, Isa, Lázaro, Alaú Lagos 

Fonteles e Dioneia, todos não indígenas. 

 Conforme relatos colhidos na comunidade, foram estes professores não indígenas que 

iniciaram o processo de educação escolar na Pedra Preta, no entanto, instituíram uma prática 

que não se baseava em seus costumes e tradições. Com a escola, também veio a imposição de 

novos costumes como, por exemplo, a religião e a língua portuguesa.  Neste contexto 

educacional, os indígenas foram proibidos de utilizar a língua materna, sendo obrigados a 

aprender o português.  Esta prática, desenvolvida na Pedra Petra, não foi um “privilégio” 

desta comunidade, o mesmo aconteceu em outras regiões onde o intuito da escola sempre foi 

o mesmo: a homogeneização cultural de tais populações. Dessa forma, o dizer dos mais 

antigos da comunidade parecia se concretizar, pois, os indígenas daquela localidade agora 

estavam sendo “civilizados”, já não falavam mais na língua materna (gíria para os 

missionários católicos, portanto, inferior língua de não civilizado), mas sim o português, 

língua oficial da nação e símbolo da civilização.  

 

Quando eu estudei tem uma diferencia pela seguinte forma, porque na escola antes 

tinha uma regra muito crítica, então você tinha que estudar mesmo, por exemplo, o 

professor dava matemática, ciência, geografia, história, e o português, não tinha 
Macuxi. Então eu tinha que estudar matemática, tinha que estudar ciência porque na 

matemática era uma coisa principal e o português. Então tinha que estudar e naquele 

tempo era a lei da palmatória, então pra mim não pegar palmatória eu tinha que 

estudar matemática [...]. O Macuxi na escola era proibido. Porque eles tinham 

que ensinar só o português né. Quer dizer, assim, nunca chegou a me proibir né, 

mas na verdade a gente pretendia falar mais não conseguia, porque nenhum 

professor entendia [...], a gente falava com a mãe e com outras pessoas (Tuxaua 

Floriano, entrevista realizada em abril de 2013. grifo nosso). 

 

 É importante mencionar que mesmo tendo sido fundado no ano de 1971, a escola só 

foi reconhecida como uma instituição escolar de 1ª a 4ª série, no ano de 1977, através de um 

decreto do governo do Território, Decreto nº 27 do dia 24 de agosto de 1977.  De acordo com 

tuxaua da comunidade, naquele período, cerca de 90% da população da comunidade era 

monolíngue em macuxi, hoje, 40 anos após a instalação da escola na comunidade, a situação é 

                                                
77 Hoje este senhor é senador da república e uma das figuras que mais se opôs a demarcação da Terra Indígena 

Raposa Serra do Sol.  



186 

 

inversa, são menos de 10% da população da comunidade que ainda continuam falando a 

língua macuxi. Frente a essa frequente diminuição dos falantes da língua materna, hoje a 

escola busca reparar, através de uma Educação Específica e Diferenciada, Intercultural e 

Bilíngue, os efeitos negativos que ela mesma causou ao longo dos anos.  Contudo, mesmo 

baseado em novos preceitos, a escola não tem tido muito êxito, pois sua ação parece ter sido 

devastadora no que diz respeito à desvalorização da língua nativa, que é vista com resistência 

por grande parte dos alunos da escola, que relutam em aprendê-la.  

 

Hoje não, hoje tem essa forma né, de lá pra cá que vieram já pra ver se chega a 

revitalizar a língua [...] mais hoje o estudante ele escreve um monte de coisas mais 

não sabe falar e nem pronunciar as palavras porque, porque ele não estuda, ele não 

esta estudando o que ele está realmente escrevendo. Escreveu ali por escrever e 

pronto e acabou. (Tuxaua Floriano, entrevista realizada em abril de 2013). 

 

 Durante todos esses anos de existência, a escola Dom Lourenço Zoller passou por 

muitas dificuldades, sendo a principal delas a falta de professores, pois todos os professores 

não indígenas designados para a escola, não se adaptaram à vida na comunidade e como 

consequência, em um pequeno espaço de tempo a deixavam. Após quase dez anos de muita 

incerteza para a educação escolar na comunidade, na primeira metade da década de 1980 

houve um momento de relativa estabilidade, com chegada do professor Getúlio, hoje o atual 

diretor da escola. Esta viria a ser quebrada ainda na segunda metade desta mesma década, pois 

o professor teve que se ausentar da comunidade deixando a escola fechada por um período de 

três anos, sendo os anos de 1987,1988 e 1989, retornando no início da década de 1990.  

 

Em 1978 eu terminei a oitava série e logo em seguida eu comecei a trabalhar em 
1979, ali mesmo na comunidade onde eu nasci, no Caraparu I, passei apenas um ano 

e uns três messes lá, depois tive que prestar serviço militar, aí eu tive que sair por 

um ano e seis messes. Em 1981,quando voltei, como lá já estava preenchido, aí me 

botaram pra Don Lourenço Zoller aqui na Pedra Preta em 1981. Cheguei aqui em 

09\09\81, chegando aqui também o professor que tinha saído não tinha deixado nada 

de matrícula aí ficou ruim né, mas depois eu peguei todos os dados dos alunos, [...] 

depois disso, não veio mais os não indígenas, e aí a gente tomou esse passo e na 

época a gente tinha muitos professores indígenas e ainda não supria nossa 

necessidade né, e aí então foram abrindo as escolas, inda não tinha muitas escolas, 

por exemplo: uma turma que saiu do Maturuca eles foram todos pra área Ingarikó 

né, uma área de difícil acesso também nessa época assim, foi muito sofrido, mas eles 

abriram as escolas né, continuaram lá a trabalhar, e saíram quando prepararam seus 
alunos lá, justamente pra substituir eles lá né, e hoje acho que Macuxi não tem mais 

pra lá não, só tem mesmo Ingarikó, a não ser lá no Manalai ainda né, lá tem ensino 

fundamental. Mas saiu muita gente pra lá, muita gente mesmo. E depois então eu 

fiquei aqui nessa escola pequena né, de primeira a quarta serie, eu só fiquei até 86 

né, aí como não tinha mais aluno o suficiente, apenas uns cinco alunos eu tive que 



187 

 

sair, não tinha mais condições de ficar aqui. Eu passei 1987, 1988, 1989, e no final 

de 1989 eu voltei de novo aqui, esses três anos eu passei na Bartolomeu Bueno na 

área de São Marcos, e ainda na gestão do tuxaua Amaro eles pediram a minha volta 

pra cá, porque já tinha bastante alunos, isso já nos anos 90, e desde de 1990 eu estou 

aqui ate hoje (Professor Getúlio, entrevista realizada em abril de 2013). 

 

 Após a volta do professor para a comunidade no ano de 1990, houve uma 

reorganização da mesma e a comunidade passou a reivindicar o ensino fundamental completo, 

ou seja, o ensino de 1ª a 8ª série. Em resposta às reivindicações da comunidade, no ano de 

1998, a escola foi reconhecida como escola de 1º grau, acrescentando as séries finais. Estas 

foram incorporadas à escola com os seguintes objetivos: formar alunos com ensino 

fundamental; fortalecer na luta pela terra em todos os aspectos; segurar jovens na própria 

comunidade e ajudar evitar a saída dos jovens para as corruptelas na época; recuperar e 

revitalizar a cultura indígena, principalmente a língua macuxi; formar jovens para trabalhar na 

comunidade e ajudar a funcionar os projetos
78

. De acordo com o professor Getúlio, não foi 

muito fácil para que houvesse a implantação do ensino fundamental completo na comunidade, 

esta foi resultado de muitas reuniões e debates em várias assembleias dos tuxauas, vejamos,  

 

Então essa 5° série a gente batalhou pra poder implantar [...] eles não aceitavam a 

nossa proposta de estar criando, porque a gente não tinha nem um decreto de 

segurança, aquela coisa toda. Mais foi assim que o Maturuca começou então nós 

também começamos assim, e ai teve jeito não, nos avançamos né, deu certo, foi 
discutido isso, tanto levamos para as assembleias dos tuxauas, também dos 

professores, que a gente estava trabalhando isso, nessa questão né, então foi 

entendendo, mas nunca quiseram aceitar de bom coração [...]. Praticamente quando 

começamos já tinha bastante alunos de fora, de outras comunidades, veio da Serra 

do Sol, do Piolho, Bananal, Maloquinha, veio do Caracanã, veio lá do Caraparu. 

Então se juntamos aqui né, então veio bastante alunos de várias comunidades 

diferentes né. Aí chegaram aqui, e a gente começamos a trabalhar com eles né, e foi 

muito bom né, os primeiros que saíram, hoje já estão prestando serviços nas suas 

comunidades, alguns já terminaram o magistério, outros já estão na universidade, 

então isso avançou né, e também eles trabalharam nas suas comunidades, hoje eles 

estão fundando, também implantando o ensino fundamental nessas comunidades né, 
então eles já saíram com essa ideia daqui (Professor Getúlio, entrevista realizada em 

abril de 2013). 

 

 Ao analisarmos a fala do professor, podemos perceber que a escola da comunidade 

parece realmente cumprir com os objetivos para os quais foi criada. Esta, quando foi 

implantada, tinha como principal objetivo a formação de lideranças. A concretização desta 

ação fica muito clara na fala do professor quando ele afirma, os primeiros alunos que saíram 

daqui, já estão prestando serviço em suas comunidades [...] e estão implantando o ensino 

                                                
78 Conforme documentos da escola e regimento da mesma.  



188 

 

fundamental nessas comunidades. Dessa forma, visualizamos a concretização de um projeto 

de escola, que pensado e gerido pela comunidade visa atender as necessidades não somente 

desta, mas também das comunidades circunvizinhas.  

 É válido ressaltar que essa ação da Escola Don Lourenço Zoller, já era um seguimento 

de outras escolas de comunidades distintas, como por exemplo, a escola da comunidade do 

Maturuca e também da escola da Missão, que foram as primeiras escolas de ensino 

fundamental da região, nas quais os professores que hoje atuam na comunidade Pedra Preta 

foram formados. Tal situação demonstra que, mesmo com as mais diversas dificuldades, a 

Escola Don Lourenço Zoller está cumprindo com a função para a qual foi criada dentro da 

comunidade indígena. A fala do professor é ilustrativa das dificuldades encontradas pelos 

mesmos, mas, sobretudo, dos resultados da insistência da comunidade, bem como de seu 

projeto educativo. O que vemos é a concretização de uma proposta educacional, pensada e 

gerida pelos próprios indígenas com vista a sua autodeterminação.  

 Em termos de estrutura física, a Escola Dom Lourenço Zoller apresenta-se da seguinte 

forma: uma construção de aproximadamente 20 metros de comprimento, por 06 metros de 

largura e está dividida em quatro salas de aulas. Possui uma cobertura de telhas Brasilit, piso 

de cimento e paredes de barro. Além dessa construção que comporta as salas de aulas, há 

ainda duas outras pequenas construções, sendo uma casa menor, medindo 8 metros de 

comprimento por quatro de largura, que também é coberta de telha Brasilit, com paredes de 

barro. Esta é dividida em três partes, sendo que em uma das salas funciona a direção da 

escola, na outra a biblioteca e sala de professores e na outra o depósito de merenda. A outra 

construção que também faz parte da escola mede 8 metros de comprimento por três e meio de 

largura, está dividida em duas partes, sendo a cozinha e o refeitório este último, conta com 

uma mesa grande e dois bancos de madeira que são usados pelos alunos no momento das 

refeições.   Ainda como parte da estrutura física da escala, há um malocão onde são realizadas 

reuniões e outras atividades da comunidade e escola. Os banheiros que também fazem parte 

da estrutura física da escola são duas pequenas construções de mais ou menos 1,5m², a uma 

distancia de aproximadamente uns 200 metros da escola.  



189 

 

 

 

Foto do acervo do pesquisador, Escola Don Lourenço Zoller 

 

 

 

 Atualmente
79

 a escola, atende há uma clientela de 148 alunos da educação básica. 

Estes estão divididos em duas modalidades. A modalidade regular com o ensino fundamental 

de 1º ao 9º ano. E Educação de jovens e adultos (EJA)
80

 segundo e terceiro segmento. A 

composição das turmas é a seguinte: 

                                                
79 Leia-se maio de 2013. 
80 80 A Educação de Jovens e Adultos está dividida em três segmentos: o primeiro abrange o ensino de 1ª a 4ª do 

ensino fundamental; o segundo abrange o ensino da 5ª a 8ª serie do ensino fundamental e o terceiro, abrange o 

ensino médio. Completando assim o ciclo da educação básica 



190 

 

Número de  alunos matriculados na escola Don Lourenço Zoller 2013 

  

Ano Nº de alunos EJA 2º segmento Nº de alunos 

1º  ano 08 alunos 5ª serie  11 alunos  

2º ano   11 alunos   

3º ano   10 alunos EJA 3º segmento  

4º ano   08 alunos 

1º ano ensino 

médio. 

19 alunos 

5º ano   09 alunos 

3º ano ensino 

médio 

05 alunos.  

6º ano   19 alunos    

7º ano   21 alunos Total EJA 35 alunos.  

8º ano   16 alunos   

9º ano   11 alunos   

Total   113 alunos no ensino fundamental Regular.    

    

Total geral   148 alunos. 

Quadro elaborado pelo autor, com informações colhidas na escola. 

 

 Para atender a essa demanda, a escola conta com um corpo docente formado por 13 

professores todos indígenas. Com relação ao vínculo empregatício dos mesmos, temos a 

seguinte situação: um professor do quadro efetivo da união, três professores do quadro efetivo 

do estado, nove professores do quadro temporário e uma professora voluntária. A escola conta 

ainda com uma zeladora e uma merendeira, sendo as duas funcionárias terceirizadas.  

 A escola ainda não conta com uma proposta pedagógica escrita, no entanto, vem 

trabalhando de acordo com os desejos da comunidade, cujo intuito maior é formar os alunos 

para que estes possam contribuir com os trabalhos da comunidade e, sobretudo, formar 

lideranças comunitárias. Neste sentido, de acordo com a coordenadora pedagógica – 

Professora Marileia Teixeira, a escola vem desenvolvendo junto à comunidade uma educação 

diferenciada específica, bilíngue e intercultural. É, portanto, sobre estas características da 

escola que nos dedicaremos nas páginas seguintes, o intuito é demonstrar a partir da 

etnografia como esta escola vem se constituindo como uma escola indígena, diferenciada 

bilíngue e intercultural, bem como demonstrar o entendimento dos professores acerca destas 

características da escola.  

 

 



191 

 

4.4- Historiando sobre a construção de uma Educação Específica e Diferenciada, 

Intercultural e Bilíngue na comunidade Pedra Preta 

 Afirmamos anteriormente que a oferta de uma educação escolar diferenciada nas 

comunidades indígenas tem uma história recente. Na Escola Estadual Indígena Dom 

Lourenço Zoller, não podia ser diferente. Ali, os primeiros passos rumo a um educação 

específica e diferenciada datam da primeira metade da década de 1990, especificamente do 

ano 1994. Antes desta data, apesar de ser uma escola dentro de uma comunidade, com um 

professor indígena, ainda não tinha essa preocupação com o ensino da língua e valorização da 

cultura. Desta forma, podemos dizer que a história da escola, Don Lourenço Zoller, pode ser 

vista como tendo duas fases. A primeira que data desde sua criação, no ano 1971, até o ano de 

1994. Esta fase se caracteriza pela oferta de uma educação regular nos moldes ocidentais, que 

tinha como principal objetivo, dotar os alunos indígenas de habilidades como a leitura e a 

escrita. A segunda fase se inicia nos anos de 1994, quando se começa a pensar uma educação 

mais voltada para a valorização da cultura e a formação cidadã e se prolonga até os dias 

atuais.  

 De acordo com Mara Texeira, professora indígena da etnia Macuxi, filha da 

comunidade e atualmente coordenadora pedagógica da Região das Serras, a escola Don 

Lourenço Zoller, foi a escola responsável por sua formação. No entanto, ela afirma que no 

período em que ela estudou na escola no início dos anos 1990, era uma escola bem tradicional 

e não tinha essa preocupação com as questões culturais da comunidade.  

 

Eu nasci na Pedra Preta né, nasci e me criei aqui nesse local, estudei até a quarta 

série como sempre falo né, com Getúlio que é o atual diretor da escola, [...] ele foi 

meu formador de primeira a quarta, então foi ele que me ensinou a pegar lá primeiro 

os lápis, riscar primeira linha no caderno, foi com ele, só que nessa época era um 

estudo bem tradicional né, num se falava de língua não se falava nesse movimento 

das culturas das danças né, a gente participava era na comunidade mesmo, desligado 

totalmente da escola (Professora Mara, entrevista realizada em abril de 2013). 

 

 Esta situação de isolamento da escola em relação à comunidade, bem como a questão 

da não valorização da cultura, viria mudar a partir do ano 1994, por ocasião da visita do Bispo 

de Roraima à Comunidade, Don Aldo Mongiano.  Apesar de tal mudança estar relacionada à 

visita do bispo a comunidade, não foi ele o responsável por esta.  A modificação na postura da 

escola frente à realidade cultural da comunidade, veio a partir de um trabalho realizado pela 

estudante Mara Teixeira que à época estudava na escola do Centro Regional Maturuca. 



192 

 

Naquele período, a escola Don Lourenço Zoller, ainda não ofertava as séries finais do ensino 

fundamental, ou seja, de 5ª a 8ª série. Os alunos e alunas da comunidade que desejassem 

continuar seus estudos deveriam se deslocar para a comunidade do Maturuca ou para a 

Missão Surumu, onde cursariam as séries finais do ensino fundamental. No entanto, nem 

todos aqueles que desejavam ir estudar conseguiam, pois era necessária a aprovação dos pais 

e da comunidade para que o jovem fosse admitido na escola. As referidas escolas eram 

conhecidas no interior da Terra Indígena Raposa Serra do Sol e em todo o estado, como sendo 

escolas de referência no processo de formação de lideranças indígenas e tinha como “bandeira 

de luta” a valorização da cultura da comunidade e dos povos indígenas da região. Era, 

portanto, para estas escolas que se dirigiam grande parte dos jovens indígenas em idade 

escolar.  

 Não tendo como continuar seus estudos na comunidade, Mara Texeira, com o apoio do 

diretor, do tuxaua e de seus familiares, resolveu continuar seus estudos na escola do 

Maturuca. Foi nesta escola/comunidade, que Mara começa a compreender o processo de luta 

das lideranças indígenas em busca do reconhecimento e da demarcação da Terra Indígena 

Raposa Serra do Sol. De acordo com seu relato, ao chegar à comunidade no ano 1993, o 

processo de reconhecimento da demarcação da terra indígena estava no centro dos debates. 

Ali, ela começou a interagir com as lideranças no sentido de compreender tal processo. No 

decorrer do ano letivo, juntamente com outros jovens que, assim como ela, tinham ido de 

outras comunidades, juntaram-se ao grupo de catequistas da comunidade, para formar um 

grupo de animadores na comunidade. Este grupo era responsável pela animação da 

comunidade, assim como das reuniões e demais eventos. Foi, portanto, neste grupo de 

animação que Mara aprendeu a cantar e dançar o parixara, que levaria mais tarde para sua 

comunidade. 

 

E ai foi quando sem perceber a gente juntou um grupo de jovens bora vamos lá 

cantar e eles começaram a trocar a letra das músicas, falando e relacionando a terra e 

eu fui gostando disso, só trocavam as letras e ai eu fui me encantando [...]. Foi nesse 

grupo, que tivemos uma ideia de chamar os alunos da escola e montar um grupo, e 

começamos a chamar meninos daqui, dali, depois a gente estava com um grupo 

enorme de jovens participando, cantando e ai foi que se formou um grupo, e eu 

sempre digo que no Maturuca nasceu ali um grupo de animadores com cantos 

regionais que falavam de terra e pedia demarcação [...] (Professora Mara, entrevista 

realizada em abril de 2013). 

 



193 

 

  Tendo entrado em contanto com essa nova dinâmica na escola do Maturuca, Mara ao 

retornar para sua comunidade no período das férias tenta ensinar estas atividades aos alunos 

da Escola Don Lourenço Zoller. Era costume na comunidade do Maturuca, que quando uma 

autoridade chegava à escola, esta preparava uma recepção, contando na língua materna e 

dançando o parixara, símbolo da cultura tradicional do povo Macuxi, elemento demarcador da 

“fronteira étnica” (BARTH, 2000) e acima de tudo, um dos principais elementos de 

distintividade étnico cultural do povo Macuxi. Naquela ocasião, o bispo de Roraima, Dom 

Aldo Mongiano, estava fazendo uma visita pastoral as comunidade da região e a Pedra Preta 

era uma das localidades a ser visitada. Ao saber da visita do bispo à comunidade, Mara viu a 

possibilidade de por em prática aquilo que havia aprendido na escola do Maturuca, pois assim 

como aquela costumava fazer ao receber as autoridades, a escola da Pedra Preta também 

deveria se preparar e fazer uma recepção para a maior autoridade eclesiástica do estado e o 

mais importante aliado dos povos indígenas na luta pelo reconhecimento e demarcação da 

Terra Indígena Raposa Serra do Sol. 

 

A primeira vez assim, que saiu até assim né, foi à visita do bispo Don Aldo que ele 

veio fazer nas comunidades e ai como eu tinha aprendido lá essa recepção né, eu 

disse bora cantar aqui um parixara que eu aprendi lá.  Eu sempre gostei muito desse 

lado de parixara como eu não dançava forro, na hora que tinha eu entrava e só saia 

quando acabava. E ai eu disse diretor tem essa ideia aqui, [...] vamos fazer aqui uma 

recepção para o bispo, foi meio esquisito assim porque ninguém participou mesmo 
da comunidade, não tinha esse incentivo né. E claro eu era uma menina bem novinha 

de 15 anos e que estava querendo colocar as coisas, inventar as coisas né. Mas ai o 

diretor disse: vai ensina pros alunos ai. A gente nem colocou a roupa nem nada e ai 

eu coloquei e a gente fez só mesmo a recepção cantando na língua (Professora Mara, 

entrevista realizada em abril de 2013). 

 

 De acordo com o relato da professora Mara, após essa recepção o bispo procurou as 

lideranças para parabenizá-las pela bonita acolhida que havia sido realizada ali na 

comunidade, e chamava a atenção das mesmas, principalmente, do professor que aquele 

trabalho deveria continuar, pois se continuasse daquela forma, a escola mudaria e mudaria 

para melhor, passando a ser uma das protagonistas da mudança e do processo de valorização 

cultural do povo Macuxi.   Após essa apresentação, o trabalho continuou, mas de forma 

incipiente, vindo a ganhar mais força a partir do ano de 1998, quando Mara assumiria o cargo 

de professora na escola, juntamente com outras jovens que também tinham estudado no 

Maturuca, vejamos,  

 



194 

 

[...] a partir dai começaram mais ou menos né. Forte mesmo assim pra gente 

trabalhar mesmo foi em 1998, quando eu voltei pra trabalhar na escola né, pela 

primeira vez.  Ai já não era só eu né. Ai já tinha a Marileia minha irmã depois tinha 

um que é o nosso cunhado agora, o Zenildo que foi nossos primeiros professores, o 

Zenildo e a Sionara que é a menina que tinha saído comigo, e ai a gente, disse olhe 

tem que ter o ensinamento de língua a gente foi colocando né, falando que tem que 

ter o ensinamento de língua, a arte né. Todas as coisas que fomos aprendendo a 

gente foi reproduzindo né, e ai começamos pelos cantos pela recepção tudo que a 

gente foi aprendendo a gente foi fazendo na escola, esse é o foco da escola com a 

cara indígena os canto de aleluia a valorização cultural e também mais ligar ao 

movimento social mesmo e em relação a terra (Professora Mara, entrevista realizada 
em abril de 2013). 

 

 O relato da professora evidenciando como se inicia os processos de valorização e 

“resgate” cultural na escola Don Lourenço Zoller e na comunidade Pedra Preta, nos mostra a 

importância que ganha a escola do Centro Regional Maturuca como um espaço de formação e 

expansão deste um modelo educativo. Esta, além de promover a formação acadêmica dos 

alunos, promovia fundamentalmente uma “formação cidadã”
81

, baseada nos ideias de 

reconhecimento e fortalecimento da identidade étnica, cujo objetivo principal era o 

fortalecimento da luta pela consolidação dos seus direitos e principalmente a garantia e a 

valorização da posse da terra. É, portanto, essa filosofia da escola da comunidade Maturuca 

que a professora vai levar para a escola Don Lourenço Zoller, para que, posteriormente, esta 

também se constitua como um centro de formação, promoção e difusão do saber visando sua 

autodeterminação e o pleno exercício da cidadania.      

 No ano de 1998, a escola Don Lourenço Zoller, passa por uma mudança muito 

significativa para a comunidade. Após um longo processo de reivindicação que havia se 

iniciado no ano de 1994, como já citado, naquele ano de 1998, esta foi finalmente reconhecida 

como sendo de 1ª grau completo. Assim sendo, passaria a oferecer, as séries finais do ensino 

fundamental. Desta forma, a exemplo da escola do Maturuca, passava a ser um centro, que 

deveria receber não só os alunos da comunidade, mais principalmente alunos das 

comunidades adjacentes.  

 A implantação do ensino de 5ª a 8ª série na comunidade, em 1998, segundo o 

professor Getúlio, veio atender a uma demanda não somente da comunidade Pedra Preta, mas 

também de várias comunidades da região. Naquele período, as lideranças das comunidades 

viram que grande parte da juventude estava se “perdendo”, devido à influência dos 

                                                
81 Para a professora Mara e demais professores, a escola do Centro Cultural Maturuca, atuava na formação 

cidadã, pois estava preocupada não somente em ensinar a ler e escrever, mais, sobretudo, com o processo de 

valorização cultural, com o fortalecimento da identidade étnica e com a posse da terra. 



195 

 

garimpeiros que haviam se instalado na região, aproximadamente 15 mil garimpeiros. Com 

estes, veio também a bebida alcoólica, a malária e outras doenças. Como a escola ainda não 

oferecia o ensino fundamental completo, muitos jovens em idade escolar, estavam indo 

trabalhar com os garimpeiros causando problemas para as comunidades. Foi, portanto, para 

tentar resolver esse problema que a escola de 5ª a 8ª série foi criada, vejamos. 

 

Então, o objetivo dessa escola, (5ª a 8ª serie) é o motivo que nós íamos perder 

nossos jovens porque aqui havia uma influência garimpeira muito grande, 

aproximadamente 15 ou 20 mil em toda a região. E aí então como não tinha escola 

né, eles estavam trabalhando junto com os garimpeiros e com isso havia muita 
bebida, muita malária chegou pra cá né, trazido por eles, aí a gente via essa questão 

né, que nós íamos perder nossos jovens porque eles iam tomar um vício muito ruim 

né, tanto os jovens quanto as jovens estavam se perdendo, então se abriu aqui com 

esse objetivo né, e também pensando não só nessas definições, mas também pra 

preparar jovens pra ajudar as comunidades, ser uma liderança e participar dos 

movimentos, então nessa época já se começou o movimento né, um movimento 

muito forte né, mas nessa época éramos bem reunidos muito mais organizados, a 

questão da terra né, então todo mundo estava querendo né (Professor Getúlio, 

entrevista realizada em abril de 2013).  

 

 Aqui mais uma vez, vemos a importância que a instituição educacional adquiriu dentro 

das comunidades indígenas. Na fala do professor vemos claramente um processo de 

ressignificação da mesma. Esta, que antes era vista como sinônimo de homogeneização e 

imposição de uma cultura majoritária, passava agora a ser vista como um elemento importante 

não só de “resgate” e valorização cultural, mas também como a possibilidade de tirar a 

juventude das situações de marginalidade causadas pela presença dos fazendeiros e 

garimpeiros naquela região. Dessa forma, a escola se constituía não somente como um espaço 

de formação acadêmica, e/ou de valorização cultural, mas principalmente como um local de 

formação de lideranças comprometidas com a transformação daquela realidade social em que 

se encontravam inseridas as comunidades daquela região.  

 Com a implantação do ensino fundamental completo a comunidade passava a 

enfrentar outro desafio, o de acolher um grande número de jovens vindo das diferentes 

comunidades circunvizinhas. Logo no ano de 1998, quando foram abertas as primeiras 

turmas, havia alunos das mais diversas comunidades, a exemplo, da Serra do Sol, do Piolho, 

da Maloquinha, do Caracanã e também do Caraparu. Naquele primeiro momento, a escola 

tinha como principal objetivo, formar lideranças. Os alunos que vinha para a comunidade 

Pedra Preta para terminar o ensino fundamental, ao voltarem para suas comunidades, 

deveriam ser capazes de organizar o movimento em suas comunidades. Para que esse objetivo 



196 

 

fosse atingindo, as lideranças comunitárias elaboraram um regimento, este deveria ser 

cumprindo tanto pela comunidade acolhedora, quanto pela comunidade e pais que enviassem 

seus filhos para estudar; estes últimos (os alunos) deveriam cumprir o regimento e caso não 

estivesse de acordo, não ficariam na escola.  

 De acordo com o tuxaua Floriano, o regimento foi um compromisso assumido pela 

comunidade. O aluno que era escolhido para estudar deveria ter um compromisso com a 

comunidade, então ele vinha (e ainda vem) com um documento assinado pela comunidade e 

pelo tuxaua da mesma. Com este documento os pais vêm e entregam os filhos, (neste caso o 

jovem que vai estudar) ao tuxaua da comunidade acolhedora. Este, por sua vez, vai organizar 

junto com a comunidade as famílias que vão receber os jovens que estão chegando. Ainda 

segundo o tuxaua, consta no regimento, que o jovem deve trabalhar com aquela família que 

está lhe recebendo, no entanto, se houver qualquer problema, as lideranças devem ser 

avisadas, para providenciar a saída do aluno para outra família. O regimento ainda consta de 

uma parte que diz respeito à obrigação dos pais para com seus filhos. É obrigação deste, 

visitar os filhos e manter a alimentação dos mesmos, segundo o tuxaua, “no regimento está 

dizendo que o pai, todo mês, tem que visitar seu filho trazendo farinha, carne, beiju, trazendo 

outras coisas, né,  também mantendo a vestimenta, calçados e materiais didáticos”. 

 Ainda de acordo com o tuxaua, muitas vezes os pais não cumpriam como ainda hoje 

não cumprem com suas obrigações, fazendo com que alguns dos alunos desistissem e ainda 

desistam de estudar. No entanto, apesar de ter havido alguns problemas, a escola tem dado um 

bom exemplo e tem formado muita gente que hoje esta atuando em suas comunidades, outros 

seguiram seus próprios cominhos. De modo geral, esse modelo estabelecido pelas 

comunidades deu certo e tem contribuído com os processos próprios das comunidades.  

 

Tem dado certo até no momento né, porque daqui dessa escola aqui já saiu oitenta e 

poucos alunos, hoje eu num estou bem lembrado não. Hoje tem deles, como eu estou 

dizendo, esses que saíram daqui, como o da agropecuária que esta trabalhando, e 

nesse tempo tinha mais gente né, que existia só essa escola e existia uma lá no 

Maturuca, e nós fizemos essa escola pra não estar mandando alunos lá pro Maturuca 

e hoje né, abriu várias escolas, aqui está o ensino médio, está o ensino fundamental 

completo, já abriu outro lá no Campo Formoso, outro no Caraparu, outro na Pedra 

Branca, tem mais espaço, porque estavam querendo até abrir um ensino médio lá na 

Serra do Sol mais só que não estão podendo agora né, ai teve um dia aí que um 
professor de lá chegou aqui e disse que tinha 98 estudantes pra cursar ensino médio, 

ele queria até mandar pra cá, ele queria tipo fazer um internato, fazer uma casa pra 

eles, só Ingarikó sabe (Tuxaua Floriano, entrevista realizada em abril de 2013). 

 



197 

 

  Mesmo que tenham acontecido alguns problemas em relação ao não cumprimento 

integral do regimento da escola e da comunidade, o tuxaua acredita que a escola vem 

desempenhando seu papel dentro da região, promovendo uma educação de qualidade e 

formando verdadeiras lideranças. Um dos argumentos para comprovar o sucesso do projeto da 

escola é o fato, de ainda hoje, a escola continuar recebendo alunos das comunidades que 

fazem parte do Centro Pedra Preta. Atualmente, são 23 alunos de outras comunidades que 

estão estudando na escola Don Lourenço Zoller.  

  Como vemos, não é de agora que a Escola Don Lourenço Zoller tem essa 

preocupação com a valorização cultural e com a formação de lideranças. Desde o ano de 

1994, antes mesmo de serem estabelecidas as políticas educacionais para os povos indígenas 

políticas essas que visavam à valorização e o “resgate” cultural, - a comunidade já vinha 

trabalhando nesta perspectiva. Essa continua sendo, portanto, uma das características da 

escola, que faz com que a mesma seja vista como uma escola específica e diferenciada.    

 Essa visão de que a escola vem trabalhando com o específico e diferenciado desde os 

anos 90 também é corroborada pela professora Marileia Texeira. Segundo ela, essa é uma 

questão que vem sendo debatida principalmente desde o ano de 1996, quando ela era 

estudante na escola do Maturuca, pois ali, naquela escola, já se trabalhava essa parte da 

educação indígena, pois mesmo sem ter seus objetivos explicitados já estava voltada para a 

valorização cultural, principalmente o Macuxi. Ainda segundo esta professora, com este 

mesmo propósito de valorização cultural, era trabalhada, principalmente, a valorização da 

terra; essa era uma das principais reivindicações dos tuxauas, além da necessidade de se 

trabalhar os valores culturais e a valorização da própria identidade. Foi, portanto, a partir 

desta experiência formativa na escola do Maturuca que, segundo ela, foi conhecendo e 

aprendendo esse trabalho de educação diferenciada. Ainda segundo a professora, esta 

experiência foi fundamental em seu processo de formação, pois ali ela aprendeu o sentido da 

valorização da cultura, da terra e, principalmente, de sua identidade indígena. Esta experiência 

formativa viria a influenciar profundamente no seu trabalho como professora,  

 

Agora como professora já trabalhando e tendo esse contato diretamente já com essa 

visão, digamos que tem avançado em certos momentos muitas coisas, né. Então a 

gente consegue fazer os nossos trabalhos, colocando os conhecimentos indígenas, e 

os conhecimentos não indígenas, por exemplo: a leitura. Então o que a gente 

consegue fazer a hoje, a leitura em Macuxi, e a leitura em português. Então eu tenho 

observado dentro desse conhecimento que eu tenho que a gente tem avançado não 

totalmente 100%, mas eu acho que assim, está mais pra positivo né, a gente está 



198 

 

conseguindo principalmente nas escolas indígena, ter essa parte de diferencial, agora 

nós temos essa dificuldade de fazer totalmente porque temos que obedecer a certas 

regras, e isso tem dificultado as nossas atividades, como por exemplo: obedecer aos 

horários que são rígidos pra gente, e tem certos momentos que nós também não 

temos materiais, e tem buscado apoio pra desenvolver esse tipo de atividade. Então 

essas seriam as dificuldades que nós temos encontrado né, mas diante disso nós 

temos desenvolvido essas atividades, na perspectiva de que é uma educação 

diferenciada pelo fato de nós fazermos as nossas próprias dinâmicas ou atividades 

relacionado com a própria comunidade, para atender a necessidade da comunidade 

em relação aos trabalhos (Professora Marileia, entrevista realizada em abril de 

2013). 

 

Ainda com relação ao processo de construção de uma escola diferenciada para os 

povos indígenas, a professora Mara Texeira lembra que esta era uma das reivindicações dos 

tuxauas desde a década de 1970, quando a escola foi implantada na comunidade. Esse desejo 

de uma escola diferenciada com professores indígenas dava-se em virtude do não 

compromisso dos professores não indígenas com a comunidade. Estes passavam um mês, 

outros seis meses, mas não tinha aquele compromisso de ficar e trabalhar na comunidade. A 

esta falta de compromisso somou-se a necessidade de formar lideranças para as comunidades 

e foi, portanto, dai que surgiu essa luta para que fosse construída uma escola verdadeiramente 

indígena.  

A constituição de 1988, em seu artigo 210, viria garantir esse direito aos povos 

indígenas, abrindo um espaço maior para o debate sobre que escola se tinha e a escola que se 

queria nas comunidades.  Nos anos de 1990, mais precisamente em 1995, a comunidade Pedra 

Preta, juntamente com outras onze comunidades, iniciam uma luta para implantação do ensino 

fundamental completo na comunidade, para que viesse atender aos anseios das comunidades 

em relação a um projeto de formação para a juventude.  

 

Ao longo desse tempo, vem se discutindo sobre a educação escolar indígena né, e 
com esse papel, que escola temos e que escola queremos em 95 abre uma discussão 

para abrir uma escola aqui de ensino fundamental, e aí vieram formados por onze 

comunidades.  Já tinha a escola do Maturuca. Na Água Fria tem escola fruto dos 

garimpeiros, colonização, então muita cachaça muita bebedeira e os jovens não 

conseguiriam ficar lá, porque são muitos jovens e se envolveriam na bebedeira e 

essas coisas ruins que vinham lá dos garimpeiros, única opção era o Maturuca que já 

tinha uma formação, já tinham todo um regimento que falava sobre os alunos que 

iam pra lá, e aí a gente mais ou menos foi seguindo o Maturuca né, e aí em 98 

concretiza um sonho de ter uma escola de ensino fundamental completo e ela tinha 

um objetivo: formar liderança que fossem envolvidos na luta pela terra e pelo 

mantimento da cultura, e o mais importante era o fortalecimento na luta pela terra 
né, retomada e enfim essa questão da Raposa Serra do Sol mesmo. E também que os 

alunos fossem formados e continuassem na comunidade, sendo professores na 

própria comunidade, e isso deu certo, a gente começou com um regimento aqui 

também, tinha várias normas da escola e penalização, né, porque a gente não sabia 



199 

 

mesmo o rumo que seria dado pra ser uma escola indígena, então o aluno que viesse 

pra cá não podia beber bebida alcoólica, participar de festejos não programados, 

teria que seguir toda uma regra, era tipo um internato né, e aqui começou com 

professores também todos já indígenas e se discutia uma escola diferenciada 

(Professora Mara, grupo de discursão realizado em setembro de 2011). 

 

Além desse processo de formação com vista a formar lideranças para as comunidades, 

a professora Mara destaca algumas especificidades da escola que fazem desta uma escola 

diferenciada. Tais características nos parecem fundamentais para entendermos não somente 

dos processos de diferenciação das escolas indígenas, mas também a função que estas ocupam 

dentro das comunidades. Dentre os vários aspectos que poderíamos observar dentro de uma 

escola, a professora destaca: o ensino da língua Macuxi, o estudo das leis que amparam os 

direitos indígenas, a participação dos alunos nas manifestações e lutas das comunidades e o 

trabalho comunitário. Essas são, portanto, as principais características que demarcam a 

especificidade da escola Dom Lourenço Zoller, e a caracteriza como escola indígena que 

oferece uma educação, específica e diferenciada, intercultural e bilíngue.  

 

O ensino da língua os alunos fazendo texto, estudando sua própria realidade ali com 

outros povos foi inserido também no conteúdo que os alunos tivessem, por exemplo, 

o setor de português teria que ensinar LDB o que rege o que dá subsidio pra 

assegurar a educação indígena o que fala sobre os direitos da terra, então essa leis, o 

aluno ao sair da oitava série teria que está pelo menos sabendo qual era o artigo que 
lhe amparava né, que amparava a educação escolar indígena, a luta pela demarcação 

e os direitos humanos também. Então foi assim que a gente conseguiu levar os 

alunos várias vezes para participar de lutas, para as manifestações, [...] de várias 

mobilizações em questão da luta, então esse era o diferenciado da escola né, onde os 

alunos estariam todos participando, a gente foi pro Caju em 97 levamos todos os 

alunos para a retirada dos garimpeiros e fazemos todo um trabalho em conjunto né, 

eram muito criticados pelos não índios, porque os alunos teriam que tá dentro da 

sala de aula, e a gente usava muito isso, não a própria constituição garante o ensino 

diferenciado, e aqui nos estamos fazendo a diferença (Professora Mara, grupo de 

discursão realizado em setembro de 2011). 

 

 A partir do exposto, podemos perceber que, ao longo de sua história, a escola Don 

Lourenço Zoller passou por um processo de ressignificação. Em sua primeira fase, como 

demonstramos anteriormente, tinha como principal objetivo os processos de alfabetização e 

letramento das crianças e jovens indígenas, já que naquele momento essa era a principal 

demanda da comunidade, aprender a ler e escrever para que não fossem mais enganados por 

garimpeiros e fazendeiros da região. Esta fase durou até o ano 1994, quando a escola passou a 

trabalhar também a valorização da cultura.  



200 

 

Juntamente com os processos de valorização cultural, iniciou-se uma ação 

reivindicativa da comunidade, no sentido de que a escola passasse a oferecer o ensino 

fundamental completo, haja vista a grande necessidade da comunidade, bem como das 

comunidades circunvizinha. A oferta das séries finais do ensino fundamental ali na escola 

tinha objetivos muito claros – a formação de lideranças para as comunidades, trabalhar a 

valorização e o “resgate” cultural, e principalmente a valorização da língua materna.  

É importante ressaltar que, para esse processo de ressignificação da escola, a 

influência vinda da Escola do Maturuca foi fundamental. Foi, portanto, desta última, que 

foram “exportados os discursos e práticas” (CHARLE, 2006) acerca dos processos de 

reafirmação da identidade étnica, através da valorização cultural, tendo como principal 

objetivo o fortalecimento da luta pela conquista, posse e valorização da terra. Nesse processo 

de “migração discursiva” (MATEUS CORTÉS, 2011), a escola teve importantes 

intermediários: os alunos da comunidade que tinham ido estudar na escola do Maturuca. 

Estes, ao entrarem em contato com este discurso de fortalecimento de identidade étnica 

através valorização cultural, trataram de compreendê-lo e apropria-se do mesmo para, em 

seguida, importar para suas comunidades.  

Neste sentido, os intermediários, neste caso os alunos da escola supracitada, “atuaram 

como vínculos entre os consumidores e os produtores deste discurso” (MATEUS CORTÉS, 

2011). No entanto, é válido ressaltar que eles próprios, enquanto alunos atuavam como 

consumidores e principais destinatários deste discurso de reafirmação da identidade étnica, e 

quando voltavam para suas comunidades passavam a atuar como intermediário deste mesmo 

discurso, tendo a comunidade educativa local como destinatários e consumidores do mesmo. 

Dessa forma, os alunos como intermediários destes discursos cumpriam suas funções, que 

segundo Charle (2006) são basicamente três; a primeira importar ou exportar conhecimentos e 

métodos; a segunda ensinar ou transmitir tal conhecimento noções e métodos e finalmente 

adaptar as noções e métodos à cultura local para assegurar que haja uma implantação frutífera 

e duradoura.  

Foi, portanto, assumindo as funções acima descritas que a Mara, Marileia e outros 

estudantes da escola do Maturuca, importaram tal discurso e o empregaram na Escola Don 

Lourenço Zoller. Para tanto, algumas estratégias foram sendo desenvolvidas, como por 

exemplo: o ensino da língua, a valorização de alguns aspectos da cultura como o parixara, a 

valorização da terra, e a afirmação da identidade indígena. Tais estratégias tinham como 



201 

 

proposta promover uma educação voltada para a realidade local e principalmente uma escola 

que valorizasse os processos próprios de aprendizagem da comunidade e que atuasse de 

acordo com os ideais de autodeterminação destes povos.   

Mesmo enfrentando grandes dificuldades e sem saber os rumos que isso tomaria, a 

escola, juntamente com a comunidade não deixou de acreditar que era possível fazer uma 

educação de acordo com seus modos próprios, como assegura a constituição. Atualmente, os 

professores e comunidade têm plena certeza de que a educação oferecida na comunidade é 

uma educação específica e diferenciada, intercultural e bilíngue, que tem como principal 

objetivo formar lideranças cidadãs, conscientes de suas obrigações, mas acima de tudo, 

conscientes de seus direitos e deveres. Hoje, segundo os professores os principais elementos 

definidores dessa especificidade da escola, é ensino bilíngue e a prática de projetos.  É, 

portanto, sobre estes dois aspectos que nos dedicaremos nas páginas seguintes.  

 

4.4.1 – O ensino bilíngue na Escola Don Lourenço Zoller. 

 O ensino bilíngue na escola Don Lourenço Zoller teve início no final dos anos 1990, 

como vimos anteriormente. No entanto, a prática do bilinguismo na Comunidade da Pedra 

Preta não é tão recente, os moradores desta comunidade sempre se utilizaram da língua 

materna macuxi e do português para se comunicarem no seu dia-a-dia. Apesar de que, com a 

instalação da escola, tenha chegado também a obrigação do aprendizado do Português e o 

incentivo ao abandono da língua materna, a prática do bilinguismo não deixou de existir, 

graças à resistência dos mais velhos da comunidade, sendo, portanto, essa resistência que 

possibilitou a conservação da língua na comunidade.  

Ora, se na comunidade já havia uma prática bilíngue, prática essa advinda das pessoas 

mais idosas, principalmente das mulheres que em seu dia-a-dia só se comunicavam em 

macuxi, parecia imperativo que a escola enquanto “instrumento de socialização” e instituição 

responsável pela formação das novas lideranças da comunidade iniciasse um processo de 

educação bilíngue naquela comunidade. De acordo com os relatos dos professores, 

oficialmente, o ensino da língua na escola iniciou-se no ano de 1998, quando da implantação 

do ensino fundamental. No entanto, é possível sugerir que há evidencias de que este processo 

já havia sido iniciado no ano de 1994, quando a então estudante Mara Texeira, iniciou o 

processo de “revitalização” da cultura através da introdução da dança do parixara cantando na 

língua materna. Essa data pode, portanto, ser considerada um marco na história da Escola Don 



202 

 

Lourenço Zoller, no que diz respeito aos processos de reconhecimento e valorização cultural, 

tendo como elemento principal a língua materna macuxi. 

Apesar da escola hoje ser considerada oficialmente uma escola bilíngue, os 

professores a consideram uma escola multilíngue.  A própria comunidade hoje, é considerada 

multilíngue, haja vista que ali convivem duas etnias distintas falantes de suas próprias línguas 

e do português. Entretanto, ao considerar este aspecto é importante lembrar que entre os 

Macuxi, por exemplo, com exceção dos mais velhos, toda a comunicação é feita em 

português. Já entre os Ingarikó, que em sua maioria não fala o português, toda a comunicação 

entre os membros deste grupo se dá na própria língua, desde os mais velhos até as criancinhas 

de colo que estão no processo de socialização.  

Considerando os aspectos linguísticos da comunidade, podemos perceber que os 

processos interativos destas etnias na comunidade se dão de três formas: às vezes podem ser 

em português, às vezes em macuxi e às vezes em ingarikó, demonstrando assim, a dinâmica 

linguística da comunidade. Ali, apesar de a língua portuguesa ser considerada a “língua 

oficial” é possível observar no cotidiano das pessoas, principalmente das mulheres, o uso 

constante da língua indígena materna nos processos comunicativos. No trabalho diário 

daquelas mulheres, pudemos constatar que era muito raras as vezes em que o português era 

utilizado em seu processo interativo. Assim, ao que nos parece é que nesse processo interativo 

havia um “diálogo de saberes” (MATEUS CORTÉS, 2011), onde as mulheres macuxi 

aprendiam a língua ingarikó e as mulheres ingarikó aprendiam a língua macuxi. Esse é um 

dado curioso, pois essa interação linguística, não foi percebida entre os homens.  Nesse 

sentido, a comunidade é considerada uma comunidade multilíngue, vejamos. 

 

Não é nem bilíngue, porque bilíngue são só duas línguas e aqui nós já usamos mais, 

por exemplo, eu sei falar português, entendo um pouco Macuxi que eu aprendi na 

escola também né, falo um pouquinho assim entendo, mas não consigo me 

expressar, dialogar com uma pessoa que é fluente da língua Macuxi. Aí tem o povo 

Ingarikó eles são o povo que fala Macuxi entende português, a própria língua deles e 

tem o inglês também, então já quebra essa parte do bilinguismo, é multilinguismo 
(Professora Mara, grupo de discursão realizado em setembro de 2011).   

 

 

Essa característica da comunidade como sendo multilíngue traz um novo desafio para 

escola, pois ao invés de oferecer somente uma disciplina de língua materna, como por 

exemplo, o macuxi, agora se fazia necessário a introdução da língua ingarikó, uma vez que já 

havia mais de 20 alunos desta etnia matriculados na escola.  De acordo com os professores, 



203 

 

esse estava sendo um desafio para a escola, pois até aquele momento
82

, a escola só estava 

oferecendo a língua Macuxi. Naquela oportunidade, a professora nos informava que já faziam 

dois anos que a escola estava solicitando um professor de língua ingarikó, porém até aquele 

momento ainda não tinha conseguido. Assim sendo, os alunos desta etnia estavam de certa 

forma, sendo obrigados a aprender o macuxi, mesmo sendo esta uma língua indígena estava 

sendo imposta pela escola. Esta situação, segundo a professora Mara, fazia com que alguns 

alunos Ingarikó deixassem a escola, por não conseguir se comunicar em sala de aula, e cita 

como exemplo uma jovem Ingarikó, “ela não conseguia falar nem entender o macuxi e nem o 

português só inglês e akawaio, uma língua de ingarikó” e por essa razão desistiu de estudar.  

Frente a essa situação, os professores têm buscado meios e técnicas para promover o 

bilinguismo e/ou multilinguíssimo na comunidade e principalmente na escola, no entanto, esta 

não tem sido uma tarefa fácil. Mesmo que haja uma política educacional que vise à 

valorização da língua, essa parece não ser uma política de toda a comunidade. De acordo com 

os professores parece haver uma resistência, tanto dos pais em ensinar os filhos quanto dos 

filhos em aprender. Diante dessa realidade de resistência ao aprendizado da língua indígena, 

os professores criaram uma política dentro da comunidade. Tal política tinha como objetivo 

uma espécie de imersão na língua, ou seja, um aprendizado por imersão, onde todas as 

pessoas da comunidade deveriam se comunicar na língua, os não falantes deveriam tentar 

falar ainda que fosse uma palavra, já os falantes deveriam se dirigir aos demais sempre na 

língua, vejamos.  

 

Eu o Gilmar e a professora Valdirene, a gente criou uma política aqui pra todo 

mundo falar macuxi, nem que fosse uma palavrinha teriam que falar e acho que 

durou só uma semana no máximo. O Gilmar falava assim, [...] eu não sei por que, se 

é a gente que tem vergonha de falar, eu acho que é até um medo assim de ser 

ridículo tá falando na língua né, mas aí isso é coisa da cabeça da gente que tá sendo 

difícil desconstruir né, e ai a gente não trabalha, os alunos vão falar, nós entre 

professores vamos ter que falar pelo menos o bom dia na língua, a gente bateu nessa 

tecla [...] essa política seria assim, porque olha todo mundo aqui sabe se 

cumprimentar na língua, infelizmente não se cumprimentam na língua e a gente 

ainda não achou um mecanismo ou uma metodologia sei lá o que, pra que todo 

mundo fale (Professora Mara, grupo de discursão realizado em setembro de 2011). 

 

No discurso acima transcrito, é evidenciada uma política educativa adotada pelos 

professores como forma de promoção do bilinguismo na escola e na comunidade. Este mesmo 

discurso também evidencia, que apesar de ser uma proposta aceita por toda a comunidade não 

                                                
82 Setembro de 2011.  



204 

 

teve um efeito duradouro, ou seja, não surtiu os resultados esperados. Tal situação, também 

demonstra os desafios que se impõe neste processo educativo, e, sobretudo os desafios de 

promover uma educação intercultural e bilíngue em um contexto que, embora seja multiétnico 

e multilinguístico, foi marcado por um processo de dominação e imposição de uma norma 

cultural, que através desta mesma escola, inferiorizava e invisibilizava as culturas ali 

presentes.  

Esse processo de inferiorização e invisibilização da cultura indígena frente a não 

indígena parece, ainda hoje, estar muito presente no inconsciente destes povos. Como vimos 

na fala acima, os próprios professores, que vem tentando promover essa valorização 

linguística não conseguem se desvencilhar dos “preconceitos” que ainda pairam sobre o uso 

da língua indígena em seus processos comunicativos. Esta dificuldade de desvencilhamento 

de tais atitudes fica muito clara quando da afirmação, “não sei por que é; se é a gente que tem 

vergonha de falar, eu acho que é até medo, assim de ser ridículo falando na língua né”. 

Como vimos o efeito negativo imposto sobre a língua indígena, faz com que até mesmo os 

professores, que tentam promover o uso da língua, cheguem a se pensar ridículos ao usarem a 

mesma. Apesar desta situação, os professores entendem ser necessária a desconstrução desses 

estereótipos no processo de promoção do bilinguismo e/ou multilinguismo e da 

interculturalidade.   

Ainda de acordo com os professores, depois de pensada, essa política foi apresentada à 

comunidade em uma reunião comunitária, onde a mesma foi acatada por todos os pais 

presentes; no entanto, ela não prosperou. Os professores afirmam não saber as razões pelas 

quais esse projeto não funcionou. O que se sabe é que começou a funcionar, porém não durou 

uma semana.  Os mesmos não sabem se é por vergonha, ou se há outro motivo. Segundo os 

professores, em uma reunião com a comunidade para a elaboração do Projeto Político 

Pedagógico da escola, perguntaram aos pais o porquê de eles não falarem na língua com os 

filhos, estes responderam que os filhos não se interessam, e os filhos ao serem questionados, 

disserem que os pais não queriam lhes ensinar. 

Diante desse impasse apontado pelos professores, onde de um lado, os pais diziam que 

os filhos não tinha interesse pelo aprendizado da língua, do outro, os filhos diziam que eram 

os pais que não tinha interesse em lhes ensinar, buscamos elementos para compreender 

melhor esta situação. Dessa forma, questionamos uma professora, que também é mãe e falante 

da língua, acerca dos motivos dela não falar ou ensinar sua filha em macuxi, já que havia uma 



205 

 

política da escola nesse sentido.  Segundo ela, não é vergonha, o problema é que quando ela 

fala em macuxi, sua filha não a entende, e então ela não tem paciência de ficar repetindo ou 

gesticulando para que esta venha a entender, por isso fala logo em português.  Ainda segundo 

esta professora, em termos de língua materna, o correto é falar com uma pessoa que já sabe, 

ou seja, uma pessoa que já é falante, e cita como exemplo sua avó, com a qual mantém um 

diálogo constante. Esta justificativa, de que os filhos não os compreendem quando falam na 

língua materna, foi repetida por várias mulheres. Mesmo com estas dificuldades, estas 

afirmavam continuar falando na língua com seus filhos já que essa é uma exigência da escola.   

É importante mencionar que, mesmo com todas essas dificuldades, a comunidade e a 

escola não desistiram do projeto da língua materna. A política anteriormente definida para que 

todos os pais falassem na língua com os filhos continua valendo e a escola vem fazendo sua 

parte. Na família, as crianças e jovens aprendem a falar, e, na escola eles aprendem a ler e a 

escrever na própria língua. Atualmente
83

, a escola vem trabalhando de forma multilíngue, já 

que vem ofertando como disciplina regular, além do português, o macuxi e o ingarikó.  

Mesmo que as disciplinas de língua materna venham sendo ofertadas na Escola Don 

Lourenço Zoller, esta prática só contempla os alunos do 6º ao 9º e os alunos da EJA. Para os 

alunos do 1º ao 5º ainda não há uma oferta de língua materna. Estes são alfabetizados de 

forma monolíngue em português. A ideia da comunidade é que estes aprendam a língua 

materna no seio da família, através dos processos de socialização e na escola, estes aprendam 

a sistematizá-la através da escrita.  

Como vimos a partir do exposto, o ensino bilíngue na Escola Don Lourenço Zoller 

tem como principal objetivo a revitalização do uso da língua materna, não somente na escola, 

mais principalmente na comunidade, já que as línguas maternas, neste caso, macuxi e 

ingarikó, vêm sendo consideradas um dos principais elementos demarcadores da 

distintividade cultural dos mesmos. Dessa forma, os professores juntamente com as demais 

lideranças da comunidade vêm elaborando estratégias que visam ao reconhecimento, à 

valorização, e acima de tudo à revitalização da língua, como forma de reafirmação da 

identidade étnica.  

Nesta comunidade, considerando os tipos de bilinguismo que apresentamos no 

capítulo anterior, podemos inferir que o bilinguismo e ou a educação bilíngue, também pode 

ser visto como um bilinguismo de manutenção, porque visa à manutenção da língua materna 

                                                
83 Referente ao ano de 2013. 



206 

 

como “demarcador de fronteiras étnicas” (BARTH, 2000), mas também como um bilinguismo 

de transição. Só que neste caso, essa transição seria ao inverso, pois ao invés de ser uma 

transição da língua materna para a língua majoritária, temos uma transição da língua 

majoritária para a língua materna, configurando assim, o que denominamos do capítulo 

anterior como “bilinguismo de retorno à língua materna”. Dessa forma, o ensino bilíngue e ou 

multilíngue se configura como uma importante característica da educação intercultural na 

comunidade.   

 

4.4.2- A prática de projetos na Escola Don Lourenço Zoller 

 A prática de projetos como uma disciplina regular, na Escola Don Lourenço Zoller, 

surgiu da necessidade da própria comunidade. Segundo a coordenadora pedagógica, tal ideia 

emergiu de um debate entre os coordenadores e coordenadoras pedagógicos e a Diretora da 

Divisão de Educação Escolar Indígena da Secretaria de Educação do Estado.  Este debate foi 

subsidiado por alguns questionamentos que os tuxauas trouxeram das comunidades, que 

apontavam a necessidade de os alunos começarem a fazer um trabalho prático na comunidade. 

Estes, já não mais queriam fazer o trabalho da roça, por isso alguns pais já pensavam em 

retirá-los da escola para ensinar-lhes o trabalho na agricultura.  

Foi, portanto, para atender a essa demanda da comunidade por aulas mais práticas que 

incentivassem os alunos ao trabalho com a agricultura e outros tipos de trabalho, que surgiu a 

disciplina de práticas de projetos. De acordo com o calendário escolar, esta disciplina é 

ministrada uma vez por semana e sempre no horário oposto ao horário de aula. Contudo, 

dependendo do projeto que esteja sendo desenvolvido, poderá ser realizado no horário da 

aula, ou mesmo no horário de educação física. Como é de praxe, este horário é usado para a 

execução do projeto Meio Ambiente. É válido ressaltar que, no momento, a escola vem 

trabalhando com cinco projetos e cada um destes possui um professor responsável por suas 

ações.   

 

Cada projeto tem um professor responsável que acompanha né, ele é responsável de 

planejar e de puxar esse trabalho, de colocar as ideias, mas se planeja juntamente 

com todos os professores. Então mesmo que o professor não esteja lá diretamente 

mais ele pode dar opinião, ele pode dizer o que deve ser mudado, então ele ajuda o 

professor a fazer o plano né, todos os professores (Professora Marileia, entrevista 
realizada em abril de 2013). 

 



207 

 

Dentre os projetos em andamento na comunidade estão os seguintes: a) Roça 

Comunitária, b) Horta Alimentar, c) Horta Medicinal, d) Meio Ambiente, e) Criança Feliz.  

 

4.4.2.1- Projeto Roça Comunitária 

O projeto Roça Comunitária surgiu da exigência dos pais por acreditarem que a escola 

estava deixando os alunos preguiçosos, como já demostramos linhas acima. Hoje, este projeto 

se constitui como uma atividade coletiva da escola e da comunidade, e tem como principal 

objetivo a formação dos estudantes e o estímulo às práticas de fortalecimento da produção, 

através da valorização e manutenção das sementes tradicionais que ainda são conservadas por 

algumas famílias da comunidade.   

O projeto ainda visa melhorar o sistema de alimentação da comunidade e, 

principalmente, suprir a necessidade da escola com relação à merenda para os alunos, uma 

vez que a merenda fornecida pelo Governo do Estado dificilmente chega à comunidade. 

Dessa forma, o Projeto Roça visa subsidiar a alimentação para as crianças da comunidade em 

idade escolar, proporcionando assim uma alimentação mais saudável.  Segundo o professor 

Edmar, responsável pelo projeto, este pode ser visto como “uma atividade coletiva, sendo 

também uma atividade social, econômica e cultural de nossa realidade”.  

O trabalho no Projeto Roça não envolve somente os alunos, mas toda a comunidade. 

Este, assim como os demais projetos, possui um cronograma de execução que é planejado 

juntamente com a comunidade e com antecedência para que não haja conflitos de horários 

com outros projetos, visto que todos os projetos são realizados nas quintas-feiras no horário 

da prática de projetos.  Diferentemente dos demais, neste projeto o trabalho na roça não pode 

ser realizado em apenas um horário, ou seja, no horário oposto ao horário da aula. Nesse 

sentido, o trabalho na roça deve ser realizado durante todo o dia, o que faz com que no dia da 

realização deste não haja aula na escola, mas aula de campo, como é denominada na 

comunidade.   

Como as roças ficam a certa distância da comunidade, não é viável que os estudantes 

saiam para o trabalho pela manhã e voltem ao meio dia no horário das aulas. Assim sendo, 

estes devem passar o dia no trabalho e os professores devem planejar uma forma para 

aproveitar o trabalho realizado como aprendizado em cada disciplina. De acordo com os 

professores, a atitude mais comum que os estudantes estão desenvolvendo é a elaboração de 

relatórios sobre o dia trabalhado, tentando relacionar o aprendizado daquele dia com as 



208 

 

disciplinas que são cursadas em sala. No entanto, os professores alegam que esta vem sendo a 

maior dificuldade na realização da prática de projetos.  

Relacionar as atividades práticas do cotidiano da comunidade com os conteúdos do 

currículo, ou seja, das disciplinas, tem sido o grande desafio das escolas indígenas. Esta 

situação a nosso ver, dá-se devido à ausência do reconhecimento das práticas como um 

conhecimento válido e que, portanto, deve ser refletido no ambiente escolar. Neste sentido, o 

conhecimento ou as práticas do cotidiano da comunidade são vistos como sendo um tipo 

“menor” de conhecimento, gerando, assim, um processo de hierarquização dos saberes, onde 

as práticas culturais da comunidade são vistas como crenças, costumes, tradições etc., e os 

conteúdos dos currículos são vistos como conhecimento, portanto com maior valor. Esta 

situação de hierarquização impossibilita o diálogo entre estes saberes, bem como a 

possibilidade de uma integração entre os mesmos, ou seja, o diálogo intercultural de saberes. 

O que podemos refletir sobre esta questão, é que, ao invés de relacionar o trabalho 

prático do cotidiano da comunidade com as disciplinas da escola, os professores deveriam 

refletir sobre estas formas de conhecimentos, na tentativa de colocá-los em diálogo, para que 

estas fossem sendo enriquecidas mutuamente, uma vez que, “tanto o conhecimento científico 

quanto o conhecimento tradicional são formas de entender e agir sobre o mundo, sendo, 

portanto, inacabadas e em constante processo de aprimoramento” (CARNEIRO DA CUNHA, 

2009). A escola deve ser pensada, não como um espaço de transmissão de conhecimento, mas 

como espaço de construção do saber, e que neste processo, deve-se levar em conta ambos os 

conhecimentos. Boaventura de Sousa Santos aponta a relação conflituosa, quando afirma que 

para existir um diálogo de saberes é necessária uma ruptura epistemológica onde ao invés de 

nos distanciarmos do chamado “senso comum” devemos nos aproximar deste (SANTOS, 

2010).  

Ainda em relação a este projeto, é válido informar que além da roça comunitária ainda 

há a roça da escola e que os produtos das mesmas são utilizados em beneficio dos próprios 

estudantes.  



209 

 

 

Foto acervo do pesquisador: Projeto Roça, comunidade Pedra Preta, abril de 2013. 

 



210 

 

 

 

Foto acervo do pesquisador: Projeto Roça, comunidade Pedra Preta, abril de 2013. 

 

 

 

 

 



211 

 

4.4.2.2- Projeto Horta Alimentar 

 O Projeto Horta Alimentar já vem sendo desenvolvido pela escola há algum tempo. De 

acordo com o professor Gilmar Brasil, responsável pelo projeto, a horta, assim como a roça, 

tem como objetivo melhorar a composição nutricional dos alunos e também da comunidade. 

Segundo este professor, nos últimos anos, a alimentação da comunidade estava passando por 

grandes mudanças devido à entrada de muitos produtos industrializados. Com a entrada destes 

novos produtos na comunidade, muitos dos que ali vivem estavam substituindo as práticas 

alimentares tradicionais por estas novas práticas. No entanto, a introdução de novos hábitos 

alimentares estava trazendo prejuízos para a comunidade, pois com eles vieram também 

algumas doenças que antes não eram conhecidas na comunidade.  

Frente a esta realidade, a escola, tomou a iniciativa de desenvolver o Projeto Horta 

Alimentar com o intuito de incentivar a produção de hortaliças e legumes e assim poder 

melhorar os hábitos alimentares da comunidade. O projeto ainda visa à recuperação da 

produção de algumas verduras e hortaliças que já não se cultivava na comunidade, e também 

propõe a introdução de outros tipos de verduras que não são da região mais que trás 

benefícios para a saúde das pessoas da comunidade. O intuito é promover uma mudança nos 

hábitos alimentares da população da comunidade incentivando-os a consumir alimentos mais 

saudáveis e produzidos na própria comunidade ao invés de consumir produtos 

industrializados.   

Diferentemente dos outros projetos que são realizados uma ou duas vezes por semana, 

o trabalho na horta é um trabalho diário e por se tratar de um projeto que requer maiores 

cuidados, vem sendo realizado nas proximidades da comunidade. Para a realização do mesmo, 

os alunos foram divididos em equipes que se revezam em sua execução. Esta dinâmica foi 

adotada devido à necessidade de regar as plantações duas vezes por dia. Assim sendo, uma 

equipe trabalha das 06h30min as 07h00min da manhã e outra equipe no horário da tarde, 

começando a partir das 17h00min. É importante mencionar que esta dinâmica de trabalho 

adotada pela escola nas práticas de projetos, é sempre debatida nas reuniões comunitárias, e 

como a prática de projetos é uma disciplina regular do currículo da escola, não há qualquer 

rejeição na realização destas atividades por parte dos alunos. Muitos destes preferem as aulas 

de práticas de projetos à sala de aula.  

Atualmente, na horta, vem sendo cultivada uma variedade de hortaliças e legumes. 

Dentre os principais, podemos destacar: cebola, pimenta, pimentão, chicória, rabanete, 



212 

 

quiabo, maxixe, taioba, alface, couve, pepino, batata doce, cenoura, beterraba, melão, 

melancia, berinjela, abóbora, nabo entre outros. É válido ressaltar que todo o material 

utilizado na produção da horta é material orgânico.  

Ao analisarmos as falas dos professores sobre o Projeto Roça e Horta Alimentar na 

comunidade, como sendo uma atividade didático-pedagógica da escola, é possível perceber 

que estes parecem ter dois objetivos bem definidos.  O primeiro seria melhorar os hábitos 

alimentares da comunidade, pois a introdução de alimentos industrializados tem trazidos 

alguns problemas para a comunidade. Já o segundo, estaria mais voltado à questão da 

valorização das práticas culturais da comunidade, ou seja, ao “resgate cultural”, pois em 

ambos os projetos, os professores deixam clara essa questão. No Projeto Roça, os professores 

referem-se à necessidade de manutenção das sementes tradicionais que ainda são cultivadas 

por algumas famílias, e no Projeto Horta, a necessidade de cultivar algumas hortaliças que já 

não mais eram cultivadas na comunidade.  

Ao considerarmos as práticas de projetos como atividades didático-pedagógicas da 

escola, é possível perceber que ali na comunidade Pedra Preta, a escola parece assumir uma 

função diferente da “escola tradicional” ali a escola vem assumindo características que é de 

fato diferenciada. Pois ao invés de se prender aos “cânones tradicionais” do ocidente que 

veem a escola como um espaço de transmissão de conhecimentos sistematizados, ou seja, do 

conhecimento científico, ali a escola parece estar preocupada não somente com esse processo, 

mas principalmente com a valorização dos saberes e práticas culturais comunitárias e com a 

possibilidade de colocar estes saberes em diálogo no intuito de promover uma melhor 

qualidade de vida da população da comunidade.  

 
Foto acervo do pesquisador: Projeto horta comunitária. Setembro de 2011 



213 

 

 
Foto acervo do pesquisador: Projeto horta comunitária. Setembro de 2011 

 

 

 
Foto acervo do pesquisador: Projeto horta comunitária. Setembro de 2011 

 

 



214 

 

4.4.2.3- Projeto Educação Ambiental
84

  

Assim como os demais projetos que vêm sendo executados pela escola em parceria 

com a comunidade, o Projeto Educação Ambiental também nasceu de uma necessidade da 

comunidade e da própria escola. Segundo o atual responsável pelo projeto, o professor 

Odivilson da Silva, quando ele chegou à comunidade no ano de 2012, o projeto já existia, 

porém de forma prática, ou seja, havia a ação, mas não havia uma sistematização do mesmo, 

ou melhor, não havia um cronograma definido de execução. Como na comunidade já havia 

essa prática de Educação Ambiental que vinha sendo desenvolvida pela escola, ele então 

tomou a iniciativa de elaborar uma proposta mais sistematizada que pudesse respaldar o 

trabalho da escola frente à comunidade e principalmente frente à Secretária de Estado da 

Educação. 

O projeto educação ambiental na comunidade tem como principal preocupação a 

destinação do lixo que vem sendo produzido pela comunidade. A preocupação da escola está 

em encontrar um meio que pudesse amenizar a produção de resíduos sólidos, e principalmente 

encontrar um lugar adequado à destinação desse tipo de resíduos. Segundo o professor 

responsável pelo projeto, não era objetivo do projeto, gerar mudanças nas tradições culturais 

do povo Macuxi, mas encontrar um destino adequado para os resíduos sólidos que vinha 

sendo produzido pela comunidade, uma vez que, esta vem consumindo muitos produtos 

industrializados.  

 Assim sendo, o projeto tem como objetivo preparar os estudantes para que estes 

possam orientar a comunidade para o consumo consciente e principalmente orientá-las a dar 

um destino correto ao lixo ali produzido. Ainda segundo o professor, como metodologia para 

a realização do mesmo, os alunos foram divididos em pequenos grupos para fazerem visitas às 

famílias. Nestas visitas as famílias são orientadas em relação ao material orgânico e não 

orgânico para que possam fazer uma separação desse material. Nesse sentido, orientavam as 

famílias para enterrar o material orgânico para seu posterior uso como adubo, e os demais 

resíduos eram depositados em sacos de fibras para ser recolhido posteriormente. Ainda como 

metodologia de trabalho, foi estabelecido que os grupos de alunos passariam duas vezes por 

                                                
84 Este projeto é hoje uma prática cotidiana da comunidade. Este não é apenas um experimento, mas uma ação 

continua da comunidade. Segundo o professor Odivilson, este projeto já foi apresentado como um projeto 

inovador em alguns eventos científicos, pois sendo ele, aluno da Licenciatura Intercultural e fazendo parte do 

PIBD Diversidade o tomou como uma de suas ações. Este projeto foi apresentado em um intercambio realizado 
na própria comunidade, no período em que estávamos em trabalho de campo. Tal intercâmbio foi celebrando 

entre os alunos da Licenciatura Intercultural do Instituto Insikiram e alunos da Licenciatura de Educação do 

Campo ambos participantes do PIBID Diversidade.   



215 

 

semana, aproveitando o horária da educação física e da prática de projetos, para fazer a coleta 

do lixo produzido pela comunidade. Esta atividade vem sendo realizada duas vezes por 

semana como nos expõe o próprio professor.   

 

A gente está trabalhando isso nos dias de segunda-feira no horário da educação 

física né, quando a gente vê que a parte que a gente está atingindo mais é a do nosso 

centro aqui, a gente tem trabalhado nas segundas-feiras das 06h30min às 07h00min 

e também nas quintas-feiras que é o dia da prática de projetos, então a gente trabalha 

essa parte também, no horário das 07h00minh ao 12h00min. Porque trabalha mais as 

práticas de projetos né, e as ações que a gente já tem feito né, a gente fez um 

deposito para o lixo né, essas lixeiras também que a gente tem é uma das ações, 

algumas visitas à gente tem feito né, com palestras educativas com os estudantes 

(Professor Odivilson, grupo de discursão realizado em abril de 2013). 

 

 

  Segundo o professor, em pouco tempo o projeto conseguiu atingir os objetivos que 

haviam sido propostos. E, hoje, as lideranças da comunidade acreditam que projetos como 

esses devem ser estendidos a outras comunidades, pois somente com o processo de 

conscientização contínua através da educação é possível transforma a realidade.  

 

4.4.2.4 - Projeto Horta Medicinal  

O Projeto Horta Medicinal – “Cuidando da nossa saúde e valorizando nossa cultura”, 

surgiu da necessidade de melhorar a qualidade de vida e saúde da comunidade e dos 

estudantes, afirma a professora Valdirene, coordenadora do projeto. Segundo ela, o projeto 

tem como principal objetivo fortalecer os conhecimentos tradicionais do povo Macuxi, 

através da valorização e uso das medicinas tradicionais pela comunidade. Trata-se, portanto 

de um projeto que visa à melhoria da saúde e do bem está da comunidade. Assim como os 

demais projetos o mesmo é executado as quintas-feiras das 07h30min da manha as 11h00min, 

horário que é destinado às práticas de projetos.  

Por se tratar de um projeto que está relacionado diretamente com a saúde da 

população, o mesmo vem sendo desenvolvido em parceria com os Agentes Indígenas de 

Saúde – AIS. Dentre as atividades do projeto, a professora Valdirene destaca que além da 

preparação do solo, a e plantação de mudas, já foram feitas outras ações no sentido de dar 

visibilidade ao projeto. Com este intuito, foram realizadas oficinas na Escola Júlio Pereira na 

cidade do Uiramutã, na qual foi trabalhada a produção de xaropes, garrafadas e pomadas. A 



216 

 

professora ressalta que nesta atividade houve a participação tantos dos Agentes Indígenas de 

Saúde quando dos alunos.   

Ainda segundo a professora, como ação do projeto na comunidade, foi realizada a 

mesma oficina que foi realizada no Uiramutã e também um seminário, vejamos, 

 

E aqui também a gente realizou uma oficina de produção de xarope e em Pedra Preta 

também foi feito um seminário falando sobre a importância da valorização das 
medicinas tradicionais.  Esse projeto a gente trabalha com os anciões da comunidade 

que tem esse conhecimento né, os cuidados, faz um benzimento nas crianças 

(Professora Valdirene, grupo de discursão realizado em abril de 2013). 

 

Ainda segundo a professora, esse projeto está sendo de grande importância para a 

comunidade, prova disso foi o envolvimento dos Agentes de Saúde, que abraçaram o projeto e 

já começaram a fazer o xarope, através de medicina tradicional. Além desses medicamentos 

acima citados eles também estão trabalhando na produção de pedra preta que é utilizada para 

curar picada de cobras.  

 

 
Foto do acervo do pesquisador: Projeto horta medicinal, comunidade Pedra Preta, abril de 2013. 



217 

 

 
Fotos cedidas pela professora Valdirene coordenadora do projeto. Alunos e agentes de saúde trabalhando com o 

projeto. 

 

 

 



218 

 

4.4.2.5 - Projeto Criança Feliz  

O Projeto Criança Feliz, segundo o professor Rosenildo, foi uma iniciativa dos 

professores de 1º ao 5º que viram a necessidade de inserir as crianças nesse processo de 

valorização cultural. Segundo ele, as crianças não participavam das atividades da prática de 

projetos, uma vez que esta “disciplina” era direcionada somente aos alunos do 6º ao 9º ano, ou 

seja, os jovens e adolescentes. Frente a essa realidade os professores do 1º ao 5º se 

organizaram e com o apoio da gestão da escola criaram o Projeto Criança Feliz.  

De acordo com a professora Maria Lúcia, o Projeto Criança Feliz surgiu da 

necessidade de fortalecer os valores culturais, que ainda se mantém vivos na comunidade da 

Pedra Preta. Este projeto, segundo ela,  

 

É uma experiência de como trabalhar as áreas de conhecimento, ciências da 

natureza, ciências sociais, comunicação e arte, ambiente, saúde e diversidade 

cultural através dos termos contextuais. E tem como objetivo principal fortalecer o 

ensino e a aprendizagem, bem com contribuir na formação, com um foco 

intercultural, visando à valorização do território, e a construção de um currículo 

diferenciado (Professora Maria Lúcia, entrevista realizada em abril de 2013).  

 

  De acordo com esta professora, esse projeto tem ajudado a realizar algumas mudanças 

nos hábitos das crianças, principalmente no que diz respeito à questão de higiene e saúde. 

Mesmo que o foco do projeto não seja este, os professores vêm trabalhando juntamente como 

os Agentes Indígenas de Saúde – AIS, nesse processo de conscientização das crianças e, 

principalmente, das famílias da comunidade.  

Apesar de os professores estarem desenvolvendo estas ações no campo da higiene e 

saúde, o foco principal do projeto está na realização de práticas culturais, como a dança, o 

canto e a produção de artesanato. No que diz respeito à dança, os alunos aprendem o parixara, 

o tucui e o areruia. Trabalham também com músicas regionais e com a confecção de 

artesanato, como os cokas e as roupas de fibras de buritis que os mesmos utilizam para a 

dança do parixara. Estas são confeccionadas pelos próprios alunos nas aulas de prática de 

projetos,  

E eles mesmo vão confeccionando, os mais adultos tiram as fibras e eles já vão 

fazendo as tangas, os colares, os cocares, a gente vai trabalhando tudo em cima 

disso, sobre pintura e as danças. E aí quando chega numa sexta cultural, cada 

professor tem colocado seus próprios alunos, para apresentar seu próprio trabalho 

(Professor Rosenildo, entrevista realizada em abril de 2013).  

 



219 

 

O projeto tem um cronograma de execução que é orientado pelo calendário escolar. O 

mesmo é realizado todas as quintas-feiras, no horário aposto ao horário de aula. No entanto, 

se no cronograma do projeto estiver previsto uma ação sobre saúde e/ou higiene, a atividade 

ocorre no horário de aula.  Para os professores, esse projeto, é uma possibilidade de as 

crianças entrarem em contato com outras formas de conhecimentos e sair de dentro das quatro 

paredes da escola, ou seja, fazer a interação entre teoria e prática.  Segundo eles, essa atitude 

vem produzindo mudança no comportamento das crianças, já que estas vêm demonstrando 

interesse em adquiri novos conhecimentos. No entanto, os professores relatam que apesar de 

estar sendo muito proveitoso, vêm encontrando algumas dificuldades, principalmente no que 

diz respeito a material para a fabricação de colar e a própria vestimenta.  

Ao apresentamos as ações que vêm sendo desenvolvida na comunidade através da 

prática de projetos, podemos observar que estas vêm sendo orientadas, principalmente, para 

os processos de valorização e “resgate cultural” na comunidade. No entanto, é importante 

lembrar que além da valorização cultural, estas práticas trazem a possibilidade de se 

estabelecer um diálogo entre dois tipos de conhecimentos.  A escola perde essa possibilidade 

de diálogo, quando se limita a relacionar os conhecimentos práticos do seu dia-a-dia com os 

conteúdos das disciplinas, como vem sendo feito através dos relatórios. 

Entendemos que, neste aspecto, a escola deveria se utilizar dos conhecimentos práticos 

dos alunos, refletir sobre os mesmos e os colocá-los em dialogo com os conhecimentos 

científicos, ou seja, com o currículo da escola. Essa situação, ao invés de inferiorizar tais 

conhecimentos seria enriquecedora, uma vez que, demonstraria os limites de ambos os 

conhecimentos, sem, no entanto hierarquizá-los. Nesse sentido, é preciso que a escola, tome 

consciência de que ambos os conhecimentos são válidos, ainda que distintos.  

 



220 

 

 
Foto acervo do pesquisador: crianças ensaiando para se apresentar na sexta cultural. Comunidade Pedra Preta, 

abril de 2013. 

 

 

 
Foto acervo do pesquisador: crianças ensaiando para se apresentar na sexta cultural. Comunidade Pedra Preta, 

abril de 2013. 

 

 



221 

 

 
Foto do acervo do pesquisador. Professora e alunos do projeto Criança Feliz, comunidade Pedra Preta, setembro 

de 2011. 

 

4.4.2.6 – Projeto Sexta Cultural 

O Projeto Sexta Cultural na comunidade é uma prática que já vem sendo adotada há 

vários anos. O mesmo é realizado sempre na ultima sexta-feira do mês, como parte do 

calendário escolar oficial, sendo considerado um dia letivo. O objetivo da Sexta Cultural, 

segundo os professores, é, além de promover uma maior interação entre a escola e 

comunidade, demonstrar à comunidade o trabalho que vem sendo desenvolvido pela escola. 

Para tanto, logo no início de cada mês, os professores são chamados a planejar suas atividades 

e nesse momento devem ser incluídas as atividades que serão apresentadas na Sexta Cultural.  

Ressaltamos que, durante nossas estadas na comunidade, pudemos presenciar a 

realização deste projeto por duas vezes, e aqui procuramos descrever uma das realizações.  

Trata-se da Sexta Cultural realizada no dia 26 de abril de 2013.  

A programação começou por volta das 09h00min da manhã, com o tuxaua convidando 

toda a comunidade a tomar assentos ali, na Casa Cerimonial, para prestigiar os trabalhos que 



222 

 

vinha sendo desenvolvidos pelos alunos e que seriam apresentados naquela ocasião. Aquela 

era a segunda sexta cultural a ser realizada no ano de 2013. Tinha como tema: Aula de 

Formação Cultural Ética e Cidadã e como subtema, História e Cultura.  Após o chamado do 

tuxaua, que estava como animador daquele momento cultural, as pessoas foram chegando à 

casa cerimonial e, aos poucos, os assentos foram sendo preenchidos.  

Ás 09h15min da manhã o tuxaua deu início às atividades e convidou toda a 

comunidade a ficar de pé para iniciar as atividades com uma oração
85

, na qual pedia força e 

proteção para toda a comunidade. Após a oração, as atividades da sexta cultural foram 

iniciadas com uma apresentação dos alunos do primeiro e segundo ano. Estes fizeram uma 

dramatização a partir de uma música infantil. A música dramatizada dizia o seguinte, “o índio 

mora na floresta gosta de caçar, o índio mora na floresta gosta de pescar, sua tanga é feita 

de pena dos pássaros da floresta, seu colar é feito de dente, dente de animal. Gosta de pular, 

gosta de dançar, gosta de cantar em suas festas, gosta de lutar e de se pintar, gosta de bater 

os seus tambores”. Enquanto a professora cantava, os alunos faziam gestos com arco e flecha. 

Logo após essa apresentação, os alunos ainda dançaram o Areruia.     

Antes de continuarmos com a descrição do evento, gostaríamos de chamar a atenção 

para alguns aspectos desta apresentação. A primeira questão está relacionada com a forma 

como a cultura está sendo vista pelos professores. Ao que nos parece há uma essencialização 

da mesma, sendo esta vista como algo de um passado distante. Falamos isso, porque logo 

após a apresentação dos alunos, a professora foi explicar a dramatização, e em sua fala, ela se 

referia aos povos indígenas como algo do passado, ou seja, um indígena de antigamente. A 

segunda questão também relacionada à cultura, e nos parece muito interessante para pensar a 

interculturalidade na escola e na comunidade e refere-se à dança apresentada por aqueles 

alunos, o Areruia.   

É importante mencionar que mesmo a maioria dos alunos sendo pertencente à etnia 

Macuxi, a dança apresentada foi uma dança e religião do povo Ingarikó. Esta situação nos faz 

perceber que ali, naquela comunidade, através da escola, está havendo um processo de troca 

cultural/ ou seja, uma interação cultural entre os diferentes grupos (GARCÍA CANCLINI, 

2008), pois as culturas macuxi e ingarikó, ou os povos pertencentes a estas etnias parecem 

estar interagindo cada vez mais por meios de suas manifestações culturais, aprendendo e 

ensinando sua cultura naquele contexto comunitário.  

                                                
85 A oração proferida pelo tuxaua foi uma oração espontânea, pedindo força e proteção para toda a comunidade. 



223 

 

 Após esta apresentação dos alunos do primeiro e segundo ano, houve um intervalo 

para de animação e em seguida foi à apresentação dos alunos do terceiro e do quinto ano.  

Estes também através de uma dramatização, contaram a história de como as famílias 

indígenas viviam em suas comunidades. A história procurava demonstrar como os pais 

ensinavam seus filhos e como as mães ensinavam suas filhas.  Tratava-se, portanto, de uma 

forma de educação familiar, onde as relações de gênero ficavam muito bem estabelecidas. 

Enquanto o pai ensinava os filhos a trançar a tipiti, a daruana, e o jamanxim, a mãe ensinava 

os cuidados domésticos para as meninas. Outra orientação que a mãe dava às meninas era que 

as mesmas não podiam sair de casa em determinadas horas do dia, pois se assim o fizesse “o 

mariwá, bicho da serra”, tomaria sua sombra para si.  

Essa apresentação, mais uma vez, nos faz refletir sobre determinados valores culturais 

que os pais ainda tentam passar aos seus filhos. Essa questão é interessante, pois parece ser 

uma prática ainda viva na comunidade. Durante várias ocasiões fomos alertados pelas 

crianças de que não se deveria descer ao rio, ao meio dia, e tão pouco às seis da tarde, pois se 

assim o fizéssemos correríamos o risco de sermos atacados por algum rabudo, ou seja, pelo 

canaimé. Ainda com relação a determinadas crenças que a comunidade ainda mantém em 

uma ocasião de trabalho comunitário, ouvimos o tuxaua mencionar que as meninas e/ou 

mulheres que, por ventura, estivessem com doença de mulher, não deveriam ir para a roça.  

Após a apresentação acima aludida, foi a vez dos alunos da quarta série. Os mesmo 

fizeram uma coreografia de uma música que dizia o seguinte; “é ele o Macuxi, é dele o caxiri, 

coloca o beijuzinho a jiquitaia pra lamber e todos vão comer, vão comer”.  Ressalto que 

nesta apresentação, enquanto a professora cantava, os alunos faziam os gestos. Logo após a 

apresentação, uma aluna foi convidada para explicar a apresentação. Em sua explicação, a 

aluna dizia ter apresentado a cultura do povo indígena. 

 Nas falas dos próprios alunos e da professora, é possível perceber que os mesmos se 

colocam de fora dos processos relatados; remetendo-se a um passado, sem levar consideração 

que hoje, no dia-a-dia da comunidade, eles continuam reproduzindo as mesmas práticas. Ou 

seja, não é feita uma correlação entre o que acontecia no passado com o que ainda vem 

acontecendo hoje.  

Os alunos do sexto anos entraram para fazer sua apresentação e dançaram um 

parixara, cantando a música do tauarú. Logo após a apresentação, o tuxaua os perguntou o 

que significava a música do tauarú, porém estes não souberam responder.  Os alunos do 



224 

 

sétimo ano também fizeram uma apresentação que retrava como era a vida da comunidade 

antigamente. Em sua apresentação, eles falavam da organização do ajuri, ou seja, do trabalho 

coletivo na comunidade. Ao retratarem essa situação, eles lembravam como era feita a divisão 

dos grupos entre os que iam pescar e os que iam caçar. Lembravam também qual era a tarefa 

das mulheres neste de tipo de trabalho.  

De acordo com eles, quando os homens saíam para realizar suas atividades, fosse de 

caça ou de pesca, as mulheres já começavam a preparar o caxiri e o beiju, e ao final do 

terceiro ou quarto dia, elas já estavam prontas para receber seus esposos na volta de suas 

atividades.  Os homens, para indicar sua volta, atiravam ou ateavam fogo no capinzal, assim 

as esposas sabiam que deveriam ir ao seu encontro. Estas, ao saírem ao encontro de seus 

esposos, levavam consigo o caxiri, a damorida e o beiju e os encontravam com festas, com 

danças, comidas e bebidas, a festa começava ali com o encontro e se estendia para toda a 

comunidade.  

Nessa apresentação, mais uma vez, pudemos perceber que a cultura continua sendo 

reificada, os mesmos falavam desta atividade como sendo algo de um passado distante, ou 

seja, um costume que já existiu. Em sua narração eles sempre se referiam “era assim que os 

índios viviam”. O narrador parecia esquecer que, no dia anterior, havia acontecido um ajuri 

para plantar a roça da escola onde houve a participação de mais de 90 pessoas entre mulheres 

jovens e crianças e que, apesar não ter havido uma festa na comunidade, houve uma divisão 

de trabalho, quando uns foram plantar, outros foram cuidar da comida e outro ainda foram 

cuidar do caxiri. Nesse sentido, podemos perceber que apesar da dinamicidade da cultura, ali 

na comunidade e na escola, esta (a cultura) está sendo vista e descrita a partir de elementos do 

passado, remetendo-se a elementos culturais distantes dos vivenciados na atualidade. Essa 

situação, reflete aquilo que os professores comentavam quando se referiam as suas 

dificuldades em trabalhar a interculturalidade, que é a dificuldade de contextualização.  

Os alunos do oitavo ano, em sua apresentação, também refletiram sobre o ajuri. Ao 

dramatizar a história da cultura do povo Macuxi, também se referiam como algo de um 

passado distante. Diziam eles, “antigamente, o tuxaua sempre saia a convidar o povo ou 

gritava de sua casa”, ele se referia ao convite do tuxaua dirigido a toda comunidade para o 

trabalho do ajuri. Enquanto o tuxaua convidava as pessoas, sua esposa junto com as filhas, 

cuidavam do caxiri e da alimentação para os trabalhadores. Ali, todos se reuniam no malocão 

da casa do tuxaua para tomar caxiri, comer damorida e queimar boca, para sair de casa. 



225 

 

Depois que todos comiam, saiam para a roça para realizar o trabalho. Nesta apresentação mais 

uma vez, não houve uma contextualização com a realidade atual e mais uma vez a cultura foi 

reificada.  

Os alunos do nono ano, em sua apresentação, procuraram demonstrar as diferenças 

culturais entre índios e não índios. Para tanto, fizeram uma dramatização retratando o 

encontro do homem “branco” com o indígena. Nesta, os alunos procuravam demonstrar as 

dificuldades com a barreira linguística existente entre os dois grupos, mas, ainda assim era 

possível uma comunicação. E mais do que isso, demonstravam também a capacidade que os 

povos indígenas possuem de dialogar e de construir “pontes” neste processo interativo, e 

demonstravam também as limitações do homem “branco” nesse processo.  

As duas últimas apresentações do dia foram feitas pelos alunos da EJA, Educação de 

Jovens e Adultos, que dançaram o areruia e, ao passo que dançavam, também gesticulavam. 

A última apresentação ficou a cargo dos alunos do quinto ano da EJA, eles também retrataram 

as crenças e tradições do povo Macuxi.    Nesta apresentação, eles contaram a história de uma 

família que costumava sair muito cedo para a roça. Porém, antes de sair, era costume daquela 

família; tomar o café, comer o segura peito e “queimar a boca” com pimenta. No entanto, 

certo dia, um jovem resolveu não seguir as tradições da família e saiu de casa sem comer 

damorida e “queimar a boca” com jiquitaia. Sem seguir as tradições da comunidade, o jovem 

saiu e foi para o roçado, porém, em sua volta o mesmo é atacado pelo  mariwa, que tomou sua 

sombra. Como resultado de sua desobediência, o jovem colocou sua vida em perigo, pois ao 

ser atacado pelo mariwá, ficou muito doente, gerando um grande desespero na família. Ao 

perceberem que o jovem estava doente, a família imediatamente chamou o pajé para realizar o 

ritual de cura. Para a alegria da família, o pajé conseguiu reanimar o rapaz, que recuperar sua 

sombra.  

Esta apresentação, assim como as demais, buscava retratar história e a cultura do povo 

Macuxi. No entanto, apesar de determinadas crenças ainda estarem muito vivas na 

comunidade, estas não foram contextualizadas, deixando a impressão de que todas aquelas 

práticas fazem parte de um passado muito distante e que vive apenas na memória dos mais 

velhos da comunidade e que, portanto, devem ser “resgatadas”. É válido mencionar que, 

mesmo que os professores em seus discursos dissessem que buscam fazer esta 

contextualização, ainda nos parece que estão muito longe de alcançá-la.  



226 

 

Após o término das apresentações, todos foram convidados a saborear uma picante 

damorida na casa do tuxaua. Naquela ocasião, muitas mulheres chegaram com suas panelas 

de damorida seu beiju e seu caxiri para ser compartilhado por todos os que ali estavam.  Na 

mesa, havia uma diversidade de damorida, havia damorida de peixe, de saúva e de carne. 

Além da damorida ainda havia carne assada e peixe frito.  

Ao analisarmos as apresentações realizadas durante a Sexta Cultural, é possível 

perceber que a cultura, ali na comunidade, ainda vem sendo vista como algo do passado. Os 

professores, apesar de afirmar estarem trabalhando a valorização cultural, ainda o fazem nesta 

perspectiva, sem levar em consideração que a cultura assim como a tradição está em um 

contínuo processo de mudança. Dessa forma, ao invés de trabalhar os processos de 

transformação pelos quais a cultura vem passando nos últimos tempos, a escola parece atuar 

em uma perspectiva de “resgate” cultural, vendo esta como algo estático, essa situação, 

impossibilita, portanto, uma maior interação entre os conhecimentos produzidos na 

comunidade através das práticas com o conhecimento “transmitido” na escola através do 

currículo.   

 
Fotos do acervo do pesquisador: alunos apresentando a cultural tradicional durante a sexta cultura, comunidade 

da Pedra Preta, abril de 2013. 

 



227 

 

 
Fotos do acervo do pesquisador: alunos apresentando a cultural tradicional durante a sexta cultura, comunidade 

da Pedra Preta, abril de 2013. 

 

 
Fotos do acervo do pesquisador: alunos apresentando a cultural tradicional durante a sexta cultura, comunidade 

da Pedra Preta, abril de 2013. 

 



228 

 

4.5 - A interculturalidade na Escola Don Lourenço Zoller. 

O discurso sobre a interculturalidade e educação intercultural na Escola Don Lourenço 

Zoller é bem mais recente que os debates sobre educação diferenciada.  Embora as políticas 

educacionais para os povos indígenas, no Brasil, apresentem a interculturalidade como uma 

das características da escola indígena. Ali, na comunidade Pedra Preta, esse discurso não fazia 

parte da pauta da comunidade, pois o que se reivindicava até pouco tempo atrás, era uma 

educação específica e diferenciada que respeitasse os valores culturais, mais que também 

fosse capaz de formar lideranças para atuar nas comunidades. Mesmo que possamos sugerir 

que desde a implantação da escola na comunidade havia “práticas e diálogos interculturais”, 

este discurso só seria assumido pela comunidade educativa muito recentemente.   

Conforme relato dos professores da comunidade, o discurso de reivindicação de uma 

educação intercultural para os povos indígenas chega à comunidade da Pedra Preta apenas na 

primeira metade da década passada, quando surgiam os primeiros debates sobre a criação de 

um curso superior específico para os professores indígenas. Foi, portanto, a partir dos debates 

gerados pelo Núcleo Insikiran de Formação Superior da Universidade Federal de Roraima que 

este debate chegou às comunidades e escolas indígenas daquela região.  

 Ao relatar sua experiência de aproximação com o discurso da interculturalidade, e ou 

educação intercultural, a professora Mara Texeira nos conta que a primeira vez que ouviu 

falar em interculturalidade, foi no início dos anos 2000 em uma reunião de tuxauas na 

comunidade do Canauani, região da Serra da Lua. Naquela oportunidade, os professores e 

lideranças indígenas, juntamente com representantes de instituições como a Fundação 

Nacional do Índio – FUNAI, Secretária de Estado da Educação – SEED e Universidade 

Federal de Roraima – UFRR, debatiam uma forma de acesso dos professores indígenas à 

educação de nível superior. Este debate vinha atender a uma demanda da Organização dos 

Professores Indígenas de Roraima – OPIRR, que há muito tempo vinha discutindo a 

necessidade de um curso de formação em nível superior, visto que a formação que até então 

havia sido garantida a estes professores era o magistério.  Foi neste encontro e através da 

professora Maria Auxiliadora Melo e do professor Maxim Repetto
86

 que a professora Mara 

Texeira afirma ter entrado em contato pela primeira vez com este discurso da 

                                                
86 Maria Auxiliadora era professora do departamento de ciências sociais da UFRR e era a pessoa responsável por 
encaminhar o debate de um curso superior para os povos indígenas. Já o segundo, Maxim Repetto, na época 

atuava como assessor do Conselho Indígena de Roraima – CIR e da Organização dos Professores Indígenas de 

Roraima – OPIRR, hoje professor do Instituto Insikiram.  



229 

 

interculturalidade. Naquele momento, se discutia a criação de um curso superior de formação 

para professores indígenas, um curso intercultural.  

 Ainda segundo esta professora, esse contato com os discursos acerca da 

interculturalidade e educação intercultural, viria a estreitar-se no ano 2003, quando sua irmã a 

também professora Marileia Texeira fez o vestibular para a primeira turma do recém-criado 

curso da Universidade Federal de Roraima. Tratava-se, portanto, de um curso de Licenciatura 

Intercultural, curso este, específico e direcionado à formação de professores indígenas.   A 

partir de então, começou a entender melhor o discurso da interculturalidade e, no ano 

seguinte, passava a integrar o grupo de alunos professores que faziam o curso. Foi, portanto a 

partir de seu ingresso no curso que começou sua experiência com os discursos acerca da 

interculturalidade.  

 

Eu já tinha terminado o magistério, então fui participar na área de geografia de um 

curso de extensão na Universidade. E ai já se discutia isso, falavam assim: ah o 

professor está fazendo intercultural. E logo quando surgiu o vestibular em 2005 o 

segundo né, aí eu me escrevi. Aí eu já consegui passar e ai já foi mais direto eu já fui 

entendendo e depois que eu estava lá já comecei a conversar e ir para as 

comunidades. Na interculturalidade, a gente fazia a ligação com os temas 

contextuais, essa era a segunda turma que estava sendo testada no curso, então, lá fui 

lendo o que algumas pessoas escreveram sobre o que é interculturalidade, sobre 

intercultural o que isso significa [...], é em 2003 que começa então esse discurso 

falando de interculturalidade que até hoje [...] as próprias pessoa que fazem o curso 
não conseguem entender, porque o curso é novo. E esta sendo testada, uma “coisa 

nova”, mas de qualquer forma é novo né (Professora Mara, entrevista realizada em 

abril de 2013).  

 

  Assim como a professora Mara, a professora Marileia também afirma que seu primeiro 

contanto com os discursos sobre interculturalidade e educação intercultural deu-se na 

Universidade, no curso de Licenciatura Intercultural, pois até aquele momento toda a 

discursão que havia em torno da educação escolar indígena estava direcionada a educação 

específica e diferenciada, ainda não se fazia menção à interculturalidade.  

 

Para nós aqui na escola é nova essa discursão, mas a gente começou a ter esse 

contato com essa discursão a partir da Universidade, na Universidade Federal de 

Roraima, quando a gente achava até que esse discurso do diferenciado, ainda era 

muito restrito [...], então eu acredito que quando nós falamos de intercultural, é 

buscar um espaço maior pra poder discutir, ou entender tudo que nos rodeia em 
relação à cultura. Então a cultura entre as culturas, porque até nós adquirimos outras 

culturas, a gente precisa, primeiro compreender a nossa. Então essas que são as 

partes que a gente vem discutindo e até pra mim também chega a um ponto que eu 

fico analisando até onde é o intercultural o que é o intercultural, de repente a gente 



230 

 

pode conceituar como cultura entre culturas, mais é a partir daí, é uma discursão que 

com certeza nós estamos entendendo, buscando um espaço maior pra compreender, 

mas é isso, o contato com a interculturalidade foi a partir que nós começamos a 

discutir na Universidade, na Universidade Federal. E a gente traz isso até a nossa 

escola pra também tentar compreender com os estudantes, o quê realmente eles 

podem conceituar, ou buscar, ou entender o que é o intercultural (Professora 

Marileia entrevista realizada em abril de 2013). 

 

Ainda em relação a esse primeiro contato com o discurso acerca da interculturalidade, 

o professor Gilmar lembra, que já nos anos de 1980, os tuxauas e demais lideranças indígenas 

já vinha debatendo a questão da educação escolar indígena, e exigindo uma educação 

diferenciada, no entanto, este debate estava restrito à questão do bilinguismo. Foi somente 

através da Licenciatura Intercultural que este debate ganhou força, passando a ser uma 

reivindicação das comunidades. Esta afirmação também é compartilhada pelo professor 

Odivilson. Segundo ele, antes da Licenciatura, se havia algum debate sobre interculturalidade, 

não era bem aprofundado; no entanto, com a chegada da licenciatura intercultural os 

professores começaram a entender e praticar essa interculturalidade junto às escolas de suas 

comunidades. Ainda de acordo com este professor, hoje, a escola Don Lourenço Zoller vem 

trabalhando na comunidade tendo como base o princípio da interculturalidade, haja vista que 

esta é uma comunidade multicultural.  

O exposto acima nos mostra que os professores são enfáticos em afirmar que os 

debates e/ou discursos sobre interculturalidade e educação intercultural são recentes na 

comunidade, e que estes são fruto das reflexões e debates produzidos ao longo de seu 

processo de formação, mas principalmente através da licenciatura intercultural. Mesmo sendo 

um debate recente, os professores afirmam que tem assumido esse compromisso e vem 

trabalhando nessa perspectiva da interculturalidade, principalmente através do ensino da 

língua e da prática de projetos.   

A partir da afirmação dos professores de que vêm trabalhando na comunidade numa 

perspectiva intercultural, procuramos apreender qual era o entendimento dos mesmos sobre o 

que seria interculturalidade, como eles estavam entendendo este debate e como estavam 

empregando em suas práticas cotidianas de sala de aula. Vejamos algumas ponderações dos 

mesmos sobre o que seria a interculturalidade.  

 

A interculturalidade, do ponto de vista que eu defendo, como eu falei antes né, nos 

tempos anteriores a gente valorizava só um conhecimento, ai ele é um todo você 

consegue respeitar o limite do outro, do branco, do negro, do amarelo, do 



231 

 

estrangeiro, o seu né. Porque muitas vezes a gente só consegue enxergar, 

principalmente o indígena, ele consegue enxergar que o do outro é melhor e o seu é 

ruim. Na interculturalidade ele se valoriza como um todo [...] O intercultural é você 

conhecer a cultura ficar ligado, tu nunca vai deixar de ser o que você é porque estar 

usando um relógio, uma roupa. Então você esta interligando com todas as situações 

com o processo que esta em sua volta, com a tecnologia em fim. Você vai lidar de 

frente, você se identifica quem você é, onde você vive sua cidadania, sua identidade 

o seu social. Então a partir do momento que você começa a entender esse mundo em 

que você vive você fica igual, você não se julga menor, ou melhor, que o outro. 

Então essa seria a interculturalidade (Professora Mara, entrevista realizada em abril 

de 2013). 

 

Analisando a fala desta professora, podemos perceber duas formas de compreensão da 

interculturalidade.  No primeiro momento, a professora defende a interculturalidade como um 

processo de reconhecimento e de respeito para com o outro, ou seja, é uma atitude de respeito 

aos valores culturais de cada pessoa, seja ela, negra, amarela, branca, estrangeira etc., a 

interculturalidade nesse sentindo, busca o estabelecimento do respeito para com o outro, 

independentemente do seu grupo étnico ou social. Ainda é importante ressaltar que nesta 

perspectiva defendida pela professora, o fato de ser diferente não significa desigual. A 

segunda perspectiva apontada pela professora, ver a interculturalidade desde uma perspectiva 

da interação, do diálogo e das trocas culturais. Para esta professora, esse processo de 

intercambio cultural, além de proporcionar o conhecimento das mais diversas culturas os 

coloca em diálogo. Este por sua vez, ao confrontar realidades distintas com sua própria 

realidade termina fortalecendo a identidade cultural. Desta, forma, esse processo interativo 

não pode ser visto como um fator de perda da identidade cultural, mas como um fator de 

enriquecimento da mesma. Tal atitude, segundo a professora, faria com que os indivíduos não 

se julgassem superior ou inferior, melhores ou piores que os outros, mas apenas diferentes.  

 

Eu vejo que a interculturalidade é um conhecimento geral né, a gente aprende um 

pouco de cada coisa, um pouco da matemática, um pouco da ciência, um geral né. 

Na verdade eu entendo que é isso né, mostrar as diferenças entre os costumes, a 

tradição, até na disciplina (Professora Maria Lúcia, entrevista realizada em abril de  

2013). 

 

 Diferentemente da primeira, esta professora, percebe a interculturalidade como uma 

forma de conhecimento geral, sendo que tal conhecimento estaria relacionado principalmente 

ao conteúdo disciplinar, ou seja, aos conteúdos que são ofertados na escola. No entanto, 

apesar de esse conhecimento ser disciplinar, deverá levar em conta as diferenças culturais, 



232 

 

mostrando assim, as especificidades dos diferentes grupos. A interculturalidade, nesse sentido 

estaria muito próxima da interdisciplinaridade.  

 

 
Acho que já está claro, porque tem o povo Ingarikó, Macuxi, então isso é uma 

cultura que está aqui dentro da escola, dentro da comunidade [...], e nós temos 
conseguido aqui na escola essa interculturalidade. Então são culturas diferentes e 

estamos unindo esses dois lados e estamos vendo resultado que essas culturas estão 

se juntando e dando certo de se trabalhar (Professor Getúlio, entrevista realizada em 

abril de 2013). 

 

 
Buscando essa interculturalidade, a gente como professor, participei do magistério 

também né, lá a gente sempre buscava esse intercambio de interculturalidade, de a 

gente está se associando junto com os outros, buscando um novo conhecimento pra 

gente se aperfeiçoar. Como hoje tem alguns colegas aqui da comunidade que faz a 

licenciatura intercultural. Então isso é um aprendizado pra eles, que eles vão buscar 

lá dentro depois retorna pra comunidade, eles traz de volta o conhecimento que eles 

aprendem lá dentro. Até para os próprios colegas professores, pra nós né. Quando 
eles chegam de lá passa o que foi passado no projeto lá, o que eles vão desenvolver. 

Então a interculturalidade é isso, de a gente estamos buscando aquele conhecimento 

junto com a comunidade [...], porque ela trabalha aqui com vários temas né de 

interculturalidade. Tem três etnias, que é falante mesmo. Então assim: quem fala a 

própria língua, pra mim tem uma cultura. Cada cultura diferente. Então, é 

interculturalidade né (Professor Rosenildo entrevista realizada em abril de 2013).  
  

 

 Para esses professores a interculturalidade está relacionado à interação cultural entre 

os diferentes povos que habitam na comunidade. Para o professor Getúlio, a presença de duas 

etnias distintas convivendo pacificamente dentro da comunidade e da escola, já demonstra a 

interculturalidade. O professor Rosenildo, também faz menção aos diferentes povos que ali 

habitam, mas enfatizam principalmente a relação entre os conhecimentos que são produzidos 

e adquiridos na universidade e o dialogo deste com as práticas culturais da comunidade. Dessa 

forma, para este professor a interculturalidade além de ser um diálogo entre culturas distintas, 

é, sobretudo, um diálogo de saberes.  

Ao analisarmos as respostas dos professores sobre o que seria interculturalidade, 

podemos perceber uma polifonia a acerca deste discurso. Esta polifonia, mais uma vez, vem 

corroborar o que já afirmamos anteriormente que o discurso acerca do intercultural se constrói 

dependo do contexto local e histórico. O que é interessante observar nos discursos destes 

professores, é que apesar de os mesmo terem afirmado que suas concepções acerca da 

interculturalidade e da educação intercultural vieram da licenciatura intercultural, cada um foi 

construindo seu próprio entendimento do que seja o intercultural, não havendo assim, uma 

única concepção.  



233 

 

Como vemos para alguns dos professores a interculturalidade esta relacionada ao 

processo de valorização de sua identidade cultural ao mesmo tempo em que também 

reconhece e valoriza a identidade e as especificidades do outro. É vista também como uma 

forma de conhecimento, através do qual é possível reconhecer e valorizar as diferenças, seja 

essas de gênero, raça, crença, étnica ou de orientação sexual. Para outros ainda é uma relação 

dialógica entre povos que possuem culturas distintas.  

Nesse sentido, a comunidade Pedra Preta e a escola Don Lourenço Zoller, tornam-se 

exemplar nesse processo de interculturalização da educação escolar, já que vem trabalhando a 

valorização da identidade étnica, através da prática de projetos e através destes 

proporcionando a interação entre as culturas ali existentes, a Macuxi e a Ingarikó e colocando 

estas em relação com a cultura não indígena. Ainda é importante, ressaltar que nesse processo 

interativo há uma troca de saberes, onde a escola além de trabalhar os conhecimentos 

ocidentais tidos como universal, vem trabalhando também o conhecimento local, valorizando 

a cultura comunitária. Além disso, ainda trabalha a interculturalidade a partir do enfoque 

linguístico, já que a educação escolar vem sendo realizada de forma multilíngue, ou seja, em 

Português, Macuxi e Ingarikó.  

No que diz respeito ao diálogo de saberes, percebemos que este tem sido a grande 

dificuldade dos professores, haja vista, que os conhecimentos ainda são vistos de forma 

hierarquizada pelo currículo oficial da escola. Dessa forma, a escola ainda parece considerar 

os conhecimentos advindos dos livros didáticos com um maior valor que o conhecimento 

prático do dia-a-dia da comunidade. Tal situação, ainda reproduz uma lógica colonialista da 

superioridade ocidental e do etnocentrismo, já que foi esta visão que produziu e continua a 

produzir essa hierarquização dos saberes. Nesse sentido, o desafio da educação intercultural é 

romper com esse paradigma, promovendo um diálogo entre os diversos saberes, sem, no 

entanto, desconsiderar suas particularidades.  

Ao questionar se na escola Don Lourenço Zoller os professores vêm trabalhando nessa 

perspectiva da interculturalidade, e como vem aplicando esse discurso na realidade da 

comunidade uma professora é enfática em sua resposta, vejamos, 

 
Já está na vista que nós já trabalhamos a interculturalidade, e eu entendo que está ai 

presente a interculturalidade, juntamente com o povo, que é o povo Ingarikó, e o 
povo Macuxi, e isso é trabalhado aqui na nossa escola né. Essa interculturalidade é 

trabalhada respeitando os costumes de cada um né, e pra isso tem professor né. 

Quando nós ensinamos uma coisa, já estamos mostrando a interculturalidade né, 

ensinamos a realidade, as culturas, os costumes, as tradições, não só daqui, mas 



234 

 

também de outros lugares de acordo com os livros né, em cada disciplina, em cada 

ano de cada turma que se trabalha, primeiro ano, segundo ano, terceiro ano, então 

vai ter que ser trabalhado não fugindo da nossa realidade, aí com certeza nós 

estamos mostrando a nossa interculturalidade né. Entre as pessoas dessas duas coisas 

que estão presentes, e os povos também né, a gente respeita os povos, 

principalmente os povos indígenas, da nossa comunidade nós respeitamos. De 

repente eles podem trazer os costumes deles que vai servir que é importante pra 

nossa comunidade e nós abraçamos de bom coração. Então isso pra mim já está 

acontecendo a interculturalidade. (Professora Maria Lúcia, entrevista realizada em 

abril de 2013). 

 

No discurso acima, mais uma vez percebemos que para esta professora a educação 

intercultural faz-se a partir do conhecimento e do respeito às diversas culturas. Pois segundo 

ela, é necessário ensinar a realidade cultural não somente da comunidade, mas também de 

outros povos. Dessa forma, a interculturalidade seria trabalhada na perspectiva do respeito aos 

diferentes costumes, promovendo assim, uma interação entre mesmos.   

Outra professora da escola, afirma que vem trabalhando a interculturalidade, a partir 

da história de vida de cada um de seus alunos. O intuito é que estes ao conhecerem sua 

história, bem como a história de sua comunidade e de seu povo possam relacionar com a 

história de outras pessoas, de outros povos e assim construir seu próprio conhecimento. Para 

tanto, se utiliza de uma metodologia que vem chamando de “calendário cultural” (GASHE, 

s/d) e, a partir deste, procura demonstrar que cada sociedade, cada povo, tem sua forma de se 

organizar, sua forma de perceber a natureza, ou seja, cada povo possui sua cosmovisão.   

 

Como na astronomia que os ocidentais têm todos os seus astros. Então faz essa 

ligação se tinha algo haver a nossa astronomia com o ocidente e a gente acabou 

vendo que tinha né, porque eles também têm escorpião, indígena consegue ver e 

dizer o que acontece quando aquele escorpião aparece lá no céu, então vamos ver o 

que diz lá o outro conhecimento. E isso, assim dizer que todo ser humana na terra 
ele tem como explicar as suas situações do modo de vida né, então esse 

conhecimento nas escolas ele estar estudando economia, estar estudando a ecologia 

que é a biologia né. Então como eu fiz essa transdisciplinar que é dos termos 

contextuais mesmo, conhecimento científico em relação aos temas contextuais foi 

juntando e consegui trabalhar isso com eles (Professora Mara, grupo de discursão 

realizado em setembro de 2011). 

 

Uma terceira professora afirma que na comunidade havia um trabalho que precisava 

ser feito, pois com a chegada dos povos Ingarikó à comunidade, e consequentemente à escola, 

foi vista a necessidade de trabalhar uma educação de forma multilíngue: o português, o 

macuxi e o ingarikó, pois sentia a necessidade da valorização da cultura daquele povo, e a 

interculturalidade veio proporcionar essa situação.   



235 

 

 

Nós trabalhamos a interculturalidade e já estamos entendendo mais ou menos o quê 

que é esse dialogo das culturas, nós fazemos o possível também para aparecer essa 
cultura aqui dentro, tanto é que na sexta cultural, é aonde eles também apresentam as 

músicas deles, os cantos que eles fazem o ritual que eles fazem, e nós também 

apresentamos a nossa, o canto Macuxi, as nossas danças, mas também a gente já 

apresenta outras danças do Brasil né, dos povos do Brasil, tanto indígenas quanto 

não indígenas, mostrando também que há essas diferenças culturais que servem pra 

nossa né. E sem perder de vista que mesmo nós aprendendo outra cultura, a gente 

não deixa de ser o indígena, índio Macuxi que também tem a sua cultura, então é 

isso que a gente trabalha na escola, desde a língua até todos os costumes (Professora 

Marileia, entrevista realizada em abril de 2013). 

 

 

É importante mencionar que, para realizar este trabalho os professores afirmam que 

vêm encontrando algumas dificuldades, apesar de entenderem o que é o intercultural, e que o 

trabalho que eles vêm fazendo, visa suprir uma demanda da comunidade, ainda tem 

encontrado algumas resistências por partes de alguns alunos, pais e, principalmente, 

dificuldades didáticas pedagógicas, o que tem feito com que o trabalho ainda não seja 

realizado integralmente como eles gostariam. Em relação a não aceitação dos pais, a 

professora afirma que está é uma questão que já vem sendo superada a partir das reuniões 

pedagógicas e de avaliação.  

 

Pedimos a maioria dos pais pra compreenderem a forma da nova dinâmica de 
ensinar, é claro que tem alguns pais ainda que não aceitam, porque diz que o filho 

tem que ir pra escola aprender ler e escrever, e não roça, horta, capina, só que nós 

temos colocado que essa é a formação que a nossa escola da né, porque a maioria 

dos pais, eles colocam proposta como esse ensinamento né, então a gente já 

tentamos conversar já por três vezes, mas a maioria entende como ensinamento né, 

agora tem uns que estão por fora das reuniões, dos debates, que nenhuma 

comunidade não tem realmente 100% dos pais ali entendendo sobre a educação. E 

essas diferenças que vem tendo assim, a gente tenta compreender né, mas é uma [...] 

se a gente contar no dedo acho que são três, dois pais de família que não aceitam 

(Professora Marileia, entrevista realizada em abril de 2013). 

 

 

As dificuldades de implementação de uma educação intercultural diferenciada e 

específica também passa pela resistência de alguns dos pais da comunidade. Na fala da 

professora, é possível visualizar duas formas de como a escola vem sendo percebida naquele 

contexto. Uma parcela dos pais, ainda que seja pequena, vê a escola como local de instrução, 

onde seus filhos vão para aprender a ler a escrever, privilegiando assim o “conhecimento 

ocidental universal”, em detrimento do conhecimento local, e por essa razão, não concordam 

que os alunos sejam levados a trabalhar nas roças, e outros projetos que vem sendo 



236 

 

desenvolvido pela escola. Do outro lado, a maioria dos pais reivindica da escola uma 

educação que, além de ensinar a ler e escrever, esteja voltada para os processos de 

reconhecimento e valorização das práticas culturais comunitárias, como forma de manutenção 

e valorização da identidade étnica.   

De acordo com a professora Marileia, essa não aceitação de alguns pais em relação ao 

trabalho que vem sendo desenvolvido pela escola, dá-se devido ao fato de os mesmos não 

terem conhecimento da vivência da comunidade, pois são pessoas que estão chegando à 

comunidade, e muitas vezes não participam das reuniões da comunidade, não conversa com o 

tuxaua, ou seja, são pessoas descontextualizadas da comunidade e por isso, não querem 

aceitar as normas da comunidade.  

Ainda sobre as entraves na implementação desta proposta educativa, o professor 

Gilmar afirma que há muitas dificuldades neste tipo de trabalho, pois, como a escola vem 

trabalhando em conjunto com a comunidade, não tem sido fácil contextualizar e/ou relacionar 

a participação dos alunos nos projetos, como por exemplo, os projetos da Roça e da Horta 

com as disciplinas em sala de aula.  Outra dificuldade apontada pelo professor, diz respeito 

aos temas contextuais, pois atualmente a escola assumiu essa política de trabalhar a partir dos 

temas contextuais, então muitas vezes não tem sido fácil fazer essa correlação entre os temas 

abordados em sala com os projetos do cotidiano da comunidade.  

  

As dificuldades são muitas aqui na escola [...], esse processo esta acontecendo aqui 

dentro da escola, como ela trabalha em conjunto com a comunidade, tem vários 

aspectos de trabalhar e de ter a participação do estudante. A dificuldade maior é 

nessa interligação, por exemplo: de fazer essa contextualização dos trabalhos de 

campo, com a questão da sala de aula. É aí precisamente nossas dificuldades, a 

questão da organização também do nosso tempo né. Então eu vejo que as nossas 
dificuldades maiores são nessas situações. E outra é esse processo de transição, por 

exemplo: de entender o momento em que nós estamos vivendo hoje dentro da 

escola, a questão do ensinamento, o sistema como nós queremos. Então as 

dificuldades estão nessas situações. É no processo mesmo, por exemplo: a gente 

trabalhava antes e ainda a gente trabalha a questão da disciplina, e fazer essa 

transformação da disciplina para os temas né, que a gente almeja trabalhar. Então as 

dificuldades é sair desse campo de disciplina pra esses temas, então eu vejo a 

dificuldade nessa parte ai né, porque, por exemplo: eu trabalho a matemática, a 

química, e a física no ensino médio. Por disciplina como a gente está acostumado a 

fazer, a gente vai dar conta né, tem uma carga horaria depende do processo, mais aí 

tem outro processo, por exemplo: da roça, tem os nossos projetos que são 

importantes pros nossos estudantes, pra nossa comunidade né, e aí como é que fica 
essa parte assim? (Professor Gilmar, grupo de discursão realizado em abril de 2013). 

 



237 

 

A fala do professor acima transcrita, mais uma vez repete uma preocupação de todos 

os professores: como fazer uma correlação entre a teoria da sala com a prática do cotidiano. 

Entretanto, uma análise mais crítica nos faz perceber que a preocupação dos professores 

parece não estar relacionada somente a uma questão de teoria e prática, mas, principalmente, 

em como relacionar “conhecimento científico” pretensamente universal e “conhecimento 

tradicional particular”. Ainda sobre as dificuldades de relacionar teoria e prática no fazer 

educativo, o professor Odivilson afirma que além desta dificuldade, muitas vezes o professor 

não consegue fazer esse diferenciado na sala de aula, porque os próprios alunos e a 

comunidade não conseguem enxergar nesse tipo de trabalho um estudo aprofundado, e isso 

vem dificultando muito o trabalho dos mesmos. 

Essa questão nos parece interessante, pois demonstra que mesmo com todo um 

discurso sobre interculturalidade, colocando esta como relações entre cultural e diálogo de 

saberes, os conhecimentos ainda são vistos de forma hierarquizada. Dessa perspectiva, o 

conhecimento local visto como tradicional, parece necessitar constantemente de uma 

revalidação do conhecimento científico para ser aceito. Tal situação demonstra como este 

conhecimento vem sendo visto e pensando. De acordo com Manuela Carneiro da Cunha 

(2009:302), é curioso que o senso comum veja o conhecimento tradicional como um tesouro, 

um conjunto acabado que se deve preservar, um acervo fechado transmitido por antepassado 

que não se deve acrescentar nada. Segundo esta autora, nada é mais equivocado que este 

pensamento, pois  “o conhecimento tradicional consiste tanto ou mais em seus processos de 

investigação quanto nos acervos já prontos transmitidos pelas gerações interiores”. Dessa 

forma, tanto o conhecimento tradicional como o conhecimento científico deve ser entendido 

como “formas de procurar entender e agir sobre o mundo”, sendo, portanto, “obras abertas, 

inacabadas, se fazendo constantemente”.   

Sobre essas limitações na interação entre os conhecimentos teóricos da sala de aula 

com os conhecimentos práticos do dia a dia, uma professora nos chama atenção para uma 

questão que parece fundamental e que necessita de uma reflexão. Segundo ela
87

, “de primeiro, 

a gente só falava de interdisciplinar, depois veio a transdisciplinaridade, agora a gente fala de 

interculturalidade”.  

Essa situação é interessante e nos leva a refletir sobre o que poderíamos chamar de 

“modismos pedagógicos”. Dentro do campo do conhecimento, estamos a cada dia criando 

                                                
87 Fala da professora Marileia.  



238 

 

algo novo, novos conceitos, novas estratégias. No entanto, o que parece é que mal 

conhecemos uma tendência e logo vem outra, assim sendo, não há como realizar um trabalho 

com eficácia, pois no momento em que estamos começando a compreender um determinado 

conceito logo este é substituído, e assim continuamos nesse constante processo de mudança, 

porém sem atingir os objetivos a que nos propomos. Parece-nos que são ondas 

epistemológicas compartilhadas pelos discursos pedagógicos assumidos pelos projetos 

pedagógicos que procuram na alteridade uma forma de lidar com diferentes saberes, mas a 

estrutura do pensamento continua sendo linear, aristotélica e ocidental. 

Mesmo diante das dificuldades acima apresentadas, os professores da Escola Don 

Lourenço afirmam vir desenvolvendo estratégias para promover a interculturalização da 

educação escolar ali na comunidade. Além das aulas de prática de projetos, os mesmos vêm 

desenvolvendo um projeto denominado Sexta Cultural. O mesmo ocorre sempre na ultima 

sexta-feira de cada mês.  Além desta ação, os professores ainda mantêm uma tradição de levar 

todos os alunos juntamente com as lideranças e demais membros da comunidade para 

participar nos processos de mobilização social que acontece dentro da Terra Indígena Raposa 

Serra do Sol, as chamadas manifestações. O objetivo deste último, como veremos nos 

depoimentos dos professores e dos próprios alunos, é dotá-los de uma formação cidadã, e 

voltada para a valorização da terra e da identidade étnica. Este processo de valorização, 

segundo eles, acontece através da vivência e esta só é possível quando se participa ativamente 

nessas manifestações.  

 

4.6 – A participação dos alunos em manifestações como forma de aprendizado para a 

cidadania.  

 Afirmamos anteriormente que uma das práticas que vem sendo desenvolvida pela 

Escola Don Lourenço Zoller, que a caracteriza como específica, diferencia e intercultural, é a 

participação dos alunos em manifestações organizadas pelas comunidades.  Esta é uma prática 

antiga na Escola Don Lourenço Zoller, no entanto, foi a partir do ano 1998, que elas 

tornaram-se mais frequentes. Para a professora Marileia, essa prática de participação dos 

alunos em manifestações da comunidade já vem desde o início da escola, porém tornou-se 

mais evidente quando da implantação das séries finais do ensino fundamental vejamos. 

 



239 

 

Desde quando iniciou aqui a escola, desde os movimentos dos tuxauas que a escola 

começou a participar por uma necessidade. Então, até quando não tinha de quinta a 

oitava série na época, eles participaram do primeiro movimento no Caraparu, os 

pequenos de primeiro a quarta série eles foram. E foi primeiro contato que eles 

tiveram com o movimento maior né, que era fazer uma gravação do movimento 

indígena. E depois quando fundou aqui, dando o complemento do ensino de quinta à 

oitava serie e aí teve mais oportunidades deles saírem, tanto é que em 1998 ouve 

uma barreira de retirada dos garimpeiros aqui no Caju, e eles estavam todos lá, os 

jovens e as crianças, foi o primeiro contato que eles tiveram assim: mas forte na 

retirada dos garimpeiros, que fica próximo aqui da nossa comunidade, aqui ao lado. 

E assim veio dando os prosseguimentos né, não eram somente os estudantes, mas 
toda a comunidade que se mobilizava, os tuxauas, e aí a escola não podia ficar de 

fora né, convidaram pra ir. E de lá pra cá vem intensificando né, essa saída, sempre 

participando, então não é de agora né, parou um pouco depois da homologação da 

Raposa Serra do Sol, mas com essa demanda de novo, então a gente já recomeçou 

novamente a se mobilizar (Professora Marileia, entrevista realizada em abril de 

2013). 

 

  O professor Getúlio corrobora a afirmação acima, ao comentar como foi essa primeira 

participação dos alunos nas manifestações, e lembra que tais manifestações são uma forma de 

os alunos começarem a conhecer sua própria história, fortalecer a identidade e acima de tudo 

valorizar da terra. O professor ainda afirma que, apesar de haver certo receio de levar os 

estudantes a participar dessas manifestações elas são fundamentais, para incentivá-los na luta 

pela valorização da terra.  

   

Tinha até medo de levar a escola, mas com a ajuda de outras lideranças nós tivemos 

essa coragem, aí levamos a presença da escola, porque praticamente às vezes tinha 

pais que não iam, então no lugar deles iam os filhos, os alunos que já eram maiores 

que a gente levou né. Isso foi um incentivo também de direito da terra, de lutar. De 
ele ver aquele povão de todas as comunidades, de toda região toda unida né, e com 

isso eles acreditaram que a luta tinha que ser assim né, tinha que defender o nosso 

direito, a nossa terra, sempre também a gente dava isso né, em relação à questão de 

terra né, porque o que nossos companheiros queriam era uma terra dividida né, então 

isso não era bom pra nós né. Então isso significava que continuava os garimpeiros 

na área, os fazendeiros na área, e cada vez entrando mais né, e nossa área ficando 

pequena. Por exemplo: nossa área aqui na Pedra Preta não ia nem atingir a Água 

Fria, porque lá era uma concentração de garimpeiros né, então eles iam tomar toda 

essa área. Então a gente incentivava no sentido que, não era só eles que iam ficar 

aqui, mas iam os filhos deles né, e hoje já são pais de família né, daqueles de 97, 98 

né, hoje já tem filhos de 8 anos, 10 anos né, que também já estão no movimento né. 

Então isso foi muito bom pra eles ganhar esse espaço e acreditar na luta das 
lideranças né, e dar essa continuidade desse movimento né. A gente também falava 

de organização, porque um povo organizado, um povo unido né, então seria bem 

forte né, e todas as questões que nós enfrentamos nunca foi no sentido de destruir, 

ou de matar, foi sempre pacífica, nós temos ganhado todas essas questões de terra 

(Professor Getúlio, entrevista realizada em abril de 2013).  

 

A participação dos alunos nesse processo de manifestação nos parece muito 

interessante, e nos leva a refletir sobre o que poderíamos chamar de formação para uma 



240 

 

“cidadania intercultural” conforme (ANSION, 2007), pois, de acordo com os professores e 

demais lideranças da comunidade, nessas manifestações, os alunos aprendem não somente a 

valorizar o território e identidade étnica, mas, sobretudo, recebem lições de cidadania. Ao 

conversar com uma professora sobre a importância da participação dos alunos nessas 

manifestações e que tipo de aprendizado eles adquiriam nas mesmas, a professora comenta:  

 
Acho que a primeira parte de importância deles é dar o valor primeiramente na terra, 

o meio ambiente, a terra em primeiro lugar. E a formação deles a gente tem buscado 

junto com as lideranças né, dentro dessa formação que futuramente eles vão ser 

também as futuras lideranças né, então uma formação mais cidadã que defende os 

seus direito, que respeita o território do outro, que sabe conversar com as entidades, 

que tenha mais disponibilização dessas saídas e contato com as próprias instituições. 

Então essa formação que a gente espera nesse movimento, é que eles busquem o 
valor primeiramente do seu espaço, então, reconhecer os seus direitos, essa e a parte 

que a gente incentiva também na escola quando eles saem pra uma ação como essa 

daí né, onde eles veem que não são só eles, mas tem todo um grupo ali 

reivindicando, amparado nas leis né, isso é a parte que a gente espera dessas saídas 

é, que a formação é baseada nessa parte aí (Professora Marileia, entrevista realizada 

em abril de 2013). 

 

Ao falar da participação dos alunos nas manifestações, a professora estava se referindo 

a uma recente participação dos mesmos em um evento que havia acontecido entre os dias 17 e 

19 de abril, na comunidade Pedra Branca interior da Terra Indígena Raposa Serra. Nesta ação 

que reuniu indígenas de todo o estado de Roraima, que segundo dados dos próprios alunos 

havia mais de mil pessoas reunidas, eles aproveitaram o dia 19 de abril, data que segundo o 

calendário oficial é comemorado o dia do índio, para se manifestar contra as mais recentes 

agressões aos direitos dos povos indígenas. Tais agressões estão relacionadas ao Projeto de 

Emenda Constitucional – PEC 215, que visa transferir do executivo para ao legislativo as 

prerrogativas para demarcar terras indígenas em todo o território brasileiro.  

Esta manifestação, segundo os professores foi de grande importância para os alunos, 

porque ali eles puderam ouvir dos mais velhos todo o processo de luta para garantir que hoje a 

Raposa Serra do Sol, seja uma terra indígena demarcada e homologada. Naquela 

manifestação, os estudantes puderam entrar em contado com a história viva daqueles que se 

empenharam na luta pelo reconhecimento da terra, e esse contato segundo os professores é 

fundamental no processo de valorização da terra e da identidade étnica e cultural por parte dos 

alunos.  

De acordo com o tuxaua Floriano, além de poder ouvir os relatos históricos sobre o 

processo de luta em defesa da terra, há outros ganhos que também são importantes no 



241 

 

processo de formação dos alunos. Dentre estes o tuxaua destaca a questão da organização, ou 

seja, ali os alunos vão aprender na prática como se organiza uma manifestação, o que é 

necessário? Onde fazer? Quando fazer? Outro ganho segundo ó tuxaua se dá no processo de 

socialização, pois ali estes vão estar em contato com outras pessoas e também vão fazer 

algumas apresentações e dessa forma perdem a timidez. Além destes aspectos, o tuxaua ainda 

lembra o ganho que os alunos terão ao entrar em contato com a memoria histórica da luta pela 

posse da terra, e isso fará com que os mesmo passem a valorizar ainda mais a terra em que 

vive, vejamos.  

 

Muitas vezes, tem gente que não sabe nem como organizar, eles têm visto, mas 
nunca fizeram na prática, eles têm que fazer na prática. Ser uma pessoa que esta 

incentivando, chamando, a gente tem esse incentivo [...], lá também eles vão 

aprender a ver as partes geográficas, como é que é, porque eles nunca viram. Muitas 

vezes eu tenho colocado, por exemplo: vocês já estudaram os pontos cardeais? Onde 

é que fica a Pedra Branca, onde é que fica o Bananal? Em que parte que fica a roça 

da escola? Que parte fica a pedra? Que parte fica a sua casa? da escola? Então são 

uns tipos de coisa que incentiva também as pessoas a aprender a se dar com outras 

pessoas. Porque ele vai aprender e ai quando chegar à sua comunidade, por exemplo, 

o que ele vai fazer nessa comunidade? Incentivar sua comunidade. Por que tem 

comunidade aí que eu sempre tenho visto né, o tuxaua sozinho, a gente tem visto o 

tuxaua sozinho querendo se organizar e não pode. Então desde aquela parte ali 

também o estudante vai aprender a fazer essa parte da participação, dos eventos, 
hoje eles vão mesmo pra conhecer, gritar, dizer aquelas coisas que a pessoa quer 

dizer. Mas de primeiro era barreira, barreira e num deixar ninguém passar, 

enfrentavam carro, enfrentavam polícia, enfrentavam tudo. Hoje é só aquela 

manifestação pra poder gritar pelos seus direitos né, e já também começa a aprender 

a historia dos mais antigos.  [...]. Então são essas partes que eles vão chegar a 

conhecer, com essa parte do conhecimento deles.  Então são umas coisa que a gente 

vê, principalmente o Roberto Pereira que já é um velho, ele contou a historia, como 

era o sofrimento dele, e muitas das vezes a gente conta: o fulano contou mais está lá 

escrito. Mas talvez ele nunca conheceu essa pessoa também.  [...], aí eles viram essas 

pessoas e precisavam saber da historia e da realidade né. E hoje ninguém conhece, e 

aí é o que eu digo: que tem que escrever. Porque quem é que vai saber como 
aconteceu às manifestações aqui? Ninguém vai saber (Tuxaua Floriano, entrevista 

realizada em abril de 2013).  

 

 

É valido ressaltar que a participação dos alunos nesse processo, não se limita à ida, ou 

seja, ao estar lá. Ali, os alunos são convidados a participar através de apresentações e de 

cantos.  Há inclusive competições, para saber qual a escola é mais animada e qual destas 

escolas está melhor incentivando seus alunos em relação à valorização cultural como, por 

exemplo, com as práticas de dança do parixara, e também com criação de músicas regionais 

que falem da valorização e da luta pela terra.  



242 

 

Ao questionar os alunos sobre a importância da participação deles nestes eventos eles 

foram enfáticos em demonstrar o interesse em participar e acima de tudo, falaram da 

importância dessa participação e dos conhecimentos adquiridos. Suas falas de certa forma 

corroboram o que os professores já haviam defendido anteriormente, vejamos algumas 

respostas,  

 

Porque essa é uma luta dos nossos antepassados, assim, dos nossos avós que vem de 

muitos anos atrás aí, então é muito importante pra gente ver esse conhecimento, 

como nossos avós, nossos pais vinham lutando por aquela terra né. Então hoje nós 

estamos dando essa continuidade. Então pelos jovens que não sabem ainda como é 
um movimento, uma manifestação, então isso é muito importante pra nós 

defendermos os nossos direitos né. Então isso pra nós faz uma grande importância 

(Valderi, aluno do 9º ano, grupos de discursão realizado em abril de 2013). 

 
Bom, pra mim também ela é importante né, porque assim, muitas das vezes a gente 

não sabe as historias de nossos antepassados né, de outras comunidades. Então já 

nessas manifestações tem esse espaço pra gente darmos um discurso, então eles 
contam com foi antigamente, como eles foram se organizando, que também é bom a 

participação do estudante, da comunidade, então também é bom para o nosso estudo 

( Leidimar, aluna do 8º ano, grupos de discursão realizado em abril de 2013). 

 
Eu também acho importante essas manifestações, porque há a participação de todos, 

e que nós lutamos pela nossa terra, que os nossos antepassados já lutaram muito por 

essa terra, enfrentaram chuva, sol. E que eles deixaram essa terra com nós que é pra 
gente continuar lutando (Mário, aluno do 1º ano do EJA, grupos de discursão 

realizado em abril de 2013). 

 

 

Ao analisarmos os depoimentos acima, percebemos que estes trazem certa semelhança 

em seus discursos, ambos estão defendo a participação dos alunos nas manifestações, devido 

ao fato de ali eles poderem entrar em contato com história dos antepassados, mas 

principalmente, com a história de luta dos mesmos em defesa da terra.  

O primeiro, por exemplo, destaca a importância deste tipo de manifestação porque esta 

já era uma prática de seus avós e de seus pais, que lutaram para garantir o direito à posse da 

terra. Este defende, ainda, que hoje a participação dos estudantes nessas manifestações 

representa a continuidade desse processo de luta. Seguindo na mesma linha argumentativa, no 

segundo depoimento, a aluna defende sua participação em tais manifestações, como uma 

forma de conhecer o passado histórico da comunidade e do povo a qual pertence, pois é nestas 

manifestações que os mais velhos vão contar como e quando passaram a se organizar em 

defesa de sua terra. Para esta aluna, entrar em contato com este conhecimento é de 

fundamental importância para os estudantes. Já no terceiro depoimento, o aluno defende a 

participação nos movimentos como uma forma de manter um legado que fora conquistado por 



243 

 

seus antepassados. Uma vez conquistada o reconhecimento e a posse da terra é necessário sua 

manutenção e esta se faz a partir da participação de todos.  

É importante mencionar que além do aprendizado sobre a história e os processos de 

lutas dos seus antepassados, os estudantes também defendem que a participação dos mesmos 

nestas manifestações os ajuda a se constituir como futuras lideranças dentro da comunidade, 

pois quando estes mais antigos não estiverem nas comunidades são eles que tomaram frente 

nas lutas para que os direitos que lhes foram garantidos constitucionalmente não venham a ser 

retirados.   

 
Falando sobre a manifestação, eu acho importante porque os estudantes estão tendo 

um novo conhecimento com os mais velhos, assim, eu acho também porque, os mais 

velhos já morreram e agora está vindo os outros, e depois desse que está ai 

incentivando a gente, e é por isso que nós devemos ver como se faz, como que é pra 
construir também a terra. Se nós não fomos pra manifestação ninguém vai ter ideia 

pra estar falando com as pessoas que vem pra cá pro nosso lugar, pode ser que a 

gente vai entrar direto, entregando nossa terra de uma vez a coisas que não tem esses 

conhecimentos dos mais velhos (Suzane aluno do 9º ano, grupo de discursão 

realizado em abril de 2013). 

 
Por mim, essa manifestação é importante, não é pela primeira vez que eu participo 
acho que mais de 5 vezes, achei importante por que, a gente teve um conhecimento 

de várias tribos, etnias e línguas. Então foi importante pra mim (Wiliames, aluno do 

7º ano, grupo de discursão realizado em abril de 2013). 

 
Então, só falando dessas manifestações que acontecem aqui em nossa região, porque 

mais pra defender a nossa terra aqui onde nós vivemos, então eu já participei de 
varias manifestações, então eu acho importante porque nós também estamos 

aprendendo outras coisas novas, mesmo que seja de antigo, mas pra nós está sendo 

uma coisa nova, porque de onde estamos conhecendo, tendo conhecimento com 

outras pessoas mais velhas, que ficam falando da nossa terra, por isso é muito 

importante ter essas manifestações e ter a presença de todos os jovens, e estudantes 

(Jeriane, aluna do 7º ano, grupo de discursão realizado em abril de 2013).   

 

 

Como afirmamos linha acima, este grupo de estudantes também defende que a 

participação dos mesmos nas manifestações é de grande importância para seu aprendizado, 

principalmente, no que diz respeito ao conhecimento passado pelos mais velhos. Vemos no 

depoimento de Suzane, que esta defende as manifestações como uma forma de manter viva a 

memória dos mais velhos. Além disso, defende também a participação dos mesmos como 

uma forma de aprendizado para se tornar uma futura liderança na comunidade. Segundo ela, 

como os mais velhos já morreram é necessário que os jovens participem para aprender, pois 

se não houver essa participação como eles irão aprender a lutar em defesa de suas terras.  Essa 

preocupação demonstra que eles incorporaram o discurso da defesa de direitos no contexto 

dos constantes ataques que os povos indígenas vêm sofrendo nos últimos anos.  Os outros 



244 

 

dois depoimentos também seguem a mesma direção, destacando o conhecimento adquirido, 

bem como reforçando a importância destes no processo político de valorização e 

fortalecimento da identidade étnica.   

De modo geral, podemos perceber que todos os estudantes são unânimes ao falar da 

importância de se participar desse tipo de movimento dentro e fora das comunidades. Para 

eles, esta é uma forma de conhecer sua própria história e o processo de luta de seus 

antepassados para garantir a posse da terra na qual os mesmo vivem.  Essa situação só vem 

demonstrar que a escola Don Lourenço Zoller vem cumprindo com seu papel, no que diz 

respeito aos seus objetivos de formar lideranças para atuar nas comunidades.  

 

 
Fotos do acervo do Pesquisador: Alunos e comunidades se organizando para descer o rio, em direção à 

comunidade Pedra Branca onde participaram da Manifestação contra a PEC 215. Comunidade Pedra Preta, Abril 

de 2013. 



245 

 

 
Fotos do acervo do pesquisador: Alunos e comunidades se organizando para descer o rio, em direção à 

comunidade Pedra Branca onde participaram da Manifestação contra a PEC 215. Comunidade Pedra Preta, Abril 

de 2013. 

 
Foto cedida pela professora Valdirene: Alunos participando de uma manifestação contra a PEC 215, e 

reivindicando outros direitos por ocasião do dia 19 de abril, “dia do índio” na comunidade Pedra Branca. Abril 
de 2013. 



246 

 

 
Foto cedida pela professora Valdirene: Alunos participando de uma manifestação contra a PEC 215, e 

reivindicando outros direitos por ocasião do dia 19 de abril, “dia do índio” na comunidade Pedra Branca. Abril 

de 2013. 

 

 

 

4.7 – Algumas considerações  

 Ao refletirmos sobre a educação escolar na comunidade Pedra Preta, foi possível 

perceber que esta pode ser vista e analisada como tendo duas fases. A primeira inicia-se com a 

introdução da escola na comunidade nos anos de 1970, e vai até o ano de 1994. Nesta 

primeira fase a escola estava orientada por uma pedagogia tradicional e tinha como objetivo 

ensinar os jovens indígenas a ler e a escrever. Esse era, portanto, o objetivo da comunidade 

naquele momento, visto que os mesmos vinham sofrendo grandes perdas para os fazendeiros 

e garimpeiros da região devido ao fato de serem analfabetos. Dessa forma, a escola era 

introduzida na comunidade com o objetivo de dotar os jovens e crianças indígenas de 

conhecimentos técnicos científicos que fossem capazes de prepará-los para enfrentar 

garimpeiros e fazendeiros em pé de igualdade.    

 Essa postura da escola viria a ser mudada a partir do ano 1994, quando se introduz na 

comunidade uma política educativa voltada à valorização cultural. A partir de então, a escola 

começa a trabalhar numa perspectiva de valorização dos diferentes aspectos da cultura. Nos 

primeiros anos de trabalho com esta perspectiva, a escola limitou-se a trabalhar a questão dos 

cantos na língua indígena e a dança do parixara.  É, portanto, desse período que entram em 



247 

 

vigor as políticas educativas para os povos indígenas visando à valorização e o “resgate” 

cultural.  

 No entanto é partir do ano de 1998 que o trabalho um busca de uma educação 

diferenciada começa a ser mais efetivo na comunidade.  A partir de então, os professores e 

comunidades passaram a lutar para reivindicar a garantia de uma educação específica e 

diferenciada, intercultural e bilíngue. No entanto, em um primeiro momento, os professores 

afirmam estar mais preocupados com a questão da educação diferenciada e bilíngue, é, 

portanto, somente nos anos 2000 que se começa um debate sobre uma educação intercultural 

dentro da comunidade. 

Hoje, segundo os professores, a escola Don Lourenço Zoller vem desenvolvendo uma 

educação, específica, diferenciada, intercultural e multilíngue. Está vem sendo realizada, 

principalmente, com o apoio da comunidade e tem se apoiado principalmente nas práticas de 

projetos, sendo esta uma forma de colocar em prática a teoria aprendida na escola.  

No entanto, este trabalho ainda vem encontrando algumas barreiras dentro e fora da 

comunidade. Na comunidade, ainda há alguns pais que não estão de acordo com essa nova 

proposta educativa que a escola vem desenvolvendo. Por outro lado, a própria Secretaria de 

Educação ainda reluta em reconhecer as atividades práticas da comunidade como um 

componente curricular. Entendemos que esta relutância da Secretaria de Educação está 

relacionada a um processo de hierarquização dos saberes já discutido ao longo deste trabalho. 

Portanto, este é o grande desafio dos professores na promoção de uma educação que definem 

como, específica, diferenciada intercultural e multilíngue.  

Ao refletirmos sobre as especificidades desta escola, os professores também foram 

enfáticos em colocar o ensino da língua materna e a prática de projetos, como elementos 

definidores desta distintividade. O ensino multilíngue como é defendido pelos professores, 

tem como objetivo a valorização e a manutenção da língua na comunidade. Já a prática de 

projetos, além de buscar uma interação entre a teoria e a prática é visto como uma forma de 

“resgate” dos valores culturais que já não vinha sendo praticados na comunidade.  

Com relação à interculturalidade e educação intercultural, os professores afirmam que 

esse é um debate novo e que vem sendo tratado com toda a comunidade. Hoje, de acordo com 

aqueles professores, a escola vem trabalhando uma educação intercultural, sendo vista como 

uma forma de diálogo entre culturas e, principalmente, como um diálogo de saberes entre 

pessoas portadoras de culturas distintas.  



248 

 

Considerações finais 

Os desafios da interculturalidade frente à homogeneização persistente: Conclusões e 
perspectivas 

 

 Neste trabalho, procuramos demonstrar como professores indígenas e não indígenas, 

que atuam em duas escolas indígenas de Roraima, vêm compreendendo o conceito de 

interculturalidade e educação intercultural e, como estes vêm aplicando tais conceitos em sua 

prática educativa nas comunidades nas quais estão inseridos. Para tanto, partimos de uma 

perspectiva histórico-antropológica no intuito de evidenciar como, ao longo desses cinco 

séculos de história, desde a Colônia ao Estado Republicano, a escola foi um instrumento 

privilegiado para a “domesticação” dos povos indígenas, no intuito de alcançar sua submissão 

e promover seu aniquilamento cultural e linguístico. A escola também promoveu a negação de 

suas identidades, através da destituição de seus atributos étnicos e culturais, conduzindo os 

povos indígenas à integração e à idealizada comunhão nacional (GRUPIONI, 2003). Desta 

maneira, a escola foi durante todo esse período, um elemento de homogeneização cultural, a 

serviço de uma cultura dominante, que tinha como objetivo “civilizar” as populações nativas 

que aqui viviam.  

Esta postura “educativa homogeneizante” passaria por um processo de mudança a 

partir dos anos de 1970.  Esta mudança foi impulsionada pelos movimentos sociais que foram 

surgindo em escala planetária, após o “mítico 68” (DIETZ, 2012), que desencadeou o 

chamado multiculturalismo nos Estados Unidos e sua posterior expansão para a Europa e 

América Latina. Foi, portanto, na esteira desses movimentos reivindicatórios que o 

movimento indígena e indigenista ganhou força aqui no Brasil, e passou a reivindicar o 

reconhecimento de suas identidades étnicas e culturais, bem como um modelo educativo 

pautado no respeito as suas formas específicas de ser e fazer educação.   

A década de 1970, nesse sentindo, passou a ser vista como um marco histórico para os 

movimentos sociais reivindicatórios, ou seja, para o multiculturalismo, pois fora neste período 

que se iniciaram as principais mudanças em relação aos processos de reconhecimento da 

diversidade étnica e cultural dos mais diversos grupos que viviam e ainda vivem no interior 

das sociedades multiculturais. Foi, portanto, a partir desta década que diversas iniciativas 

foram sendo desenvolvidas pelos governos, tanto no campo educativo, quanto em outras 

áreas, no sentido de atender às demandas dos diversos grupos minoritários.   



249 

 

Nos Estados Unidos, por exemplo, o fenômeno do multiculturalismo suscitou uma 

nova forma de gestão da diversidade étnica e cultural presente naquela sociedade. Com o 

multiculturalismo, surgiram não somente as políticas de reconhecimento da diversidade, mas 

também, ações que visavam romper com o modelo segregacionista de sociedade.  Estas ações, 

conhecidas como affirmative action, se fizeram presentes tanto no campo do trabalho, quanto 

no campo da educação, com maior ênfase neste último e tinha como objetivo o 

“empoderamento” dos grupos minoritários.   

É válido ressaltar que este modelo de gestão da diversidade cultural, baseado em ações 

afirmativas, também fora desenvolvido em outros países anglo-saxônicos. Nestes, assim como 

nos Estados Unidos, a gestão da diversidade deu-se por meio das políticas de ações 

afirmativas direcionadas aos grupos minoritários. Entretanto, foi no campo educativo que o 

movimento multicultural ganhou sua maior expressão, promovendo os mais diversos modelos 

educativos como forma de “promoção e reconhecimento” da diversidade, através do que se 

convencionou chamar “educação multicultural”. Diferentemente destes, em alguns países da 

Europa, como, Espanha, França, Itália e outros países da Europa oriental, o modelo de gestão 

da diversidade no campo educativo, estava mais voltado para o reconhecimento e valorização 

da diversidade étnica cultural, que para o empoderamento dos grupos. Nestes países, o 

modelo educativo desenvolvido para estas coletividades tinha como base uma perspectiva 

intercultural de origem francófona, que além de promover o reconhecimento da diversidade, 

propunha a convivência e o intercâmbio cultural entre os sujeitos envolvidos.  

Foi, portanto, esta última perspectiva de gestão da diversidade em contextos 

educativos, que migrou para a América Latina, como alternativa aos modelos educativos 

integracionistas e homogeneizadores que vinham sendo impostos às minorias étnicas. Este 

modelo educativo, em alguns países da América Latina, recebeu o nome de Educação 

Intercultural Bilíngue, em outros, Educação Bilíngue, Educação Bicultural, ou ainda 

Etnoeducação. Aqui no Brasil, esse modelo educativo, reivindicado pelos povos indígenas e 

indigenistas, convencionou-se chamar Educação Escolar Indígena, Específica e Diferenciada, 

Intercultural e Bilíngue. É válido mencionar que, se nos Estados Unidos e Europa, os modelos 

educativos, multicultural e intercultural, estavam voltados aos migrantes, negros e outras 

minorias étnicas, aqui na América Latina, este modelo educativo surge notadamente para 

atender às populações indígenas.  



250 

 

No caso específico do Brasil, as reivindicações por um modelo educativo que fizesse 

frente aos modelos salvacionistas, integracionistas e homogeneizadores, começaram a surgir 

nos anos de 1970. Tais reivindicações, surgidas no seio do movimento indígena e indigenista 

encontrou eco nas campanhas de reivindicações mais amplas que se faziam em toda a 

América Latina.  Nesse processo reivindicativo, o movimento indígena organizado 

questionava os modelos educacionais que até então vinham sendo impostos às suas 

comunidades e exigia uma educação voltada à valorização de suas práticas culturais, no qual 

fosse possível, não somente o reconhecimento de sua diversidade, mas principalmente o uso 

de suas formas próprias de fazer educação e que servisse como um instrumento de 

fortalecimento de suas identidades. Nesse sentido, a escola, que antes era vista pelos povos 

indígenas como um instrumento de homogeneização, passava por um processo de 

ressignificação, constituindo-se como um importante instrumento na luta por sua 

autodeterminação.   

Com a Constituição Federal de 1988, o Brasil se reconheceu como uma nação 

pluricultural, e pôs fim ao modelo integracionista que pesava sobre os povos indígenas como 

uma “categoria transitória” (PALADINO; ALMEIDA, 2012), e estabeleceu que o Estado 

brasileiro deveria assegurar as condições para que este povos pudessem permanecer como 

tais, se assim o desejassem. A partir de então, instalava-se um novo paradigma na relação 

entre os povos indígenas e o Estado brasileiro. Dentre os direitos reconhecidos aos povos 

indígenas pela Constituição Federal, expressamos aqui os relacionados à educação. No que 

diz respeito à educação escolar, a Constituição Federal assegurou aos povos indígenas 

brasileiros, o direito a uma educação diferenciada, que respeite seus modos próprios de ensino 

e aprendizagem.  A partir do estabelecido na Constituição, uma série de outros documentos 

normativos foi sendo publicados. Estes por sua vez, legitimaram do ponto vista normativo, a 

garantia de uma educação escolar, bilíngue, específica, diferenciada e intercultural, para os 

povos indígenas.  

Entretanto, ao analisarmos do ponto de vista prático e tomando como base duas 

escolas indígenas no estado de Roraima, foi possível perceber que este modelo educativo que 

vem sendo implementado nas comunidades indígenas, sobe o lema de educação intercultural, 

como uma proposta alternativa aos modelos homogeneizantes, parece não responder aos 

anseios das comunidades, e mais que isso, parece está muito aquém, daquilo que as lideranças 

e movimento indígena almejavam como educação diferenciada nos anos de 1970, quando do 

início das reivindicações.  



251 

 

Como vimos no terceiro capítulo deste trabalho, o movimento indigenista, através de 

suas lideranças junto com organizações indigenistas dos anos de 1970/80, reivindicava que as 

comunidades tivessem autonomia para gerir suas escolas, bem como definir seus modelos 

educativos. A partir destas reivindicações, diversas organizações não governamentais, 

juntamente com os povos indígenas, foram construindo modelos alternativos de educação 

escolar indígena, os quais deram as bases para a formulação da atual política educativa 

nacional destinada a estas coletividades.  Entretanto, se nas propostas alternativas pensadas e 

geridas pelos povos indígenas havia essa autonomia por parte dos povos indígenas, no atual 

modelo, essa autonomia parece se diluir e ficar apenas no nível do discurso. Mesmo, que o 

Estado tenha garantido, do ponto de vista normativo, que a Educação Escolar Indígena deve 

ser diferenciada, específica, intercultural e bilíngue, não garante sua efetividade prática.  

Nos dois casos aqui analisados, pudemos perceber que embora os professores 

defendam que a educação escolar ali na comunidade é diferenciada, específica, intercultural e 

bilíngue, estes afirmam que esta não se faz em sua plenitude, devido às inúmeras dificuldades 

que se interpõem à sua efetivação. Na primeira escola analisada, por exemplo, os professores 

foram enfáticos ao afirmar que vêm tentando trabalhar de forma diferenciada e que vêm 

tentando promover uma educação intercultural na comunidade, no entanto, esta não tem sido 

uma tarefa fácil.  

Ao comentarem suas experiências do fazer educativo intercultural, os professores da 

escola Eurico Mandulão evidenciaram que as principais dificuldades por eles enfrentadas para 

a efetivação de uma educação intercultural estão no fato de os mesmos não serem indígenas, 

não conhecerem e não compartilharem a realidade cultural da comunidade e não possuírem 

uma formação específica para tal. Além destas dificuldades apresentadas pelos professores, 

que entendemos ser de ordem prática, os mesmos ainda elencaram algumas questões que do 

ponto de vista normativo são essenciais para pensar a interculturalidade e educação 

intercultural, tanto naquela comunidade, quanto nas demais escolas indígenas de Roraima. 

Trata-se, portanto, da ausência de uma proposta pedagógica, bem como de um currículo 

específico que contemple os saberes e práticas da comunidade.  

Estas questões apontadas pelos professores são interessantes, pois nos ajudam a refletir 

sobre os desafios que as escolas e professores indígenas terão de enfrentar para a consolidação 

deste modelo educativo em suas comunidades. A ausência de uma proposta pedagógica, assim 

como de um currículo próprio, evidencia que a “autonomia”, dada às escolas indígenas, fica 



252 

 

apenas no nível do discurso, pois do ponto de vista prático, estas são de certa forma 

“obrigadas” a ensinar aos alunos, não aquilo que a comunidade almeja, mais o que vem sendo 

“imposto” pelo sistema educativo nacional. Tal situação demonstra que, apesar de no plano 

normativo, ser ressaltado o reconhecimento e a valorização dos saberes indígenas, a prática 

revela que a educação escolar destinada a estes povos continua com um viés homogeneizante, 

o qual, quando não desconsidera o conhecimento indígena, o hierarquiza.  

Esse processo de hierarquização dos conhecimentos é visível tanto nos currículos, 

quanto nas práticas das duas escolas analisadas. No currículo, por exemplo, a valorização e o 

reconhecimento da cultura, bem como dos conhecimentos dos povos indígenas, são reduzidos 

às disciplinas de língua materna, arte indígena e prática de projetos. Estas com uma carga 

horária bem inferior a qualquer outra disciplina que compõe o currículo da escola. Na prática 

pedagógica, por exemplo, mais uma vez, há uma hierarquização, já que o conteúdo que vem 

do sistema educacional nacional é visto como conhecimento, enquanto os conteúdos das 

práticas tradicionais são visto como saberes, portanto inferior.  Ora, se entendemos que o 

modelo educativo intercultural propõe um tratamento igualitário da diversidade, sem que haja 

sobreposição de uma cultura sobre a outra, fica evidente que do ponto de vista normativo, o 

atual modelo educativo destinado aos povos indígenas, mais hierarquiza que interculturaliza.  

Esse viés homogeneizante é visivelmente percebido nas duas escolas analisadas. 

Quando consideramos sua estrutura organizacional, percebemos que estas, além de 

compartilhar um currículo nacional, compartilham também da mesma estrutura 

organizacional das escolas não indígenas. A estas escolas, assim como as demais, é exigida 

através do calendário oficial, uma carga horária de 800 horas aulas, divididas em 200 dias 

letivos.  Esta estrutura organizativa, imposta pelas Secretarias Estaduais e/ou Municipais de 

educação, inviabiliza que as comunidades possam trabalhar de acordo com seus próprios 

sistemas.  

É importante mencionar que mesmo estas Secretarias afirmando que as comunidades e 

escolas indígenas têm autonomia para adaptar o calendário de acordo com suas realidades, 

estas não deixam de exigir o cumprimento dos 200 dias letivos e das 800 horas aulas. Essa 

exigência, muitas vezes, faz com que os professores deixem de realizar atividades práticas de 

grande valor e aprendizagem cultural para os alunos e para a comunidade, já que devem 

cumprir uma determinada carga horária em sala de aula, o que acaba por reduzir a educação 



253 

 

escolar indígena a uma “imposição” de conteúdos ocidentais, sem, contudo, relacioná-los com 

determinadas práticas da comunidade.  

 Na escola Eurico Mandulão, além da ausência de uma proposta pedagógica e de um 

currículo próprio que possa definir um modelo educativo pautado nos ideais da comunidade, 

há ainda outro grande desafio: formar professores da própria comunidade. Como vimos, 

atualmente, o fato de a maioria dos professores que ali atuam não ser indígenas, tem 

dificultado a promoção de uma educação intercultural. Tais dificuldades estão relacionadas, 

principalmente, ao não conhecimento e vivência destes professores dos aspectos culturais da 

comunidade e por isso, não conseguem promover um diálogo intercultural e/ou diálogo de 

saberes entre o conhecimento indígena local e o conhecimento não indígena ocidental que se 

quer global.  Não estamos com isso defendendo que não haja professores não indígenas nas 

comunidades, mas observando a necessidade destes passarem por um processo de formação 

específica, antes de irem trabalhar em comunidades e escolas indígenas, ou seja, defendemos 

a necessidade destes conhecerem alguns aspectos culturais das comunidades e dos povos com 

os quais trabalham.  Do contrário, como se valoriza aquilo que não se conhece? 

De modo geral, ao analisarmos a escola Eurico Mandulão, percebemos que apesar das 

diversas dificuldades apresentadas, os professores afirmam estar tentando promover uma 

educação específica, diferenciada, intercultural e bilíngue. Como vimos, no capítulo três 

desde trabalho, para os professores da Eurico Mandulão, a educação intercultural naquela 

comunidade vem sendo promovida através das disciplinas de língua materna, prática de 

projetos e arte indígena. A escola, através destas disciplinas vem promovendo não somente o 

“resgate”, mas principalmente a valorização da cultura comunitária. No que diz respeito à 

interculturalidade, estes a veem como uma relação entre as duas culturas ou dois mundos 

distintos, sendo a educação escolar ou educação intercultural a responsável pelo processo de 

articulação entre estes dois mundos, sem, no entanto, hierarquizá-los.  

Da mesma forma que na escola Eurico Mandulão, os professores da escola Don 

Lourenço Zoller afirmam que, apesar das dificuldades, vêm desenvolvendo uma educação 

específica, diferenciada, intercultural e multilíngue ali na comunidade Pedra Preta. Para estes, 

a educação intercultural é uma realidade na comunidade, haja vista que a própria comunidade 

é intercultural.  

Naquela escola, os professores afirmam que a realização deste modelo educativo tem 

sido feito, através das disciplinas de língua materna e prática de projetos, sendo, portanto, 



254 

 

através destas disciplinas e práticas que a educação intercultural vem sendo efetivada. 

Diferentemente da escola Eurico Mandulão, na escola Don Lourenço Zoller, o projeto de uma 

educação diferenciada vem sendo assumido, não somente pela Escola, mas por toda a 

comunidade. Com relação ao ensino da língua, mesmo com alguma resistência pudemos 

perceber que há um projeto da própria comunidade para a “revitalização da língua” através do 

seu uso cotidiano na comunidade. Este projeto vem sendo assumido, no intuito de promover 

uma “imersão” na língua, para que através desta, as crianças, jovens e adultos possam 

aprender de forma concreta a língua materna. Uma vez que estes aprendem a língua no seio 

familiar, à escola, cabe o processo de sistematização desta, ou seja, o ensino da leitura e da 

escrita.  

No que diz respeito à interculturalidade, os professores são enfáticos em afirmar que 

vêm praticando uma educação intercultural, pois, a convivência de duas etnias ali na 

comunidade, compartilhando suas experiências já demonstra uma interculturalidade de fato. 

Para estes professores, a interculturalidade é exatamente esse diálogo entre grupos 

culturalmente diversos, o que proporciona uma troca de saberes enriquecendo-os mutuamente. 

Segundo eles, a interculturalidade vai além de um diálogo de culturas, é, portanto, um diálogo 

entre pessoas e grupos sociais diferentes portadores de culturas diferentes. Para os professores 

da escola Don Lourenço Zoller, o maior desafio na promoção da educação intercultural na 

comunidade não está nas relações interétnicas dentro da comunidade, pois ali, apesar das 

pequenas divergências que possam surgir, estes conseguem resolver a partir do diálogo. O 

grande problema, segundo eles, está em conseguir dialogar com as estruturas de poder do 

estado que, apesar do discurso de respeito e valorização da diversidade, vem tentando impor 

uma proposta homogeneizante, através de um currículo nacional que tende a não aceitar os 

saberes e as práticas comunitárias como parte do currículo escolar.   

Dessa forma, o que se percebe é uma hierarquização do saber, onde o saber tradicional 

construído e repassado de geração em geração por centenas de anos, é visto como algo menor 

diante do “conhecimento científico” ocidental. Esse é, portanto, o grande desafio das escolas 

indígenas na promoção da educação intercultural: romper com estas estruturas colonialistas 

que ainda persistem nas escolas e comunidades indígenas. Para tanto, é preciso levar em conta 

que a interculturalidade vai além de uma simples relação entre culturas, como defendida por 

muitos professores e atores citados ao longo deste trabalho.  



255 

 

A interculturalidade deve ser vista como um processo de construção de “outro” 

conhecimento, de “outra” prática política, uma “outra” forma de pensamento em oposição à 

modernidade e colonialidade como supõem Catherine Walsh (2002) e Walter Mignolo (1999). 

É preciso, segundo estes autores, “descolonizar o saber”, pois um povo não consegue sua 

autonomia através de um ato político de separação do Estado colonizador, para que se consiga 

esta autonomia é fundamentalmente necessária, a elaboração de “outra” ideologia que seja 

capaz de subverter as formas de pensar e de agir que o estado lhe impõe.  

Finalizando coincidimos com Paladino e Almeida (2012) quando afirmam que a 

educação intercultural, não deve apontar simplesmente para uma relação entre conhecimento, 

mas para uma ruptura com o modelo de conhecimento ocidental e trazer a mesa de debate a 

temática do poder que, muitas vezes, é desconsiderada neste processo. Nesse sentido, 

entendemos que uma proposta de educação intercultural não deve limitar-se somente à 

dimensão da diferença, esquecendo a dimensão da desigualdade e as relações de poder e 

dominação às quais as minorias étnicas são submetidas, pois se não houver uma preocupação 

com estes últimos aspectos, a educação ainda que “intercultural”, continuará contribuindo 

para a reprodução das estruturas de discriminação social.  

É preciso, portanto, romper com essa ideologia do sistema educativo nacional, que se 

utiliza da interculturalidade de forma simplista e pouca crítica. Ideologia esta, que para 

desenvolver a educação intercultural reduz as complexidades culturais dos povos indígenas a 

alguns símbolos como: comidas, danças, roupas e heróis. Da mesma forma, entendemos que é 

preciso romper com uma postura acrítica deste mesmo sistema, que coloca a cultura como 

algo homogeneamente compartilhado por todos, sem, contudo, considerar as diferenças 

intraculturais do próprio grupo.  

Por fim, defendemos que a interculturalidade no campo da educação, deve ser vista 

como sendo um “projeto”, projeto esse, que questione as desigualdades que foram construídas 

e hierarquizadas tendo como base as diferenças culturais e promova relações mais igualitárias 

cujo intuito é: eliminar os muros existentes entre as diferentes culturas e estabelecer pontes 

dialógicas entre as mesmas. Nesse sentido, as diferenças não devem ser vistas como sinônimo 

de desigualdades, mas como uma pluralidade de “mundos de vidas”, onde a compreensão 

destes requer também uma pluralidade de pautas compreensivas.  

 

 



256 

 

Referências bibliográficas. 

 

ABDALLAH PRETECEILLE, M. La Educación Intercultural. Barcelona, idea Books, 

2001. 

ÁLVAREZ LEITE, Lucia Helena. La educación intercultural bilingüe: el  caso brasileño.  

1ed. Buenos Aires: Fund. Laboratorio de Políticas Públicas, 2008.   

ANSION, Juan. La interculturalidade y los desafíos de una nueva forma de ciudadanía. In: 

Educar en ciudadanía intercultural. Fondo editorial de la Pontificia Universidad Católica 

del Perú. Lima, 2007. 

ANSIÓN, Juan. Educación Intercultural. (s/d.) disponível em:  

http://www.pucp.edu.pe/ridei/?resultado.htm+Educación_intercultural_bilingüe. Acessado em 

07 de setembro de 2009. 

ANTOLÍNEZ, Inmaculada. Contextualización del significado de la educación intercultural a 

través de una mirada comparativa: Estados Unidos, Europa y América Latina. In: Papeles del 

CEIC vol.2011/2. Nº 73, CEIC (Centro de Estudios sobre la Identidad Colectiva), 

Universidad del País Vasco. Disponivel em: www.identidadcoletiva.es/pdf/73.pdf. Acessado 

em 10 de setembro de 2013.   

AQUINO, José Alejandro Salcedo. Multiculturalismo: orientaciones filosóficas para una 

argumentación pluralista. México, 2001.  

BAINES, Stephen G.. Povos indígenas na fronteira Brasil-Guiana e os megaprojetos de 

integração econômica. Cienc. Cult.[online]. 2013, vol.65, n.1, pp. 40-42. Disponivel em: 

http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?pid=S0009-67252013000100016&script=sci_arttext. 

Acessado em: 10/11/2013. 

BANKS, J. Multicultural Education: Development, Paradigms and Goals, en J. A. Banks, y J. 

Lynch (eds.) Multicultural Education in Western Societies. Holt, Rinehart & Winston, 

Londres, 1986a, pp. 02-28. 

BARTOLOMÉ, Miguel Alberto. Procesos Interculturales: antropología política del 

pluralismo cultural en América Latina. México, 2006. 

BARRIO, Ángel B. Espina. Culturas locales iberoamericanas, comunicación e 

interculturalidad. In: Conocimiento local, comunicación e interculturalidad. Angel B. 

Espina Barrio (org) Recife: Massangana, 2006.  

BARROS, Maria Cândida Drummond  Mendes. A missão Summer Institute of Linguistics e o 

indigenismo Latino-americano: história de uma aliança (década de 1930 a1970) In: Revista 

de Antropologia da USP. 2004 v.47 N.01 pág. 45-85. 

BARROS, Maria Cândida Drummond Mendes. Linguística Missionária: Summer Institute 

of Linguistics. Tese do doutorado em Antropologia Social. Campinas 1993 

BARTH, Fredrik. O guru, o iniciador e outras variações antropológicas. Rio de Janeiro 

2000. 

BEUCHOT, Mauricio. Hacía un pluralismo cultural analógico que permita la democracia. En 

ARRIARÁN, S.; BEEUCHOT, Mauricio. Filosofia, neobarroco y multiculturalismo. Itaca, 

México, 1999.  

http://www.pucp.edu.pe/ridei/?resultado.htm+Educación_intercultural_bilingüe
http://www.identidadcoletiva.es/pdf/73.pdf
http://cienciaecultura.bvs.br/scielo.php?pid=S0009-67252013000100016&script=sci_arttext


257 

 

BITTENCOURT, Luciana. A fotografia como instrumento etnográfico. IN: Anuário 

Antropológico/92. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro. 1994. 

BONETTI,Alinne & FLEISCHER, Soraia. Entre saias justa e jogos e cintura. 

Florianópolis: Ed. Mulheres; Santa Cruz do Sul: EDUNISC, 2007. 

BOURDIEU, Pierre, 1930-2002. A reprodução: elementos para uma teoria do sistema de 

ensino. Petrópolis, RJ, 2008. 

BRANDÃO, Carlos Rodrigues. A Pesquisa participante/Carlos Rodrigues Brandão (org.). 

São Paulo: Brasiliense, 1999. 

BRASIL, Constituição (1988). Constituição da República Federativa do Brasil: texto 

constitucional promulgado em 5 de outubro de 1988,com alterações adotadas pelas 

emendas constitucionais. Brasília: Senado Federal, subsecretaria de Edições técnicas, 2004. 

BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Referencial Curricular Nacional para 

Escolas Indígenas. Ministério da Educação e do Desporto, Brasília: 1998. 

BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros curriculares nacionais: 

pluralidade cultural, orientação sexual/ Secretaria de Educação Fundamental. – Brasília: 

MEC/SEF, 1997.  

CANDAU, Vera Maria, RUSSO, Kelly .Interculturalidade e Educação na América Latina: 

uma construção plural, original e complexa. In: Revista Diálogo educacional. Vol.10, nº 29, 

enero-abril, 2010, pp. 151-169. PUC – Paraná Disponible: 

http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed.jsp?iCve=189114444009. Acessado em 

20/04/2011.  

CANDAU, Vera Maria. Educação Intercultural na América Latina:  entre concepções, 

tensões e propostas. Vera Maria Candau (org) Rio de Janeiro: 7letras, 2009.  

CANDAU, Vera Maria. Sociedade multicultural e educação: tensões e conflitos. In: Vera 

Maria Candau. (org). Culturas e educação: entre o critico e o pós-critico. Rio de Janeiro: 

DP&A, 2005. 

CARNEIRO, Moaci Alves. LDB fácil: leitura crítico-compreensiva: artigo a artigo. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 1998.   

CARVALHO, Fábio Almeida; FERNANDES, Maria Luiza; REPETTO, Maxim. (org) 

Projeto Político-Pedagógico da Licenciatura intercultural/Núcleo Insikiran/UFRR. Boa 

Vista: Editora da UFRR, 2008. 

COLLET, Celia Leticia Gouvêa. “Quero progresso sendo índio”.  O principio da 

interculturalidade na educação escolar indígena. Dissertação de Mestrado em antropologia 

social.  Rio de Janeiro: PPGAS/MN/UFRJ. 2001 

CHARLE, Christophe. Introducción a la Segunda parte. In: CHARLE, Christophe; 

SCHRIEWER, Jurgen; WAGNER, Peter (orgs) Redes Intelectuais Transnacionais: formas 

de conhecimento acadêmico e búsqueda de indentidades culturales. Barcelona/México, 

2006. 

CIDR.  Índios de Roraima: makuxi, taurepang, ingariko, wapixana. COLEÇÃO 

HISTÓRICO ANTROPOLOGICA Nº 1. Boa Vista, Diocese de Roraima, 1989. 

CRUZ, Odileiz. The Ingarikó (kapon) on the Raposa Serra do Sol indigenous land. In: Tesões 

mundiais, Fortaleza, V. 2. N, 6. Jan/jun. 2008, pp.155-188. 

CUNHA, Manuela Carneiro da. Cultura com e outros ensaios. São Paulo 2009. 



258 

 

DAUSTER, Tânia. Um saber de fronteira – Entre a Antropologia e a Educação. In: Tânia 

Dauster  (Org). Antropologia e Educação: um saber de fronteira. Rio de Janeiro: Editora 

Forma e Ação, 2007, p. 13-36. 

DIAZ DE RADA, Angél. Enografia de la escuela más allá de la etnografía y de la escuela. 

Tensiones disciplinares y aplicabilidad del los saberes etnográficos. UNEDE, Espanha, 2012. 

DIETZ, G; L.S MATEOS CORTÉS. El discurso intercultural ante el paradigma de la 

Diversidad. In: Teresa Aguado Ondina & Margarita del Olmo (org)  Educación intercultural 

perspectivas y propuestas. Madrid, 2009.  

DIETZ, G; L.S MATEOS CORTÉS. Interculturalidad y  educación intercultural en 

México. Un análisis de los discursos nacionales e internacionales en su impacto en los 

modelos educativos mexicanos. México, 2011. 

DIETZ, Gunther. Multiculturalismo, interculturalidad y diversidad en educación: Una 

aproximación antropológica. México: FCE, 2012.  

DIETZ, Gunther. Hacia una etnografía doblemente reflexiva: Una propuesta desde la 

antropología de la interculturalidad. In:  Revista de Antropología Iberoamericana. Vol. 6 

N.01. enero- abril de 2011. Pag. 03-26.  

DURHAM, Eunice R. A pesquisa antropológica com populações urbanas: problemas e 

perspectivas. In: CARDOSO, Ruth. (Org.) A aventura antropológica. Teoria e pesquisa. 

Rio de Janeiro: paz e terra, 1986. 

EMIRI, Loretta. O núcleo de educação indígena de Roraima e a conjuntura nacional da 

educação escolar indígena. Boa vista – RR. 1992 (mimeo). 

FERREIRA, Mariana Kawall Leal.  A educação escolar indígena: um diagnóstico crítico da 

situação no Brasil. In: antropologia história e educação: a questão indígena na escola. 

Aracy Lopes da Silva e Mariana Kawall Leal Ferreira (orgs).  2ª edição – São Paulo: global, 

2001. 

FERREIRA, Mariana Kawall Leal. Da origem dos homens a conquista da escrita: um 

estudo sobre os povos indígenas e educação escolar no Brasil. Dissertação de Mestrado em 

antropologia social. São Paulo, USP, 1992. 

FERRÃO CANDAU, Vera Maria. (Org.) Educação intercultural na América Latina: entre 

concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro 7letras, 2009. 

FERNÁNDEZ GONZÁLEZ, Leopoldo Jesús. Cadernos de antropologia da educação / 

Leopoldo Jesús Fernández González, Tânia Regina Eduardo Domingos. Petrópolis, RJ: vozes, 

2005. 

FISHMAN, J.A. Bilingual education. An international sociological perspective. Newbury 

House, Rowley. 1976. 

FLEURI, Reinaldo Matias. Multiculturalismo e Interculturalismo nos Processos 

Educativos. Encontro Nacional de Didática e Prática de Ensino ENDIPE. Rio de Janeiro, 

2001. 

___________________. Intercultura e educação. Rev. Bras. Educ. ,   Rio de Janeiro, 

 nº23, 2003. Disponível em: <http: //www.Scielo.br/scielo.php? Acesso em: 23  Jan  2008 

___________________. Política de Diferênça: Para além dos estereótipos na prática 

educacional. In: Educ. Soc., Campinas, vol. 27, n. 95, p. 495-520, maio/ago. 2006. 

Disponível em http://www.cedes.unicamp.br 

http://www.cedes.unicamp.br/


259 

 

FLEURI, Reinaldo Matias. Intercultura e educação. Rev. Bras. Educ, n, 23, 2003.  

Disponível em: <HTTP: //www.Scielo.br/scielo Acesso em: 23  Jan  2008. 

FORNET-BETANCOURT, Raúl. Interculturalidade: críticas, diálogo e perspectivas. São 

Leopoldo: Nova Harmonia, 2004.  

GASCHÉ, Jorge. De la educación intercultural indígena a la educación intercultural para 

todos en América Latina. Documento disponible en: 

http://www.cemca.org.mx/UserFiles/GASCH-.pdf  acessado em: 10/10/2013. 

GASCHÉ, Jorge. Las motivaciones políticas de la educación intercultural indígena. 

¿Hasta dónde abarca la interculturalidad? 

GARCIA CANCLINE, Nestor. Culturas Híbridas: Estratégias para Entrar e Sair da 

Modernidade. São Paulo, 2008. 

GARCIA, Maria Elena. Desafios de la interculturalidad: educación, desarollo e 

identidades indígenas en el Perú. Lima, IEP, 2008. 

GARCIA, Maria Elena. Making Indigenous Citizens: Identities, Education, and 

Multicultural Development in Peru. Stanford University Press, Stanford, California, 2005. 

GASKELL, George. Entrevistas Individuais e Grupais. In: BAUER, Martin W. e GASKELL, 

George.  Pesquisa qualitativa com texto: Imagem e som. Petrópolis, RJ: Vozes, 2007.  

GEERTZ, Clifford. O saber local: novos ensaios em antropologia interpretativa. Petrópolis, 

RJ. 1997. 

GRUPIONI, Luiz Donisete Benze. Das leis para a prática: avaliação do cumprimento da 

legislação da educação escolar indígena no país. Reunião extraordinária sobre educação 

escolar indígena. Brasília, 12 de março de 2003. 

GRUPIONI, Luis Donisete Benzi. Olhar longe, porque o futuro é longe. Cultura, escola e 

professores indígenas no Brasil. São Paulo, USP: 2008. Tese de doutorado em antropologia 

Social.  

GUSMÃO, Neusa.  Antropologia, estudos culturais e educação desafios da modernidade.  

Revista Pro-Posições. v.19, n.3(57) set/dez 2008. 

HALL, Stuart. Da diáspora: Identidades e mediações culturais . (org) Liv Sovik. Brasil, 

2003. 

HEPBURN,M.A. El problema del multiculturalismo y de la cohesión social en una sociedad 

democrática: los Estados Unidos, modelo o ejemplo? In: Revista perspectivas, v XXII, n 1,p. 

83-93, 1992.  

JACKSON. Trabalho de Campo. In: Dicionário de Antropologia. Mexico 2000. 

JOVCHELOVITCH, Sandra; BAUER, Martin W. Entrevista Narrativa.  In: BAUER, Martin 

W. e GASKELL, George.  Pesquisa qualitativa com texto: Imagem e som. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2007.   

JULIÃO, Geisel Bento. Currículo como Construção Social em Contexto de Cidadania 

Intercultural Indígena.  São Paulo, PUC: 2011. Dissertação de Mestrado. 

KOCH-GRÜNBERG, Theodor. Del Roraima al Orinoco I. Caracas: Ediciones del Banco 

Central de Venezuela, 1979.  

KOCH-GRÜNBERG, Theodor. Del Roraima al Orinoco III. Caracas: Ediciones del Banco 

Central de Venezuela, 1982. 



260 

 

KINCHELOE, Joe L; STEIBERG, Shirley R. Repensar el Multiculturalismo. Barcelona: 

Ediciones Octaedro S.L, 1999. 

KYMLICKA, Will. Ciudadanía Multicultural Multicultural: una teoría liberal de los 

derechos de las minorías. Paidós, Barcelona, 1996.  

LEVI-STRAUSS, Claude. Antropologia Estrutural dois. Rio de Janeiro, 1993. 

LOVELACE, Marina. Educación multicultural; lengua y cultura en la escuela plural.  

Madrid, 1995. 

LÓPEZ, Luis Enrique. Interculturalidad, educación y política en América Latina: perspectivas 

desde el sur pista para una investigación comprometida y dialogal. In: LÓPEZ, Luis Enrique 

(orgs) Interculturalidad, educación y ciudadanía, perspectivas latinoamericanas.  La Paz, 

Bolivia, 2009.  

LOPES DA SILVA, Aracy. A educação indígena entre diálogos interculturais e 

multidisciplinares: introdução. In:  antropologia história e educação: a questão indígena na 

escola. Aracy Lopes da Silva e Mariana Kawall Leal Ferreira (orgs).  2ª edição – São Paulo: 

global, 2001. 

LOPES DA SILVA, Aracy.  Porque discutir hoje a educação indígena? In: Comissão Pro-

índio de São Paulo. A questão da Educação Indígena. São Paulo: Editora Brasiliense. 

1981. 

LOPES DA SILVA, Aracy; GRIZZI, Dalva Carmelina Sampaio. A filosofia e a Pedagogia na 

educação indígena: um resumo dos debates. In: Comissão Pro-índio de São Paulo. A 

questão da Educação Indígena. São Paulo: Editora Brasiliense. 1981. 

MARTIN, A Desiré. Multiculturalismo. In: Dicionário de estúdios culturales latino-

americanos. México, 2009.   

MATEUS CORTÉZ, Laura Selene. La migración transcultural del discurso intercultural: 

Su incorporación, apropiación y resignificación  por actores educativos en Veracruz, 

México. Ediciones Abya-Yala Quito, Ecuador 2011. 

MCLAREN, Peter. Multiculturalismo Crítico. São Paulo, 1997. 

MÉNDEZ, José Mario Méndez. Educação Intercultural e justiça cultural. São Leopoldo, 

2009. 

MELO, Maria Auxiliadora de Souza. Metamorfose do saber Macuxi/Wapichana: 

Memoria e Identidade. Universidade Federal do Amazonas, 2000. Dissertação de Mestrado.  

MIGNOLO, Walter D. “Colonialidad del poder y diferencia colonial”. Anuario 

Mariateguiano, vol.IX, n.10, 1999. 

MIRANDA, Felipa Bizarro. Educação Intercultural e Formação de Professores.  Porto 

editora; 2004. Portugal 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do Conhecimento. São Paulo/Rio de Janeiro: 

HUCITEC-ABRASCO, 1999. 

MUÑOZ SEDANO, A. Educación Intercultural: teoría e práctica. Madrid: Escuela 

Española, 1997. 

MUÑOZ  CRUZ, Héctor (2004) Educación escolar indígena en México: la vía oficial de la 

interculturalidad. Escritos 29: p. 9-49. 



261 

 

MUÑOZ  CRUZ, Héctor (2002) La diversidad en las reformas educativas interculturales. 

Revista Electrónica de Investigación Educativa 4(2): p. 1-22. 

NASH, Mary. Prefacio. In: KINCHELOE, Joe L; STEIBERG, Shirley R. Repensar el 

Multiculturalismo. Barcelona: Ediciones Octaedro S.L, 1999. 

NASCIEMNTO, Raimundo Nonato F. do. Educação escolar em um contexto plural: 

politicas de reconhecimento e prática pedagógica em uma escola em Boa Vista – RR. 
Recife, 2009 (Dissertação de mestrado em Antropologia Social).  

NARANJO JIMÉNEZ, Yolanda. Cultura Comunitária e Escola Intercultural: más allá de 

un contenido escolar.  México, 2009.  

NETO, Vanthuy Raimundo. Dirigir almas e servir ao jeito de muitos: a missão dos 

beneditinos juntos aos povos indígenas e Roraima – 1909 a 1948. Pontifícia Faculdade de 

Teologia de Nossa senhora da Assunção. São Paulo – 2000. Dissertação de mestrado.  

OLIVEIRA, Rosisk Darcy de. OLIVEIRA, Miguel Darcy. Pesquisa social e ação educativa: 

conhecer a realidade para poder transformá-la. In: Pesquisa participante / Carlos Rodrigues 

Brandão (org.) São Paulo: Brasiliense, 1999. 

OLIVÉ, Leon. Interculturalismo y justicia social. México, 2006. 

OLIVÉ, Leon. Ética y diversidad cultural, FCE-UNAM, México, 1993. 

OLIVÉ, Leon. Razón y Sociedad, Fontamara, México, 1996. 

OLIVÉ, Leon. Pluralismo epistemológico: más sobre racionalidad, verdad, y consenso. En: 

VELASCO, A. Racionalidad y cambio científico, Paidós – UNAM, México, 1997. 

PALADINO, Mariana. Educação escolar indígena no Brasil Contemporâneo: entre a 

revitalização cultural e a desintegração do modo de ser tradicional. Dissertação de 

Mestrado em antropologia social.  Rio de Janeiro: PPGAS/MN/UFRJ. 2001 

PALADINO, Mariana. Educação Intercultural, Gênero e movimentos sociais, Identidades, 

Diferenças e Mediações. Texto apresentado II Seminário Internacional: Educação 

Intercultural, Gênero e movimentos sociais, Identidades, Diferenças e Mediações.  Realizado 

entre os dias 08 a 11 de abril de 2003, na Universidade Federal de Santa Catarina. Disponível 

em:http://www.rizoma.ufsc.br/antigo/semint/trabalhos%202/Mariana%20Paladino.UFRJ.doc. 

Consultado em 08/06/2013. 

PALADINO, Mariana; ALMEIDA, Nina Paiva. Entre a diversidade e a desigualdade: uma 

análise das políticas públicas para a educação escolar indígena no Brasil dos governos 

Lula. Rio de Janeiro: Contra Capa Livraria; LACED/Museu Nacional/ UFRJ, 2012.  

PEIRANO, Mariza Gomes e S. A favor da Etnografia. In: Revista série antropologia da 

UNB, Brasília 1992. Disponivel em: <http: //www.unb.br/ics/dan/serie_antro.htm. Acesso em 

22/05/2007. 

REPETTO, Maxim. Roteiro de uma etnografia colaborativa: as organizações indígenas e 

a construção de uma educação diferenciado em Roraima, Brasil. Tese de doutorado UnB, 

2002. 

REBOLLEDO, Nicanor. Cultura, escolarización y etnografia. Los plikur en el Amazonas 

brasileño del Bajo Uaça. México, 2009. 

RIBEIRO, M. L. S. História da Educação Brasileira: a organização escolar. 13. ed. São 

Paulo: Autores Associados, 1993. 

http://www.rizoma.ufsc.br/antigo/semint/trabalhos%202/Mariana%20Paladino.UFRJ.doc


262 

 

SALES CIGES, Auxiliadora; GARCÍA LÓPEZ, Rafaela. Programa de Educação 

Intercultural.  Bilbao, 1997. 

SANTILLI, Paulo. Os filhos da nação. In: Revista de antropologia da Universidade de São 

Paulo (USP); volumes, 30/31/32 ano 1987/1988/1989. pp. 427 -456.  

______________As Fronteiras da República: história e política entre os Macuxi. São 

Paulo:  SP;EDUSP/FAPESP, 1994. 

SAN RAMÁN, T. Escuela y relaciones internicas. In: SANTAMARIA, E.; PLACER, F.G. 

(orgs). Contra el fundamentalismo escolar. Reflexiones sobre educación, escolarización y 

diversidad cultural. Barcelona: Virus, 1998, pp.73-89. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Uma concepção multicultural de direitos humanos. Lua 

Nova [online]. 1997, n.39, pp. 105-124. Disponível em: 

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-64451997000100007 acessado 

em: 17/11/2013. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. Um discurso sobre as ciências. Porto, edições 

afrontamento, 2010. 

SANTOS, Silvio Coelho dos. Educação e Sociedades Tribais. Porto Alegre, 1975. 

SCHMELKES, Sylvia.  Multiculturalismo, educación intercultural y universidades. In: 

AGUILA, Manoel silva (org). Nuestras Unversidades  y la educación intercultural. 

Memorias del Primer Encuentro Interuniversitario de Educación Intercultural. Manoel 

Silva Águila (org). Santiago do Chile, 2009. Disponível em: 

http://www.facso.uchile.cl/noticias/2009/educacion_superior_intercultural.htm)  

SCHMELKES, Sylvia.  Educación y diversidad cultural. En Alicia de Alba, ¿Qué dice la 

investigación educativa. México: COMIE, 2008. 

SEMPRINI, Andrea. Multiculturalismo. Bauru, SP: EDUSC, 1999. 

SILVA, Gilberto Ferreira da. Multiculturalismo e educação intercultural: vertentes históricas 

e repercussões atuais na educação. In: Reinado Matias  Fleuri (org). Educação intercultural. 

Mediações necessárias.  Rio de Janeiro: DP&A, 2003. 

SILVA, M,: BRANDIM. M. Multiculturalismo e educação. In: Diversa Ano 1, n.1 p. 51-66,  

jan-jun 2008. 

SILVA Jr, Hédio. Direito e legislação educacional para a diversidade étnica – breve histórico. 

In: RAMOS, Maria Nogueira, ADÃO, Jorge Manoel e BARROS, Graciete Maria Nascimento 

(Coord). Diversidade na educação: reflexões e experiências. Brasília: Secretaria de 

Educação Média e Tecnológica, 2003. 

SILVA, Tomaz Tadeu.  A produção social da identidade e da diferença. In: Tomaz Tadeu da 

Silva (org). Identidade e diferença: a perspectiva dos estudos culturais. Petrópolis, RJ: 

Vozes, 2003. pp. 73-101. 

SORIANO, Ramon. Interculturalismo: Entre o liberalismo e o comunitarismo. Espanha, 

2004. 

TASSINARI, Antonella. Escola Indígena: novos horizontes teóricos, novas fronteiras da 

educação. In: antropologia história e educação: a questão indígena na escola. Aracy Lopes 

da Silva e Mariana Kawall Leal Ferreira (orgs).  2ª edição – São Paulo: global, 2001. 

TAYLOR, Charles. Multiculturalismo: examinando a política de reconhecimento. 

Instituto Piaget: Lisboa, 1994.  

http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0102-64451997000100007
http://www.facso.uchile.cl/noticias/2009/educacion_superior_intercultural.htm


263 

 

TORRES, Carlos Alberto. Democracia, Educación e Multiculturalismo. México, 2007. 

TUBINO, Fidel Arias-Schreiber. Interculturalizando el Multiculturalismo. In: Biubliotheque 

de la Méditerranée, Sciences humaines en Méditerranée. 2002. Disponivel em : 

http://ccr6.pgr.mpf.gov.br/institucional/eventos/docs_eventos/fidel_tubino.pdf 

 

TUBINO, Fidel Arias-Schreiber. La interculturalidade Critica como proyecto Ético Politico: 

In: encuentro continental de educadores Agostinos. Lima Peru 2005. Disponível em: 

http://oala.villanova.edu/congresos/educacion/lima-ponen-02.html. 

VALENTE, Ana Lucia E.F. Educação e diversidade Cultural: um desafio da atualidade. 

São Paulo: Moderna, 1999. 

VIEIRA, Ricardo. Da multiculturalidade a educação intercultural. A antropologia da educação 

na formação de professores. In: Educação Sociedade e Culturas, nº 12, 1999. pp. 123-162 . 

VIEIRA, Ricardo. A Antropologia da educação na formação dos professores. In: Ricardo 

Vieira. (org). Histórias de Vida e Identidades – Professores e interculturalidade. Porto: 

Afrontamentos, 1999 

WALSH, Catherine. Interculturalidade Crítica e Pedagogia Decolonial: in-surgir, re-existir e 

re-viver. In: CANDAU, Vera Maria. Educação Intercultural na América Latina: entre 

concepções, tensões e propostas. Vera Maria Candau (org) Rio de  Janeiro: 7letras, 2009. pp. 

12-42.  

WALSH, Catherine. Etnoeducación e interculturalidad en perspectiva decolonial. En: Desde 

Adentro. Etnoeducación e Interculturalidad en el Perú y América Latina, Lima: Centro 

de Desarrollo Etnico, 2011.  pp. 93-105. 

WALSH, Catherine. “(De)construir la interculturalidad. Consideraciones críticas desde la 

política, la colonialidad y los movimientos indígenas y negros en el Ecuador”. In: FULER, 

Norma (ed). Interculturalidad y política. Desafios y posibilidades. Lima: Red para el 

desarollo de las Ciencias Sociales, 2002, p.115-142. 

WIEVIORKA, Michel. Será que o multiculturalismo é resposta? In: Educação, Sociedade e 

Culturas, nº 12. Rev. da Associação de Sociologia e Antropologia da Educação. Porto: 

Afrontamento, 1999. Disponível em: http://www.fpce.up.pt/ciie/revistaesc/pagina12.htm 

Acessado em: 22/09/2009. 

WOLF, Eric.  Trabalho de campo e teoria. In: Antropologia e poder / Wolf, Eric; organizado 

por Bela Feldman-Bianco e Gustavo Lins ribeiro: tradução de Pedro Maia Soares. – Brasília: 

Editora da Universidade de Brasília: São Paulo: Editora Unicamp, 2003. 

WOOTIRMAN, Klaas. Breve contribuição pessoal à discussão sobre a formação do 

antropólogo. In: Série Antropológica, Nº 182 Brasília, 1995. 

 

  

 

 

 

 

 

 

http://ccr6.pgr.mpf.gov.br/institucional/eventos/docs_eventos/fidel_tubino.pdf
http://oala.villanova.edu/congresos/educacion/lima-ponen-02.html
http://www.fpce.up.pt/ciie/revistaesc/pagina12.htm


264 

 

Sites visitados. 

http://www.educacao.rr.gov.br/index.php?option=com_content&task=view&id=2408 

http://www.rizoma.ufsc.br/antigo/semint/trabalhos%202/Mariana%20Paladino.UFRJ.doc 

http://www.educacao.rr.gov.br/index.php?option=com_content&task=view&id=2408  

http://www.uneal.edu.br/programas/programa-de-apoio-a-formacao-superior-e-licenciaturas-

indigenas-prolind 

http://noticias.ufsc.br/2013/05/seminario-debatera-licenciaturas-interculturais-indigenas-no-

brasil/ 

http://www.ibge.gov.br/estadosat/perfil.php?sigla=rr# 

http://www.ibge.gov.br/estadosat/perfil.php?sigla=rr# 

http://www.mda.gov.br/portal/saf/programas/paa 

 

Documentos avulsos. 

ATA DA REUNIÃO AMPLIADA DA MISSÃO SÃO JOSÉ DO SURUMU DIAS 4 E 5 DE 

ABRIL DE 1978. PG. 01 ARQUIVO DA DIOCESE DE RORAIMA. 

ATA DO ENCONTRO PARA AVALIAÇÃO E ESTUDO DO INTERNATO E ESCOLA 

SURUMU E DA PASTORAL EDUCACIONAL INDIGENISTA DA DIOCESE DE 

RORAIMA. SURUMU, 27-30 DE NOVEMBRO DE 1981. ARQUIVO DA DIOCESE DE 

RORAIMA. 

DOCUMENTO HISTÓRICO O DIA D, MIMEOGRAFADO, CEDIDO PELO PROFESSOR 

SEBATIÃO BENTO.  

 

 

 

 

 

http://www.educacao.rr.gov.br/index.php?option=com_content&task=view&id=2408
http://www.rizoma.ufsc.br/antigo/semint/trabalhos%202/Mariana%20Paladino.UFRJ.doc
http://www.educacao.rr.gov.br/index.php?option=com_content&task=view&id=2408
http://www.uneal.edu.br/programas/programa-de-apoio-a-formacao-superior-e-licenciaturas-indigenas-prolind
http://www.uneal.edu.br/programas/programa-de-apoio-a-formacao-superior-e-licenciaturas-indigenas-prolind
http://noticias.ufsc.br/2013/05/seminario-debatera-licenciaturas-interculturais-indigenas-no-brasil/
http://noticias.ufsc.br/2013/05/seminario-debatera-licenciaturas-interculturais-indigenas-no-brasil/
http://www.ibge.gov.br/estadosat/perfil.php?sigla=rr
http://www.ibge.gov.br/estadosat/perfil.php?sigla=rr
http://www.mda.gov.br/portal/saf/programas/paa

