
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE ANTROPOLOGIA E MUSEOLOGIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM ANTROPOLOGIA 

DOUTORADO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Eduardo Romero Lopes Barbosa 

 

 

 

VISÍVEL AUDÍVEL TANGÍVEL 
MITOS DO CORPO NA PERFORMANCE 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2014 



 

 

 

Eduardo Romero Lopes Barbosa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

VISÍVEL AUDÍVEL TANGÍVEL 
MITOS DO CORPO NA PERFORMANCE 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-Graduação em  

Antropologia  – Doutorado, como requisito parcial para 

obtenção do título de Doutor em Antropologia. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Maria Aparecida Lopes Nogueira 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife 

2014 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Catalogação na fonte 

Bibliotecária CRB-4 985 

 

 

B238v       Barbosa, Eduardo Romero Lopes. 
      Visível audível tangível: mitos do corpo na performance / Eduardo 

Romero Lopes Barbosa. – Recife: O autor, 2014. 
                       211 f. : il. ; 30 cm. 
 
                     Orientador: Profª. Drª. Maria Aparecida Lopes Nogueira.  
                      Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.      

Programa de Pós-Graduação em Antropologia, 2014.  
                      Inclui referências. 

 
1. Antropologia. 2. Corpo humano e linguagem. 3. Padrões de 

desempenho. 4. Mito.  I. Nogueira, Maria Aparecida Lopes. (Orientadora). 
II. Título. 
 
 

                301 CDD (22.ed.)                             UFPE (CFCH2014-45)
  

      



 

 

EDUARDO ROMERO LOPES BARBOSA 

 

 

 

VÍSIVEL AUDÍVEL TANGÍVEL 

MITOS DO CORPO NA PERFORMANCE. 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

graduação em Antropologia da Universidade 

Federal de Pernambuco como requisito parcial 

para a obtenção do título de Doutor em 

Antropologia. 

       Aprovado em: 17/02/2014. 

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 
 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Maria Aparecida Lopes Nogueira (Orientadora) 

Programa de Pós-graduação em Antropologia – UFPE  

 

 

___________________________________________________________________________ 

Prof° Dr° Antônio Motta (Examinador Titular Interno) 

Programa de Pós-Graduação em Antropologia – UFPE  

 

 

___________________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Roberta Bivar Carneiro Campos (Examinadora Titular Interna) 

Programa de Pós-graduação em Antropologia – UFPE  

 

 

___________________________________________________________________________ 

Prof° Dr° Edgard de Assis Carvalho (Examinador Titular Externo) 

Pontifícia Universidade Católica de São Paulo – PUC/SP 

 

 

___________________________________________________________________________ 

Profa. Dra. Maria do Carmo Siqueira Nino (Examinadora Titular Externa) 

Departamento de Teoria da Arte e Expressão Artística – UFPE 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Ao meu Pai, Seu Zeca... 

À minha Mãe, Dona Neta... 

Sempre! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Amo o teu longo olhar de luz de verde cume, 

Doce beleza [...] 

[...] ama-me no entanto e sê mãe, alma pura! 

Mesmo que eu seja ingrato ou seja irreverente; 
Se és amante ou irmã, sê a efêmera doçura 

De outuno glorioso ou de sol já no poente. 

 
À minha cheirosa Luciana Padilha pelo amor, companheirismo e paciência... 



 

 

 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 

 
 

 

 
 

 

 
 

 

 

Agradecimento especial 

 
À Cida por tudo, tudo, tudo... 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

Aos meus irmãos Roberto e Rosane, aos meus sobrinhos Alexandre e João Victor... 

 

Aos meus enteados Filipe e Manuela Cardoso... 

 

À Pequeno (In memorian), Preta, Bicudo, Maguelo, Boloto e Nina... 

 

À Jarbas Araújo, o Comunista Safado! 

 

Aos artistas visuais Daniel Santiago, João Manoel Feliciano e Izidorio Cavalcanti pela generosidade 

de abrirem suas portas e suas obras...  

 

Ao Prof. Edgard de Assis Carvalho pela acolhida na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo e 

sua contribuição decisiva na escrita deste trabalho... 

 

À Profa. e artista visual Maria do Carmo Nino do qual tenho grande prazer em dividir mais uma vez 

este momento especial... 

 

Ao Prof. Antonio Motta pelo apoio e disponibilidade... 

 

À Profa. Maria das Vitórias pelo incentivo e crédito... 

 

À Profa. Roberta Campos parte integrante desta Banca...  

 

Ao Grupo TOTEM pela aventura performática!  

 

Ao Programa de Pós-graduação em Antropologia por esses anos de formação... 

 

Ao Núcleo de Design do Centro Acadêmico do Agreste/UFPE... 

 

 À todos os alunos que compõem o Laboratório de Fotografia do curso de Design/CAA/UFPE 

pelo aprendizado e cumplicidade... 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Arte é a mais controvertida das expressões humanas e a PERFORMANCE é a mais 

controvertida das expressões artísticas. A Arte imita a vida, a PERFORMANCE imita a arte. 

Quando a Arte é um exército regular com táticas convencionais de ataque e defesa, a 

PERFORMANCE é um bando desorganizado de franco-atiradores sempre em retirada. A 

Arte vive de atividades estabelecidas como a Música, a Poesia e o Teatro, por exemplo, a 

PERFORMANCE vive das formas não catalogadas, dos conteúdos indeterminados. Nos 

desertos estéreis onde a Pintura ou a Gravura não florescem, ali a PERFORMANCE 

desponta com vigor. E no decorrer de grandes tempestades, quando a Dança maravilhosa ou 

a Escultura formidável são quebradas pela força do vento, a PERFORMANCE se dobra 

discretamente para surgir soberana depois do vendaval. Uma PERFORMANCE não é um 

espetáculo de dança, nem um show musical, nem uma peça teatral, uma PERFORMANCE é 

uma PERFORMANCE, mas pode também ser uma peça, um espetáculo, um show, um 

discurso e outras coisas mais, porque a PERFORMANCE fala todas as línguas, dos homens e 

dos anjos*.  

 
*Trecho do sermão de D. Pero Fernandes Sardinha, logo depois de ter sido devorado pelos índios. 

Psicografado por Daniel Santiago 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A inspiração não ocorre jamais sem a transpiração. 

(SERRES, M. Hominescências) 

 



 

 

RESUMO 

 

A Performance enquanto expressão artística tem despertado uma atenção cada vez mais 

cuidadosa por parte de pesquisadores e críticos, assim como tem ganhado um relevante 

espaço nas instituições de Artes e de Ensino. Contudo a bibliografia que aborda a 

Performance ainda é tímida se comparada a outras expressões das Artes Visuais. Tratar da 

Performance é se debruçar sobre uma expressão artística de múltiplos sentidos em sua própria 

gênese e que não se rende a uma única definição. Trata-se antes de tudo, de uma tendência da 

Arte que aponta para inúmeras interpretações e visões de mundo, maleável e indeterminada, e 

que se deixa contaminar – e daí vem sua maior força – por diversas linguagens estéticas como 

o Teatro, a Música, a Fotografia, a Dança, o Vídeo etc. Esta pesquisa busca a partir da 

Antropologia do Imaginário e da Complexidade compreender a Performance em sua 

diversidade, considerando que dialogicamente o artista performático e a relação com seu 

Corpo os tornam simultaneamente Autor/Obra – Sujeito/Objeto em suas ações. Para tal, o 

referencial teórico está pautado nas pesquisas sobre os Mitos em Claude Lévi-Strauss e 

Mircea Eliade, em relação aos métodos do Imaginário nas obras de Gaston Bachelard e 

Gilbert Durand, e Edgar Morin no estudo do Pensamento Complexo. Acreditando que o 

estudo do Mito é o caminho de apreender o sentido e a origem das coisas, metodologicamente 

a Mitocrítica é o guia que religa a obra e o trajeto antropológico de três artistas visuais cuja 

expressão é a Performance: Daniel Santiago, João Manoel Feliciano e Izidorio Cavalcanti. 

 

Palavras-Chave: Imaginário. Complexidade. Mitos. Performance. Corpo. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ABSTRACT 

 

Performance as a means of artistic expression. has recently been drawing increasing attention 

from researchers and critics and has gained significant ground in Art and Teaching 

institutions. However, the bibliography on performance art is still very modest compared to 

that relating to other visual arts media. Addressing performance involves scrutinizing a form 

of artistic expression that has multiple meanings in its very genesis and does not yield to a 

single definition. It is, above all, a tendency in art that elicits countless interpretations and 

views of the world, one that is malleable and indeterminate, that allows itself to be 

contaminated – this is its greatest strength – by various other art forms, such as theater, music, 

photography, dance, video and so forth. This study seeks to use the anthropology of the 

imagination and of complexity to understand performance art in its full diversity, bearing in 

mind that the performance artist and his or her relation with the body enter into dialogue and 

become at the same time Author/Work – Subject/Work. The theoretical point of reference is 

the research into myths carried out by Claude Lévi-Strauss and Mircea Eliade, Gaston 

Bachelard and Gilbert Durand’s philosophy of the imagination, and Edgar Morin’s study of 

complex thought. Believing that the study of myth is the best way to learn the meaning and 

the origin of things, mythic criticism is the thread that links the work and anthropological 

career of three visual artists whose main form of expression is performance: Daniel Santiago, 

João Manoel Feliciano and Izidorio Cavalcanti. 

 

Key words: imagination. complexity. myths. performance art, the body. 



 

 

RÉSUMÉ 

 

L’art performance comme moyen d’expression artistique a attiré récemment de plus en plus 

l’attention des chercheurs et des critiques et a gagné plus d’espace dans les institutions d’art et 

d’enseignement. Cependant, la bibliographie relative à l’art performance reste très modeste en 

comparaison avec celles des autres champs des arts plastiques. Aborder l’art performance 

nécessite l’examen d’une forme de l’expression artistique, dotée, dès sa propre genèse, d’un 

large éventail de significations, qui ne se prête pas à une définition unique. C’est, surtout, une 

tendance artistique qui se prête à de nombreuses interprétations et visions du monde, une 

tendance malléable et indéterminée, qui se permet être contaminée—d’où son plus grand 

potentiel –– par des autres formes d’art les plus diverses comme le théâtre, la musique, la 

photographie, la danse, la vidéo etc. Cette recherche vise à employer l’anthropologie de 

l’imaginaire et de la complexité afin d’entendre l’art performance en toute sa diversité, 

considérant que l’artiste de performance et sa relation avec son corps entrent dans un dialogue 

et deviennent simultanément auteur/oeuvre – sujet/oeuvre. Le point de référence théorique 

vient ici des études réalisées par Claude Lévi-Strauss et Mircea Eliade, de la philosophie de 

l’imaginaire de Gaston Bachelard et Gilbert Durand, et des recherches d’Edgar Morin relative 

à la pensée complexe. En croyant que l’étude du mythe est la manière la plus convenable pour 

entendre la signification et l’origine des choses, la mythocritique est le fil qui relie l’oeuvre et 

la carrière anthropologique de trois artistes plastiques, dont la forme principale d’expression 

est la performance: Daniel Santiago, João Manoel Feliciano et Izidorio Cavalcanti. 

 

Mots-clés: imaginaire. complexité. mythes. performance, le corps. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

PROLÓGO ............................................................................................................................ 15 

 

1. PERFORMANCE: CONEXÃO ENTRE VIDA E ARTE .............................................. 29 

1.1. Dos Múltiplos Trajetos e Sentidos da Performance .................................................... 29 

1.2. Encruzilhadas Teóricas do Estudo da Performance ................................................... 58 

1.3. Performance e Corpo↔Tempo e Espaço ...................................................................... 69  

 

2. A SIMULTANEIDADE DAS AÇÕES CORPORIFICADAS ...................................... 78  

2.1. A Transmutação do Corpo e das Coisas ...................................................................... 78 

2.2. O Lugar-Comum do Próximo ..................................................................................... 107 

2.3. A Pureza da Presença ↔ A Ação Política das Realidades Libertárias ................... 138 

 

EPÍLOGO ............................................................................................................................ 174 

REFERÊNCIAS .................................................................................................................. 184 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Os mitos, efetivamente, narram não apenas a origem do Mundo, dos 

animais, das plantas e do homem, mas também de todos os 

acontecimentos primordiais em consequência dos quais o homem se 

converteu no que é hoje – um ser mortal, sexuado, organizado em 

sociedade, obrigado a trabalhar para viver, e trabalhando de acordo 

com determinadas regras. 

ELIADE, Mircea (Mito e Realidade) 

 

Mesmo que seja evidente que a criação de mitos ocorra no interior da 

fabricação das produções humanas, eles adquirem vida própria, 

falam entre si, transformam-se, metamorfoseam-se, redescobrem o 

tempo perdido, sinalizam o futuro, pensam os homens para muito 

além do aqui e a agora. 

CARVALHO, Edgard de Assis (Enigmas da Cultura)



15 

 

 

 

 

PROLÓGO 
 

29 de março de 2012, 14h.  

Restaurante Catamarã – Porto do Recife 

 

Muito se discute e, volta e meia, o tema da relação promíscua entre o antropólogo e 

seu objeto de pesquisa vem à tona. A idéia do pesquisador baluarte da Ciência que deve 

afastar sua subjetividade em prol da objetividade científica ainda se configura como um 

discurso de peso nas práticas antropológicas. Este fato para a Antropologia se delineia como 

um problema metodológico de contornos indefinidos, pois a relação íntima entre o 

antropólogo e a alteridade – parte fundamental de sua reflexão – se faz muitas vezes de 

maneira estreita e intensa. Coloco-me nesta situação, pois sou antropólogo e artista visual, 

cujo objeto de pesquisa é a Performance, ou melhor, trabalho com Artes Visuais ao mesmo 

tempo em que a pesquiso, sendo a Performance uma expressão artística de meu círculo de 

convivência. De forma alguma isso significa um obstáculo para minha reflexão sobre o 

assunto. Pelo contrário, pois como veremos adiante, a Performance é uma atividade artística 

multifacetada e de difícil definição, onde toda proximidade é uma forma de melhor apreendê-

la.    

Portanto sem abrir mão da cientificidade na trajetória da escrita deste texto, em suas 

entrelinhas com maior ou menor ênfase, permiti que a subjetividade emergisse, pois percebi 

que não há outra maneira de pesquisar a Performance e seus infinitos sentidos simbólicos nas 

Artes Visuais a não ser vivendo-a de maneira intensa. Normalmente os antropólogos vivem e 

habitam seus objetos de pesquisa... Até aqui nada de mais, pois é nossa prática... Mas escrever 

sobre as experiências performáticas me exigiu por vezes, questionar a citada objetividade 

científica, pois a separação entre pesquisador/objeto de estudo no caso da Performance, a meu 

ver, diminui e até mesmo empobrece sua potência criativa. Haverá meio termo entre 

objetividade e subjetividade na pesquisa e escrita acadêmica? Para mim a melhor opção está 

em viver o objeto de pesquisa em questão, pois na corda-bamba da vida, objetividade e 

subjetividade andam de mãos juntas, confundem-se e se enriquecem. 

É sob este contexto que me encontro com um grupo de artistas de diversos segmentos 

no Catamarã (restaurante localizado no Porto do Recife) para integrar a performance Nimbo 

Oxalá do artista visual carioca Ronald Duarte. Não conhecia pessoalmente Duarte, mas 

aprecio suas ações performáticas e achava, particularmente, Nimbo Oxalá muito interessante. 



16 

 

 

 

Mas é preciso viver o objeto de pesquisa, deixá-lo falar a própria língua para que se revelem 

suas encruzilhadas simbólicas! 

Nimbo Oxalá originalmente foi apresentada em 2004 no pilotis do Palácio Gustavo 

Capanema no centro do Rio de Janeiro, onde, nessa performance, 20 pessoas são convidadas a 

disparar 20 extintores de incêndio Co
2
 apontados para o céu cujo resultado é uma nuvem 

branca que envolve o entorno e que se dissipa rapidamente no Ar. A ação performática Nimbo 

Oxalá é uma das três obras que compõe a série de intervenções Guerra e Guerra (2001 – 

2010) realizada por Duarte. Antes da performance Nimbo Oxalá, Ronald Duarte orienta seus 

convidados a usarem roupas brancas, a elevarem seus pensamentos aos deuses e após uma 

breve contagem regressiva, a dispararem os gatilhos dos extintores... 

A performance faz referência direta a Oxalá (palavra que também encarna a 

interjeição de origem árabe assim queira deus), nome da divindade (Orixá) de origem africana 

associada à criação do Mundo e da espécie humana. Como nos informa o mito africano, 

Olodumaré entregou a Oxalá o saco da criação para que originasse o Mundo. No caminho 

para cumprir a missão da criação designada por Olodumaré, Oxalá não cumpre diversas 

exigências e entre elas estavam sacrifícios e oferendas para os Orixás e Exú. Uma série de 

infortúnios impede que Oxalá cumpra o que foi designado por Olodumaré que o castiga, mas 

como consolo, deixou-o modelar com barro os corpos dos seres humanos. Nas tradições 

afrobrasileiras Oxalá dá nome a vários Òrìxá Funfun e está relacionado à cor branca e também 

à criação do Mundo. Por orientação dos mitos, um filho de Oxalá nunca deve usar 

roupas pretas ou vermelhas, por estas serem as cores de Exú. O dia de Oxalá é a sexta-feira e 

os iniciados e seguidores do Candomblé devem vestir-se de branco em sua homenagem e 

aderem a certos tabus alimentares. 

Devidamente trajando branco, investido e informado pela aura mítica da performance, 

embarco no catamarã que parte do Porto do Recife numa tarde quente de céu azul rumo ao 

ponto escolhido previamente para a realização da ação. Neste ínterim, Ronald reunia 

pequenos grupos entre nós e proferia breves palavras sobre questões relativas à performance 

tais como sua origem, motivações etc. Minha curiosidade se transforma em respeito e, 

simultaneamente, sinto uma forte sensação de pertencimento em relação aquele momento. As 

palavras de Ronald me tocam e faz-me refletir sobre alguns aspectos de minha situação 

enquanto pesquisador em relação à performance Nimbo Oxalá. Ao participar dessa ação 

performática não sou o performer (na condição de criador da performance), não sou 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Preto
http://pt.wikipedia.org/wiki/Vermelho
http://pt.wikipedia.org/wiki/Sexta-feira


17 

 

 

 

espectador, pois participo ativamente da ação e não sou propriamente o pesquisador que se 

separa neste momento de seu objeto de análise.  

Mas isso não me incomoda, pois me sinto parte de algo maior. Sinto-me parte de uma 

ação humana coletiva que arregimentou sujeitos que crêem no ato como força transformadora, 

seja ele um simples gesto simbólico, ritual, estético, afetivo ou político. No dia-a-dia da 

batalha pela sobrevivência, nos esquecemos de que somos e precisamos ser coletivos... 

Esquecemos que somos feitos de ações que afetam os que estão ao nosso redor e que, numa 

via de mão dupla, também somos afetados pelos atos alheios.  

Esse fato nos chama à responsabilidade pelas ações que empreendemos em nosso 

cotidiano, pois em nossa sociedade de consumo somos induzidos a pensar na(s) 

individualidade(s), como se uma ação pessoal só afetasse a si próprio. Esquecemo-nos de 

nossas responsabilidades enquanto atores sociais, pois acabamos por agir como atores 

individuais. Ao sentir-me parte de uma sintonia coletiva em comunhão, inevitavelmente penso 

no sentido religioso do Humano. A religiosidade a que me refiro não é o das segmentações 

dogmáticas, mas antes, da relação primitiva do Homem com a Criação, com o Cosmos...  

Sinto isso ao meu redor e percebo que os outros convidados também o sentem. O 

catamarã segue pelo Rio Capibaribe que entrecorta parte da cidade do Recife e observo a 

Natureza que ainda que sofrida pela urbanização e poluição, ainda pulsa poderosamente. Rio, 

mangue e aves nativas descompromissadamente não deixam de lutar pela beleza... A natureza 

do Capibaribe não é mero pano de fundo, mas parte desta comunhão! Paradoxalmente ao 

mesmo tempo penso que todos os presentes exercem uma parcela performer, pois a ação só se 

efetiva pelo gesto dos pares e que este fato nos coloca também como espectadores 

privilegiados, e mesmo que eu esteja tão subjetivamente envolvido, enquanto pesquisador 

busco objetivar essas vivências. 

O catamarã pára. De um lado do rio está a Rua do Sol e do outro a Rua da Aurora. 

Estamos em pleno centro comercial do Recife, mas o ruído da metrópole não chega até nós. 

Neste ponto isolado pelas margens do Capibaribe, penso que todos silenciosamente partilham 

do sentimento de que as ações humanas nos fazem unidade (Sujeito) e diversidade 

(Humanidade) simultaneamente.  

Isto nos brinda com uma conexão entre humanidade, individualidade, objetividade, 

coletividade, natureza, arte, religiosidade, subjetividade, e sinto isso fluir em meu Corpo... 

Fizemos um círculo. Peguei o extintor de incêndio, fechei meus olhos, elevei meus 



18 

 

 

 

pensamentos ao céu azul e esperei a contagem regressiva de Ronald para disparar... Quase não 

vi a nuvem nimbo, pois na intensidade da ação, uma profusão de sentimentos me paralisou por 

breves segundos. A nuvem branca e os bons pensamentos reverenciaram Oxalá e sua 

condição de criador de nós e das coisas...  

 

Figura 1 - Nimbo Oxalá de Ronald Duarte no Rio Capibaribe - Centro do Recife 

 

 
 

 



19 

 

 

 

 

                       

 
 
           Fonte: Arquivo pessoal do artista. 

 

Assim fez-se a conexão da nuvem/pensamento entre o céu azul divino e a terra dos 

sofrimentos e esperanças humanas. A nimbos se dissipa e imediatamente todos nós nos 

abraçamos e nos confraternizamos. Performance de um artista? Ato individual/coletivo? Obra 

que celebra o encerramento do 47° Salão de Artes Plásticas de Pernambuco
1
? Talvez um 

pouco de tudo isso. Para mim um ato de transformação ali se efetivou, pois é isso que carrego 

                                                             
1 O 47° Salão de Artes Plásticas de Pernambuco encerrou esta edição com a performance Nimbo Oxalá junto ao 

lançamento do catálogo de exposições e cadernos educativos na mesma data no Cinema São Luís, centro do 

Recife.  



20 

 

 

 

comigo. É nisto que acredito. Não são poucos os casos dos antropólogos que se tornaram 

ativistas das causas de seus objetos de pesquisa... Coloco-me entre esses! Oxalá! 

Esta experiência é parte de minha jornada de doutoramento no Programa de Pós-

Graduação em Antropologia que iniciei em 2010 com a proposta de pesquisar e debater as 

relações entre a Performance e o Corpo nas Artes Visuais, baseado na percepção de que a 

Performance é uma expressão artística que privilegiadamente não separa Natureza e Cultura, 

consequentemente, Sujeito e Objeto ou, no caso da Performance, o Artista de sua Obra 

através dos usos do Corpo. Contudo, não é fácil articular um discurso científico que trata de 

assuntos aparentemente distintos como as Artes Visuais, a Antropologia e os estudos 

multidisciplinares sobre o Corpo.  

Após a performance Nimbo Oxalá estava seguro que estava no caminho certo (isso 

não quer dizer menos arriscado) e eis o motivo pelo qual esta ação performática introduz as 

discussões que acompanham este texto. Foi justamente após digerir os sentidos e sentimentos 

da nuvem Nimbo que iniciei a sistematização da Performance como uma expressão artística 

que promove dialogicamente de maneira visceral o Corpo do artista como obra de arte – ação 

muitas vezes ritual – onde se expõe os mitos pessoais de seu criador e da Cultura ao qual 

encontra-se imerso. Uma tendência das Artes Visuais que de maneira privilegiada funde o 

Sujeito enquanto agente sociocultural com a Natureza fisiológica de seu Corpo, ou melhor, 

uma ação artística Visível Audível Tangível, onde o Corpo articula através de sua percepção a 

simultaneidade da relação Natureza e Cultura. 

Em relação ao Corpo humano, sabemos que desde muito tempo é tema privilegiado 

para as Artes Visuais. Mas a partir da década de cinquenta do século XX, o Corpo busca se 

libertar da rica iconografia secular que o representa e passa a ser expressão estética de si 

mesmo. Mais do que a representação de um ideal de beleza ou de valores socio-históricos, as 

ações performáticas empreendidas pelos artistas visuais colocam em evidência o Corpo, que 

passa a ser explorado como suporte artístico para experimentos de diferentes linguagens não 

verbais, utilizando-o, muitas vezes de maneira contundente, como instrumento questionador 

dos valores socioculturais.  

Durante séculos a representação do Corpo esteve associada aos valores éticos e morais 

determinados por grupos sociais tais como a família, a religião etc. Entretanto, as efêmeras 

relações sociais da contemporaneidade tendem a transformar o Corpo em instrumento de 

asseveração pessoal. O Corpo contemporâneo é exibido e consumido em nossa cultura como 



21 

 

 

 

um Objeto sem Sujeito, que se modifica e se redefine através de cirurgias plásticas ou pelos 

usos fortuitos da Publicidade (LE BRETON, 2011). Atualmente o Corpo é expressão de si 

mesmo e muitas vezes a percepção que temos dele são apregoadas por representações visuais 

que sofrem intenso ritmo de transformações ditadas pela exploração midiática (JEUDY, 

2002). 

Entendido como um complexo sistema que articula simultaneamente as dimensões da 

Natureza e da Cultura, o Corpo enquanto gerador de modos de expressão e de trocas 

simbólicas nas sociedades contemporâneas é convidado a substituir o status de Sujeito pelo de 

Objeto, ou seja, a compreensão do Corpo como lócus do espírito e/ou máquina perfeita da 

natureza dá lugar ao sentido de Objeto a ser exibido (JEUDY, 2002). O Corpo como Objeto é 

recrudescido pelas pesquisas e promessas das tecnociências ligadas à Genética, à Medicina, à 

Robótica etc, em corrigir ou eliminar suas imperfeições biológicas, pretendendo assim, 

libertar o Sujeito da sua natureza física e declarar a obsolescência do Corpo (LE BRETON, 

2003; HARAWAY, 2000). 

Ao propor que o Corpo seja o Objeto de Arte, o artista contemporâneo em ações 

performáticas propõe a diluição desse objeto artístico e, consequentemente Cultural, na 

corporeidade biológica, empreendendo experimentações fomentadas por representações da 

imaginação simbólica que levantam questionamentos sobre um Corpo múltiplo, produtor de 

imagens invariantes da conduta humana em confluência com suas possibilidades e limitações 

físicas. A Performance a partir dos modos de usar o corpo (MAUSS, 1974) se mostra como 

uma possibilidade para o estudo dos sistemas simbólicas, ou melhor, como o artista 

performático (performer) se serve de seu Corpo para questionar seus mitos, medos e 

insatisfações, assim como os fatos sociais e os fenômenos culturais.  

No intuito de problematizar essas questões, parto da hipótese que a Performance 

resgata de maneira muitas vezes inconsciente e arquetípica, variadas formas de utilização do 

Corpo na Cultura que não envolvem a produção de um objeto físico, mas sim de um objeto 

vivo que dissolve numa única ação Natureza↔Cultura Sujeito↔Objeto Artista↔Obra. A 

Performance neste caso, proporciona aos artistas que a utilizam como meio expressivo, não 

mais uma relação dicotômica entre Sujeito↔Objeto, ou melhor, entre Artista↔Obra, mas 

uma ação promíscua onde o próprio artista é a obra e que as fronteiras entre Sujeito↔Objeto 

são dialógicas, concorrentes e complementares (MORIN, 1990). A Performance questiona 

simultaneamente a natureza do Corpo físico como uma proposta artística que se legitima na 



22 

 

 

 

Cultura, ao retomar muitas vezes práticas rituais e arquetípicas que estão na própria origem 

mítica da Arte, da Magia e da Religião de inúmeras culturas (LÉVI-STRAUSS, 2003).  

Daí a importância de pesquisar a Performance sob a perspectiva da Antropologia do 

Imaginário, cujo arcabouço teórico considera que a atitude simbolizadora é ação estrutural dos 

seres humanos. A Performance enquanto objeto de estudo aprofunda as questões sobre o 

Corpo e as estruturas arquetípicas (BACHELARD, 2006) do Imaginário nas quais se ancoram 

as representações simbólicas culturais, partindo do pressuposto que o estudo das ações 

humanas também é o estudo do simbolismo das representações socioculturais que se 

materializam tanto no cotidiano quanto nas Artes. Ao se discutir os Mitos do Corpo na 

Performance, abre-se um campo pouco explorado nas pesquisas antropológicas, considerando 

neste caso que a Performance enquanto atividade artística expressiva é amplamente explorada 

pelas Artes Visuais. Nesse sentido, o estudo do Mito é o caminho que busca apreender o 

sentido e a origem das coisas, cuja metodologia Mitocrítica é o guia que religa a obra, as 

escolhas e a história dos artistas em questão (DURAND, 2010). 

Portanto o método de análise utilizado neste texto em relação à coleta dos dados 

realizada no trabalho de campo é a Mitocrítica, baseada nas comprovadas pesquisas sobre o 

Simbolismo e Imaginário, pois segundo Gilbert Durand (2010), a Mitocrítica é uma 

metodologia de análise apropriada ao mundo simbólico. Como veremos detalhadamente, a 

Mitocrítica remete inicialmente à crítica psicanalítica
2
, onde contesta os postulados 

psicanalíticos pelas formulações de Gaston Bachelard (2008) de que o simbolismo da imagem 

surge para explicar a própria imagem, ou melhor, do estudo convergente da imagem criadora, 

da obra, do seu autor e seu tempo.  

Trata-se do uso de um método crítico, literário ou artístico, que se centra no processo 

compreensivo do relato mítico inerente a sua significação (DURAND, 2010). A Mitocrítica 

remete ao mito pessoal do artista e que suas obras não falam apenas de um homem e sua vida, 

mas do homem na sua universalidade, considerando dialogicamente os aspectos culturais, 

históricos e sociais. 

 Ao ancorar a Mitocrítica como método de análise, o trabalho de campo começa em 

2010 na ocasião do início do doutoramento. Assim como consta no projeto de tese, a coleta de 

dados inclui visita a exposições, aos acervos de instituições ligadas as Artes Visuais, 

                                                             
2 A Mitocrítica converge mais precisamente ao modelo da Psicocrítica criado por Charles Mauron (1899 – 

1966), sistematizado no livro “Das Metáforas Obsessivas ao Mito Pessoal” de 1963. 

   



23 

 

 

 

entrevistas com críticos, curadores, estudiosos e, sobretudo, aos artistas ligados ao universo da 

Performance. Como a Performance é uma expressão artística que geralmente reivindica 

espaços urbanos e a interação do público, foi necessário estar atento a todas ocasiões e 

oportunidades que possibilitavam a inscrição em cursos
3
, observações e registros dessas 

ações. Com isso, o trabalho de campo conta com a apreciação de Performances em 

instituições no Recife (SPA das Artes, Salão de Artes Plásticas de Pernambuco, Museu de 

Arte Moderna Aloísio Magalhães/MAMAM, Museu Murillo La Greca, Centro de Formação 

em Artes Visuais/CEFAV e MAMAM do Pátio), em Garanhuns (Festival de Inverno de 

Garanhuns), em São Paulo (Fundação Bienal de São Paulo, Itaú Cultural, Galeria Vermelho e 

SP Arte), Lisboa e Vila Nova de Cerveira/Portugal (Bienal de Cerveira e Filminho
4
). 

Após este extensivo trabalho de campo, esta pesquisa conta com três artistas visuais e 

suas obras performáticas: João Manoel Feliciano, Izidorio Cavalcanti e Daniel Santiago. A 

escolha destes três nomes se deu pelas questões a seguir: a) Por serem artistas ligados às Artes 

Visuais e não a outras linguagens artísticas como o Teatro ou a Dança; b) Suas obras 

performáticas são reconhecidas no meio das Artes Visuais e foram apresentadas em diversas 

localidades no Brasil e em outros países; c) Preferencialmente as performances desses artistas 

são feitas em público. Embora todos sejam pernambucanos, suas obras têm grande 

abrangência e figuram em diversos acervos espalhados no Brasil e no exterior. Ao 

contextualizar a trajetória desses três nomes, teremos cinco décadas de Artes Visuais em 

Pernambuco que se estende de 1970 até os dias atuais. 

Daniel Santiago é pioneiro na experimentação da arte multimídia em Pernambuco nas 

décadas de 1970/80 e suas obras transitam pela Performance, Arte Objetual, Arte Correio, 

Artdoor, Vídeoart, etc.,.. Nos últimos anos, seu nome tem ganhado destaque não só pelo vigor 

que mantêm sua obra atual, mas também pela audaciosa, contestadora e volumosa produção 

experimental.  Izidorio Cavalcanti inicia sua produção como artista na década de 1980 e passa 

a se destacar principalmente pelas performances que executa nas décadas de 1990/2000. Sua 

extensa produção performática já foi apresentada em vários estados brasileiros e em outros 

países. João Manoel Feliciano é o mais novo dos três nomes aqui citados. Inicia sua produção 

                                                             
3 Em janeiro de 2012 participei do curso O Performer: O Dispositivo da Diferença, oferecido pelo Grupo 

TOTEM – reconhecido e atuante grupo performático do Recife que se situa nas fronteiras da Dança, do Teatro e 

das Artes Visuais. Durante duas semanas debatemos conceitualmente a Performance e exploramos muito nossos 

Corpos... 

 
4 Todas as performances, vídeos e exposições encontram-se listadas nas Referências Bibliográficas.  



24 

 

 

 

artística no final da década de 1990 explorando sua presença corporal em performances que 

se desdobram em vídeos e ensaios fotográficos. 

Durante o trabalho de campo foram realizadas entrevistas abertas com esses artistas, 

além da coleta de dados de suas obras disponíveis em acervos dos próprios artistas, assim 

como de museus e galerias. Foram considerados registros de ações performáticas em vídeo e 

fotografia, textos críticos de catálogos e jornais, matérias e Manifestos publicados por meio 

impresso e virtual, assim como depoimentos de pesquisadores e curadores sobre esses artistas 

e suas relações com a arte da Performance. Outros dados foram considerados relevantes para 

esta investigação tais como revistas especializadas em Artes Visuais, catálogos de exposições, 

documentos e projetos inscritos em editais públicos como, por exemplo, o SPA das Artes em 

Recife e do Salão de Artes Plásticas de Pernambuco. 

Ainda, durante o mês de outubro de 2012, acompanhei o Coletivo Branco do Olho
5
 

durante o Programa de Residências Artísticas da Fundação Bienal de Cerveira em Portugal, 

do qual dois dos artistas aqui pesquisados são integrantes – Izidorio Cavalcanti e Daniel 

Santiago. Na ocasião tive a oportunidade de registrar duas ações performáticas desses artistas 

e também, coletar dados sobre Performance nos arquivos da Fundação Bienal de Cerveira – 

Portugal. Por fim, durante o meu estágio doutoral/sanduíche no Núcleo de Pesquisa da 

Complexidade – COMPLEXUS na Pontifícia Universidade Católica de São Paulo em 2013 

tive oportunidade de acessar os acervos e exibições em instituições público/privadas, como 

por exemplo, a mostra anual de Performance Verbo que acontece na Galeria Vermelho, na SP 

Arte, na Fundação Bienal de São Paulo e no Itaú Cultural. 

Somados os dados acima citados, foram também realizados registros das 

Performances através de vídeo e fotografias em espaços públicos, museus, galerias públicas e 

privadas, com o objetivo de servir de dados para análise e sistematização posteriores. Apesar 

da coleta de dados realizada durante o trabalho de campo apontar para um grande debate 

sobre a Performance na Europa e nos Estados Unidos, o tema é recente no Brasil e há 

pouquíssimas pesquisas em Pernambuco sobre o tema, embora tenhamos uma tradição sólida 

nesta expressão onde figuram influências de nomes nacionais tais como o de Hélio Oiticica, 

                                                             
5 O Coletivo Branco do Olho surgiu em 2005 e até hoje agrega e reúne diversas gerações de artistas 

pernambucanos que se utilizam dos mais variados suportes tais como Performance, Vídeo, Instalação, Desenho, 

Pintura, Escultura, Objetos, etc. Dentre as muitas ações do Coletivo Branco do Olho destacam-se as diversas 

participações nas edições do Olinda Arte em Toda Parte, nas edições do SPA das Artes – Recife, na Embaixada 

Pernambuco no Rio de Janeiro, no projeto REC < GRU em São Paulo e, em 2012, no Programa de Residência 

Artística da Fundação Bienal de Cerveira, junto com artistas do Japão, Chile, Inglaterra, Portugal etc. 



25 

 

 

 

Lygia Clark, Ligia Pape e, em Recife, Daniel Santiago, Paulo Brusky entre outros. Levando 

em consideração o que acima foi mencionado, a Performance na Arte Contemporânea tem 

recentemente despertado crescente interesse do público e dos pesquisadores por conta de 

eventos como a Mostra Anual de Performance – VERBO em São Paulo, o SPA das Artes em 

Recife, o SEU – Semana Experimental Urbana em Porto Alegre e o Corporicidade que 

acontece simultaneamente na Bahia e no Rio de Janeiro, assim como em encontros trans e 

interdisciplinares que tratam desta expressão artística. 

Corroborando o fato da pouca produção sobre o assunto, até onde minha revisão 

bibliográfica foi realizada, não há pesquisa sobre o tema da Performance nas Artes Visuais 

sob a perspectiva da Antropologia do Simbolismo e Imaginário. Partindo dessa constatação, 

foi construída uma fundamentação teórica que articula as abordagens precursoras de Marcel 

Mauss sobre as Técnicas Corporais (1934) que se desdobram na atual Antropologia do 

Corpo, dos conceitos estruturais e fenomenológicos que analisam o Mito e os Ritos no 

pensamento de Claude Lévi-Strauss e Mircea Elíade, nos estudos da fenomenologia poética 

empreendidas por Gaston Bachelard, nas Estruturas Antropológicas do Imaginário de Gilbert 

Durand e do Pensamento Complexo de Edgar Morin. Em relação à Antropologia e Sociologia 

do Corpo, foram realizadas leituras das obras de David Le Breton, Henri – Pierre Jeudy, 

Viviane Matesco, Mary Del Priore & Márcia Amantino. Sobre a expressão artística da 

Performance a contribuição me foi dada por Paul Zumthor, Renato Cohen, Jorge Glusberg, 

Marvin Carlson e RoseLe Goldberg. 

Diante da articulação dessas leituras, o objetivo geral dessa pesquisa é analisar como 

os Mitos do Corpo se expressam a partir da Performance, considerando-a como uma 

expressão artística contemporânea que evidencia o Corpo do artista como suporte e que por 

tal condição, diluem as fronteiras entre Natureza ↔ Cultura, Sujeito ↔ Objeto, Artista ↔ 

Obra. Em relação ao objetivo geral dessa investigação, devemos levar em consideração as 

seguintes especificidades: a) Estudo da trajetória e do desenvolvimento histórico da 

Performance; b) Diálogo entre as teorias que tratam sobre a arte da Performance e os estudos 

mitocríticos; c) Discussão sobre as questões relativas ao Corpo, Tempo e Espaço na 

Performance; d) Apreensão do simbolismo dos discursos do Corpo a partir da Mitocrítica nas 

ações performáticas.  

Assim a composição discursiva desta pesquisa se estrutura na Parte 1 em três tópicos. 

No primeiro é realizado um apanhado histórico não linear sobre obras e artistas que discutem 



26 

 

 

 

a dicotomia Sujeito↔Objeto Artista↔Obra e seu desdobramento na Performance. É fato que 

a representação do Corpo na Arte é marcante no Ocidente e que a Performance herdou esta 

visualidade buscando romper as fronteiras construídas na separação entre Natureza ↔ Cultura 

Sujeito↔Objeto Artista↔Obra. Assim abordo os subsídios teóricos para aprofundar a 

Performance como uma expressão que nas Artes Visuais desfaz esta dicotomia a partir dos 

usos do Corpo. No segundo tópico discuto as encruzilhadas teóricas do estudo da 

Performance enquanto expressão artística contemporânea, em que questões fundamentais tais 

como sua relação estreita com o cotidiano sociocultural, sua associação com os pressupostos 

Pós-Modernos, a apropriação do termo Performance pelas Ciências Sociais e sua 

aproximação com os estudos dos Mitos e do Rito. São também explicitadas as decisivas 

contribuições de Gilbert Durand voltadas aos estudos do simbolismo e do Mito, por 

demonstrar que o Mito nos permite por analogia, entendermos as Culturas. Nesse sentido a 

Antropologia do Imaginário dá fundamental importância ao estudo do Mito ao considerar que 

as mitologias informam o cotidiano das Culturas, se consolidam nos ritos e que a própria 

trajetória do indivíduo pode ser interpretada como uma narrativa mítica. Por fim no terceiro 

tópico os questionamentos sobre o Corpo, o enfrentamento público no Espaço e no Tempo e a 

dissolução das fronteiras entre Natureza e Cultura, Sujeito↔Objeto Artista↔Obra, e a noção 

de Alteridade Espacial (ZUMTHOR, 2007) desloca o debate formal
6
da Performance para o 

entendimento de seus desdobramento socioculturais. 

A Parte 2 trata da discussão Mitocrítica dos artistas escolhidos e suas obras. Dos 

diálogos estabelecidos entres os autores que compõem o referencial teórico supracitado, das 

pesquisas realizadas no trabalho de campo e na audição e apreciação das obras e das 

entrevistas com os artistas. Nesse caso, três arquétipos recorrentemente emergem para 

estabelecermos a dialogia entre Performance e Corpo: o Alquimista em João Manoel 

Feliciano; o Peregrino em Izidorio Cavalcanti e; o Anarquista em Daniel Santiago. Esta parte 

do texto reafirma a proposta de que a analogia do Mito estabelece hologramaticamente 

(MORIN, 1990) religações com a realidade dos fenômenos culturais cotidianos e que no caso 

desta pesquisa, a Performance a partir dos usos e simbolismo do Corpo nos coloca diante de 

                                                             
6 Percebe-se que o estudo da Performance na História e Teoria da Arte está basicamente ligada às questões 

formais das obras tais como materiais utilizados, tempo de execução ou interpretações semióticas. Longe de 

fazer uma crítica a este fato, chamo atenção que este texto se dirige aos aspectos socioculturais das obras e 

artistas. 



27 

 

 

 

um posicionamento questionador sobre a dicotomia entre Natureza ↔ Cultura, 

Sujeito↔Objeto Artista↔Obra. 

Na última etapa do texto, o Epílogo traz um balanço parcial dos rumos, 

encantamentos, dificuldades e perspectivas que se apresentam ao desafio de discutir a 

Performance como uma expressão das Artes Visuais que nos fazem questionar a condição 

humana.  

Por fim, gostaria de sublinhar dois pontos em relação à estrutura desta pesquisa. Em 

primeiro lugar que este texto está escrito na primeira pessoa por acreditar que o 

pesquisador/autor deve se posicionar de maneira definitiva frente a seu objeto de estudo e que, 

fiel ao propósito de discutir a dicotomia entre Sujeito↔Objeto, não poderia me posicionar de 

outra forma. O segundo ponto diz respeito às fotografias que ilustram a capa e as entradas dos 

capítulos, das imagens das obras que dialogizam com os textos, nas imagens que estão 

destacadas do corpo da escrita e do vídeo que acompanham todo o trabalho. 

As fotografias feitas por mim mostram um Corpo que se move na ação e que, embora 

se apresente fragmentado, o mesmo se integra e se completa corporeamente à percepção do 

Visível, do Audível e do Tangível, título que presta uma singela homenagem a obra de 

antropologia estética Olhar Escutar Ler (1997) de Claude Lévi-Strauss...  

As imagens que compõe a pesquisa foram pensadas de duas maneiras: as imagens que 

articulam e justificam as propostas discutidas no texto que se encontram no corpo do trabalho 

e as imagens das obras performáticas dos artistas escolhidos que foram postas a parte numa 

seqüência que busca provocar a percepção do leitor. O objetivo de separar as imagens do 

texto na Mitocrítica das obras de João Manoel Feliciano, Izidorio Cavalcanti e Daniel 

Santiago é de destacá-las para que não se encerrem como meras ilustrações da escrita. Cabe 

ao leitor, realizar seu trajeto imaginário ao ler e apreciar simultaneamente os texto e as 

imagens... Finalmente, a pesquisa acompanha um vídeo que mostra fragmentos de entrevistas 

e ações performáticas no intuito de reafirmar a Performance como uma Arte Viva, nunca 

estática, sempre em intenso movimento!        

 

 

 

 



28 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

É na carne, nos órgãos, que nascem as imagens materiais 

primordiais.          

                                        BACHELARD, Gaston (A Água e os Sonhos) 

 

Pelo menos, qualquer que seja a maneira pela qual somos levados a 

remanejar (ou a espremer para extrair a substância) a noção de 

performance, encontraremos sempre um elemento irredutível, a ideia 

da presença de um corpo. Recorrer à noção de performance implica 

então a necessidade de reintroduzir a consideração do corpo no 

estudo da obra. Ora, o corpo (que existe enquanto relação, a cada 

momento recriado, do eu ao seu ser físico) é da ordem do 

indizivelmente pessoal.  

                            ZUMTHOR, Paul (Performance, Recepção, Leitura)  

 

[…] a Performance e a Body Art devem mostrar não o homo sapiens 

– que é como nos intitulamos do alto de nosso orgulho – e sim o homo 

vulnerabilis, essa pobre e exposta criatura, cujo corpo sofre o duplo 

trauma do nascimento e da morte, algo que pretende ignorar a ordem 

social [...]. 

BERGER, René (A Arte da Performance)  

 

O Mito é uma realidade cultural extremamente complexa, que pode 

ser abordada e interpretada através de perspectivas múltiplas e 

complementares. 

ELIADE , Mircea (Mito e Realidade)  

 

Como um código secreto, a performance contém rituais invisíveis 

atrás dos rituais visíveis. O performer retém seu quantum de 

mensagens esotéricas, que representa uma espécie de privacidade 

correspondendo à comunicação e, fundamentalmente, ao caráter 

mágico da experiência. 

GLUSBERG, Jorge (A Arte da Performance)   

 

A inversão que se dá com a exibição do corpo liga-se ao fato de que 

não sabemos mais muito bem se nossas imagens corporais se 

constroem com a ajuda da arte ou se a arte se impregna de nossas 

imagens corporais. 

JEUDY, Henri-Pierre (O Corpo como Objeto de Arte) 



29 

 

 

 

1. PERFORMANCE: CONEXÃO ENTRE VIDA E ARTE 

 

1.1. Dos Múltiplos Trajetos e Sentidos da Performance 

 

Tratar da Performance nas Artes Visuais é se debruçar sobre uma expressão artística 

de múltiplos sentidos em sua própria gênese que não se rende a uma única definição. Trata-se 

antes de tudo, de uma linguagem que aponta para inúmeras interpretações e visões de mundo, 

maleável e indeterminada, e que se deixa contaminar – e daí vem sua maior força – por 

diversas tendências estéticas como o Teatro, a Música, a Fotografia, a Dança, o Vídeo etc.  

A ligação mais imediata da Performance é com o Teatro, embora o termo seja 

largamente usado para designar qualquer atividade que lida com a exibição de habilidades 

corporais ou do comportamento humano. A etimologia da palavra Performance significa 

atuação, ação, espetáculo, feito acrobático, realização, desempenho, um ritual ou cerimônia, 

capacidade e/ou habilidade, assim, para as Artes Visuais, a Performance se caracteriza pela 

realização de uma ação pública em situação pré-definida pelo artista com o diferencial de que 

não se caracteriza necessariamente como um entretenimento. Nas últimas quatro décadas o 

estudo da Performance nas Artes Visuais tem crescido consideravelmente, embora sua prática 

efetiva remonte às vanguardas europeias modernas e tenha ganhado força e especificidade nas 

décadas de 1960/70
7
.  

Isso se deve, na cultura contemporânea, à valorização do Corpo e especificamente nas 

Artes Visuais, dos experimentos corporais da Body Art e ações da Arte Conceitual
8
 a partir do 

                                                             
7 Segundo RoseLee Goldberg (2006), se considerarmos a Performance como uma atividade artística de amplo 

espectro, a ação performática sempre acompanhou a História da Arte desde os atos xamanísticos dos povos da 

América, África e Oceania ou, por exemplo, à batalha naval simulada/concebida na Europa renascentista pelo 

artista Polidoro de Caravaggio (1492 – 1534). Marvin Carlson (2010), entretanto, questiona Golderg em relação 

a este aspecto ao afirmar que atuações de atores circenses na Idade Média, por exemplo, não são consideradas 

Performances e que não estão atreladas necessariamente à história do Teatro. Para Carlson, apesar de a 

Performance apontar para diversas matrizes sociohistóricas, suas especificidades se ancoram na 

contemporaneidade. 
 
8 Para a Arte Conceitual, vanguarda artística surgida nos Estados Unidos e Europa entre as décadas de 1960 e 

1970, o conceito ou a atitude mental do artista tem prioridade em relação à aparência ou feitura da obra. 

O fundamental para a Arte Conceitual são as ideias do artista e a execução da obra em termos materiais tem 

pouca relevância. Caso a obra venha a ser realizada, não é imperativo que ela seja feita pelas mãos do artista, 

neste caso, o que importa é a invenção da obra, o conceito, que é elaborado antes de sua materialização (WOOD, 

2002). 
 



30 

 

 

 

Happening
9
, tendo dessa maneira, um considerável material de pesquisas de cunho histórico e 

abordagens semióticas sobre o tema. 

Para a crítica e historiadora da Arte RoseLee Goldberg (2006), a Performance deve 

sua origem e seu desenvolvimento histórico como expressão artística que catalisa diversas 

linguagens artísticas contemporâneas às Artes Visuais. A postura radical da Performance 

parte da noção hoje disseminada de dar vida a muitas ideias formais e conceituais, e que isso 

se dá inicialmente de maneira não ordenada e provocadora pelas Vanguardas Modernas com o 

Futurismo e pelo Dadaísmo. Marvin Carlson (2010) ressalta que a importante contribuição em 

relação ao estudo da Performance dada por R. Goldberg entre os anos de 1979 e 1981, 

norteiam as pesquisas sobre Performance desde então e que muitos aspectos relacionados a 

Performance e o Teatro estariam sendo negligenciados. Não que M. Carlson tente reivindicar 

ao Teatro a origem/motivação da Performance, mas sim, que a revisão histórica de Goldberg 

não se encerra em si mesmo e que muitas outras referências históricas e estéticas devem ser 

consideradas ao se discutir a Performance.   

Renato Cohen em sua obra Performance como Linguagem (2009) estabelece uma 

profícua relação que vai desde as ações do Living Theatre (1947 –), da efervescência do 

movimento Punk (1979) à Arte Contemporânea com as pinturas-ação de Jackson Pollock 

(1912 – 1956), os trabalhos de escultura viva de Gilbert & George (1943 –; 1942 –) e das 

ações provocativas do grupo Fluxus (1960 – 1970). Cohen se afina com as proposições de R. 

Goldberg quando coloca que na trajetória ocidental do Teatro desde o Renascimento a 

separação entre artista-público é algo preservado que só começou a ser questionado com os 

performer artistas visuais após o Modernismo. Sem desconsiderar a influência do Teatro e da 

Dança na constituição da Performance na contemporaneidade, parece inquestionável que 

historicamente a Body Art e a Performance estão ligadas as ações realizadas pelas tendências 

vanguardistas europeias do início do século XX como as serenatas futuristas e as 

apresentações agressivas e sarcásticas feitas pelos dadaístas e pelos surrealistas. Em seu livro 

A Arte da Performance: Do Futurismo ao Presente (2006) a supracitada autora RoseLee 

Goldberg traça a trajetória do Futurismo como precursor das ações performáticas como as 

conhecemos atualmente. As Serenatas foram o berço dessas ações, pois para os futuristas os 

                                                             
9 Tanto a Body Art quanto a Performance tem como raiz comum o que a Arte Conceitual definirá como 

Happening a partir da segunda metade da década de 1950. O Happening é uma ação onde o artista 

intencionalmente produz situações caóticas nos quais os espectadores devem estar completamente envolvidos. 

Na Performance como veremos adiante, o espectador pode ou não estar envolvido diretamente na ação do 

artista. 



31 

 

 

 

ideais de movimento, simultaneidade e ação que são as bases das discussões contidas em seus 

Manifestos, não distinguiam linguagens artísticas e a separação entre artista e obra. 

 

A performance era o meio mais seguro de desconcertar um público acomodado. 

Dava a seus praticantes a liberdade de ser, ao mesmo tempo, “criadores” no 

desenvolvimento de uma nova forma de artista teatral, e “objeto de arte”, porque não 

faziam nenhuma separação entre sua arte como poetas, como pintores ou como 

performers (GOLDBERG, 2006, p. 04 e 05). 

 

Os Manifestos são parte das performances futuristas e estimulavam os artistas a 

estudarem formas mais elaboradas de ações públicas, e à medida que as ações performáticas 

ficavam mais elaboradas, os Manifestos ficavam mais detalhados. Com meses de saraus 

improvisados e com uma vasta gama de ações, os futuristas escrevem o Manifesto do Teatro 

de Variedades (1913), onde bricolam Cinema, Acrobacia, Música, Dança, apresentações de 

palhaços e “[...] toda a gama de estupidez, imbecilidade, parvoíce e absurdidade, arrastando a 

inteligência para as raias da loucura” (MARINETTI, 1913 apud GOLDBERG, 2006, p. 07). 

Os futuristas achavam que o roteiro prévio das ações era totalmente desnecessário e os 

autores, atores e técnicos tinham apenas que inventar constantemente novos elementos de 

assombro. O aparente caos que se estabelecia nas ações futuristas obrigava o público a 

participar, libertando-o de seu papel passivo de voyeur. 

 

Figura 2 – Futuristas: Luigi Russolo, Carlo Carrà, F. T. Marinetti, Umberto Boccioni e Gino Severini (1912). 

 

 

                   Fonte: disponível em: GOLDBERG, 2006, p. 06. 



32 

 

 

 

Figura 3 – Luigi Russolo e Piatti. Intonarumori ou Instrumento Ruidoso (1913) utilizado nas performances com 

música de ruído. 

 

 

                       Fonte: disponível em: GOLDBERG, 2006, p. 09. 

 

Em 1914 Fillipo Tommaso Marinetti (1876-1944) lança o manifesto A Declamação 

Dinâmica e Sinóptica que na verdade eram instruções de como realizar uma performance, 

onde enfatiza o uso do Corpo: “O declamador futurista, insistia Marinetti, deveria declamar 

tanto com suas pernas quanto com seus braços. As mãos do declamador deveriam, além disso, 

brandir diferentes instrumentos ruidosos” (GOLDBERG, 2006, p. 08). 

A Declamação Dinâmica e Sinóptica formulava regras para ações corporais baseadas 

nos movimentos das máquinas – Gesticulem geometricamente, aconselha o manifesto. Como 

sabemos, é bastante conhecida à admiração futurista pelas máquinas e pelos avanços 

bélicos/tecnológicos e desta relação nasce os manifestos do Teatro Futurista Sintético (1915) 

e o Balé Futurista (1917). Ambos os textos exaltam a necessidade do Corpo do performer em 

representar maquinários de maneira sintética, isto é, com movimentos muito breves: 

“Condensar em poucos minutos, em poucos gestos e palavras, inúmeras situações, 

sensibilidades, ideias, sensações, fatos e símbolos [...]”, pois a máquina apenas repete 

exaustivamente uma ação. Embora se busque sinteticamente o gesto da máquina, isso deveria 



33 

 

 

 

ser feito de maneira improvisada, baseando-se na ideia de simultaneidade criando um 

Homem-Máquina. 

 

Uma parte do manifesto do teatro sintético dedicava-se a explicar a ideia de 

simultaneidade. A simultaneidade “nasce da improvisação, da intuição velocíssima, 

da realidade sugestiva e reveladora”, explica-se ali. Eles acreditavam que uma obra 

só teria valor “na medida em que fosse improvisada (horas, minutos, segundos), e 

não exaustivamente preparada (meses, anos, séculos)”. Essa era a única maneira de 

apreender os confusos “fragmentos de eventos interligados” que se encontram na 

vida cotidiana [...]; (GOLDBERG, 2006, p.18). 

 

Como veremos adiante, a Performance irá cultivar como elementos basilares parte das 

ideias Futuristas da urgência do artista e seu Corpo na criação de uma obra efêmera na 

velocidade do ritmo e do espaço da vida cotidiana. Os sucessivos escândalos proporcionados 

pelas performances futuristas irão atrair, posteriormente, os dadaístas e os surrealistas. As 

Soirées dadaístas já conhecidas em Zurique eram ansiosamente esperadas por grupos 

modernistas de Paris e entre esses está o poeta André Breton. As performances dadaístas 

chocavam o público e era justamente esse sensacionalismo que Breton e seus companheiros 

buscavam. 

 

Figura 4 – À esquerda o dadaísta Hugo Ball declamando o poema sonoro Karawane (1916). À direita a Primeira 

Feira Dadaísta em Berlim (1920).  

 

 

Fonte: disponível em: GOLDBERG, 2006, p. 51 e p.59. 

 



34 

 

 

 

Logo as performances Dada chegam a um esgotamento. O público não se chocava 

mais, pelo contrário, apreciavam o choque e faziam parte dele... As constantes repetições das 

estratégias performáticas para chocar o público levaram alguns artistas a abandonarem as 

apresentações como, por exemplo, Francis Picabia (1879 – 1953). Hugo Ball (1886 – 1927) 

foi um dentre os artistas Dada que em meio à despretensiosa desorganização das ações do 

grupo, desenvolveu ideias concretas sobre as performances baseadas nas suas pesquisas sobre 

o Teatro e a Dança. 

 

[...]; Ball imaginava que a “regeneração da sociedade” se daria através da “união de 

todos os meios e forças artísticas”. Acreditava que só o teatro era capaz de criar a 

nova sociedade. Mas sua concepção de teatro não era tradicional: por um lado, ele 

havia estudado com o inovador diretor teatral Max Reinhardt10 e buscava novas 

técnicas dramáticas; por outro, conceito de obra de arte total, ou Gesamtkunswert, 

formulado havia mais de meio século por Wagner11, envolvendo a participação de 

artistas de todas as disciplinas em grandes produções, ainda guardava um certo 

fascínio para ele” (GOLDBERG, 2006, p. 44). 

 

Ainda: 

 

Ball escreveu sobre a dança como a arte dos elementos mais próximos e diretos: “É 

muito próxima da arte da tatuagem e de todas as tentativas ancestrais de 

representação que tenham por objetivo a personificação; a dança mistura-se 

frequentemente a elas” (GOLDBERG, 2006, p. 55). 

 

 Com o esgotamento do apelo dadaísta, o ano de 1925 marca a fundação oficial do 

Surrealismo. No âmago das definições que se seguem ao Manifesto Surrealista está o 

conceito de Automatismo Psíquico. O Automatismo Psíquico é a tentativa de expressar o 

verdadeiro funcionamento do pensamento na crença de uma “[...] realidade superior de certas 

formas de associação até hoje desprezadas, na onipotência do sonho, no livre jogo do 

pensamento” (BRETON, 1925 apud GOLDBERG, 2006, p.79). 

 

 

 
 

                                                             
10 Max Reinhardt (1873 — 1943), austríaco, foi produtor e diretor de teatro que se tornou famoso por suas 

grandes produções. Fez experiências com diversas formas e estilos teatrais. 

11 Richard Wagner (1813 – 1883) foi maestro, compositor, diretor de teatro e ensaísta alemão. 

 

http://pt.wikipedia.org/wiki/1873
http://pt.wikipedia.org/wiki/1943
http://pt.wikipedia.org/wiki/%C3%81ustria
http://pt.wikipedia.org/wiki/Produtor_de_teatro
http://pt.wikipedia.org/wiki/Diretor_de_teatro


35 

 

 

 

Figura 5 – Apresentação performática surrealista – Le Coeur à Gaz (1923). 

 

 

                                   Fonte: disponível em: GOLDBERG, 2006, p. 78. 

 

O conceito de Automatismo Psíquico fornecia, pela primeira vez, a chave para a 

compreensão de alguns dos motivos por trás das performances aparentemente absurdas dos 

dadaístas. Com o Manifesto Surrealista, essas obras puderam ser vistas como uma tentativa 

de alargar os horizontes da razão artística em atos e palavras a partir das imagens justapostas 

dos sonhos. 

Paralelamente aos experimentos dada-surrealista, um grande pioneiro da Performance 

foi Oskar Schlemmer (1888 – 1943) na década de 1920 na recém inaugurada escola da 

Bauhaus situada na Alemanha. A escola de artes e ofícios Bauhaus tinha a ambição de unir 

todas as linguagens artísticas, oferecendo aos seus alunos uma formação multidisciplinar. A 

Oficina de Teatro da Bauhaus nasce entre 1921/23, cujo diretor era o dramaturgo e pintor 

Lothar Schreyer (1886 – 1966) que busca referência, sobretudo, nas Artes Visuais. As 

experimentações de Schreyer não passaram de um teatro expressionista. Com a mudança da 

direção do teatro da Bauhaus e Schlemmer assumindo tal função, o teatro na Bauhaus passa 

por uma forte mudança. Logo a Performance será o meio para Schlemmer concretizar seus 

ideais de trabalhar além das linguagens artísticas, unindo-as. Embora fossem proibidas na 

escola, as festas realizadas pela Bauhaus era o lócus de experimentação da fusão das 

linguagens artísticas. Nesses eventos, Schlemmer pôde realizar inúmeras experimentações que 



36 

 

 

 

fomentaram sua teoria da Performance, tendo como ponto de partida teórico a Pintura e o 

Desenho. 

 

Essa demonstração era intencionalmente didática e, ao mesmo tempo, revelava a 

transição metódica de Schlemmer de um meio de expressão para outro: ele avançava 

da superfície dimensional (notação e pintura) para a elasticidade (relevos e 
esculturas) e, daí, para a arte intensamente plástica do corpo humano (GOLDBERG, 

2006, p. 94). 

 

Nascem os Balés Mecânicos (1927) da Bauhaus, que pretendia unir Arte e Tecnologia, 

onde a questão do Homem-Máquina tinha o mesmo peso que tivera para os performers 

ligados ao futurismo italiano e aos dadaístas. Os figurinos dos balés eram projetados de modo 

que a figura humana se transformasse em um objeto mecânico. Em relação aos Balés 

Mecânicos, sua concepção recebe duas influências: do Teatro de Marionetes e do Circo. As 

marionetes se movem a partir de um eixo que controla todos os membros e a movimentação 

corporal remete a um ato mecânico. Quanto ao Circo, todos os performers da Bauhaus 

praticavam habilidades específicas de malabarismo com o propósito de dominar o Espaço a 

partir do Corpo.  A preocupação da Bauhaus em integrar Arte e Tecnologia de forma ampla 

levou-os às investigações do Teatro Japonês, do Teatro de Marionetes Javanês e de inúmeras 

técnicas e grupos circenses. A intenção sistematizada da Bauhaus se coaduna com as ações 

futuristas e dadaístas ao unir diversas expressões artísticas aliadas às tecnologias onde o 

performer precisa ter consciência sobre seu Corpo para reunir as habilidades necessárias para 

dominar sua performance e envolver a audiência. A partir dos questionamentos citados, do 

mesmo modo, Lévi-Strauss coloca que muitos povos da América do Norte delegavam aos 

artistas a habilidade corporal necessária para dominar o Tempo e o Espaço, fonte que desperta 

o fascínio de onde deriva os mistérios sobrenaturais que envolvem a ação artística. 

 

É a emoção estética provocada por um espetáculo bem-feito que valida 

retroativamente a crença em sua origem sobrenatural [...]; Um espetáculo 

malogrado, ao contrário, ao revelar o engodo, ameaça destruir a convicção de que 

entre o mundo humano e o mundo sobrenatural não havia corte (LÉVI-STRAUSS, 

1997, p. 137). 

 

Vemos que inúmeras culturas também exigem dos artistas habilidades performáticas 

que estando ou não ligadas às cerimônias sociais e religiosas, atestam por vezes os vínculos 

entre a ordem social e a ordem sobrenatural (Ritual). Trata-se de uma Arte que remete ao 

Corpo, uma Arte Viva na ação de enfrentamento do público... 



37 

 

 

 

Figura 6 – Balé Triádico (1922) da Bauhaus dirigido por O. Schlemmer. A pesquisa baseada em Artes Visuais 

dá as bases do uso do Corpo. 

 

 

Fonte: disponível em: <http://www.arteduca.unb.br/galeria/mostra-bauhaus/ballet-triadico>. Acesso em: 09 out. 

2013. 

Figura 7 – Dança das Ripas (1927). A linha predominante na construção bidimensional do Desenho coreografa a 

ação do performer. Espetáculo dirigido por O. Schlemmer. 

 

 

                               Fonte: disponível em: GOLDBERG, 2006, página de rosto. 

 

 

 

http://www.arteduca.unb.br/galeria/mostra-bauhaus/ballet-triadico


38 

 

 

 

Nos EUA a Performance surge no final da década de 1930 com a chegada dos 

exilados da Segunda Guerra, principalmente em Nova York. O ponto de partida é a escola 

Black Mountain College na Carolina do Norte que congregou um programa multidisciplinar 

(a exemplo da Bauhaus) para o ensino de Arte. Com liberdade para propor um programa 

experimental, o ex-professor da Bauhaus Xanti Schawinski (1904 – 1979) esboça seu estudo 

cênico ritualístico baseado na ideia de teatro visual. 

 

[...]; Dança Macabra (1938), era não só espetáculo visual, mas uma produção 

completa, com público usando capas e máscaras. As duas obras (Spectrodrama e 

Dança Macabra), juntamente com o curso de Schawinski, serviram para introduzir a 

performance como ponto de convergência para a colaboração entre membros dos 

diferentes cursos de Arte (GOLDBERG, 2006, p. 112). 

 

Outro importante nome do Mountain College foi Merce Cunningham (1919 – 2009). 

Dançarino, Cunningham trabalhou em longa parceria com o artista visual Robert 

Rauschenberg (1925 – 2008) e propôs que os hábitos e atos banais do cotidiano deveriam ser 

utilizados como elementos da dança: "Ocorreu-me que os bailarinos podiam fazer os gestos 

que faziam normalmente. Se eram aceitos como movimento na vida cotidiana, por que não o 

seriam no palco?" (CUNNINGHAM apud GOLDBERG, 2006, p.114). Também foi realizado 

no Black Mountain College a performance musical Evento Sem Título (1952) no programa 

dos cursos de verão dirigido por John Cage (1912 – 1992). Esta performance repercutiu em 

Nova York e abriu espaço para uma série de ações performáticas que se seguiram. Assim no 

outono de 1959, Alan Kaprow (1927 – 2006) apresenta 18 Happenings em 6 Partes que o 

autor definirá como "[...] algo espontâneo, algo que por acaso acontece" (KAPROW, 1959 

apud GOLDBERG, 2006, p.120). Esse tipo de apresentação espontânea, onde o acaso é parte 

da ação, será denominado de Happening, embora os artistas jamais concordassem com esse 

termo que foi cunhado pelos meios de comunicação da época. Os locais das apresentações 

também chamam a atenção; podem ser em qualquer lugar como, por exemplo, 

estacionamentos, fazendas, áreas abandonadas, cinemas, piscinas etc. Soma-se a isso a 

preocupação com os elementos visuais que compõem as locações, apropriando-se muitas 

vezes de objetos inusitados no local ou até mesmo das pessoas na ocasião da apresentação. 

 

 

 



39 

 

 

 

Figura 8 – Performance do Grupo Fluxus (1960 – 1970). O Fluxus é um grupo que congrega artistas de diversas 

nacionalidades e suas performances prezam pela espontaneidade e imprevisibilidade observada nos dadaístas. Na 

imagem David Tudor, John Cage (professor da Black Mountain College), Yoko Ono e Mayuzumi Toshiro. 

 

 

Fonte: disponível em: < http://tsutpen.blogspot.com.br/2008/05/they-were-collaborators-455.html>. Acesso em: 

09 out. 2013. 

Chama a atenção que a Black Montain College agregou diversas linguagens artísticas 

de maneira marcante integrando Artes Visuais, Teatro, Dança e atividades correlatas 

(figurino/cenografia/coreografia). Assim os grupos de Dança experimentam uma renovação 

com espetáculos que se baseiam na Performance e no Happening em associação com artistas 

visuais. O Corpo que já era exaltado no Futurismo/Dadaísmo/Surrealismo e na Bauhaus, 

ganha grande importância nos grupos de dança emergentes do Black Montain College. 

 
A evidência de que os dançarinos estavam levando a performance para além dos 

primeiros happenings e de suas origens no expressionismo abstrato na pintura é 

ilustrada pelo fato de um escultor como Morris ter criado performances como 

expressão de seu interesse pelo “corpo em movimento” (GOLDBERG, 2006, p. 
132). 

http://tsutpen.blogspot.com.br/2008/05/they-were-collaborators-455.html


40 

 

 

 

Posteriormente artistas como Yves Klein (1928 – 1962) e Piero Manzoni (1933 – 

1963) criaram obras marcantes no que tange aos questionamentos sobre a separação entre 

artista e obra. Ambos acreditavam que era essencial revelar o processo do fazer artístico e 

desmistificar a sensibilidade atribuída a Pintura. Enquanto as performances de Klein tinham 

por base um apelo quase místico, as ações de Manzoni se pautavam na realidade cotidiana de 

seu corpo – suas funções e suas formas – como expressão do seu Eu. 

 

Figura 9 – À esquerda Salto no Vazio (1960), ação performática de Yves Klein. 

 

 

Fonte: disponível em: < http://obviousmag.org/archives/2011/06/yves_klein_-_o_vazio_em_cada_um.html >. 

Acesso em: 09 out. 2013. 

 

 

 

 

 

 

http://obviousmag.org/archives/2011/06/yves_klein_-_o_vazio_em_cada_um.html


41 

 

 

 

Figura 10 – Escultura Viva (1961), Piero Manzoni. 

 

 

Fonte: disponível em: GOLDBERG, 2006, p.138. 

 

O artista alemão Joseph Beuys (1921 – 1986) será um nome igualmente importante 

para a Performance. Beuys acreditava que a Arte tem o poder de transformar concretamente a 

vida das pessoas. Ele também recorreu a ações de cunho dramático e longas conferências na 

tentativa de despertar a consciência coletiva:  

 

[...] Beyus, antes de mais nada, expandiu os limites do tradicional conceito restrito 

de arte. Seu conceito ampliado de arte representa o ponto de partida e de chegada de 

uma concepção da criatividade humana que não pode ser circunscrita apenas à arte, 

mas que inclui dentro de si outras disciplinas, a começar da política e da economia; 

e, com estas, todas as problemáticas sociais que demandam uma transformação real 

e radical (AVOSSA, 2010, p. 11). 
 

 

 

 

 

 

 

 



42 

 

 

 

Figura 11 – Coiote (1974), performance de Joseph Beyus na Galeria René Block em Nova York. 

 

 

                       Fonte: disponível em: GOLDBERG, 2006, p.141. 

 

O contexto sociohistórico dos quais Manzoni, Klein e Beuys produzem suas obras é de 

grande efervescência política com os levantes de estudantes e trabalhadores na década de 

1960 nos EUA e Europa, além do recrudescimento dos regimes ditatoriais na América Latina. 

Diante do aparecimento da Contracultura, do Movimento Feminista e das minorias étnicas, a 

Performance – nesse contexto – torna-se uma expressão crucial: dá visibilidade as ações 

desses grupos para um amplo público e além disso, tinha um perfil ativista pois atacava o 

sistema comercial da arte e das galerias, pois apesar da Performance ser Visível, Audível e 

Tangível, não deixava rastros nem podia ser comprada e vendida.  

Além disso, a Performance proporciona ao artista a possibilidade de fundir seu Sujeito 

à obra, onde seu trajeto antropológico
12

 é a ênfase do processo de investigação artística. 

Atrelada à ação do Corpo do artista, a performance não se concretiza apenas como 

objeto/obra, pois: 

 

                                                             
12 Teremos oportunidade de constatar adiante que a definição de Trajeto Antropológico trata da dialogia entre a 

história pessoal do artista, sua obra e simultaneamente as dimensões e influências biopsicosocioculturais que 

irrompem na imaginação simbólica. 

 



43 

 

 

 

[...]; os performers se voltaram para seus próprios corpos como material artístico, 

exatamente como Klein e Manzoni haviam feito poucos anos antes. Porque a arte 

conceitual implicava a experiência do tempo, do espaço e do material, e não sua 

representação na forma de objetos, e o corpo se tornou o mais direto meio de 

expressão. A performance era, portanto, um meio ideal para materializar os 

conceitos de arte, e, como tal, consistia na prática que correspondia a muitas dessas 

teorias (GOLDBERG, 2006, p.142). 

 

Ainda Goldberg: 

 

As demonstrações que se concentravam no corpo do artista como material se 

tornaram conhecidas como “arte corporal”. Mas esse termo era vago, permitindo 

uma vasta gama de interpretações. Enquanto alguns artistas corporais usavam sua 

própria pessoa como material artístico, outros se colocavam contra paredes, em 

cantos ou em campo aberto, criando formas escultóricas humanas no espaço [...]; 

Alguns performers que, vários anos antes, tinham sido pioneiros da chamada “nova 

dança”, aprimoraram seus movimentos em configurações precisas, desenvolvendo 

um vocabulário de movimentos para o corpo no espaço (2006, p. 143). 

 

  A ênfase no Corpo do artista levou diretamente a Performance a um vasto espectro de 

obras que passaram a ser chamadas de autobiográficas, uma vez que o conteúdo dessas ações 

recorriam aos aspectos da história pessoal desses artistas. A reconstrução da memória privada 

voltada para o coletivo direcionou as pesquisas performáticas para a investigação dos Mitos, 

dos rituais pagãos e cristão, cerimônias de povos nativos e ancestrais, etc. A exemplo disso 

temos a obra do poeta Vito Acconci (1940 –), do escultor Dennis Oppenheim (1938 – 2011), 

de Chris Burden (1946 –), da Performance feminista nas décadas de 1970/80 e das minorias 

étnicas. 

Em 1969, Vito Acconci usa seu Corpo como suporte alternativo ao da página que 

usava quando poeta. Trata-se de uma maneira de substituir a palavra pela imagem de si 

mesmo. Por sua vez, Oppenheim acreditava que a experiência da arte corporal na 

Performance era ilimitada, pois era tanto um condutor de energia e experiência como um 

instrumento para dar sentido às suas criações.  

Por fim, Chris Burden busca transcender a realidade física do Corpo e suas 

apresentações arriscadas e bem estruturadas tinham como objetivo alterar a percepção que 

temos da violência. Na História da Arte a violência já havia sido retratada/encenada em 

diversas pinturas e cenas teatrais, mas as ações performáticas de Burden mexem de maneira 

significante pelas situações extremas a que se submetia. 

 

 



44 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

Figura 12 – Incisões Auto-Infligidas (1972). Vito Acconci usa seu Corpo como objeto de seus poemas. 

 

 

Fonte: disponível em: <http://www.domusweb.it/en/from-the-archive/2012/10/27/the-physical-language-of-vito-

acconci.html >. Acesso em: 09 out. 2013. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.domusweb.it/en/from-the-archive/2012/10/27/the-physical-language-of-vito-acconci.html
http://www.domusweb.it/en/from-the-archive/2012/10/27/the-physical-language-of-vito-acconci.html


45 

 

 

 

Figura 13 – Transferência de Desenhos (1971). Dennis Oppenheim realizou diversas experiências onde 

associava desenho, escultura e performance. 

 

 

Fonte: disponível em: < http://pietmondriaan.com/tag/dennis-oppenheim/ >. Acesso em: 09 out. 2013. 

 

Figura 14 – Shoot (1971). Chris Burden se submete a levar um tiro de rifle no braço como ação performática. Os 

limites da dor e do perigo são conceitualmente a base de suas Perforamances. 

 

 

Fonte: disponível em: < http://juleswidmayer.wordpress.com/2009/11/19/intro-to-chris-burden/>. Acesso em: 09 

out. 2013. 

http://pietmondriaan.com/tag/dennis-oppenheim/
http://juleswidmayer.wordpress.com/2009/11/19/intro-to-chris-burden/


46 

 

 

 

Nas décadas de 1970/80 os ideais feministas culturalmente se consolidam tendo a 

Performance o veículo direto de contestação artística onde as mulheres utilizam seus corpos 

como a base das discussões sobre gênero e política. No tocante a este ponto, Carlson (2010) 

coloca que o vasto repertório feminista de atuação performática pode ser apreciado a partir de 

três grandes orientações sobrepostas: performances que versam sobre as experiências pessoais 

das mulheres/performers; ações que remetem ao passado coletivo feminino e; exploração 

estética do ativismo feminista. Em relação a este complexo panorama do feminismo na 

Performance destaco as artistas visuais Sandra Orgel, Chris Rush (1948 –), Marta Rosler 

(1943 –) e Linda Montano (1942 –) que exploram obsessivamente temas relacionados às 

atividades convencionais muitas vezes não gratificantes impostas as mulheres como lavar, 

passar e cozinhar, buscando na ação performática quebrar o isolamento especular comum a 

Arte e provocar o público masculino/feminino a compreender melhor  a situação da Mulher 

na sociedade e na história. Entre os inúmeros e importantes nomes da arte performática 

feminista, destaco ainda o trabalho de performance engajada da New York Guerrilla Girls que 

utilizam em suas aparições públicas máscaras de gorilas e combatem o domínio masculino 

norte-americano no mundo da Arte. 

 

Figura 15 – Ablutions  (1972). Performance com Suzanne Lacy, Judy Chicago, Sandra Orgel e Aviva Rahmani. 

 

 
 

Fonte: disponível em: < http://grupaok.tumblr.com/post/64316877517/spectrumvivace-suzanne-lacy-with-judy-

chicago>. Acesso em: 25 nov. 2013. 

http://grupaok.tumblr.com/post/64316877517/spectrumvivace-suzanne-lacy-with-judy-chicago
http://grupaok.tumblr.com/post/64316877517/spectrumvivace-suzanne-lacy-with-judy-chicago


47 

 

 

 

Figura 16 – Semiótica da Cozinha (1975). De pé em frente a uma cozinha repleta de utensílios domésticos, 

Martha Rosler nos mostra por ordem alfabética cada utensílio e faz uma mímica de seu uso. 

 

 
 

Fonte: disponível em: <http://ojardimdeepicuro.wordpress.com/2011/07/31/semiotica-da-cozinha/>. Acesso em: 

02 dez. 2013. 

 

Figura 17 – Ação das Guerrilla Girls na Oakland University (2007). 

 

 

Fonte: disponível em: < http://library.oakland.edu/events/womens_studies/guerrillagirls.htm>. Acesso em: 25 

nov. 2013. 

 

http://ojardimdeepicuro.wordpress.com/2011/07/31/semiotica-da-cozinha/
http://library.oakland.edu/events/womens_studies/guerrillagirls.htm


48 

 

 

 

A Performance feminista foi determinante ao questionar na contemporaneidade a 

relação especular que a Arte em sua história manteve com o Corpo, fruto da separação 

cartesiana entre Sujeito ↔ Objeto. Nesse sentido a artista performática Marina Abramovic 

(1946 –) encarna este questionamento numa rica obra de performances onde sua presença 

corporal feminina é indispensável. 

 

Existe na aventura do corpo exibido uma surpreendente “raiva do espelho”. O corpo, 

como poder infinito dos possíveis, não tem necessidade de se submeter à regra 

especular; sua aventura consiste justamente em quebrar o espelho e passar para o 

outro lado (JEUDY, 2002, p. 110). 
 

O Homem vê o seu Corpo especularmente de inúmeras formas e a Arte é uma dessas 

maneiras. Artistas como Marina Abramovic entre outros, a partir da Performance buscam 

alternativas de não encerrar a imagem do Corpo nela mesma, transpondo a fronteira do 

espelho exaltando o Corpo vivo e atuante que ocupa o Espaço e luta contra a passagem do 

Tempo, questionando assim a separação entre Sujeito ↔ Objeto. 

 

Cada performance é um mundo em si, uma cenografia única no decorrer da qual os 

gestos corporais serão eles próprios únicos.  Cada uma se apresenta como uma 

crítica feroz ao funcionamento usual das relações sociais, sem colocar o público em 

uma situação de espetáculo, mas ao contrário, abolindo qualquer distância pelo 

terror das revelações (JEUDY, 2002, p. 116). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 



49 

 

 

 

Figura 18 - Art Must Be Beatiful, Artist Must Be Beatiful (1970), Marina Abramovic. Nesta obra, a performer 

questiona o Belo especular da Arte ao se pentear violentamente diante do espelho.  

 

 

Fonte: disponível em: < http://www.moma.org/explore/inside_out/2010/04/06/listening-to-marina-abramovic-

art-must-be-beautiful-artist-must-be-beautiful>. Acesso em: 09 out. 2013. 

 

As Performances autobiográficas, feministas e interculturais evidenciam o caráter 

ritual e mítico relacionada às experiências e trajetos pessoais dos artistas. Especialmente as 

experiências da Body Art são ricas neste sentido, pois mudar a percepção que temos do Corpo 

e chamar a atenção para as pulsões violentas da carne é parte incisiva das ações performáticas 

dessa tendência. A violência ritual contra o Corpo é levada ao extremo na Body Art pelo 

grupo Accionistas de Viena (1960 – 1971), cuja finalidade das ações é evocar catarses a partir 

do medo, do terror e da compaixão, imolando seus corpos e envolvendo o público como se 

estivessem em comunhão orgiástica.  

As influências desse grupo de artistas vão desde o Expressionismo alemão no que diz 

respeito às encenações dramáticas de seus integrantes, à psicanálise freudiana em relação ao 

comportamento psíquico do sujeito e seus medos na busca pela cura através do 

enfrentamento. Para os Accionistas, a dor ritualizada opera como um efeito purificador para 

amenizar o mal-estar da civilização, usando o Corpo e seus fluídos como matérias estéticas, 

desmistificando a herança artística grega e do Renascimento nas Artes em relação ao corpo 

http://www.moma.org/explore/inside_out/2010/04/06/listening-to-marina-abramovic-art-must-be-beautiful-artist-must-be-beautiful
http://www.moma.org/explore/inside_out/2010/04/06/listening-to-marina-abramovic-art-must-be-beautiful-artist-must-be-beautiful


50 

 

 

 

belo, revelando a humanidade desse Corpo que sofre a escalada da Tecnociência na busca por 

imortalizá-lo e desnaturalizá-lo. Os Accionistas de Viena foram proibidos de se apresentarem 

em grande parte da Europa Ocidental por conta da violência de suas ações. Hermann Nitsch 

(1938 –), um dos integrantes do grupo foi preso na Áustria e na Grã-Bretanha e Rudolf 

Schwarzkogler (1940 – 1966) morre aos 29 anos por não resistir aos ferimentos em uma de 

suas performances. 

 

Figura 19 - Rudolf Schwarzkogler e suas ações públicas de mutilação. 

 

 

Fonte: disponível em: < http://www.kier-cs.com/2009/02/rudolf-schwarzkogler.html >. Acesso em: 09 out. 2013. 
 

 

 

 

 

 

 

http://www.kier-cs.com/2009/02/rudolf-schwarzkogler.html


51 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 20 - Obra de Günter Brus, Transfusion (1967). O Corpo do artista é o objeto de arte. 

 

 

Fonte: disponível em: < http://www.artnet.com/artwork/423788614/105146/gunter-brus-transfusion.html >. 

Acesso em: 09 out. 2013. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

http://www.artnet.com/artwork/423788614/105146/gunter-brus-transfusion.html


52 

 

 

 

 

Figura 21 – Dois representantes da Body Art que não estão associados aos Accionistas de Viena. Acima, a artista 

francesa Orlan (1947 –) que ao longo de sua trajetória vem fazendo inúmeras transformações corporais que 

incluem cirurgias plásticas. Abaixo, o artista australiano Stelarc (1946 –) busca modificar seu corpo com 

estruturas e experimentos biomecânicos. 

 

 

 

Fonte: disponível em: http://www.orlan.eu/ >. Acesso em: 09 out. 2013. 

Fonte: disponível em: <  stelarc.org    >. Acesso em: 09 out. 2013. 

 

http://www.orlan.eu/
http://www.artnet.com/artwork/423788614/105146/gunter-brus-transfusion.html


53 

 

 

 

No Brasil o pioneirismo da Performance é atribuído ao artista Flávio de Carvalho 

(1899 – 1973). Suas ações Experiência N° 2 (1931) e Experiência N° 3 (1956) figuram como 

a origem da Performance brasileira. Em Experiência N° 2, Carvalho sob o pretexto de 

investigar a reação das massas populares, seus limites de tolerância e agressividade, caminha 

no sentido contrário de uma procissão de Corpus Christi com um boné na cabeça. Nesta ação 

Carvalho quase foi linchado e precisou de proteção policial. Posteriormente lança o livro 

Experiência Nº 2: Uma Possível Teoria e uma Experiência, ilustrado pelo artista onde relata 

esta experiência.   

A Experiência N° 3 causou um grande escândalo público e consiste numa caminhada 

no Viaduto do Chá em São Paulo, onde Carvalho veste uma saia e blusa de mangas curtas e 

folgadas, conjunto denominado por ele de Traje Tropical. Uma série de artigos escritos por 

Flávio de Carvalho intitulado A Moda e o Novo Homem para o Diário de São Paulo 

acompanha esta ação. 

 
 

Figura 22 – Experiência N°3 (1956). Flávio de Carvalho. 

  

 

 Fonte: disponível em: <http://bravonline.abril.com.br/materia/flavio-carvalho-arte-anedota>. Acesso em: 25 

nov. 2013. 

 

 

http://bravonline.abril.com.br/materia/flavio-carvalho-arte-anedota


54 

 

 

 

Posteriormente, inúmeros artistas brasileiros a exemplo de Flávio de Carvalho, 

partiram para experiências artísticas corporais nas décadas de 1960 e 1970 onde destaco as 

obras dos cariocas Lygia Clark (1920 – 1988) e Hélio Oiticica (1937 – 1980), e dos 

pernambucanos Daniel Santiago (1939 –) e Paulo Brusky (1949 –). Pintor, escultor e 

performer, Hélio Oiticica diluiu por completo a relação entre o público e a obra de arte pelo 

uso do Corpo. Suas obras–vestimentas Parangóles (1965) são um exemplo da articulação 

Sujeito ↔ Corpo ↔ Objeto, usados pelos sambistas da Escola de Samba da Mangueira numa 

manifestação coletiva proposta pelo artista em frente ao Museu de Arte Moderna do Rio de 

Janeiro. Lygia Clark da mesma maneira que Oiticica propõe um ousado programa de 

experimentação artística com ênfase na sensorialidade do Corpo.  

Obras como A Casa É o Corpo (1968) e Baba Antropofágica (1973) põe em evidência 

a preocupação de Lygia com as relações entre percepção, estética dos objetos e corporalidade. 

Em Baba Antropofágica: 

 
[...] o corpo, com os olhos vendados, se contorce, coberto de fios que se desenrolam, 

puxados de carretéis colocados em boca anônimas. Esses fios, lambuzados de saliva, 

enredam os braços, as pernas, depois o corpo inteiro. Em vez de realizar uma 

regressão em direção ao passado humano, a reativação da fera que está adormecida 

em nós se realiza no corpo transformado em mistura de fluxo e baba (JEUDY, 2002, 

p. 138). 

 

Tanto Oiticica quanto Lygia Clark fazem parte de um contexto em que o Corpo é 

idealizado como um modelo contra o moralismo, o veículo que oferece a liberdade plena. O 

Corpo é o próprio objeto de transgressão do que era proibido, um meio que abriga todas as 

expressões antimoralistas: “O que nos parece mais determinante ainda é a maneira pela qual a 

demarcação entre a arte e a vida cotidiana foi rompida pela exibição estética do corpo” 

(JEUDY, 2002, p. 111). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 

 

 

 

Figura 23 – Parangolé (1965) de Hélio Oiticica. Obras criadas para serem vestidas. 

 

 

Fonte: disponível em: < http://www.heliooiticica.org.br/home/home.php>. Acesso em: 09 out. 2013. 

 

 

 

Figura 24 – Baba Antropofágica (1973), Lygia Clark. O amplo programa de performance empreendidos por 

Lygia Clark onde enfatiza o Corpo, a levou a pesquisas sobre a Psicanálise e a Arte/Terapia. 
 

 

         Fonte: disponível em: < http://www.lygiaclark.org.br/defaultpt.asp>. Acesso em: 09 out. 2013. 

 

http://www.heliooiticica.org.br/home/home.php
http://www.lygiaclark.org.br/defaultpt.asp


56 

 

 

 

É na direção da provocação antimoralista que a Equipe Brusky & Santiago
13

 realiza 

uma série de ações performáticas que incluem Arte Correio, Livro de Artista, Vídeos, 

Áudioart, Fotografias, Xerografia/Faxart, Artdoor e Objetos no contexto da Ditadura Militar 

em Pernambuco. As atitudes performáticas provocadoras de Brusky & Santiago buscam 

confrontar modelos comportamentais instituídos e estereotipados, inclusive nos meios 

artísticos: “Falar do corpo como objeto de arte é jogar com essa estereotipia, não para 

desfazê-la, mas para mostrar como as contradições que ela parece ultrapassar manifestam 

sempre sua tensão. Nada permitirá dar um sentido determinante às imagens do corpo” 

(JEUDY, 2002, p. 29). 

 
Figura 25– Artistas Limpos e Desinfetados, 1984. A Equipe Bruscky & Santiago posam com faixas utilizadas na 

limpeza de banheiros. 

 

 
 

           Fonte: Arquivo pessoal do artista. 

 

Esse breve retrospecto que recorta parte da história das vanguardas europeias, norte-

americana e brasileira tem por motivação expor alguns questionamentos fundamentais para o 

entendimento do desenvolvimento da noção de Performance: primeiro, a noção de 

enfrentamento público do Artista como Obra no Futurismo e Dadaísmo; segundo, a 

                                                             
13 Equipe Brusky & Santiago é como se autodenominou a longa e frutífera parceira entre os artistas multimídia 

Daniel Santiago e Paulo Brusky entre os anos 1960/70. 



57 

 

 

 

proposição de uma Arte múltipla que integre diversas expressões onde o Corpo e o lócus de 

convergência na Escola da Bauhaus; terceiro, que a não distinção entre Artista↔Obra pode 

ser uma maneira de expor os conteúdos inconscientes da psique humana nos ideais 

surrealistas e que se desdobram no programa da Black Mountain College e no grupo Fluxus; 

por fim, que o contexto socio-histórico das revoltas estudantis, do movimento feminista, das 

causas gays e étnicas, da eminente liberação do Corpo e da sexualidade nas décadas de 1950, 

1960 e 1970, consolidaram como expressão estética-política uma Arte do Corpo e uma Arte 

Viva, ou melhor, a Body Art e a Performance.  

Sem a pretensão e reconhecendo a impossibilidade de esgotar as questões que tangem 

a trajetória histórica da Performance, percebe-se que a ênfase dada ao Corpo do artista 

direcionou as ações performáticas à obras autobiográficas, assim como na reconstrução da 

memória individual do performer voltada para a coletividade que remetem as investigações 

dos Mitos e dos Ritos. 

Como tivemos oportunidade de apreciar brevemente, a construção da noção de 

Performance como expressão artística na história das Artes Visuais pressupõe 

inquestionavelmente a presença do Corpo (seja ele do próprio artista, de outro artista 

recrutado para tal e até mesmo do público), fato que aponta para uma grande riqueza 

simbólica e investigativa. O fato de a Performance fazer referências diretas à ação humana 

(Tempo) em confronto com uma audiência (Espaço) que questiona o Corpo como um 

território político que carrega em si potencialmente histórias individuais e coletivas como 

veículo de contestação sociocultural, desperta interesse nos círculos intelectuais e acadêmicos 

que a partir da década de 1970 inicia um movimento de associar posicionamentos teóricos aos 

contextos das ações performáticas das Artes Visuais e do Teatro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 

 

 

 

1.2. Encruzilhadas Teóricas do Estudo da Performance 

 

Nas ações performáticas o Corpo é o condutor de metáforas da linguagem, onde 

Sujeito↔Objeto se funde numa ação que muitas vezes questionam os valores socioculturais 

estabelecidos. Ao se debruçar sobre esses valores em um momento histórico onde as culturas 

respondem massivamente às tecnologias que se globalizam, o artista se vê diante de uma 

grande liberdade de expressão gestual e comportamental. Trata-se da própria complexidade 

das relações interpessoais e culturais ligadas às demandas das identidades na 

contemporaneidade que muitas vezes são catalisadas metaforicamente e ritualizadas numa 

ação performática. 

As questões ligadas à fluidez, à instabilidade comportamental e identitária do Sujeito 

contemporâneo unem a noção de Performance ao Pós-Modernismo. Essa ligação parte do 

pressuposto que a Arte Moderna calcada na ideia de obra acabada/objeto de arte é questionada 

pela Performance que ligada historicamente ao Happening, enfatiza a obra em processo, 

incompleta e contingente que resulta em uma expressão artística lúdica, aberta e 

indeterminada. O influente texto A Condição Pós-Moderna (1984) de Jean-François Lyotard 

(1924 – 1998) expõe as bases que tornarão famoso o termo Pós-Moderno, onde o autor coloca 

em questão a legitimidade atual das metanarrativas. A metanarrativa ou grandes narrativas nos 

quais se estruturavam a Sociedade e a Ciência Moderna perderam sua credibilidade e em seu 

lugar o Sujeito pós-moderno adotou um ponto de vista múltiplo, onde se instala uma crescente 

incredulidade sobre uma lógica ou verdade única. Instala-se uma crise sobre a perspectiva que 

legitimava a unicidade das metanarrativas que antes forneciam um propósito crível único para 

as ações do Sujeito, para a Sociedade e para a Ciência. 

Nas Artes Visuais e no Teatro, a Performance seria uma expressão por excelência 

proto pós-moderna pelo fato de possibilitar ao artista uma atitude imprevisível, incerta e até 

mesmo niilista em relação a sua obra que se baseia na ação corporal. A multiplicidade de usos 

do Corpo possibilitada pela Performance questiona o que se convencionou universalmente ser 

chamado de Arte, nesse caso, não haveria uma única Arte mas sim múltiplas Artes. Sem o 

propósito de me ater as polêmicas postas pelas encruzilhadas conceituais e teóricas dos pós-

modernos, alguns questionamentos me invadem e penso que se as metanarrativas não mais 

oferecem sustentação ou autenticidade aos fenômenos contemporâneos e que se não há na 

base do discurso das Ciências e da Sociedade um liame comum que as legitimem como 



59 

 

 

 

ação/atividade humana, neste caso, a Performance se esgotaria num mero jogo de interesses 

individuais de posicionamentos políticos/éticos/socioculturais relativos. 

Um interessante contraponto em relação aos postulados pós-modernistas é proposto 

pelo pensador Bruno Latour (1947 –). Em sua obra Jamais Fomos Modernos (1994), Latour 

questiona se o pensamento Pós-Moderno não teria caído no vazio do discurso Moderno que 

consolidou o projeto Iluminista que promove a dicotomia entre Natureza e Cultura. O 

Modernismo intrinsecamente associado à escalada tecnológica teria fundado o mito do 

progresso que investe na purificação dos conceitos de Natureza e de Cultura sem considerar 

de maneira simétrica uma mediação entre eles. Latour chama atenção que muitas vezes o 

discurso Pós-Moderno que inclui tempos múltiplos, desconstrução, reflexibilidade, 

desnaturalização, se torna paradoxal por manter a dicotomia Natureza↔Cultura 

Sujeito↔Objeto do pensamento Moderno, caindo assim no pessimismo e no ultrarelativismo.   

A associação da Performance ao pós-modernismo pode ter colaborado para o termo 

Performance ter se tornado corrente nas Ciências Sociais justamente pela valorização dada a 

ações contemporâneas pontuais que questionam as relações identitárias ritualizadas em festas, 

comemorações, atos político-sociais etc., que se mostram índices de análises do cotidiano 

social. Na obra precursora da bibliografia antropológica Os Ritos de Passagem (1909), Arnold 

Van Gennep (1873 – 1957) desenvolve um modelo para análise dos rituais que a partir da 

década de 1960 ecoa nos trabalhos do antropólogo Victor Turner (1920 – 1983) e do 

sociólogo Erwin Goffman (1922 – 1982). Turner no livro Do Ritual ao Teatro (1982) 

aproxima o seu já consolidado conceito de Drama Social à teoria do Teatro, sugerindo a linha 

de pesquisa da Antropologia da Performance ou da Experiência.  E. Goffman em A 

Representação do Eu na Vida Cotidiana (1959) enfatiza que determinados comportamentos 

humanos necessitam causar efeitos na audiência, pois todo sujeito interpreta papéis na relação 

com outras pessoas no cotidiano. Sob a perspectiva socio-interacionista, Goffman serve-se da 

metáfora teatral como ponto de partida para o entendimento das representações sociais no 

cotidiano. É a partir da articulação dessas ideias que a crítica teatral contemporânea tem se 

debruçado no entendimento da Performance enquanto expressão artística. Destaco ainda, dois 

importantes nomes que têm colaborado para a discussão da Performance nas Ciências Sociais, 

são eles: Gregory  Bateson (1904 – 1980) e Michel De Certeau (1925 – 1986). Em A Invenção 

do Cotidiano (1974), Michel De Certeau afirma que o Homem (re) inventa o cotidiano a partir 

de táticas de resistência – muitas delas inventivas – para adaptar-se às circunstâncias que a 



60 

 

 

 

vida oferece a cada sujeito em contextos urbanos. Há um caráter performático na criação 

dessas táticas que se estabelecem numa mediação social e individual.  

Gregory Bateson em Uma Teoria sobre Brincadeira e Fantasia (1954), fornecem 

interessantes noções que aproximam a ideia de Jogo à de Performance, pois para este autor, 

todos os organismos vivos estabelecem esquemas metacomunicacionais cuja operação mental 

distingue a seriedade da brincadeira. Para que se estabeleçam relações de interações mútuas 

entre sujeitos é preciso que uns sinalizem aos outros os sentidos das ações para que sejam 

codificadas como sérias ou de ordem fantasiosa. O que interessa aos pesquisadores da 

Performance é justamente o jogo que se estabelece na interação entre sujeitos na construção 

do cotidiano social. É interessante ressaltar que o pensamento e as obras citadas dos autores 

acima têm profunda influência de pensadores como Wilhelm Dilthey (1833 – 1911), John 

Dewey (1859 – 1952) e Joan Huizinga (1872 – 1945). 

Parece-me claro, e o trajeto antropológico
14

 dos artistas escolhidos para esta discussão 

confirma minhas premissas, que a Performance é uma expressão das Artes Visuais que 

privilegiadamente mostra que Sujeito↔Objeto são indissociáveis e que as perspectivas 

relativistas pouco tem a colaborar nesta problematização. Portanto um aspecto que considero 

fundante para a Performance é sua dimensão mítica intrinsecamente relacionada ao Corpo. 

Tanto na Antropologia como nas Artes Visuais, é pouco abordada a relação entre os Mitos e a 

Performance na contemporaneidade.  

Em relação ao estudo do Mito na contemporaneidade, Mircea Eliade (1907 – 1986) 

afirma que compreender a estrutura e a função do Mito não significa apenas elucidar a história 

do pensamento humano, mas também, reconhecer o Mito como fenômenos da Cultura – 

criação do espírito, “[...] pois a principal função do mito consiste em revelar os  modelos 

exemplares de todos os ritos e atividades humanas significativas: tanto a alimentação ou o 

casamento, quanto o trabalho, a educação, a arte ou a sabedoria” (ELIADE, 2011, p. 13). 

Ainda Eliade: “Conhecer os mitos é aprender o segredo da origem das coisas. Em 

outros termos, aprende-se não somente como as coisas vieram à existência, mas também onde 

encontrá-las e como fazer com que reapareçam quando desaparecem” (2001, p. 18). 

                                                             
14 Como veremos adiante o Trajeto Antropológico na Teoria do Imaginário trata simultaneamente do contexto 

histórico, social, cultural e biográfica do artista e dos sistemas simbólicos universais aos seres humanos.  

 



61 

 

 

 

Entretanto, segundo Lévi-Strauss (1978), a Mitologia é vista de forma preconceituosa 

desde o advento da Ciência Ocidental entre os séculos XVII e XVIII. O antropólogo francês 

atribui tal rejeição por parte da Ciência que considera os Mitos “[...] um produto das mentes 

supersticiosas e primitivas” (LÉVI-STRAUSS, 1978, p. 04). O abismo entre o pensamento 

científico e o mitológico pode ser percebido quando a Filosofia Ocidental encarnada nas 

teorias de Francis Bacon (1561-1626), René Descartes (1596-1650) e Isaac Newton (1643-

1727), privilegiam, respectivamente, a metodologia científica baseada no empirismo, na 

perspectiva racionalista dos fenômenos e na crença que as leis universais se revelam através 

da Matemática e da Física. Esses breves pressupostos difundem a noção de que a investigação 

racional informa o funcionamento geral mais íntimo da Natureza. Para os pensadores 

iluministas acima citados, a Ciência deve afastar o pensamento Ocidental dos resquícios 

supertisciosos da Idade Média, atribuindo ao racionalismo e ao empirismo, as ferramentas 

adequadas para a investigação das questões relacionadas a Natureza e a Cultura, e ainda, 

exaltando-as como cruciais para o desenvolvimento humano. Coloca-se aqui a incompreensão 

em relação ao pensamento mitológico que com frequência é confundido como ideias místicas 

associadas a um suposto estágio humano primitivo. Gilbert Durand (1996) coloca que durante 

os séculos que perfazem a Idade Média, os Mitos foram considerados narrativas suspeitas e 

todas as suas manifestações foram minimizadas, ainda que a Arte Cristã, rica em simbolismo, 

tenha se rendido aos racionalismos escolásticos de raiz platônica/aristotélica. 

 

Em nome de Aristóteles ou da verdade histórica da Revelação, a Igreja reprimirá 

cada vez mais as antigas mitologias e as gnoses novas nos degraus da heresia ou da 

insignificante fantasia. O mito refugia-se na clandestinidade da alquimia e expande-

se, aqui e ali,  nos místicos que, por vezes, são grande poetas [...] O racionalismo 

humanista proveniente dos sofistas e a sua infraestrutura nominalista, reforçados 

pelas escolásticas, iriam enfim reencontrar no mundo moderno e no 

desenvolvimento científico e técnico, a sua suprema realização  (DURAND, 1996, 

p. 48). 

 

Percebe-se então que a forte crença no progresso tecnológico associada à Ciência 

relegou aos Mitos o status de fábula ou de mistificação:  

 
[...] pensou-se então que a ciência só podia existir se voltasse as costas ao mundo 

dos sentidos, o mundo que vemos, cheiramos, saboreamos e percebemos; o mundo 

sensorial é um mundo ilusório, ao passo que o mundo real seria um mundo de 

propriedades matemáticas que só podem ser descobertas pelo intelecto e que estão 

em contradição total com o testemunho dos sentidos. Este movimento foi 

provavelmente necessário, pois a experiência demonstra-nos que, graças a este 
separação – este cisma, se se quiser –, o pensamento científico encontrou condições 

para se auto construir (LÉVI-STRAUSS, 1978, p. 12-13). 



62 

 

 

 

Na história humana, muitos pensadores e orientações teóricas distintas como, por 

exemplo, a Psicanálise, se debruça sobre os Mitos considerando-os extraordinárias e ricas 

narrativas da aventura do comportamento humano. Contudo é a partir da crítica de Émile 

Durkheim (1858-1917) em relação às Categorias de Entendimento contidas na Crítica da 

Razão Pura (1781) de Immanuel Kant (1724-1804), que o pensamento antropológico começa 

a articular os meios, rumo a um método de abordagem dos Mitos como um índice que 

informa e dá sentido ao cotidiano, aos ritos e às crenças.  

No caso da Psicanálise, por exemplo, a partir da atenção dada aos estudos sistemáticos 

das pulsões e do seu mecanismo inconsciente, foi possível esboçar uma classificação dessas 

pulsões e dos símbolos, sendo estes últimos encontrados abundantemente nas obras de Arte e 

nos Mitos.  

Em relação à Antropologia, o legado durkheiminiano tornou flexíveis os conceitos 

rígidos da Escola de Sociologia Francesa ao passo que esse desdobramento se fará presente no 

pensamento de Marcel Mauss (1872-1950) em seu axioma antropológico, onde postula que o 

fenômeno humano e social é um fenômeno total. As Categorias de Entendimento, segundo 

Durkheim, são representações coletivas universalizáveis, ou melhor, noções que podem ser 

percebidas em todas as Culturas, pois são quase que inseparáveis do espírito humano. 

 

A aceitação do fenômeno humano total, sem segregação axiológica e evolucionista, 

marca o declínio do colonialismo espiritual do humanismo clássico e do privilégio 

intelectualista do “bom senso”. A totalidade objetivante faz com que a segurança da 
reflexão solipsista e regionalista perca a soberba (DURAND, 1996, p. 60). 

 

O fato social total impetrado por M. Mauss tem como consequência a noção de 

unidade do Conhecimento, como nos informa Gilbert Durand: 

 

É esta unidade do saber que permite abordar a totalidade do objeto, é a categorização 

sistemática da infinitude irracional do homem, das suas liberdades, dos seus gestos e 

das imagens que cria, ipso facto, a ideia de uma “ciência geral do homem”, de uma 

antropologia realmente objetiva, isto é, que deixou de ser tentada quer pelo 

regionalismo moral da Europa das Luzes, quer pela nostalgia da cristandade perdida. 

Totalidade e unidade transformam profundamente o campo dos valores do 

antropólogo que os vive (1996, p. 61). 

 

Como se pode perceber abrem-se os caminhos para o estudo do Mito como um 

fenômeno total e estrutural da Cultura e ainda que pareça paradoxal o estudo científico do 

Mito, Lévi-Strauss considera que: “[...] a ciência moderna, na sua evolução, não se está a 



63 

 

 

 

afastar destas matérias perdidas (Mito), e que, pelo contrário, tenta cada vez mais reintegrá-las 

no campo da explicação científica” (1978, p. 12). 

Considerando que o estudo do Mito também é uma interpretação por parte do 

pesquisador, até onde podemos considerar o Mito autônomo em ordem e significado ao 

sentido imposto pelo antropólogo?  

Em relação a este questionamento e por um caminho muito distinto do trilhado pela 

sociologia francesa de Émile Durkheim e Marcel Mauss, a antropologia norte-americana na 

figura do antropólogo Franz Boas (1858 – 1942), propõe que o estudo sistemático do Mito 

lança uma luz sobre a história dos povos, pois a origem psicológica das narrativas míticas tem 

ligação direta com fatos históricos. 

 

A questão é evidentemente difícil, pois não estamos familiarizados com a história 

atual das mitologias indígenas. Conhecemos apenas o seu status atual, e não suas 

formas e interpretações antigas. Qualquer possibilidade de observar a origem de um 

novo mito tem imenso valor para nosso estudo e merece a atenção mais cuidadosa 

(BOAS, 1905, apud STOCKING Jr., 2004, p. 167). 

 

Nesse caso é importante para o pesquisador estar atento e investigar se o 

desenvolvimento do Mito tem razões históricas semelhantes em diversas culturas ou se cada 

narrativa deve ser considerada uma unidade em crescimento e, portanto, um fragmento que 

possivelmente se aglutinará a outros núcleos narrativos. Segundo Boas, ao analisar um Mito o 

pesquisador deve comparar seus elementos com outros mitos do mesmo povo e considerar os 

contos de outras culturas. A partir disso podem-se descobrir analogias entre narrativas em 

distantes regiões. 

Franz Boas evidencia a importância do estudo do Mito como uma diversificada e 

valiosa fonte de informação sobre as tradições, ritos e crenças de diferentes culturas. Contudo, 

muitas narrativas míticas se apresentam de maneiras fragmentadas, arbitrárias e por vezes 

absurdas. O antropólogo francês Claude Lévi-Strauss (1908-2009) se empenhará em 

descortinar o aparente caos em relação ao significado dos Mitos, baseando seu método de 

análise no princípio de que um Mito não existe isoladamente, e que sua interpretação somente 

se torna possível quando analisado conjuntamente com outros grupos de Mitos que lhes são 

semelhantes. 

Na obra Mito e Significado (1978), assim como na tetralogia As Mitológicas (1964-

1971), Lévi-Strauss oferece profunda visão da interpretação dos Mitos rumo à descoberta de 

seus significados para o entendimento humano. Segundo este autor: 



64 

 

 

 

As histórias de caráter mitológico são, ou parecem ser, arbitrárias, sem significado, 

absurdas, mas apesar de tudo dir-se-ia que reaparecem um pouco por toda parte. 

Uma criação “fantasiosa” da mente num determinado lugar seria obrigatoriamente 

única – não se esperaria encontrar a mesma criação num lugar completamente 

diferente. O meu problema era tentar descobrir se havia algum tipo de ordem por 

detrás desta desordem aparente – e era tudo (LÉVI-STRAUSS, 1978, p. 20). 

 

Questionando a autoridade interpretativa do antropólogo, Lévi-Strauss sublinha a 

autonomia do Mito quando chama a atenção que ao compará-los, percebe-se que a grande 

maioria das narrativas tem uma estrutura básica, como por exemplo, que os relatos se iniciam 

em um tempo imemorial (mítico/histórico). Mesmo que os conteúdos das narrativas tenham 

uma estrutura básica, percebem-se variações que o autor convencionou chamar de mitemas.  

Os mitemas são células narrativas mínimas que variam entre os Mitos. Embora o 

mitema seja muito curto e condensado, contém propriedades do Mito e está à mercê de 

inúmeras transformações. Quando um elemento (no caso o mitema) se transforma, outros 

elementos são forçosamente readaptados, pois a narrativa está entrelaçada numa rede maior de 

narrativas. Em relação a isto, as narrativas míticas são altamente repetitivas e mitemas 

semelhantes podem informar inúmeras vezes vários acontecimentos cotidianos. No caso das 

narrativas míticas informarem/explicarem o cotidiano e consequentemente a tradição, os 

rituais e a história de um povo, podemos assim contrapor Mito e História? Por exemplo, nos 

povos de tradição oral, a história se confunde com a narrativa mítica. 

 

A Mitologia é estática: encontramos os mesmo elementos mitológicos combinados 

de infinitas maneiras, mas num sistema fechado, contrapondo-se à História, que, 

evidentemente, é um sistema aberto. O caráter aberto da História está assegurado 

pelas inumeráveis maneiras de compor e recompor as células mitológicas ou as 

células explicativas, que eram originalmente mitológicas (LEVI-STRAUSS, 1978, 

p. 60). 

 

O limite muitas vezes tênue entre Mito e História que se coloca diante do antropólogo 

pode explicar como o relato de um informante pode ser um ponto de vista original de um 

patrimônio oral comum de todo um grupo e parte daí a necessidade da comparação entre as 

narrativas coletadas. 

 

O que era enganoso nos antigos relatos antropológicos era a mistura que se fazia das 

tradições e crenças pertencentes a diversíssimos grupos sociais. Isto fez que se 

perdesse de vista uma característica fundamental de todo material – que cada tipo de 

História pertence a um dado grupo, a uma família, a uma dada linhagem, ou a um 

dado clã, e tenta explicar o seu destino, que pode ser desgraçado ou triunfal, ou 

justificar os direitos e privilégios tal como existem no momento presente, ou, ainda, 
tenta validar reivindicações de direitos que já há muito desapareceram (LÉVI-

STRAUSS, 1978, p. 61). 



65 

 

 

 

Diante do supracitado, não teria a História científica que o Ocidente adotou um caráter 

mitológico? Não estaria o historiador – assim como o antropólogo – dando um sentido 

particular aos relatos, considerando que em nossa vida diária não temos consciência plena dos 

fatos que vivenciamos? 

 

Não ando longe de pensar que, nas nossas sociedades, a História substitui a 

Mitologia e desempenha a mesma função, já que para as sociedades sem escrita e 
sem arquivos a Mitologia tem por finalidade assegurar, com um alto grau de certeza 

– a certeza é obviamente impossível –, que o futuro permanecerá fiel ao presente e 

ao passado (LÉVI-STRAUSS, 1978, p. 63). 

 

Gilbert Durand (2010) nos alerta que o Mito nem raciocina nem descreve, mas antes, 

convence por repetições ao longo das nuanças de sua narrativa. O princípio de redundância 

que se verifica no Mito aponta para uma estrutura das profundezas rumo a uma 

arquetipologia dos símbolos: “O imaginário é o reservatório concreto da representação 

humana em geral, onde se vem inscrever o trajeto reversível que, do social ao biológico, e 

vice-versa, informa a consciência global, a consciência humana” (DURAND, 1996, p.65). 

Nos discursos de Durkheim, Boas e Lévi-Strauss, percebe-se a intenção de penetrar 

nas profundezas dos elementos inconscientes universais das culturas humanas. Parece-me ser 

este um importante ponto entre os fatores pelos quais a Antropologia, ainda que devedora da 

tradição racionalista por um lado e empirista por outro, tem fundamental interesse pelos 

fenômenos cognitivos, semiológicos e pelos sistemas simbólicos. O estudo antropológico da 

Performance através da perspectiva dos Mitos nos proporciona um mergulho nos elementos 

inconscientes universais, articulando assim, as encruzilhadas dos estudos sobre as ações 

performáticas empreendidas por artistas visuais. 

Ao inconsciente universal Gilbert Durand chamará de Categorias do Irracional 

(1996). Diferentemente da noção de Categorias de Entendimento posta pelo pensamento 

Kantiano que remete ao a priori ou a uma estrutura rígida da compreensão dos fenômenos 

humanos, Gilbert Durand propõe que as Categorias do Irracional são dotadas de qualidades 

arquetípicas que pressupõem uma combinatória, ou melhor, que as Categorias do Irracional e 

seus arquétipos são extremamente dinâmicos. 

 

As categorias não são exclusivas, elas apelam, pelo contrário, a uma combinatória, e 

é esta combinatória geral que constitui a antropologia. Esta noção aproxima-se então 

bastante da noção de estrutura, na medida em que ela se reveste do caráter de uma 

constante combinatória, de um factor mais ou menos capaz de integrar, se não numa 

equação, pelo menos num conjunto de transformação (DURAND, 1996, p. 62). 



66 

 

 

 

A noção arquetípica já aparece consolidada no pensamento bachelariano em relação à 

imagem dos quatro elementos da Natureza (Terra, Água, Fogo e Ar). Para Gaston Bachelard 

(1884 – 1962) os quatro elementos da Natureza são os arquétipos que articulam o imaginário 

humano. E justamente neste ponto que a meu ver o estudo científico do Mito converge para as 

pesquisas sobre Performance, pois o Imaginário que se manifesta nos Mitos, nos rituais, nos 

sonhos e nas linguagens artísticas se define por uma noção diferente a que a lógica Ocidental 

chama de racionalismo.  

Por exemplo, o Mito – como bem atestou Claude Lévi-Strauss em relação aos mitemas 

– por vezes é alógico e necessariamente não necessita descrever algo, pois “A contrapartida 

dessa particularidade é que cada mitema é o portador de uma mesma verdade relativa à 

totalidade do mito ou do rito” (DURAND, 2010, p. 86). 

Ainda: 

  

[...] os territórios mítico são circulares, redondos, assemelham-se a máquinas de 
supressão do tempo, que investem contra a linearidade cronológica dos 

acontecimentos, para instituírem um tempo segundo, constituído por um sistema no 

qual sincronia e diacronia, razão analítica e razão dialética não se apresentam como 

categorias excludentes. Repertórios míticos sempre se utilizam de recursos de uma 

memória involuntária, fragmentária, para desvendar dilemas e contradições centrais 

de humanos de todas as épocas (CARVALHO, 2003, p. 41). 

 

Mesmo que o Mito necessariamente não deva ser interpretado estilística ou 

esteticamente, há uma aproximação estreita entre a narrativa mítica e o discurso literário.  Isso 

não quer dizer que devamos considerar o Mito apenas por sua face escrita, pois a maior parte 

da riqueza mítica é repassada oralmente. Tanto para Lévi-Strauss quanto para o historiador 

das religiões Mircea Eliade, o Mito tem um fio narrativo diacrônico e descritivo, ao passo que 

a exemplo da narrativa mítica, o discurso literário também necessita da redundância em sua 

temporalidade (DURAND, 1983). 

Como nos alerta Gilbert Durand (1996) a matriz do sermo mythicus – ou melhor, do 

discurso mítico – são os Arquétipos. Os Arquétipos são simultaneamente articulados e 

articuladores dos reflexos dominantes posturais do homo sapiens sapiens desde o homo 

erectus. Composto por uma constelação de imagens, os Arquétipos são estruturas universais 

plurais e irredutíveis que estruturam o imaginário humano, a saber: o Separar, o Incluir e o 

Dramatizar. As constelações de imagens que configuram as Estruturas Antropológicas do 

Imaginário são atestadas pelas pesquisas do psiquiatra suíço Carl – Gustav Jung (1875-1961) 



67 

 

 

 

que corrobora que a imagem por sua própria constituição é um modelo de autoconstrução da 

psique. Nesse sentido, os testes de projeção e de associação livre por imagens utilizadas nos 

moldes da psicologia experimental levaram a Escola de Grenoble
15

 a desenvolver o teste dos 

nove elementos (AT9) que estimula o indivíduo a representar os regimes de imagens pela 

manifestação espontânea dos conteúdos psíquicos latentes a partir de iscas semânticas 

(DURAND, 2010). 

Desse modo o teste aplicado pelos cientistas do imaginário por mais de quarenta anos 

reafirmam as estruturas arquetípicas Heroica (Separar), Mística (Incluir) e Disseminadora 

(Dramatizar). Contudo a imaginação simbólica não é só subsidiada pelos conteúdos psíquicos, 

pois nesta relação devemos incluir simultaneamente a constituição anatomofisiológica do 

Homem. Em relação à formação anatomofisiológica do ser humano, segundo as 

neurociências, a formação do cérebro humano é bastante lenta e isso permite a inclusão de 

uma terceira variável no desenvolvimento da capacidade de viver a imaginação simbólica que 

é a influência do meio sociocultural, logo, “O homem é o único ser com uma maturação tão 

lenta que permite ao meio, especialmente ao meio social, desempenhar um grande papel no 

aprendizado cerebral” (CHAUCHARD, 1952 apud DURAND, 2010, p. 45).  

Ou seja, a tríade bio-psico-sociocultural do anthropos (MORIN, 2001) é 

dialogicamente formada e formadora do Imaginário. O Mito surge como a matriz que agrega a 

dinâmica dos Arquétipos, pois como sugere Lévi-Strauss, o Mito é paradigmático para a 

leitura de qualquer Cultura e ainda, segundo Durand (1996), todo pensamento humano se 

desenrola no sermo mythicus. Cabe salientar que não existe mito puro, logo, o Mito deve ser 

encarado assim como a Cultura, como uma complexidade necessária (CARVALHO, 2003). 

Considerando o que foi dito e retomando a questão da proximidade entre narrativa 

mítica e discurso literário, é fato que há grande parentesco entre o Mito e a Literatura, pois o 

Mito conta-se. Nesse sentido, a Mitocrítica é o desdobramento que entrelaça a Psicocrítica
16

, 

a Fenomenologia Poética de G. Bachelard e o estruturalismo de Lévi-Strauss quando aponta 

para a redundância da narrativa mítica. Assim a Mitocrítica objetiva articular o discurso 

                                                             
15 O Centro de Pesquisa sobre o Imaginário fundado em 1966 na Universidade de Grenoble agrega pesquisadores 

de inúmeras áreas em torno da pesquisa sobre o Imaginário, o Simbolismo, os métodos do imaginário e estudo 

da Cultura, que hoje é conhecida como Escola de Grenoble. 

 
16 Método de análise do texto literário criado por Charles Mauron (1899 – 1966) que põe em evidência os 

processos psíquicos profundos do autor (DURAND, 2010). 

 



68 

 

 

 

mítico a partir da constelação de símbolos e imagens comuns a todos os humanos com a 

história das obras de artes e dos artistas em seu trajeto antropológico (DURAND, 1983). 

Ao considerar o trajeto antropológico do artista na Performance, o Mito articula 

dialogicamente a história pessoal do artista e simultaneamente sua dimensão 

biopsicosociocultural. É desta maneira que a definição do trajeto antropológico se baseia na 

simultaneidade de duas dimensões vividas pelo Sujeito; uma correlata à localização 

(histórica/social/cultural/biográfico) e outra a um referente qualitativo comum ao homo 

sapiens sapiens que independe da localização espaço-temporal, ou seja, a referência dos 

sistemas simbólicos humanos. Isso “[...] mostra muito bem a complementaridade existente 

entre o status das aptidões inatas do sapiens, a repartição dos arquétipos verbais nas estruturas 

dominantes e os complementos pedagógicos exigidos pela neotecnia humana” (DURAND, 

2010, p. 90). 

É neste panorama que o método da mitocrítica se consolida na perspectiva da 

Antropologia do Imaginário, tendo como vasto material de investigação o que escapa ao 

arbitrário do signo formal, ou seja, o simbólico, confirmando o que intuiu Émile Durkheim 

que o objeto fundamental da Antropologia é o Símbolo (DURAND, 1996). Assim a 

mitocrítica e seu modelo de análise sincrônico vem iluminar a imagem pela própria imagem 

privilegiando a imagem criadora da obra – seja da Literatura, da Música, das Artes Visuais, 

do Teatro etc –, seu autor e seu tempo (DURAND, 2010).  

Ao expor um breve panorama das encruzilhadas teóricas da Performance com o 

pensamento pós-moderno, aos estudos da cultura e o estudo dos Mitos na Antropologia 

embasado metodologicamente pela mitocrítica proposta por Gilbert Durand, este texto busca 

nas narrativas míticas compreender os aspectos fundamentais da Performance enquanto 

expressão das Artes Visuais, considerando que a dimensão mítica da Performance articula a 

história do Sujeito e a linguagem do Corpo (Objeto/Obra) em ação diante de uma audiência, 

onde a ação performática como uma obra de Arte Viva abriga grande riqueza simbólica: “De 

fato, nenhuma outra forma de expressão artística tem um programa tão ilimitado, uma vez que 

cada performer cria sua própria definição ao longo de seu processo e modo de execução” 

(GOLDEBERG, 2006, IX). Embora o programa da Performance seja considerado ilimitado e 

extremamente expressivo, devemos ficar atentos que o modus operandi do performer articula 

a partir de seu Corpo questões referentes ao Tempo e Espaço. 

 



69 

 

 

 

1.3. Performance e Corpo↔Tempo e Espaço 

 

As associações diretas entre o Teatro e a Performance, de certo ponto de vista, 

prejudicam a interpretação por parte do público desta linguagem artística. Imediatamente não 

há distinção entre uma encenação teatral e uma ação performática. Contudo as similaridade 

expressiva entre a Performance e o Teatro não são exclusivas, pois muitas expressões 

contemporâneas nas Artes Visuais prezam por uma promiscuidade entre técnicas e mídia.  

Ainda no que diz respeito à relação entre Teatro e Performance, sublinho um ponto 

que claramente distingue essas duas expressões: diferentemente do Teatro que encena a vida 

em seu cotidiano, a Performance não reivindica um espetáculo especular. Geralmente a 

encenação teatral busca estabelecer uma relação de contiguidade com o real cotidiano, pois 

nesse caso, há uma série de elementos dos quais podemos incluir como, o roteiro que 

contextualiza a narrativa, o texto e as falas das personagens, os protagonistas e atores 

coadjuvantes, o cenário e/ou artifícios que reproduzam as relações sociais e a dramatização 

dos fatos (GLUSBERG, 1987). Nesse caso, o espectador é induzido – assim como no Cinema 

– a embarcar numa empatia imaginária (MORIN, 1997), tendo a oportunidade de se colocar 

no lugar dos personagens, identificando-se ou não com sua personalidade, suas atitudes e 

desdobramentos narrativos. 

No caso da Performance o público é confrontado não com a reprodução de hábitos 

cotidianos como em um jogo de espelhos, mas o artista como obra expondo uma realidade 

não encenada e literal, que envolve o uso do Corpo de múltiplas maneiras que incluem 

amputações físicas, questionamentos sobre a alienação do corpo físico ou no enfrentamento 

dos interditos socioculturais e/ou comportamentais. O artista e seu Corpo são o próprio canal 

de comunicação (emissor) que dispensa contextos e artifícios narrativos. Ao agir como Sujeito 

e Objeto artístico, o artista expõe o imaginário do Corpo e seus reflexos culturais em 

confronto com o público. Ao mesmo tempo em que a Performance dispensa os contextos 

narrativos, a ação performática trabalha com todos os canais de percepção – fator privilegiado 

na contaminação com outras linguagens artísticas.  

Enquanto o artista performático coloca em evidência todos os canais de percepção de 

seu Corpo ao apelar pelo visível, audível e tangível, que ao dispensar o texto narrativo de 

perfil teatral, se utiliza dos gestos (pantomima) que remetem aos códigos culturais 

estabelecidos e enraizados que são repetidos e resignificados pela tradição produzindo 



70 

 

 

 

significados simbólicos (MAUSS, 1974). Como dito anteriormente, o performer não atua – 

strictu sensu – teatralmente, portanto, o artista que se utiliza da ação performática como obra 

de arte se apresenta não representa. 

Como supracitado, o termo Performance historicamente surgiu na Teoria da Arte no 

âmbito das Artes Visuais no início do século XX, se incorporando a partir da segunda metade 

do mesmo século à crítica teatral e mais recentemente aos estudos culturais e na Cultura 

Popular, multiplicando ainda mais suas possibilidades e encruzilhadas de entendimento.  

Paul Zumthor coloca que a noção de Performance naturalmente se desloca para um 

entendimento mais amplo de empreendimentos cuja finalidade se coaduna na percepção 

sensorial e que este fato a aproxima de uma ideia de teatralidade. 

 

Estou particularmente convencido de que a ideia de performance deveria ser 

amplamente estendida: ela deveria englobar o conjunto de fatos que compreende, 

hoje em dia, a palavra recepção, mas relaciono-a ao momento decisivo em que todos 

os elementos cristalizam em uma e para uma percepção sensorial – um engajamento 

do corpo. Ademais, parece-me que em uma tal direção compromete-se a crítica, há 

bem pouco e muito confusamente. O termo e a ideia de performance tendem (em 

todo caso, no uso anglo-saxão) a cobrir toda uma espécie de teatralidade [...];” 
(ZUMTHOR, 2009, p. 18). 

 

Marvin Carlson em seu livro Performance: Uma Introdução Crítica (2009), afina-se 

com a visão de Zumthor quando defende que o termo Performance sugere de algum modo, a 

presença física de seres humanos com a finalidade de demonstrar certa habilidade.  Em 

relação à presença física, como pudemos anteriormente perceber, apesar de estarem 

inseparavelmente ligados – Corpo e Performance – seria demasiadamente reducionista 

delimitar a Performance ao debate sobre os estudos do Corpo.  

O Corpo, e isso será problematizado mais adiante, é irredutivelmente o veículo pelo 

qual a Performance articula seu discurso e isso faz com que a ação performática crie uma 

retórica da ação e do movimento fomentada simultaneamente pelo Sujeito na Cultura. 

Corroborando o que acima foi dito, J. Glusberg (1987) coloca que embora a 

Performance nas Artes Visuais se utilize do Corpo como matéria-prima, ela não se reduz as 

potencialidades físicas, mas por estar estreitamente associada aos aspectos biológicos do 

Homem, incorpora e comunica culturalmente sistemas simbólicos com a finalidade de 

transformar o artista (performer) simultaneamente em autor e obra, ou melhor, em 

Sujeito↔Objeto de sua arte. Zumthor na mesma direção, afirma que a Performance ao 

colocar no mesmo plano o Sujeito↔Objeto, torna-se um saber-ser: 



71 

 

 

 

É um saber que implica e comanda uma presença e uma conduta, um Dasein 

comportando coordenadas espaço-temporais e fisiopsíquicas concretas, uma ordem 

de valores encarnada em um corpo vivo [...] A performance realiza, concretiza, faz 

passar algo que eu reconheço, da virtualidade à atualidade [grifos nosso] (2009, p. 

31). 

 

 

O Dasein ao qual se refere Zumthor é um termo que deriva da filosofia heideggeriana 

que significa ser-no-mundo. Este ser-no-mundo não se refere apenas a interação do Homem 

com o Mundo, mas sim, da sua interdependência ao ambiente que o cerca, pois a simples 

interação pressupõe a separação entre o Sujeito e o mundo das coisas (objetos). Ao se 

explicitar a interdependência, coloca-se a ideia de que o Sujeito e o Mundo não podem ser 

pensados separadamente por se tratar de uma coexistência, ou melhor, que um não existe sem 

o outro. 

Edgar Morin (1921 –) em seu belo texto O Enigma do Homem (1979) coloca 

explicitamente a condição do Sujeito de ser-no-mundo, quando enfatiza a interdependência e 

o enraizamento das sociedades humanas com os outros seres vivos. Não há rupturas nas 

instâncias da Natureza e da Cultura, e isso pressupõe uma biossociologia que deve considerar 

que a condição humana é 100% Natureza e 100% Cultura, qualidade que está inscrita numa 

longa história biológica do homo sapiens sapiens. Mesmo que a racionalidade ocidental 

insista na separação da Natureza ↔ Cultura e do Sujeito↔Objeto, inconscientemente (talvez 

nas sombras) é assim que nós nos reconhecemos enquanto espécie, tanto em nossa cultura 

quanto em nosso meio ambiente. 

Paul Zumthor enfatiza a condição do reconhecimento a partir da noção do Dasein 

como algo importante para o entendimento da Performance enquanto linguagem artística, 

pois a ação performática se estrutura no corpo vivo que repete modelos de comportamento 

social sancionados ou não e sendo assim, a ação performática se situa em um contexto ao 

mesmo tempo situacional e cultural. A diferença entre o ato cotidiano exercido pelo 

individuo (situacional) e a Performance, estaria no fato que, inúmeras vezes no dia-a-dia as 

ações são realizadas sem serem pensadas, enquanto que na Performance a ação se configura 

numa reencenação que busca conscientemente o reconhecimento da audiência frente a um 

modelo de comportamento: “[...]; performance é reconhecimento” (ZUMTHOR, 2009, 31).  

Para Carlson (2009), este reconhecimento envolve uma consciência de duplicidade 

por parte do performer, onde a execução real da ação é colocada em comparação mental com 

um modelo potencial, ideal ou relembrada. Esta comparação mental é realizada pelo 



72 

 

 

 

observador da ação (público) que interage diretamente com a dimensão biológica do artista 

(Corpo), sua autobiografia, suas experiências e sua cultura, ou seja, com o trajeto 

antropológico do performer. A dupla consciência do performer se situa numa articulação 

tríplice simultaneamente dialógica, hologramática e recursiva do comportamento, da conduta 

e da performance.  

O comportamento é tudo que é produzido por uma ação qualquer em interação com o 

meio ambiente, sendo sua condição balizada pelos limites biológicos de seu autor (bio). A 

conduta se baseia no comportamento relativo às normas socioculturais, sejam elas aceitas ou 

criticadas (psico). Tendo por fim a performance como uma conduta na qual o sujeito assume 

seu comportamento responsável e abertamente (sociocultural). A partir desta perspectiva 

biopsicosociocultural (MORIN, 1990), podemos afirmar que a Performance em sentido 

amplo, opera na sociedade como um motor da tradição; um lócus privilegiado para a 

exploração de estruturas e modelos consolidados e alternativos da ação humana no meio 

físico. Enquanto conhecimento em ação, a Performance afeta o que é conhecido, ou melhor, 

ritualiza e reatualiza o conhecimento.  

Recrudescendo a visão de que a Performance se estrutura na ritualização situacional 

de modelos codificados biopsicosocioculturalmente no cotidiano, Renato Cohen afirma que 

na arte da Performance há uma descontinuidade em relação ao formato de encenação teatral 

baseado no texto ficcional, por exemplo. Na Performance, segundo este autor, há uma 

exacerbação do instante presente que dá espaço para o improviso e para a espontaneidade: “À 

medida que se quebra com a representação, com a ficção, abre-se espaço para o imprevisto, e, 

portanto, para o vivo, pois a vida é sinônimo de imprevisto, de risco” (COHEN, 2004, p. 97). 

A espontaneidade e o improviso aqui citado não são sinônimos de desordem, pois o 

performer prepara seu Corpo e estrutura a ação. A possibilidade maleável inerente à ação 

performática de reformular, renegociar, reformatar, reorganizar, recombinar sua atuação 

frente ao público, torna-a uma ação verdadeiramente brincoleur que articula fragmentos de 

atos e posturas. 

 

A bricolagem é um processo que se define basicamente pela ausência de um projeto 

que ajuste, de modo linear e causal, meios e fins. Nela se desfazem as dualidades 

entre arte e ciência, ciência e mito, razão e desrazão. Seu papel é criar signos e 

significados valendo-se de resíduos culturais acabados, imprimindo-lhes rearranjos e 

reorganizações (CARVALHO, 2003, p. 09). 

 



73 

 

 

 

O instante brincoleur vivido a partir do improviso e da espontaneidade do ser-no-

mundo na Performance, abre um espaço relacional entre o performer, o espectador e o meio 

circundante. A este espaço relacional Zumthor (2009) chama de Alteridade Espacial. A 

Alteridade Espacial é uma fissura entre o real ambiente e o instante vivido (Tempo) pelo 

performer onde se introduz a Alteridade, posto que a Performance não esteja só ligada ao 

Corpo do artista, mas por extensão dele, ao Espaço. A busca do performer pelo supracitado 

reconhecimento pressupõe o domínio do Espaço/Tempo onde ocorre a ação que 

consequentemente interpela a audiência e, neste contexto, cria-se a Alteridade Espacial. Na 

Alteridade Espacial o observador é iniciado na Performance mesmo que a priori não faça 

parte da mesma, pois ao “[...] decodificar os movimentos, os gestos, os comportamentos, as 

distâncias, é colocar simultaneamente o espectador no tempo do próprio artista” 

(GLUSBERG, 1987, p.52).  

A Alteridade Espacial não significa necessariamente um território transitório de 

aliança, pois uma relação corpo a corpo entre performer e público se estabelece na ação onde 

são confrontados modelos de conduta. O território torna-se transitório por conta do Tempo 

interno da experiência performática que é subjetiva e própria de cada ação, tornando-a 

singular. Mesmo que a performance seja repetida, seu Tempo interno será único como em um 

ritual. No Rito, de maneira singular se revive no presente os tempos míticos imemoriais, uma 

recursividade que interrompe a seta do tempo (NOGUEIRA, 2002). 

Diversos autores e pesquisas apontam convergências, aproximações, associações ou 

mesmo a incorporação da noção de Performance aos Ritos. Esta aproximação pode ser 

percebida no saber-ser do performer que articula dialogicamente a Alteridade Espacial a 

partir do Corpo, onde os Mitos pessoais e coletivos na oralidade e na gestualidade são 

explorados. Contudo a questão não está apenas na ritualização do ato performático, mas 

também na trajetória do artista, no seu Mito pessoal como sugere Gilbert Durand (2010). 

Segundo R. Cohen (2004), a dimensão ritual da Performance está atrelada ao 

momento da ação do performer que em tempo real intensifica sua relação com público, 

suprimindo a separação palco/plateia (característica teatral), sugerindo um lócus de 

comunhão. Esse Tempo/Espaço relacional que se abre na Alteridade Espacial, converge para a 

relação mítica-ritual, uma experiência estética que elimina a dicotomia Sujeito↔Objeto.  

O Corpo do performer como meio de expressão artística, verticaliza o processo para o 

artista, ou melhor, tanto o processo de criação quanto a execução da performance são quase 



74 

 

 

 

sempre realizadas apenas pelo performer – simultaneamente criador e intérprete da obra. 

Ainda segundo Cohen (2004), a Performance enfatiza uma persona e não uma personagem. A 

persona diz respeito a uma situação que busca a universalidade ou elementos arquetípicos na 

conduta do performer. No instante ritualístico da Performance o artista dá energia a esta 

persona para catalisar junto com a audiência a dimensão ritual da ação performática. 

A concepção de um lócus ritual consequentemente problematiza a relação 

público/performer. O fato de a Performance privilegiar espaços públicos
17

 (logradouros, 

praças ou estabelecimentos de grande fluxo de pessoas) torna o embate entre o espectador e o 

performer um fato desafiador, pois não há um distanciamento entre ambos, transformando o 

ato numa vivência estética coletiva:  

 

Na relação mítica, este distanciamento não é claro; - eu entro na obra, eu faço parte 

dela – isto sendo válido tanto para o espectador que fica na situação de participante 

do rito e não mero assistente (não sendo bom, portanto, o termo “espectador”) 

quanto para o atuante que “vive” o papel e não “representa” (COHEN, 2004, p. 

122). 

 

Portanto o Espaço em que está imerso o público e o performer é um lócus de ação 

estética onde o artista evita a estrutura dramática e a dinâmica psicológica do Teatro e da 

Dança para enfatizar a presença de seu Corpo. Uma ação/obra visível, audível e tangível que 

se interessa particularmente pela percepção/revelação da matéria corporal e atividades do 

corpo humano como parte do ambiente escolhido, encontrado ou construído: 

 

[...] a obra de um único artista frequentemente usando material da vida cotidiana e 

raramente fazendo o papel de um personagem convencional, enfatizando as 

atividades do corpo no tempo e no espaço, em algumas vezes enquadrando o 

comportamento natural, noutras vezes expondo as habilidades físicas virtuosísticas 

ou exigências físicas extremamente desgastantes, e se voltando gradualmente em 

direção a explorações autobiográficas (CARLSON, 2009, p. 120). 

 

A relação não linear entre o Tempo↔Espaço, o performer e o público que muitas 

vezes torna-se tensa através da vivência estética, despertaram nos círculos do ativismo 

político a possibilidade de, através da Arte, dar voz aos conteúdos sociais e políticos. 

Devemos perceber, entretanto, que o ativismo político-social sempre utilizou elementos 
                                                             
17

 O fato de a Performance  utilizar espaços públicos não significa dizer que exclusivamente este seja seu lócus. 

Como supracitado, a Performance é uma expressão múltipla que dialoga com diversas linguagem artísticas e a 

exemplo disso, temos inúmeras performances  realizadas em Museus/Galerias/Teatros/Instituições de Ensino e 

até mesmo, ações performáticas sem público, onde o artista registra em vídeo ou fotografia sua performance. 



75 

 

 

 

performativos como forma de provocar o público para as suas causas. Mas o fato dos ativistas 

se utilizarem de estratégias performáticas com o objetivo de chamar uma maior atenção da 

audiência não deve ser em si, ser considerada uma Performance. A arte da Performance por 

sua característica intrínseca de ser uma Arte Viva em constante questionamento público, se 

investe de um conteúdo voltado para a problematização de temáticas sociopolíticas. 

O performer agora se utiliza de seu Corpo não apenas como um objeto estético, mas 

também como um elemento questionador dos tabus sociais, dos papéis tradicionais de gêneros 

e das minorias. Segundo Carlson (2009), a agenda dos ativistas e o uso da dimensão estética 

da Performance para questionar politicamente as esferas sociais, abriu caminho para o 

desenvolvimento de performers ligados as questões feministas, homossexuais e étnicas. Isto 

reforça a ideia de que a Performance nunca deve ser vista isoladamente de seu contexto socio-

histórico, pois é forte devedora de seu meio cultural.  

Ocorre neste caso, que os performers busquem naturalmente pela estetização dos 

hábitos cotidianos, já que a Performance questiona e põe em evidência os contextos 

sócio/históricos/culturais atrelados à trajetória de vida do artista. Assim, a vida social é uma 

das maiores fontes temáticas a serem explorados pelos artistas performáticos.  

O performer tem consciência que manipula códigos estéticos dos hábitos do cotidiano 

e que isso o coloca como um potencial desencadeador de reações divergentes do público. Por 

mais que o artista performático esteja seguro de como vai conduzir sua performance, isto não 

garante a empatia dos espectadores pois, a Performance confronta as audiências com a 

bricolagem de hábitos cotidianos com experiências não usuais.  

Nesse sentido, podemos considerar que a experiência não usual vivida durante uma 

performance é um fenômeno total (MAUSS, 1974), ou melhor, que o público nunca passa 

incólume por uma ação performática, seja expressando indiferença, repulsa, hostilidade, 

participação ou empatia. Nesse sentido a Performance como meio de expressão artística que 

utiliza o Corpo como veículo de linguagem estética, remete à diversas práticas histórico-

culturais tais como a Tatuagem e a Escarificação, ou na trama social, relacionado aos gestos, a 

pantomima, as posturas e etiquetas, que ligam-se à métodos mítico–rituais que se situam na 

origem de diversas Culturas.  

Segundo David Le Breton (2011), essas experiências somáticas espelham-se e se 

sobrepõem fundando um sensorium commune, ou melhor, um compartilhamento de 

interações, sensações e representações entre sujeitos. Algumas culturas privilegiam o 



76 

 

 

 

sensorium commune enfatizando a corporalidade, outras a exemplo da cultura Ocidental, 

optaram pelo pagamento ritualizado do Corpo. 

 

A todo instante o sujeito simboliza por meio de seu corpo (seus gestuais, suas 

mímicas etc.) a tonalidade de sua relação com o mundo. Nesse sentido, o corpo, 

quaisquer que sejam as sociedades humanas, está sempre significativamente 

presente. Entretanto, as sociedades podem escolher colocá-lo à sombra ou à luz da 

sociabilidade. Elas podem escolher entre a dança e o olhar, entre a embriaguês e o 

espetáculo, entre a inclusão ou a exclusão relativa das modalidades sensoriais e 

cinéticas da condição humana. As sociedades ocidentais escolheram a distância e, 
portanto, elas privilegiaram o olhar (infra), relegando à indigência, ao mesmo 

tempo, o olfato, o tato, a audição, e até mesmo o paladar (LE BRETON, 2011, p.193 

– 194). 

 

Como um elemento provocador simultaneamente visível, audível e tangível, a 

Performance privilegia o Corpo como potência simbolizadora que muitas vezes entra em 

choque com hábitos socioculturais que alienam o Corpo, fruto da dicotomia entre a 

Natureza↔Cultura. Dicotomia esta que marca uma fronteira entre o Corpo e o Cosmos, entre 

um sujeito e outro, e que baliza o advento do individualismo e do retraimento do sujeito como 

componente comunitário e cósmico. Nesse sentido cabe fazermos uma analogia entre a 

Performance e o Mito que agrega e consagra os sistemas simbólicos do sujeito e sua cultura 

simultaneamente, onde as questões relativas ao Corpo, ao Tempo e Espaço podem ser 

problematizadas pela não dicotomização entre Natureza↔Cultura Sujeito↔Objeto.  

Estes temas serão problematizados a partir dos arquétipos
18

 no trajeto antropológico 

das obras performáticas dos artistas visuais João Manoel Feliciano, Izidorio Cavalcanti e 

Daniel Santiago. Como veremos a seguir, de forma não linear, os questionamentos 

supracitados neste subcapítulo que são intrínsecos a arte da Performance associados à 

Mitocrítica me permitiram articular uma discussão em que leva em consideração os sistemas 

simbólicos do trajeto antropológico desses performers. 

A Mitocrítica orientou a apreciação das performances de João Manoel Feliciano onde 

surgem as imagens recorrentes dos Cabelos, do Mar, do Corpo, cujos símbolos da 

transformação, da descida, da queda, do barco, da corda, da vertigem e do parto estão 

presentes nas obras Pipoqueiro de Madrepérolas, Odontofagia, Crystallus Capilus, Chorda, 

Barca Capillus e Mateus 6:26/27. Esses símbolos me conduziram aos Mitos de Criação, a 

                                                             
18 Os arquétipos do Alquimista, do Peregrino e do Anarquista que utilizo nas páginas posteriores para aprofundar 

as questões referentes aos Mitos do Corpo na Performance são imagens – guias imaginários – que articulam os 

fragmentos dos mitos pessoais dos artistas e de suas obras, da recriação de seus grupos culturais a partir das 

referências de suas trajetórias individuais e coletivas. (NOGUEIRA, 2002; JUNG, 1991). 



77 

 

 

 

narrativa mítica de Sísifo, dos mitos do Complexo de Jonas e de Hermes Trismegisto, do mito 

de Cronos e da Pedra Filosofal que revelaram o arquétipo do Alquimista; o cientista–artista 

que busca a transmutação das coisas e do Corpo na esperança de obter a eternidade. 

O trajeto mitocrítico das obras As Flores de Plásticos Não Morrem, 100 Papéis, Um 

Papel, NEGO – Branco sobre Branco, Em Busca da Linha, Sagrado Coração de Izidorio 

Cavalcanti e Capela para Santo Izidorio Cavalcanti, do artista Izidorio Cavalcanti me 

revelou recorrentemente as imagens do Caminho, da Caminhada, da Teia e da Fé, onde os 

símbolos da Iniciação, do Messias, da Escalada, da Ascensão, da Subida, Luz Solar, da 

Salvação, da Iluminação, do Estrangeiro, do Fio, do Coração me guiaram aos Mitos de 

Origem, aos Mitos do Fim do Mundo, a teia de Penelópe na Odisseia de Ulisses, em Apolo e 

Dionísio e no mito de origem da Pintura, revela que o Peregrino orientado pela Fé na busca 

de sua redenção no lugar comum do Outro. 

Por fim, Daniel Santiago me revelou o arquétipo do Anarquista cujas imagens 

recorrentes são de Liberdade, de Rebeldia, do Risco, da Pureza e do Poder na transgressão das 

normas estabelecidas na Política e nas Artes nas obras O Brasil é Meu Abismo, Poesia para a 

Estratosfera, Godot Esperando Samuel Beckett, O Velho Ernest Hemingway e o Mar de 

Recife e Democracia Chupando Melancia. As constelações de símbolos como a Corda, o Nó, 

o Abismo, a Vertigem, a Forca, o Voo, o Sonho, o Cetro, a Verticalidade e o Mar, se 

associaram aos Mitos de Origem, aos desejos de Ícaro e ao Mar das Sereias na Odisseia. 

Ações corporificadas, visíveis, audíveis e tangíveis nas imagens, nos símbolos, nos mitos e 

arquétipos evidenciados pela presença do Corpo na Performance. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

 

 

 

2. A SIMULTANEIDADE DAS AÇÕES CORPORIFICADAS 

 

2.1. A Transmutação do Corpo e das Coisas 

Performance é Transmutação... 
É Transmutação do Corpo que se molda ao Ato... 

É Transmutação do Tempo que prende a respiração... 

É Transmutação do Espaço que se abre a permuta... 
É Transmutação do Ser que se misturam as Coisas do Mundo... 

 

Pudemos apreciar anteriormente os aspectos míticos e rituais da Performance a partir 

de elementos que lhe são intrínsecos tais como a presença do Corpo – componente que 

considero basilar – e os discursos dessa relação com o Tempo e o Espaço. Para aprofundar os 

aspectos relacionados ao Corpo, ao Tempo e ao Espaço, recorro à imaginação simbólica – 

rico manancial de imagens que brotam das profundezas da relação entre o Sujeito e sua 

Cultura. Discuto assim a obra performática de João Manoel Feliciano a partir do arquétipo do 

Alquimista no intuito de debater as questões acima mencionadas em relação à Performance. 

Faz-se necessário para tal, traçar um breve contexto da Alquimia e seus fundamentos para 

avançarmos na constituição desse arquétipo.  

A Alquimia floresceu na Europa no período de 300 a 1400 d.C. Os praticantes da 

Alquimia geralmente eram homens de grande domínio técnico sobre a Metalurgia e 

desenvolviam essa atividade em laboratórios onde obtêm diferentes minérios, preparando-os 

na forma final para serem utilizados em inúmeros experimentos. A etimologia da palavra 

Alquimia vem do árabe al-kímia que remete a Pedra Filosofal, certamente conexo com 

khumeía,as ou mistura de vários sucos, imisção. Na China por volta de 600 a. C. também se 

desenvolveu um movimento alquimista ligados ao Budismo e ao Tao
19

, cuja filosofia utiliza a 

noção de cinco elementos (Fogo, Terra, Metal, Água, Madeira), à relação entre Yin/Yang
20

, 

do I Ching
21

, a Astrologia e aos princípios do Feng Shui
22

. 

                                                             
19 Tao literalmente significa Caminho e exprime a noção filosófica de Absoluto. Esta noção traz a ideia da 

Origem e Essência de todas as Coisas. O Absoluto está além do espaço/tempo e da linguagem. 

 

20 Yin Yang é um princípio da filosofia chinesa que representa energias opostas. O Yin é representado pelo lado 

esquerdo e negro que é o princípio passivo e frio, feminino e noturno. O Yang é o masculino, diurno e luminoso, 

é ativo e quente, que está do lado oposto. Assim o Mundo é composto por forças opostas tendo o equilíbrio da 

Vida representado no símbolo Yin Yang algo essencial à Vida. 

 

21 O I Ching também conhecido como o Livro das Mutações, é um texto chinês clássico muito antigo que pode 

ser estudado tanto como um livro de sabedoria quanto como um oráculo. Mesmo na China é usado de maneira 

diferenciada tanto por religiosos confusionistas como pela filosofia Taoísta. 

 

22 Feng Shui  é um termo de origem chinesa que significa Vento e Água que estabelece relações com o Yin e o 

Yang. O Feng Shui representa as forças que conservam as influências positivas presentes no espaço ocupado 

pelo sujeito. Os mestres taoístas utilizam o Feng Shui  em conjunto com as práticas da Meditação, do Tai Chi 

Chuan, da Medicina Tradicional chinesa e da Acupuntura. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/China
http://pt.wikipedia.org/wiki/China
http://pt.wikipedia.org/wiki/Yin_yang
http://pt.wikipedia.org/wiki/Yin_yang
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tao%C3%ADsmo
http://pt.wikipedia.org/wiki/Medita%C3%A7%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tai_Chi_Chuan
http://pt.wikipedia.org/wiki/Tai_Chi_Chuan
http://pt.wikipedia.org/wiki/Medicina_tradicional_chinesa
http://pt.wikipedia.org/wiki/Acupuntura


79 

 

 

 

Semelhante em certos aspectos à Alquimia Ocidental, os chineses buscavam o Elixir 

de Ouro ou da Imortalidade, que está relacionada com a fabricação do Ouro. A Alquimia 

chinesa pode ser dividida na Waidanshu que significa Alquimia Externa e na Neidanshu 

ou Alquimia Interna ou Espiritual. Na Alquimia Externa, os alquimistas chineses buscavam o 

Elixir da Imortalidade através de estratégias que envolvia a metalurgia e manipulação de 

certos elementos químicos. Por outro lado, a Alquimia Interna se volta para a busca do elixir 

na circulação energética no próprio corpo do alquimista. Ligado a este complexo pensamento 

está a rica simbologia utilizada pelos chineses que será posteriormente adotada pelos 

alquimistas europeus junto a ícones do cristianismo medieval, onde percebemos grande 

combinação de imagens de santos cristãos com animais, símbolos zodiacais e químicos. 

As concepções alquímicas do Ocidente reportam a Mesopotâmia e a Grécia Antiga. 

Na Mesopotâmia, os sábios acreditavam que há um paralelismo entre o Macrocosmo (Sol, 

Lua e Estrelas) e o Microcosmo (Formas vivas na Terra). A partir do entendimento de como 

os corpos do Universo interagem seria possível dominar o funcionamento da Vida. Mais 

tarde, por volta de 500 a.C. os gregos se apropriam das ideias dos mesopotâmicos e forjaram a 

concepção de que tudo na Vida é composto pelos quatro elementos (Terra, Água, Fogo e Ar) 

que formam os opostos masculino e feminino, quente e frio, seco e molhado (VANIN, 1994).  

O pensador grego Empédocles (490 – 430 a.C.) resumiu esses opostos ao quente e frio 

e ao seco e úmido, o que influenciou Aristóteles (384 – 322 a.C.) a formular que existe uma 

matéria-prima que constituiria a base de todas as substâncias existente na Natureza. Essa 

matéria-prima seria formada pelos átomos dos quatro elementos, e cada átomo seria formado 

por duas das quatro qualidades e o conjunto (os quatro elementos + as quatro qualidades) está 

disposto em dois pares antagônicos (Fogo/Água – Terra/Ar). As transformações da matéria 

proviam das mudanças das qualidades. Por exemplo, a transformação do elemento Fogo 

(cujas qualidades são o seco e o quente) em Terra (constituída pelas qualidades seco e frio) 

estaria na mudança do que é quente para o frio. A teoria defendida por Aristóteles
23

 é a grande 

influência dos alquimistas medievais, cujas experiências em laboratório eram cuidadosamente 

sistematizadas e acrescidas por ideias e conhecimentos religiosos, além da Física, da Filosofia 

                                                                                                                                                                                              
 
23 As concepções aristotélicas têm grande similaridade com as ideias da alquimista Maria, a Judia (273 a. C.).  

Por exemplo, Aristóteles considerou o Enxofre a expressão do elemento Fogo e Maria o tomou como primordial 

para suas pesquisas de onde, entre outras coisas, surge o Axioma de Maria: “Um torna-se Dois, o Dois torna-se 

Três, e do terceiro nasce o Um como Quatro”. 



80 

 

 

 

(principalmente do pensamento Hermético e da Cabala), da Astrologia e da Medicina 

(VANIN, 1994). 

 

Figura 26 – Transformações da Matéria. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

As investidas militares de Alexandre Magno (356 – 323 a.C.) disseminaram a 

Alquimia pela península Ibérica. O aparecimento da Alquimia na península Itálica durante a 

Idade Média está relacionado à presença judia na Europa onde também se encontra traços da 

cultura muçulmana, principalmente da Cabala judaica, com a qual a Alquimia possui estreita 

relação. Assim, os alquimistas árabes popularizaram e ampliaram o conceito grego por volta 

dos séculos VII e X d. C. pelo resto da Europa, propondo que a constituição da matéria dos 

quatro elementos tinha dois princípios: o Mercúrio e o Enxofre. A partir do século XVI, mais 

um princípio foi incorporado: o Sal. O Mercúrio seria responsável pela fluidez e brilho 

metálico, o Enxofre pela qualidade de combustão e o Sal pela estabilidade: “Essa teoria de 

três princípios resistiu até o advento da química moderna, a qual mostrou que tudo o que 

existe na natureza, dos minerais aos homens, das plantas aos planetas, é constituído 

exatamente por noventa elementos químicos” (VANIN, 1994, P. 18). Os Alquimistas 

tornaram-se lendários principalmente pela busca da Pedra Filosofal e pelo Elixir da Longa 

Vida, uma investigação semelhante ao Elixir da Imortalidade chinesa. Essas substâncias 

 



81 

 

 

 

conseguiriam feitos notáveis como a transformação de metais comuns em Ouro e a 

Imortalidade humana. Os textos gregos foram traduzidos não só pelos árabes, mas também 

pelos judeus e egípcios, onde se encontra a afirmação de que alguns pensadores dessas 

culturas conheciam os segredos da fabricação da Pedra Filosofal. Alertavam para os perigos 

de sua concepção ao envenenamento por gases como o monóxido de carbono e metais 

pesados como Mercúrio. Os fracassos e os envenenamentos dos alquimistas na concepção da 

Pedra Filosofal eram atribuídos aos espíritos malignos que tentavam obscurecer o caminho da 

iluminação. Tanto as mortes por intoxicação quanto o simbolismo do enxofre usado pelos 

alquimistas, são atribuídas à obra do demônio pela Igreja Católica durante a Idade Média e 

muitos alquimistas foram julgados e condenados à fogueira pela Inquisição.  

Diante dessas dificuldades, a fabricação da Pedra Filosofal é chamada pelos 

alquimistas ocidentais de A Grande Obra e tem por base matérias-primas simples. A partir da 

Pedra Filosofal é possível obter a transmutação de qualquer metal em Ouro e o Elixir da 

Imortalidade capaz do prolongamento da vida. Os textos alquímicos fazem com frequência o 

uso de simbologias sexuais e, enquanto a união dos elementos é representada por um 

casamento ou coito, o embate entre o Mercúrio e o Enxofre, entre o feminino e o masculino, o 

volátil e o fixo, é simbolicamente representado pela luta entre dois dragões. Como 

supracitado, geralmente os processos alquímicos são descritos de maneira enigmática 

utilizando-se de intrincada simbologia que inclui animais míticos e ícones astrológicos. 

 

Figura 27 – Coito do Rei e da Rainha – Mercúrio Masculino e Enxofre Feminino. Uma face Diurna e outra 

Noturna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Enxofre
http://pt.wikipedia.org/wiki/Idade_M%C3%A9dia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Inquisi%C3%A7%C3%A3o
http://pt.wikipedia.org/wiki/Elementos
http://pt.wikipedia.org/wiki/Merc%C3%BArio_%28elemento_qu%C3%ADmico%29
http://pt.wikipedia.org/wiki/Enxofre
http://pt.wikipedia.org/wiki/Astrologia


82 

 

 

 

Alguns autores consideram que o refinado trabalho de laboratório dos 

alquimistas medievais com a metalurgia era uma metáfora para a natureza espiritual da 

Alquimia. A procura pela transmutação dos metais em Ouro pode ser considerada como uma 

busca da transformação do Eu, uma elevação espiritual.  Nicolas Flamel (1330/1340 – 1418)
24

 

em sua obra O Livro das Figuras Hieroglíficas (1399), coloca que os três elementos químicos 

citados nos escritos alquimistas como o bronze, o mercúrio, e o ouro são metáforas para 

confundir leitores curiosos e indignos interessados na Alquimia. Talvez o Elixir da 

Imortalidade seja algum princípio metálico produzido pelo corpo humano com propriedades 

de prolongar a Vida e em relação a isso, há referência dessa substância na Medicina 

tradicional chinesa.  

Além da Pedra Filosofal e do Elixir da Imortalidade, a Alquimia ocidental 

ambicionava criar a Vida. O Homúnculo (do latim que significa pequeno homem) é uma 

criatura de 12 polegadas de altura que poderia ser criada através de sêmen humano colocado 

em uma redoma totalmente fechada e aquecida no esterco de cavalo durante 40 dias, de onde 

se formaria o embrião.  

Outros relatos relacionados ao Homúnculo descrevem o processo de sua criação ao 

colocar o sêmen humano em um ovo de galinha, fechando o orifício por onde o sêmen foi 

introduzido com sangue de menstruação de uma mulher virgem. Como resultado, o embrião 

se desenvolveria dentro do ovo. Atribui-se a Paracelso
25

 o primeiro a divulgar esses 

processos. O fato é que a observação da Natureza dotou os Alquimistas de grande 

conhecimento que os aproximam, por exemplo, hoje da Física Quântica, quando consideram 

que tudo no Universo está interligado.  

Essas considerações só foram possíveis porque a dimensão materialista da Alquimia se 

associava a espiritualidade, caminho que posteriormente a Ciência das Luzes irá ignorar. O 

arquétipo do Alquimista remete ao individuo observador e ao cientista dos segredos da Vida, 

                                                             
24 Segundo o mito europeu, Flamel teria fabricado a Pedra Filosofal e o Elixir da 

Imortalidade da transmutação de metais em Ouro a partir de um livro que continha textos e desenhos 

enigmáticos encontrados por volta de 1370. Flamel conseguiu decifrar o livro com a ajuda de um sábio judeu que 

realizou a tradução dos textos que continha conhecimentos da Alquimia e da Cabala. Finalmente em 1382, 

Flamel teria conseguido realizar A Grande Obra.  

 
25 Phillipus Aureolus Theophrastus Bombastus von Hohenheim (1492 – 1541) conhecido como Paracelso, foi 

médico, alquimista, astrólogo e físico suíço-alemão, cujas pesquisas se notabilizam entre outras, por revelar que 

elementos químicos como o ferro, o zinco e o manganês, poderiam estar presentes em nosso corpo, ao contrário 

do que se pensava. Na época acreditava-se que os minerais existentes no corpo humano eram de natureza 

orgânica e não inorgânica. Foi a partir disso que propôs a interação de minerais e metais para fins medicinais e 

entre suas pesquisas está o tratamento da sífilis com mercúrio. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Idade_M%C3%A9dia
http://pt.wikipedia.org/wiki/Nicolas_Flamel
http://pt.wikipedia.org/wiki/Pedra_filosofal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Elixir_da_longa_vida
http://pt.wikipedia.org/wiki/Elixir_da_longa_vida
http://pt.wikipedia.org/wiki/Transmuta%C3%A7%C3%A3o


83 

 

 

 

atento às transformações do Tempo e do Espaço consciente que seu Corpo carrega os 

símbolos dos quatro elementos: que iluminam, transformam a matéria e transmutam a alma 

como o Fogo – fonte de Vida; meio de purificação e centro de regeneração como a Água que 

expande; acessam as quatro direções do Mundo e dissolve os pensamentos como o Ar; e por 

fim, como a Terra que realiza, concretiza e cura o Corpo: 

 

Com efeito, acreditamos possível estabelecer, no reino da imaginação, uma lei dos 

quatro elementos, que classifica as diversas imaginações materiais conforme elas se 

associem ao fogo, ao ar, à água ou à terra. E, se é verdade, como acreditamos, que 

toda poética deve receber componentes – por fracos que sejam – de essência 
material, é ainda essa classificação pelos elementos materiais fundamentais que deve 

aliar mais fortemente as almas poéticas (BACHELARD, 1997, p. 04). 

  

Acho pertinente esta resumida introdução sobre os preceitos da Alquimia e sua história 

como operadores cognitivos para discorremos sobre as ações performáticas de João Manoel 

Feliciano cujo recorte de sua obra abrangem dez anos de produção que vão de 2001 a 2010, 

onde cito as obras Pipoqueiro de Madrepérolas (2005), Odontofagia (2006), Crystallus 

Capilus (2007), Barca Capillus (2008), Mateus 6:26 / 27 (2008) e Chorda (2008). Assim 

temos no artista João Manoel Feliciano o arquétipo do Alquimista que se revela no trajeto 

antropológico do qual as passagens de sua vida se fundem às suas produções artísticas.  

Feliciano cursou Licenciatura em Artes Plásticas/Artes Visuais na Universidade 

Federal de Pernambuco onde é formado e entre os anos de 2001/02 funda com outros dois 

artistas o Grupo Matilha
26

, cujo interesse inicial era tomar umas cervejas e discutir Arte 

Contemporânea. Logo as discussões se tornaram um turbilhão de ideias que na ocasião eram 

propícias à execução, pois havia uma grande efervescência na cena artística do Recife onde 

novos artistas visuais começavam a expor seus trabalhos e projetos. Foi nesse contexto que 

em 2002 o Grupo Matilha participa da exposição Identidades: O Artista no Divã com o 

registro em vídeo da performance Pondus Meum Amor Meus (convênio entre a Universidade 

Federal de Pernambuco e o Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães/MAMAM realizada 

na Galeria Capibaribe/UFPE).  

No mesmo ano é realizada a segunda edição do SPA das Artes em Recife que agregou 

principalmente ações de Performance e Intervenção Urbana. No SPA das Artes o Grupo 

Matilha foi convidado a participar com a performance Se Você Não quer Ver, Não é Pra Você 

                                                             
26 Inicialmente o Grupo Matilha era formado por João Manoel Feliciano, Graziela Rodrigues e eu. Logo após a 

primeira ação se uniu ao grupo a artista Tatiana Gouveia.  



84 

 

 

 

e expôs o vídeo com os registros desta ação também na Galeria Capibaribe/UFPE. 

Posteriormente o Grupo foi chamado para uma ação performática no projeto Café com Arte, 

iniciativa do Núcleo Interdisciplinar de Estudos sobre o Imaginário/PPGA e da Pró-reitoria de 

Extensão/UFPE onde realizou a obra Do Que São Feitas as Imagens (2002).  Desses 

trabalhos inaugurais de João Manoel Feliciano junto ao Grupo Matilha percebe-se sua 

preocupação com o uso do Corpo, com as transmutações de ações e objetos e sua relação com 

a passagem do Tempo, elementos que mais tarde se revelarão como os fios condutores de seu 

trabalho com a Performance. Segundo Feliciano: 

 

Eu sempre pensei em fazer Arte e colocar o trabalho como se fosse a impressão do 
gesto, então eu teria que fazer pra mostrar como o artista lida com o espaço, então 

tem que ser ele pra fazer a performance mesmo que ela seja mostrada de outra 

forma, não como foi vivenciada na execução. [...] De uma pessoa que está se 

colocando para fazer algo, para criar algo no momento, no espaço com o gesto, com 

o ambiente, enfim... (informação verbal)27. 

 

 

Figura 28 – Pondus Meum Amor Meus (2001). Nesta performance os integrantes do Grupo Matilha ficam 
imóveis sentados no sofá por 60 minutos. 

 

 

             Fonte: Frame do vídeo Pondus Meum Amor Meus (2001). Arquivo pessoal. 

                                                             
27 Entrevista concedida por João Manoel Feliciano em setembro de 2012. 

 



85 

 

 

 

Figura 29 – Se Você Não Quer Ver Não é Pra Você (2002). Ação performática em dez pontos do Centro do 

Recife durante o SPA das Artes. O registro em vídeo da ação performática foi exibido na Galeria Capibaribe – 

UFPE. 

 

 

                                               Fonte: Arquivo pessoal. 

Figura 30 – Do Que são Feitas as Imagens (2002). Ação performática em formato de Happening no projeto Café 

com Arte/UFPE. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                            Fonte: Arquivo pessoal. 

 



86 

 

 

 

Em 2003 o Grupo Matilha se dissolve naturalmente tendo João Feliciano se integrado 

ao Coletivo Branco do Olho em 2004. O Branco do Olho congrega um grande número de 

artistas visuais pernambucanos de diferentes gerações com as mais variadas propostas tais 

como Vídeo, Fotografia, Pintura, Serigrafia, Performance, Desenho, Gravura, Design, 

Caipirinha, Objetos etc. Diferentemente do Grupo Matilha, os escleróticos
28

 embora 

trabalhem de maneira colaborativa, cada integrante realiza seus projetos de forma individual e 

independente. As atividades e as trocas de experiências do Coletivo são intensas e nesse 

contexto João Feliciano encontra terreno fértil para amadurecer sua poética artística.  

Do período em que integrou o Coletivo Branco do Olho destaco os seguintes 

trabalhos: Pipoqueiro de Madrepérolas (2005), Odontofagia (2006) e Crystallus Capilus 

(2007). Percebo na ação performática Pipoqueiro de Madrepérolas a compreensão de 

Feliciano que a Performance é a expressão artística que na ocasião, se afina perfeitamente a 

seus questionamentos estéticos. A performance Pipoqueiro de Madrepérolas se passa na Av. 

Dantas Barreto no Centro do Recife, lugar de grande movimentação popular, onde João 

Manoel chega com seu carro de pipoqueiro pelas vielas do Camelódramo
29

 e circula por entre 

ambulantes e transeuntes exibindo seu curioso produto: ao invés de pipocas, vemos bolas de 

gude e dentes de boi.  

O curioso produto chama a atenção das pessoas ali presentes e de maneira muito 

natural, João Feliciano oferece-o aos interessados obedecendo ao ritual dos pipoqueiros: pega 

a pá de alumínio e com o saco de papel em uma das mãos, coloca o referido conteúdo (bolas 

de gude e dentes de boi) como se fossem pipocas. Contudo, antes de entregar o produto, 

Feliciano dirige-se ao saco de pipoca e sussurra algo incompreensível, grampeando-o. Daí 

segundo João Manoel, o conteúdo de bolas de gude e dentes se transmuta em pipoca! Ao 

entregar o produto, o pipoqueiro de madrepérolas faz uma recomendação a quem adquiriu o 

produto: não abra o saco de pipoca para não quebrar o encantamento, ou melhor, ao abrir o 

saco a pipoca volta ao estado anterior que eram bolas de gude e dentes! 

 

 

 

                                                             
28 Escleróticos era o termo como são chamados os integrantes do Coletivo Branco do Olho em relação ao nome 

de batismo do grupo: “A esclerótica ou branco do olho é a única coisa que temos em comum...” dizem. 

 
29 Nome dado ao espaço cedido pela Prefeitura do Recife aos vendedores ambulantes popularmente conhecidos 

como camelôs.  



87 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 31 – Pipoqueiro de Madrepérolas (2005). 

 

 



88 

 

 

 

 

 

              Fonte: Arquivo pessoal do Artista. 

 

A aparente simplicidade dessa ação performática e os contornos de brincadeira que 

ganha ao transformar bolas de gudes e dentes em pipoca, revela-se para mim de fundamental 

importância nos projetos posteriores de João Manoel Feliciano relacionados à Performance. A 

presença de Feliciano é elemento indispensável para a realização da obra, pois enquanto 

artista é o único capaz de concretização a transmutação das bolas de gude e dentes em pipoca, 

ou melhor, o único capaz de efetivar o encantamento. Ao realizar a alquimia das coisas 

simples, coloca a possibilidade de revelar a dimensão estética nos atos do cotidiano a partir de 

sua presença corporal. A Performance ao estar inexoravelmente ligada ao Corpo de quem 



89 

 

 

 

opera a ação, transforma o ato de ser no ato de transformar, uma corelação que põe em 

evidência a simultaneidade da relação Sujeito/Objeto.  

Os objetos não existem apenas fora do Corpo, mas também porque nosso Corpo os 

percebe. Trata-se do ser-no-mundo supracitado do qual se refere Paul Zumthor (2009) em 

relação à Performance, onde ressalta nossa interdependência com o ambiente que nos cerca, 

pois o sujeito e os objetos não podem ser percebidos separadamente. A coexistência 

Sujeito/Objeto explícita na Performance envolve o público que se deixa mergulhar 

magicamente no transcorrer da ação mesmo que tenha contornos ilusionistas, pois sua eficácia 

simbólica, como nos mostra Lévi-Strauss (2003), se apresenta sob três aspectos 

complementares: na crença do performer em relação a sua ação, na eficácia de sua 

performação, e por fim, na confiança e exigências dos espectadores. Este três aspectos são 

indissociáveis e delas dependem a fruição da ação performática. Efetivamente o performer 

deve acreditar em sua Performance e esta crença está fundada na sua experiência e 

habilidades estética. Nesse caso, o Performer não se “[...] contenta em reproduzir ou 

representar mimicamente certos acontecimentos; ele os revive efetivamente em toda sua 

vivacidade, originalidade e violência” (LÉVI-STRAUSS, 2003). 

Ainda Lévi-Strauss: 

 
Um equilíbrio aparece entre o que é verdadeiramente, no plano psíquico, uma oferta 

e uma procura; mas sob duas condições: é necessário que, por uma colaboração 

entre a tradição coletiva e a invenção individual, se elabore e se modifique 

continuamente uma estrutura, isto é, um sistema de oposições e de correlações que 

integre todos os elementos de uma situação total onde feiticeiro, doente e público, 

representações e processos, encontram cada qual o seu lugar (2003). 

   

Este lócus de interação no qual se refere Lévi-Strauss, onde se negocia a eficácia 

simbólica da ação (feiticeiro/performer e o público/espectador), Zumthor (2009) chama de 

Alteridade Espacial.  Como supracitado, a Alteridade Espacial é a conexão entre o real 

ambiente, o público e o instante vivido pelo artista performático onde se estabelece a 

alteridade, pois a Performance não lida apenas com corpo do artista, mas com o domínio do 

espaço/tempo diante ou direcionado a uma audiência.  

Na performance Odontofagia ocorre uma articulação alquimista semelhante ao 

Pipoqueiro de Madrepérolas, onde João Manoel Feliciano simula uma refeição cujo 

alimentos são dentes de boi. As imagens nos causam um estranhamento ao vermos a boca 

humana dentada a comer dentes, que na verdade são ossos que estão destinados a durar a 



90 

 

 

 

eternidade... Mais uma vez a intenção alquímica da transmutação volta a operar na proposta 

do artista que silenciosamente sugere que os dentes degustados serão transformados em 

alimento. Segundo as Estruturas Antropológicas do Imaginário (1969), Gilbert Durand 

citando G. Bachelard coloca que o ato de digerir está ligado ao simbolismo da descida, à 

intimidade digestiva, ao ato de deglutir (DURAND, 1997). 

 

Figura 32 – Odontofagia (2006). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura ? – Odontofagia (2006). 

 

 



91 

 

 

 

 

 

 

 

               

 

 

 

 

 

 

 

           Fonte: Arquivo pessoal do Artista. 

 

O Regime Noturno proposto por Durand informa que a imaginação da descida está 

ligada diretamente a imagética digestiva, bucal, vaginal ou anal. Em termos freudianos está 

associado à necessidade narcísica de alimentar-se digestiva ou sexualmente: “É notar, de 

resto, que neste processo a imaginação do corpo seja ao mesmo tempo sexual, ginecológica e 

digestiva; O simbolismo do leite, das maçãs e dos alimentos terrestres alternam com 

fantasmas de involução no corpo materno” (DURAND, 1997, p. 202-203).  

O prazer oferecido ao Corpo pela imaginação da descida está coligado a um processo 

de inversão que transforma o assustador ato brusco da queda em prazer. Também a inversão 

da imagem da boca que despedaça o alimento (ação brutal que também pode estar ligado ao 

Regime Diurno) se transfigura na suave e inofensiva sucção do ato de alimentar-se. Esta 

característica é duplamente reforçada nas imagens da performance Odontofagia onde 

Feliciano devora dentes – devorar o símbolo do que devora – pois engolir não significa 

necessariamente destruir, mas valorizar ou até mesmo sacralizar o que foi deglutido. A 

correlação das imagens e sua acepção negativa no Regime Diurno no mito de Cronos que 

devora seus filhos convivem dialogicamente, por exemplo, com o do Complexo de Jonas que 

embora tenha sido engolido pela baleia mantém positivamente sua integridade física. 

Feliciano parece querer afrontar e nos mostrar a necessidade humana de devorar aquilo que 

nos devora. Essa dialogia pode ser percebida no poema escrito por João Manoel para esta 

performance. 

 

 



92 

 

 

 

Haveriam de descer flagelando órgãos por todo sistema digestivo, dispersando 

cortes, abatendo risos. Haveria de ser o ápice mastigar bocas resumidas em caninos 

brancos e molares tortos. A colher que colhe do prato e os leva a boca para que por 

outros dentes sejam mascados. Na língua, a voz dentificada recorre ao sono no 

marfim dos molares para que em toda frase quebrada reproduza dura a bela palavra 

acordado em dentes mortos o céu da boca reproduz seus dados, novamente em 

penosas lutas entre querubins e desdentados (FELICIANO, 2006). 

 

Ao devorar, o devorado passa a coabitar o devorador, uma condição do devorador de 

dominar o que foi devorado numa relação hologramática (MORIN, 1990) onde o todo que foi 

devorado agora é parte do todo representado pelo devorador. A transmutação que se processa 

no ato de deglutir remete à incorporação de substância no íntimo de quem se alimenta e a 

propósito disso, Gilbert Durand nos fala do simbolismo da descida no Regime Diurno em 

relação à Alquimia: “A Pedra Filosofal, símbolo da intimidade das substâncias, possui todas 

as cores, “compreende-se: todas as capacidades” A operação alquímica é mais que uma 

simples transmutação objetiva, é subjetivamente o maravilhar-se que se manifesta em todo o 

seu aparato” (DURAND, 1997, p. 221).  

Seguindo o percurso artístico de João Manoel, posteriormente na obra Crystallus 

Capilus, sua performance ganha densidade poética. A ação se passa durante o SPA das Artes 

(2007) onde Feliciano convida o público a colocar nos seus cabelos dreadlocks
30

 cilindros de 

gelo. Após a colocação de dezenas de cilindros nas suas tranças, Feliciano relaxadamente 

sentado, espera pacientemente o gelo derreter. Aqui não há a ação strictus sensu do artista, 

mas a performance do Tempo sobre este elemento da Natureza... Trata-se do simbolismo da 

ação do Tempo sobre nós e sobre a realidade que nos cerceia, que no caso dessa performance 

o elemento Água se transmuta do estado sólido para o líquido a partir do calor do Corpo do 

artista ao viver a passagem do tempo: 

 

Seu corpo vivo aquece o gelo que, fazendo ver as relações de interdependência entre 

as partes do todo (artista-gelo-artista), reversamente esfria-se. Com o passar do 

tempo, a resistência do artista mostra sinais de exaustão: seu corpo treme, seus 

músculos fatigados e tensos já não o sustentam tão ereto quanto inicialmente, a 

respiração se aprofunda, a roupa encharcar-se.  Em silêncio, observamos a também 

muda ação do tempo que, incapaz de produzir revoluções, vai apostando na 
continuidade das metamorfoses que se mantêm ininterruptas ao longo dos 

instantes. A obra se faz no embate do artista com a matéria de seu próprio trabalho-a 

água em pedra, a água em fluido 31. 

                                                             
30 O Dreadlock é um tipo de trato dado aos cabelos que consiste em torná-los cilíndricos aparentando cordas que 

pendem a partir do topo da cabeça. O Dreadlock se tornou famoso principalmente com o Movimento Rastafari, 

mas se atribui historicamente sua prática à região da Etiópia. 

 
31

 DINIZ, Clarissa. 2007, <http://cargocollective.com/joaomanoelfeliciano>. Acesso: 12/11/2013. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Movimento_do_Rastafari
http://cargocollective.com/joaomanoelfeliciano


93 

 

 

 

 
Figura 33 – Crystallus Capilus (2007). 

 
 

 



94 

 

 

 

 
 

 
 

Fonte: Arquivo pessoal do Artista. Fotos de Hélder Tavares e Mateus Sá. 



95 

 

 

 

Segundo João Manoel Feliciano, a presença de seu corpo nesta performance é 

essencial para a vivência da passagem do Tempo: 

 

[...] realmente precisava ser eu, porque além de ser o meu cabelo [...] era a própria 

questão de estar vivenciando a Performance, que eu queria experimentar isso para 

puder  justamente ter uma propriedade do discurso sobre o tempo [...] porque tinha 

que ficar duas horas, no caso de Crystallus Capillus, pra saber como é essa questão 

do elemento, do calor do corpo derretendo o gelo... O próprio cabelo era uma coisa 

quase que meio que uma tentativa quase alquimista de um estudo de tempo com 

relação a outros elementos/objetos (informação verbal)32. 

 

Como dito anteriormente, a Alteridade Espacial (ZUMTHOR, 2009) que é um 

território efêmero na relação corpo a corpo entre performer e público, torna-se transitório por 

conta do tempo interno da experiência performática, Tempo de subjetividade singular como 

em um ritual, onde se revive nos Mitos os tempos imemoriais.  

Mais três obras consolidam as discussões até aqui formuladas, são elas: Barca 

Capillus (2008), Mateus 6:26 / 27 (2008) e Chorda (2008). A performance Chorda foi 

apresentada por João Manoel Feliciano no Centro de Formação em Artes Visuais/CFAV em 

2008 e esta ação consiste em balançar um sino suspenso ao teto de um recinto cujo badalo 

está ligado a uma corda presa ao cabelo dreadlock do artista. Feliciano de joelhos e de costas 

para o sino, num movimento pendular da cabeça para frente e para trás, faz tocar o sino. 

Segundo o artista, a realização da Performance despendeu considerado esforço físico: 

 

Eu sabia que ia tocar o sino, ia doer muito, ia ser difícil porque o sino tinha cinco 

quilos e na verdade foi... foi complicado tocar... as pessoas que estavam 
presenciando a performance notaram que tava doendo... tinha que fazer vários 

movimentos [balançando a cabeça para cima e para baixo] que também remetia ao 

movimento simbólico... o movimento de reverência e de fé [...] na verdade eu fazia 

isso pra puxar a corda e pra o sino tocar... e eu sabia que o momento que o som 

saísse ia ser o momento de realização do trabalho, então o som aí é uma finalidade... 

e tem o próprio ritmo porque o sino tem o ritmo e ir e de voltar [...] eu já tava 

imaginando tudo isso e eu queria isso [...] e pra fechar eu ia cortar a corda e eu sabia 

que o sino ia cair, ia ser o último barulho, um barulho grande que aí seria a 

finalização (informação verbal)
33

. 

 

                                                             
32 Entrevista concedida por João Manoel Feliciano em setembro de 2012. 

33
 Entrevista concedida por João Manoel Feliciano em setembro de 2012. 



96 

 

 

 

O ritmo ditado pelo corpo do artista badala o sino e sua cadência temporal. Lévi-

Strauss coloca que a palavra rthythmos em grego tem por sentido primitivo o “[...] arranjo 

característico das partes num todo”. 

 

É preciso dar razão aos pré-socráticos: no ritmo decorativo, é a ideia do “todo” que 

domina, pois a recorrência só é perceptível se a célula rítmica incluir um número 

limitado de elementos. Numa coleção finita de elementos juntados ao acaso, ou que 

o brincoleur encontra em seu tesouro, como estabelecer uma ordem? A noção de 

ritmo recobre a série das permutações permitidas para que o conjunto forme um 

sistema. Isso vale tanto para as matérias quanto para as formas, cores e as durações, 

os acentos e os timbres, as orientações no espaço e as orientações no tempo (LÉVI-

STRAUSS, 1997, p. 125). 

 

 

A relação entre as partes e o todo é expressa, segundo Edgar Morin (1990) pelo 

holograma, onde o todo contém as partes e as partes contêm o todo. Trata-se de uma relação 

recursiva, onde podemos perceber no caso da Performance, um fenômeno estético de 

interações humanas que age sobre os elementos que a produzem (as relações pessoais, sociais, 

institucionais, culturais) e que também os altera, alterando-se assim a ela mesma.  

A ideia linear de causa e efeito perde sentido, uma vez que o efeito retorna sobre a 

causa em um ciclo auto-organizador e produtor. Como em um ritual, a Performance recria 

um ciclo onde a periodicidade é dialogicamente ordem e desordem. Esta periodicidade 

(temporal ou espacial) é fundamental para o ritual, pois a repetição é essencial para a 

expressão simbólica que segundo Lévi-Strauss, “[...] coincide com seu objeto sem jamais 

confundir-se com ele” (1997, p. 125).   

Portanto é preciso estar atento que em relação ao objeto da ação simbolizada, o 

símbolo constitui um conjunto cujos elementos são diferentes dos que estão presentes na ação. 

Para poder fixar-se de maneira duradoura na ação, o símbolo necessita de uma conexão 

física/corpórea com esta ação e, além disso, que seja repetido regularmente.  

Aqui mais uma vez chamo a atenção para a lógica contida no Mito que recursivamente 

informa o ritual que encena o cotidiano através do Corpo, onde se pode perceber o mito do 

artista que subjaz sua obra e que se revela em seu trajeto antropológico (DURAND, 2010). 

 

 

 

 



97 

 

 

 

Figura 34 – Chorda (2008). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                      

           Fonte: Arquivo pessoal do Artista. 

 

 



98 

 

 

 

Podemos apreciar a mesma relação pautada no ritmo que dita a passagem do Tempo e 

o Corpo do artista na performance Barca Capillus (2008). Nesta obra apresentada ao público 

no formato de vídeo e exibida no programa de exposição Trajetórias da Fundação Joaquim 

Nabuco – FUNDAJ/PE, Feliciano novamente se utiliza de seus cabelos dreadlocks amarrados 

por uma corda com a finalidade de puxar um barco pelas águas do Mar de uma ensolarada 

praia. Aqui apreciamos um Sísifo sem rumo que ao invés de rolar a pedra ao alto da colina 

como nos informa sua punição no mito grego, vaga pela calmaria marítima cumprindo sua 

missão de guiar uma embarcação para um destino desconhecido.  

O ritmo do Corpo do artista impõe a energia para arrastar o barco no embate com o 

ritmo compassado das marés. Mais uma vez presente, o simbolismo do elemento Água como 

na obra Crystallus Capilus, aqui é encarnada pelo Mar onde a passagem do Tempo dá sentido 

à aparente ação sem objetividade de Feliciano. 

 

Figura 35 – Barca Capillus (2008) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



99 

 

 

 

 

 

Fonte: Arquivo pessoal do Artista. 

 

Gilbert Durand coloca que o primordial e supremo engolidor é o Mar, lugar das 

profundezas abissais, arquétipo onde numerosas culturas relacionam à descida e o retorno as 

substâncias originais, muitas delas fontes de felicidade. Essa felicidade pode estar associada 

ao batismo entre os cristãos (crença de renascimento) e ao simbolismo do parto – nascimento 

do ventre aquoso materno. Percebe-se que o Mar remete constantemente a Grande Mãe, pois 

“[...] Vemos, assim, que seja qual for a filiação e o sistema etimológico que se escolha, 



100 

 

 

 

encontramos sempre os vocábulos da água aparentados aos nomes da mãe ou das funções e ao 

vocábulo da Grande Deusa” (DURAND, 1997, p. 227). Se relacionarmos o simbolismo do 

Mar/Água ao arquétipo do Alquimista nos diz Durand: 

 

Na tradição ocidental moderna, que a doutrina alquímica ilustra, é a mãe Lusina 

habitante das águas que é o próprio do aquaster dos alquimistas. Este último é o 

principio da “matéria cruada, confusa, grossa, crassa, densa”. Princípio da alma 

vital que, de todas as concepções de Paracelso, seria a “que se seria, assim, uma 

projeção do inconsciente abismal, indiferenciado e original, colorido, na doutrina 

junguiana, pela feminilidade própria à anima masculina (DURAND, 1997, p. 227). 

 

O aquaster dos alquimistas ao que se refere o autor é o elemento químico do Mercúrio 

que teria dupla significação para a Alquimia: a do metal e da alma cósmica. Neste contexto, 

entre as matérias-primas da Grande Obra do processo alquímico, ou melhor, da Pedra 

Filosofal, está o Orvalho, o Sal, o Mercúrio e o Enxofre. O Orvalho é usado para umedecer a 

matéria-prima. O Sal o solvente universal. O Enxofre o elemento fixo, ativo e masculino, que 

apresenta as propriedades corrosivas e de combustão dos metais. Por oposição, o Mercúrio 

representa a matéria passiva e feminina que é volátil e inerte.  

Essa combinação química entre o Enxofre e o Mercúrio é chamada pelos alquimistas 

de Coito do Rei e da Rainha. O Sal coloca-se como o elo entre o Mercúrio e o Enxofre, 

representando a energia vital que une o Corpo e ao Espírito. Como visto na figura 31 na 

página 106 onde vemos Coito do Rei e da Rainha representados pelos dragões Mercúrio e 

Enxofre, cada qual encarando sua face Diurna e Noturna, a relação da Rainha, do Mar e do 

Mercúrio ao Regime Noturno das imagens nos remete a divindades como, por exemplo, a dos 

orixás como Iemanjá – Rainha do Mar
34

. Ao preterir o Mar como o caminho de uma jornada 

cega, João Manoel mergulha no processo de retorno a Grande Mãe, que nos símbolos da 

intimidade do Regime Noturno é a valorização da Morte e do sepulcro. O equilíbrio entre o 

Corpo e o Espírito oferecido pelo Sal segundo os alquimistas é fragilizado pela evidência da 

Morte, que é o retorno à intimidade do berço. Neste sentido segundo Gaston Bachelard, a 

Água simboliza também um ser em vertigem, da morte cotidiana, pois a Água sempre corre, 

sempre cai: 

                                                             
34 Iemanjá é um orixá africano cujo nome deriva da expressão iorubá Yeye oman ejá que significa Mães cujos 

filhos são peixes. No sincretismo religioso Iemanjá é associada a santas católicas, por exemplo, no Brasil, como 

Nossa Senhora da Conceição, Nossa Senhora de Candeias, Nossa Senhora dos Navegantes, Nossa Senhora da 

Conceição da Praia, Nossa Senhora da Glória, Nossa Senhora da Piedade. Em Cuba e alguns países latinos como 

La Virgen de Regla, padroeira dos Portos. 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Sal
http://pt.wikipedia.org/wiki/Merc%C3%BArio_%28elemento_qu%C3%ADmico%29
http://pt.wikipedia.org/wiki/Enxofre
http://pt.wikipedia.org/wiki/Orvalho
http://pt.wikipedia.org/wiki/Orix%C3%A1
http://pt.wikipedia.org/wiki/Iorub%C3%A1


101 

 

 

 

[...] o ser humano tem o destino da água que corre. A água é realmente o elemento 

transitório. [...] O ser votado à água é um ser em vertigem. Morre a cada minuto, 

alguma coisa de sua substância desmorona constantemente. A morte cotidiana não é 

a morte exuberante do fogo que perfura o céu com suas flechas; a morte cotidiana é 

a morte da água. A água corre sempre, acaba sempre em sua morte horizontal. [...] a 

morte da água é mais sonhadora que a morte da terra: o sofrimento da água é infinito 

(BACHELARD, 1997, p. 07). 

 

Apesar do supracitado simbolismo da descida e da deglutição que transforma as 

substâncias ou da água vertiginosa que sinaliza com a Morte e o retorno a Grande Mãe, o 

Alquimista num ato de fé, tenta não só transformam a realidade da matéria como vencer as 

sombras da mortalidade a partir do Elixir da Imortalidade.  

É importante chamar a atenção que as performances Barca Capillus, Chorda e 

Crystallus Capilus têm em comum a utilização do cabelo dreadlock de João Manoel 

Feliciano. Esta parte do Corpo do artista é o elo com os elementos presentes no Espaço e que 

simbolicamente questionam a relação do Homem com o Tempo. Gilbert Durand nos fala que 

a constelação de símbolos que se catalisam em torno da imagem do elemento Água 

frequentemente se liga à imagem da cabeleira.  

O movimento e a ondulação do cabelo remetem a imagem da onda, circulação íntima 

dos Oceanos, onde a oscilação do cabelo flutuante aos poucos se mistura a agitação das marés 

que tem relação com os ciclos lunares
35

. A relação do Mar, do cabelo e da Lua remetem a 

epifania da Morte e o simbolismo negativo da passagem do Tempo. Na performance Mateus 

6:26 / 27 Feliciano reúne elementos imagético que buscam superar a certeza da passagem do 

Tempo e da Morte. Antes, examinemos o que diz a passagem bíblica do Novo Testamento 

Mateus 6:26/27 onde se baseia ação performática: 

 

Olhai para as aves do céu, que nem semeiam, nem segam, nem ajuntam em celeiros; 

e vosso Pai celestial as alimenta. Não tendes vós muito mais valor do que elas? 

Mateus 6:26 

 

E qual de vós poderá, com todos os seus cuidados, acrescentar um côvado à sua 

estatura? 

Mateus 6:27 

 

O Capítulo 6 de Mateus no Novo Testamento trata do devir. Esta passagem busca a 

partir da Fé, acalentar o Homem ante sua ansiedade em relação às incertezas do futuro. Outra 

                                                             
35 Muitas tradições populares associam ou condicionam o corte de cabelo aos ciclos da Lua. 



102 

 

 

 

importante passagem desse capítulo está entre os versículos 9 e 13 onde está a Oração do Pai 

Nosso, ato de Fé crucial para os cristãos católicos.  

Sabemos que as orações reforçam a Fé do Homem no continuum da Vida, um 

recrudescimento no fortalecimento da relação entre Corpo e Espírito. Sobre esta performance 

nos fala João Manoel: 

 

Meu pai trabalhou comigo na performance Mateus... [...] que é aquela que remete a 

passagem Mateus 6:26/27 [...] e eu peguei o meu pai como se fosse eu próprio... a 

referência simbólica do pai bíblico... e ele me desenha no chão e aí eu saio, fica o 

desenho, o contorno do desenho como a própria simbologia da imagem, a 
simbologia da alma – a linha... e eu saio e a linha fica lá... coloco os grãos 

representando como se cada grão fosse os dias. Depois, de repente as aves começam 

a descer, no caso os pombos, e começam a... primeiro eles tem medo... eles tem 

medo da imagem humana, da imagem do homem, como um espantalho. O 

espantalho cria um medo, mas depois que aves reconhecem que ele não é uma 

ameaça [...] começam a se aproximar... Então eles ficaram com medo e tudo mais, aí 

eles começaram a bicar a linha, primeiro bicam a linha, que é a divisória, inclusive 

vão penetrando, como se fosse penetrando dentro do próprio espaço humano quando 

vão perdendo o medo... e... vão comendo os dias, os grãos, e  até que desaparece e 

volta a existir a linha. O pai então é como se fosse isso, o movimento primeiro que 

criou essa imagem, [...](informação verbal).
36

 

 

Nesta ação performática realizada no Pátio de São Pedro – Centro do Recife, durante o 

SPA das Artes (2008), Feliciano se utiliza da imagem do seu Corpo desenhada por seu pai 

como forma de recrudescer o continuum da existência. Seu pai é o elo de continuidade de um 

passado não vivido pelo artista, mas que o originou e que lhe deu uma imagem e semelhança 

a partir da linha e do contorno do desenho.  

O primeiro ato que criou o desenho do Corpo é preenchido posteriormente pela vida 

dos grãos que representam os dias. Os pássaros vêm dos céus alimentarem-se de cada grão de 

vida. Para o Céu retornarão as aves com os dias roubados que preenchiam o Corpo. Como um 

Prometeu acorrentado e dilacerado cotidianamente por uma águia, resistem os contornos da 

imagem do Corpo do artista que é fruto da ação do Pai primordial, que exilado no Céu solicita 

que as aves recuperem o Tempo que foi presenteado ao Homem.  

O Mito da Criação é reencenado no ritual para que a vida continue. Semelhante a 

performance  Mateus 6:26 / 27, Mircea Eliade (2000) nos fala da importância de diversos 

Mitos cosmogônicos dos quais, por exemplo, relata um rito Navajo
37

 no qual são feitos 

                                                             
36

 Entrevista concedida por João Manoel Feliciano em setembro de 2012. 

37 Povo que habita a América do Norte nas regiões do Arizona, Novo México e Utah. 



103 

 

 

 

desenhos complexos na areia que simbolizam as etapas da Criação e as histórias míticas dos 

deuses, dos ancestrais e da humanidade. Junto aos desenhos são narrados os Mitos 

cosmogônicos, ou seja, os relatos das origens. Nesses rituais são trazidos os doentes que ao 

admirarem os desenhos e ao ouvirem as narrativas míticas, são transportados para o tempo 

primordial, sendo assim curados, pois no tempo da Origem as doenças ainda não existiam. O 

retorno à Origem oferece a esperança do renascimento: 

 

Em outros termos, a cosmogonia constitui o modelo exemplar de toda situação 

criadora: tudo que o homem faz repete, de certa forma, o “feito” por excelência, o 

gesto arquetípico do Deus criador: a Criação do Mundo. [...] A cosmogonia é o 

modelo exemplar de todos os tipos de “atos”: não só porque o Cosmo é o arquétipo 

ideal de toda situação criadora e de toda criação – mas também porque o Cosmo é 

uma obra divina, sendo, portanto, santificado em sua própria estrutura. Por extensão, 

tudo o que é perfeito, “pleno”, harmonioso, fértil, em suma: tudo o que é 
“cosmicizado”, tudo o que se assemelha a um Cosmo, é sagrado” (ELIADE, 2011, 

p. 34). 

 

Figura 36 – Mateus 6:26/27 (2008). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



105 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    Fonte: Arquivo pessoal do Artista. 

 

 

 

 

 
 



106 

 

 

 

Para Gilbert Durand a ressurreição do filho como um mito de volta à origem, liga-se 

ao drama alquímico na figura de Hermes Trismegisto. 

 

Tal nos parece ser, de fato, o caráter de Hermes Trismegisto. Para os hermetistas, 

este último é essencialmente o Filho e o Cristo. Trismegisto, figura central da 

alquimia, indica uma tripla natureza e uma tripla ação no tempo. É o próprio 

principio do devir, quer dizer, segundo o hermetismo, da sublimação do ser. [...] O 

Trismegisto é assim, de fato, a trindade simbólica da totalidade, da soma das fases 

do devir. [...] A alquimia representa este filho, Filius philosophorum, no ovo, na 

conjunção do sol e da lua. É o produto do casamento químico, tornando-se o filho no 
seu próprio pai e, muitas vezes, o rei engolindo o próprio filho. [...] A alquimia não 

tende a realizar o isolamento mas sim a conjunctio, o rito nupcial ao qual sucede a 

morte e a ressurreição (DURAND, 1997, p. 303). 

 

Ainda Durand: 

 
Na imagem do Filho essas intenções de vencer a temporalidade são 

sobredeterminadas pelos desejos parentais de perpetuação da linguagem. Numa 

perspectiva progressiva, todo elemento segundo é o filho do procedente. O Filho é 

repetição dos pais no tempo, muito mais que simples redobramento estático 

(DURAND, 1997, p. 304 – 305). 

 

A Arte é um dos artifícios humanos para vencer a Morte. Toda criação artística é um 

retorno à Origem das coisas onde o Tempo congela. A Obra de Arte encarna essa suspensão 

temporal. Apreciá-la é um ato de eterno retorno às profundezas das constelações de símbolos 

que preenchem a condição humana. João Manoel Feliciano como um alquimista enfrenta esse 

embate na transmutação das coisas cotidianas e navegando por Águas noturnas, onde no seu 

Corpo o Tempo se faz agir e na Performance o recurso para detê-lo. Por fim, a Performance 

ao evidenciar a simultaneidade da relação Sujeito/Objeto nas Artes Visuais, questiona a 

relação do Corpo do artista como obra e sua relação enquanto expressão artística com o 

Espaço e o Tempo, respectivamente com a Alteridade e a Morte. 

 

 

 

 

 

 

 

 



107 

 

 

 

2.2. O Lugar-Comum do Próximo 

 

Performance é Fronteira... 

Fronteira do Espaço... 
Fronteira do Diálogo... 

Fronteira do Tempo... 

A Fé no Horizonte estende a Fronteira... 
O Horizonte Dialoga com o Infinito... 

 

Nas páginas anteriores expus a partir do arquétipo do Alquimista como João Manoel 

Feliciano e suas performances problematizam temas referentes ao uso do Corpo do artista na 

ação performática e suas relações com o Tempo e o Espaço. Neste subcapítulo teremos 

oportunidade de apreciar nas performances do artista visual Izidorio Cavalcanti as questões 

relacionadas ao intenso e estreito diálogo que a Performance estabelece com o público e com 

outras linguagens artísticas, dissolvendo as fronteiras entre Sujeito/Objeto. 

Ao me debruçar sobre matérias escritas, publicações, vídeos das obras e ao entrevistar 

o artista e acompanhá-lo em três performances (Flores de Plástico não Morrem – Garanhuns 

– Brasil, Capela para Santo Izidorio Cavalcanti e 100 Papéis, Um Papel – Vila Nova de 

Cerveira – Portugal), o arquétipo que emerge do trajeto antropológico de Izidorio Cavalcanti e 

sua obra é a imagem do Peregrino.  

O arquétipo do Peregrino corresponde ao sujeito que faz de sua existência uma 

jornada por diversos caminhos em dinâmico diálogo na busca da purificação espiritual, 

fazendo da Fé o artifício necessário ao desapego do presente. Esta Fé é uma ação firme de 

confiança sobre algo futuro que dispensa a necessidade de comprovação/aprovação. Podemos 

afirmar que a Fé do Peregrino é movida pela abstinência da Dúvida. Também não é uma Fé 

fundada na aposta, pois esta pode se deixar contaminar pela Dúvida. Portanto não se trata de 

uma Fé religiosa ou dogmática, mas uma certeza baseada no trilhar do caminho que 

constantemente desafia o Peregrino e que precisa ser vivido a partir do diálogo. 

Izidorio Cavalcanti se iniciou nas Artes Visuais de maneira autodidata em 1993. É 

formado em Desenho Arquitetônico pelo Liceu de Artes e Ofícios (1997) e cursou diversas 

disciplinas no curso de Educação Artística/Artes Visuais na Universidade Federal de 

Pernambuco/UFPE como aluno ouvinte. Sua obra trafega pela Pintura, Escultura, Objetos, 

Vídeos, Fotografia e Performance, tendo a partir de então participado de diversas exposições 

e mostras no Brasil e no Exterior, dentre as quais destaco a performance As Mais Pedidas 

exibida no Paradoxos Brasil – Rumos Artes Visuais do Itaú Cultural (2005), a exposição 



108 

 

 

 

NEGO – Branco sobre Branco no Museu Afro Brasil – São Paulo (2012) e duas participações 

(exposição e performances) no Programa de Residências da Bienal de Cerveira – Portugal 

(2011/12). Um elemento marcante que transparece na obra de Izidorio Cavalcanti é o desejo 

de se aproximar ao máximo do público, tenha esta audiência contato com a Arte ou não. O 

diálogo que Izidorio Cavalcanti busca em sua obra se situa na fronteira artista-obra-público e 

a tentativa de dissolver este território limítrofe questiona inevitavelmente as relações entre 

Sujeito e Objeto nas Artes Visuais no qual se utiliza da Performance.  

 

Figura 37 – As Mais Pedidas (2005), apresentada no Paradoxos Brasil – Rumos Artes Visuais do Itaú Cultural. 

Izidorio Cavalcanti distribui partituras para o público que as embaralha e as entrega ao pianista Evandro de 

Holanda Cavalcanti que executa uma peça incidental. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      Fonte: Frame do vídeo As Mais Pedidas/Paradoxos Brasil (2005). Arquivo pessoal do Artista. 

 

Como tive oportunidade de demonstrar na obra de João Manoel Feliciano, o artista ao 

colocar seu Corpo como parte integrante e fundamental de sua obra na Performance, inicia 

um processo de confrontação com a audiência onde a separação Artista/Obra ↔ 

Sujeito/Objeto deixa de existir. Como supracitado, o embate artista↔obra↔público por 

 
 



109 

 

 

 

diversas vezes se faz diante de forte tensão, pois as fronteiras entre o reconhecível e o não 

reconhecível, entre o aceitável e o não aceitável socioculturalmente são posto à prova. Isto se 

dá pelo fato de que a Performance explicita a interdependência artista↔obra↔público e 

expõe que o Sujeito e o Mundo não podem ser pensados separadamente por serem 

coexistentes (ZUMTHOR, 2009). Aqui as fronteiras socioculturais que cotidianamente nos 

são impostas, são superadas pelo individuo Peregrino na Fé em sua caminhada que articula 

simultaneamente três elementos: o caminhante, o caminho e o ato de caminhar.  

Segundo o livro Tao Te Ching
38

 de Lao Tse
39

, o Taoísmo crê que o caminho que não é 

trilhado pelo caminhante não tem utilidade. Se o peregrino existe, mas não há caminho, o 

peregrino não cumpre sua função de caminhar. Por fim, caso exista o peregrino e o caminho, é 

fundamental que o peregrino tenha Fé no ato da caminhada. Esta tríplice articulação – 

caminho, peregrino, fé – só pode ser atestada pela experiência pessoal na busca pelo 

Absoluto. O Absoluto é a Origem das coisas (Via de Retorno) cujo caminho se efetiva através 

da Virtude – mediação entre consciência e compreensão sobre a dinâmica do Universo como 

meio de entendimento sobre a ordem natural da Vida (CHERNG, s/d). Para tal é preciso que 

se vivencie o caminho, pois a busca espiritual que nos conecta ao Cosmos necessita de um ato 

de Fé. Para o Tao, o caminho é expresso pelo Vazio: 

 

O Caminho é o Vazio 

E seu uso jamais o esgota 

É imensuravelmente profundo e amplo, como a raiz dos dez mil seres.  
(Lao Tse, Capítulo 4) 

 

O Vazio também é considerado Harmonia, nesse caso, termos complementares. O 

Vazio se expressa como Natureza do Caminho e a Harmonia como Manifestação do Caminho 

(CHERNG, s/d). O Vazio/Harmonia é o próprio Mistério que o caminho significa. O 

                                                             
38

 A obra Tao Te Ching – Livro do Caminho e das Virtudes é um dos três pilares do pensamento Taoísta. Soma-

se a este os livros I Ching – O Livro das Mutações e Nan Hua Ching – O Livro da Flor do Sul. O Tao Te Ching é 

um texto que expressa através da linguagem aquilo que se experimenta na sua ausência. O Caminho do qual se 
refere o Tao Te Ching é em si um Mistério e, portanto, sua leitura implica em um desafio: esvaziar-se e ser 

natural como a água que flui no vale (Wu Jyn Cherng, s/d). 

 
39

 Segundo o mito Taoísta, a gestação de Lao Tse durou oitenta e um anos, sendo concebido quando sua mãe 

engoliu uma pérola de luz (aprox. 1324 – 1408 a.C). Seu pai foi um famoso alquimista da dinastia San que viveu 

mais de cem anos. Quando adulto, Lao Tse iniciou uma grande viagem para o Ocidente (Índia, Afeganistão e 

Itália). Durante esta viagem, permaneceu algum tempo na fronteira de Yü Men, onde escreveu o Tao Te Ching. 

Anos depois no deserto de Gobi, Lao Tse ascendeu, emanando raios de luz em cinco cores, transformando-se em 

corpo de luz dourado e desaparecendo no céu (Wu Jyn Cherng, s/d). 



110 

 

 

 

Peregrino está sempre diante dos mistérios que o caminho lhe impõe, considerando que o 

caminho também é feito pelas escolhas do peregrino. 

 

Deste modo, ele (caminhante) tanto as faz ser como aparecer. Mas também as 

desloca e inventa outras, pois as idas e vindas, as variações ou as improvisações da 

caminhada privilegiam, mudam ou deixam de lado elementos espaciais. [...] Da 

mesma forma, o caminhante transforma em outra coisa cada significante espacial. E 

se, de um lado, ele torna efetivas algumas somente das possibilidades fixadas pela 

ordem construída (vai somente por aqui, mas não por lá), do outro aumenta o 

número dos possíveis (por exemplo, criando atalhos ou desvios), e dos interditos 
(por exemplo, ele se proíbe de ir por caminhos considerados lícitos e obrigatórios) 

[...] A caminhada, que sucessivamente persegue e se faz perseguir, cria uma 

organicidade móvel [...] (DE CERTEAU, 1990, p. 178 – 179). 

 

As reflexões sobre os caminhos orgânicos do Peregrino nos informam 

metaforicamente sobre a busca do Homem pela redenção e Origem sagrada. O caminho é a 

nossa própria existência cercada de desafios e de incertezas. A caminhada é a ritualização da 

Fé no devir, sendo este ritual uma recriação de novos espaços de diálogos. Para Michel De 

Certeau (1990), a retórica da caminhada faz parte dos modos de ser e agir, criadores e 

detentores de espacialidades: 

 

Existe uma retórica da caminhada. A arte de “moldar” frases tem como equivalente 

uma arte de moldar percursos. Tal como a linguagem ordinária, esta arte implica e 

combina estilos e usos. [...] O estilo e o uso visam, ambos, uma “maneira de fazer” 

(falar, caminhar, etc.), mas um como tratamento singular do simbólico, o outro 

como elemento de um código. Eles se cruzam para formar um estilo do uso, maneira 

de ser e maneira de fazer [...] O espaço assim tratado e alterado pelas práticas se 

transforma em singularidades aumentadas e em ilhotas separadas. Por essas 

inchações, diminuições e fragmentações, trabalho retórico, se cria um fraseado 
espacial de tipo antológico (composto de citações justapostas) e elíptico (faz 

buracos, lapsos e alusões). Em vez do sistema tecnológico de um espaço coerente e 

totalizador, “ligado” e simultâneo, as figuras ambulatórias introduzem percursos que 

têm uma estrutura de mito, se ao menos se entende por mito um discurso relativo ao 

lugar/não lugar (origem) da existência concreta, um relato bricolado com elementos 

tirados de lugares-comuns, uma história alusiva e fragmentária cujos buracos se 

encaixam nas práticas sociais que simboliza (DE CERTEAU, 1990, p. 179, 180, 181 

e 182). 

 

 Os relatos bricolados percorridos pelo Peregrino dos quais nos alerta De Certeau, 

corroboram a noção de Alteridade Espacial defendida por Paul Zumthor (2009) em relação à 

Performance, quando afirma que o espaço e o instante vivido pelo artista performático onde 

se cria a Alteridade, se faz no diálogo/reconhecimento com o público. Como supracitado, na 

Alteridade Espacial o público é introduzido na Performance mesmo que não faça parte ação. 

É justamente nas fronteiras do diálogo/reconhecimento que se situam as performances do 



111 

 

 

 

Peregrino Izidorio Cavalcanti. Na Performance se vive a tensão entre as ações do cotidiano e 

a ação performática proposta pelo artista que no caso, promove uma ritualização/reencenação 

da vida que busca o reconhecimento do público frente a um modelo comportamental criado 

pela situação performativa. Assim é a performance Flores de Plástico não Morrem (2011), 

realizada durante o Festival de Inverno de Garanhuns – PE.  

Nesta ação performática, Izidorio Cavalcanti simula um funeral com todos os artefatos 

próprios para este evento: suporte para caixão fúnebre, flores, etc. Completa o cenário o 

próprio caixão fúnebre (suas pequenas dimensões remetem a uma urna infantil) que ao invés 

de estar ocupado pelo cadáver, está preenchida por grande quantidade de flores de plástico 

que representam famosos artistas visuais falecidos.  

Em exposição por um dia na Casa Galeria Galpão
40

, o velório criado pelo artista 

despertam a curiosidade do público que recebe o convite para participar do cortejo fúnebre 

marcado para a tarde do dia seguinte. Na data e hora prevista, o cortejo parte da Casa Galeria 

Galpão localizada na Av. Rui Barbosa (uma das principais avenidas da cidade de Garanhuns) 

rumo ao Parque Euclides Dourado, ponto de grande fluxo de pessoas por agrupar muitas 

atividades durante os dias do festival. Vestido de paletó, gravata e segurando flores, Izidorio 

Cavalcanti peregrina até o Parque Euclides Dourado, causando alarido na Av. Rui Barbosa, 

acompanhando o funcionário da funerária que guia o caixão fúnebre.  

Das poucas pessoas que aguardavam a saída do cortejo em frente à Casa Galeria 

Galpão se somaram uma pequena legião de seguidores que acompanharam o peregrino até a 

cova pronta situada no parque. Diante do sepulcro, o artista retira as flores do caixão e as 

coloca cuidadosamente na cova. O público observa... Ao fim do rito o artista enterra as flores 

de plástico com a ajuda de um funcionário da prefeitura local.  

Desde a antiguidade os Ritos de Morte impõe respeito. Em inúmeras culturas o pesar 

pela perda do ente querido se soma à retrospectiva de sua jornada em vida, reverenciada por 

recitais, danças e/ou atrações festivas. O epitáfio escrito sobre a lápide traz os feitos do morto 

que muitas vezes são compilados em pequenas frases que exaltam suas qualidades. As tumbas 

do Antigo Egito exibem exuberantes pinturas e complexos ideogramas que narram à 

caminhada dos nobres. Na Grécia antiga os epitáfios traziam longos versos das odisseias dos 

                                                             
40 A Casa Galeria Galpão é uma iniciativa do Festival de Inverno de Garanhuns junto ao Governo do Estado de 

Pernambuco que desde 2007 recebe em espaços expositivos durante o festival, mostras de Artes Visuais, Artes 

Gráficas/Design e Fotografia por meio de convocatória pública.   



112 

 

 

 

heróis. No catolicismo popular, a caminhada fúnebre é acompanhada por rezas e cânticos 

como reverência.  

O cortejo fúnebre simboliza o último caminho do finado no mundo dos vivos. A 

angústia da Morte se faz presente, pois se trata de um rito de passagem para a incerteza: “A 

caminhada afirma, lança suspeita, arrisca, transgride, respeita, etc., as trajetórias que “fala”” 

(DE CERTEAU, 1990, p. 179). 

 

Figura 38 – As Flores de Plásticos Não Morrem (2011). Performance funeral realizada durante o Festival de 

Inverno de Garanhuns – Pernambuco. 

 

 
 

 



113 

 

 

 

 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 



114 

 

 

 

 
 

 
 

 
        Fonte: Arquivo pessoal. 

 

No rito de passagem criado pela performance As Flores de Plástico Não Morrem, a 

Alteridade Espacial se estabelece, pois mesmo que o público confronte a realidade de um 

funeral com o rito simbólico orquestrado pelo artista, a presença corporal do performer é 

fundamental para dar fidedignidade ao evento. A dupla consciência do artista performático, 

sua presença corporal e o reconhecimento do público em relação à conduta do performer se 

articulam dialogicamente (CARLSON, 2009; ZUMTHOR, 2009).  



115 

 

 

 

A eficácia simbólica (LÉVI-STRAUSS, 2003) da ação performática está na Fé da 

caminhada do Peregrino – dialogicamente Fé na caminhada como artista e como obra. 

Embora o simbolismo do Peregrino remeta aos ritos de iniciação pela condição de sua busca 

(revelação/iluminação) expressa na caminhada, o rito de morte proporcionado pelo 

caminhante Izidorio Cavalcanti pode ser interpretado segundo o Tao, como um rito de 

passagem ou evento cíclico. Para o Taoísmo, nunca a caminhada pode ser considerada 

terminada, pois caso contrário, o caminho trilhado não seria o Caminho Constante, ou melhor, 

o da realização espiritual. Isso é sugerido pelo simbolismo das flores simulacros que por 

serem de plástico não morrem (alma) e que, por outro lado, representam nomes de artistas 

visuais cujas obras se eternizaram na História da Arte:  

 

A flor é muitas vezes apresentada como uma figura arquetípica da alma ou como um 

centro espiritual. Sua importância é necessária, então pela cor, o que revela as 

tendências psíquicas: o simbolismo do amarelo → solar, o → vermelho simbolismo 

do sangue, o → simbolismo de azul irrealidade sonhadora. Mas as nuances da 

psique se diversificam indefinidamente (CHEVALIER, 1986, p. 506). 

 

Ainda que sepultadas e invisíveis aos nossos olhos, as flores de plástico por suas 

qualidades físicas permanecem vivas (existência espiritual), assim como as obras e nomes dos 

artistas simbolicamente representados por elas que permanecem eternas em nosso museu 

imaginário. O diálogo silencioso do público com esta performance consolida o sentido do luto 

no cortejo fúnebre. A busca pela redenção e/ou Origem sagrada pelo peregrino se completa 

com este diálogo com o público. Assim como na exibição pública do sofrimento de Cristo na 

Via Crucis rumo à redenção após crucificado, o peregrino precisa do reconhecimento público 

na caminhada rumo a Origem sagrada.  

Segundo Eliade (2000), todos os rituais e Mitos de retorno a Origem se situam num 

mesmo plano, ou melhor, que procedem de maneira semelhante, embora seus contextos e 

necessidades sejam diversos. Os Mitos Cosmogônicos são um exemplo disso, onde se prestam 

curas fisiológicas e comportamentais pela condição de voltarem à origem das coisas que 

aponta para a longevidade, a regeneração ou libertação. Em diversos ritos na Índia e na China 

os enfermos ou anciãos são enterrados em covas que simbolicamente representam o útero 

(regressus ad uterum). Os Mitos e Ritos Cosmogônicos são formas de dominar o Tempo ou 

de curar-se da ação do Tempo: 

 



116 

 

 

 

É significativo, entretanto, constatar uma certa continuidade de comportamento 

humano no que concerne ao Tempo, através das idades e nas múltiplas culturas. 

Esse comportamento pode ser definido do seguinte modo: para curar-se da obra do 

Tempo, é preciso “voltar atrás” e chegar ao “principio do Mundo” (ELIADE, 

2000, p. 81). 

 

Contemporaneamente Sigmund Freud (1856 – 1939) elaborou estratégias que 

permitem ao individuo recuperar conteúdos de experiências passadas. Assim como nos rituais 

Cosmogônicos que remetem às origens nas sociedades tradicionais, a Psicanálise elaborou 

procedimentos capazes de revelar os primórdios secretos da história pessoal do sujeito. Os 

eventos primordiais do sujeito que estão na primeira infância e a inevitável sequência de 

eventos da história de vida de cada um de nós em algum momento desse tempo primordial 

marca o fim da beatitude da infância. Esses eventos ocorridos na primeira infância serão 

determinantes na orientação futura do indivíduo: 

 

Eis a razão por que o inconsciente apresenta a estrutura de uma mitologia privada. 

Pode-se ir mais longe ainda e afirmar não somente que o inconsciente é 
“mitológico”, mas também que alguns de seus conteúdos estão carregados de 

valores cósmicos; em outros termos, que eles refletem as modalidades, os processos 

e os destinos da vida e da matéria vivente. Pode-se mesmo dizer que o único contato 

real do homem moderno com a sacralidade cósmica é efetuado pelo inconsciente, 

quer se trate de seus sonhos e de sua vida imaginária, quer das criações que surgem 

do inconsciente (poesia, jogos, espetáculos, etc) (ELIADE, 2000, p. 73). 

 

Esta afirmação de Mircea Eliade corrobora o que nos fala Gilbert Durand em relação 

ao Trajeto Antropológico que “[...] representa a afirmação na qual o símbolo deve participar 

de forma indissolúvel para emergir numa espécie de “vaivém” contínuo nas raízes inatas da 

representação do sapiens e, na outra “ponta”, nas várias interpelações do meio cósmico e 

social” (DURAND, 2010, p. 90). O Peregrino faz do caminho uma autopsicanálise em busca 

da origem e da redenção em sua história de vida que num movimento circular em seu trajeto 

antropológico faz da alteridade o diálogo necessário para a descoberta de si mesmo. Assim 

como nos ritos de morte onde a trajetória de vida do finado é rememorada em cânticos, rezas 

e nos epitáfios, a autopsicanálise do Peregrino se funda na rememorização, como nos fala 

Mircea Eliade em relação à recuperação do Tempo: 

 

O essencial é recordar todos os acontecimentos testemunhados no curso da duração 
temporal. [...] Certamente, percorrer o tempo na direção contrária implica uma 

experiência que depende da memória pessoal, a passo que o conhecimento da 

origem se reduz à apreensão de uma história primordial exemplar, de um mito. Mas 

as estruturas são homologáveis: trata-se sempre de recordar, detalhadamente e 

precisamente, o que se passou no princípio e a partir de então (ELIADE, 2000, p. 

83). 



117 

 

 

 

Devo chamar atenção que nem todos os Mitos de caminhada remetem, como no 

Taoísmo, a uma busca/retorno as Origens. Como nos informa Gilbert Durand (1997), o 

simbolismo da caminhada também é associado às imagens de ascensão no Regime Diurno do 

Imaginário humano. O Regime Diurno das imagens privilegiam a verticalidade e a 

horizontalidade provocada pelo reflexo dominante da postura que para o homo sapiens 

sapiens é sua condição corporal ereta (DURAND, 2010). Numa oposição ao simbolismo da 

queda que é vivenciada corporalmente na primeira infância quando o indivíduo começa a 

andar ereto, a postura vertical e a horizontalidade congregam constelações de imagens 

catamórficas
41

 referentes à subida, a ascensão e à escalada, que por sua vez remetem a 

salvação, à iluminação e a antítese da queda: 

 

O andar passa de uma queda corretamente utilizada como suporte da postura 

vertical, e cuja falha é provada por quedas reais, choques, pequenos ferimentos que 

agravam o caráter pejorativo da dominante reflexa. Para o bípede vertical que 

somos, o sentido da queda e da gravidade acompanha todas as nossas primeiras 

tentativas autocinéticas e locomotoras (DURAND, 1997, p. 112 – 113). 

 

A caminhada é também o sentido da busca da salvação, da redenção (das trevas à luz), 

feitas às vezes de maneira penosa como a dos romeiros no catolicismo popular que a exemplo 

do sofrimento em vida de Cristo, realizam diversos tipos de abstinências que penalizam o 

Corpo. Aqui o temporal e o carnal podem ser considerados sinônimos e assim, a queda é 

simbolizada pela carne ou deslize moral – as tentações da carne... Em Flores de Plástico Não 

Morrem o corpo-morto que deveria habitar a urna funerária é substituída por flores que, como 

dito acima, é símbolo arquetípico da alma – uma alternativa para superar a Morte. A 

caminhada redentora que liberta o peregrino dos pecados da queda e que vence a Morte e o 

Tempo nem sempre devem ser considerada uma ação solitária ou uma busca individual. A 

ascensão espiritual ou valores transcendentes podem ser considerados experiências religiosas 

coletivas, pois estão diretamente relacionadas à abertura para o mundo sobre-humano: 

 

Constituem, portanto, valores absolutos, paradigmas de todas as atividades humanas. 

[...] esses modelos são veiculados pelos mitos, aos quais compete acima de tudo 

despertar e manter a consciência de um outro mundo, do além, - mundo divino ou 

mundo dos Ancestrais. Esse “outro mundo” representa um plano sobre-humano, 
“transcendente”, o plano das realidades absolutas (ELIADE, 2000, p. 123). 

                                                             
41 Os símbolos catamórficos estão associados às angústias da passagem do Tempo nas imagens dinâmicas da 

queda. 



118 

 

 

 

Tais valores absolutos ancestrais transmitidos a partir dos Mitos devem através dos 

Ritos serem vivenciados coletivamente, logo, os Mitos se encarregam de transmitir os 

conhecimentos necessários para a perpetuação da espécie humana. Em grande número de 

Mitos, a coletividade é suscitada como, por exemplo, nos mitos relacionados ao Fim do 

Mundo. O Fim do Mundo em inúmeros Mitos está associado a uma falha ritual que 

desencadeia a fúria dos Deuses que ordena a destruição da humanidade para que brote um 

novo Homem. Do caos à ordem, da destruição à nova-ordem.  

Na performance 100 Papéis, Um Papel, percebo o sentido de agregamento da 

coletividade no sentido do caos a ordem a partir do diálogo. Esta ação performática de 

Izidorio Cavalcanti foi apresentada no Festival de Arte Filminho 2012 realizado no Fórum 

Cultural de Vila Nova de Cerveira durante o Programa de Residência Artísticas da Bienal de 

Cerveira – Portugal. De pé sobre uma coluna trajando roupas brancas, Izidorio Cavalcanti 

rasga diversos blocos de papel branco e atira-os para o público que até então permanece 

parado a observá-lo. Após dilacerar grande quantidade de papel, o artista munido de cola 

branca incita o público a resgatar essas tiras e a iniciar uma colagem coletiva. O ato de Fé do 

artista Peregrino progride a partir da teia tecida em conjunto com o público que imerso nos 

fragmentos e na brancura do papel, obtém camadas de sobreposições sem tons. Os sobretons 

monocromáticos do branco sobre branco remetem a não distinção entre sujeitos. A não 

distinção do sujeito neste processo performático não significa a perda de sua individualidade, 

pois a trama alva construída é feita do gesto único de cada participante. A trama alva de papel 

e cola pode ser interpretada simbolicamente como o tecido sociocoletivo que se forma 

dialogicamente pela pulsão individual e a organicidade cultural. 

  A construção desta trama sociocultural sinaliza que a imagem do Peregrino remete 

também ao eterno estrangeiro por conta de sua condição errante, que vivencia a dupla 

realidade de prosseguir e de romper com territórios; o tempo peregrino se insere e se arreda 

constantemente aos meios socioculturais que cruzam sua caminhada... A ação performática do 

Peregrino Izidorio Cavalcanti nos oferece essa condição estrangeira em 100 Papéis, Um 

Papel: invadir o branco do papel e rompê-lo em fragmentos para reconstruí-lo, ou melhor, 

para dar continuidade a uma nova unidade feita de partes suturadas. Não seria esta uma 

metáfora da dinâmica sociocultural? Não estamos também fadados a eterna condição de 

estrangeiros em nossa pátria? Não é verdadeiro que às vezes sentimo-nos estranhos em nosso 

próprio território? Que o cotidiano nos obriga a rejuntar os fragmentos da vida para criar um 



119 

 

 

 

novo todo existencial? Que do caos podemos tecer juntos uma nova humanidade? Não estaria 

o peregrino Izidorio atestando essa busca ao proporcionar ao público em sua heterogeneidade 

a tecelagem de sua obra/caminho? Assim se mostra o caminho (sonhado ou andado) e a 

relação do peregrino que organiza de onde sai (origem) e o não-lugar que produz (a 

caminhada).  

Caminhar é ter falta de lugar. É o processo indefinido de estar ausente e à procura de 

um próprio. A errância, multiplicada e reunida pela cidade, faz dela uma imensa 
experiência social da privação de lugar – uma experiência, é verdade, esfarelada em 

deportações inumeráveis e ínfimas (deslocamentos e caminhadas), compensada 

pelas relações e os cruzamentos desses êxodos que se entrelaçam, criando o tecido 

urbano, e posta sob o signo do que ser, enfim, o lugar [...] (DE CERTEAU, 1990, p. 

183). 

 

Mais importante que o estranhamento criado pela errância é a experiência do 

Peregrino de continuar o caminho tecendo junto, criado regiões, ou melhor, espaços de 

interação. 

 

Daí se segue que, num mesmo lugar, há tantas “regiões” quantas interações ou 

encontros entre programas. E também que a determinação de um espaço é dual e 

operacional, portanto, numa problemática de enunciação, relativa a um processo 

“interlocutório” (DE CERTEAU, 1990, p. 212). 

 

O programa que nos chama atenção De Certeau é uma série de práticas pelas quais o 

sujeito se apropria do espaço. 

 

Devem-se esses limites a uma distribuição dinâmica dos bens e das funções 

possíveis, para constituir, sempre mais complexificada, uma rede de diferenciações, 

uma combinatória de espaços. Resultam de um trabalho da distinção a partir de 

encontros. (DE CERTEAU, 1990, p. 213). 

 

Como dito anteriormente, a apropriação pelo Corpo do espaço na Performance torna-

se transitória por conta do tempo interno da experiência performática que é subjetiva e 

singular em cada ação (GLUSBERG, 1987). 

 

Os lugares são histórias fragmentárias e isoladas em si, dos passados roubados à 

legibilidade por outro, tempos empilhados que podem se desdobrar mas que estão ali 

antes como histórias à espera e permanecem no estado de quebra-cabeças, enigmas, 
enfim, simbolizações enquistadas na dor ou no prazer do corpo (DE CERTEAU, 

1990, p. 188). 

 

 
 



120 

 

 

 

Figura 39 –100 Papéis, Um Papel – Performance realizada no Festival de Arte Filminho, Fórum Cultural de Vila 

Nova de Cerveira durante o Programa de Residências Artísticas da Fundação Bienal de Cerveira – Portugal 

(2012). 

 

 

 



121 

 

 

 

 

 

 

 

 

            Fonte: Arquivo pessoal do Artista. 



122 

 

 

 

Problematizar as questões do Tempo, do Espaço e do Corpo na Performance é tratar 

de uma expressão artística que dilui as fronteira entre sujeito/objeto nas relações humanas. 

Devemos estar atentos que a fronteira traz em si um paradoxo: diferentemente da ponte que 

liga dois pontos distintos, a fronteira liga dois pontos ao mesmo tempo diferentes e 

indissociáveis, um espaço comum legítimo e uma estranha exterioridade. 

 

[...] criados por contato, os pontos de diferenciação entre dois corpos são também 
pontos em comuns. A junção e a disjunção são aí indissociáveis. Dos corpos em 

contato, qual deles possui a fronteira que os distingue? Nem um nem outro? 

[...] a quem pertence a fronteira? [...] Não tem o caráter de não-lugar que o traçado 

cartográfico supõe no limite. Tem um papel mediador. [...] É também uma 

passagem. No relato, a fronteira funciona como um terceiro. Ela é um “entre dois” – 

“um espaço entre dois” [...] Lugar terceiro, jogo de interações e de entrevistas, a 

fronteira é como um vácuo, símbolo narrativo de intercâmbios e encontros. [...] 

Mutação do vazio em cheio e do entre-dois em lugar estabelecido. 

No interior das fronteiras já está o estrangeiro, exotismo ou sabbat da memória, 

inquietante familiaridade. Tudo ocorre como se a própria delimitação fosse a ponte 

que abre o dentro para seu outro. (DE CERTEAU, 1990, p. 213, 214, 215). 
 

Na obra NEGO – Branco sobre Branco, performance e produção artística coletiva 

concebida durante o Projeto Residências em Fluxo que o artista realizou em João Pessoa em 

2010, uma parceria do Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães – MAMAM/PE e Usina 

Cultural Energisa/PB, traz as questões referentes as fronteiras do Corpo/Tempo/Espaço que 

repensam a separação Sujeito/Objeto. 

 
Figura 40 – NEGO – Branco sobre Branco (2011) Programa de Residências Artísticas do MAMAM no Pátio 

(PE)/Usina Cultural Energisa (PB)/Sobrado Dr. José Lourenço (CE); Programa de Residências Artísticas da 

Fundação Bienal de Cerveira – Portugal; Museu Afro Brasil São Paulo e Galeria Dumaresq (PE). Performance 

que Izidorio Cavalcanti constrói com cal branco a bandeira do Estado da Paraíba e, paralelamente, convida o 

público a cortar, costurar e colar, densos blocos de papel branco. 

 

 



123 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



124 

 

 

 

 

                     Fonte: Arquivo pessoal do Artista. 

 

Também exposta em 2013 na Galeria Dumaresq – Recife e no Museu Afro Brasil – 

São Paulo, os objetos criados coletivamente a partir desta performance consistem na produção 

pelo artista da bandeira do Estado da Paraíba com cal branco. Em sua condição de 

peregrino/estrangeiro, Izidorio Cavalcanti que é pernambucano, se apropria da bandeira– 

manifesto paraibana. A história dessa bandeira é conhecida: o preto significa o luto em 

homenagem ao ex-governador do Estado, João Pessoa, assassinado em 1930 e o vermelho a 

cor da Aliança Liberal que foi o ajuntamento dos opositores à candidatura de Júlio Prestes à 

presidência da República em 1929.  

A palavra NEGO está gravada em letras brancas e deriva do verbo Negar na primeira 

pessoa do singular do presente do indicativo, afirmação feita por João Pessoa ao negar o 

sucessor indicado por Washington Luís, presidente do Brasil na época. Carregada de 

significados e cores contrastantes, a bandeira paraibana ganha do artista uma versão 

purificada com o branco da cal. Algumas culturas atribuem ao branco o simbolismo da 

transformação, um momento limite de renovação que pode significar a morte ou o 

renascimento. O branco é a fronteira que liga o início e o fim, assim como contém 

indiscriminavelmente todas as cores. 

Assim como na performance 100 Papéis, Um Papel, em NEGO – Branco sobre 

Branco, Izidorio Cavalcanti oferece densos e alvos blocos de papel onde convida o público a 

dilacerá-los e separá-los para posteriormente, uni-los novamente por uma colagem/costura. 



125 

 

 

 

Um pouco diferente da ação 100 Papéis, Um Papel, na obra NEGO o público é convidado a 

participar de todo processo (exceto da confecção da bandeira com cal), ou seja, da rasga do 

papel à reconstrução dos blocos com cola e a introdução da linha de costura.  

A ação NEGO traz importantes elementos para aprofundarmos as questões ligadas à 

Performance. Primeiramente cito mais uma vez a trama–dialogo que o Peregrino Izidorio 

Cavalcanti propõe ao público tendo aqui acrescentado o fio que une a partir da costura os 

blocos de papel dilacerados. O fio é o primeiro elemento de ligação artificial do Homem com 

a Natureza e o símbolo do destino humano (DURAND, 1997).  

Diversos Mitos enfatizam a importância do fio como elemento simbólico do destino 

humano, como por exemplo, na Odisséia. Nesta fantástica narrativa, ao fim da Guerra de 

Tróia, Ulisses inicia o retorno ao seu reino em Ítaca e durante esta viagem uma série de 

desdobramentos/desventuras desafia o herói grego por muito tempo. A esposa de Ulisses, 

Penépole, vive uma longa angústia por sua espera (25 anos) e pressionada pelo reino para ser 

desposada por pretendentes a sua mão, articula um ardil para adiar a escolha do novo marido: 

inicia a tessitura de uma mortalha para o velho pai de Ulisses, Laerte, e ao terminá-la, 

Penélope escolheria seu marido entre os 180 pretendentes. Enquanto tecia a mortalha durante 

o dia, desfazia-a durante a noite, protelando assim, sua escolha e a espera por Ulisses. O 

famoso Mito grego, de acordo com Durand: 

 

Tal como no contexto micênico [...], aproxima certamente o fio do labirinto, 

conjunto metafísico-ritual que contém a ideia de dificuldade, perigo e morte. O 

elemento que liga é a imagem direta das “ligações” temporais, da consciência 

humana ligada à consciência do tempo e à maldição da morte (DURAND, 1997, p. 

107). 

 

O mesmo discurso se desdobra na performance Em Busca da Linha (2006) realizada 

no Teatro Hermilo Borba Filho. Embora esta ação performática tenha um perfil teatral, sua 

concepção é mais visual do que propriamente de texto encenável e consiste no ato do artista 

em puxar linhas brancas muito finas que estão presas em carretéis distribuídos na área cênica 

do teatro. Por cerca de dez minutos, o peregrino puxa os fios brancos para si dentro de um 

espaço determinado por um círculo negro. A ação frenética do performer é iluminada por uma 

luz negra que contrasta com o branco da linha. O público em absoluto silêncio escuta o som 

do desenrolar dos carretéis e dos passos do artista que calça na ocasião um tamanco de 

madeira que evidencia sua caminhada na área cênica. A caminhada, o fio e o Branco estão 

novamente unidos no simbolismo da ação. 



126 

 

 

 

Figura 41 – Em Busca da Linha (2006) O Teatro Hermilo Borba Filho é o lócus do dialógo-caminhada do 

Perergrino. 

 

 

         Fonte: Arquivo pessoal do Artista. Fotos Rodrigo Braga. 

 

O ato de tecer carrega o sentido de deter a ação do Tempo e tanto no caso de NEGO – 

Branco sobre Branco quanto Em Busca da Linha, a tessitura diálogo feita com o público nos 

alvos blocos de papel dilacerados ou sob a luz negra do círculo performático, se desordena 

pelo caos e buscam esta suspensão temporal. O diálogo que se estabelece na nova composição 

dos blocos alvos ou no som do caminhar em busca da linha, pode ser feito em comum com 

outros sujeitos... Trata-se de uma redenção coletiva a partir do diálogo realizado no lugar-

comum do próximo. Esta redenção coletiva pode ser considerada um ato de Fé, uma ação 

religiosa que crê no diálogo. A religião em seu termo amplo mantém uma abertura para o 

Mundo sobre-humano, um mundo de valores axiológicos. Esses valores axiológicos são 

absolutos, paradigmas da atividade humana: 

 

A revolta contra a irreversibilidade do Tempo ajuda o homem a “construir a 

realidade” e, por outro lado, liberta-o do peso do Tempo morto, dando-lhe a 

segurança de que ele é capaz de abolir o passado, de recomeçar sua vida e recriar o 

seu mundo (ELIADE, 2011, p. 124). 



127 

 

 

 

O dialogo estabelecido pela coletividade religiosa concretizada pela repetição do Rito 

que abole o Tempo cronológico-profano e conectam os indivíduos no Tempo mítico-sagrado, 

força seus integrantes a recriar os gestos dos Deuses – o modelo exemplar revelado pelo Mito 

Cosmogônico. Ao recriar os gestos paradigmáticos dos Deuses, o Homem não se limita a 

repetir os eventos sagrados, pois na realidade, os Mitos incitam os homens a criar 

continuamente a partir dos modelos sagrados de acordo com seu contexto, sendo, portanto, 

uma relação dialogicamente aberta e cifrada com o Cosmo.  

Aberta porque mesmo as culturas tradicionais são historicamente dinâmicas e 

resignificam elementos míticos-simbólicos de acordo com suas necessidades socioculturais, e 

cifradas pelo fato dos relatos míticos não esgotarem os mistérios das realidades cósmicas e 

humanas: 

 

Não é pelo fato de o aprendizado do mito de sua origem permitir o domínio de 

diversas realidades cósmicas (o fogo, as colheitas, as serpentes, etc), que elas se 

transformam em “objetos de conhecimento”. Essas realidades continuam 

conservando sua densidade ontológica original (ELIADE, 2011, p. 126). 

 

A recriação da realidade que conserva os mistérios da Vida pode ser atestada em 

inúmeros cultos religiosos em diversos níveis sociais. Chamo a atenção para o sentido amplo 

do termo religioso que aqui é o da comunhão do sujeito ou da coletividade com o Cosmos. Na 

performance Meu Coração Aberto (2006) apresentada na Galeria Vermelho – São Paulo/SP e 

que se desdobra na ação performática Sagrado Coração de Izidorio Cavalcanti (2010) 

realizada no SPA das Artes – Recife/PE e na Semana Experimental Urbana/SEU – Porto 

Alegre/RS, Izidorio Cavalcanti aponta para a recriação dos Mitos, dos símbolos e mistérios 

cristãos ligados ao Salvador do Mundo – Jesus Cristo.  

A imagem do Cristo católico-cristão é claramente explorada por Izidorio Cavalcanti 

que nesta ação performática peregrina por sete catedrais católicas no Centro do Recife com 

um coração de boi costurado no peito. De maneira geral o coração é o órgão principal do 

individuo, pois assegura a vitalidade pela circulação do sangue e, portanto, corresponde a 

noção de centralidade da Vida e da saúde biológica. No Ocidente contemporâneo o coração é 

o sinônimo do amor profano e da afetividade, condições indispensáveis também, para a boa 

saúde espiritual dos seres humanos. Segundo o peregrino: 

 

Ao mesmo tempo que questiono o que é real, entre santos e altares, remeto que meu 

coração é muito grande. Mostro um órgão que carrega todo sentimento, raiva, amor. 

Uma leitura sobre o coração. Ao mesmo tempo não há intenção de provocar nada. É 

apenas uma ideia posta em prática (IZIDORIO CAVALCANTI, 2010). 



128 

 

 

 

Esta centralidade se torna a encruzilhada das condições biofisiológicas e espirituais 

que atribuem o sentido sagrado ao coração, pois, por exemplo, tanto no hinduísmo quanto no 

Islã, o coração é a morada sagrada. Entre os hindus o coração é a morada de Brahma
42

 e no 

islamismo, o trono de Deus.  

No caso Hindu, o movimento do batimento cardíaco (sístole e diástole) é o duplo 

movimento de expansão e absorção do Universo. Brahma é, portanto, na sua função de 

produtor e criador, a Origem dos ciclos do Tempo. Na mesma direção, o significado do 

coração cristão na tradição bíblica simboliza o homem interior e contém o Reino de Deus, 

local onde repousa a sabedoria e a inteligência.  

Os textos sagrados cristãos conferem um lugar central ao coração na vida espiritual, 

pois ele pensa, decide, delineia projetos e afirma responsabilidades. Diz-se que o coração é o 

primeiro órgão do corpo humano a se formar e o último a morrer e daí deriva a sentença até o 

último suspiro! Que muitas vezes significa manter a Fé até o fim (CHEVALIER, 1986). 

Entretanto o coração também carrega o princípio do Mal, pois o Homem sempre corre o risco 

de seguir as tendências do Corpo e dar ouvido ao lado perverso do coração. As orientações 

bifurcadas do sagrado e do profano que se encontra na centralidade do coração estão 

representadas na presença da imagem do peregrino Izidorio Cavalcanti: homem 

comum/mortal que posa como um cristo negro imóvel que se apropria da tradição icônica 

católica-cristã exibida nos santinhos
43

 distribuído pelo artista na ocasião desta performance.  

Nesta imagem o peregrino eleva a mão direita aos céus enquanto que com a mão 

esquerda, aponta para o coração animalesco que sangra dependurado em sua camisa branca e 

que toma a centralidade do quadro. A mesma postura é realizada na Performance em frente 

aos sete tempos católicos. 

                                                             
42 Na mitologia hindu Deus é representado por uma trindade criadora, mantenedora e transformadora que são 

respectivamente Brahma, Vishnu e Shiva. Brahma é a inteligência criadora do Universo, tem quatro cabeças e 

está sentado sobre um cisne. Na tradição védica é dito que o Criador do Universo é como a aranha que tece a 

teia (GAARDER, HELLERN & NOTAKER, 2000). 

43
 Santinhos são cartões impressos em pequenas dimensões que representam os santos das devoções católicas, 

produzidos hoje em massa para os seguidores religiosos. São cenas religiosas ou do Santo com o objetivo de 

facilitar o transporte e a coleção, onde é comum apresentar no verso orações. A ampla circulação dos santinhos é 

um importante meio de divulgação cultural religiosa para o catolicismo, pois recrudesce a afirmação do Papa 

Gregório Magno (540 – 604 d.C) de que as imagens são um importante veículo para ensinar a palavra sagrada 

aos leigos, sendo portanto predominante neste tipo de publicação, imagens das pinturas clássicas religiosas 

europeias. (GOMBRICH, 1999). Os santinhos mais antigos representam São Cristóvão e datam de 1423, onde 

era comum serem pintados à mão. Mais tarde as gravuras e as águas-fortes substituíram as pinturas, e 

posteriormente, a litografia ofereceu a possibilidade de aumentar a reprodução com custo mais acessível. 

 



129 

 

 

 

 

Figura 42 – Sagrado Coração de Izidorio Cavalcanti (2010). Santinho distribuído na ocasião da performance do 

artista. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                      Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Segundo o artista: 

 

Esse trabalho[...] as pessoas pensavam que eu tava fazendo promessa [...] aí fiz o 

santinho pra construir aquela postura sagrada que faz assim: é pelo coração que 

você entra no Reino dos Céus [...] que a imagem era essa. Só que era o seguinte, eu 

tinha que entrar em sete igrejas... no caso do Recife, por conta de que eu tinha que 
fazer esse sinal (a mão esquerda aponta para o coração e a mão direita se eleva aos 

Céus grifo nosso) (informação verbal)
44

 

 

A peregrinação feita por Izidorio Cavalcanti às sete igrejas e o simbolismo do número 

Sete converge ao que foi discutido posteriormente em relação à imagem do coração, pois o 

número Sete tem ricos sentidos simbólicos referentes ao sagrado. Como exemplo, o número 

Sete representa o Universo em movimento, produto da soma do número Quatro que simboliza 

                                                             
44

 Entrevista concedida por Izidorio Cavalcanti em janeiro de 2013. 

 



130 

 

 

 

o elemento Terra e seus quatro pontos cardeais, com o número Três que remete ao Céu. É 

creditada a Hipócrates a declaração que o número Sete “[...] por suas virtudes ocultas, 

mantém todas as coisas no Ser e até a circulação de influências celestiais” (CHEVALIER, 

1996).  

Temos a vida moral do Homem também atrelada ao simbolismo do número Sete, onde 

se soma as três virtudes teológicas (a Fé, a Esperança e a Caridade) as quatro virtudes cardeais 

(a Prudência, a Temperança, a Justiça e a Força). O Sete também é o número da perfeição, 

liga o Céu e a Terra, o feminino e o masculino, as trevas e a luz. Outras relações 

sagradas/míticas/místicas podem ser feitas a este número: 7 selos e 7 trombetas anunciam o 

Apocalipse, 7 pragas afligiram o Egito no Velho Testamento, 7 são os pecados capitais, Deus 

criou o Mundo em Seis dias e descansou no sétimo...  

O sétimo dia em que Deus repousa após a criação significa a restauração das forças 

divinas na contemplação à obra concluída. Repouso que marca a aliança entre Deus e o 

Homem, um diálogo entre o plano sagrado e o mundo terrestre. 

Ainda em relação ao simbolismo do número Sete, temos as notas da escala diatônica 

que revelam a harmonia musical associada à lira do deus Apolo cuja perfeição está 

diretamente ligada ao número Sete (Apolo nasceu no 7° dia do mês). Segundo Chevalier 

(1996), Apolo simboliza a espiritualização suprema, um dos mais belos símbolos da ascensão 

humana.  

Figura 43 – Sagrado Coração (2010). Performance peregrina em sete templos católicos. 

 

 



131 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



132 

 

 

 

 

         Fonte: Arquivo pessoal. 

 

F. Nietzsche (1844 – 1900) em A Origem da Tragédia (1872) coloca que as pulsões 

artísticas da Natureza obedeciam a dois princípios ao qual dá os nomes de Apolíneo e 

Dionisíaco. Se por um lado o principio Dionisíaco está associado à reconciliação selvagem do 

Homem com a Natureza, o Apolíneo complementariamente aponta para a individualidade, 

para a consciência e a harmonia: 

 

[...] os gregos não ficaram na simples oposição de Apolo e Dionísio, e souberam 

reconciliar a contemplação das imagens e a experiência originária em sua obra-

prima: a tragédia ática. A tragédia propriamente dita, o “drama” que se representa 

em cena, essa ação a que Aristóteles chama de mythos, será, pois, uma 

materialização apolínea do estado dionisíaco. (LACOSTE, 1986, p. 69 – 70). 

 

  Parece-me que o mito apolíneo conciliador do qual Nietzsche se refere em A Origem 

da Tragédia tem ligação com a atividade pastoreira do qual o deus Apolo é patrono por suas 

qualidades: civilizador, protetor, harmonizador e organizador, justiceiro e profeta. Não é por 

acaso que no catolicismo primitivo (Roma helenística) a representação visual de Apolo é 

muito semelhante a que será adotada para Cristo a partir da Idade Média, com a auréola solar 

sobre a cabeça. A luz do Sol que é a própria virtude divina que ilumina os mortais persiste na 

imagem de Apolo por sua associação a Febo, deidade solar romana: 

 



133 

 

 

 

Seja como for, parece na verdade que o sol significa antes de tudo luz, e luz 

suprema. Na tradição medieval, Cristo é constantemente comparado ao sol, é 

chamado sol salutis, sol invictos, ou então, numa nítida alusão a José, sol occasum 

nesciens e, segundo S. Eusébio de Alexandria, os cristãos até o século V adoravam o 

sol nascente (DURAND, 1997, p. 149). 

 

A mesma luz solar que ilumina os destinos humanos, quando decomposta, mostra-se 

em Sete cores que representam o arco-íris, símbolo das virtudes intelectuais e dos reflexos da 

atividade divina que são produzidas pela iridescência dos raios solares. Isaac Newton (1643 – 

1727) foi o primeiro a dar uma explicação científica que demonstra que a luz branca contém 

todas as Sete cores do arco-íris – vermelho, laranja, amarelo, verde, azul, anil e violeta. Aqui 

chamo a atenção para uma peculiaridade em relação a obra peregrina de Izidorio Cavalcanti: 

como pode-se observar, boa parte da obra performática ou dos objetos criados (frutos das 

intervenções performáticas do artista) têm predominantemente a cor Branca.  

Além disso, o peregrino Izidorio Cavalcanti em suas ações performáticas veste-se 

sempre de Branco. O Branco simboliza a proteção de todas as cores – o Branco torna as cores 

invisíveis, as contêm. Remete também a passagem ponderada – ritual – onde se operam as 

mutações no sentido clássico de toda iniciação: morte e/ou renascimento. 

Percebemos inúmeras vezes que o Branco está ligado à pureza, a neutralidade ou 

passividade, ao que ainda não foi consumido, ao sentido inicial de brancura, virgindade.  

Motivo pelo qual as crianças falecidas na cultura cristã são enterradas com roupas brancas e 

cujos funerais são adornados com flores brancas. Essas crianças são consideradas Anjos, pois 

ainda não teriam se contaminado pelas impurezas do Corpo na vida adulta. São como páginas 

em branco onde nada ainda teria sido escrito.  

Assim podemos perceber o simbolismo do Branco: seu significado de pureza não é 

sinônimo de substância vazia, pois enquanto cor contém todos os espectros cromáticos, e por 

carregar um conteúdo secreto escondido na brancura, torna-se potencialmente um elemento de 

transformação (morte/renascimento).  

O Branco usado por Izidorio Cavalcanti em suas performances é o elemento do devir 

buscado pelos peregrinos em suas caminhadas e nos ritos de transformações cujos caminhos 

trilhados com seus ricos conteúdos velados, são vividos nos diálogos com a alteridade. Por ser 

um artista negro, o Branco aparece dialogicamente como contrastante e complementar e assim 

como o simbolismo do coração, a relação entre o negro e o branco se mostra centralizada e 

harmoniosa por estarem nas extremidades da gama cromática. Lévi-Strauss nos fala dessa 

relação citando o padre Louis-Bertrand Castel (1688 – 1757): 



134 

 

 

 

“O preto é uma abundância de cores [...] Há diversas razões para derivar as cores do 

preto”. Que razões seriam essas? Se o branco resulta da mistura de todas as cores, o 

preto as contém em potencial, é de certo modo seu gerador. Prova disso é a matéria, 

que “é em si tenebrosa e inanimada”. Aquecido, o ferro preto assume 

sucessivamente todas as cores, até chegar ao branco. Para obter o preto, os 

tintureiros mergulham sucessivamente o tecido em banhos de três cores primitivas. 

Finalmente, se o preto é uma tintura, o branco não o é e se define como a provação 

de uma riqueza que o preto contém em si; “Tudo vem do preto para perder-se no 

branco” (LÉVI-STRAUSS, 1997, p. 100). 

 

O negro e o branco tomam emprestados um do outro variações que ora significam a 

ausência ou soma de todas as cores. O Branco reaparece no vídeo Capela de São Izidorio 

Cavalcanti realizado durante o Programa de Residências Artísticas da Fundação Bienal de 

Cerveira – Portugal em 2012.  

Nesta ação, o peregrino mais uma vez vestido de branco encara o desafio de pintar de 

Branco uma capela abandonada na cidade de Vila Nova de Cerveira e mais uma vez, a trama 

alva se desloca e ultrapassa fronteiras estrangeiras (Brasil/Portugal).  

 
Figura 44 – Capela para Santo Izidorio Cavalcanti (2012). Vila Nova de Cerveira - Portugal. 

 

 



135 

 

 

 

 

 

 

      Fonte: Arquivo pessoal. 



136 

 

 

 

O peregrino investe sobre o templo católico o branco iniciador, uma cor revelação que 

restitui a graça perdida pela construção religiosa ao longo do Tempo. Aqui a performance do 

peregrino é o ofício milenar da Pintura, ação inaugural das Artes Visuais e expressão artística 

que acompanha a Humanidade desde sua aurora. O mito de origem da Pintura contida na 

enciclopédia Historia Naturalis de Plínio, o Velho (23 – 79 d.C), nos informa importantes 

aspectos simbólicos para o entendimento dessa ação performática.  

Nesta enciclopédia o ofício universal da Pintura teria surgido na cidade de grega de 

Corinto quando a filha do escultor e ceramista Dibutades de Sicyone teria desenhado a 

silhueta de seu jovem amado que estava de partida para uma longa viagem. Com o auxilio de 

uma lâmpada, a mulher apaixonada contornou com carvão a sombra do jovem projetada pela 

luz na parede. A simplicidade desta narrativa aponta para o desejo humano de controlar a 

presença/ausência dos Sujeitos/Objetos que preenchem nossas memórias e afetividades.  

Como tive oportunidade de demonstrar na segunda parte desta investigação, a 

representação do Corpo na Arte cumpre um papel fundamental no desenvolvimento das 

culturas. No antigo Egito, a exuberante e complexa representação pictórica do Corpo 

substituiu a matança que era imposta aos séquitos dos Faraós quando estes morriam. Nas 

pinturas corporais apreciadas nas culturas indígenas da América do Sul e do Norte, os 

ideogramas geométricos representam entidades e antepassados que reencarnam no Corpo 

pintado.  

No mito descrito por Plínio, o velho, a luz da lâmpada é o meio que oferece a 

possibilidade da jovem de dar vida à sombra do corpo amado. É interessante perceber que as 

técnicas da pintura clássicas dão grande importância à luz, pois é ela quem possibilita a 

distinção cromática e os contrastes baseados nas sombras – daí o termo italiano chiaroscuro. 

O branco da tela do pintor é luz. No espaço da tela branca o pintor deve acrescentar as cores e 

onde se vê ausência, a vida se transporta a partir das sombras onde o contraste delineará as 

formas.  

Gilbert Durand coloca que o arquétipo visual da luz no Regime Diurno da imagem 

remete aos símbolos ascensionais, mas especificamente ao cetro e ao gládio: “A luz apareceu-

nos, com efeito, na sua forma simbólica do dourado e do flamejante, como simples atributo 

natural do cetro e do gládio” (DURAND, 1997, p. 125). Os símbolos do cetro e do gládio 

constelam em torno da noção do Poder, representados pela verticalidade do cetro e da 

agressividade do gládio. Se a verticalidade busca a ascensão, a agressividade tenta separar, 



137 

 

 

 

distinguir a partir da luz. Se associarmos o simbolismo ascensional do cetro ao do gládio 

temos as imagens da elevação, da montanha sagrada, da pedra que funda a igreja (bétilo) e 

sendo assim, os lugares altos e montanhosos são marcos, altares que nos dá potência e nos 

aproximam do Céu e da luz.  

O templo/igreja é o lócus que encarna esta montanha/marco que eleva o sujeito e o 

encaminha à luz: 

 

Vamos reencontrar o mesmo esquema no simbolismo da montanha sagrada, ou pelo 

menos da elevação sagrada ou do bétilo. “A menor colina para quem vai buscar os 

seus sonhos à natureza, é inspirada”, e é isso, provavelmente, que leva os homens a 

construir essas colinas artificiais que são a Kaaba, os zigurates ou o templo de 

Barabudur. Tal como as pirâmides, os tumuli funerários da civilização nórdica, 

túmulo sacerdotes-reis de restos, são votados ao culto dos céus, ao culto de Odin. 

Decerto se pode no estudo das cratofanias lítica introduzir matizes e distinguir 
meticulosamente, por exemplo, os altares elevados: outeiro, montículo, caïrn, 

obelisco, que portam um fogo acesso ou um farol, das pedras lisas esfregadas com 

sangue, sendo os primeiros votados às divindades uranianas e os segundos às 

divindades terrestres (DURAND, 1997, p. 128 – 129). 

 

Nesta associação especificamente surpreendente entre o Regime Diurno e Noturno da 

imagem, o cetro e/ou gládio utilizado pelo peregrino Izidorio Cavalcanti para restituir a luz 

no templo desbotado e esquecido em Vila Nova de Cerveira é o pincel. A soma da 

verticalidade do pincel com a cor Branca caracteriza a ação performática encarnada na 

potência da Pintura. A pintura desta pequena capela abandonada ganha ares de ato penitente; 

o trabalho de clarear as manchas escurecidas pelo Tempo presentes nas paredes é duro e longo 

– cinco dias foram necessários para finalizar esta tarefa. 

A performance do peregrino é puro ato de Fé no Diálogo... Diálogo com o Sagrado, 

pois não há pecados para serem redimidos, mas a troca com a Alteridade.  Talvez aqui se 

encontre a qualidade primeira de sua busca peregrina, ou melhor, da afirmação da condição 

universal do Homem em sua profunda diversidade. Por fim, o que move o peregrino é a Fé no 

devir. O horizonte da caminhada não significa um obstáculo, mas antes, a promessa de novos 

diálogos. Longe da domesticação dogmática, Izidorio Cavalcanti pautado na Fé, acredita que 

a Arte em seu labor individual durante o processo criativo possa tomar novos rumos em sua 

materialização quando feita de maneira coletiva. Parece-me ser esses os votos de Fé do 

peregrino. 

 

 



138 

 

 

 

2.3. A Pureza da Presença ↔ A Consciência Política das Realidades Libertárias 

 

Performance é Arte Viva... 

É a Liberdade do Corpo em Ação... 
Presença de Liberdade que Religa Temporalidades... 

É Tempo que Modifica Livremente o Espaço... 

Transformação das Realidades da Vida... 

 

Como supracitado esta pesquisa objetiva discutir como os Mitos do Corpo se 

expressam na Performance, pois enquanto expressão artística contemporânea que evidencia o 

Corpo do artista como suporte de Arte, diluem as fronteiras entre Natureza ↔ Cultura, Sujeito 

↔ Objeto, Artista ↔ Obra, onde os sistemas simbólicos que subjazem os trajetos 

antropológicos de obras e artistas emergem. Diante desse contexto, os guias imaginários 

(arquétipos) do Alquimista na obra de João Manoel Feliciano e do Peregrino nas ações 

performáticas de Izidorio Cavalcanti me oferecem subsídios teórico/metodológicos para um 

mergulho nas encruzilhadas socioculturais da Performance. Ao percorrer as encruzilhadas 

imaginárias da Performance me deparo com o trajeto antropológico do terceiro performer a 

figurar este texto onde emerge o arquétipo do Anarquista. O Anarquista em questão é o artista 

visual pernambucano e pioneiro multimídia Daniel Santiago que, em sua longa, experimental 

e rica trajetória, cruza cinco décadas de vigorosa produção artística que explora as expressões 

da Vídeoart, Arte Correio, Artdoor, Arte Objetual, Instalação, Desenho, Pintura, Livro de 

Artista e, sobretudo, a Performance. Reconhecido dentro e fora do Brasil, Santiago durante as 

décadas de 1970 e 1980, subverteu o contexto da Arte pernambucana além de desafiar o 

regime político vigente da Ditadura Militar.  

O cenário da Arte pernambucana entre as décadas de 1970/80 era predominantemente 

composto por artistas figurativos com influências fortes do Regionalismo
45

, e os poucos 

artistas que se aventuravam além das fronteiras poéticas figurativas regionalistas 

experimentavam a Arte Abstrata (vertente que em Pernambuco ganha maior força no início da 

década de 1990). Dentro do contexto hermético do Regionalismo da década 1970, Daniel 

Santiago e Paulo Brusky funda em Recife a Equipe Brusky & Santiago, uma profícua 

                                                             
45 O Manifesto Regionalista foi idealizado e publicado em 1926 pelo sociólogo Gilberto Freyre. O Regionalismo 

encontra adesão em variadas vertentes do pensamento e da expressão artística pernambucana. O ideal de 

questionar a Semana de Arte Moderna de 1922 buscando a modernidade na tradição e na identidade regional é 

um dos pilares do Regionalismo, onde podemos perceber forte influência nas Artes Visuais pernambucana tanto 

na Sociedade de Arte Moderna do Recife (1948) quanto, posteriormente, no Atelier Coletivo (1952 – 1957). O 

Atelier Coletivo e a Sociedade de Arte Moderna do Recife congregaram várias gerações de artistas 

pernambucanos sob a influência do Regionalismo. 



139 

 

 

 

colaboração que renderá inúmeras obras experimentais e Performances de teor altamente 

provocativo. Como exemplo disso, a Equipe Brusky & Santiago articulou uma expressiva 

rede de Arte Correio com contatos no Mundo todo, além de manterem diálogos com o Grupo 

Fluxus
46

 e de utilizarem inusitados meios e suportes estranhos as técnicas tradicionais da Arte, 

como por exemplo, os classificados dos jornais, máquinas xerográficas e Outdoors – para 

exporem suas idéias de forma totalmente original para o contexto regional em questão. Outras 

ações contestatórias, provocativas e libertárias são o Manifesto/Movimento Nadaísta (1974), 

onde numa galeria com coquetel, público e imprensa, não haviam obras para serem 

apreciadas, assim como a prisão de Santiago em 1976 na ocasião da abertura da mostra de 

Arte Correio pelos Militares.  

 

Figura 45 – Os classificados dos jornais do Commercio e do Diário de Pernambuco foram por diversas vezes 

bombardeados pela inquietação poética da obra de Daniel Santiago. Poesia Classificada: Eu Como Poesia, 

1977.  

 

Fonte: SANTIAGO, Daniel. De Que é Que Eu Tenho Medo, 2012. 

                                                             
46 “O espírito das ações Fluxus reside na demonstração de como o corpo é o agente construtor de significados de 

conhecimentos sensíveis. Essa é a fonte para a manipulação de objetos, sistemas sociais e instituições, assim 

como invenção, reinvenção e indagação da linguagem (...) As ações Fluxus estendem a poiesis para a prática, 

juntando os significados corporais e ontológicos com as situações políticas e sociais”(STILES, 1993 apud 

FREIRE, 2006, p. 29). 



140 

 

 

 

Figura 46 – Cartaz de Cabeça para Baixo. O registro fotográfico da Performance coloca a simples presença dos 

artistas em colisão com o contexto autoritarista presente nas Artes Visuais, fruto da conjuntura ditatorial da 

época. 

 

 
 

                            Fonte: Arquivo pessoal do Artista. 

  

Durante o final da década de 1980 o nome de Daniel Santiago fica temporariamente 

esquecido tendo o imaginário de sua obra se reabilitado no final dos anos 1990. Neste período 

o contexto sociocultural da Arte em Pernambuco passa e viver um novo ciclo de atitudes nos 

meios artísticos, onde se colocam com maior ênfase pelas novas gerações as experimentações 

da Arte Contemporânea, onde o Regionalismo passa a ser resignificado por grupos e coletivos 

de artistas em diversas frentes nas Artes Visuais, na Música e no Cinema, como por exemplo, 

no Movimento Manguebeat
47

. Ao repensar suas tradições e seus contextos contemporâneos, a 

Arte pernambucana busca suas referências históricas e (re)encontram nomes como os de 

Paulo Bruscky, Silvio Hansen e Daniel Santiago. Embora a reabilitação do imaginário da obra 

de Santiago tenha ocorrido no final dos anos 1990, o artista nunca parou de produzir obras 

instigantes e inquietantes como a performance Palmas na Rua da Palma (1993).  

                                                             
47 O Manguebeat é um movimento musical que teve inicio na década de 1990 e impulsionou toda uma 

efervescência cultural que ocorria na cidade do Recife. O manifesto Caranguejos com Cérebro escrito em 1992 

por Fred Zero Quatro (vocalista da banda Mundo Livre S.A.) deu visibilidade nacional as diversas linguagens 

artísticas como o Teatro, a Dança, o Cinema e as Artes Visuais, que questionavam as tradições pernambucanas a 

resignificarem elementos diversos da Cultura Popular junto às experimentações contemporâneas. 



141 

 

 

 

 

 

 

Figura 47 – Palmas na Rua da Palma (1993). A Rua da Palma é um famoso e popular logradouro de grande 

movimentação situado no centro comercial do Recife. Na ação performática, Santiago (de costas) caminha 

anônimo pela Rua da Palma e ao levantar seu chapéu panamá é aplaudido pelos integrantes do Grupo TOTEM 

que o acompanha misturados aos transeuntes. 

 

 

 

Fonte: Frame do vídeo Palmas na Rua da Palma – Recife!!! (1993), disponível em: < 

http://www.youtube.com/watch?v=8Q-94klajAE >. Acesso em: 09 out. 2013. 

http://www.youtube.com/watch?v=8Q-94klajAE


142 

 

 

 

O forte teor contestatório presente no trajeto antropológico de Daniel Santiago e sua 

obra que desafiam o contexto político e a arte predominantemente figurativa regionalista sem 

perder sua potência poética me revelam o arquétipo do Anarquista. O termo Anarquismo se 

refere a uma ideologia político-filosófica que a partir de suas teorias, ações e métodos, 

objetivam a proscrição total de todas as formas de  Estado ou Governo, ou melhor, qualquer 

Poder instituído coercitivo ou hierárquico. A origem do termo remonta ao grego Arkhos que 

significa líder, chefe, governo, que ao introduzir a letra A que nega a palavra, forma Anarkhia 

de onde deriva a palavra latina Anarchia, que expressa falta de líder, Estado desprovido de 

Governo.  

Historicamente há indícios anarquistas na Baixa Idade Média no pensamento do 

tcheco Pedro Helchitsky (1390 – 1460), líder político cristão reformador que desafiou a Igreja 

e o poder político de sua época ao pregar que a igualdade social não poderia ser imposta pelo 

Estado e que o indivíduo crente jamais deveria aceitar qualquer hierarquia social que impõe a 

violência. Dessa maneira Helchitsky coloca o Estado e a Igreja como a própria origem das 

desigualdades sociais. 

Mais três nomes se destacam na origem do pensamento anarquista: o escritor e 

jornalista inglês William Godwin (1756 – 1836), o alemão Max Stirner (1806 – 1856) e o 

francês Pierre-Joseph Proudhon (1809 – 1865). William Godwin em suas obras Inquérito 

Acerca da Justiça (1793) e As Coisas como Elas São (1794), ataca as instituições políticas e 

os privilégios da aristocracia londrina em 1790. O escritor e filósofo Max Stirner (Johann 

Kaspar Schmidt) em seu livro O Único e a Sua Propriedade (1844), tece críticas radicais 

sobre a modernidade Ocidental e proclama que as religiões e ideologias estão pautadas sobre 

conceitos vazios
48

. O filósofo político Pierre-Joseph Proudhon é considerado o primeiro a se 

autoproclamar anarquista, embora fosse membro do parlamento francês.  

Sua obra O que é a Propriedade? Pesquisa sobre o Princípio do Direito e do Governo 

(1840) declara que a Propriedade é Roubo!
49

 Os textos de Proudhon chamam a atenção Karl 

Marx (1818 – 1883) e entre eles se inicia uma correspondência mútua que se encerra por 

                                                             
48 “Para aquele que nega o ser supremo, é indiferente se esse ser supremo é o deus uno ou o deus da trindade, se 

o deus luterano ou o être suprême ou Deus sem mais, ou se ele é “o homem”; pois, aos meus olhos, aqueles 

servidores de um ser supremo são todos... gente devota: e o mais aguerrido dos ateus não o é menos do que o 

mais crente dos cristão” (STIRNER, 2004, p. 39). 

 
49 “Existe um encadeamento no argumento de Proudhon que vincula a crítica da propriedade privada a crítica de 

governo. A bandeira da supressão da propriedade leva também a necessidade da mudança da forma de governo e 

assim, Proudhon inaugura uma crítica intelectual que vai tomar a categoria anarquismo como elemento chave” 

(FERREIRA, s/d, p.09) 

http://pt.wikipedia.org/wiki/Estado
http://pt.wikipedia.org/wiki/Governo
http://pt.wikipedia.org/wiki/O_que_%C3%A9_a_propriedade%3F


143 

 

 

 

divergências que marcam a origem da divisão entre o Marxismo e o Anarquismo. Sem dúvida 

a responsabilidade pela sistematização e divulgação dos valores, princípios e ideais da 

ideologia anarquista foi do revolucionário e intelectual russo Mikhail Bakunin (1814 – 1874). 

De maneira reduzida, diria que o pensamento de Bakunin se delineia sob três pilares 

fundamentais: a defesa da liberdade política, do materialismo e da igualdade econômica. 

Esses pilares se traduzem em federalismo, antiteologismo e socialismo.  

Os princípios do federalismo e do antiteologismo atacam diretamente o Antigo 

Regime político europeu baseado na teoria criacionista e na teoria do direito divino dos reis 

(FERREIRA, s/d). Em relação ao Materialismo, o bakunismo defende a noção de experiência 

coletiva e de ação, pautado no pressuposto que a realidade é uma totalidade material onde a 

sociedade seria o centro da ação e reação. Estas noções colocam o sujeito como núcleo da 

experiência coletiva que promove a transformação da realidade como proposta de libertação 

do Estado opressor: 

 

Só serei verdadeiramente livre quando todos os seres humanos que me cercam, 

homens e mulheres, forem verdadeiramente livres... de modo que quanto mais 

numerosos forem os homens livres que me rodeiam e quanto mais profunda e maior 

for sua liberdade, tanto mais vasta, mais profunda e maior será a minha liberdade... 
eu só posso considerar-me completamente livre quando minha liberdade ou, o que é 

a mesma coisa quando a minha dignidade de homem, o meu direito humano... 

reflectidos pela consciência igualmente livre de todos, me forem confirmados pelo 

assentimento de toda a gente. A minha liberdade pessoal, assim confirmada pela 

liberdade de todos, estende-se até o infinito (BAKUNIN, 1975, p. 22-23). 

 

  O Anarquista só reconhece a Liberdade ou a livre associação como ideologia de vida. 

A noção indiscriminada de Liberdade pode nos conduzir ao equivoco de pensarmos o 

Anarquismo como uma conduta de ausência de filiação (solidariedade) entre sujeitos. Pelo 

contrário, um dos maiores valores pregados pelos anarquistas é o auxílio mútuo. Mesmo que o 

auxílio mútuo seja um valor em si, a Liberdade deve ser almejada como um sentimento puro 

que cada sujeito deve desenvolver a partir de seu próprio instrumental intelectual. Para o 

Anarquismo, os grupos humanos naturalmente seriam capazes de se autorganizarem 

igualitariamente de forma não hierárquica, a partir dos progressos originados pela Educação 

Libertária
50

. 

                                                             
50

 A base antiteologista e materialista do Anarquismo desconsideram o livre arbítrio, pois os homens são 

produtos da ação da Natureza e da Sociedade. O homem é um ser social e sendo assim, a liberdade não nos é 

dada a priori, ela deve ser construída socialmente a partir de um processo educacional que tenha por base os 

princípios de solidariedade, liberdade e igualdade. 

 

http://educacao.uol.com.br/biografias/klick/0,5387,2289-biografia-9,00.jhtm
http://pt.wikipedia.org/wiki/Mutualismo_(pol%C3%ADtica)


144 

 

 

 

Estas breves considerações sobre o Anarquismo são importantes para percebermos 

como seus fundamentos estão ainda presentes e atuais em diversas propostas artísticas 

contestatórias e ativistas, tais como na Performance feminista das décadas de 1960/1980, nas 

ações performáticas de minorias e identidades étnicas e de grupos trans e homossexuais. A 

essas ações protoanárquicas Marvin Carlson as denomina de Performance de Resistência, 

onde se enfatiza “(...) a construção social do corpo, o corpo como transportador de signos, e 

com ele a construção social do sujeito na performance” (CARLSON, 2009, p. 190). 

Como podemos perceber no início do texto que enfatiza o trajeto antropológico de 

Daniel Santiago, o arquétipo do Anarquista subjaz suas ações performáticas que prezam pela 

liberdade criativa do Sujeito na presença corporal que buscam contestar a ordem estética de 

seu tempo, explorando o artista (Sujeito) com sua arte (Corpo). Para subverter o contexto 

estético é preciso ter consciência das realidades ao qual está imerso e para tal, Santiago abre 

mão de inúmeras referências literárias e teatrais que o conectam diretamente como um ator 

político ativo, cuja consciência libertária política de sua presença se faz ora de maneira 

poética, ora de forma totalmente anárquica. 

As condições arquetípicas do trajeto antropológico de Daniel Santiago acima 

supracitado podem ser apreciadas nas obras: O Brasil é Meu Abismo (realizadas em São 

Paulo/1982, em Recife/1986, em Goiânia/2011, e por fim no Museu de Arte Moderna Aloísio 

Magalhães – Recife/2012); Poesia para a Estratosfera (Garanhuns/2010 e Recife/2013), 

Godot Esperando Samuel Beckett (Fortaleza/2011 e Portugal/2012), Democracia Chupando 

Melancia (São Paulo/2012) e O Velho Ernest Hemingway e o Mar de Recife (Recife/2012). 

Como se podem perceber as referências literárias e teatrais são ricas e evidentes. 

Na performance O Brasil é Meu Abismo (1982), Santiago fica dependurado de ponta 

cabeça por uma corda segurando um cartaz homônimo numa forte ação de apelo contestatório 

da realidade política brasileira no final do Regime Militar. Percebemos o performer arriscar – 

se numa queda livre, estando preso por uma corda apenas por um dos pés, onde o estado de 

risco é evidenciado pelo Corpo que se coloca prestes a despencar. A corda é o fio que garante 

que o Corpo não caia no abismo, pois está atada a um nó.   

O nó que une Corpo e corda pode ser interpretado como o liame entre a Vida e a 

Morte. Simbolismo geral de ligação e conexão, a corda associada ao nó ou ao laço, remete ao 

símbolo da existência individual, ao mesmo tempo em que o nó alude ao estamento social 

(CIRLOT, 2005).  



145 

 

 

 

De acordo com o simbolismo da corda e do nó, nesta ação performática o artista pende 

entre sua individualidade e a regulação da estratificação social, enquanto apela pela pátria 

abismo. A noção de uma pátria abismo embora pareça paradoxal, dialogicamente une 

imagens contrárias. A pátria conceitualmente é o território que abarca a cultura e a história de 

um povo e seus limites circunscrevem concretamente um Estado ou Nação.  

Não são poucas as associações do termo pátria à Mãe, pois uma noção primeva de 

pátria está associada ao espaço geográfico ou a Mãe – Terra, sendo muitas vezes a palavra 

pátria associada a algum vínculo afetivo primordial. Por outro lado, o simbolismo do abismo 

carrega uma rica constelação de imagens onde podemos perceber a imaterial dualidade entre a 

eterna profundeza do poço negro sem fundo ou a associação aos mundos inferiores.  

Para o Regime Diurno da Imagem, a queda no abismo é a perda da clareza e da 

pureza, habitação das trevas, do mistério e da tristeza (BACHELARD, 2008; DURAND, 

1997).  Assim como na Noite, no abismo não se pode ver o que está adiante por conta da 

escuridão, onde o olhar se perde na vertigem. Embora o Universo seja em si considerado 

abismal, há uma associação direta do abismo como um buraco negro que se abre na Terra ou 

nos Mares, cujo magnetismo atrai os que por ele circundam
51

.  

Aqui o pavor em relação à escuridão está associado à Passagem do Tempo e a queda, 

que também pode ser interpretada como o regressus ad uterum, ou melhor, à volta a um 

estado primordial, ao ventre (ELIADE, 2011). Neste contexto resta ao performer Santiago 

viver o instante temporal da vertigem corporal e da proeminência da queda ao desfazer-se a 

forca do pé. A poderosa imagem mortal da forca aqui aparece como um sustentáculo quase 

místico que garante o movimento pendular do Corpo na Performance.  

 

 

 

 

                                                             
51 Santiago: “A frase não era minha, a frase era de Jomard Muniz de Britto... E ali era o seguinte... Depois foi 

que eu soube que abismo é tanto um buraco, um precipício como pode ser uma coisa que lhe espanta, entendeu?! 

Pode ser uma mulher! Você ficar abismado com aquela pessoa, já ouviu falar isso? Pronto! Tem esse 

significado... Esse sentido também a palavra...” (Entrevista concedida por Daniel Santiago em dezembro de 

2013). 

 

 



146 

 

 

 

 
 

Figura 48 – A performance  O Brasil é Meu Abismo foi apresentada em 1982 na Galeria Metropolitana Aloísio 

Magalhães (atual MAMAM), em São Paulo (1986), Goiânia (2007) e Museu de Arte Moderna Aloísio 

Magalhães – MAMAM (2012). A obra é uma referência ao poema Aquarela do Brasil do 

poeta/literato/performer Jomard Muniz de Britto (1933 –). 
 

 

                            Fonte: SANTIAGO, Daniel. De Que é Que Eu Tenho Medo, 2012. 

 



147 

 

 

 

A forca, segundo Michel Foucault (1926 – 1984), foi aprimorada para evitar as longas 

agonias punitivas deliberadas desde a Idade Média pelo Suplício aos delinqüentes diante da 

Lei. Nos Suplícios o Corpo do condenado/acusado é dilacerado em público de acordo com a 

pena estabelecida e o crime cometido, onde se combina tortura e humilhação, cujo objetivo é 

provocar o terror como repressão sociopenal. Na forca o condenado em um único ato perde a 

vida e poupa sua integridade física, resguardando o Corpo da humilhação e da fragmentação
52

 

(FOUCAULT, 2010).  

Segundo Juan – Eduardo Cirlot (2005), o enforcado ao estar suspenso no Espaço 

relaciona-se com a imagem da levitação, do vôo onírico. Remete ao Sujeito que não vive a 

vida terrestre, mas um sonho ou idealismo místico que é erguido por uma estranha força. Pelo 

movimento de liberdade do Corpo erguido que balança de um lado a outro, diz-se que o 

enforcado pende de sua própria doutrina.  

Em relação a isso, o arcano XII do Tarô
53

 nos revela a imagem de um Sujeito suspenso 

pelo pé denominado de O Pendurado ou O Enforcado, cujo simbolismo remete a aceitação do 

sacrifício, a abnegação e ao cumprimento do destino.  

Esta carta também está ligada ao patriotismo, as mudanças de vida e a falta de clareza 

no plano emocional ou afetivo. O Tarô ainda nos informa que a imagem do enforcado 

relaciona-se com a Arte e a Utopia.   

O Anarquista Daniel Santiago nos interroga sobre essa pátria abismo que é ao mesmo 

tempo a Mãe que abriga e o fosso sem fundo das amarras socioculturais, cuja corda enquanto 

símbolo da individualidade ao mesmo tempo circunscreve através do nó o Sujeito ao seu 

estrato social dependurando–o.  

Assim como na utopia anarquista, não estaria o performer Santiago questionando a 

liberdade do Sujeito diante das amarras socioculturais representadas pela corda e pelo nó? 

                                                             
52 Faço aqui alusão ao mito de Osíris cujo corpo foi esquartejado por seu irmão Seth e as partes espalhadas por 

todo o Egito. O esquartejamento de Osíris está relacionado à agricultura egípcia, pois era comparado ao corte e 

debulha do trigo e da cevada que era realizada anualmente. Acreditava-se que Osíris poderia levantar-se junto ao 

crescimento das plantações (WILLIS, 2007).  

 
53 O Tarô é composto por 78 cartas das quais as 22 primeiras são numeradas de 1 a 21 (a carta O Louco não é 

numerada na maioria das vezes) e são chamadas de Arcanos Maiores. As 56 cartas restantes são denominadas de 

Arcanos Menores e estão divididas em quatro naipes: Paus, Ouros, Espadas e Copas, cada uma dessas numeradas 

de 1 a 10 e por fim, as quatro figuras representadas pelo Rei, Rainha, Valete e Cavaleiro que somam 16 cartas. 
Os naipes Paus, Ouros, Espadas e Copas correspondem aos elementos Fogo, Terra, Ar e Água, que também 

figuram como vimos anteriormente, no simbolismo da Cabala e da Alquimia. 

 



148 

 

 

 

Não estaria o artista – esse ser suspenso e dependurado entre a imaginação da matéria Céu e 

Terra – na incômoda posição de questionar os valores estéticos vigentes?  

Ao reivindicar a pátria abismo, não estaria o Anarquista aceitando o sacrifico de 

mergulhar nas profundezas de uma vertigem libertária sem limites? “A vertigem é um 

relembrar brutal da nossa humana e presente condição terrestre” (DURAND, 1997, p. 113).  

O Corpo também é uma pátria abismo, território único do Sujeito que experimenta 

nele próprio a liberdade que pode confrontar o Estado–Nação e os contextos socioculturais, 

tendo a Performance neste caso, o ato pendular utópico que busca resistir e enfrentar a 

Passagem do Tempo, pois a palavra abismo não é nome de objeto concreto mas sim adjetivo 

psíquico (DURAND, 1997). 

 

O corpo funciona como um limite de fronteira, “fator de individuação” (Durkheim), 

lugar e tempo da distinção. O corpo, de certa maneira, é aquilo que fica quando 
perdemos os outros (cf. Infra), é o traço mais tangível do sujeito, a partir do qual se 

distendem a trama simbólica e os liames que o vinculavam aos membros de sua 

comunidade (LE BRETON, 2011, p. 242). 

 

Enquanto seu Corpo se debate enfocado de cabeça para baixo, Santiago nos questiona 

clamando através de seu cartaz–manifesto por mudanças políticas/estéticas/culturais/afetivas 

tendo o elo simbólico da suspensão a relação com a Arte e a Utopia.  

A relação da presença corporal do Sujeito e a poética–onírica do vôo que representa as 

forças idealísticas da Arte e da Utopia também podem ser percebida na 

performance/intervenção urbana Poesia para a Estratosfera, idealizada e realizada por Daniel 

Santiago e Grupo TOTEM 
54

. 

A ação performática em questão é baseada no poema Chopp do pernambucano Carlos 

Pena Filho (1929 – 1960): 

 

Na Avenida Guararapes,  
o Recife vai marchando.  

O bairro de Santo Antonio,  

tanto se foi transformando  

que, agora, às cinco da tarde,  

mais se assemelha a um festim,  

nas mesas do Bar Savoy,  

o refrão tem sido assim:  

São trinta copos de chopp,  

                                                             
54 O Grupo TOTEM em 2013 completou 25 anos de intensa atuação na arte da Performance. Os 

idealizadores/diretores Fred Nascimento e Lau Verissímo mantêm uma vigorosa pesquisa estética que coloca o 

Grupo TOTEM no entre fronteiras da Dança, do Teatro e da Performance com a colaboração de artistas visuais, 

cuja temática geralmente enfatiza o Corpo ritualizado. 



149 

 

 

 

são trinta homens sentados,  

trezentos desejos presos,  

trinta mil sonhos frustrados.  

Ah, mas se a gente pudesse  

fazer o que tem vontade:  

espiar o banho de uma,  

a outra amar pela metade  

e daquela que é mais linda  

quebrar a rija vaidade.  

Mas como a gente não pode  

fazer o que tem vontade,  
o jeito é mudar a vida  

num diabólico festim.  

Por isso no Bar Savoy,  

o refrão é sempre assim:  

São trinta copos de chopp,  

são trinta homens sentados,  

trezentos desejos presos,  

trinta mil sonhos frustrados. 

 

Os versos fazem referência aos desejos reprimidos que explodem na boêmia noturna 

encarnada no poema pelo Bar Savoy
55

. Nas palavras do poeta recifense, a presença dos trinta 

homens sentados, dos trezentos desejos reprimidos e dos trinta mil sonhos frustrados parece 

contrastar com o fim de tarde no Bairro de Santo Antonio que “[...] mais se assemelha a um 

festim, nas mesas do Bar Savoy [...]”. O poema nos transparece de forma bucólica a condição 

de um contexto de época que restringia de maneira mais incisiva a Liberdade masculina de se 

“[...] fazer o que tem vontade: espiar o banho de uma, a outra amar pela metade [...]”, 

restando aos Sujeitos mudar a vida num diabólico festim, pois os trezentos desejos estão 

presos assim como os trinta mil sonhos que escoam nos trinta copos de Chopp, título do 

poema. 

Na performance Poesia para a Estratosfera, Daniel Santiago busca recriar este 

bucólico cenário e ao mesmo tempo reencontrar a boemia perdida nas esquinas da Av. 

Guararapes, convidando qualquer pessoa nas ruas de Garanhuns durante o Festival de 

Inverno/2010 e também na Rua da Moeda, Recife/2013, para tomar um chope e pensar em 

seus trezentos desejos presos e nos trinta mil sonhos frustrados. Com a colaboração dos 

integrantes do Grupo TOTEM, são oferecidos roupas e acessórios que tentam reconstituir a 

indumentária de um contexto boêmio de algumas décadas atrás. São também oferecidos copos 

                                                             
55 Freqüentado por poetas, literatos, artistas e intelectuais, o Bar Savoy fundado em 1944 situava-se na Av. 

Guararapes/147 em pleno centro do Recife e se tornou uma referência cultural até os dias atuais mesmo tendo 

deixado de existir.  



150 

 

 

 

de chope em mesas onde os passantes pudessem sentar e degustar o crepúsculo vespertino no 

intuito de refletir sobre seus sonhos e desejos, suas condições de humanidade e liberdade.  

A índole anarquista de Santiago propõe uma experiência coletiva pautada na ação. Ao 

colocar o Sujeito no núcleo da experiência coletiva, investe-se na transformação da realidade 

como proposta de libertação pautada na ação e reação. Caracterizados, sentados e bebendo 

chope, os participantes da performance emprestam suas presenças puras e simples em total 

descontração, como numa confraternização dos desejos e sonhos humanos a serem libertados. 

Esses desejos e sonhos devem ser escritos em um papel distribuído para que sejam amarrados 

a balões que serão soltos e que ganham o Céu.  

Enquanto os sonhos e os desejos voam até a estratosfera, brindamos com os copos de 

chope repetindo o refrão do poeta Carlos Pena Filho: 

 

São trinta copos de chopp,  

são trinta homens sentados,  

trezentos desejos presos,  

trinta mil sonhos frustrados.  

 

O Anarquista Santiago investe na pureza da presença que busca a Liberdade..., o vôo 

é um sonho humano de potência e de pureza, e esta Liberdade muitas vezes se encontra 

encabulada nos desejos e nas profundezas de nossos sonhos. Em sentido amplo, o desejo e o 

sonho podem ser considerados sinônimos. Desejo é ambição, aspiração, avidez... Não seriam 

esses os componentes elementares de nossos sonhos?   

Desde a Antiguidade os Homens prestam atenção aos que sonham e suas imagens 

oníricas muitas vezes são considerados índices premonitórios ou a concretização de fatos da 

realidade imediata. Para Gaston Bachelard (1997), os sonhos estão sob a dependência dos 

quatro elementos fundamentais (Fogo, Terra, Água e o Ar): “Sonha-se antes de contemplar. 

Antes de ser um espetáculo consciente, toda paisagem é uma experiência onírica. Só olhamos 

com uma paixão estética as paisagens que vimos antes em sonho” (BACHELARD, 1997, p. 

05).  

Santiago, o Grupo TOTEM e o público, possuídos pelos ideais de Ícaro não poderiam 

enviar os sonhos e desejos a outro destino a não ser ao elemento Ar... a Estratosfera! Situada 

entre 7 a 50 km de distância da superfície terrestre, a Estratosfera é uma camada da atmosfera 

de nosso planeta que está entre a Troposfera e a Mesosfera. A Estratosfera é considerada uma 



151 

 

 

 

camada estável com temperaturas que variam de 10° a -50°, propícia ao tráfego de aviões e 

onde se situa a camada de Ozônio.  

É para este lócus aéreo que Santiago e seus seguidores Anarquistas almejam depositar 

seus sonhos e desejos, pois é aos Céus que rogamos e suplicamos por dádivas e sonhos... 

Nada mais justo que libertar os sonhos e desejos reprimidos por nós aos ventos, devolvendo-

lhes de onde imaginariamente vieram para que possam eternamente circular nos ares 

horizontais da Estratosfera. 

 
A pureza celeste é, assim, a característica moral do levantar vôo, como a mancha 
moral era característica da queda, e compreende-se perfeitamente a reversibilidade 

terapêutica deste princípio em Desoille, para quem toda a representação psíquica da 

imagem do levantar vôo é indutora ao mesmo tempo de uma virtude moral e de uma 

elevação espiritual (DURAND, 1997, p. 133 – 134). 

  

Ao brindar, recitar e observar coletivamente os balões que ganham os Céus vive-se a 

intensidade da Alteridade Espacial (ZUMTHOR, 2007) que não é mera presença corporal do 

Sujeito, mas uma ação performática humana que sonha com o lugar utópico da estratosfera 

onde nossos desejos possam repousar livremente no Ar.  

O espaço relacional criado pela Alteridade Espacial na Performance que pressupõe o 

domínio espacial através do Corpo do artista, se completa na decodificação de seus 

movimentos, gestos e comportamentos, colocando o espectador no tempo da ação 

performática (ZUMTHOR, 2007; GLUSBERG, 1987).  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



152 

 

 

 

 

Figura 49 – Poesia para a Estratosfera (Recife/2013). Os balões são os guias imaginários que concretamente 

levarão para os Céus nossos sonhos e desejos. Uma possibilidade que preza pela pureza da presença na 

Performance do Anarquista Daniel Santiago. 

 

 
 

 

 
 

 



153 

 

 

 

 

 
 

 



154 

 

 

 

 

 

Fonte: Acervo pessoal. 

 

Reafirmo que nem sempre na Performance o Espaço/Tempo proposto pelo performer 

é vivenciado pela audiência passivamente através do reconhecimento. O caráter bricoleur da 

ação performática que articula fragmentos de posturas por parte do artista, além das inúmeras 

possibilidades de reformular, renegociar e recombinar sua atuação diante do público pode 

causar algum desconforto ou estranhamento. 

Vimos na segunda parte deste texto como a representação do Corpo nas Vanguardas e 

na Performance foi (re)construída e (re)negociada dialógica e hologramaticamente de maneira 

por vezes abertamente livre ou sob forte tensão social. Como a arte da Performance está 

intrinsecamente ligada ao Corpo do artista numa relação recursiva entre Sujeito ↔ Objeto, há 

uma grande fluidez entre o livre domínio do Corpo e os interditos socioculturais que a 

imagem deste mesmo Corpo simbolicamente sofre e representa. A presença física do artista 

como obra de arte por si suscita esta tensão. 

Evidencio estes fatos correlatos na performance Godot Esperando Samuel Beckett, 

realizada por Santiago em mais de seis cidade das quais destaco, Fortaleza/2010 na ocasião do 

Programa Banco do Nordeste do Brasil – BNB de Cultura, e em 2012 no Programa de 

Residências Artísticas da Bienal de Cerveira em Portugal. Como o princípio da ação 



155 

 

 

 

performática sugere, há uma inversão do título da famosa obra do literato e dramaturgo 

irlandês Samuel Beckett (1906 – 1989) Esperando Godot.  

Escrita em 1949 e publicada em 1952, o clássico Esperando Godot é a primeira obra 

teatral encenada de Beckett cuja narrativa se divide em dois atos que se baseiam em cinco 

personagens (Estragon, Vladimir, Pozzo, Lucky e o Moço) que esperam um sexto personagem 

chamado Godot. Não há nenhuma referência inicial sobre os personagens e os motivos pelos 

quais esperam Godot, e diante disso o público/leitor é constantemente confrontado com o 

tédio da eterna espera, pela expectativa do aparecimento de Godot e pelo longo diálogo 

absurdo que se desenrola entre as personagens. Numa inversão anárquica da famosa peça 

teatral, Daniel Santiago encarna o próprio Godot, revelando a personagem oculta da narrativa. 

Ignorando completamente as personagens Estragon e Vladimir que tanto esperavam por ele na 

versão do autor, Santiago Godot espera pelo criador, ou melhor, por Samuel Beckett. Se antes 

a angústia da espera por uma persona tomava o espectador, agora inversamente, o público 

torna-se potencialmente o autor da obra quando Daniel Santiago como Godot aborda-os e 

pergunta-os: “Você é Samuel Beckett?”. 

Não importa o lugar onde o performer Santiago esteja o que lhe interessa é achar o seu 

criador – Beckett. Com um cartaz em mãos “Godot esperando Samuel Beckett”, a paciência e 

o sarcasmo do Anarquista é equivalente ao tédio e ao absurdo da versão original.  

Elegantemente trajado e com seu Cetro
56

 (bengala), Santiago Godot anseia encontrar 

seu criador com a mesma intensidade que o Monstro desprezado pelo pai/cientista Dr. Victor 

Frankenstein no clássico de M. Shelley (1797 – 1851)
57

. Talvez Daniel Santiago interrogue 

Samuel Beckett pelo fato de investir invisibilidade a Godot, embora ele seja a personagem 

mais esperada, a razão em si da existência da narrativa e o mote da história que não aparece... 

Que não se vê... Que talvez não exista!  

Santiago corporifica a persona Godot e torna indefinida a presença do criador, pois 

Beckett pode ser qualquer pessoa que esteja circulando nas ruas... Nesse caso o próprio Godot 

não sabe quem é Samuel Beckett! Por isso aborda todos os que por ele passam. Não estariam 

                                                             
56 Segundo Gilbert Durand (1997), o Cetro e o Gládio são arquétipos recíprocos dos esquemas ascensionais do 

Regime Diurno da Imagem. Um pouco diferente do Gládio que é uma espada com dois gumes utilizada para 

separar, afastar e destingir a luz das sombras, o Cetro é a imagem da liderança dos reis e sua verticalidade 

indica o caminho da ascensão aos céus, da pureza e do poder. 

 
57 “Embora mais odiado do que amado, o monstro é a representação total do poder criador de Frankenstein e 

mais imaginativo do que seu criador, O monstro é, ao mesmo tempo, mais intelectual e mais emocional que seu 

criador [...] O maior paradoxo e a mais espantosa realização da novela de Mary Shelley é que o monstro é mais 

humano do que seu criador” (BLOMM In: SHELLEY, 1997, p. 242). 



156 

 

 

 

nesta ação performática as evidências de que a Performance é a busca/encontro da obra/Corpo 

com seu criador/Sujeito? Não seria a Performance uma expressão artística que legitima a 

(co)autoria do espectador no embate corpo –a –corpo com a presença do artista? Que o lócus 

da Alteridade Espacial é este momento decisivo na inversão/diluição de papéis entre 

criador↔criatura artista ↔ obra Sujeito ↔ Objeto? 

Não são raras as narrativas míticas onde a criatura reivindica e interroga a presença do 

criador, embora saibamos que hologramaticamente um convive no outro. Nos Mitos de 

Origem das culturas tradicionais, diz M. Eliade (2011), os Sujeitos reivindicam um retorno ao 

criador para justificar uma nova situação, algo que foi modificado (enriquecido ou 

empobrecido). Este retorno a origem oferece a esperança de um renascimento, pois a Vida 

não pode ser reparada, mas sim, recriada a partir do retorno a fonte original. O retorno a 

Origem também é um reconhecimento dialógico da nova situação que se instala e que também 

é um ato de criação, pois na Origem o Cosmo é por excelência o modelo perfeito de criação.  

 

Fazer bem alguma coisa, trabalhar, construir, criar, estruturar, dar forma, in-formar, 

formar – tudo isso equivale a trazer algo à existência, dar-lhe “vida” e, em última 

instância, fazê-la assemelhar-se ao organismo harmonioso por excelência, o Cosmo 

(ELIADE, 2011, p.34 – 35).  

 

Daniel Santiago trouxe vida carnal ao virtual Godot, e para tal, reivindica um retorno a 

origem e ao criador, com o intuito de mostrar-lhe a nova situação... Uma situação que se 

transformou da espera de Godot ao Godot que espera... A presença de Godot reivindica ao seu 

criador o reconhecimento do ato de esperar como pura criação. 

Gostaria de fazer uma ressalva às três obras performáticas realizadas por Santiago até 

aqui apreciadas (O Brasil é Meu Abismo, Poesia para a Estratosfera e Godot Esperando 

Samuel Beckett) e a que discutirei a seguir (O Velho Ernest Hemingway e o Mar de Recife), e 

que tem ligações diretas com a Literatura – os poemas de Jomard Muniz de Britto e Carlos 

Pena Filho, a peça de Beckett e a obra de Ernest Hemingway. A Performance enquanto 

expressão artística contemporânea se alimenta da lógica da apropriação temática/conceitual 

e/ou formal.  

Como foi sublinhado na primeira parte desta pesquisa, a Performance e o Happening 

surgem dentro de um contexto histórico que anuncia o fim do Modernismo na Arte e o início 

do que se convencionou ser chamado de Arte Contemporânea. No contexto contemporâneo, 



157 

 

 

 

muitos artistas dão continuidade às pesquisas realizadas pelos Dadaístas/Surrealistas em 

relação à lógica da apropriação ou do Ready-Made 
58

. 

Godot Esperando Samuel Beckett é um eloqüente exemplo da lógica da apropriação 

temática/conceitual baseada na Literatura que no caso da Performance ganha dimensões por 

vezes inesperadas por conta da presença física do artista, ou melhor, de seu domínio 

cenestésico diante do público.  

A Performance ao contrário de outras expressões artísticas não priorizam um elemento 

ou artefato material para exposição, sendo a ação do artista o componente fundamental.  

Mesmo que os registros feitos em Vídeo, Fotografia ou mesmo sketches/rascunhos do projeto 

de atuação sejam posteriormente expostos, o que realmente legitima uma Performance é sua 

realização, a consumação do ato, o estabelecimento da Alteridade Espacial. A presença do 

Corpo é um fato primordial na Performance pois: 

 

O corpo entra em cena em sua materialidade. A incorporação da arte como ato 
inscrito no efêmero do momento, inserido em um ritualismo combinado ou 

improvisado segundo interações dos participantes, contesta os funcionamentos 

sociais, culturais e políticos por um engajamento pessoal imediato (LE BRETON, 

2003, p. 44). 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

                                                             
58

 “O termo é criado por Marcel Duchamp (1887 - 1968) para designar um tipo de objeto, por ele inventado, que 

consiste em um ou mais artigos de uso cotidiano, produzidos em massa, selecionados sem critérios estéticos e 

expostos como obras de arte em espaços especializados (museus e galerias)” (ENCICLOPÉDIA ITAÚ 

CULTURAL ARTES VISUAIS, Fonte: disponível em: < 

http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia_ic/index.cfm?fuseaction=termos_texto&cd_verbete=5

370&lst_palavras=&cd_idioma=28555&cd_item=8>. Acesso em: 09 out. 2013).   

A lógica de se apropriar de qualquer objeto ganha amplitude sendo considerado temas/títulos de outras obras, 

assim como imagens, músicas, atos e posturas etc. 

http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia_ic/index.cfm?fuseaction=termos_texto&cd_verbete=5370&lst_palavras=&cd_idioma=28555&cd_item=8
http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia_ic/index.cfm?fuseaction=termos_texto&cd_verbete=5370&lst_palavras=&cd_idioma=28555&cd_item=8


158 

 

 

 

Figura 50 – Godot Esperando Samuel Beckett (Vila Nova de Cerveira - Portugal/2012). O público é interrogado 

por Santiago Godot: “Você é Samuel Beckett?”.  

 

 

 

 



159 

 

 

 

 

Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Na performance Democracia Chupando Melancia (São Paulo/2012) apresentada no 

Instituto Itaú Cultural, esta presença corporal é enfatizada na figura feminina que simbólica e 

concretamente representa a Democracia. Robusta e confortavelmente sentada em seu trono, a 

mulher ostenta a faixa que a batiza como Democracia, cujo olhar parece palpável e ao mesmo 

tempo inatingível. Como sabemos, Democracia é substantivo feminino que designa forma de 

Governo em que o povo elege livremente seus representantes em um sistema partidário plural. 

A soberania do Estado é exercida pela população, pela liberdade de imprensa e também pela 

asseguração e acesso aos direitos civis e individuais do cidadão. 

Historicamente a Democracia remonta a Atenas na antiga Grécia no período Clássico, 

mas sua concepção enfaticamente moderna surge no contexto de crise dos velhos regimes 

políticos e econômicos da Europa no final do século VXIII
59

. É impossível não destacar neste 

caso a Revolução Francesa como o evento que fez ecoar globalmente ideais de base para a 

instauração das democracias. Segundo Hobsbawn: “A França forneceu o vocabulário e os 

temas da política liberal e radical-democrática para a maior parte do mundo. A França deu o 

                                                             
59 Nesse contexto cito as revoltas das colônias européias ao redor do Mundo, a Guerra da Secessão nos Estados 

Unidos (1776 – 83), na Irlanda (1782 – 4), na Inglaterra (1779), na Bélgica e Liège (1787 – 90), em Genebra 

(1779) e na Holanda (1779 – 7) (HOBSBAWM, 1996). 



160 

 

 

 

primeiro grande exemplo, o conceito e o vocabulário do nacionalismo. [...] Esta foi a obra da 

Revolução Francesa” (1996, p. 07 – 08). 

No contexto revolucionário francês das Artes Visuais a obra A Liberdade Guiando o 

Povo (1830) do pintor liberal Eugène Delacroix (1798 – 1863) tornou-se uma referência 

icônica da tomada hipotética do Poder pelo Povo. Vemos nessa composição famosa uma 

figura feminina que domina a cena com sua corpulência e nudez parcial que surge em meio à 

barricada ostentando a bandeira francesa e empunhando uma baioneta, onde sua postura 

heróica e confiante avança descalça sobre os cadáveres dos vencidos. Como uma madona 

pagã, esta figura feminina invoca a atmosfera mitológica da deusa Atena que, além de inspirar 

a bravura dos heróis, favorecia as manifestações da inteligência, das atividades filosóficas e 

literárias (KURY, 2009).  

Encarnada como a Liberdade, a deusa plebéia de Delacroix mostra sem pudor os seios 

e as axilas, sinais da representação do Corpo nu como símbolo da pureza. Nesta obra, a 

Liberdade não se mostra complemente nua e pura como na representação do panteão mítico 

grego da antiguidade, pois além de recobrir parte de seu corpo com o vestido típico das 

mulheres das classes populares francesas, usa uma boina frigia utilizada pelos insurgentes. 

Trata-se da combinação poderosa da imagem deusa/feminina carnal que simboliza o ideal da 

Liberdade que junto aos princípios de Igualdade e Fraternidade, formam os pilares da 

revolução democrática européia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



161 

 

 

 

Figura 51 – A Liberdade Guiando o Povo (1830). Eugène Delacroix. 

 

 

Fonte: disponível em: < http://www.louvre.fr/en/visites-en-ligne >. Acesso em: 09 out. 2013. 

 

Numa ação performática poeticamente anárquica, Daniel Santiago ao se apropriar da 

deusa rebelde de Eugène Delacroix atribui uma nova dinâmica à Liberdade, que encarnada 

agora na Democracia, descansa em seu trono cercado por melancias e por seus súditos que 

estranhamente a observam. A performance se desdobra em Santiago oferecendo pedaços da 

fruta melancia aos súditos observadores da Democracia; a própria deusa Democracia saboreia 

uma fatia da fruta! O Anarquista Daniel Santiago ataca frontalmente a idéia que muitas vezes 

prevalece sobre a Democracia – um princípio e um direito que por vezes se torna uma 

idealização abstrata que repousa em seu trono; nós a observamos, mas não a apreendemos 

plenamente... A Democracia também nos observa enquanto se ocupa em chupar sua melancia.  

A imagem do espectador que aprecia a Democracia que nos observa e se delicia com a 

fatia de uma melancia é por si só, uma interpretação anárquica da situação política brasileira.  

Simultaneamente, o público também chupa a melancia e assim, nos ocupamos deste 

ato e observamos uns aos outros: nós e a Democracia, paralisados degustando uma fruta. A 

melancia (Citrullus Ianatus) é uma fruta oriunda da África, fruto de uma espécie de erva 

http://www.louvre.fr/en/visites-en-ligne


162 

 

 

 

trepadeira rastejante da família Cucubitacea, cultivada em solos secos e arenosos, portanto de 

fácil adaptação no Brasil. O perfil tropical da espécie melancia associado à ação sarcástica e 

anárquica de Santiago me remete à Instalação Tropicália (1967) do artista visual carioca 

Hélio Oiticica (1937 – 1980), onde o espectador é convidado a entrar no Penetrável
60

 

composto de frutas, araras, diversas imagens, plantas, areias e pedras. Não é uma mera 

associação citar Oiticica em relação à obra de Daniel Santiago, pois ambos viveram os anos 

de repressão militar e comungam do posicionamento crítico em relação ao sistema de arte e as 

concepções nelas inscritas, além de manifestarem seus inconformismos sociais e políticos. 

A Melancia e o ato de chupá-la é este aspecto tropical anárquico que se soma aos 

questionamentos referentes à brasilidade presentes nas manifestações da Semana de Arte 

Moderna de 1922, no Manifesto Antropofágico, no Manifesto Regionalista, na Tropicália e no 

Manguebeat. Mais que isso, a Melancia enquanto espécie está habituada naturalmente a 

florescer em lugares áridos, arenosos e solos hostis, onde podemos associá-la a própria noção 

do sujeito democrático e a luta sociocultural que se trava diariamente para que o direito a 

Liberdade floresça e seja garantido.  

Aqui a contestação Anarquista de Daniel Santiago reconhece os limites e a 

importância da Democracia, e ainda que a atitude anarquista seja libertária, como dito 

anteriormente, o Anarquismo preza pelo auxílio mútuo consciente – o que pressupõe um 

princípio democrático – da Liberdade como um sentimento puro e intelectual do Sujeito, onde 

os grupos sociais seriam capazes de se autorganizarem de forma não hierárquica.  

Por fim, o Anarquista Santiago retira a faixa Democracia da figura feminina e a coloca 

em diversas pessoas que vivem a performance e chupam a melancia, convidando-as a 

sentarem-se no trono destinado a deusa, lembrando-nos da fragilidade da noção de poder 

absoluto e hierárquico, e que sempre deveríamos estar imbuídos do ideal democrático e nos 

despir da arrogância que as hierarquias sociais e políticas nos impõem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                             
60 Os Penetráveis são obras ambientais criadas por Hélio Oiticica inspiradas nas estruturas labirínticas das 

favelas cariocas. Eram compostas por diversos materiais e objetos que o artista se apropria para provocar a 

percepção do público.    



163 

 

 

 

Figura 52 – Democracia Chupando Melancia (São Paulo/2012). A crítica de arte e performer Clarissa Diniz 

encarna a Democracia que junto ao público se delicia com um banquete suculento de melancia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



164 

 

 

 

 

 

  Fonte: Arquivo pessoal do artista. 

 

 

 



165 

 

 

 

No mesmo caminho da exploração poética da presença anarquista do Corpo como na 

performance Godot Esperando Samuel Beckett e Democracia Chupando Melancia está a ação 

O Velho Ernest Hemingway e o Mar de Recife. Desta vez a referência literária vem da obra O 

Velho e o Mar do escritor norte-americano Ernest Miller Hemingway (1899 – 1961), leitura 

que trata das desventuras de um velho e experiente pescador cubano que sente o peso dos 

anos em sua atividade de sobrevivência – a pesca. A pobreza em que vive o velho Santiago 

contrasta com sua rica e experiente trajetória acumulada em décadas dedicadas ao ofício da 

pesca e, embora seja reconhecido em sua comunidade, não goza mais da admiração dos 

pescadores mais jovens. Santiago ama seu trabalho, mas sua idade não mais lhe oferece 

condições para continuar, além de que têm acumulado constantemente uma má sorte que o 

deixa 84 dias sem nada pescar. Embora não tenha pescado nada ultimamente, o velho precisa 

continuar para sobreviver e provar que ainda é um bom pescador. 

Certo dia, como de costume, o velho parte com seu barco para mais uma pescaria, 

onde encontra condições estranhamente propícias que lhe indicam que o dia será de sorte. De 

fato Santiago fisga um enorme peixe que o arrasta para Oceano do Golfo do México. Após 

três dias de intensa luta consigo mesmo e com o monstro marinho, Santiago no limite do 

esgotamento físico-psíquico captura o peixe e imediatamente inicia sua volta para a ilha. Por 

estar longe demais da costa e por arrastar um peixe tão grande e pesado, o pequeno barco de 

Santiago foi atacado por diversos tubarões que devoraram sua pesca. O velho empreende uma 

luta épica em defesa de sua caça, mas o grande peixe transforma-se apenas em uma 

esquelética carcaça. Ao chegar à vila de pescadores, Santiago sente-se derrotado pela 

Natureza e por sua força em constante movimento.  

Escrito e publicado entre 1952/52, o romance O Velho e o Mar rendeu a E. 

Hemingway o prêmio Pulitzer (1953) e sua narrativa nos fazem pensar sobre a luta que 

travamos no dia-a-dia e que vai tornando-se mais pesada e difícil com o pesar dos anos. O 

Mar em sua imensidão que ora é calmaria, ora é tempestade, nos faz pensar na Vida com seus 

caminhos e bifurcações. O gigantesco peixe que Santiago fisga são nossas aspirações e 

inspirações, nossos objetivos ou nossa obra, que nos arrasta pelo Mar da Vida e que nos faz 

lutar por ela muitas vezes até o limite! Ao conquistar sua meta (grande peixe), Santiago sabe 

que não pode relaxar e continua sua luta com os tubarões. Os tubarões encarnam nossas 

infelicidades, desvios, decepções, nossos críticos e detratores, mas também a Passagem do 

Tempo que devora o tempo humano. Isto fica evidente quando o velho Santiago ao sentir o 



166 

 

 

 

peso dos anos em seu Corpo quase mutilado, não tem alternativa senão lutar por sua pescaria 

contra os tubarões que buscam devorar.  

Santiago sabe que navegar nos Mares da Vida torna-se mais difícil com o passar dos 

anos, mas encontra no jovem ajudante aprendiz, a força para mantê-lo realizando seu ofício. O 

ajudante aprendiz é a voz de seu espírito que não envelhece e que contrasta com o Corpo 

cansado da luta que empreende contra o Mar diariamente. Numa apropriação da obra de 

Hemingway, Daniel Santiago sempre elegante, caminha pelas veredas ensolaradas de uma 

manhã quente na praia de Boa Viagem – Recife. Sua presença airosa contrasta com os trajes 

de banho de pouca roupa, usados corriqueiramente nos dias de verão no litoral nordestino. 

Santiago desfila despretensiosamente pela areia da praia e observa o Mar e o Céu azuis, assim 

como os banhistas que se divertem nas águas mornas. Como se estivesse hipnotizado pelos 

azuis que dividem a linha do horizonte, Daniel Santiago orbita a beira do Mar e aos poucos 

adentra com seus trajes que se tornam atípicos diante de sua decisão repentina. 

Gradativamente a presença poética de Santiago desaparece nas águas salgadas. 

 

Diferentemente de explorar ou expor o conteúdo da obra literária, ele remove as 

referências literais à estória mencionada (O velho e o mar) e joga com o título, 

criando uma dinâmica totalmente nova em que a literatura é retirada de sua suposta 

esfera elitista e de caráter privado e é transplantada para o espaço público (TEJO & 

GILBERT, 2012, p. 10). 

 

O velho Santiago de E. Hemingway empresta dialogicamente seu nome a Daniel 

Santiago que assim como a personagem da obra, deixa-se levar pela imensidão do Mar. Não 

sabemos ao certo as razões pelas quais o velho se deixa levar pela Natureza, mas isso se dá de 

maneira hipnótica, lenta e gradativa... Uma contemplação do que parece ser inevitável. A esta 

contemplação que seduz, nos diz Durand: “A água que escorre é amargo convite à viagem 

sem retorno: nunca nos banhamos duas vezes no mesmo rio e os cursos de água não voltam à 

nascente” (1997, p. 96). Contemplação hipnótica pela oscilação do Mar e pelo movimento do 

Tempo. A mudança das marés relacionada aos ciclos lunares é expressão da Passagem do 

Tempo que temos inevitavelmente que enfrentar. O velho Santiago de Hemingway ao afrontar 

o Mar carrega as marcas do Tempo em seu Corpo. Durante a performance Daniel Santiago 

contempla a passagem do tempo no movimento do Mar e o enfrenta ao submeter-se 

(Sujeito↔Obra) ao mergulho em seus mistérios.  



167 

 

 

 

A sedução irrevogável e fatal de penetrar nos mistérios aquáticos é bem representada 

pela imagem mitológica das Sereias. Demônios Marinhos em parte mulheres e em parte 

pássaros, as Sereias são as filhas do deus do rio Aqueloo com a musa Melpomene
61

.  

As Sereias habitavam uma ilha na península de Sorrento no Mediterrâneo, onde além 

da sedução do canto mortal, tocavam a lira e a flauta. Elas provocavam a destruição das naus 

contras os rochedos e depois devoravam os marinheiros náufragos. Outras fontes do Mito nos 

informam que as Sereias cantavam para a alma dos mortos que eram eleitos pelos deuses para 

morar na ilha dos Bem-Aventurados.  

Franz Kafka (1883 – 1924) no texto O Silêncio das Sereias (1917) nos brinda com 

uma bela descrição particular sobre uma passagem da Odisséia de Ulisses, um dos poemas 

épicos atribuídos a Homero. Segundo a Odisséia, advertidos pela feiticeira Circe, Ulisses e 

seus homens continuam sua viagem de volta a Ítaca consciente dos perigos que ainda estavam 

por vir. Aconselha Circe ao destemido Ulisses: 

 

Chegarás, primeiro, à região das sereias, cuja voz encanta todos os homens que delas 

se aproximam. Se alguém, sem dar por isso, delas se avizinha e as escuta, nunca 

mais sua mulher nem seus filhos pequeninos se reunirão em torno dele, pois que 

ficará cativo do canto harmonioso das sereias. Residem elas num prado, em redor do 
qual se amontoam as ossadas de corpos em putrefação, cujas peles se vão 

ressequindo (HOMERO, s/d, p. 148 – 149). 

 

Kafka relata que Ulisses cônscio do canto mortal das Sereias, teria tapado os ouvidos 

com cera morna e se acorrentado ao mastro de sua embarcação. Ao passar pelas Sereias, 

Ulisses se deparou com algo mais terrível do que seu canto, o silêncio imposto por elas a eles: 

 

E de fato, quando Ulisses chegou, as poderosas cantoras não cantaram, seja porque 

julgavam que só o silêncio poderia conseguir alguma coisa desse adversário, seja 

porque o ar de felicidade no rosto de Ulisses - que não pensava em outra coisa a não 

ser em cera e correntes - as fez esquecer de todo e qualquer canto. Ulisses no entanto 

- se é que se pode exprimir assim - não ouviu o seu silêncio, acreditou que elas 

cantavam e que só ele estava protegido contra o perigo de escutá-las. Por um 

instante, viu os movimentos dos pescoços, a respiração funda, os olhos cheios de 

lágrimas, as bocas semi-abertas, mas achou que tudo isso estava relacionado com as 

árias que soavam inaudíveis em torno dele. Logo, porém, tudo deslizou do seu olhar 

dirigido para a distância, as sereias literalmente desapareceram diante da sua 

determinação, e quando ele estava no ponto mais próximo delas, já não as levava em 

conta (KAFKA, s/d.).  

                                                             
61 Há divergências quanto à origem das Sereias. Em algumas fontes as Sereias teriam nascido do sangue 

derramado por Aqueloo quando ferido por Heraclés. Em outras referências, elas são filhas de diferentes musas e 

deuses: Terpsícore ou Esteropé, ou ainda, filhas do deus marinho Forcis. Também varia o número de Sereias 

irmãs; duas (Aglaofeme e Telxiope), três (Aglaope, Pisinoe e Telxiêpie, ou Leucósia, Lígia e Partenope) ou 

quatro (Molpe, Raidne, Telés e Telxiope) (KURY, 2008). 



168 

 

 

 

Entretanto, no poema de Homero as Sereias maravilharam Ulisses com o canto
62

 da 

Morte e por pouco não o seduziram. Talvez o silêncio que nos fala Kafka seja o da Morte 

associada às profundezas do Oceano, abismo aquático e habitação do sossego! Gilbert Durand 

(1997) diz que não devemos esquecer que Poseidon, o deus dos Oceanos, é filho de Cronos e 

usa um tridente feito por dentes de monstros.  Ainda fala-nos do fervilhar anárquico e do 

sadismo dentário presente nos símbolos teriomórficos onde o bestiário é povoado pela 

hostilidade dos lobos e leões devoradores: “[...] trata-se exclusivamente da boca armada com 

dentes acerados, pronta a triturar e a morder, e não a simples boca que engole e que chupa 

[...]” (1997, p. 84). 

Assim como as Sereias e os tubarões e suas bocas dentadas e ferozes que devoram o 

Tempo e o grande peixe pescado pelo velho Santiago, o destino devorado está oculto na 

performance de Daniel Santiago, pois ao desaparecer nas águas, sua fortuna passa a ser um 

enigma.   

 
Figura 53 – O Velho Ernest Hemingway e o Mar de Recife (2012). Daniel Santiago calmamente desaparece no 

Mar azul. 

 

 
 

 

 

 

                                                             
62 Sereias: “Vem aqui, decantado Ulisses, ilustre glória dos aqueus; detém tua nau, para escutares nossa voz de 

agradáveis sons que sai de nossos lábios; depois afasta-se maravilhado e conhecedor de muitas coisas, porque 

nós sabemos tudo quanto, na extensa Tróade, argivos e troianos sofreram por vontade dos deuses, bem como o 

que acontece na nutrícia terra” (HOMERO, CANTO XII, s d, p. 152). 



169 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



170 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 

 

 



171 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



172 

 

 

 

 
 

            Fonte: SANTIAGO, Daniel. De Que é Que Eu Tenho Medo, 2012. 

O Anarquista Daniel Santiago e seu Cetro procuram a Liberdade no enfrentamento das 

trevas representadas pelo abismo e pelo Mar, no Ar da estratosfera e na espera chupando 

melancia que esmiúça a angústia da passagem do Tempo. A antítese expressa no Regime 

Diurno da Imagem que emerge do trajeto antropológico de Santiago e sua obra performática 

nos revelam a consciência política de sua presença corporal que religa temporalidades, seja 

nas Artes Visuais ou na apropriação do universo da Literatura. A obra de Santiago se alicerça 

na transformação libertária das realidades da Vida como ascensão do espírito humano. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



173 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Arte de fronteira. Teatro de imagens. Arte não-intencional. 

Minimalismo. Intervenção. Blefe. Afinal o que é performance? Talvez 

um pouco de tudo isso. 

COHEN, Renato (Performance como Linguagem) 

 

Assim percebida a performance não é uma soma de propriedades de 

que se poderia fazer o inventário e dar a fórmula geral. Ela só pode 

ser apreendida por intermédio de suas manifestações especificas.  

                                                                  ZUMTHOR, Paul (Performance, Recepção, Leitura) 



174 

 

 

 

EPÍLOGO 

 

 27 de outubro de 2012, 15h12min.  

Praça da Liberdade, Vila Nova de Cerveira – Portugal. 

 

 Ao redor e na base de uma árvore no centro da Praça da Liberdade são colocadas três 

caixas. As caixas estão fechadas e se assemelham a fichários. A esta altura da tarde, a Praça 

encontra-se bastante movimentada e em seus bancos, várias pessoas sentadas e de pé 

conversam. Ao lado da árvore está localizado o monumento que comemora o centenário da 

defesa da região do Minho. Três jovens mulheres descalças partem uma de cada vez do 

monumento até a árvore e abrem as caixas. Vemos que no interior da tampa de cada caixa há 

uma fotografia de mulheres idosas. O conteúdo das caixas ainda é enigmático para mim, mas 

cada uma das mulheres começa a retirar este conteúdo e a colocá-los dependurados nos galhos 

da árvore. 

 Silenciosas, as garotas em movimentos rápidos penduram o conteúdo das caixas na 

frondosa árvore. Aproximo-me e percebo que se trata de sacos de chá. Volto-me para a caixa-

fichário e observo que está cheia desses sacos. Dou a volta em torno da árvore e vejo que em 

cada caixa as fotografias das mulheres idosas são diferentes. As meninas continuam seu 

trabalho silencioso que é interrompido por outra figura feminina que recita uma espécie de 

poema. Sua presença é simples e seu tom de voz não é alto. Seu recital parte de um livro que 

está em suas mãos. Não me parece ser um livro, mas um diário pessoal. De maneira pontual, a 

mulher recita o que me parece ser memórias desconhecidas... Chego um pouco mais perto dos 

sacos de chá e percebo que há uma espécie de selo que unido à cordinha e ao conteúdo do chá 

contém minúsculas coisas escritas. São pequeninos poemas ligados ao chá que agora se 

debatem nos galhos ao vento. 

 A ação não é demorada e não chama muita a atenção dos transeuntes. Alguns param, 

olham e vão sem dizer nada. Outros perguntam o que está acontecendo. Vários ignoram. 

Muitos nem notam. A jovem que recitava os curtos poemas fecha o diário e se distancia da 

árvore. Aos poucos, uma a uma, as garotas pegam as caixas e saem. Deixam os sacos-poemas 

na árvore ao sabor da ventania. Poucas pessoas aplaudem e nenhuma das performers dá 

qualquer informação sobre a ação performática. 

 Por um momento fui tomado pelo impulso de ir até elas e perguntar o que era aquilo, 

qual o propósito/objetivo... Quem eram as velhas que acompanhavam as caixas? Porque as 



175 

 

 

 

garotas estavam descalças? Quem é o autor dos poemas? Porque os sacos de chá? Contive-me 

e mais uma vez pensei que a ação (meu objeto de pesquisa) deveria me falar por ela mesma e 

me permiti naquele instante de pesquisador, mais uma vez não objetivar aquela performance. 

Reservei-me ao registro fotográfico e de vídeo, e a procurar na programação do evento o 

nome das artistas e da ação performática. Talvez houvesse algum folder com 

texto/apresentação da obra. Talvez uma sinopse... Mas o máximo que consegui de 

informações sobre esta Performance estava num cartaz ilustrado à mão cujo título é Na Hora 

do Chá criada por Sol Álvares Soto. 

 

Figura 54 – Na Hora do Chá (2012). Performance de Sol Álvares Soto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



176 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



177 

 

 

 

 

            Fonte: Arquivo pessoal. 

 

Por um tempo pensei sobre essa Performance, principalmente por seu caráter singelo e 

quase introspectivo. Esta ação não tem perfil de intervenção porque não interfere no cotidiano 

da cidade, não tem apelo catártico porque não invoca a presença do público, além de tudo é 

visualmente muito discreto. As jovens trajavam roupas cotidianas sem nada que desperte a 

atenção de quem passava e a outra performer recitava os poemas em tom de conversação. Os 

sacos de chá, de tão pequenos se perdiam nos galhos entre as folhas! O único elemento visual 

marcante são as fotos das velhas nas caixas e por um instante, chama à atenção do público as 

três mulheres pendurando quem sabe o quê debaixo da árvore. 

 Como dito anteriormente a Performance não tem necessariamente caráter de 

espetáculo e as ações podem, inclusive, nem ter público e serem registras em vídeo ou 

fotografia. Contudo, espera-se do performer que se dispõe e se prepara para enfrentar o 

público, uma ação contundente de sua presença, sobretudo corporal, como sublinhei no na 

primeira parte deste texto. Na Hora do Chá parece ir à contramão do enfretamento proposto 

pela Performance exposto e debatido diversas vezes nas páginas anteriores.  

Talvez a ausência e densidade da presença nesta Performance esteja no fato de serem 

jovens estudantes de Artes que estão iniciando suas experimentações poéticas. Talvez nem 



178 

 

 

 

sejam artistas/atrizes e resolveram se aventurar em um ato performático. Talvez sejam 

ativistas de alguma causa (pela atenção ao idoso, por um ideal ecológico, pela popularização 

da poesia, para chamar atenção aos benefícios do chá à saúde etc.). Penso que por pouco, e 

por muito pouco, nada ali se configuraria como uma ação artística e isso nos mostra como os 

limites entre a efemeridade da Performance e os atos banais são frágeis e tênues. Sabemos 

que a Obra de Arte ganha autonomia de seu criador e que seu discurso muitas vezes se afasta 

bastante das razões pelas quais foi criada.  

Nesse caso, de forma visceral, a Performance problematiza a separação entre Sujeito 

↔ Objeto, Artista↔Obra, Artista↔Público, Público↔Obra, ação artística↔ação banal, 

Tempo↔Espaço, estando o Corpo do performer na condução da ação que pode ser 

interpretada de forma imprevisível, mesmo que se tome as precauções possíveis e previsíveis. 

Mesmo que o público seja parte da performance, o mesmo é livre para decodificar e reagir da 

maneira que culturalmente achar adequado. Em relação a este fato, não seria essa a busca dos 

futuristas e dadaístas com seus saraus e Soirées? Provocar a reação do expectador 

passivamente voyeur para torná-lo ativo numa Arte Viva? Não será o corpo do performer o 

meio propício para esta provocação? Não será o Corpo em si, um elemento vivo que carrega 

sentidos simbólicos que interrogam dialogicamente questões tais como as sexualidades, as 

visualidades etc., que catalisam os tabus, prazeres e interditos sociais? 

Como vimos no breve retrospecto da história das vanguardas europeias, norte-

americana e brasileira, estes questionamentos estão na origem da Performance: o 

enfrentamento público do Corpo do Artista como Obra no Futurismo e Dadaísmo; a ideia de 

uma Arte múltipla que integra diversas linguagens do Corpo na Escola da Bauhaus; a 

dissolução do Artista↔Obra cujos conteúdos humanos do inconsciente liberam as ações 

libertárias dos surrealistas e posteriormente, com o grupo Fluxus. Contemporaneamente, o 

Corpo como obra de Arte se desdobra nas expressões da Tatuagem, das Escarificações, dos 

implantes de silicones, nos piercings e nas Suspensões corporais, todos são fruto da liberação 

do Corpo que se consolida na Body Art e na Performance, que também fomentou ações 

artísticas nas revoltas estudantis, no movimento feminista, nas causas étnicas  e no ativismo 

gay.  

A ênfase dada ao Corpo do artista e as questões que tangem a trajetória histórica da 

Performance direciona essa expressão artística às obras autobiográficas, ou melhor, na 

reconstrução da memória individual do performer que se volta para os questionamentos 



179 

 

 

 

socioculturais. Neste caso, o público se vê confrontado pelo artista como obra de Arte 

expondo sua realidade literal, seus usos corporais no enfrentamento dos interditos 

comportamentais e socioculturais. Como Sujeito e Objeto artístico, o artista expõe o 

simbolismo e imaginário de seu Corpo, quase sempre dispensando contextos 

narrativos/teatrais.  

Em relação à presença física do artista na Performance, como supracitado, o discurso 

articulado na ação performática faz com que se crie uma retórica da ação e do movimento 

fomentada simultaneamente pelo Sujeito↔Objeto na Cultura. A não separação entre 

Sujeito↔Objeto pressupõe que não há rupturas nas instâncias da Natureza e da Cultura, e que 

devemos pensar a condição humana como dialogicamente 100% Natureza e 100% Cultura. 

Mesmo que o pensamento Ocidental ainda insista na separação entre Natureza ↔ Cultura e do 

Sujeito↔Objeto, as próprias ações humanas evidenciam e acumulam esta propriedade que 

está inscrita na longa história biológica do homo sapiens sapiens. 

Ao reafirmar a não separação entre Sujeito↔Objeto, a Performance e o trajeto 

antropológico das obras e dos artistas que se utilizam do Corpo como suporte de suas obras, 

remetem a questões míticos-rituais, que apontam para convergências e aproximações da 

noção de Performance aos Ritos. Esta aproximação é percebida na articulação do saber-ser 

do performer a partir dos usos do Corpo na Alteridade Espacial (ZUMTHOR, 2009), onde os 

mitos pessoais e culturais simultaneamente são explorados. A dimensão ritual da Performance 

está ligado ao instante em que o artista intensifica sua relação com público durante a ação, 

abolindo a separação entre performer/plateia. Um lócus relacional entre Tempo/Espaço que se 

liga a Alteridade Espacial, uma experiência estética que elimina a dicotomia Sujeito↔Objeto.  

João Manoel Feliciano encarna em sua obra a dimensão ritual da Performance.  

Ao enfrentar a Passagem do Tempo, Feliciano como um Alquimista agencia a 

transmutação das coisas cotidianas em atos estéticos como em Pipoqueiro de Madrepérolas e 

Odontofagia. Da mesma maneira o simbolismo do Corpo emerge encarnado em seus cabelos 

nas obras Crystallus Capilus e Chorda, no caminhar das águas do Regime Noturno e na 

tentativa de reverter a passagem do Tempo em Barca Capillus e Mateus 6:26/27. Nessas 

Performances as imagens nos oferecem os artifícios paradigmáticos de deter a Morte, pois as 

imagens do Corpo do artista representada pelos Cabelos, da alimentação do alimento Dente, 

do vagar pelo Mar e dos contornos do Corpo feito pelo Pai, nos apresentam os símbolos da 

transformação, da descida/queda, do barco, da corda, da vertigem e do parto. Esses símbolos 



180 

 

 

 

revelam a dimensão eufêmica das ações performáticas de Feliciano baseadas na 

analogia/similitude, cujos reflexos dominantes são digestivos e cenestésicos.  

Cenestésicos por tratarem da consciência que temos do próprio Corpo, de sua 

representação consciente, de seus movimentos e de sua postura em relação ao Mundo que nos 

cerca e que também são assimilados pelos sentidos táteis, olfativos e visuais. 

O Arquétipo do Alquimista nos liga dialogicamente aos Mitos de Criação, a narrativa 

mítica de Sísifo, dos mitos noturnos do Complexo de Jonas e de Hermes Trismegisto, do 

regime diurno presente no mito de Cronos e da Pedra Filosofal. Eufemismo de devorar a 

Passagem do Tempo diante da epifania da Morte. 

Na Arte assim como nos Ritos, o artista/xamã/alquimista invoca suas estratagemas 

para vencer a Morte. Nesse sentido toda criação artística é um retorno a Origem da Vida onde 

o Tempo deixa de agir. Apreciar uma Performance é uma situação de eterno retorno e 

suspensão temporal, evidenciada pela simultaneidade da relação Sujeito/Objeto que privilegia 

o artista com o seu Corpo como obra e expressão artística,  que recorrentemente dialogiza 

com o Espaço e o Tempo, e consequentemente com a Alteridade e a Morte. 

O enfrentamento da Alteridade também é recorrente na obra de Daniel Santiago, onde 

o arquétipo do Anarquista nos aparece como o ator que transgride as normas políticas e 

artísticas de tempo. Paul Zumthor (2009), como supracitado, enfatiza que a condição de 

reconhecimento na Alteridade Espacial está na tríade do comportamento, da conduta e da 

performance, características que partem da noção do Dasein (Saber-ser). A ação performática 

que se estrutura no Corpo do performer, reproduz modelos comportamentais em contextos 

situacionais e culturais.  

O ato cotidiano exercido pelo individuo é situacional e na Performance a ação que se 

configura como uma reencenação que busca o reconhecimento do público frente a um modelo 

de comportamento. O comportamento é tudo que é produzido por uma ação em interação com 

o meio, cuja conduta está baseada no comportamento relativo às normas socioculturais. Por 

fim, a performance é a conduta pela qual o sujeito assume seu comportamento abertamente. 

Desta perspectiva biopsicosociocultural, podemos afirmar que as obras O Brasil é Meu 

Abismo, Poesia para a Estratosfera e Democracia Chupando Melancia, operam não só como 

meras provocações, mas como um motor da tradição, ou melhor, um lócus (Alteridade 

Espacial) para a exploração de novas estruturas e modelos de comportamento humano, sejam 



181 

 

 

 

eles consolidados ou alternativos. Enquanto conhecimento em ação, a Performance afeta o 

que é conhecido, ou melhor, ritualiza e reatualiza o conhecimento. 

A obra de Daniel Santiago nos mostra de maneira simples e direta como o Corpo do 

performer como meio de expressão, verticaliza o processo para ele mesmo, tanto no processo 

de criação quanto na execução da ação performática, que são quase sempre realizadas pelo 

artista (criador e intérprete da obra). Nesse caso a Performance enfatiza uma persona e não 

uma personagem. As ações Godot Esperando Samuel Beckett e O Velho Ernest Hemingway e 

o Mar de Recife se estruturam a partir de personas vindas da Literatura. A persona diz 

respeito a uma situação que busca a universalidade ou os elementos arquetípicos na conduta 

do performer. Na efemeridade ritual da Performance o artista o Anarquista investe nesta 

persona para catalisa os elementos provocadores que pretende junto a audiência. 

As imagens de Rebeldia, do Risco, da Pureza, do Poder e da Liberdade nas ações de 

Daniel corroboram isto. Os símbolos da Corda, do Nó, do Abismo, da Vertigem, da Forca, do 

Voo, do Sonho, do Cetro, da Verticalidade e do Mar, nos revela o arquétipo do Anarquista 

que busca desatar os nós da inércia, obter o movimento e propor através da utopia anarquista a 

liberdade pura. As associações com os Mitos de Origem, com os desejos de Ícaro e a 

passagem de Ulisses pelo Mar das Sereias na Odisseia, manifestam os princípios de 

Identidade e Contradição presentes no Regime Diurno e sua estrutura heroica 

(Antítese/Polêmica). 

Izidorio Cavalcanti busca constantemente este espaço relacional supracitado, do qual 

Zumthor (2009) chama de Alteridade Espacial. A Alteridade Espacial tem como característica 

o interstício entre o real espacial e o instante temporal vivido pelo performer onde se introduz 

o contato com o público. Como pudemos perceber nas obras As Flores de Plásticos Não 

Morrem, 100 Papéis, Um Papel, NEGO – Branco sobre Branco, Em Busca da Linha, 

Sagrado Coração de Izidorio Cavalcanti e Capela para Santo Izidorio Cavalcanti, a 

Performance não está apenas ligada ao Corpo do artista, mas através dele, ao Espaço. A busca 

do performer pelo reconhecimento do espectador pressupõe o domínio temporal-espacial 

onde ocorre a ação e, neste contexto, estabelece-se a Alteridade Espacial. 

Das imagens presentes nas ações performáticas de Izidorio Cavalcanti que nos leva ao 

Caminho, à Caminhada, à Teia e a Fé, brotam os símbolos da Iniciação, do Messias, da 

Escalada, da Ascensão/Subida, da Salvação, da Iluminação, do Estrangeiro, do Fio, do 

Coração e da Luz Solar. O arquétipo do Peregrino nasce dessa constelação de símbolos que 



182 

 

 

 

se aglutinam nos Mitos de Origem, nos Mitos do Fim do Mundo, na teia de Penelópe  na 

Odisseia, em Apolo e Dionísio, e mito de origem da Pintura. Dominar ou curar-se da ação do 

Tempo, construir uma teia que religa as vivências, caminhando e tecendo, é a busca recorrente 

do Peregrino em romper territórios. 

Isto reforça minha convicção que a Performance nunca deve ser estudada 

isoladamente de seu contexto socio-histórico, pois é forte devedora de seu meio sociocultural, 

o que aponta naturalmente necessidade por parte do performer em estetizar os hábitos e atos 

cotidianos através de seu Corpo. Uma vez que a o Corpo na ação performática põem em 

evidência os contextos sócio-históricos-culturais atrelados ao trajeto antropológico da obra e 

do artista de maneira questionadora, a vida social torna-se a maior fonte temática a ser 

explorada pela Performance. A consciência que o performer tem da manipulação dos códigos 

estéticos do cotidiano social através de seu Corpo o coloca como um possível desencadeador 

de reações imprevisíveis do público.  

Como um elemento provocador simultaneamente visível, audível e tangível, a 

Performance privilegia o Corpo como potência simbolizadora que muitas vezes entra em 

choque com hábitos socioculturais que veem o Corpo de maneira alienada e dicotômica, fruto 

da separação Natureza↔Cultura e isso marca uma fronteira entre o Corpo e o Sujeito.  

Por fim, fiz meu itinerário mítico-simbólico da performance A Hora do Chá. A Árvore 

simboliza a Vida e o Conhecimento, símbolos que inversamente aponta para a Morte e a 

Eternidade e por consequência, a Passagem do Tempo. As fotografias das idosas nas caixas e 

ações das jovens mulheres me falam dessa Passagem do Tempo. Às mulheres, historicamente 

lhes foi atribuídas à condução da Vida, pois parem, protegem e educam suas crias, 

perpetuando a espécie. Na árvore da Vida e do Conhecimento as mulheres jovens/velhas 

depositam sacos de chá. O chá é um preparo feito por infusão que alquimisticamente nos 

oferece a partir de uma erva determinado aroma e sabor. Em diversas culturas o chá é servido 

cotidianamente por alquimistas em horários pré-determinados e esses encontros cumprem 

uma função social.  

O chá é o símbolo da banalidade cotidiana que encobre uma função nobre, até mesmo 

política, estética, poética. A hora do chá carrega a poesia do desabafo, das alegrias, das 

frustrações e transformações do dia-a-dia... As mulheres que dependuram os sacos/poemas 

vestem roupas comuns, mas estão descalças. Os pés descalços remetem ao Corpo nu que 

historicamente já se revela na antiguidade grega e que contemporaneamente se expressa na 



183 

 

 

 

Body Art e na Performance. Ao mesmo tempo os pés descalços caracterizam a caminhada e o 

peregrino. A peregrinação pela estrada da Vida deve ser individualmente e despida dos 

encargos do passado, logo deveria ser feita com os pés descalços!  

Descalças as mulheres peregrinam brevemente da caixa-fichário até a árvore da Vida e 

do Conhecimento. O conteúdo é um chá-poema que percebo ser minúsculo diante da 

exuberância da Árvore. Quase não se podem ver os chás-poemas dependurados que estão à 

mercê do vento constante. Para que os chás-poemas não se percam visivelmente, uma figura 

feminina recita poesias de um diário pessoal. Neste diário estão os percalços de sua história, 

de seu trajeto antropológico. Ela recita de maneira discreta, mais audível e isso nos conecta 

aos chás-poemas que estão ao nosso alcance na Árvore da Vida, são tangíveis. 

O poema é arte viva da palavra, arte anarquista que exalta as grandes e extravagantes 

ações ou, as pequenas e singelas ações do cotidiano. Trata muitas vezes da impossibilidade de 

expressar a Vida, mas do que apela pela percepção de maneira visível, audível e tangível. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



184 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

 

BACHELARD, Gaston. A Água e os Sonhos. São Paulo: Martins Fontes Editora, 1997. 

 

__________________. A Poética do Devaneio. São Paulo: Martins Fontes Editora, 2006. 

 

__________________. A Poética do Espaço. São Paulo: Martins Fontes Editora, 2008. 

 

__________________. A Psicanálise do Fogo. São Paulo: Martins Fontes Editora, 2008. 

 

__________________. A Terra e os Devaneios do Repouso. São Paulo: Martins Fontes, 

2003. 

 

BAKUNIN, Mikhail. O Conceito de Liberdade. Porto/Portugal: Edição Rés Limitada, 1975. 

 

BOAS, Franz. A Formação da Antropologia Americana 1883 - 1911: Antologia/ Franz 

Boas; Organização e Introdução George Stocking Jr - Rio de Janeiro: Contraponto: Editora 

UFRJ, 2004. 

 

CARLSON, Marvin. Performance: Uma Introdução Crítica. Belo Horizonte: Editora 

UFMG, 2009. 

 

CARVALHO, Edgard de Assis. Enigmas da Cultura. São Paulo: Cortez, 2003. 

 

CHEVALIER, J.; GHEERBRANT, A. Dicionário de Símbolos. São Paulo: José Olympio, 

1986. 

 

CIRLOT, Juan-Eduardo. Dicionário de Símbolos. São Paulo: Centauro, 2005. 

 

COHEN, Renato. Performance como Linguagem. São Paulo: Perspectiva, 2004. 

 

D´AVOSSA, A. Joseph Beuys – A Revolução Somos Nós. In: Joseph Beuys – A Revolução 

Somos Nós. São Paulo: Edições SESC SP, 2010. 

 

DE CERTEAU, Michel. A Invenção do Cotidiano. V. 1. Artes de Fazer. Rio de Janeiro: 

Editora Vozes, 1990. 

 

DURAND, Gilbert. Mito e Sociedade: A Mitanálise e a Sociologia das Profundezas. 

Lisboa: A Regra do Jogo, 1983. 

 

_______________. Campos do Imaginário. Lisboa: Instituto Piaget, 1996. 

 

_______________. As Estruturas Antropológicas do Imaginário. São Paulo: Martins 

Fontes, 1997. 

 

________________. Imaginário - Ensaio Acerca das Ciências e da Filosofia da Imagem. 

Rio de Janeiro: DIFEL, 2010. 

 



185 

 

 

 

ELIADE, Mircea. Mito e Realidade. São Paulo: Perspectiva, 2011. 

 

FOUCAULT, Michel. Vigiar e Punir: Nascimento da Prisão. Rio de Janeiro: Ed. 

Petrópolis; Ed.Vozes, 2010. 

 

FREIRE, Cristina. Paulo Bruscky: Arte, Arquivo e Utopia. São Paulo: FUNCULTURA, 

2006. 

  

FREYRE, Gilberto. Antecipações. Recife: EDUPE, 2001. 

 

GLUSBERG, Jorge. A Arte da Performance. São Paulo: Perspectiva, 1987. 

 

GOLDBERG, Roselee. A Arte da Performance. Do Futurismo ao Presente. São Paulo: 

Martins Fontes, 2006. 

 

GOMBRICH, E.H. A História da Arte. Rio de Janeiro: LTC - Livros Técnico e Científicos 

S.A., 1999. 

 

HARAWAY, D.; KUNZRU, H.; TADEU, Tomaz (Org.). Antropologia Ciborgue: As 

Vertigens do Pós-Humano. Belo Horizonte: Autêntica, 2000. 

 

HELLERN, Victor; NOTAKER, Henry; GAARDER, Jostein. O Livro das Religiões. São 

Paulo: Companhia das Letras, 2000. 

 

HOBSBAWN, E. J. A Revolução Francesa. São Paulo: Editora Paz e Terra, 1996. 

 

HOMERO. Odisseia. São Paulo: Círculo do Livro, s/d. 

 

JUNG, Carl G. Sincronicidade. Petrópolis: Ed. Vozes, 1991. 

 

LACOSTE, Jean. A Filosofia da Arte. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1986. 

 

LE BRETON, David. Adeus ao Corpo - Antropologia e Sociedade. Campinas, SP: Papirus, 

2003. 

 

__________________. Antropologia do Corpo e Modernidade. Petrópolis, RJ: Vozes, 

2011. 

 

LÉVI-STRAUSS, C. Mito e Significado. Lisboa: Edições 70, 1978. 

 

LÉVI-STRAUSS, C. Olhar Escutar Ler. São Paulo: Companhia das Letras, 1997. 

 

________________. Antropologia Estrutural I. Rio de Janeiro: Tempo Brasileiro, 2003. 

 

JEUDY, Henri- Pierre. O Corpo como Objeto de Arte. São Paulo: Estação Liberdade, 2002. 

KAFKA, F. Obras Completas. Espanha: Edicomunicacion, s/d. 

 



186 

 

 

 

KURY, Mário da Gama. Dicionário de Mitologia Grega e Romana. Rio de Janeiro: Jorge 

Zahar Ed., 2008. 

 

MAUSS, M. As Técnicas Corporais. In: _________. Sociologia e Antropologia. São Paulo: 

EPU/EDUSP, Vol.II, 1974. 

 

MORIN, Edgar. O Enigma do Homem. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 1979. 

 

_____________. Introdução ao Pensamento Complexo. Lisboa: Instituto Piaget, 1990. 

 

_____________. O Cinema ou o Homem Imaginário. Lisboa: Relógio D´Água, 1997. 

 

NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes. Ariano Suassuna - O Cabreiro Tresmalhado. São 

Paulo: Palas Athenas, 2002. 

 

SANTIAGO, Daniel. De que é que Eu Tenho Medo? Recife: FUNCULTURA/Museu de 

Arte Moderna Aloísio Magalhães, 2012. 

 

SERRES, Michel. Hominescências: O Começo de uma Outra Humanidade. Rio de 

Janeiro: Bertrand do Brasil, 2003. 

 

SHELLEY, Mary. Frankenstein. Porto Alegre: LP&M, 1997. 

 

STIRNER, Max. O Único e Sua Propriedade. Lisboa: Antígona Editoras Refractários, 2004. 

 

VANIN, José Atílio. Alquimistas e Químicos: O Passado, o Presente e o Futuro. São 

Paulo: Moderna, 1994. 

 

WILLIS, Roy (Org). Mitologias: Deuses, Heróis e Xamãs nas Tradições e Lendas de todo 

o Mundo. São Paulo: Publifolha, 2007. 

 

WOOD, Paul. Arte Conceitual. São Paulo: Cosac & Naify, 2002. 

 

ZUMTHOR, Paul. Performance, Recepção, Leitura. São Paulo: Cosac Naify, 2007. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



187 

 

 

 

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA 

 

ANDAHAZI, Federico. O Anatomista. Porto Alegre: L&PM, 2008. 

 

ANJOS, Moacir (Org.). Armazém de Tudo. Marcelo Silveira. Recife: 

FUNDARPE/Secretaria de Cultura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães – 

MAMAM, s/d. 

 

_________________ (Org.). Caderno SESC Videobrasil: Pertença. São Paulo: Edição 

SESC, n° 8, 2012. 

 

_______________________. Do que no Corpo é Falta, Pedaço ou Desaparecimento. In: 

ANJOS, Moacir dos. Crítica. Rio de Janeiro: Automática, 2010. 

 

_______________________. Cildo Meireles. A Indústria da Poesia. In: Dardo Magazine. 

Espanha/Portugal/Brasil: Cosac & Naify, n° 2, jun –set, 2006. 

 

_______________________. Desmanche de Bordas: Notas sobre Identidade Cultural no 

Nordeste do Brasil. In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce Kelly; SOARES, Paulo Marcondes 

(Org.). Crítica de Arte em Pernambuco: Escritos do Século XX. Rio de Janeiro: Beco do 

Azougue, 2012. 

 

AUGUSTO, Fernando. DIÁRIO DE PASSAGEM. Londrina: Ed. UEL, 1997. 

 

BARBOSA, Ana Mae; AMARAL, Lilian (Org.). Interterritorialidade: Mídias, Contextos e 

Educação. São Paulo: Ed. SENAC/SESC SP, 2008. 

 

BARBOSA, Eduardo Romero Lopes. O Corpo é a Medida de Todas as Coisas? In: BUGGY, 

Leonardo Araújo da Costa (Org.). Corpo Tipográfico. Recife: Serifa Fina, 2013. 

 

_____________________________. A Pose-Rápida: Considerações sobre o Desenho e 

Construção da Identidade Cultural. BARBOSA, Eduardo Romero Lopes et al. Cadernos de 

Ensaios Teóricos. 47° Salão de Artes Plásticas de Pernambuco. Recife: Zoludesign, 2012. 

 

_____________________________. O Discurso do Corpo na Arte Contemporânea - A 

Dissolução entre o Sujeito e o Objeto. In: NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes; 

BRANQUINHO, Fátima(Org). Dramaturgias dos Saberes - Sobre Trajetórias entre 

Natureza-Cultura e Sujeito-Objeto. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2012. 

 

BARBOSA, Eduardo Romero Lopes; NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes (Org). 

Cartografias Culturais do Imaginário e da Complexidade. Recife: Ed. Universitária da 

UFPE, 2006. 

 

BARBOSA, Eduardo Romero Lopes. Gilvan Samico: Métier do Imaginário. Anais do XIII 

Ciclo de Estudos sobre o Imaginário: Espaços Imaginários e Transculturalidade. Recife: 2004. 

 



188 

 

 

 

BARRIO, Ángel B. Espina. Freud e Lévi-Strauss: Influências, Contribuições e 

Insuficiências das Antropologias Dinâmica e Estrutural. Recife: Fundação Joaquim 

Nabuco, Editora Massangana, 2008. 

 

BAUDELAIRE, Charles. As Flores do Mal. São Paulo: Editora Martin Claret, 2001. 

 

BAUDELAIRE, Charles. Sobre a Modernidade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1996. 

 

BECKETT, Samuel. Esperando Godot. Coleção Prosa do Mundo. São Paulo: Cosac & 

Naify, 2010. 

 

BELTING, Hans. O Fim da História da Arte: Uma Revisão Dez Anos Depois. São Paulo: 

Cosac & Naify, 2006. 

 

BENJAMIN, W. A Obra de Arte na Época de Sua Reprodutibilidade Técnica. In: LIMA, Luiz 

Costa. Teoria da Cultura de Massa. São Paulo: Ed. Paz e Terra, 2000. 

 

BISCHOFF, Ulrich. Max Ernest (1891 – 1976). Para Além da Pintura. Alemanha: 

Taschen, 1993. 

 

BORGES, Jorge Luis. O Livro dos Seres Imaginários. São Paulo: Companhia das Letras, 

2007. 

 

BRANCO DO OLHO. In: RIVITTI, Thais et all. Espaços Independentes. São Paulo, 2010. 

 

BRITTO, Jomard Muniz. II Manifesto Tropicalista: Inventário do Nosso Feudalismo Cultural. 

In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce Kelly; SOARES, Paulo Marcondes (Org.). Crítica de 

Arte em Pernambuco: Escritos do Século XX. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2012. 

 

____________________. Manifesto Tropicalista: Porque Somos e Não Somos Tropicalistas. 

In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce Kelly; SOARES, Paulo Marcondes (Org.). Crítica de 

Arte em Pernambuco: Escritos do Século XX. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2012. 

 

____________________. O Que Fazer da Crítica Cultural. In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, 

Gleyce Kelly; SOARES, Paulo Marcondes (Org.). Crítica de Arte em Pernambuco: 

Escritos do Século XX. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2012. 

 

BRUSCKY, Paulo (Org.). Vicente do Rego Monteiro: Poeta, Tipógrafo, Pintor. Recife: 

CEPE, 2004. 

 

__________________. Arte Conceitual no Brasil e Ações no Nordeste. In: NAC 30 Anos. 

Sobrevivendo nas Trincheiras. João Pessoa/PB: FUNARTE/ENERGISA/Universidade 

Federal da Paraíba, 2008. 

 

BURROUGHS, William S. Almoço Nu. Rio de Janeiro: Ediouro, 2005. 

 

CALVINO, Ítalo. Seis Propostas para o Próximo Milênio. São Paulo: Companhia das 

Letras, 1990. 



189 

 

 

 

CÂMARA, João. Trilogia. São Paulo: Takano Editora 2003. 

 

CAMELO, Grupo. Um Funil de Cabeça Para Baixo. In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce 

Kelly; SOARES, Paulo Marcondes (Org.). Crítica de Arte em Pernambuco: Escritos do 

Século XX. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2012. 

 

CAMPELLO, Silvio Barreto; ARAGÃO, Isabela. Imagens Comerciais de Pernambuco: 

Ensaios sobre os Efêmeros da Guaianases. Recife: Néctar, 2010. 

 

CANONGIA, Lígia. Artur Barrio. Rio de Janeiro: Modo, 2002. 

CANTON, Katia. Corpo, Identidade e Erotismo. São Paulo: Ed.WMF Martins Fontes, 

2009. 

 

______________. Da Política às Micropolíticas. São Paulo: Ed.WMF Martins Fontes, 2009. 

 

______________. Do Moderno ao Contemporâneo. São Paulo: Ed.WMF Martins Fontes, 

2009. 

 

______________. Espaço e Lugar. São Paulo: Ed.WMF Martins Fontes, 2009. 

 

______________. Narrativas Enviessadas. São Paulo: Ed.WMF Martins Fontes, 2009. 

 

______________. Tempo e Memória. São Paulo: Ed.WMF Martins Fontes, 2009. 

 

CARVALHO, Edgard de Assis. Virado do Avesso. São Paulo: Selecta Editorial, 2005. 

 

CASARES, Adolfo Bioy. A Invenção de Morel. São Paulo: Cosac & Naify, 2006. 

 

CAUQUELIN, Anne. Arte Contemporânea. Portugal: Publicações Europa-América, LDA, 

2010. 

 

COCCHIARALE, Fernando. Quem Tem Medo de Arte Contemporânea? Recife: Fundação 

Joaquim Nabuco. Editora Massangana, 2006. 

 

COELHO, Elke; VILLA, Danillo. Cartografias Cotidianas. Londrina: UEL, 2011. 

 

CÓRDULA, Raul. Memórias do Olhar. João Pessoa: Ed. Linha D' Água, 2009. 

 

______________. Utopia do Olhar. Recife: FUNDARPE, 2013. 

 

COSTA, Robson Xavier. Arte Postal: poética da Comunicação em Rede. In: Segunda Pessoa. 

João Pessoa/PB: Fundo de Incentivo à Cultura Augusto dos Anjos/Governo do Estado da 

Paraíba, ano 2, n° 2, out/dez 2007. 

 

COUTINHO, Marcelo. Objetos Desejosos: Uma Entrevista com o Antropólogo Lawrence 

Jakimo Pokot. In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce Kelly; SOARES, Paulo Marcondes 

(Org.). Crítica de Arte em Pernambuco: Escritos do Século XX. Rio de Janeiro: Beco do 

Azougue, 2012. 



190 

 

 

 

DANTO, Arthur C. A Transfiguração do Lugar-Comum. São Paulo: Cosac & Naify, 2005. 

 

DE CERTEAU, Michel. A Invenção do Cotidiano. V. 2. Morar, Cozinhar. Rio de Janeiro: 

Editora Vozes, 2002. 

 

DERDYK, Edith. O Desenho da Figura Humana. São Paulo: Ed. Scipione, 1990. 

 

DEWEY, J. Arte como Experiência. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

 

_________. Experiência e Natureza; Lógica: A Teoria da Investigação; Vida e 

Educação; Teoria da Vida Moral. Coleção Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1980. 

 

DINIZ, Clarissa. Crachá: Aspectos de Legitimação Artística (Recife - Olinda, 1970 a 

2000). Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Ed. Massangana, 2006. 

 

DINIZ, Clarissa; HERKENHOF, Paulo; MONTEIRO, Luiz Carlos. Montez Magno. Recife: 

Editora Paés, 2010. 

 

DURAND, Gilbert. A Imaginação Simbólica. São Paulo: Cultrix, Ed. Universidade de São 

Paulo, 1988. 

 

FABRIS, Annateresa. Identidades Virtuais: Uma Leitura do Retrato Fotográfico. Belo 

Horizonte: Ed. UFMG, 2004. 

 

FARIAS, Agnaldo. Arte Brasileira Hoje. São Paulo: Publifolha, 2002. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Autonomia. Saberes Necessários à Prática Educativa. São 

Paulo: Paz e Terra, 1996. 

 

GALEANO, Eduardo. O Livro dos Abraços. Porto Alegre: L&PM, 2011. 

 

GALY, Miguel. João Cabral e o Deslocamento da Atividade Criadora nas Artes Visuais. In: 

Terceira Pessoa. João Pessoa/PB: Energisa/Banco do Nordeste, ano 3 n° 3, outubro de 2010. 

 

GENNEP, Arnold Van. Os Ritos de Passagem. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 2011.  

 

GODELIER, Maurice. O Enigma do Dom. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2001. 

 

GOFFMAN, E. A Representação do Eu na Vida Cotidiana. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 

2006. 

 

GOGH, Vicent Van. Cartas a Théo. Porto Alegre: L&PM, 2002. 

 

GULLAR, Ferreira. Sobre Arte. Rio de Janeiro: Avenir Editora Ltda, 1982. 

 

Hélio Oiticica e Jackson Ribeiro: Do Neoconcreto à Arte Pública. In: Terceira Pessoa 

Edição Especial. João Pessoa/PB: ENERGISA/FUNARTE/Fundação Ormeo Junqueira 

Botelho, 2010. 



191 

 

 

 

 

HERKENHOFF, Paulo. Cildo Meireles, Geografia do Brasil. Rio de Janeiro: Artviva 

Produção Cultural, 2001. 

 

HINDERER, Max. A Prima do Hélio, A Pemba da Marginália, O Pó da Boemia: Anotações - 

Inside the Héliocopter. In: TATUÍ. N° 13. Recife, Julho de 2012. 

 

HORA, Abelardo. Ensaio com Abelardo da Hora. Recife: FUNCULTURA/Instituto 

Abelardo da Hora, 2005. 

 

HORKHEIMER M.; ADORNO, T. W. A Indústria Cultural. O Iluminismo como Mistificação 

das Massas. In: LIMA, Luiz Costa. Teoria da Cultura de Massa. São Paulo: Ed. Paz e Terra, 

2000. 

 

HUIZINGA, J. Homo Ludens: O Jogo como Elemento da Cultura. São Paulo: Perspectiva, 

2007. 

 

JUNG & CORPO. Revista do Curso de Especialização em Psicologia Analítica e 

Abordagem Corporal. Ano XII - N. 12 - 2012. 

 

JUNG, Carl G. O Homem e seus Símbolos. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2008. 

 

LABRA, Daniela. Stelarc: Próteses Robóticas e o Corpo Vazio. In: Número Seis. São Paulo: 

Universidade de São Paulo, s/d. 

 

LATOUR, Bruno. Jamais Fomos Modernos. Ensaio de Antropologia Simétrica. Rio de 

Janeiro: Ed. 34, 1994. 

 

LEAL, Weydson Barros; FERRER, Helder. Brennand Desenhos. Recife: Os Produtores, 

2003. 

 

LECHTE, John. 50 Pensadores Contemporâneos Essenciais: Do Estruturalismo à Pós-

modernidade. Rio de Janeiro: DIFEL, 2010. 

 

LÉVI-STRAUSS, Claude. O Pensamento Selvagem. São Paulo: Cosac Naify, 2005. 

 

____________________. A Origem dos Modos a Mesa. Mitológicas, V. 3. São Paulo: 

Cosac Naify, 2006. 

 

____________________. Do Mel as Cinzas. Mitológicas, V. 2. São Paulo: Cosac Naify, 

2005. 

 

____________________. O Cru e o Cozido. Mitológicas, V. 1. São Paulo: Cosac Naify, 

2011. 

 

____________________. O Homem Nu. Mitológicas, V. 4. São Paulo: Cosac Naify, 2011. 

 



192 

 

 

 

LISBOA, Ana. Arte como Prece: A Religiosidade no Trabalho de Quatro Artistas 

Pernambucanos. Recife: FUNCULTURA/Gráfica Santa Marta, 2012. 

 

LOPERA, José Alvarez; ANDRADE, José Manuel Pita et al. História Geral da Arte. 

Pintura I. Rio de Janeiro: Fernando Chinaglia Distribuidora S.A., 1995. 

 

LYOTARD, Jean-François. A Condição Pós-Moderna. São Paulo: José Olympio, 2010.  

 

LYRA, Márcia Cristina de Miranda. Biopaisagem de Ladjane Bandeira: A Transformação 

dda Natureza em Conhecimento. Recife: A Aurora, 2011. 

 

MACHADO, Arlindo. O Quarto Iconoclasmo e Outros Ensaios Hereges. Rio de Janeiro: 

Rios Ambiciosos, 2001.  

 

MALLON, Brenda. Os Símbolos Místicos. São Paulo: Larousse do Brasil, 2009. 

 

MARCUSE, Herbert. A Arte na Sociedade Unidimensional. In: LIMA, Luiz Costa. Teoria da 

Cultura de Massa. São Paulo: Ed. Paz e Terra, 2000. 

 

_________________. Cultura e Psicanálise. São Paulo: Ed. Paz e Terra, 2001. 

 

MARX, K.; ENGELS, F. Manifesto Comunista. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1998. 

 

MAUSS, M. A Expressão Obrigatória dos Sentimentos. In: _________. Ensaios de 

Sociologia. São Paulo: Perspectiva, 2001. 

MELIM, Regina. Performance nas Artes Visuais. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2008. 

 

MILHAZES, Beatriz; RENNÓ, Rosângela. Shattered Dreams = Sonhos Despedaçados. São 

Paulo: Fundação Bienal de Sâo Paulo, 2003. 

 

MINK, Janis. Marcel Duchamp (1887 – 1968). A Arte como Contra-Arte. Alemanha: 

Taschen, 1996. 

 

MONTEZ, Magno. Memorabilia: Crítica de Arte & Outros Escritos. Recife: Carpe Diem 

Edições e Produções Ltda, 2012. 

 

MORIN, Edgar; PLATELLI-PALMARINI, Massimo; BÉJIN, André et al. A Unidade do 

Homem: Invariantes Biológicos e Universais Culturais. São Paulo: Cultrix: Ed. 

Universidade de São Paulo, 1978. 

 

MORIN, Edgar. O Método. V.2 – A Vida da Vida. Porto Alegre: Ed. Sulina, 2001. 

 

MORIN, Edgar. O Método. V.4 – As Ideias. Porto Alegre: Ed. Sulina, 2001. 

 

____________. O Método. V.1 – A Natureza da Natureza. Porto Alegre: Ed. Sulina, 2002. 

 

____________. O Método. V.5 – A Humanidade da Humanidade. Porto Alegre: Ed. 

Sulina, 2002. 



193 

 

 

 

____________. Problema Epistemológico da Complexidade. Lisboa: Europa-América, 

2002.  

 

____________. Cultura de Massa no Século XX. V.1 – Neurose. São Paulo: Forense 

Universitária, 2005. 

 

____________. Cultura de Massa no Século XX. V.2 – Necrose. São Paulo: Forense 

Universitária, 2005. 

 

____________. O Método. V.3 – O Conhecimento do Conhecimento. Porto Alegre: Ed. 

Sulina, 2005. 

 

____________. O Método. V.6 – Ética. Porto Alegre: Ed. Sulina, 2005. 

 

MOURÃO, Raul. Arte Bra. Rio de Janeiro: Casa da Palavra/Automática/Tecnopop, 2007. 

 

MUNIZ, Vik. Obra Incompleta. Rio de Janeiro: Edições Biblioteca Nacional, 2004. 

 

NIETZSCHE, F. Obras Incompletas. Coleção Os Pensadores. São Paulo: Nova Cultural, 

1987. 

 

_____________. Assim Falou Zaratustra. Um Livro para Todos e Para Ninguém. São 

Paulo: Martin Claret, 1999. 

 

NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes. Ode a Ariano Suassuna. Recife: Editora Universitária 

UFPE, 2007. 

 

______________________________. Almanaque: Toda a Oficina da Vida. Recife: 

Fundação de Cultura da Cidade do Recife, 2008. 

NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes; AMORIN, Maria Alice (Org). Leituras de 

Almanaque. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2011. 

 

NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes; CARVALHO, Edgard de Assis (Org). Ensaios sobre 

a Condição Humana. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2011. 

 

NOGUEIRA, Maria Aparecida Lopes; COSTA, Maria das Graças Vanderlei da. Luna, Caos 

e Lama. Recife: Editora Universitária da UFPE, 2010. 

 

NOTARI, Juliana. Dez Dedos. Recife: FUNCULTURA, 2012. 

 

NOVAES, Adauto (Org). O Homem-Máquina: A Ciência Manipula o Corpo. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2003. 

 

OLIVA, Fernando. O Corpo no Vazio. In: Cultura e Pensamento. N° 02. Recife: Ministério 

da Cultura, Outubro/Novembro de 2007. 

 



194 

 

 

 

ORION, Rigel de. Em Defesa do Futurisno. In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce Kelly; 

SOARES, Paulo Marcondes (Org.). Crítica de Arte em Pernambuco: Escritos do Século 

XX. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2012. 

 

OSORIO, Luiz Camillo. Razões da Crítica. Rio de Janeiro: Jorge Zahar Ed., 2005. 

 

PAULS, Alan. História do Cabelo. São Paulo: Cosac & Naify, 2011. 

 

PEDROSA, Sebastião (Org.) O Artista Contemporâneo Pernambucano e o Ensino da 

Arte. Recife: MXM Gráfica & Editora Lt,da e Ed. Universitária da UFPE, 2011. 

 

PENNA, Antonio Gomez. Introdução à Antropologia Filosófica. Rio de Janeiro: Imago, 

2004. 

 

Picasso e o Cubismo. Rio de Janeiro: Editora Globo S.A., 1997. 

 

PITTA, Danielle Perin Rocha. Ritmos do Imaginário. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 

2005. 

 

PLATÃO. O Banquete. Porto Alegre, RS: L&PM, 2010. 

 

PRIORE, Mary Del; AMANTINO, Márcia. História do Corpo no Brasil. São Paulo: Editora 

Unesp, 2011. 

 

READ, Herbert. História da Pintura Moderna. Sâo Paulo: Círculo do Livro, 1974. 

 

RENNÓ, Rosângela. Fotoportátil. São Paulo: Cosac & Naify, 2005. 

 

RENNÓ, Rosângela. O Arquivo Universal e Outros Arquivos. São Paulo: Cosac & Naify, 

2003. 

 

RETICÊNCIAS...3 CRÍTICA DE ARTE. De que Corpo? Fortaleza: Creative Commons, 

2011. 

 

REVISTA ANTHROPOLÓGICAS. Série Imaginário. Recife: Ano V, n. 11, 2000. 

 

ROSEMBERG, André. Pinceladas Sobre a Arte: Entrevistas com Gil Vicente, Paulo Bruscky, 

Silvio Hansen e Wellington Virgolino. In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce Kelly; 

SOARES, Paulo Marcondes (Org.). Crítica de Arte em Pernambuco: Escritos do Século 

XX. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2012. 

 

SAMICO, Gilvan. Gilvan Samico. Coleção Artistas do MAMAM. Recife: Museu de Arte 

Moderna Aloisio Magalhães, 2005. 

 

SANGUINETI, Edoardo. Sociologia da Vanguarda. In: LIMA, Luiz Costa. Teoria da 

Cultura de Massa. São Paulo: Ed. Paz e Terra, 2000. 

 

SHUSTERMAN, Richard. Consciência Corporal. São Paulo: É Realizações, 2012. 



195 

 

 

 

SUASSUNA, Ariano. Teatro, Região e Tradição. In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce 

Kelly; SOARES, Paulo Marcondes (Org.). Crítica de Arte em Pernambuco: Escritos do 

Século XX. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2012. 

 

SYLVESTER, David. Sobre Arte Moderna. São Paulo: Cosac & Naify, 2006. 

 

TATUÍ. 00. N° 0. Recife: FUNARTE, Maio de 2010. 

 

TATUÍ. Algumas Organizações e Outras Arrumações Sociais da Arte de Agora. N° 07. 

Recife: Prefeitura do Recife, Agosto/Setembro de 2009. 

 

TATUÍ. N° 08. Recife: FUNCULTURA, Fevereiro de 2010. 

 

TATUÍ. N° 12. Recife, Novembro de 2011. 

 

TATUÍ. Necessidade e Demanda. N° 11. Recife, Março de 2011. 

 

TATUÍ. Política. N° 06. Recife: Prefeitura do Recife, Abril/Maio de 2009. 

 

TEJO, Cristiana. Paulo Bruscky: Arte em Todos os Sentidos. Recife: Zoludesign, 2009. 

 

TRIBE, Mark; JANA, Reena. New Media Art. Alemanha: Taschen, 2007. 

 

VESALIUS, Andreas. De Humanis Corporis Fabrica. Epitome. Tabulae Sex. São Paulo: 

Ateliê Editorial; Imprensa Oficial do Estado; Campinas: Editora Unicamp, 2002. 

 

WALTHER, Ingo F. Pablo Picasso (1881 – 1973). O Gênio do Século. Alemanha: Taschen, 

1994. 

 

ZAMBONI, Silvio. A Pesquisa em Arte: Um Paralelo entre Arte e Ciência. Campinas, SP: 

Autores Associados, 2006. 

 

ZEROQUATRO, Fred. Caranguejos com Cérebro. In: DINIZ, Clarissa; HEITOR, Gleyce 

Kelly; SOARES, Paulo Marcondes (Org.). Crítica de Arte em Pernambuco: Escritos do 

Século XX. Rio de Janeiro: Beco do Azougue, 2012. 

 

 

 

 

 

CATÁLOGOS DE EXPOSIÇÕES 

 

10B. Décima Bienal Habana. Integración y Resistencia em La Era Global. Havana/Cuba: 

Ministerio de Cultura de Cuba/Centro de Arte Contemporáneo Wilfredo Lam/Consejo 

Nacional de Las Artes Plásticas, 2009. 

 

15° Festival Internacional de Arte Eletrônica Videobrasil Performance. São Paulo: 

Associação Cultural Videobrasil/SESC SP, 2005. 



196 

 

 

 

 

16° Bienal de Cerveira. Vila Nova de Cerveira/Portugal: Fundação Bienal de Cerveira, 2011. 

45° e 46° Salão de Artes Plásticas de Pernambuco. Recife: Museu de Arte Contemporânea 

– MAC/ Museu do Estado de Pernambuco – MEPE/FUNCULTURA/FUNDARPE/Governo 

de Pernambuco, 2005. 

 

47° Salão de Artes Plásticas de Pernambuco. Recife: Museu de Arte Moderna Aloísio 

Magalhães – MAMAM/ FUNCULTURA/FUNDARPE/Governo de Pernambuco, 2012. 

 

ALMEIDA, Márcio. Habite-se. Recife: FUNCULTURA/Amparo Sessenta Galeria de Arte, 

2006. 

 

ALMEIDA, Márcio. Objetos Encadernados e Outros Objetos. Recife: Núcleo de Artes 

Visuais Experimentais – NAVE/Governo do Estado de Pernambuco, 2002. 

 

ANDRADE, Jonathas. Amor e Felicidade no Casamento. ANNES, Luiz Rodolfo. A Pele 

Muda na Água. Projeto Trajetórias. Recife: FUNDAJ, 2007. 

 

ANJOS, Moacir (Org.). Invenção de Mundos: Coleção Marcantonio Vilaça. Rio de 

Janeiro: Imago Escritório de Arte, 2006. 

 

Arte Cconceitual e Cconceitualismo. Anos 70 no Acervo do MAC-USP. São Paulo: Museu 

de Arte Contemporânea da USP/Universidade de São Paulo – USP/SESI/Centro Cultural 

FIESP, 2000/2. 

 

Arte Contemporânea (2000-1) Pernambuco. Recife/Salvador: Museu de Arte Moderna 

Aloísio Magalhães - MAMAM/ Museu de Arte Moderna da Bahia - MAM, 1999. 

 

Arte Contemporânea Provence - Pernambuco. Guillaume Stagnano; France Cadet; 

Dardex; Erik Samakh. Recife: FUNCULTURA/Consulat Géneral de France - Recife - Brasil, 

2006. 

 

Arte do Barro e o Olhar da Arte - Vitalino e Verger. Recife: Instituto Cultural Banco Real, 

2009. 

 

Arte e Política: Isto são Outros 500. Rumos Itaú Cultural Artes Visuais. Recife/Fortaleza: 

FUNDAJ/Centro Dragão do Mar de Arte e Cultura/Museu de Arte Contemporânea do Ceará, 

2000/2001. 

 

Ateliê Pernambuco. Homenagem a Bajado e Acervo do MAMAM. Recife: Museu de Arte 

Moderna Aloísio Magalhães – MAMAM/Prefeitura do Recife, 2001. 

 

BALTAR, Brígida. A Coleta da Maresia. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte 

Moderna Aloísio Magalhães – MAMAM, 2003. 

 

Bienal Internacional de São Paulo. Gil Vicente: Bienal Internacional de São Paulo. 

Recife: G. Vicente, 2002. 

 



197 

 

 

 

Bienal no SESI – SP. 1° Mostra Itinerante de Videoart. São Paulo: Fundação Bienal de 

São Paulo/Federação das Indústrias do Estado de São Paulo – SESI, 2013. 

BRAGA, Rodrigo. Paisagens. Recife: FUNCULTURA/Amparo Sessenta Galeria de Arte, 

2008. 

 

BRAGA, Rodrigo. Portfólio. Belém/PA: Itaú Cultural/Museu da UFPA, 2007. 

 

BRAGA, Rodrigo. Rodrigo Braga. Recife: Instituto Cultural Banco Real/Galeria 

Marcantonio Vilaça, 2006. 

 

BRANCO, Miguel Rio. Pele do Tempo. Rio de Janeiro: Centro de Arte Hélio Oiticica, 2001. 

 

BRUSCKY, Paulo. Arquiteturas do Imaginário. Garanhuns: SESC Pernambuco, 2010. 

 

BRUSCKY, Paulo. Arte Correio. Recife: Centro Cultural Correios, 2011. 

 

CÂMARA, João. Riscos Recife: FUNDAJ/IPHAN, 1991. 

 

Carlos Pena Filho. 50 Aanos de Memória. Recife: Atma Promo/EMPETUR/Governo de 

Pernambuco, 2010. 

 

Carmela Gros. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães, 

2003. 

 

Cenas da Vida Brasileira. Gravuras de João Câmara. Goiânia: Fundação Jaime Câmara, 

2002. 

 

Coleção Museu de Arte Moderna Aloisio Magalhães. Doações 2001 - 2004. Recife: 

Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães, 2006. 

 

Coleção Museu de Arte Moderna Aloisio Magalhães. Inventário. Recife: Prefeitura do 

Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães, 2006. 

 

COSTA, Marcus de Lontra. Onde Está Você, Geração 80? Rio de Janeiro, Recife, Brasília: 

CCBB, 204/2005. 

 

COUTINHO, Marcelo. Arra Ola Raar. FUNCULTURA/Amparo Sessenta Galeria de Arte, 

s/d. 

COUTINHO, Marcelo. Ele Moía a Escuridão. Recife: Santander Cultural, 2012. 

 

CUQUINHA, Lourival. Costume - Minha Mãe Sustenta Minha Filha. Recife: Instituto 

Cultural Banco Real/Galeria Marcantonio Vilaça, 2007. 

 

Deslocamentos. Rumos Itaú Cultural Artes Visuais. Recife/Fortaleza: FUNDAJ/Centro 

Dragão do Mar de Arte e Cultura/Museu de Arte Contemporânea do Ceará, 2000/2001. 

 

Documento: A Zona. Coletivo Mergulho, 2009. 

 



198 

 

 

 

DUARTE, Jeims. Arché. Recife: Instituto Cultural Banco Real/Galeria Marcantonio Vilaça, 

2008. 

DUARTE, Oriana. Plus Ultra. FUNCULTURA/Amparo Sessenta Galeria de Arte, 2007. 

 

Eco. Chelpa Ferro, Lucas Bambozzi, Ricardo Carioba e Thelmo Cristovam. Recife: 

FUNCULTURA/FUNDARPE, 2011. 

 

Em Sete Tempos. Recife: Amparo Sessenta Galeria de Arte, 2002. 

 

EMIL, Forman. Inventário. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio 

Magalhães, 2006. 

 

Entre Folhas. Coletivo de Artistas. Bahia: 19° Encontro da Associação Nacional de 

Pesquisadores em Artes Plásticas, 2010. 

 

Errnesto Neto. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães, 

2003. 

 

Espaço em Relação: Fluidez e Simultaneidade. Bahia: Itaú Cultural/Museu de Arte 

Moderna da Bahia, 2009. 

 

Espelho Cego. Seleção de Uma Coleção Contemporânea. Recife: Museu de Arte Moderna 

Aloísio Magalhães - MAMAM, 2002. 

 

Exposições Relâmpago. Branco do Olho. Recife: Prefeitura do Recife, 2007. 

 

Figura e Vestígio. Coleção Marcantonio Vilaça. Rio de Janeiro: Galeria Marcantonio 

Vilaça, 2006. 

 

FILHO, José Jacinto dos Santos. Poesia para Verdes, Da Rua das Águas Verdes... 

Performance Poesia para Verdes, da Rua das Águas Verdes ao MAMAM entre Paredes, no 

Pátio de Tramas-Redes, de Joãos, Marias e Mercedes; de Sonhos, Fomes e Sedes (Daniel 

Santiago). Recife: Prefeitura do Recife/MAMAM do Pátio, 2006. 

 

FIÓREZ, Fernando Castro. Projeto para uma Cartografia de Identidades em Trânsito. 

Recife: Governo do Estado de Pernambuco/FUNDARPE/EMPETUR/Iberial, 2001. 

 

EMANUEL. F. Os Teleguiados. Recife: Amparo 60/Núcleo de Artes Visuais 

Experimentais/Governo do Estado/Lei de Incentivo a Cultura, 1999. 

 

EMANUEL, F. Paisagem Adaptativa. Discursos Dimensionais. Recife: Núcleo de Artes 

Visuais Experimentais/Governo do Estado/Lei de Incentivo a Cultura, 2002. 

 

FONTANA, Lúcio. A Ótica do Invisível. Rio de Janeiro/Brasília/São Paulo: Centro Cultural 

Banco do Brasil, 2002. 

 

Bienal Internacional de Arte de Vila Nova de Cerveira. Catálogo Geral 1997. Fundação 

Bienal de Cerveira. Portugal, 1997. 



199 

 

 

 

 

X Bienal Internacional de Arte de Vila Nova de Cerveira. Catálogo Geral 1999. Fundação 

Bienal de Cerveira. Portugal, 1999. 

 

Fundação Bienal de Cerveira. A Máquina do Tempo. Portugal. 

 

Gilvan Samico - 80 Anos. Recife: Ed. Universitária da UFPE, 2008. 

 

Goya. Recife: Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães - MAMAM, 1998. 

 

GROS, Carmela. Carne. São Paulo: Universidade de São Paulo/Centro Cultural Mariantonia, 

s/d. 

 

HANSEN, Silvio. Arte e Linguagem: 40 Anos de Arte Visual/Silvio Hansen. Recife: Ed. 

do Autor, 2012. 

 

HONMA, Monika. Diário do Viajante - Carta do Estrangeiro. Performance Poesia para 

Verdes, da Rua das Águas Verdes ao MAMAM entre Paredes, no Pátio de Tramas-Redes, de 

Joãos, Marias e Mercedes; de Sonhos, Fomes e Sedes (Daniel Santiago). Recife: Prefeitura do 

Recife/MAMAM do Pátio, 2006. 

 

Ida e Volta REC><GRU Round Trip. São Paulo: Edições 397, 2010. 

 

TOLEDO, J. Uns e os Outros. Recife: Dumaresq Galeria de Arte/CHESF?Governo do 

Estado, 2004. 

 

Jorge Molder. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães, 

2003. 

 

José Rufino. Recife: Centro Cultural Banco do Brasil/Prefeitura do Recife/Museu de Arte 

Moderna Aloísio Magalhães, 2003. 

 

Joseph Beuys: A Revolução Somos Nós. São Paulo: Edições SESC SP, 2010. 

 

Lat64 Long34W. Bruno Vilela; João Manoel Feliciano; Juliana Notari; Sérgio 

Vasconcelos. Recife: FUNCULTURA, 2008. 

LEÃO, Maicyra. Experimentos Gramíneos. Brasília: FUNARTE, 2010. 

 

LENHARDT, Cristiano. Diamante. Recife: Instituto Cultural Banco Real/Galeria 

Marcantonio Vilaça, 2008. 

 

LERNER, Nelson. Adoração. Recife: Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães – 

MAMAM e Brasília: Arte 21, 2003. 

 

LÚCIO, Roberto. Para Caminhar Te Dou Meus Pés. Recife: FUNCULTURA/Centro 

Cultural Banco do Brasil/Museu do Estado, s/d. 

 

Macunaíma Colorau. Recife: FUNCULTURA/FUNDARPE/Governo de Pernambuco, 2009. 



200 

 

 

 

 

Madrid Art. Salón de Arte. Moderno y Contemporâneo. Madrid: Clave Galeria de Arte, 

2008. 

 

Mão Dupla. Movimento/Identidade. SESC Pinheiros SP: França, 2005/Suíça, 2006/Brasil, 

2008. 

 

MEIRA, Paulo. O Marco Amador - Sessão A Perder de Vista. Recife: Galeria Marcantonio 

Vilaça/Santander Cultural, 2011. 

 

MEIRA, Paulo. O Marco Amador. Sessão Cursos. Recife: FUNCULTURA/Amparo 

Sessenta Galeria de Arte, 2006/2007. 

MELO, Amanda. Outros Sambas. Recife: Instituto Cultural Banco Real/Galeria Marcantonio 

Vilaça, 2007. 

 

MÉLO, Carlos. Carnos. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio 

Magalhães – MAMAM, 2003. 

 

Minha Cabeça, Nossa Natureza. Christina Machado. Recife: 

FUNCULTURA/FUNDARPE, 2012. 

 

Montez Magno 2000. Recife: Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães - MAMAM, 2000. 

 

Montez Magno: 55 Aanos de Arte. Recife: FUNCULTURA/Facform, 2011. 

 

Museu Nacional de Belas Artes. São Paulo: Banco Safra, 1985. 

 

Narrativas em Madeira e Muro. Samico e Derlon. Recife: Museu do Estado de 

Pernambuco – MEP/ FUNCULTURA/FUNDARPE/Governo de Pernambuco, 2009. 

 

NOTARI, Juliana. Diário de Bandeja. Recife: FUNCULTURA/Amparo Sessenta Galeria de 

Arte, 2008. 

 

Novos Mundos Novos. Recife: Santander Cultural, 2010. 

 

O Lugar Dissonante. Recife: FUNCULTURA/FUNDARPE/Governo do Estado, 2009. 

 

Olhar e Ser Visto (Reratos). São Paulo: Museu de Arte de São Paulo - MASP, 2008. 

 

Os Múltiplos Beuys. Joseph Beuys na Coleção Paola Colacurcio. Recife: Museu de Arte 

Moderna Aloísio Magalhães – MAMAM, 1999. 

 

Oswaldo Goeldi. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães – 

MAMAM, 2003. 

 

PAULO, José. Para Nunca Mais Me Eequecer. Recife: Centro Cultural Correios, 2011. 

PAULO, José. Quimera. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio 

Magalhães – MAMAM, 2003. 



201 

 

 

 

 

PAULO, José. Repetir, Repetir, Repetir. Amparo Sessenta Galeria de Arte, 2002. 

 

PAULO, José. Repetir, Repetir, Repetir. Rio de Janeiro: Museu de Arte Contemporânea de 

Niterói – MAC, 2005. 

 

PAULO, José. Retrato e Auto-Retratos. Recife: Centro Cultural Correios, 2011. 

 

Pedra Papel - Artes Visuais e Design. Acervo da Fundação Joaquim Nabuco e Oficina 

Guaianases. Recife: Prefeitura do Recife/FUNDAJ/FUNDARPE, 2009. 

Pernambuco Moderno. Recife: Instituto Cultural Bandepe, 2006. 

 

PINHEIRO, Renata. Fe-Ira. Recife, 1999. 

 

Pintura Contemporânea da China. Brasília: Ministério da Cultura da República Federativa 

do Brasil/Ministério da Cultura da República Popular da China, 2001. 

 

Pipa - Prêmio Investidor Profissional de Arte. Rio de Janeiro: Investidor 

Profissional/Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro, 2010. 

 

Plantação e Colheita. Ana Lisboa. Recife: FUNCULTURA, 2009. 

 

Prêmio CNI SESI Marcantonio Vilaça: Artes Plásticas. Brasília: SESI/DN, 2005. 

 

Prêmio Projéteis FUNARTE de Arte Contemporânea 2005 - 2006. FUNARTE/Ministério 

da Cultura, 2007. 

 

Projeto Prima Obra 2003/2004. Brasília: FUNARTE/Ministério da Cultura, 2004. 

 

Rede Naconal FUNARTE Artes Visuais. Rio de Janeiro: FUNARTE/Ministério da Cultura, 

2007. 

 

Rivane Neuenschwander. Recife: Prefeitura do Recife/Museu de Arte Moderna Aloísio 

Magalhães – MAMAM, 2003. 

Rosana Ricalde. Recife: Galeria Amparo Sessenta, 2007. 

 

Rosângela Rennó. Recife: Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães – 

MAMAM/Prefeitura do Recife, 2006. 

 

SÁ, Mateus. Antes de Ontem Ontem e Hoje. Recife: Centro Cultural dos Correios, 2012. 

 

Salão Pernambucano de Artes Plásticas 2000. Recife: Governo de Pernambuco, 2000. 

 

Samico. Recife: Sociedade de Amigos do Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães – 

MAMAM/Prefeitura do Recife, 2000. 

 

Samico: 40 Anos. Rio de Janeiro/Recife: Centro Cultural Banco do Brasil/Museu de Arte 

Moderna Aloísio Magalhães – MAMAM, 1998. 



202 

 

 

 

 

Sem Título Algum. Paulo Bruscky; Lula Wanderley; Adolfo Montejo Navas. 

FUNCULTURA/Amparo Sessenta Galeria de Arte, 2012. 

 

SILVEIRA, Marcelo. 03 em 01 de Marcelo  Silveira. Em Torno da Obra, Artista e 

Público Habitam o Mesmo Espaço. Recife: Centro Cultural dos Correios, 2010. 

 

SILVEIRA, Marcelo. Manual dos Manuais ou o Livro das Explicações. Recife: 

FUNCULTURA/FUNDARPE/Governo de Pernambuco, 2010. 

 

SILVEIRA, Marcelo. Tudo ou Nada. São Paulo: Galeria Nara Roesler, s/d. 

 

Sonhando de  Olhos Abertos. Dadá e Surrealismo. Coleção Vera e Arturo Schwarz do 

Museu de Israel, Jerusalém. São Paulo: Instituto Tomie Ohtake, 2004. 

 

Temporal PE. Recife: NAVE/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães – 

MAMAM/Prefeitura do Recife, 1998. 

Tereza Todos os Tempos. Recife: FUNCULTURA/FUNDARPE/Governo de Pernambuco, 

2009. 

 

TESSLER, Elida. A Vida (Somente no Pátio) Modo de Usar. MÉLO, Carlos. Sobre o 

Homem em Minúsculo, O Direito em Maiúsculo (Performance). Recife: Prefeitura do 

Recife/MAMAM do Pátio, 2006. 

 

TR3S/V3Z3S/Cuba. Fotografias de Félix Farfan, O Homem Ilustrado. Olinda: Centro 

Tecnológico Digital Nascedouro de Peixinhos, 2009. 

 

VALLE, Renato. Diálogos. Recife: FUNCULTURA/FUNDARPE/Governo de Pernambuco, 

2009. 

 

VERBO. Performances e Instalações - VERMELHO. São Paulo: Galeria Vermelho, 2007. 

 

VERBO 08. São Paulo: Galeria Vermelho, 2008. 

 

VERBO/09. 5° Edição da Mostra de Performance. São Paulo: Galeria Vermelho/Centro 

Cultural São Paulo/FUNARTE, 2009. 

 

VERBO. Performances/Vermelho 2010. São Paulo: Galeria Vermelho, 2010. 

 

VERBO. Galeria Vermelho São Paulo. São Paulo: Galeria Vermelho, 2011. 

 

VERBO. Vermelho Verbo 2012. São Paulo: Galeria Vermelho, 2012. 

 

VICENTE, Gil. Desenhos. Recife/Rio de Janeiro: Museu de Arte Moderna Aloísio 

Magalhães – MAMAM/Museu de Arte Moderna do Rio de Janeiro, 1997/2000. 

 

VICENTE, Gil. Inimigos. Recife: Galeria Mariana Moura, 2006. 

 



203 

 

 

 

Virtude e Aparência. A Caminho do Moderno. São Paulo: Museu de Arte de São Paulo - 

MASP, 2008. 

 

Zona Tórrida: Certa Pintura do Nordeste. Recife: Santander Cultural, 2012. 

 

 

LIVRO DE ARTISTA 

 

Cafunés em Potencial: Romance Digital. Daniel Santiago. Recife: Ed. Autor, 2008. 

 

Tabela Poética dos Números Íntimos: 69 Poesia. Daniel Santiago. Recife: Ed. Autor, 2008. 

 

Discurso Político: Teatro. Daniel Santiago. Recife: Ed. Autor, 2010. 

 

Dos Heteróclitos: Enquanto Campo de Ação. Oriana Duarte. Recife: CHESF, 2002. 

 

Revista. Marcelo Silveira. Recife: Ed. Autor, 2009. 

 

 

PERÍODICOS 

 

Dazibao – Crítica de Arte. N° 1 – Ano Um. 

 

EITA! Espelho. Instável. Trela. Alumbramento. Recife: ano 3. Número 4, 2010. 

 

EITA! Recife: ano 3. Número 5, 2010. 

 

REVISPA. SPA das Artes 2005. Recife: Prefeitura do Recife, 2005. 

 

REVISPA. SPA das Artes 2006. Recife: Prefeitura do Recife, 2006. 

 

REVISPA. SPA das Artes 2007. Recife: Prefeitura do Recife, 2007. 

 

REVISPA. SPA das Artes 2008. Recife: Banco do Brasil/Prefeitura do Recife, 2008. 

 

REVISPA. SPA das Artes 2009. Recife: Fundação Joaquim Nabuco/Prefeitura do 

Recife/FUNARTE, 2009. 

 

REVISPA. SPA das Artes 2010. Recife: Conexões Artes Visuais/Prefeitura do 

Recife/FUNARTE, 2010. 

 

REVISPA. SPA das Artes 2011. Recife: FUNDARPE/Prefeitura do Recife, 2011. 

 

UNA REVISTA. Edição Azul. Recife: Facform a.2, n.2, 2012. 

 

URBANIA 3. São Paulo: Editora Pressa, 2008. 

 

 



204 

 

 

 

REFERÊNCIAS INTERNET 

 

CHERNG, Wu Jyh. <http://sociedadetaoista.com.br/blog/sociedade-taoista/> Acesso: 16 dez. 

2013. 

 

DINIZ, Clarissa. Uma Hora e Meia. <http://cargocollective.com/joaomanoelfeliciano>. 

2007. Acesso: 12 nov. 2013. 

 

ENCICLOPÉDIA ITAÚ CULTURAL ARTES VISUAIS, Fonte: disponível em: < 

http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia_ic/index.cfm?fuseaction=termos_te

xto&cd_verbete=5370&lst_palavras=&cd_idioma=28555&cd_item=8>. Acesso em: 09 out. 

2013. 

 

FERREIRA, Andrey Cordeiro. O Anarquismo como Fenômeno da Primeira 

Internacional: Origens Políticas e Teóricas da Divisão no Movimento Operário. Arquivo 

Bakunin em Português.<http://arquivobakunin.blogspot.com.br/2011/01/o-anarquismo-como-

fenomeno-da-primeira_13.html>. Acesso: 26 ago. 2013.  

 

FUNDAÇÃO BIENAL DE SÃO PAULO. Cotidiano. Ronald Duarte realizará Nimbo 

Oxalá na 29° 

Bienal.<http://www.bienal.org.br/FBSP/pt/29Bienal/Canal29/Paginas/Noticia.aspx?not=145>

.(16/10/2010). Acesso: 31 jul. 2013. 

 

FUNDAÇÃO BIENAL DE SÃO PAULO. Arquivo.<http://www.bienal.org.br/arquivo.php> 

Acesso: 31 jul. 2013. 

 

SESC SÃO PAULO. Edgar Morin: Diários Abertos de um Humanista. 

<http://www.sescsp.org.br/online/videos/15_EDGAR+MORIN+DIARIOS+ABERTOS+DE+

UM+HUMANISTA#/content=sobre>.  Acesso: 07 ago. 2013. 19h33min. 

 

GRUPO TOTEM. <http://grupototemrecife.blogspot.com.br/>. Acesso: 14 agos. 2013. 

  

TABARÉ. Não Se Pode Prender a Arte. Tabaré WordPress. 

<http://jornaltabare.wordpress.com/2013/03/20/nao-se-pode-prender-a-arte/> Acesso: 22 

agos. 2013. 

 

ITAÚ CULTURAL. Daniel Santiago. Panorama do Super 8 Cinema e Vídeo. 

<http://www.itaucultural.org.br/aplicexternas/enciclopedia/cinema/index.cfm?fuseaction=Det

alhe&CD_Verbete=5261> Acesso: 22 agos.1013. 

 

SANTIAGO, Daniel. Parece que Falta Oxigênio no Ar. 

<http://revistapiaui.estadao.com.br/edicao-41/diario/parece-que-falta-oxigenio-no-ar> Acesso: 

23 agos, 2013. 

MELLO, Gianfrancesco; CHAPLIN, Vitor. Dos Rabiscos às Telas. 

<http://agendaculturaldorecife.blogspot.com.br/2012/02/dos-rabiscos-as-telas.html> Acesso: 

24 agos. 2013. 

 



205 

 

 

 

Correio do Povo. Artista Questiona o Sagrado de Qualquer Coração ou Amor. Ano115 Nº 

256 - Porto Alegre, Domingo, 13 de Junho de 2010. Disponível: 

http://www.correiodopovo.com.br/Impresso/?Ano=115&Numero=256&Caderno=5&Noticia=

153046. Acesso: 21/12/2013. 

 

Revista O Viés. De Recife, Izidorio Cavalcanti. Disponível: 

http://www.revistaovies.com/reportagens/2010/11/de-recife-izidorio-cavalcanti/ Acesso: 

21/12/2013. 

Izidorio Cavalcanti expõe na Dumaresq. Revista SIM! 3 DE JUNHO DE 2013. Disponível: 

http://revistasim.ne10.uol.com.br/2013/06/izidorio-cavalcanti-expoe-na-dumaresq/ Acesso: 

21/12/2013. 

 

Agito SP.  Museu Afro Brasil Recebe Novas Exposições em Setembro. Disponível: 

http://agitosp.com/2012/08/01/museu-afro-brasil-recebe-novas-exposicoes-em-setembro/ 

Acesso: 21/12/2013. 

 

 

 

 

PERFORMANCES  

(Por ordem cronológica) 

 

 

CLÍNICA CONTEMPORÂNEA 

Wolder Wallace 

Recife/PE: MAMAM no Pátio – 2010.  

22 de maio de 2010. 

 

FAROL ITINERANTE  

Leo Antunes 

Garanhuns/PE: Festival de Inverno de Garanhuns – Casa Galeria Galpão – 2010.  

De 17 a 24 de julho de 2010. 

 

POESIA PARA A ESTRATOSFERA 

Grupo Totem e Daniel Santiago 

Garanhuns/PE: Praça Guadalajara. Festival de Inverno de Garanhuns – Casa Galeria Galpão. 

17 de julho de 2010. 

 

FOGUEIRA 

Paulo Bruscky 

Garanhuns/PE: Festival de Inverno de Garanhuns – Casa Galeria Galpão – 2010. 

17 de julho de 2010. 

 

DOCE LUZ OBSCURA 

Ricardo Carioba.  

Recife/PE: SPA das Artes 2010 – MAMAM do Pátio.  

13 de setembro de 2010. 

 



206 

 

 

 

MAIA USTAD - PERFORMANCE  

Recife/PE: SPA das Artes 2010 – MAMAM do Pátio.  

15 de setembro de 2010. 

 

TERRITÓRIOS RECOMBINANTES. CASA DE PÃO  

Grupo Sya e Coletivo Branco do Olho.  

Recife/PE: SPA das Artes 2010 – MAMAM do Pátio.  

De 13 a 17 de setembro de 2010. 

 

O BANQUETE 

Beth da Matta e Juliana Notari 

Garanhuns: Av. Santo Antonio. Festival de Inverno de Garanhuns – Casa Galeria Galpão – 

2011. 

16 de julho de 2011. 

 

 

BRINDE 

Wolder Wallace 

Garanhuns/PE: Jardins da Av. Santo Antonio. Festival de Inverno de Garanhuns – Casa 

Galeria Galpão – 2011. 

21 de julho de 2011. 

 

 

FLORES DE PLÁSTICO NÃO MORREM 

Izidorio Cavalcanti 

Garanhuns/PE: Parque Euclides Dourado. Festival de Inverno de Garanhuns – Casa Galeria 

Galpão – 2011. 

21 de julho de 2011. 

 

RENASCENTIA ESCARLATE 

Grupo TOTEM 

Recife/PE: SPA das Artes 2012 – Spam das Artes MAUMAU. Galeria MAUMAU.  

14 de setembro de 2011. 

 

NIMBO OXALÁ 

Ronald Duarte 

Recife/PE: Rio Capibaribe. 47° Salão de Artes Plásticas de Pernambuco.  

29 de março de 2012. 

 

SILÊNCIA 

Grupo TOTEM 

Recife/PE: Torre Malakoff – Praça do Arsenal – Recife Antigo.  

31 de março de 2012. 

 

REBENTUM 

Grupo TOTEM 

Recife/PE: Teatro Arraial – Rua da Aurora – Recife.  

07 de julho de 2012. 



207 

 

 

 

 

TOTEM RELICÁRIO 

Grupo TOTEM 

Garanhuns/PE: Parque Euclides Dourado. Festival de Inverno de Garanhuns – Casa Galeria 

Galpão – 2012. 

16 de julho de 2012. 

 

QUATRO ELEMENTOS PARA REPRESENTAR O CORPO 

Eduardo Romero 

Garanhuns/PE: Jardins da Av. Santo Antonio. Festival de Inverno de Garanhuns – Casa 

Galeria Galpão – 2012. 

20 de julho de 2012. 

 

 

A VOZ DAS SOMBRAS 

Cabelo 

Garanhuns/PE: Jardins da Av. Santo Antonio. Festival de Inverno de Garanhuns – Casa 

Galeria Galpão – 2012. 

20 de julho de 2012. 

 

IMERSÃO 

Bruno Monteiro 

Garanhuns/PE: Jardins da Av. Santo Antonio. Festival de Inverno de Garanhuns – Casa 

Galeria Galpão – 2012. 

21 de julho de 2012. 

 

DUELO EM LISBOA 

Daniel Santiago e Eduardo Romero 

Lisboa/Portugal: Praça D. Pedro IV (Rossio) 

16 de outubro de 2012. 

 

GODOT ESPERANDO SAMUEL BECKETT 

Daniel Santiago 

Vila Nova de Cerveira/Portugal: Praça da Liberdade. Programa de Residência Artísticas da 

Bienal de Cerveira – Portugal. 

20 de outubro de 2012. 

 

CAPELA PARA SANTO IZIDORIO CAVALCANTI 

Izidorio Cavalcanti 

Vila Nova de Cerveira/Portugal: Programa de Residência Artísticas da Bienal de Cerveira – 

Portugal. 

17 a 31 de outubro de 2012. 

 

100 PAPÉIS, UM PAPEL 

Izidorio Cavalcanti 

Vila Nova de Cerveira/Portugal: Festival de Arte Filminho 2012 – Fórum Cultural de Vila 

Nova de Cerveira. 

27 de outubro 2012. 



208 

 

 

 

 

NA HORA DO CHÁ 

Sol Álvares Soto  

Vila Nova de Cerveira/Portugal: Praça da Liberdade. Festival de Arte Filminho 2012 – Fórum 

Cultural de Vila Nova de Cerveira. 

27 de outubro de 2012. 

 

POESIA PARA A ESTRATOSFERA 

Daniel Santiago e Grupo TOTEM 

Recife/PE: Rua da Moeda – Recife – SPA das Artes 2013. 

08 de novembro de 2013. 

 

 

EXPOSIÇÕES 

Por ordem cronológica 

 

CARLOS PENA FILHO. 50 ANOS DE MEMÓRIA. Recife: Santander Cultural, 2010. 

 

ARQUITETURAS DO IMAGINÁRIO. PAULO BRUSCKY. Garanhuns: SESC 

Pernambuco, Agosto de 2010. 

 

NOVOS MUNDOS NOVOS. Recife: Santander Cultural, 4 de agosto a 31 de outubro de 

2010. 

 

ENTRE FOLHAS. COLETIVO DE ARTISTAS. Bahia: 19° Encontro da Associação 

Nacional de Pesquisadores em Artes Plásticas, 20 de setembro a 05 de outubro de 2010. 

 

03 EM 01 DE MARCELO SILVEIRA. EM TORNO DA OBRA, ARTISTA E 

PÚBLLICO HABITAM O MESMO ESPAÇO. Recife: Centro Cultural dos Correios, 1° de 

setembro a 31 de outubro de 2010. 

IDA E VOLTA REC><GRU ROUND TRIP. São Paulo: Ateliê 397, 18 de setembro a 30 

de outubro de 2010. 

 

JOSEPH BEUYS: A REVOLUÇÃO SOMOS NÓS. São Paulo: SESC Pompéia, 15 de 

setembro a 28 de novembro de 2010. 

 

29° BIENAL DE SÃO PAULO. São Paulo: Fundação Bienal de São Paulo, 25 de setembro a 

12 de dezembro de 2010. 

 

O ESPAÇO ONOMATOPAICO. Marcelo Nietsche. São Paulo: Universidade de São 

Paulo/Centro Cultural Mariantonia, 05 de dezembro 2010 a 01 de fevereiro de 2011. 

 

FATURAS DA FORMA. Maurício Nogueira Lima. São Paulo: Universidade de São 

Paulo/Centro Cultural Mariantonia, 05 de dezembro a 01 de fevereiro de 2009. 

 

CORPO MENTE ESPAÇO. Flávio Império. São Paulo: Universidade de São Paulo/Centro 

Cultural Mariantonia, 05 de dezembro a 01 de fevereiro de 2009. 

 



209 

 

 

 

47° SALÃO DE ARTES PLÁSTICAS DE PERNAMBUCO. Recife: 

FUNDARPE/Fundação de Cultura de Pernambuco, 2011. 

 

O MARCO AMADOR - SESSÃO A PERDER DE VISTA. Paulo Meira. Recife: Galeria 

Marcantonio Vilaça/Santander Cultural, 24 de fevereiro a 3 de abril de 2011. 

 

MONTEZ MAGNO: 55 Anos de Arte. Recife: FUNCULTURA/Facform, Museu de Arte 

Moderna Aloisio Magalhães - MAMAM, 4 de maio a 19 de junho de 2011. 

 

OLHARES SOBRE LILITH. Garanhuns: SESC – PE, 14 a 23 de julho de 2011. 

 

PAULO BRUSCKY. ARTE CORREIO. Recife: Centro Cultural Correios, 2011. 

RETRATOS E AUTO-RETRATOS. JOSÉ PAULO. Recife: Centro Cultural Correios, 

2011. 

 

PARA NUNCA MAIS ME ESQUECER. JOSÉ PAULO. Recife: Centro Cultural Correios, 

26 de outubro a 25 de dezembro de 2011. 

 

ZONA TÓRRIDA: CERTA PINTURA DO NORDESTE. Recife: Santander Cultural, 28 

de março a 20 de maio de 2012. 

 

DE QUE É QUE EU TENHO MEDO? DANIEL SANTIAGO Recife: 

FUNCULTURA/Museu de Arte Moderna Aloísio Magalhães - MAMAM, 14 de maio a 5 de 

agosto de 2012. 

 

A MÁQUINA DO TEMPO. Portugal: Fundação Bienal de Cerveira, 30 de junho a 22 de 

dezembro de 2012. 

 

FILMINHO. Portugal: Fundação Bienal de Cerveira, 26 e 27 de outubro de 2012. 

 

ANTES DE ONTEM ONTEM E HOJE. MATEUS SÁ. Recife: Centro Cultural dos 

Correios, 2012. 

 

ELE MOÍA A ESCURIDÃO. Marcelo Coutinho. Santander Cultural, Recife, 

setembro/2012. 

 

LUCIAN FREUD - CORPOS E ROSTOS. São Paulo: Museu de Arte de São Paulo - 

MASP, 28 de junho a 13 de outubro de 2013. 

 

OBSESSÕES DA FORMA. São Paulo: Museu de Arte de São Paulo - MASP, junho de 

2013. 

 

DEUSES E MADONAS - A ARTE DO SAGRADO. São Paulo: Museu de Arte de São 

Paulo - MASP, junho de 2013. 

 

ROMANTISMO: A ARTE DO ENTUSIASMO. São Paulo: Museu de Arte de São Paulo - 

MASP, junho de 2013. 

 



210 

 

 

 

“VER É UMA FÁBULA” CAO GUIMARÃES. São Paulo: Itaú Cultural, 28 de março a 1° 

junho de 2013. 

 

BIENAL NO SESI – SP. 1° MOSTRA ITINERANTE DE VIDEOART. São Paulo: 

Fundação Bienal de São Paulo/Federação das Indústrias do Estado de São Paulo – SESI, 11 

de abril a 29 de maio de 2013. 

 

 

 

VÍDEOS 

Relação dos vídeos dos artistas pesquisados 

 

Daniel Santiago. Uma Lágrima Furtiva. Vídeo Poema. Duração: 02´39”. Recife, 2013. 

 

Daniel Santiago. O Menino Travesso e o Pombo. Vídeo. Duração: 01´59”. Recife, 2013. 

 

Daniel Santiago. Um Deputado. Vídeo. Duração: 02´08”.  Recife, 2013. 

 

Daniel Santiago. Chiclete´s Poetry. Vídeo Poema Visual. Duração: 04´13”. Recife, 2013. 

 

Daniel Santiago. Mail Art to Ryosuke Cohen. Vídeo. Duração: 07´02”. Recife, 2013. 

 

Daniel Santiago. Saudade de Bom Conselho. Vídeo. Duração: 13´22”. Recife, 2013. 

 

Daniel Santiago. A Democracia Chupando Melancia. Performance. Duração: 23´41”. Itaú 

Cultural, São Paulo, 2012. 

 

Daniel Santiago. Partículas Aceleradas. Performance. Duração: 1´34”. Itaú Cultural, São 

Paulo, 2012. 

 

Daniel Santiago. O Branco do Olho a Duzentos e Cinquenta Quilômetros por Hora. 

Vídeo. Duração: 02´15”. Portugal, 2012. 

 

Daniel Santiago. Radicais Livres. Composição Cinematográfica para Estimular Associações 

Imaginéticas. Duração: 02´50”. Recife, 2011. 

 

Daniel Santiago. As Noivas de Dom Gatão. Vídeo Poema sobre Performance. Duração: 

05´28”. Recife, 2009. 

Daniel Santiago. Palmas na Rua da Palma. Performance. Duração: 46”. Recife, 1999. 

 

Gilbertto Prado. Paulo Bruscky e Daniel Santiago. Documentário. Duração: 47’23”. São 

Paulo, 1984. 

 

João Manoel Feliciano. Crystallus Capilus. Performance. Duração: 7´28”. Recife, 2007. 

 

João Manoel Feliciano. Barca Capilus. Performance. Duração: 3´20”. Recife, 2008. 

 

João Manoel Feliciano. Mateus 6:26/27. Performance. Duração: 4´40”. Recife, 2008. 



211 

 

 

 

 

João Manoel Feliciano. Chorda. Performance. Duração: 44”. Recife, 2008. 

 

Izidorio Cavalcanti. Nossos Períodos. Performance. Duração: 6´25”. Recife, 1999. 

 

Revista Tatuí Entrevista Daniel Santiago. Documentário. Duração: 10’30”. Recife, 2010 

 

 


