
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 
CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM LETRAS 

  

 

 

 

 

 

 

 

A CRIOULIZAÇÃO EM MARTINICA: LEITURAS SOBRE IDENTIDADE 

CULTURAL, MEMÓRIA E TERRITÓRIO NO ROMANCE TEXACO  

 

Lívia Maria da Costa Carvalho 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE, 2014 



 
 

LÍVIA MARIA DA COSTA CARVALHO 

 

 

 

 

 

 

 

 

A CRIOULIZAÇÃO EM MARTINICA: LEITURAS SOBRE IDENTIDADE 

CULTURAL, MEMÓRIA E TERRITÓRIO NO ROMANCE TEXACO  

 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
graduação em Letras, da Universidade Federal 
de Pernambuco – UFPE, como parte dos 
requisitos para a obtenção do título de mestre 
em Teoria da Literatura.  

 

Orientador: Prof. Dr. Roland Walter 

 

 

 
 
 
 
 

RECIFE  
2014 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
         
 
 

Catalogação na fonte 
Bibliotecário Jonas Lucas Vieira, CRB4-1204 

 
 
 
 
 

 

C331c Carvalho, Lívia Maria da Costa  
A crioulização em Martinica: leituras sobre identidade cultural, memória 

e território no romance Texaco / Lívia Maria da Costa Carvalho. – Recife: O 
Autor, 2014. 

  81 p.: il., fig.  
 
  Orientador: Roland Walter. 
  Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco. 

Centro de Artes e Comunicação. Letras, 2014. 
                           

Inclui bibliografia. 
 

1. Teoria da Literatura. 2. Identidade étnica. 3. Cultura. 4. Oralidade na 
literatura. I. Walter, Roland (Orientador). II.Título. 

 
         
 

 809     CDD (22.ed.)    UFPE (CAC 2014-114) 
       



LIVIA MARIA DA COSTA CARVALHO 
 
 
   
A Crioulização em Martinica: Leituras Sobre Identidade Cultural, Memória 

e Território do Romance Texaco 
 
 
 

Dissertação apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Letras da Universidade Federal de 
Pernambuco como requisito para a obtenção do 
Grau de Mestre em Teoria da Literatura, em 
13/2/2014. 

 
 
 

DISSERTAÇÃO APROVADA PELA BANCA EXAMINADORA: 
 
 
 
 
 

__________________________________ 
Prof. Dr. Roland Gerhard Mike Walter 

Orientador – LETRAS - UFPE 
 
 
 

__________________________________ 
Prof. Dr. Lourival Holanda  

LETRAS - UFPE 
 
 
 

__________________________________ 
Prof. Dr. Alcione Correa Alves  

LETRAS - UFPI 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Recife – PE 
2014 



 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

À Isabel e Chico Noca, meus pais, pelos ensinamentos e 
respostas que delinearam meus primeiros 

questionamentos sobre o ser/estar no mundo. 
 



 
 

AGRADECIMENTOS 
 

Agradeço aos meus pais, Isabel e Chico Noca, por me amarem, por sempre 

acreditarem em mim e por estarem presente todos os dias, em cada momento.   

À Beatriz e Clarissa, minhas irmãs, por compartilharem comigo o amor e o 

carinho da mais linda amizade que já fiz em minha vida. 

À Silvana e Hélio, os melhores amigos que conheci durante esses dois anos 

de trabalho, pelas inúmeras contribuições e debates sobre questões 

epistemológicas, mas, sobretudo, pelo laço verdadeiro.  

Ao professor Alcione Corrêa, meu primeiro orientador, por toda a 

contribuição desde a graduação, por me convidar aos debates em seu grupo de 

pesquisa: lugar onde, pela primeira vez na minha vida acadêmica, percebi a 

verdadeira razão para nela ter adentrado. 

Ao professor Roland Walter, pelas valiosas orientações em minha pesquisa, 

por expandir minhas visões de leituras acerca da cultura e do mundo, me ensinando, 

além de tudo, que o pensamento se constrói em liberdade. 

Ao professor Lourival Holanda, por aceitar de maneira tão gentil ler o meu 

trabalho e pelas contribuições tão pertinentes. 

Ao professor Alfredo Cordiviola, pelos aprendizados durante suas aulas, cuja 

importância é cada vez mais clara para mim.  

À professora Eliane Veras, por me receber tão carinhosamente, com tanta 

disponibilidade e pelo interesse sobre meu trabalho.  

Ao Programa de Pós-Graduação em letras, que proporcionou a estrutura 

para minha formação. 

A todas as pessoas da minha família, por formarem juntas o lugar onde a 

vida é sempre mais doce. 



 
 

Aos amigos e professores do Mestrado em Letras: a experiência de 

conhecê-los será sempre uma referência em minha vida. 

Ao CNPq, pela bolsa que possibilitou o desenvolvimento desta pesquisa. 

A Deus, por todas as coisas boas que já vivi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

RESUMO 

 

 

O presente trabalho se estrutura através de uma análise acerca da 

identidade cultural martiniquense, no romance Texaco, do escritor Patrick 

Chamoiseau. Partindo do conceito de crioulização elaborado por Édouard Glissant – 

no qual as culturas e os sujeitos são postos em Relação, criando estruturas 

identitárias imprevisíveis – pensa-se, através de imbricações entre memória, 

oralidade e território, como a identidade cultural da Martinica está disposta e 

expressa em Texaco. Sendo a Martinica um país que viveu a colonização europeia e 

teve a escravização negra africana em sua formação cultural, encontram-se neste 

trabalho leituras sobre o imaginário problemático e conflituoso decorrente deste 

processo colonial. 

 
 
Palavras-chave: Identidade Cultural. Memória. Território. Oralidade. Crioulização.  

Texaco 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

RESUME 
 
 

Le présent travail est structuré a travers une analyse de l'identité culturelle 

martiniquaise, le roman Texaco de l’écrivain Patrick Chamoiseau. Basé sur le 

concept de créolisation développé par Édouard Glissant - dont les cultures et les 

sujets sont mis en relation, en créant des structures d'identité imprévisibles - on 

pense à travers le recouvrement entre la mémoire, l'oralité et le territoire comme 

l’identité culturelle de la Martinique est disposée et exprimée dans  Texaco.’ Etant 

que La Martinique est un pays qui a connu la colonisation européenne et a eu 

l'esclavage de l’Afrique noir dans son contexte culturel, se trouve dans le présent 

travail la lecture sur la problématique imaginaire e conflictuelle de la dure l'esclavage 

colonial . 

 
 
Mots-clés: Identité Culturel. Mémoire. Territoire. Oralité. Créolisation. Texaco 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 

SUMÁRIO 

 
1. INTRODUÇÃO ...................................................................................................... 9 

2 CULTURA E IDENTIDADE EM TEXACO ........................................................... 22 

2.1 O Elogio da rioulidade e o pensamento da crioulização .................................. 29 

2.2 O Sermão de Marie-Sophie Laborieux: investidas de Esternome Laborieux à 

Cidade .................................................................................................................... 38 

2.3 Bairro Texaco: as notas do urbanista Cristo ao Marcador de Palavras ........... 44 

3 ORALIDADE E MEMÓRIA EM TEXACO ............................................................ 48 

3.1 Lugar de memória:  a “imposição” de Texaco através da palavra .................... 57 

3.2 A literatura como lugar de uma “memória cultural”............................................ 60 

4 TERRITÓRIO (TERRA RIZOMADA) ................................................................... 63 

4.1 Sistemas de plantação: resignificações do lugar ............................................. 68 

4.2 O Noutéka dos Morros: interações entre o homem, a literatura e o espaço 

geográfico .............................................................................................................. 71 

5 CONSIDERAÇÕES FINAIS ................................................................................. 76 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ....................................................................... 78 

 

  
 

 

 

 

 

 



9 
 

1 INTRODUÇÃO 
 

Pensar a identidade cultural de um povo é pensá-lo através dos 

elementos que o constituem enquanto sujeitos em um lugar e no tempo, sejam 

tais elementos naturalmente instaurados como reais, ou ainda, de natureza 

simbólica e carregados de representação. Cabe, portanto, aos que se 

interessam pelo assunto e aos estudiosos em cultura, entenderem de que 

maneira tais elementos se apresentam e quais as suas resultantes. Deste 

modo, a identidade cultural é pensada através de uma perspectiva histórica e 

social, e o seu estudo se desenvolverá em torno de conceitos que apontarão 

para o modo como as constituições dos sujeitos, em suas individualidades, 

contribuem para a formação de um todo coletivo que será resultado de longos 

processos. As interferências, portanto, estarão em uma via de mão dupla, onde 

o individual contribui para a constituição do coletivo, e este coletivo também 

implicará na formação de um eu individual.  

Neste sentido, as abordagens das questões em torno da identidade 

têm como viés principal um sujeito que não se concentra mais em poderes 

absolutos, não está mais voltado para o Uno, haja vista a sua possibilidade de 

negociação com o Outro. Tratamos então neste momento de construções que 

acontecem a partir de rompimentos, de fragmentações e da pulverização de 

uma identidade que se idealizava única e absoluta, e que agora já não voga 

mais, pois suas estruturas rígidas tiveram de ceder às intervenções e deram 

resultado ao que Stuart Hall denomina sujeito fragmentado. 

Em Identidade Cultural na Pós-Modernidade, Hall afirma que o 

surgimento do sujeito pós-moderno acontece a partir de processos 

socioculturais nos quais o sujeito se fragmenta e se recompõe resultando em 

identidades mais variáveis e problemáticas, identidades que não se fixam e 

vivem em errância. 

O próprio processo de identificação, através do qual nos projetamos 
em nossas identidades culturais, tornou-se mais provisório, variável e 
problemático. Esse processo produz o sujeito pós-moderno, 
conceptualizado como não tendo uma identidade fixa, essencial ou 
permanente. A identidade torna-se uma "celebração móvel": formada 
e transformada continuamente em relação às formas pelas quais 
somos representados ou interpelados nos sistemas culturais que nos 
rodeiam (HALL, 2011, p. 13) 



10 
 

  Hall fala das concepções de três sujeitos para desenvolver seu 

raciocínio sobre os modelos de identidade que figuram desde o Iluminismo até 

a Pós-modernidade, e das transformações sofridas por essas concepções. O 

primeiro deles é o “sujeito do Iluminismo” cuja identidade está elaborada na 

unicidade e no absolutismo; em seguida, o “sujeito sociológico”, que ainda tem 

a identidade essencializada em si, mas já com a aceitação das complexidades 

sociais, enxergando assim a interação ente si e o meio social em que está 

inserido; o terceiro, “sujeito pós-moderno”, tem como característica a falta de 

estabilidade, e o que fará com que seja identificado dentro de uma determinada 

identidade, ou de outra, ou ainda das duas ao mesmo tempo, serão as 

variantes culturais que ele vivenciará. O autor volta seus argumentos para os 

descentramentos vividos pelo pensamento sociológico em vários processos 

históricos e as diversas interferências sofridas em seus discursos quando o 

homem passou a pensar em si relacionado com o outro, o que trará profundas 

transformações no pensamento humano sobre as identidades na Pós-

Modernidade. 

Trata-se, portanto, de (re)negociações entre o Eu e o Outro. Nelas, Hall 

entende que os discursos pós-modernos passaram por cinco principais 

descentramentos do sujeito, tendo eles partido desde o pensamento marxista 

no século XIX até os discursos feministas da segunda metade do século XX.  

Aquelas pessoas que sustentam que as identidades modernas estão 
sendo fragmentas argumentam que o que aconteceu à concepção de 
sujeito moderno, na modernidade tardia, não foi simplesmente sua 
desagregação, mas seu deslocamento. Elas descrevem esse 
deslocamento através de uma série de rupturas nos discursos do 
conhecimento moderno. (HALL, 2011, p. 34) 

As identidades culturais cujas construções aconteceram através de 

processos que em vez de proporcionarem progressos coletivos entre os 

elementos envolvidos, tiveram e têm a colonização como um ponto sobre o 

qual se deve refletir, carregam marcas de violências das mais cruéis. Dentre as 

tantas violências, pode-se falar das castrações dos direitos à liberdade para 

homens e mulheres negras; do aviltamento de suas culturas e suas línguas 

maternas; ou ainda das marcas do açoite na pele, fincadas durante séculos de 

uma escravização tão violenta quanto os preconceitos e as discriminações 

constantemente perpetuadas nos anos atuais.  



11 
 

Nesses mesmos anos em que se fala tanto da existência de liberdade 

e igualdade entre raças, etnias e ideais religiosos no mundo são percebidas 

realidades onde outros homens e mulheres, também negros, ainda têm sua 

natureza e seu espírito açoitados por supostas “brincadeiras”, cujas grosserias 

e constrangimentos são constantemente pronunciados, assim como a que 

aparece em um anúncio veiculado por um site de compras e vendas na 

internet, em 2013, no Brasil. Nela, foi estampada a foto com o rosto de um 

rapaz negro e na descrição são dadas suas características físicas como 

qualidades para um bom produto de compra, a preço negociável1. Violências 

tais como a citada aqui estão todos os dias nos meios sociais pelos quais 

circulamos, desenvolvidas de diferentes formas, porém camufladas em falsos 

acordos de igualdade e laicidade. 

É, portanto, pensando a problemática das eliminações que tiram dos 

sujeitos dessas culturas fragmentadas o direito de se sentirem donos de seus 

próprios percursos históricos e de sua liberdade que o presente trabalho se 

propõe a analisar a identidade cultural, a memória e o território martiniquense 

através de leituras do romance de 1992, Texaco, do escritor Patrick 

Chamoiseau. 

 Analisar Texaco para compreender os processos pelos quais 

passaram os martiniquenses e como se configura, após tantos percalços 

históricos e sociais, a identidade cultural desse povo é uma atividade que prevê 

todas as perspectivas passando pelo espectro da escravização, haja vista as 

circunstâncias e as violências criadas pelo regime escravagista, vividas em 

todo o percurso histórico desse lugar; pois, a habitação da Martinica passa por 

bastantes mudanças durante os séculos de colonização.  

A ilha, ainda hoje departamento ultramarino da França, tem os Arawaks 

e os Caraíbas como primeiros habitantes, que viveram nas Antilhas por séculos 

durante e antes da ocupação europeia. A partir do século XVI grandes 
                                                            
1 Entre o final de fevereiro e início do mês de março de 2013 esteve disponível no site Mercado Livre um 
anúncio de venda com a foto de um rapaz negro, com a seguinte oferta: "negro africano legítimo, único 
dono, em bom estado de saúde. Negro negroso, bom para serviços domésticos, braçais, pedreiro etc." O 
anúncio  foi  compartilhado em  redes  sociais no Brasil e  curtido por milhares de  internautas. O  rapaz, 
vítima desta discriminação, levou o caso à justiça processando a pessoa que o publicou, bem como site 
de vendas. 
A  reportagem  com  a  repercussão  e  fotos  do  caso  está  disponível  em: 
http://noticias.uol.com.br/cotidiano/ultimas‐noticias/2013/03/20/anuncio‐vende‐negro‐africano‐em‐
bom‐estado‐de‐saude‐policia‐apura.htm. Último acesso em 10/01/2014. 



12 
 

massacres aconteceram e esses povos nativos da região foram praticamente 

dizimados, restando apenas alguns poucos grupos que de algum modo foram 

protegidos por famílias que exerciam influência política local. No final do século 

XVII e início do século XVIII são trazidos os primeiros sujeitos a serem 

escravizados para a Martinica e serão estes homens e mulheres vindos da 

África – principalmente da costa ocidental do continente – para trabalharem nas 

plantações, que formarão a grande maioria dos habitantes em todo o território 

martiniquense. 

A realidade de transformações vivida pelo povo da Martinica se 

assemelha fortemente ao que também aconteceu no Brasil a partir da 

colonização europeia, pois, é com a ocupação portuguesa que os nativos de 

grande parte do território brasileiro também serão quase dizimados, a despeito 

de algumas diferenças. Por exemplo: por ser o território brasileiro 

extensamente maior que o da Martinica, nele, algumas tribos resistiram, 

podendo inclusive se refugiar em lugares mais longínquos nas matas, o que 

leva o número de índios recenseados nos dias de hoje a ser acentuadamente 

maior em relação aos martiniquenses2. No entanto, em termos proporcionais, 

as perdas e a violência reproduzida através dos séculos são desastrosas e 

incalculáveis nos dois países.  

Segundo a estudiosa Diva Barbaro Damato, “em 1692 são 

recenseados 160 índios em todo o território da Martinica” (DAMATO, 1995, p. 

39), o que demonstra quão intensa foi a violência contra os nativos, uma vez 

que, quando da chegada de Colombo à ilha, em 1502, existiam cerca de 2 mil 

índios Caraíbas morando naquelas terras. No Brasil, Cabral desembarca em 

1500 e a estimativa é que existiam pelo menos 5 milhões de pessoas, número 

reduzido nos dias de hoje a 700.000 mil. 

                                                            
2   É sabido que algumas tribos  indígenas no Brasil ainda não mantiveram contato com outros 
povos e vivem em zonas desconhecidas pela Fundação Nacional do Índio (FUNAI). Acredita‐se 
que alguns desses povos nunca estabeleceram qualquer vínculo com outras civilizações, e que 
outros  chegaram  a  conhecer  o  homem  branco, mas  se  refugiaram  nas matas  ainda mais 
distantes, afastando‐se da hostilidade e da tentativa de “domesticação” realizadas durante os 
primeiros  encontros.  Segundo  Gersem  Luciano,  “Estima‐se  que  existam  atualmente  46 
evidências de “índios isolados” no território brasileiro, das quais apenas 12 foram confirmadas 
até hoje pela  FUNAI.  “Índios  isolados”  é uma  terminologia usada pela  FUNAI para designar 
aqueles com os quais ela não estabeleceu nenhum contato”. ( LUCIANO, 2006, p. 51) 



13 
 

Esses dados se apresentam tão catastróficos porque, no contexto dos 

dois países, a resistência dos índios à escravização desencadeou o 

assassinato e até mesmo o suicídio de muitos deles3, o que vai intensificar 

ainda mais a busca dos donos de terras pela mão de obra escrava negra 

africana. 

Portanto, é através de relações compartilhadas por aqueles que já 

habitavam a Martinica, pelos africanos escravizados na colonização europeia – 

trazidos principalmente para a lavoura de cana-de-açúcar – e por outros povos 

que vieram morar nessas terras por alguma expectativa de encontrar trabalho, 

que a pequena ilha no mar do Caribe ganha configurações culturais repletas de 

diferenças. O grande poeta, ensaísta e escritor martiniquense Édouard 

Glissant, pensando o Caribe como uma região onde a diversidade predomina 

de maneira grandiosa e inevitável, e assim afirma:  

O que acontece no Caribe durante três séculos é, literalmente, o 
seguinte: um encontro de elementos culturais vindos de horizontes 
absolutamente diversos e que realmente se crioulizam, realmente se 
imbricam e se confundem um no outro para dar nascimento a algo 
absolutamente imprevisível, absolutamente novo – a realidade 
crioula. A Neo-América, seja no Brasil, nas costas caribenhas ou no 
sul dos Estados Unidos, vive a experiência real da crioulização 
através da escravidão, da opressão, do desapossamento perpetrados 
pelos diversos sistemas escravocratas [...] e através desses 
desapossamentos, dessas opressões e desses crimes realiza uma 
verdadeira conversão do “ser”. (GLISSANT, 2005, p. 17-18)  

Compartilhando com os ideais de outros pensadores e críticos como o 

fez Darcy Ribeiro no Brasil, Glissant propõe para o entendimento das relações 

existentes no contexto americano, a divisão de três Américas: A primeira é a 

Meso-América, dos povos autóctones: os Caraíbas e arawaks, na Martinica, os 

povos Tupi-Guarani, Guaikuru, Yanomami, no Brasil, dentre outros em 

diferentes lugares; a segunda é a Euro-América, que preserva os hábitos 

europeus: são os colonos que chegaram e mantiveram suas tradições, hábitos 

alimentares, danças, música, etc. e a terceira, Neo-América, a América da 

crioulização: é uma região que “compreende o Caribe, o nordeste do Brasil, as 

Guianas e Curaçao, o sul dos Estados-Unidos, a costa caribenha da Venezuela 
                                                            
3 A história de um suicídio coletivo de índios na Martinica e em outras ilhas antilhanas permeia até hoje 
o imaginário de seus habitantes. Damato 1995, salienta que “é bastante provável que em 1658 tenham 
sido massacrados num mesmo dia e numa mesma hora previamente combinados, não só na Martinica 
como  em  outras  ilhas  (com  exceção  da  Dominica  onde  os  sobreviventes  puderam  se  refugiar).  Os 
últimos  índios resistentes, ao perceberem a derrota  inevitável,  teriam se  lançado dos penhascos num 
suicídio coletivo”. (DAMATO, 1995, p. 39) 



14 
 

e da Colômbia, e uma grande parte da América Central e do México.” 

(GLISSANT, 2005, p.16). Na Neo-América, o que acontece é a não separação 

dos lugares, uma vez que ela une elementos diversas culturas, realizando 

constantes trocas, diluindo suas fronteiras. 

Aparece agora, portanto, a crioulização, até então não citada, mas que 

daqui até as considerações finais desta dissertação se fará como pensamento 

alicerce para entender a identidade cultural martiniquense e as várias 

construções a serem desenvolvidas nesta análise. Isto porque no contexto da 

Martinica as mais diversas contribuições culturais se encontrarão e darão 

resultado à “realidade crioula”. Glissant justifica que o termo crioulização parte 

da ideia vivida no “fenômeno” que deu resultado, de maneiras diferentes, às 

línguas faladas em determinados países, tais como Cabo-Verde, Haiti, 

Martinica; que receberam, ao mesmo tempo, a influência de diversos 

elementos linguísticos e resultaram em estruturas imprevisíveis e diferentes 

daquelas que contribuíram para sua formação. 

É à imprevisibilidade decorrente desses processos, onde vários 

elementos são postos em relação, que Glissant se refere ao escolher o termo 

crioulização, cuja abrangência ele defende como o modo mais coerente para 

se referir às identidades culturais nos países da Neo-América. Assim afirma: 

“quando uso o termo “crioulização” não se trata de maneira alguma de uma 

referência à língua crioula, mas sim ao fenômeno que estruturou as línguas 

crioulas, o que não é a mesma coisa” (GLISSANT, 2005, p. 35). 

Na crioulização é reelaborado, a partir da memória, da oralidade e de 

outros elementos, aquilo que se perdeu nos choques violentos de regimes 

perversos, como o regime escravagista que vigorou nas Antilhas, no Brasil e 

em vários países da América. E embora possa parecer problemática a 

celebração da diversidade nestes casos, já que ela nasce de uma série de 

violências decorrentes da escravização negra; em casos como o da Martinica, 

a crioulização acontece de maneira tão desigual, que o que se celebra em 

verdade, e para além de seus resultados, é a resistência em existir 

desenvolvida por esses povos que foram retirados de suas terras e trazidos 

para as terras de cá, sem que pudessem esperar senão por suas próprias 

vontades de se manterem, ainda que de forma desequilibrada, sujeitos de suas 

próprias identidades. 



15 
 

O elemento memória cuja elaboração se dá principalmente através da 

expressão oral – porque os homens e mulheres trazidos para a escravização 

não têm a favor de sua história outros elementos se não a oralidade e a 

memória – é a única forma de ainda viver os rastros de suas identidades e 

(re)negociar, (re)elaborar a partir desses rastros, novas perspectivas e novas 

configurações para ela.  

Quando não se pode mais celebrar sua história por outros meios, a 

memória e a oralidade se tornam as maiores e mais fortes formas de 

expressão do pensamento do Ser. É nelas que ainda se pode reivindicar a 

pertença a um lugar; e é nelas que se encontrará a esperança de novas 

direções; e através delas se praticará o presente e a vivência com o passado. 

O africano deportado não teve oportunidade de manter, de conservar 
essa espécie de heranças pontuais. Mas criou algo imprevisível a 
partir unicamente dos poderes da memória, isto é, somente a partir 
dos pensamentos do rastro/resíduo, que lhe restavam: compôs 
linguagens crioulas e formas de arte válidas para todos [...] o 
pensamento do rastro/resíduo me parece constituir uma dimensão 
nova daquilo que é necessário opormos, na situação atual do mundo, 
ao que chamo de pensamento de sistema ou sistemas de 
pensamento (GLISSANT, 2005, p.20) 

Glissant propõe uma nova perspectiva para as relações culturais, uma 

vez que o pensamento de sistema é cruelmente inferiorizante. No pensamento 

da crioulização a ideia é colocar todos os elementos de um determinado 

componente cultural em equivalência. Por isso que ele se encaixa tão bem no 

contexto martiniquense, assim como no contexto brasileiro, porque as mulheres 

e homens negros trazidos para a escravização nesses países, apesar de terem 

sido inferiorizados, são responsáveis pela maior parte de seus povoamentos e 

manifestações culturais. 

A presente dissertação pretende, portanto, desenvolver suas análises 

do romance Texaco, como já dito acima, observando os rastros/resíduos, que 

constituem a identidade cultural martiniquense. Uma vez que se entende ser 

esta identidade fruto da crioulização, pretende-se apontar de que forma e com 

quais resultantes esta crioulização se mostra na narrativa de Patrick 

Chamoiseau; e como ela contribuiu para a criação do imaginário coletivo e para 

a formação desta identidade cultural, no contexto da Neo-América.  

Tratando das imbricações entre memória, oralidade e história, Texaco 

faz da literatura um lugar onde o homem pode reestabelecer, dentre outras 



16 
 

coisas, a sua vivência com o espaço e o meio ambiente, com o território e o 

sentimento de pertencer a ele, não de maneira enraizada, como parece nos 

levar a pensar o pertencimento, mas rizomaticamente, dando lugar ao 

pensamento de si e ao pensamento do outro, em relação, e através de 

(re)negociações, pois, durante a colonização, o sujeito  negro trazido para 

escravização chega à América vazio de sua cultura e de um lugar. Esse sujeito 

denominado “migrante nu” entre os povos que povoaram o território das 

Américas, precisa se reestabelecer culturalmente, e fará isso por meio de 

rastros/resíduos. 

Assim, a memória é o elemento que terá relevante projeção para o 

desenvolvimento das análises a serem realizadas, já que o romance em 

questão, ao narrar a história de luta pela emancipação de um bairro suburbano 

nos manguezais de Fort-de-France, principal cidade da Martinica, se dispõe 

nas rememorações das lembranças de Marie-Sophie Laborieux: mulher, negra, 

filha de ex-escravizado que encabeça uma verdadeira batalha para a não 

destruição do seu lugar. 

Na memória, os apagamentos feitos através do tempo pelo sistema 

colonialista ainda serão uma marca da identidade cultural martiniquense, mas 

desta vez a voz que estava sufocada terá, através da literatura, direito de se 

expressar. O romance, de caráter polifônico, é composto por “rastros/resíduos” 

e os multiplica dentro das possibilidades de expressão e de pluralização que é 

a literatura. 

Justificando a literatura como elemento para entender o cultural, 

Roland Walter dispõe o seguinte argumento: 

Acredito que as refrações literárias fornecem um contraponto 
subjetivo valioso às configurações culturais empíricas dos cientistas 
sociais. Enquanto que as ciências baseadas em teorias estatísticas 
examinam os fenômenos contemporâneos num nível abstrato, os 
escritores e os seus personagens, como agentes e sujeitos de 
transformação, introduzem a emoção e o sentimento nos dados 
científicos. Criando imagens emotivas por meio da revelação de 
experiências íntimas, a arte literária traduz o sentimento para o 
pensamento, transmitindo neste processo a profundidade da 
experiência humana, do ser-estar no mundo de mulheres e homens. 
(WALTER, 2009, p. 27) 

Na mesma linha de pensamento, Zilá Bernd assinala a importância de 

no contexto americano sempre se buscar entender a identidade através dos 

escritos ficcionais. A autora enxerga nos estudos dessas escrituras uma 



17 
 

possibilidade de se entender melhor quem é esse sujeito e como é a sua 

identidade.  

Problematizar as relações entre identidade e escrituras presentes em 
grande parte da produção ficcional das Américas, evidenciando o 
caráter heterogêneo das iniciativas identitárias americanas, poderá 
contribuir para desfazer certos fetiches e para promover um melhor 
conhecimento dessas literaturas (BERND, 1999, p.15) 

Pensamos serem as leituras de que falam as ideias acima citadas as 

que podem ser feitas em obras literárias produzidas em todo esse território que 

abrange as Américas e o Caribe, tais as seguinte: o romance Dois Irmãos do 

manauara Milton Hatoum, no Brasil; o romance Eu, Tituba, Feiticeira... Negra 

de Salem da escritora Maryse Condé, na ilha de Guadalupe; ou ainda a 

narrativa do cubano Alejo Carpentier, Os passos perdidos. 

Do mesmo modo, Patrick Chamoiseau delineia em Texaco 

características das constituições culturais martiniquenses e de seus sujeitos, a 

partir de um ponto de vista apagado da História, como já o fizera em tantos 

outros trabalhos seus. Pode-se falar, por exemplo, do modo como o autor 

aborda as consequências sociais e políticas em Saint-Pierre, e em toda a 

Martinica, quando da erupção do vulcão Pelée em 1902. A explosão 

catastrófica no romance está entrelaçada ao amor dilacerante das personagens 

Esternome e Ninon. A angústia e o desespero vividos em meio à larva do 

vulcão são ilustrados, na narrativa, junto à loucura de um homem apaixonado 

tentando resgatar sua amada. 

Portanto, no contexto das escrituras citadas acima, enxerga-se as 

características de que falam Bernd e Walter, quais sejam: pensar os múltiplos 

lugares que são a América e o Caribe, e as representações de seu povo de 

modo “contrapontual” ao científico é uma maneira de não subjugar suas 

culturas, valorizando, sobretudo as heterogeneidades que formam suas 

características. É a ficção contribuindo e acrescentado ao elemento científico a 

natureza espiritual e sentimental do ser, para a formação do entendimento da 

história, da cultura e da identidade desses povos. 

O trabalho do artista, do escritor reescreve a história individual e 

coletiva não relatada pelos documentos históricos. A ficção é a maneira de 

reinventar a identidade coletiva e individual daqueles que foram subjugados, 

daí surge a relevância da oralidade e da memória para a perspectiva das novas 



18 
 

escrituras sobre os lugares que viveram a colonização, porque os espaço para 

as narrativas dos negros, por exemplo, poucas vezes tiveram a voz de quem 

de fato sentiu as marcas do açoite na pele. 

Sobre o modo como se apresenta a literatura feita pelos povos que 

foram colonizados, ainda marcados no contexto atual por problemas no 

entendimento de si e de seu espaço, em decorrência de suas formações 

sociais conflituosas, Diva Barbaro Damato assinala: “a literatura nesses países 

não pode ser harmoniosa, tranquilizadora. Ela é a procura inquieta, muitas 

vezes desesperada, quase sempre caótica, do elo entre dados que se 

acumulam ainda desconexos”. (DAMATO, 1995, p. 169) 

O papel da literatura para o entendimento da identidade cultural da 

Martinica tem a contribuição relevante de pensadores que sempre tensionaram 

em seus escritos a situação cultural de seu país, qual seja: um lugar que tendo 

a colonização europeia e a escravização de homens e mulheres africanos em 

sua história vive as resultantes desse processo de duras perdas e fortes 

imposições, mas luta para se reestruturar por meio de (re)negociações e 

mudanças do contexto de discriminação decorrente da inferiorização do povo 

negro. 

Dentre esses contributos podem ser destacados os relevantes ensaios, 

poemas e o teatro de Aimé Césaire, nos quais o autor reivindica o lugar do 

negro na sociedade, na cultura e na História; também o forte pensamento 

crítico de Frantz Fanon acerca da colonização e as consequências de seu 

regime na formação da identidade dos povos que dela fizeram parte; as 

contribuições de Édouard Glissant com sua Poética da Relação para o 

pensamento das identidades no mundo, além da produção que se desenvolve 

a partir das influências desses e de outros autores, dando formato a uma 

literatura que contempla as imbricações do que é a Martinica e a sua relação 

com o mundo. 

Patrick Chamoiseau claramente bebe dessas ricas fontes e desenvolve 

uma escrita que além de reivindicar o lugar das Minorias4 inferiorizadas, luta 

                                                            
4 Minoria aqui no sentido Deleuzeano de pensar as relações políticas e sociais. No segundo volume de 
Mil Platôs, Deleuze (2011) esclarece‐nos que pensar Minoria e Maioria politicamente não tem a ver com 
número ou quantidade, implica na verdade um metro padrão onde se estabelece um estado de poder e 
dominação, ou seja, em vários períodos na história dos países colonizados o homem negro foi maioria 



19 
 

pelo não apagamento delas. Com o prêmio Goncourt em 1992 pelo romance 

Texaco, Chamoiseau conquista para o espaço que é a literatura em torno 

daqueles que foram e são excluídos, a possibilidade de mostrá-los a outros 

lugares, haja vista a relevância do prêmio para os textos de língua francesa e a 

possibilidade de expansão da leitura do romance que o destaque dado a ele 

proporcionou.  Mas se trata o prêmio, ao final, de uma constatação, Texaco é 

para além de láureas, um romance que se lê e se sente nas entranhas.  

Dividido em três momentos, Anunciação, Sermão de Marie-Sophie 

Laborieux e Ressurreição, o romance percorre o que foi durante vários anos – 

para conquistar um lugar longe da escravização dos campos de lavoura – a 

migração de homens e mulheres para a cidade. Ao passo que sonhavam 

encontrar um lugar de redenção, descobriam que a natureza opressora da 

colonização se expande em dimensões incalculáveis, e é tão forte quanto 

aterrorizadora.  

A fim de escapar da noite escravista e colonial, os negros escravos, e 
os mulatos da Martinica vão, de geração em geração, abandonar as 
fazendas, os campos e os morros, para se lançar à conquista das 
cidades (que em crioulo eles chamam “A Cidade”5). Essas múltiplas 
investidas vão se concluir pela criação guerreira do bairro Texaco e 
pelo reinado ameaçador de uma cidade gigantesca. (CHAMOISEAU, 
1993, p. 13). 

O romance tem um caráter plural. Assim como na linguagem falada, a 

escrita de Texaco está permeada por diversas quebras e ligações desconexas 

dentro do texto. A narrativa não se dá de forma corrida com a fala única do 

narrador, em vez disso, as próprias personagens serão portadoras de suas 

próprias vozes. Mas, para além dessa intervenção, sua composição se faz 

também com uma série de fragmentos de outros textos, tais como as notas do 

Urbanista ao Marcador de Palavras6; trechos dos cadernos de anotação de 

                                                                                                                                                                              
em número, mas ainda hoje se apresenta como uma Minoria, pois existe, mesmo neste século XXI, a 
ideia de que o metro padrão é o homem branco. 
5 A Cidade: no original, em crioulo,    l’En‐Ville, se  referindo ao conteúdo que é o  lugar, não só ao seu 
caráter urbano de uma comunidade.  “L’En‐Ville designa não uma geografia urbana bem detectável, mas 
essencialmente  um  conteúdo,  portanto,  uma  espécie  de  projeto.  E  esse  projeto,  aqui,  era  existir.” 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 342). 
6 Em entrevista  sobre o ato de escrever e  sobre a  sua criação  literária, Patrick Chamoiseau  se define 
como  “marqueur  de  paroles”,  sendo  assim  aquele  que  busca  a  unificação  entre  o  oral  e  o  escrito. 
Disponível  em  http://www.africultures.com/php/index.php?nav=article&no=7396%3E.  Acesso  em:  17 
de setembro de 2013. 
 



20 
 

Marie-Sophie; trechos das cartas do Marcador de Palavras à informante, dentre 

outros. 
As análises deste trabalho tiveram como ponto de partida os seguintes 

pensamentos:  

(I) os rastros/resíduos das identidades dos sujeitos escravizados 

trazidos dos mais diversos lugares do continente africano contribuíram para 

formação, através das reminiscências da memória e da força simbólica e 

expressiva da oralidade, de uma nova identidade que se sabe ser crioula. Os 

modos como esses contatos foram estabelecidos serão analisados no intuito 

de nos fazer entender de que forma eles aconteceram e como repercutem nas 

composições desta identidade que se propõe imprevisível na vivência da 

crioulização;  

(II) o sentimento de pertença vivido no território da Martinica se 

configura por meio de agenciamentos, interessa-nos, no entanto, para este 

estudo o seguinte raciocínio acerca deles: Depois de serem tirados à força de 

seu lugar em África e trazidos para a escravização na Martinica, já na 

Plantação, homens e mulheres entendem que o seu desejo por um lugar deve 

ser reinventado, deve ser reconfigurado. Neste momento, a terra, o meio 

ambiente e o seres da natureza se tornam suas primeiras referências a 

respeito de um lugar, e depois, em outro momento de conscientização, eles 

descobrem que a sua luta também deverá ser pela Cidade, e não só por ela, 

mas por todos os encontros vividos dentro da “Relação”. 

Portanto, com a premissa do deslocamento dentro dos territórios, em 

movimentos de desterritorialização e reterritorialização, e mais ainda, sabendo 

ser a memória mobilizadora de oportunidades de expressão para os elementos 

da Relação no contexto das escrituras pós-modernas, objetivou-se entender a 

identidade cultural da Martinica, analisando-a através do texto heterogêneo que 

compõe o romance Texaco, sabendo-se já de antemão ser a perspectiva sobre 

ela de natureza plural, onde as culturas se encontram e se modificam, vivendo 

uma relação que celebrará a diversidade.  

No capítulo I tensionou-se alguns pontos sobre a que abrange os 

estudos acerca da identidade nestes tempos de pós-modernidade, unindo 

discussões de textos teóricos que problematizam as maneiras diversas como 



21 
 

ela é pensada, contribuindo, assim, para a elaboração do entendimento dos 

processos de crioulização no contexto martiniquense, em Texaco.  

A relação entre memória e oralidade fundamentou as sessões que 

nortearam o segundo capítulo. Pensando a união desses dois elementos como 

principais contributos para a formação de uma identidade que se forma através 

de rastros/resíduos.  

No capítulo III foram levantadas questões sobre o sentimento de 

pertença ao território, trazendo a voga questões como diáspora e 

agenciamento.  

 
  



22 
 

2 CULTURA E IDENTIDADE EM TEXACO 

 
A tópica da identidade cultural abordada neste capítulo será discutida 

dentro das perspectivas do pensamento pós-colonial, buscando entender o 

sujeito pós-moderno que se estrutura nas narrativas das culturas que viveram a 

colonização e que dela e de suas amarras ainda tentam se libertar, para enfim 

poder construir um pensamento a respeito de si e de seu mundo.  

Como lugar de intervenção para os discursos daqueles que são 

discriminados desde o início do sistema colonial europeu, a crítica pós-colonial 

contribui para que cada vez mais possa ser afirmada a relevância de reivindicar 

o lugar das diversas minorias discriminadas em nome de sistemas fixos e 

universalizantes, assim como foi a importante inserção, no cenário político, 

social e filosófico do discurso feminista, trazendo novas configurações para o 

pensamento ocidental. O que nos permite entender que este é mesmo um dos 

caminhos a percorrer nas lutas contra o apagamento e a contínua tentativa de 

exclusão das diferenças, porque a realidade vivida nas Américas há mais de 

quinhentos anos, desde a chegada de Colombo, atribuiu sempre menor espaço 

para as mulheres e homens negros.  

Assim sendo, o desenvolvimento das ideias a serem discutidas neste 

capítulo tem como referência o que diz o crítico Homi Bhabha sobre o papel 

das perspectivas pós-coloniais dentro dos discursos modernos, quando afirma: 

“elas (as perspectivas pós-coloniais) intervêm naqueles discursos ideológicos 

da modernidade que tentam dar uma “normalidade” hegemônica ao 

desenvolvimento irregular e às histórias diferenciadas de nações, raças, 

comunidades, povos” (BHABHA, 2013, p. 275). 

Em Da Diáspora, sobre a relação multicultural que se desenvolve nas 

sociedades no mundo, seu acentuado crescimento com a expansão durante a 

colonização europeia e a notada intensificação dos contatos entre as culturas 

após a segunda guerra mundial, Stuart Hall destaca três referências na história 

da humanidade que contribuem para o pensamento das culturas na pós-

modernidade, são elas: o fenômeno pós-colonial, o fim da Guerra fria e o 

fenômeno da globalização.  



23 
 

Sobre a primeira, o autor salienta que o binarismo entre colonial e pós-

colonial não deve ser entendido como o ponto onde tudo se esclarece, ou a 

única forma de pensá-la, pois esse caminho equivocado traz uma falsa ideia de 

encerramento dos problemas coloniais, quando, na verdade, eles ainda 

permeiam nossas relações sociais: 

 O pós-colonial não sinaliza uma simples sucessão cronológica do 
tipo antes/depois. O movimento que vai da colonização aos tempos 
pós-coloniais não implica que os problemas do colonialismo foram 
resolvidos ou sucedidos por uma época livre de conflitos. (HALL, 
2011, p.54) 

Assim, os trabalhos de intervenção desenvolvidos pelos estudos pós-

coloniais contribuem para pensar a problemática no passado da relação entre o 

sujeito, sua identidade e a cultura, na realidade dos lugares que viveram a 

colonização. Mas isso significa que deve ser aberto um espaço para 

problematizar as diversas perspectivas que se formam com a consequente 

independência, pois os problemas internos que vivem essas sociedades, antes 

colônias, devem ser extensamente trabalhados a fim de evitar novos conflitos 

responsáveis pelo não desenvolvimento das políticas públicas e sociais7. 

O segundo ponto, o fim da Guerra Fria, é marcado pela “ruptura pós-

1989 da União Soviética enquanto formação transétnica e transnacional; e o 

declínio do comunismo de Estado como modelo alternativo de desenvolvimento 

industrial” (HALL, 2011, p. 55). Todas essas características da movimentação 

social pós-guerra fria estão, segundo Hall, respaldadas ainda na ideia de 

“nação”.  

O terceiro fator é a globalização. Pensar as culturas do mundo hoje, de 

modo coletivo e individual, é uma atividade que requer sempre olhares sobre a 

questão da globalização, haja vista a constante diminuição das fronteiras e o 

aumento do contato entre as nações, cada vez mais intensos nos últimos 

tempos – nos mais diversos setores da economia, da política e do social. Essa 

realidade de contatos acontece por meio de imbricações entre o global e o 

local, tão continuamente, que seus aspectos devem ser pensados e o tempo 

                                                            
7  Como  exemplo  dessa  “dupla  inscrição”  pós‐colonial,  pode  ser  citado  o  caso  da Guiné‐Bissau,  país 
independente de Portugal em 1974, mas que vive uma  instabilidade política preocupante no contexto 
africano até hoje. As lutas internas e os vários golpes militares no período pós‐independência impedem 
o  crescimento  social  do  país.  Em  abril  de  2012,  a  Guiné‐Bissau  sofreu  um  golpe  de  estado  e  até 
novembro de 2013 se encontra em um governo provisório, sem eleições decidas pelo povo.  



24 
 

todo discutidos de forma consciente, para que se possa entender como será a 

repercussão de tais processos nas identidades e nas culturas, sem que haja 

tão duras perdas.  

Para Stuart Hall a globalização “é um sistema de con-formação da 

diferença, em vez de um sinônimo conveniente de obliteração da diferença” 

(HALL, 2011, p. 57). 

Sobre a abrangência das relações entre local e global e o modo como 

se estruturam as diversas culturas dentro de seus contatos, Nestor Garcia 

Canclíni afirma que 

há que se elaborar construções logicamente consistentes, que 
possam ser contrastadas com as maneiras como o global “estaciona” 
em cada cultura e com os modos como o local se reestrutura para 
sobreviver, e talvez tirar algum proveito das trocas que se globalizam. 
(CACLÍNI, 2007, p. 33).  

A ideia é: deve-se existir nesse global sem que sua cultura se dilua na 

gama de informações que são trocadas e compartilhadas. 

Também sobre o assunto, o crítico Andreas Huyssen destaca três 

formas adotadas por ele para comparar os estudos literários e os estudos 

culturais em conjunto, desenvolvendo trabalhos de crítica literária, em 

observação às culturas no mundo globalizado.  

A primeira e a segunda forma de comparação evidenciam 

principalmente as cidades: na primeira, propõe-se que os estudos considerem 

o forte caráter dialético entre as culturas globais e as culturas locais dentro do 

contexto urbano, trabalhando os “imaginários transnacionais” existentes; o 

segundo método de trabalho busca “focalizar as questões da memória e 

direitos humanos que têm surgido em tantas cidades pelo mundo afora”, 

(Huyssen, 2002, p. 17) onde o local e o global derivam um processo 

ininterrupto de trocas e acordos, formando novos “desenhos culturais”; já no 

terceiro modo, Huyssen sugere a reconsideração da problemática erudito-

popular para pensar a cultura. O autor dispõe sua ideia da seguinte forma: 

Gostaria de sugerir uma discussão diferente, baseada em um modelo 
mais tradicional de estudos culturais e literários que foi enterrado 
prematuramente pelo pós-modernismo norte-americano: o modelo de 
arte erudita (high) e popular (low) ou cultura de massa e de elite. 
(HUYSSEN, 2002, p 17) 



25 
 

Huyssen traça então um panorama do que é a discussão sobre a 

relação erudito-popular, mostrando o que em sua visão pode ser a 

possibilidade dos estudos culturais incorporarem em sua abordagem literária a 

discussão sobre o aspecto estético e a forma das narrativas, que tanto desafia 

e divide as opiniões e as relações entre as várias esferas de pensamento 

crítico. 

Reconsiderar erudito-popular tem a vantagem de trazer de volta 
inevitavelmente o tópico de estética e forma que os estudos culturais 
nos EUA (em oposição aos estudos culturais no Brasil e na 
Argentina) abandonaram quase completamente contra o suposto 
elitismo da estética. (HUYSSEN, 2002, p. 24). 

Acontece, no entanto, que esse processo não se dará só por meio da 

enunciação, nem tão pouco as rupturas sugeridas preliminarmente pelo autor, 

em si mesmas, apagariam o preconceito, ou diminuiriam a visão problemática, 

elitista e inferiorizante de que dispõe a relação erudito-popular. Ora, o conceito 

além de conservador, valoriza um certo maniqueísmo que não se pluraliza e 

não realiza uma análise para entender os múltiplos deslocamentos e as 

incessantes (re)negociações que se dão nas relações culturais no mundo hoje. 

Obviamente não se propõe no presente estudo um ataque à cultura 

elitista (e nisso concordamos com o autor, essa ideia não funciona), mas, não 

pensar na relação entre erudito e popular – que apenas mesmo pelo uso dos 

termos sempre se fará numa tendência à hierarquia – como aquele se 

sobrepondo a este, se torna mais uma daquelas sugestões às relações 

culturais em que se nega o problema para que ele deixe de existir, enquanto 

sua continuidade se dá pulsante, agindo em todas as nuances e em todas as 

estruturas sociais. 

Assim sendo, pensaremos a relação entre as culturas, nesta análise, 

do mesmo modo que as duas primeiras ideias de Huyssen, quais sejam: uma 

vez que a globalização não nos escapa, pensar as cidades e os seus 

imaginários urbanos em relação com a memória, num contexto global e local, 

buscando desfazer qualquer ideia de supremacia absoluta, se torna cada vez 

mais uma medida afirmativa e consolidada da importância dos estudos 

culturais. 

O pensamento que questiona a relação entre o homem e a obra de 

arte, explorando as confluências históricas, linguísticas e sociológicas 



26 
 

existentes nesta relação, é um tema sempre recorrente quando se pensa, 

sobretudo, na importância das manifestações artísticas para o entendimento do 

ser humano enquanto sujeito social, porque em sua concepção e no 

entendimento de suas representações, o homem sempre se enxerga 

representado por expressões artísticas, sejam elas a pintura, a música, o 

teatro, a literatura, dentre outras. 

No contexto da abordagem feita por nós, estudiosos da literatura, cuja 

ideia de representação do mundo empírico é feita através do uso da linguagem, 

elabora-se um discurso que, muito embora não resolva todos os problemas de 

uma teoria, proporciona uma discussão instigante sobre a relação entre 

literatura e sociedade, para pensar as questões em torno do que é expresso no 

texto e seus diálogos com a realidade empírica. O modo de abordagem dessa 

linha de pensamento interessa-nos hoje, mas, já é tema recorrente antes 

mesmo do esboço de uma teoria mais específica, cuja efetivação só se dará 

claramente pela segunda metade do século XX, com os estudos realizados por 

pensadores como Lucien Goldman, sobre as questões sociológicas da 

literatura, e – de forma mais categórica – os estudos de Georg Lukács, em seu 

livro A Teoria do Romance.  

Lukács postula que a forma é o que acrescenta o caráter estético à 

obra de arte. José Marcos de Macedo, em posfácio da tradução de A Teoria do 

Romance, analisa o pensamento de Lukács e diz que: 

O traço de união entre criador e público – e, portanto, ao caráter 
social da composição literária – a forma acrescenta o ingrediente 
estético. Ou melhor, é pela porta de acesso da estética, da obra de 
arte que a forma ingressa no campo de força da sociedade. 
(MACEDO apud LUKÁCS, 2000, p. 177). 

A sociologia literária é disseminada, ganha maior consistência e tem 

uma abordagem ainda mais abrangente com as contribuições de teóricos como 

Theodor Adorno, Walter Benjamim e Jean-Paul Sartre. O próprio Sartre, por 

exemplo, entendia que as contribuições da arte para a vida do homem estavam 

diretamente ligadas à necessidade que o ser humano tem de se entender como 

inserido no mundo e, sobretudo, como “essencial em relação ao mundo” 

(SARTRE, 1989, p. 34). Numa dialética em que a percepção entre a 

essencialidade do sujeito e do objeto se dá fundamentalmente durante o 

exercício da leitura, a obra literária – e, por conseguinte, a própria literatura – é 



27 
 

impossível de ser concebida sem o seu apego ao homem, ao social, uma vez 

que desta relação, sucederá sua efetivação. 

A teoria que se estrutura no pensamento de que há uma relação direta e 

dialógica entre literatura e sociedade não foi apenas bem aceita por seus 

estudiosos, muitos questionamentos foram feitos sobre a validade do teor que 

ela carregava. Surge uma preocupação ainda maior quanto ao apagamento 

que a abordagem social talvez causasse ao valor estético da obra literária, uma 

vez que direcioná-la exclusivamente à sua função social, deixava a desejar na 

apreciação de sua composição e de seus valores intrínsecos, ou seja, a própria 

linguagem poderia estar sendo negligenciada pela teoria.  

No entanto, o pensamento da teoria moderna tem se desconstruído e se 

reestruturado em acordo com o entendimento de que a obra literária é 

constituída sim por seu valor estético, mas também, através do diálogo com o 

social. Em Crítica e Sociologia, Antônio Cândido aborda essa problemática e 

diz que, apesar das idas e voltas em decidir quais fatores determinam o valor 

da obra literária, é consensual pensar que a abordagem estética mantém um 

vínculo com o social, ou seja, entender a literatura não é só pensá-la através 

de si mesma, é, também, fazer conexões com o meio, sem, é claro, descartar 

sua essencialidade. 

O estudo da relação entre a obra e o seu condicionamento social, que 
a certa altura do século passado chegou a ser vista como chave para 
compreendê-la, depois foi rebaixada como falha de visão, — e talvez 
só agora comece a ser proposta nos devidos termos. Seria o caso de 
dizer, com ar de paradoxo, que estamos avaliando melhor o vínculo 
entre a obra e o ambiente, após termos chegado à conclusão de que 
a análise estética precede considerações de outra ordem. 
(CÂNDIDO, 2006, p. 13) 

Cândido nos mostra que os valores externos (aqueles que surgem fora 

do texto escrito e estão respaldados no social) são fundamentais à constituição 

da obra literária porque desenvolvem uma função estrutural para concepção do 

texto. É neste momento, quando a dimensão estética entende a “dimensão 

social como fator da arte” (CÂNDIDO, 2006,p. 17) que se estabelece o melhor 

entendimento da relação entre crítica literária e sociedade. 

Assim, podemos afirmar que intervenção crítica dos estudos culturais 

em pesquisas a respeito das formações sociais e políticas através da literatura, 

oferece melhor estrutura para pensar o modo como se relacionam as culturas 



28 
 

no mundo hoje. Diante das diversidades dos lugares e das nações, vários 

conceitos são formados para tensionar o emaranhado de contribuições que se 

forma em determinados espaços culturais. Na literatura, a apropriação dos 

termos mestiçagem, hibridação, transculturação, crioulização, dentre outros, 

revela o interesse da crítica pela diversidade existente nos vários lugares em 

que são elaboradas essas narrativas. 

A larga abrangência desses discursos é problematizada por muitos 

teóricos que pensam a relação entre literatura e cultura. Eurídice Figueiredo, no 

livro Representações de etnicidade: perspectivas interamericanas de literatura 

e cultura, aborda o uso desses diversos termos nas narrativas de autores que 

elaboram uma escrita pós-colonial, propondo tensionar as resultantes dos 

processos e dos encontros das culturas. 

Os discursos da mestiçagem se cruzam e às vezes se confundem 
com os discursos da transculturação, do hibridismo e da crioulização 
em diferentes regiões. Pode-se detectar um processo muito 
complexo, em que se desliza do biológico para o cultural, e deste, 
para processos mais especificamente literários e linguísticos. 
(FIGUEIREDO, 2010, p. 71) 

Ao entrecruzar esses discursos, a autora conclui que três pontos em 

comum eles possuem: o primeiro diz respeito à língua: as intervenções 

linguísticas propostas partem sempre da ideia de que não há uma língua pura, 

e subvertem a língua do colonizador, colocando nela elementos diferentes; o 

segundo diz respeito à literatura: há sempre uma tentativa de mudar, através 

dos elementos da oralidade, a tradição literária e o terceiro ponto em comum é 

a “valorização do elemento popular da oralidade”, abarcando os conflitos em 

torno das “noções de cidadania, de nação, de tradição”. (FIGUEIREDO, 2010, 

p.95). 

Neste trabalho, falaremos da relação cultural existente na Martinica e 

das questões que envolvem sua formação a partir do conceito de crioulização, 

desenvolvido pelo crítico Édouard Glissant, pensando os processos 

heterogêneos e a formação identitária martiniquense retratada em Texaco. 

Para tanto, trataremos a seguir da crioulização, pensamento desenvolvido por 

Glissant a fim de pensar as culturas do mundo, e também do movimento 

elaborado por Patrick Chamoiseau, Jean Bernabé e Raphael Confiant, Elogio 



29 
 

da Crioulidade, no qual os três autores declaram seu manifesto a favor da 

realidade crioula e contra o seu apagamento. 

 
 

2.1 O Elogio da Crioulidade e o pensamento da crioulização 

 

 

Colonizada por europeus e tendo a diversidade de várias culturas em 

sua constituição identitária, as Antilhas, por mais de trezentos anos, tiveram 

como referência para o pensamento de si os ideais do colonizador e o 

constante desejo de se estruturar dentro dos padrões da Metrópole francesa.  

A escravização que se faz permanentemente através da exploração da 

mão de obra negra na Martinica – pois em todo o seu território é o 

negro/escravizado africano que trabalhará nas lavouras de cana-de-açúcar, 

nas cozinhas dos bekês8 e nos lugares em que o trabalho é inferior demais 

para que o homem branco coloque suas mãos – é justificada na ideia de que, 

por se tratar de um ser inferior, é ao negro que cabe as atividades que não são 

dignas do branco. Portanto, na perspectiva colonial a relação entre negro e 

branco se fez com este sobreposto àquele. 

Os negros e mulatos antilhanos elaboraram-se culturalmente buscando 

sempre a língua ideal – no caso da Martinica, o francês mais próximo possível 

ao falado na França –, o modo de se vestir, a maneira de se alimentar, e mais 

uma série de padrões sempre voltados aos critérios do colonizador. Todas as 

suas formas de se pensar estavam calcadas nesse Outro idealizado, 

subvertendo em nome desses padrões um Eu que se constituía na diversidade 

e em relação com outros lugares que não somente a Europa. 

A Martinica tem a língua francesa como oficial, mas o crioulo, que se 

estruturou a partir da conjugação do francês com as línguas dos africanos de 

diversas etnias e as contribuições linguísticas dos demais povos que povoaram 

a ilha, resiste na oralidade local. Apesar da opressão do colonizador, imposta 
                                                            
8 Expressão em crioulo da Martinica para se referir aos brancos colonizadores. Os bekês eram os donos 
das  fazendas de café e cana‐de‐açúcar nos anos de escravização, dominavam todo o território da  ilha 
com autoritarismo, apesar de sempre serem minoria numérica. Detinham o poder e representavam a 
metrópole.  Ainda  hoje  são  em  grande  parte  os  seus  descentes  que  dominam  a  maior  parcela  da 
economia e do mercado no território das Antilhas.  



30 
 

de forma a gerar o que Bethânia Mariani denomina “colonização linguística”, a 

formação de uma língua crioula no contexto martiniquense acontece como 

modelo de resistência, mudando a realidade linguística do lugar. 

A colonização lingüística, se inscreve na ordem de um acontecimento 
de uma maneira específica: ela se realiza no encontro de várias 
memórias simbólicas (as línguas, em suas distintas materialidades) 
com uma atualidade (o (des)encontro linguageiro, a incompreensão 
dos sentidos). Como resultado, a colonização lingüística produz 
modificações em sistemas lingüísticos que vinham se constituindo em 
separado, provoca reorganizações no funcionamento dos sistemas 
lingüísticos além de rupturas em processos semânticos estabilizados. 
(MARIANI, 2003, p. 74) 

Mariani assinala ainda que o processo de colonização das línguas nos 

territórios das Américas acontece de diferentes formas em cada contexto, 

unindo variantes linguísticas diversas, com resultados completamente 

imprevisíveis. 

Os efeitos decorrentes desse processo de colonização lingüística, 
porém, não são sempre os mesmos nem são previsíveis; basta 
observar comparativamente as trajetórias das diferentes línguas 
indígenas, do inglês, do francês e do espanhol no processo 
colonizador das Américas. (MARIANI, 2003, p. 74) 

As condições idealizantes de uma língua padrão superior nos 

processos de colonização linguística, na Martinica, atribuem ao francês da 

Metrópole total superioridade em relação às línguas autóctones, às línguas 

faladas pelos sujeitos escravizados e em seguida ao crioulo que se origina das 

imbricações de todas elas. Assim, nasce um desejo contínuo daqueles que 

querem possuir melhor status social em adquirir o mais rápido e perfeitamente 

possível a língua do colonizador, nascem também inúmeros preconceitos em 

relação à língua crioula e até mesmo a repressão daqueles que insistem em 

usá-la. A eficácia de um regime colonialista se dá principalmente quando a 

língua imposta é assimilada, porque desta forma a alienação cultural pode ser 

concretizada, pois, o domínio das instâncias linguísticas permite mais 

facilmente o domínio do povo e de sua cultura. 

Sobre esse absurdo que é o processo de assimilação linguística para o 

negro antilhano, Frantz Fanon caracteriza no primeiro capítulo de Pele Negra, 

Máscaras Brancas, a idealização existente entre os antilhanos – que ele faz 

questão de esclarecer não se tratar de todos, mas somente daqueles “negros 

alienados (mistificados)” – pela língua da Metrópole. O autor deixa claro que o 



31 
 

fascínio em adquiri-la está diretamente ligado ao desejo do “negro alienado” em 

se equiparar ao branco.  

Falar uma língua é assumir um mundo, uma cultura. O antilhano que 
quer ser branco o será tanto mais na medida em que tiver assumido o 
instrumento cultural que é a linguagem. [...] Historicamente é preciso 
compreender que o negro quer falar o francês porque é a chave 
susceptível de abrir as portas que, há apenas cinquenta anos, ainda 
lhes eram interditadas. (FANON, 2008, p. 50) 

Fanon problematiza essa relação de superioridade do branco sobre o 

negro, na qual se sustentou o colonialismo, e elabora todo um pensamento 

acerca desse sistema que exclui a natureza ontológica do sujeito negro, pois, é 

subtraído dele qualquer direito de se expressar de acordo com suas referências 

culturais. 

Aos olhos do branco, o negro não tem resistência ontológica. De um 
dia para o outro, os pretos tiveram de se situar diante de dois 
sistemas de referência. Sua metafísica ou, menos pretenciosamente, 
seus costumes e instâncias de referência foram abolidos porque 
estavam em contradição com uma civilização que não conheciam e 
que lhes foi imposta (FANON, 2008, p. 104). 

Pensando a relação entre a colonização linguística e o fenômeno 

conflituoso que estrutura a língua crioula da oralidade martiniquense, podemos 

perceber – apesar do que afirma Fanon sobre o constante desejo de alguns 

antilhanos pela língua francesa – um cenário de resistência a essa pretendida 

dominação. Decorre, portanto, a importância do papel que estabelecem Patrick 

Chamoiseau, Raphael Confiant e Jean Bernabé ao declararem a realidade 

crioula no Elogio da Crioulidade.  

No manifesto de 1989 os três autores proclamam a identidade crioula 

dos antilhanos. Em busca de acabar com o estigma que marca a identidade e a 

cultura no contexto social em Martinica, Guadalupe, Santa Lucia e demais ilhas 

das Antilhas, defendem a ideia de que ser antilhano é algo diferente de ser 

europeu, africano, asiático ou americano, significa, para além disso, entender-

se como sujeito em um contexto de encontros e choques de várias culturas. 

Ser, em todas as instâncias, a reelaboração de uma identidade tão plural 

quanto a diversidade de elementos que contribui para a sua formação.  

Autodenominando-se discípulos de Césaire, enxergam no movimento 

de Negritude, que tem como principais fundadores o próprio Césaire e Léopold 

Senghor, em 1934, na França – ao passo que eles se remetem à África em 

busca de uma identidade negra – um primeiro momento para a luta pelo direito 



32 
 

à identidade do antilhano. No entanto, propõem no referido manifesto, 

sobretudo, o desligamento de qualquer tributo absoluto a uma ou outra cultura 

que não a própria cultura antilhana, formada pelas contribuições de todas elas 

e não somente da europeia, da africana ou da ameríndia. Em uma conjuntura 

marcada pelas diferenças, o Elogio da Crioulidade se desprende dos ideais 

colonialistas e propõe às Antilhas o pensamento de si.  

El proyecto no era solamente el de abandoner las hipnosis de Europa 
y de África. También había que mantener despierta la clara 
conciencia de los aportes de una y de otra: em sus especificidades, 
sus dosis, sus equilibrios, sin borrar ni olvidar las otras fuentes a ellas 
mezcladas.  (CHAMOISEAU, CONFIANT, BERNABÉ, 2011, p.19)9 

Os autores reconhecem a importância do pensamento da geração 

cesairiana sobre a cultura negra, entendem ser ela uma expressão 

fundamental para pensar a identidade do antilhano, porque além de denunciar 

as discriminações sofridas pelo negro dentro e fora das Antilhas, voltar-se à 

África elabora positivamente o reconhecimento das contribuições culturais do 

negro para a formação desse lugar onde tantas culturas se reúnem. Uma vez 

que a subversão do negro sempre predominou no regime colonialista, pensá-lo 

e pensar a África é reestabelecer novas oportunidades para que se possa 

entender a problemática que o abrange. Entendem ainda que é Césaire o 

precursor dessa Crioulidade reivindicada por eles para pensar a Antilhanidade.  

La Negritude se imponía antonces como voluntad testaruda de 
resistencia dedicada sin embages a da domicilio a nuestra identidad 
en uma cultura negada, denegada y renegada. Césaire ¿un 
anticreole? De ninguna manera; más bien um ante-creole, si, al 
menos, se puede arriesgar tal paradoja. Fue la Negritud césairiana la 
que nos abrió el camino hacia el aquí de una Antillanidad desde 
entonces concebible y ella misma en marcha hacia otro grado de 
autenticidad que quedaba por nombrar. La Negritud césairiana é un 
bautismo, el acto primero de nuestra dignidad restituida. Somos, para 
siempre, hijos de Aimé Césaire. (CHAMOISEAU. CONFIANT, 
BERNABÉ, 2011, p. 15)10 

                                                            
9 O projeto não era somente abandonar as hipnoses da Europa e da África. Era preciso também deixar 
em  alerta  a  clara  consciência  das  contribuições  de  uma  e  de  outra:  em  suas  especificidades,  suas 
dosagens, seus equilíbrios, sem nada suprimir ou esquecer das outras fontes à elas misturadas. 
(Todas as traduções do Elogio da Crioulidade usadas neste trabalho foram obtidas através da Antologia 
de Textos Fundadores do Comparatismo Literário Interamericano, projeto coordenado por Zilá Bernd, no 
qual estão disponíveis 77 textos traduzidos para o português de autores americanos de língua francesa, 
inglesa  e  espanhola.  Disponíveis  em:  http://www.ufrgs.br/cdrom/index.htm.  Último  acesso: 
10/01/2014) 

10 A Negritude  se  impunha  então  como  vontade  firme de  resistência determinada,  antes de  tudo,  a 
domiciliar nossa identidade em uma cultura negada, denegada e renegada. Césaire, um anticrioulo? Não 



33 
 

Por ser a colonização uma característica em comum entre os países da 

América e do Caribe, a aproximação entre eles revela desejos parecidos em 

vários aspectos: a necessidade de se perceber autóctone é talvez o que mais 

se destaque dentro desse desejo comum. Quando em 1928, no Brasil, Oswald 

de Andrade declara no Manifesto Antropófago e Manifesto do Pau-Brasil 

“Queremos a Revolução Caraíba. Maior que a revolução Francesa. A 

unificação de todas as revoltas eficazes na direção do homem.” (ANDRADE, 

2001, p.48), trata-se de um apelo para que os brasileiros se percebam em sua 

cultura e possam se expressar como participantes dela.  

Tanto no Elogio da Crioulidade como no Manifesto Antropófago 

reivindica-se o início de um novo pensamento para a cultura e para a 

expressão artística local, que já não se quer mais centrada nos valores 

externos e universalizantes, aqueles importados da Europa; e não se permite, 

ao mesmo tempo, fechada em si mesma.  

Portanto, é em busca de uma produção que abarque a Antilhanidade 

que Confiant, Bernabé e Chamoiseau tratarão de reivindicar a elaboração de 

uma estética literária voltada para as Antilhas, desenvolvendo uma proposta a 

favor de produções que não se embasem mais nos valores estéticos franceses, 

que não os afastem mais de si mesmos e que narrem as histórias antilhanas 

pela perspectiva de seu povo. Assim eles afirmam:  

Fuimos desterrados de nosotros mismos en cada parte de nuestra 
historia escritural. Eso determinó una escritura para el Otro, una 
escritura prestada, enclada en los valores franceses, o en cualquier 
caso fuera de este suelo y que, a pesar de algunos aspectos 
positivos, no hizo sino mantener en nuestras mentes la dominación 
de un afuera [..] quieremos volver a examinar los términos de esta 
acusación y sacar a la luz hombres y hechos de nuestro continuo 
escritural, una comprensión verdadera. Ni complaciente ni cómplice, 
sino solidaria. (CHAMOISEU, CONFIANT, BERNABÉ, 2011, p. 12)11 

                                                                                                                                                                              
propriamente, mas um antecrioulo. Foi a Negritude cesairiana que nos abriu passagem para o aqui de 
uma  Antilhanidade  doravante  postulável  e  ela  própria  em marcha  na  direção  de  um  outro  grau  de 
autenticidade  que  faltava  nomear.  A  Negritude  cesairiana  é  um  batismo,  o  ato  inaugural  de  nossa 
dignidade restituída. 

11   Temos sido deportados de nós mesmos a cada palmo de nossa história escritural.  Isso determinou 
uma escrita para o Outro, uma escrita emprestada, apoiada nos valores  franceses, ou, em  todo caso, 
fora desta terra, e que, apesar de certos aspectos positivos, não fez senão manter em nossos espíritos a 
dominação  de  um  outro  lugar  [...]queremos  reexaminar  os  termos  desse  requisitório  e  promover 
homens  e  fatos de nosso  continuum  escritural, uma  inteligência  verdadeira. Nem  complacente, nem 
cúmplice, mas solidária. 



34 
 

É com a intenção de (re)elaborar essa “história escritural” que a escrita 

de Chamoiseau se configurará em torno da memória coletiva martiniquense, 

reestabelecendo o contato e valorizando as narrativas orais, usando a língua 

crioula como elemento de resistência. 

No primeiro capítulo de Texaco, na Epístola da personagem Ti-Cirique 

ao Marcador de Palavras Oiseau de Cham, é questionada a relação de valor 

existente entre a língua preciosa e universalizante, o francês, e a língua oral, 

crioulo, cuja importância Ti-Cirique sentencia ser inferior. O discurso enviado a 

Oiseau de Cham, recortado na citação que se segue, simboliza exatamente a 

realidade referida mais acima, quando falamos sobre a problemática da 

colonização linguística: de que existe na realidade antilhense e na realidade 

martiniquense a carga ideológica de domínio linguístico que sustenta a 

hierarquia onde o crioulo é sempre inferior ao francês. 

Escrevesse eu, e ter-me-iam visto com o lápis nobre, descrevendo 
muitas elegantes, dignos cavalheiros, o olimpo do sentimento: ter-me-
iam visto Universal, alçado ao oxigênio dos horizontes, exaltando 
num francês mais francês do que o dos franceses as profundezas do 
porquê do homem, da morte, do amor e de Deus; mas de modo 
algum ter-me-iam visto crescer como você, incrustado nas negrices 
da sua Crioulidade ou no fibrocimento descascado das paredes de 
Texaco. Oiseau de Cham, desculpe-me, mas falta-lhe Humanismo – 
e, sobretudo, grandeza. (CHAMOISEAU, 1993, p. 19) 

A resposta do Marcador de palavras a seu interlocutor – “Querido 

mestre, literatura em um lugar vivo é um apre(e)ender ao vivo...” 

(CHAMOISEAU, 1993, p. 19) – vai ao encontro do pensamento através do qual 

se estrutura a escrita de Patrick Chamoiseau, qual seja: em um lugar onde a 

tentativa de dominação se pretende de maneira a abranger todas as instâncias 

culturais, a literatura para a qual Chamoiseau se propõe é uma expressão das 

impressões percebidas sobre as necessidades do seu lugar. Assim, o autor 

sabe que é preciso haver trabalhos de intervenção e recuperação do espaço 

para o qual o pensamento ocidental se impôs de maneira tão taxativa, por isso 

a importância de uma narrativa cuja estrutura é próxima aos contos da 

oralidade, porque ela resgata essa memória subjugada e reprimida. 

Chamoiseau, Confiant e Bernabé problematizam ainda mais a situação 

em que se encontra a literatura antilhana, afirmando inclusive a sua não 

existência, uma vez que os valores estabelecidos ao literário e à relação 

escrita/recepção nas Antilhas sempre estiveram calcados naqueles importados 



35 
 

da Europa. A falta de independência escritural se faz como ponto de 

fundamental importância nas inquietações do pensamento da Crioulidade. É 

em nome de mudanças nesse quadro que a afirmação de uma escrita crioula 

se elabora de maneira tão pertinente. 

La literatura antillana no existe todavía. Estamos aún en un estado de 
preliteratura: el de una producción escrita, sin público local, que 
desconoce la interacción entre autores e lectores en la que se elabora 
cualquier literatura. Este estado no es imputable exclusivamente a la 
dominación política, sino que se explica también por el hecho de que 
nuestra verdad se encontraba aprisionada, en lo más hondo de 
nosotros mismos, ajena a nuestra conciencia y a la lectura libremente 
artística del mundo en que vivimos. Estamos fundamentalmente 
marcados por lo exterior, por la exterioridad, y es así desde los 
tiempos de antaño hasta nuestro dias. Siempre vimos el mundo a 
través Del filtro de los valores occidentales, y nuestro cimientos se 
hallaron “exotizados” por la visión francesa que tuvimos que adoptar. 
(CHAMOISEAU, CONFIANT, BERNABÉ, 2011, p. 11)12 

Apesar de o Elogio da Crioulidade usar como referência conceitos 

elaborados por Édouard Glissant sobre as concepções identitárias, o autor 

discorda em certos pontos do pensamento criado por Chamoiseau, Bernabé e 

Confiant. Glissant aponta a definição do ser como principal problema do 

conceito de Crioulidade. Ao defender a existência de um ser crioulo, ela retarda 

a ideia de processo expressa pela crioulização. Questionado sobre essa 

disparidade de conceitos, Glissant conclui: 

Penso ser necessário afirmar que existe apenas o sendo13, ou seja, 
existências particulares que se relacionam, que entram em conflito, e 
que é preciso abandonar a pretensão à definição do ser. Ora, é isto o 
que a crioulidade faz – ela define um ser crioulo. É uma forma de 
regressão, do ponto de vista do processo. (GLISSANT, 2005, p. 148) 

                                                            
12 A literatura antilhana ainda não existe. Ainda estamos em um estado de pré‐literatura: o de uma 
produção escrita sem audiência em seu próprio país, desconhecendo a  interação autores/leitores 
onde se elabora uma literatura. Esse estado não é atribuído somente à dominação política, ele se 
explica também pelo fato de que nossa verdade foi encerrada no mais profundo de nós mesmos, 
estranha à nossa  consciência e à  leitura  livremente artística do mundo em que vivemos. Somos 
fundamentalmente marcados pela exterioridade.  Isso desde os tempos de outrora até os dias de 
hoje.  Temos  visto  o  mundo  através  do  filtro  dos  valores  ocidentais,  e  nosso  fundamento  foi 
"exotizado" pela visão francesa que tivemos de adotar. 
 
13 Em comunicação publicada nas anais do XII Congresso  Internacional da ABRALIC, em 2011, Alcione 
Corrêa questiona a  tradução de 2008, de Maria Bernadette Porto, do  termo em  francês Étant para o 
português Sendo, também usado nesta tradução de 2005 de Eunice Rocha. No trabalho, propõe em vez 
de Sendo, “o uso de Devir, haja vista a oposição em  inglês being/becoming, bem como a presença do 
termo em questão, seja como verbo ou substantivo, em alguns dos autores basilares às formulações de 
Glissant  (tais  como Gilles Deleuze e  Jacques Derrida), assim  como em  suas  respectivas  traduções em 
português  brasileiro.”  http://www.abralic.org.br/anais/cong2011/AnaisOnline/resumos/TC0956‐1.pdf 
Ultimo acesso: 12 de setembro de 2013. 
 



36 
 

Como a crioulização não se finda e compreende as componentes 

individuais em processos de relação constante, interferindo de maneira 

recíproca no coletivo, a definição do ser não faz parte dela, não existe esse 

desejo ontológico que molda as identidades dentro de padrões. 

Assim, no contexto da Neo-América, Glissant propõe o conceito de 

crioulização, acreditando ser o uso deste termo algo diferente da ideia de 

crioulidade adotada no Elogio da Crioulidade, uma vez que ela (a crioulização) 

não se caracteriza por meio de generalizações, como as que ainda são feitas 

dentro do conceito de crioulidade. Defendendo a Relação entre os seres a 

partir dos processos que figuram o devir das culturas, a crioulização não 

propõe “modelos de humanidade”, aceita, em vez disso, o processo e nunca o 

fim ou o fixo. 

O que nos move não é apenas a definição de nossas identidades, 
mas também a sua relação com o todo possível: as transformações 
mútuas que esse jogo de relações gera. As crioulizações introduzem 
à Relação, mas não para universalizar; a <<crioulidade>>, no seu 
princípio, regressaria às negritudes, às francidades, às latinidades, 
todas elas generalizantes. (GLISSANT, 2011, p. 89) 

Glissant propõe esse pensamento sobre a identidade da cultura 

americana pelo fato de a Neo-América se configurar dentro do que ele pensa 

ser uma cultura compósita, ou seja, aquelas que se constituem nos processos 

da crioulização e se elaboram em rizomas; diferenciando-as das culturas 

atávicas que se estabelecem no conceito de raiz única e defendem a ideia de 

uma gênese, de uma filiação. 

Para entender o pensamento da crioulização é necessário que sejam 

percebidos os seguintes pontos, de acordo com o pensamento de Glissant:  

(I) a crioulização é um processo que se inicia quando acontece o 

povoamento da América pelos colonizadores europeus e pelos africanos 

trazidos para servirem de mão de obra escrava nas fazendas de cana-de-

açúcar, e que não cessa mais, reelaborando-se sempre em suas relações, no 

que Glissant denomina como o “sendo”; 

(II) a crioulização prevê a relação entre elementos heterogêneos de 

diversas culturas: língua, dança, música, religião, oralidade, história, dentre 

outros, pois é a (re)negociação e a intervalorização desses elementos 



37 
 

reestruturados via memória, chamados por Glissant de rastros/resíduos, que 

darão lugar a identidades culturais imprevisíveis; 

(III) a crioulização se opõe ao pensamento de sistema. Nela, a 

universalidade não existe mais, a ideia que a conduz é a de que haja sempre a 

relação entre os seres; 

(IV) O pensamento do rastro/resíduo de Glissant substancia a poética 

da Relação – aquela em que, no mundo atual, a identidade se compõe diante 

do encontro com o Outro. Nas culturas compósitas que formam a Relação, o 

ser se fundamenta quando vai ao encontro de outro ser, o que exclui a ideia de 

raiz única e absolutismo das culturas atávicas. O rastro/resíduo é a forma como 

as identidades compósitas – formadas enquanto rizoma – conseguem se 

manifestar em interação com o Todo-mundo. 

A noção de ser e de absoluto do ser está associado à noção de 
identidade “raiz única” e à exclusividade da identidade, e que se 
concebermos uma identidade rizoma, isto é, raiz, mas que vá ao 
encontro de outras raízes, então o que se torna importante, não é 
tanto um protenso absoluto de cada raiz, mas o modo, a maneira 
como ela entra em contato com outras raízes: a Relação. 
(GLISSANT, 2005, p. 37) 

Analisar o rastro/resíduo da identidade martiniquense em Texaco é 

entender as negociações que o migrante escravizado precisa estabelecer com 

o seu passado e com a sua cultura para que possa novamente conviver com o 

presente. É um percurso que passa, portanto, pela vida na Plantação e que se 

estende ao meio urbano, porque mesmo depois de conseguir o direito de viver 

em liberdade, esse sujeito ainda carregara consigo as dores da escravização e 

precisa aprender a conviver e lutar contra a indiferença e discriminação. 

Percorreremos neste estudo, para entender a identidade desse 

“migrante nu”, os caminhos e as lutas por ele estabelecidos no intuito de 

reconstruir sua identidade. No entanto, este capítulo se restringirá a entender 

esses elementos do meio urbano narrado em Texaco.  O capítulo III versará 

sobre o contato desse “migrante nu” com o meio rural e a natureza, analisando 

os elementos do rastro/resíduo nos morros e nas fazendas de cana-de-açúcar. 

 

 



38 
 

2.2 O Sermão de Marie-Sophie Laborieux: investidas de Esternome 
Laborieux à Cidade  

 

 
Traçaremos neste ponto análise dos elementos que contribuem para a 

formação da identidade martiniquense em Texaco, dentro do recorte escolhido 

na narrativa que abrange o momento da vivência de Esternome em Saint-

Pierre e Fort-de-France. Falar-se-á, portanto, da sua busca por liberdade, e das 

convivências urbanas nessas duas passagens por lugares diferentes. Situemo-

nos um pouco mais nos emaranhados dessa história. 

Marie-Sophie Laborieux, uma vez que entende a iminente 

desapropriação – sua e dos demais moradores do bairro Texaco – a ser 

realizada pela prefeitura de Fort-de-France, que está em trabalhos de 

revitalização da cidade, decide, através do próprio discurso, conscientizar o 

urbanista Cristo de sua condição e da condição coletiva de todos que daquele 

lugar são moradores. Assim, inicia a narrativa da história de Texaco voltando a 

seus ancestrais; e resgata o passado de seu pai, Esternome Laborieux, homem 

escravizado, alforriado que parte das lavouras para a Cidade, em busca de 

novas perspectivas. A narradora encontra como primeiro passo para entender 

o Texaco do presente, debulhar suas memórias e recontar desde a partida de 

seu pai até o momento da batalha final travada por ela mesma com o urbanista 

Cristo. São, portanto, suas memórias do passado que darão significado às 

lutas do presente. 

Foi provavelmente assim, Oiseau de Cham, que comecei a lhe contar 
a história de nosso Bairro e de nossa conquista da Cidade, a falar em 
nome de todos nós, defendendo nossa causa, contando minha vida... 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 34) 

O Sermão de Marie-Sophie é dividido em duas Tábuas, a Tábua 

primeira narra desde o período em que Esternome chega a Saint-Pierre até o 

êxodo em massa da população para Fort-de-France por conta das erupções 

vulcânicas da região. Nesse primeiro momento na Cidade, Esternome se 

estabelece na casa de Osélia, ex-mulher de seu falecido amigo Zara que tivera 

a má sorte de morrer durante uma briga com alguns negros aquilombados que 

cometiam furtos nas estradas. Com ela viverá até o dia em que Osélia tem a 



39 
 

infeliz ideia de fugir com outro homem. Em meio a essa relação por 

conveniência, Esternome conhece as zonas da cidade onde a convivência com 

o Outro é uma constante. Sendo Saint-Pierre o principal centro econômico na 

Martinica naquele período, o diálogo com pessoas de diversos lugares e 

diversas culturas marca o meio social da cidade. 

A maioria dos mulatos e dos negros alforriados se haviam 
estabelecido na cidade. Fugiam de qualquer semente que não fosse 
bekéia. Em compensação, a cidade era aberta aos ventos do mundo. 
Um local para novas aventuras. Naquele tempo, dizer a Cidade era 
dizer Saint-Pierre. Ali se encontravam marinheiros holandeses, 
portugueses, espanhóis ou ingleses, viajantes embriagados, padres 
cientistas em missão de cronistas, militares, brancos França, produtos 
novos, vinhos, máquinas novas, ideias sem espinho. (CHAMOISEAU, 
1993, p. 68). 

Ora, esse ambiente plural e heterogêneo da cidade e dos contatos que 

se estabelecem entre pessoas vindas de vários lugares, com experiências e 

pensamentos diferentes, formando uma variedade pulsante, está diretamente 

ligado àquilo que afirma Glissant a respeito da crioulização: que “as culturas do 

mundo colocadas em contato umas com as outras de maneira fulminante e 

absolutamente consciente transformam-se, permutando entre si” (GLISSANT, 

2005, p. 18), eliminando assim qualquer ideia de exclusividade. 

Estando esses elementos da crioulização postos em contato, surge 

uma questão que definirá o modo como essa crioulização se dará dentro de 

cada cultura, porque no caso do Caribe e das Américas, pelo fato de haver 

culturas sobrepostas a outras, e a escravização negra é um exemplo dessa 

sobreposição, a crioulização ainda acontece, mas não de maneira equivalente, 

como pressupõe o seu pensamento, e sim de modo desequilibrado. 

Em diversos pontos da narrativa de Texaco é possível perceber essa 

disparidade de valores entre os elementos envolvidos no processo em que se 

pensa a relação entre diversas culturas num lugar. Ainda no contexto acima 

citado, quando Esternome mora em Saint-Pierre e parece a cidade oferecer as 

chances de reestabelecimento de uma vida apropriada, destacaremos abaixo 

um trecho no qual se nota o problema que gera a discriminação preconceituosa 

que sofrem os homens e as mulheres negras no quadro social da cidade.  

Mas Esternome meu papai compreendeu que aquela gente (aqueles 
negros vendedores, aquelas negras com balaios, os homens do 
porto, os que conversavam no Roxelane debaixo das estrelas 



40 
 

celestes, que tocavam música no cassino e dançavam a noite inteira, 
que contrabandeavam o contrabando, ou que, como An-Afarel, 
dedicavam ao trabalho uma espécie de culto sagrado) tinha poucas 
chances. A Cidade era dos bekês-comerciantes e dos brancos-frança 
dos navios. Os mulatos [... ]movimentavam-se por ali, empertigados, 
a fim de ampliar suas brechas na cidade. Mas já estava claro que, 
apesar dos grandes discursos e tapinhas no ombro, o milatos, por 
enquanto, assim como os vaga-lumes, só focalizavam sua luz nas 
ambições das próprias almas. (CHAMOISEAU, 1993, p. 77) 

Ao passo que se percebe a crioulização – pois os elementos de 

culturas diferentes estão postos em presença um dos outros, dentro desse 

mesmo lugar que é a cidade –, ela é contemplada de modo problemático, já 

que não há equivalência entre todos os que dela fazem parte. A cidade se 

estrutura para os bekês, é por eles e para eles que funcionam o comércio, o 

lazer e o bem estar social. Nada de negros e mulatos, esses apenas intentam 

alcançar benefícios, mas a cidade não os favorece. 

Saint-Pierre parece o ambiente propício para qualquer homem ou 

mulher que deseje estar longe das plantações14, oferece a falsa ideia de 

liberdade e oportunidade de crescimento, quando, no entanto, esses sonhos 

tão almejados por quem havia conseguido se livrar das fazendas de cana-de-

açúcar por meio de alforrias, não é tão igual ao que de fato seja estar livre. A 

questão é: quem define o que seja liberdade? Liberdade é poder conquistar o 

que se quer, sem que alguém lhe deva conceder esse direito. E disso 

Esternome entende. 

Na verdade, Sophie minha Marie, eu mesmo, que a recebi, sei que 
Liberdade não se concede, não deve ser concedida, Liberdade 
concedida não liberta a alma... 

Caderno número 5 de Marie-Sophie Laborieux. Página 20. 
1965. Biblioteca Scholcher (CHAMOISEAU, 1993, 82) 

Quando salvou da morte o Bekê da fazenda onde era escravizado, 

Esternome ganhou “liberdade de savana” 15. Depois de passado o receio de 

que aquilo não era uma armadilha forjada pelo Bekê, o pai de Marie-Sophie 

                                                            
14 No terceiro capítulo deste trabalho o conceito de plantação é abordado de maneira mais detalhada, 
pensando sua relação com o regime de escravização nas Antilhas. 
 
15  Liberdade  concedida  geralmente  ao homem  escravizado  que  em  algum momento  satisfazia  o  seu 
Bekê de maneira primorosa, assim como no fato em que Esternome salva a vida daquele que era seu 
dono. Na  liberdade de savana não havia registro  legal, apenas uma declaração simples era feita, e era 
sempre necessário que Esternome se deslocasse da cidade até a fazenda para confirmar sua liberdade, 
quando interrogado por alguma fiscal ou autoridade. 



41 
 

entende que pode partir para outros lugares, e é por isso que seu primeiro 

lugar será Saint-Pierre. A busca pela cidade acontece porque nela estão 

depositadas as expectativas de construção de uma vida livre dos grilhões da 

escravização. Mas o grande problema com a cidade é que ela se fazia, na 

realidade, como uma extensão das fazendas de cana-de-açúcar, ela 

contemplava em sua vasta estrutura de segregação as casas-grandes e a 

senzala. Cabia aos negros, mesmo livres, perceberem o seu lugar, e ele não 

era dotado de qualquer privilégio. 

A cidade permanecia impenetrável. Lisa. Encerrada. Que ler naqueles 
ferros fundidos? Naqueles postigos de madeira pintada? Naquelas 
grandes pedras talhadas? Naqueles parques, jardins em todas 
aquelas pessoas que pareciam manipular os segredos da Cidade? 
Bon-bon disse-lhe um dia, e tinha razão, que a Cidade era uma casa-
grande. A casa-grande das casas-grandes. Mesmo mistério. Mesmo 
poder. Esternome meu papai ficou um tanto atordoado 
(CHAMOISEAU, 1993, p.80) 

Na construção da narrativa que corresponde à segunda parte da 

divisão do Sermão de Marie-Sophie Laborieux, Tábua segunda, a narradora 

desenvolve as histórias sobre a vida de seu Esternome na cidade de Fort-de-

France. Neste ponto dos acontecimentos, Esternome conhece Idoménée 

Lapidaille e da união entre os dois nascerá Marie-Sophie. 

Meu Esternome fixou-se nessa nova Cidade. Dormiu no barraco sem 
ver a noite passar, e acordou de manhã com o cheiro enjoativo da 
lama. Um despertar de cansaço irradiado por todo o lado: um 
cansaço que vinha do mais longo dos sonos. A Idoménée olhava para 
Deus com seus olhos de cega. (CHAMOISEAU, 1993, p.153) 

Na época em que Esternome mora no bairro dos Miseráveis na 

companhia de Idoménée, alguns lugares em Fort-de-France ainda 

preservavam o convívio com a terra e com as coisas da natureza, como é o 

caso do seu bairro. Ainda são feitos pequenos plantios de hortas nas zonas 

mais periféricas. Saudosista, Marie-Sophie lembra a atual realidade em que a 

Cidade vive, com a problemática do lugar que passa a receber tantos 

habitantes, chegando ao ponto em que sua estrutura não dispõe de recursos 

para abarcar todos que de lá querem ou precisam fazer parte, se desdobrando 

em vários conflitos sociais e explode em uma total desordem civil. 

O que meu Esternome me contara sobre a guerra de 14 reproduzia-
se de forma mais ampla. A Cidade se desenvolvera; pouco a pouco, 
afrouxara sua relação com a terra, suprimira suas hortas. As roças de 



42 
 

meu Esternome provavelmente tinham sido cobertas por novos 
barracos, e os novos habitantes do Bairro dos Miseráveis (aonde eu 
ia de vez em quando, aos domingos, ao sabor de meus passeios) 
instalavam-se sem sequer plantar uma fruta-pão, fazer um canteiro 
num lote de terra ou cultivar um agrião na água clara de um canal 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 198). 

A morte de seus pais deixa Marie-Sophie na encruzilhada de sua vida. 

A questão era: onde viver depois de ser expulsa de casa? A única solução: 

conquistar a Cidade, assim como o fizera seu pai. Nasce, portanto, o início de 

sua luta por Texaco e o verdadeiro significado para sua vida. 

A morte de meu Esternome não desarmou, nem de longe aquele 
canalha do Lonyon. Ninguém viu sua sombra atrás do caixão. No dia 
seguinte, veio comunicar que não tinha comigo nenhuma espécie de 
contrato, mas com o falecido Esternome, o qual, portanto, levara o 
dito contrato à cova. Se nos próximos dias eu não desse no pé, ele 
iria de bom grado chamar guardas. Prezando minha solidão, nada 
respondi. O último punhado de terra em cima do caixão de meu papai 
cavara um abismo às minhas costas. Vivendo em Fort-de-France 
como ele vivera, nos tempos de antigamente, em Saint-Pierre, eu 
tinha, ao final de meus fracassos, e sem outra opção possível, de 
tentar, por minha vez, penetrar na cidade. (CHAMOISEAU, 1993, 
p.181) 

A avaliação acerca da Cidade na narrativa de Marie-Sophie possibilita-

nos ter a visão do desejo pela permanência do absolutismo que o pensamento 

da colonização exerce. A ideia de superioridade dos bekês em relação aos 

negros, afirma o domínio que exerciam. O atavismo cultural justifica a 

intolerância com as diferenças, por isso a impenetrabilidade da Cidade para os 

negros, por isso a sobreposição de uma cultura sobre outras julgadas como 

inferiores. 

 Mas, ao passo que todos esses fenômenos opressores acontecem em 

nome da legitimação de uma raiz única, também é possível notar a resistência 

aos abusos da colonização na luta de Marie-Sophie por seu lugar, Texaco, que 

se faz como um dos primeiros passos para que ela, enquanto sujeito, possa se 

compreender em sua cultura. A recomposição, através dos rastros/resíduos, 

das componentes culturais dos sujeitos negros e escravizados na Martinica é a 

tomada de consciência necessária e contraria ao regime de sistema imposto 

pelo imperialismo europeu. 

O pensamento de Glissant sobre o modo como a crioulização é 

vivenciada na Martinica e no Caribe como um todo diz ser ela uma 

“crioulização negativa”, na qual mulheres e homens negros tiveram suas vidas 



43 
 

roubadas pela escravização. No entanto, esse processo em que as trocas e 

ralações estão em constante acontecimento, mesmo de maneira 

desequilibrada, não cessa em se fazer; e em meio a essa disparidade de 

relações são criados, pelas pessoas que o vivem, subterfúgios para suprimir tal 

negatividade. Glissant assim afirma: 

A crioulização quando praticada de forma negativa, continua a 
avançar mesmo assim. E dentro do processo de crioulização, 
surgiram diversos meios de se escapar à negatividade. É por isso que 
os antilhanos que vivenciam a crioulização estão sempre voltados 
para o estrangeiro: Marcus Garvey se volta para os negros dos 
Estados Unidos; [,,,] os textos de Aimé Césaire se voltam para a 
África negra [...] Há sempre nesse processo uma espécie de 
dilatação. (GLISSANT, 2005, p. 38) 

Há no trabalho de restituição dos valores culturais suprimidos pelos 

dolorosos processos da crioulização antilhana a permanente busca por um 

espaço redentor e de ressignificação das identidades, assim como foi, na 

Negritude cesairiana, a “dilatação” para a África negra. No caso de Texaco, 

Sophie, enquanto sujeito que busca reestruturar os problemas da sua situação 

social e cultural no contexto da Martinica, não precisa se deslocar da Cidade a 

outro lugar para encontrar esta força, pois, o significado para sua luta por 

emancipação está nos emaranhados do “manguezal urbano” (CHAMOISEAU, 

1993, p. 234), pelo qual ela travou todas as batalhas e conseguiu ao final 

guardar seu nome secreto, Texaco.  

Cristo, em algum lugar na prefeitura trabalhava por nós. Quando um 
belo dia reapareceu e dirigiu-se até minha casa, soube que me trazia 
a última nova: a Cidade, doravante, aceitava-nos sob sua proteção e 
admitia nossa existência. Na verdade, disse-me que a Cidade 
integraria a alma de Texaco, que tudo seria melhorado mas 
conservado segundo sua lei primeira, com suas vielas, com seus 
lugares, com sua memória tão velha de que a Martinica precisava.  
[...] 
Enquanto ele falava, meu segredo secreto ressoava em mim como 
um trompete de orquestra latina. Eu sentia uma vaidade subir de 
longe. Tive até a impressão de que, em algum lugar, meu Esternome 
se punha a sorrir, que minha Idoménée arregalava os olhos de luz, e 
que nossas misérias (que floriam no correr do tempo com tanta 
valentia) murchavam uma a uma como plantas sem água. 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 337) 

O próximo ponto deste capítulo contempla as notas do Urbanista Cristo 

ao Marcador de Palavras, nas quais Oiseau de Cham relata a sua visão acerca 

de Texaco, da força de Marie-Sophie na luta por seu lugar e da importância do 

bairro para as estruturas identitárias da Cidade. 



44 
 

2.3 Bairro Texaco: as notas do urbanista Cristo ao Marcador de Palavras 

 

 

Já foi dito neste trabalho que a narrativa de Texaco se constrói no 

emaranhado de vários discursos: a oralidade e a escrita se entrecruzam pelos 

caminhos fraturados das memórias que os compõem dentro do texto de modo 

a formar a narrativa da história de vida de Marie-Sophie e da criação do bairro 

Texaco. Com uma estrutura em que também estão as anotações do diário de 

Sophie; as notas do Marcador de Palavras à Informante; as notas de rodapé, 

que não fazem parte da edição do texto e mais alguns elementos como é o 

caso da Epístola de Ti-Cirique, o romance tem uma estrutura “despedaçada” 

(GLISSANT, 2005, p.15), do mesmo modo como Glissant caracteriza seu 

romance Tout-monde.16 

Dentre esses discursos estão também as notas do urbanista Cristo ao 

Marcador de Palavras que, assim como as demais formações dentro da 

narrativa, aparece de forma a estabelecer quebras e links entre os diálogos que 

formam a história, provocando um efeito afirmativo no discurso de conquista da 

Cidade, pois nelas, o urbanista Cristo reitera a importância da existência de 

Texaco para Fort-de-France e enaltece a contribuição de Marie-Sophie para 

sua própria compreensão do mundo. 

Portanto, esta sessão analisará o conteúdo de algumas dessas notas 

enviadas pelo urbanista ao Marcador de Palavras. A consciência política e 

social percebida por Cristo após ouvir toda a narrativa de Sophie sobre a sua 

vida, a vida de seu pai Esternome e a vida do próprio bairro Texaco – sua 

importância para aqueles que ali moram e sua importância para a constituição 

do imaginário coletivo da Cidade – se desdobram em um discurso poético, 

emocionante sobre a língua e a natureza crioula que se compunham nas lamas 

                                                            
16 Ao ser  interrogado sobre a definição da obra Tout‐Monde, Glissant afirma ser ela um  romance, assim como o 
definira os editores. O autor reitera que por não haver mais na realidade atual da escrita de romances a busca por 
uma linearidade retórica, Tout‐monde só pode ser considerado como um romance despedaçado, uma vez que une 
discursos diversos em sua narrativa.  Assim o diz: “Acabaram‐se os antigos rastros dos romances que começam em 
um dado lugar, seguem movimentos inelutáveis e terminam numa espécie de especificidade retórica. O que há de 
apaixonante no romance atual é que ele pode partir em todas as direções: ele percorre o mundo” (GLISSANT, 2005, 
p. 151) 



45 
 

do manguezal e repercutiam para a Cidade, de modo a não deixá-la afundar no 

absolutismo da cultura idealizada que era importada da metrópole. 

No centro, uma lógica urbana ocidental, alinhada, ordenada, forte 
como a língua francesa. Do outro lado, a abundância evidente da 
língua crioula na lógica de Texaco. Misturando essas duas línguas, 
sonhando com todas as línguas, a cidade crioula fala em segredo 
uma linguagem nova e já não teme uma Babel. Aqui, a trama 
geométrica de uma gramática urbana bem aprendida, dominadora; ali 
a coroa de uma cultura-mosaico a ser revelada, agarrada aos 
hieróglifos do concreto, da madeira de caixotes e do fibrocimento. A 
cidade crioula restitui ao urbanista que gostaria de esquecê-la as 
camadas de uma identidade nova: multilíngue, multirracial, multi-
histórica, aberta, sensível à diversidade do mundo. Tudo mudou.  

Nota do urbanista ao Marcador de Palavras. Pasta nº 17. 
Folha XXV. 1987. Biblioteca Schoelcher (CHAMOISEAU, 
1993, p. 197). 

Cristo se conscientiza, ao compreender Texaco, do processo de 

crescimento de Fort-de-France, e da convivência entre o centro e a periferia no 

ambiente urbano. Na multiplicidade de povos e falares, em uma encruzilhada 

de culturas que se multiplicam, a Cidade cresce problemática e contraditória, 

pois a lógica ocidental bekéia não aceita a estrutura rizomática a qual seus 

subúrbios a conduzem. O bairro periférico dimensiona a identidade da Cidade 

para um resulto impossível de ser previsto, e se faz assim num lugar onde a 

diversidade é uma realidade. 

O bairro, assim como a luta de sua líder, é sinônimo da resistência 

necessária para suprimir as negatividades do processo conflituoso de uma 

crioulização irregular. Texaco impõe suas estruturas e desdobra na realidade 

de Fort-de-France um cenário que já não é mais fechado dentro dos padrões 

da Metrópole, não há como esquecê-lo, porque ele é um organismo vivo que 

pulsa junto com a Cidade.  

O escritor Milton Santos afirma que “as cidades têm um grande papel 

na criação dos fermentos que conduzem a ampliar o grau de consciência. Por 

isso são um espaço de revelação” (SANTOS, 2007, p. 83). Em Fort-de-France, 

apesar da relação conflituosa entre Texaco e o centro, o Urbanista percebe a 

importância da permanência do bairro para a constituição da Cidade. 

Texaco era o que a cidade conservava da humanidade do campo. E a 
humanidade é o que há de mais precioso para uma cidade. E de mais 
frágil. 



46 
 

Nota do urbanista ao Marcador de Palavras. Pasta nº 76. Folha 
XXIII, 1987. Biblioteca Schoelcher (CHAMOISEAU, 
1993, p.251)  

Entre a “cultura-mosáico” e a “gramática urbana” que são compostas 

por elementos das culturas europeia, caraíba, asiática, africana, processa-se 

uma crioulização que se mostra transnacional e transcultural, não de maneira 

pacífica, evidentemente, mas ainda assim acontecendo e modificando a 

paisagem da cidade, e as implicações culturais de todo o lugar. 

Escutando a Senhora, tive de repente a impressão de que não havia 
nesse emaranhado, nessa poética de barracões consagrada ao 
desejo de viver, nenhum contra-senso maior que fizesse desse lugar, 
Texaco, uma aberração. Além dos transtornos insólitos dos tapumes, 
do concreto, do fibrocimento e das folhas-de-flandres, além das 
cachoeiras que despencavam pelas ladeiras, das poças de água 
parada, dos desrespeitos às regras de salubridade urbana, existia 
uma coerência a ser decodificada que permitia àquelas pessoas viver 
tão perfeitamente, e, tão harmoniosamente quanto era possível viver, 
nesse nível de condições.  

Nota do urbanista ao Marcador de Palavras. Pasta nº12, folha 
XXI. 1987. Biblioteca Schoelcher (CHAMOISEAU, 1993, 
p. 217-218). 

Nas notas do Urbanista Cristo é possível perceber um discurso cuja 

afirmação diz ser a existência de Texaco e a resistência de seus habitantes os 

fatores que mantêm o vínculo que se havia perdido entre a cidade e o campo. 

Para o urbanista, o caráter memorialista do bairro renova a visão da Cidade 

sobre si mesma. É realmente no que ele tem razão: o modo de viver em 

Texaco dotava a Cidade de espiritualidade, aquela vivida pelos negros 

refugiados nos morros, de cuja origem africana derivou os traços da 

religiosidade ligada à natureza, na qual se vive em interação de solidariedade e 

respeito contínuo entre os seres e a paisagem. Por isso era preciso incorporar 

definitivamente Texaco à Cidade, porque mais do que o próprio bairro, Fort-de-

France e a Martinica precisavam da força existente na realidade crioula viva 

daquele lugar. 

Texaco se recorda do jogo de forças entre a senzala e a casa-grande, 
entre a fazenda e o povoado, entre o vilarejo e a cidade. Fort-de-
France, levada pelo ideal da bandeira nacional e da fortaleza infernal, 
esquecera-se um pouco dos equilíbrios originais. Texaco, assim 
como os outros bairros, trouxe-lhe tudo isso como caldo fervendo, 
como um rascunho. É uma riqueza que o urbanista deve viver.  



47 
 

Nota do urbanista ao Marcador de Palavras. Pasta nº17. Folha 
XXXIII. 1987. Biblioteca Schoelcher (CHAMOISEAU, 
1993, p.278) 

Com Texaco, a Cidade que assimila os valores da Metrópole terá como 

alternativa conviver com a realidade dos sujeitos negros escravizados libertos e 

as histórias de suas lutas, com as riquezas das memórias do povo crioulo, a 

memória dos morros. Do contrário, a Cidade se fará num lugar esvaziado pelo 

apagamento de sua cultura, pela total assimilação dos valores metropolitanos 

externos. Por isso o Urbanista, que também se faz poeta, proclama dentro da 

cidade uma “contra-cidade”. E ao redor da cidade, reinventar o campo. Por 

isso, o arquiteto deve se fazer músico, escultor, pintor... – e o urbanista, poeta” 

(CHAMOISEAU, 1993, p. 30). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 



48 
 

3 ORALIDADE E MEMÓRIA EM TEXACO 

 
O que é a memória?  
É a cola, é o espírito, é a seiva, e fica. 
Sem memórias, nada de Cidade, nada de 
Bairros, nade de casa-grande 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 161). 

 

Dos tantos elementos que entrecruzam o pensamento da crioulização é 

da palavra que tratarei agora, justo porque é na palavra que toda a vivência do 

pensamento crioulo se desdobra em Texaco, não apenas aquela a que os 

demais leitores tiveram acesso – impressa no papel –, mas também àquela 

que, em sustentação aos modos como se configuram as narrativas de Patrick 

Chamoiseau, faz desta obra um tratado sobre a oralidade. 

A valorização da expressão oral é uma característica da escrita de 

Chamoiseau. Já em 1988, quatro anos antes do lançamento de Texaco, Solibo 

Magnifique traz uma narrativa permeada pela oralidade existente nos contos 

martiniquenses, o que será uma constante em toda a sua obra. Tal oralidade, 

que transita principalmente entre o francês e o crioulo, evidencia a relação 

entre as duas línguas, destacando as possibilidades de diálogo entre elas e o 

mundo, e encontra em narrativas feitas por figuras do cotidiano da cidade – 

personagens como o contador de histórias das praças públicas, a velha negra 

dos bairros periféricos e o curandeiro que conhece as ervas e os morros – uma 

maneira de dar voz e espaço à história e à identidade do povo martiniquense, 

construindo de forma poética uma leitura da cultura e da história da Martinica, 

diferente daquelas escritas pelos livros de História. 

Assim, a literatura realiza o trabalho de preservar na escrita as 

peculiaridades da narrativa oral. É desta luta perseverante que Texaco se faz 

em o que Roland Walter, no livro Afroamérica: diálogos literários da diáspora 

negra das Américas, chama de “um manifesto criativo contra o esquecimento 

da história e a favor da narração oral. Sendo uma tapeçaria mnemônica tecida 

de múltiplas vozes” (WALTER, 2009, p. 86).  

Em entrevista a Magdala França Vianna, Chamoiseau fala sobre a 

importância do uso da oralidade nos combates contra o apagamento da cultura 

martiniquense e afirma: “L’oraliture c'est pas seulement un outil de résistance 



49 
 

ou de combat, c’est, accessoirement, un outil de résistance et de combat17” 

(VIANNA, 2006, p. 584), ou seja, a oralidade se faz não somente como 

ferramenta, ela é, um instrumento de combate ao apagamento das identidades 

dos povos que formam a cultura da Martinica. Por isso a sua insistência em 

não perdê-la, por isso a busca incessante pelos lugares onde a oralidade ainda 

se encontra, por isso a escrita de obras como Texaco, Solibo Magnifique, 

Antan d’enfance, entre outros.  

É, portanto, em busca das qualidades da narrativa oral que 

Chamoiseau olha para os contadores de histórias, na tentativa de encontrar 

dentro das estruturas de suas performances, nos lapsos de suas memórias, 

nos ocultamentos de seus discursos, nas falhas previstas durante a narração 

de seus contos uma forma de expressar a literatura com a qual ele se perceba 

e identifique uma forma de contar a cultura e a história do povo martiniquense.  

Assim, a valorização da força da oralidade em Texaco nos direciona ao 

estudo de sua relação com os usos da memória, haja vista o fato de que o 

lugar de onde emergem as histórias contadas por Marie Sophie Laborieux 

sejam as reminiscências e lembranças de seu passado e do passado de sua 

família.  

Sobre o espaço-tempo nas narrativas modernas, Santos e Oliveira 

(2001) afirmam:  

Nas narrativas modernas, acentua-se a problematização da categoria 
espacial. Muitas vezes as personagens existem em um universo que 
é constantemente rearranjado pela memória [..] A memória produz 
uma multiplicidade de pontos de vista sobre o espaço (SANTOS E 
OLIVEIRA, 2001, p. 83) 

Portanto, esta análise, que visa desenvolver uma leitura da identidade 

cultural do povo martiniquense no romance Texaco, tem como um de seus 

pontos de partida a memória e sua importância enquanto elemento 

fundamental da resistência e da continuação do pensamento crioulo, pois, ao 

prevê as identidades em negociação, em processo, em deslocamento a 

crioulização desenvolve nas dilatações da memória os meios pelos quais pode 

perseverar e ser, ainda que de forma dolorosa, uma alternativa de reconstruir 

                                                            
17  A  oralidade  não  é  apenas  uma  ferramenta  de  resistência  ou  de  luta  é,  aliás,  um  instrumento  de 
resistência e de luta. (Tradução minha) 



50 
 

identidades de sujeitos que tiveram seus direitos à liberdade aviltados pelas 

mais perversas formas de insubordinação dentro do contexto colonial. 

Em Memória e História, Jacques Le Goff toca em um ponto 

fundamental quando fala acerca da importância da memória para as relações 

sociais humanas. O autor faz um apanhado dos estudos de autores como 

Pierre Janet e Henri Atlan, que acreditam serem imprescindíveis aos usos da 

memória os atos de linguagem, pois a capacidade primeira de se expressar 

oralmente e depois passar o que se diz à documentação escrita exige 

constantes trabalhos e reelaborações destes elementos mnemônicos que se 

busca preservar. 

Nesse sentido a memória não cessa de se elaborar: as novas 

significações estruturadas acontecem por meio de rituais em que as 

lembranças do passado são sempre recontadas. 

Com a leitura dos psicanalistas, Le Goff chega à conclusão que os 

trabalhos feitos pelos que se encontram no poder público sempre foram, tanto 

de maneira individual como coletiva, com o intuito de controlar, podar e decidir 

as lembranças e os esquecimentos, a fim de obter o controle dos relatos e das 

situações históricas. 

A memória coletiva foi posta em jogo de forma importante na luta das 
forças sociais pelo poder. Tornar-se senhores da memória e do 
esquecimento é uma das grandes preocupações das classes, dos 
grupos, dos indivíduos que dominaram as sociedades históricas. Os 
esquecimentos e os silêncios da história são reveladores desses 
mecanismos de manipulação da memória coletiva. (LE GOFF, 1997, 
p. 13). 

É possível entender que as formas de opressão sempre existiram, 

também, para transformar em história aquilo que mantém os interesses dos 

que estão no poder. E este é um ponto crucial, porque podemos pensar o quão 

seletivo e distante do que se foi vivido pode-se estar ao sabermos apenas o 

ponto de vista do que é interessante para sujeitos que se importam muito mais 

com a ocupação de bons cargos públicos, do que com o bem estar comum.  

Ora, se no momento em que se discute a conscientização destes 

aspectos e se busca um pensamento que possa dizer além do que foi relatado 

pela classe dominante sobre a formação histórica, social, cultural, a literatura 

não tiver um papel crucial, dificilmente encontraremos melhores condições de 

esclarecermos o ponto de vista daqueles que também contribuíram para os 



51 
 

processos de formação de suas sociedades, mas que tiveram seus nomes – e 

para além disto – suas lutas subjugadas e apagadas de toda esta história, haja 

vista as contribuições e os diálogos existentes entre literatura e a formação 

sociocultural dos mais diversos estados e nações.  

Sobre a relevância da literatura na reconstrução de uma identidade 

própria de sujeitos que tiveram as marcas da colonização como uma constante 

em suas formações, Roland Walter afirma que é nela, 

Enquanto espaço mnemônico que os autores negros recriam os mitos 
necessários para se enraizar como sujeitos autóctones. A 
reapropriação do espaço via memória, portanto, possibilita a 
colocação do afrodescendente na sua própria história. A renomeação 
do seu lugar e da sua história significa reconstruir sua identidade, 
tomar posse da sua cultura; significa, em última análise, resistir a uma 
violência epistêmica que continua até o presente. (WALTER, 2009, p. 
63) 

Não por outros motivos é que a literatura, além de outras expressões 

artísticas, como é o exemplo do movimento Hip Hop em países como o Brasil, 

Angola, Cabo Verde, Martinica – que tiveram no seio de suas formações 

culturais as marcas da colonização e a força da opressão em seu povo, e cujo 

engajamento entre a política e a história das sociedades é sempre perceptível 

– estão claramente voltadas para os problemas que abrangem todo o processo 

da formação social desses países.  

A literatura angolana, para efeito de ilustração, é impregnada pelas 

lembranças do que foi durante as lutas pela libertação de Angola o regime 

colonialista português. Podemos dizer, por exemplo, sobre romance A Geração 

da Utopia, de 1992, do escritor Pepetela, que narra a história de uma geração 

de angolanos estudantes em Portugal, cujo sonho maior é a independência de 

seu país e partem, muitos até mesmo abandonando seus estudos, para a luta 

armada no interior de Angola.  

A casa dos Estudantes do Império de que fala o romance ilustra o 

cenário não ficcional onde os estudantes que haviam saído de Angola, mas 

ainda assim pensavam o seu lugar de origem, discutiam e entendiam a 

situação histórica e política em que se configurava Angola e os demais países 

que ainda eram colônia do regime português. Obviamente estamos falando de 

ficção, mas ao mesmo tempo um resgate histórico é feito e mostra as 

dimensões de histórias que permeiam todo o real e o imaginário da sociedade 

angolana.  



52 
 

Inocência Mata, em Ficção e História na Literatura Angolana, 

abordando justamente o caso de Pepetela, faz a seguinte proposição sobre a 

relação entre história, ficção e literatura em Angola e o espaço de engajamento 

da formação cultural e social do país:  

A relação História/ Ficção, sendo uma constante nas literaturas que 
emergem de situações conflituais de uma autonomização (política, 
cultural, social), é, na literatura angolana, singular. Essa singularidade 
deve-se tanto ao facto de a instituição literária constituir, na 
sociedade angolana, um saber com estatuto que conjuga com o 
poder na validação de instituições que regulam o “vínculo social”, 
como pelo resgate, através da memória individual, de um passado 
vivenciado e ainda pela exposição das contradições desse passado 
histórico. (MATA, 2012, p.52)  

Concordando com a autora, acreditamos mesmo que esta 

manifestação seja bastante clara em Angola, mas propomos um alargamento 

desta visão para outros lugares, no caso deste trabalho, a Martinica. A ideia de 

Inocência Mata em dizer da contribuição da literatura para a constituição social 

através da validação de um “vínculo social” e através dos usos da memória 

individual é também uma característica do que faz Patrick Chamoiseau em 

relação à Martinica, sobretudo quando se pode pensar que as duas sociedades 

têm como característica serem sociedades de memória oral, em conjunturas 

diferentes, é claro, mas ainda assim muito próxima do que a autora afirma ser 

singular à conjuntura angolana. Sendo desta forma a memória individual fator 

relevante para a constituição e compreensão do coletivo. 

Dada a relação entre o modo de contar histórias nas Antilhas e na 

África, em uma análise sobre o modo de narrar o conto antilhense de Saint-

John Perse, Glissant nos mostra uma leitura deste diálogo entre os lugares, 

que nos fazem entender que: muito além de uma simples declamação “o conto 

antilhense, ao conservar traços da África originária, envolve em ecos as vagas 

desse país de antes e, recusando a sonolência da palavra transparente, dá a 

pensar o país real, este país de aqui, de que fala.” (GLISSANT, 2011, p.45).  

A oralidade então se faz plural por não estar encerrada em si mesma, 

ela vai além e se processa nas mais variadas formas de entender o espaço, o 

aqui; e projeta para o futuro as possibilidades de seus lugares e da própria 

memória que lhe dá suporte. Oralidade e memória serão a base de uma luta 

pela resistência daqueles que contarão sua história e traçarão um novo 

panorama para o entendimento de suas identidades. 



53 
 

Assim sendo, buscar na memória as formas de repensar um passado 

de abusos é encontrar caminhos para que não se perca a consciência daquilo 

que forma a cultura, o povo e a história de um determinado lugar; é uma forma 

de resistir aos métodos de opressão, porque diferente do que se propaga, é o 

apagamento dessa violência que se torna prejudicial, e não a possibilidade de 

falar sobre ela. Como assinala Eurídice Figueiredo acerca da escrita da 

escravização em Chamoiseau: 

Re-contar literariamente esta história sobredeterminada pela 
escravidão é criar ficções que deem conta de um certo ambiente, 
forçosamente imaginário, através da utilização de diferentes formas 
de arquivos a fim de reconstituir a memória cultural do país. 
(FIGUEIREDO, 2008, p.24) 

Poder ouvir falar, sentir e reviver este passado é contribuir para que ele 

não se perpetue de forma negativa no presente, porque tudo isso, de fato, não 

pode ser esquecido, sobretudo quando se pensa na quantidade de homens e 

mulheres mortos através de processos de exploração que inferiorizam e 

discriminam pessoas, tomando como base critérios dos mais arbitrários. 

Quando falamos em critérios arbitrários estamos mesmo nos referindo a 

situações de discriminação em que as pessoas são segregadas por 

pertencerem a classes sociais diferentes daquelas dominantes, ou quando têm 

ideais religiosos diferentes, ou ainda por terem a cor da pele mais escura do 

que a esperada.   

Poder expressar com liberdade o que durante séculos se tentou ocultar 

com falsas ideias de desejo de progresso do mundo faz com que o povo, que 

também é dono desta história, a sinta como sua. E a literatura é um espaço 

onde este progresso histórico acontece.  

Pensando sobre a memória e sua relação com a oralidade nas 

Antilhas, partamos para seguinte indagação: como a cultura martiniquense 

vista em processos de relação entre memória e oralidade se dispõe e se 

expressa no romance Texaco? De que forma a luta de um bairro implode e 

explode os valores para a cidade?  

Uma vez que entendemos ser a cultura antilhense, e no caso restrito 

do nosso estudo a cultura martiniquense, permeada pela oralidade, falaremos, 

portanto, sobre alguns aspectos que caracterizam as culturas que mantêm na 

oralidade o modo de reviver suas memórias e também sobre aquelas que 



54 
 

trouxeram para a escrita seus meios de mantê-la, uma vez que Texaco se 

configura como um romance que proporciona um movimento dialético entre o 

oral e o escrito.  

Le Goff (1997) usa o termo “memória étnica” para diferenciar o modo 

de lidar com a memória coletiva desenvolvido pelas sociedades que não 

depositam na escrita os traços e as histórias de sua cultura. O autor esclarece 

que, mantida de maneira diferente do que se pensa sobre os processos de seu 

agrupamento dentro das sociedades sem escrita, a “memória étnica” 

estabelece maior ligação com os processos narrativos do que com a 

reprodução fiel de todos os termos da história, a cada vez que é (re)contada. 

Ou seja, interessa muito mais o que se conta de modo abrangente, que os 

seus detalhes. Assim, exercícios de memorização não são comuns nessas 

sociedades, pois a reprodução automática das palavras não se faz necessária. 

O que existe em sua memória coletiva é uma vontade compartilhada dos 

grupos em manter vivo algo em comum que está presente entre todos que 

deles fazem parte. 

Constata-se raramente a existência de procedimentos 
memnotécnicos nestas sociedades [...]. a memória coletiva parece, 
portanto, funcionar  nestas sociedades segundo uma <<reconstrução 
generativa>> e não segundo uma memorização mecânica. (LE 
GOFF, 1997, p.15) 

O caráter generativo é uma das mais interessantes atribuições dadas à 

memória coletiva das sociedades sem escrita, porque, é justamente a 

possibilidade de (re)criar e dar continuidade através de processos de 

reelaboração que trazem a memória para as discussões em torno da formação 

cultural e identitária de diversas sociedades. Sociedades que através do 

vínculo entre memória e oralidade elaboram suas histórias e dão um caráter 

específico à suas culturas. Com liberdade de se refazer, a memória coletiva se 

torna um depósito das estruturas culturais que representarão toda uma 

comunidade, interpondo elementos diversos em lugares diversos. É o não 

acabamento vivido pela capacidade de se recriar que proporciona 

renegociações do presente com o passado.  

Pierre Nora (1981) também fala deste não acabamento da memória 

quando afirma que as lembranças e os esquecimentos dão a ela (à memória) 

um caráter pulsante, de vida, de crescimento incessante. Falando também 



55 
 

sobre o esquecimento e a sua importância entre os elementos que fazem parte 

da construção de uma memória, o autor nos faz lembrar que não somente 

aquilo a que ainda se tem acesso é importante para a construção e 

permanência dos elementos que formam determinada memória, mas também 

os apagamentos ao longo do tempo são parte deste construto, pois, não só o 

que é remorado interessa para que se entenda este percurso de formação, 

aquilo que se esquece também é parte dos resultados. 

A memória é a vida, sempre carregada por grupos vivos e, nesse 
sentido, ela está em permanente evolução, aberta à dialética da 
lembrança e do esquecimento, inconsciente de suas deformações 
sucessivas, vulnerável a todos os usos e manipulações, suceptível de 
longas latências e de repentinas revitalizações. [...] A memória é um 
fenômeno sempre atual, um elo vivido no eterno presente. (NORA, 
1981, p. 9). 

Jacques Le Goff (1997) argumenta ser a “profunda transformação da 

memória colectiva” uma das razões pelas quais se dá o surgimento da escrita; 

e “a escrita permite à memória coletiva um duplo progresso, o desenvolvimento 

de duas formas de memória”. A primeira é a comemoração, a celebração 

através de um monumento comemorativo, de um acontecimento memorável e 

a outra é um documento especialmente destinado à escrita (LE GOFF, 1997, 

p.16). O homem então encontra novas formas de celebrar a sua cultura e 

transmiti-la de forma diferente quando este processo de passagem da memória 

coletiva para a escrita, antes apenas exercida pela oralidade. O caráter 

documental e histórico que só cabia à memória se faz então de maneira 

documental registrada.  

Outro ponto relevante no tocante ao estudo da memória está quando a 

observamos ao lado do esquecimento. Muito embora este seja pensado como 

o oposto da memória, os dois existem simultaneamente e há uma relação 

muito maior que se faz na formação de determinada memória entre os 

apagamentos acontecidos e as lembranças que se mantêm vivas. Paul Ricoeur 

em Memória, História e Esquecimento afirma:  

De início e maciçamente, é como dano à confiabilidade da memória 
que o esquecimento é sentido. Dano, fraqueza, lacuna. Sob esse 
aspecto a própria memória se define, pelo menos numa primeira 
instância, como luta contra o esquecimento[...] E nosso famoso dever 
de memória enuncia-se como uma exortação a não esquecer. Porém, 
ao mesmo tempo, e no mesmo movimento espontâneo, afastamos o 
espectro de uma memória que nada esqueceria (RICOEUR, 2007, p. 
424). 



56 
 

Neste sentido e de modo a preservar em condições saudáveis o 

trabalho mental, a memória que ainda é exercida tem em sua formação uma 

série de lembranças que se elaboram junto a apagamentos. Sim, porque o 

esquecimento se faz imprescindível à memória. 

Henri Bergson (1999), fala sobre o caráter de atualizar o passado 

desenvolvido pelos usos da memória, pois “se ela merece ainda o nome de 

memória, já não é porque conserve imagens antigas, mas porque prolonga seu 

efeito útil até o momento presente”. (BERGSON, 1999, p.89) Acerca das 

múltiplas temporalidades que perpassam a memória o autor diz: 

Por mais breve que se suponha uma percepção, com efeito, ela 
ocupa sempre uma certa duração, e exige consequentemente um 
esforço da memória, que prolonga, uns nos outros, uma 
multiplicidade de momentos. Mesmo a ‘subjetividade’ das qualidades 
sensíveis [...] consiste, sobretudo, em uma espécie de contração do 
real, operada por nossa memória. Em suma, a memória sob essas 
duas formas, enquanto recobre com uma camada de lembranças um 
fundo de percepção imediata, e também enquanto ela contrai uma 
multiplicidade de momentos, constitui a principal contribuição da 
consciência individual na percepção, o lado subjetivo do nosso 
conhecimento das coisas. (BERGSON, 1999, p. 31) 

Ao operar essa “multiplicidade de momentos” as lembranças se tornam 

vida e podem ser negociadas para o presente, possibilitando ao sujeito a 

percepção de si e de espaço. 

Digamos inicialmente que, se colocarmos a memória, isto é, a 
sobrevivência das imagens passadas, estas imagens irão misturar-se 
constantemente à nossa percepção do presente e poderão inclusive 
substituí-la. Pois elas só se conservam para tornarem-se úteis: a todo 
instante completam a experiência presente enriquecendo-a com a 
experiência adquirida; e, como essa não para de crescer, acabará por 
cobrir e submergir a outra. (BERGSON, 1999, p. 69) 

As narrativas criadas por escritores nos países cuja diáspora negra 

africana é parte do processo da formação identitária estão sempre 

impregnadas por discursos elaborados através da memória. As “imagens” do 

passado se encontram com as vivências do presente e transformam a história 

do lugar.  

Buscaremos nos próximos tópicos deste capítulo perceber de que 

modo, a partir das práticas mnemônicas, se dispõe a identidade cultural 

martiniquense na narrativa de Texaco. 



57 
 

3.1 Lugar de memória:  a “imposição” de Texaco através da palavra 
 

 

Acabar com Texaco, conforme me pediam, equivaleria a amputar a 
cidade de uma parte de seu futuro, e, sobretudo, dessa riqueza 
insubstituível que continua a ser a memória. A cidade crioula, que 
possui tão poucos monumentos, torna-se monumento pela atenção 
dada a seus lugares de memória. O monumento, ali como em toda a 
América, não se erige monumental: irradia.” 

 Nota do urbanista ao Marcador de Palavras. Pasta nº 30. Folha 
XXXIII. 1987. Biblioteca Schoelcher (CHAMOISEAU, 
1993, p. 298) 

A citação acima, de uma das notas do urbanista ao Marcador de 

Palavras, ilumina as ideias a serem desenvolvidas neste ponto de nossas 

análises e esclarece a importância do pensamento sobre a memória para este 

trabalho. Duas constatações são claras e substanciam o que nos propomos a 

pensar: (I) A memória é uma riqueza que continua a ser insubstituível. (II) O 

monumento de memória, ou seja, o lugar dessa memória não cresce 

monumental, em vez disso ele irradia. 

Em Poética da Relação Glissant afirma que “um dos lugares da 

memória antilhense foi o círculo traçado pelas sombras da noite à volta do 

contador de histórias.” (GLISSANT, 2011, p.44). Pierre Nora diz ser com a 

existência simultânea do material, do funcional e do simbólico que um 

determinado lugar pode ser entendido como um lugar de memória; e o que os 

“constitui é um jogo de memórias e história, uma interação dos dois fatores que 

leva a sua sobredeterminação recíproca, inicialmente é preciso ter vontade de 

memória.” (NORA, 1981, p. 22). 

Em nossa análise de Texaco já observamos que na identidade cultural 

martiniquense os fragmentos reestruturados pela memória em sua narrativa 

ilustram as buscas que o sujeito colonizado tem para encontrar o Eu fraturado 

na história da escravização, para assim reelaborá-la de modo a suprir os 

apagamentos das violências da colonização. É para esta reestruturação e para 

a constituição de um Eu independente e livre de amarras que se estabelece o 

vínculo com a memória, com a oralidade e com a escrita. Os três elementos em 

interação tornam acessíveis os lugares para os quais se direcionam as buscas 

de uma identidade que se pretende em processos de crioulização. Na 

memória, o colonizado encontra os meios pelos quais pode se desalienar das 



58 
 

amarras do colonizador e das resultantes da violência, que é uma marca de 

sua identidade. 

Em Texaco, Marie-Sophie na qualidade de porta-voz dos moradores do 

bairro em vias de ser demolido pela prefeitura, propõe uma viagem pelas suas 

memórias e pelas memórias de seus antepassados para a compreensão do 

espaço coletivo do qual deriva o bairro Texaco e a Cidade. Através de seu 

discurso todos serão representados. 

Para compreender Texaco e o entusiasmo de nossos pais pela 
Cidade, teremos de ir bem longe na linhagem de minha própria 
família, pois minha compreensão da memória coletiva é apenas a 
minha própria memória. E esta, hoje, só é fiel e exercitada pela 
história de minhas velhas carnes (...) Vamos pegar primeiro o fundo 
de minha memória, com a vinda de meu papai ao mundo. 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 39-40) 

 Gostaríamos de pensar, portanto, na palavra crioula que irradia de 

Texaco, enunciada por Marie-Sophie, como primeiro lugar de memória da 

narrativa. Esse símbolo de força usado pela personagem para reestruturar sua 

identidade e a identidade coletiva de sua comunidade contribui nas lutas por 

resistência às assimilações impiedosas da cultura da Metrópole18.  

É com a memória expressa através da palavra que a líder comunitária 

reivindicará o direito de pertença ao Texaco; as lembranças revividas nas 

memórias consistem na busca pela emancipação deste lugar onde ela se 

identifica, onde pode se dizer enquanto sujeito e pode criar seus próprios 

discursos e suas lutas.  

Ao final da Anunciação – primeira parte da narrativa, onde são 

contados os vários pontos de vista dos moradores da comunidade a respeito 

da chegada de Cristo ao Texaco – a Informante, Marie-Sophie, reconhece que 

será ela que irá, através de seu discurso, de sua palavra – entenda-se, era o 

único instrumento que lhe restava para aquela batalha – convencê-lo a não 

desapossá-los deste lugar que se tornara o último refúgio para todos os que ali 

moravam. 
Ao me deparar com Cristo (a idade avançada aumenta o alcance do 
olhar), tive a sensação de que ele era um dos cavaleiros do nosso 
apocalipse, o anjo destruidor da prefeitura modernista. 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 33) 
 
- De que serve visitar o que se vai demolir? 

                                                            
18    Glissant  (2005)  aponta  a  assimilação  da  cultura  francesa  como  segundo  aspecto  negativo  da 
crioulização vivenciada na Martinica.  



59 
 

Ele nada encontrou para dizer e dedicou-se a esvaziar o copo. Então, 
respirei fundo: de repente, compreendi que era eu, em volta daquela 
mesa e de um pobre rum envelhecido tendo como única arma a 
persuasão de minha palavra, que deveria travar sozinha – na minha 
idade – a decisiva batalha pela sobrevivência de Texaco. 
(CHAMOISEAU, 1993, p.34) 

Percebe-se a existência desse lugar estabelecido pela narradora onde 

a memória tomará vida novamente. O círculo “em volta da mesa e do pobre 

rum envelhecidos” será o lugar de conexão com a ancestralidade. Estarão ela e 

o seu ouvinte, e a palavra irradiará envolta em uma aura, iluminada pelas 

lembranças e os esquecimentos de todo um passado de lutas. Neste círculo 

criado, Sophie relembrará histórias do passado de Fort-de-France, da Martinica 

e de Texaco.  

Nos “pedaços” (Glissant, 2005) da narrativa do romance Texaco 

encontram-se fragmentos das anotações dos velhos cadernos que Marie-

Sophie confiara ao Marcador de Palavras – neles, ela já dava os seus primeiros 

passos para a documentação da história de todo esse construto histórico e 

social que abrange suas narrativas – os quais Oiseau de Cham uniu ao 

Sermão criado a partir dos depoimentos que recebera durante suas conversas 

com a informante. Nas memórias escritas sobre sua vida e a vida de seus 

ancestrais Sophie teve o cuidado de redigir as palavras do Preto Velho da 

Doum, as histórias de Esternome e os fragmentos da memória de sua mãe 

Idoménée. 

Nesse “pedaço” intitulado “Devaneios de Idoménée” percebemos o 

diálogo entre as memórias narradas por Sophie ao Marcador de Palavras e as 

anotações de seus cadernos:  

 

No Sermão: 

Meu Esternome, apesar da trágica memória, pôde ainda assim, me 
sugerir suas palavras, pois a presença de Idoménée impregnou-o 
profundamente. Ela foi a memória de sua idade sem memória. O que 
ele sabia de Saint-Pierre completava o que ela dizia de Fort-de-
France [...] No calor que os imobilizava, e com Idoménée sonhadora 
deitada em seus braços, trocavam esses punhados de palavras, a 
meia voz, aos cochichos, a fim de não transpirarem. Palavras já 
batidas mas que, de mês em mês enriqueciam-se com nuances.   
(CHAMOISEAU, 1993, p. 158). 

Nos Devaneios de Idoménée: 

Dizem: Nos morros ao redor, colocaram os regimentos. Espremido 
naquela bacia, o inimigo cairia sob o dilúvio do inferno. Cada morro, 



60 
 

um regimento: Desaix, Tartenson, Redoute, Balata... Cada regimento, 
uma casa. Dez casas, um Bairro. Portanto, cada regimento construía 
um Bairro. 
São isso as memória, ponderava meu Esternome. 
É o Exército, dizia ela. 

Caderno número 9 de Marie-Sophie Laborieux. 1965. Biblioteca 
Schoelcher (CHAMOISEAU, 1993, p. 159) 

O Marcador de Palavras, Oiseau de Cham, ao ouvir as histórias da 

memória individual e coletiva de Marie-Sophie sobre a construção e a 

emancipação de Texaco, revela em sua narradora o papel desses sujeitos que 

contam as memórias antilhenses para os quais se refere Glissant quando fala 

sobre a memória antilhense.   

Portanto, nos discurso de Marie-Sophie a palavra irradiará e 

transformará o “lugar mágico” que é o bairro Texaco. Em suas histórias a 

respeito da memória coletiva daquele lugar serão fundados novos monumentos 

que darão à Fort-de-France contornos culturais diferentes, uma vez que o 

discurso narrado a Oiseau de Cham é o mesmo usado para convencer Cristo a 

não demolir Texaco. As conquistas feitas pelas narrativas dessa memória 

fragmentada serão motivo para a felicidade daqueles que lutaram pela 

liberdade das diferenças e conseguiram se manter em Texaco. 

Pedi-lhe um favor, Oiseau de Cham, favor que eu gostaria que você 
anotasse e lhe lembrasse: que jamais em tempo algum, nos séculos 
e nos séculos, não se tire desse lugar o nome de TEXACO, em nome 
de meu Esternome, em nome de nossos sofrimentos, em nome de 
nossos combates, segundo a lei intangível de nossas mais elevadas 
memórias e essa, bem mais íntima, de meu querido nome secreto 
que – confesso-lhe finalmente – não é outro senão este. 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 337) 

 
 

3.2 A literatura como lugar de uma “memória cultural” 
 

 

Sobre a relação entre os lugares e meios de memória, Pierre Nora 

propõe que “há locais de memória porque não há mais meios de memória” 

(Nora, 1981, p. 7). O crítico salienta que a necessidade de monumentos para 

os quais possamos nos voltar e praticar nossas lembranças: museus, 

cemitérios, obras de arte, livros, é mais uma prova de que as práticas no 



61 
 

presente, cada dia mais conturbado pelas exigências de nossas duras 

sociedades, não abarcam as memórias do passado e as perde definitivamente. 

Daí a necessidade dessas construções, para que elas possam proporcionar o 

retorno necessário ao que possivelmente poderia ficar perdido nas dificuldades 

que abrangem os usos da memória. 

Acerca do pensamento de Pierre Nora, numa perspectiva crítica que 

revela questões relevantes a respeito da relação entre memória, história e 

literatura, Walter (2010) afirma: 

A meu ver, as reverberações entre literatura e memória não são tão 
simples; ou seja, mesmo em tempos de lieux de mémoire a literatura 
faz mais do que lamentar. A literatura não somente desafia ou 
sustenta dimensões sociais de memória ao preservar ou subverter 
significações culturais. Ela também, e principalmente, deve ser 
considerada uma forma específica de memória cultural: um complexo 
lugar de memória com suas próprias formas e estratégias de 
observação e escrita baseadas em memórias mais antigas e as 
diversas representações delas. (WALTER, 2010, p.2) 

Gostaríamos, portanto, de definir Texaco como um lugar da “memória 

cultural” da Martinica. Ao problematizar a história da ilha nas narrativas da vida 

de Marie-Sophie Laborieux, Patrick Chamoiseau dialoga com o contexto 

histórico do lugar, trazendo propostas diferentes para pensar a cultura 

martiniquense. Não por acaso, a epígrafe da última parte do texto, 

Ressurreição, contém uma citação de Glissant acerca da memória histórica 

antilhana. Na referida citação, Glissant propõe o “vasculhamento” da memória 

das Antilhas pelo escritor, uma vez que “com demasiada frequência ela foi 

rasurada”. 

Pensemos neste ponto que a sugestão de Glissant é feita ao escritor, 

não ao historiador, ou as autoridades do país que tomam para si as 

responsabilidades de lidar com a História, mas sempre negligenciam a situação 

dos povos que foram inferiorizados durantes os longos anos de escravização.  

Na Ressurreição, o escritor crioulo, entra definitivamente na narrativa e 

elabora um discurso saudosista, relembrando os passos que foram necessários 

para ele, Marcador de Palavras, caminhar até a escrita de Texaco, cujo 

surgimento se dá em uma de suas buscas para entender melhor a morte de um 

velho contador de histórias, Solibo Magnifique. Saindo do território do Mentô, a 

Doum, se depara com Texaco e reconhece imediatamente a força que emana 



62 
 

do lugar. Ao sentir a paisagem de Texaco, o Marcador de Palavras reconhece 

a necessidade de ouvi-la e saber de suas histórias. 

Saindo da Doum, senti Texaco. Aquele amontoado de fibrocimento e 
concreto desenvolvia vibrações bastante nítidas. Vinham de longe, do 
concerto de nossas histórias. Aquele lugar me intrigou. Tornou-se 
fascinante quando me apresentaram aquela que ia se tornar a minha 
informante: uma velha negra cabra, muito alta, muito magra, com um 
rosto grave, solene, e os olhos imóveis. Jamais eu havia percebido 
tanta autoridade profunda irradiar de alguém. (CHAMOISEAU, 1993, 
p. 342) 

O espaço da literatura reescrevendo as histórias das identidades 

desestruturadas pelo sistema de colonização reabilita os sujeitos 

afrodescendentes nessa cultura que sempre o quis à margem. “A literatura 

enquanto espaço mnemônico” (WALTER, 2009, p. 63) possibilita um novo 

diálogo desses sujeitos colonizados, com suas histórias “rasuradas”. 

Reescrevê-la a partir de sua própria perspectiva e não mais da perspectiva do 

Outro. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



63 
 

4 TERRITÓRIO (TERRA RIZOMADA) 
 

É nessa segunda matriz da Plantação, 
depois do navio negreiro, que devemos 
situar o vestígio das nossas origens, 
difíceis e opacas (GLISSANT, 2011, p. 75)  

 

Neste terceiro capítulo serão analisadas questões em torno dos 

territórios e sobre as negociações necessárias para que possa o sujeito 

colonizado se sentir pertencente a um lugar. Assim sendo, serão observados 

os processos diaspóricos, agenciamentos, deslocamentos e os rizomas que 

constituem a identidade martiniquense no romance Texaco. 

 A batalha de Sophie pela permanência e imposição do bairro Texaco 

como lugar escolhido por ela e os demais moradores para habitarem e 

construírem suas vidas é a luta que se faz para se ter um território, para 

pertencer a um determinado lugar. Assim sendo, podemos entender que as 

motivações que embasam o Sermão de Marie-Sophie, cujo teor reivindica a 

implementação definitiva do lugar, Texaco, como espaço pertencente a seus 

moradores, é fruto dos agenciamentos que, em acordo com o pensamento de 

Deleuze, preveem quatro elementos principais, são eles: estado de coisas, 

estilos de enunciação, desterritorializações e reterritorializações.  

Os dois primeiros elementos se enquadram em um eixo horizontal do 

agenciamento, onde se articulam as vontades do sujeito e o modo como tais 

vontades são expressas por ele nos lugares aos quais se identifica como 

pertencente. Os dois últimos, num eixo vertical, estão voltados para o conceito 

filosófico desenvolvido por Deleuze e Guattari que diz respeito ao pensamento 

sobre o território, com a premissa de que sua validade só existe quando há 

uma relação, um movimento em que o sujeito se desloca para outro lugar.  

Segundo um primeiro eixo, horizontal, um agenciamento comporta 
dois segmentos, um de conteúdo, outro de expressão. De um lado ele 
é agenciamento maquínico de corpos, de ações e de paixões, mistura 
de corpos reagindo uns sobre os outros; de outro, agenciamento 
coletivo de enunciação, de atos e de enunciados, transformações 
incorpóreas atribuindo-se aos corpos. Mas, segundo um eixo vertical 
orientado, o agenciamento tem ao mesmo tempo lados territoriais ou 
reterritorializados, que o estabilizam, e pontas de desterritorialização 
que o impelem. (DELEUZE apud ZOURABICHVILI, 2004, p.8) 

Assim sendo, o pensamento sobre o território prevê movimentos de 

desterritorialização. A desterritorialização só se dá no desejo de 



64 
 

reterritorialização, ou seja, só existe desterritorialização quando existe vontade 

de um outro lugar.  

Na escravização negra antilhana, os primeiros agenciamentos podem 

ser observados pelos seguintes pontos: (I) a diáspora negra acontecida durante 

o regime escravocrata que trazia à força homens e mulheres de lugares 

distintos da África para serem escravizados nas plantações; (II) a diáspora 

acontecida dentro dos próprios países, como é caso da Martinica, na qual o 

sujeito escravizado se desloca de duas maneiras diferentes: primeiro ele foge 

das Plantações para os morros, num processo que ficou conhecido como 

marronagem19, o segundo modo de deslocamento acontece quando os sujeitos 

escravizados partem das lavouras para os centros urbanos. Nos dois 

processos a expectativa é sempre a mesma: encontrar oportunidade de vida 

em liberdade.  

 O primeiro movimento diaspórico da escravização africana não surge de 

um desejo do próprio sujeito – não quando o que se pensa é a compra e venda 

de pessoas como mercadorias para uma vida de exploração, transportadas em 

situações de extrema miséria em navios onde as condições de salubridade são 

inexistentes – neste caso o processo se dá através de violências cruéis que 

limam toda a liberdade do homem.  

No segundo, quando já escravizado em uma plantação, o deslocamento 

acontece porque tal sujeito ainda luta e busca por um lugar onde possa 

realmente se sentir humano. A desterritorialização se dá ainda pela violência, 

pois não acreditamos que haja prazer em viver sobre constante opressão, mas, 

em tais circunstâncias – diferentemente da anterior – existe sim o desejo de se 

deslocar, o desejo de partida. É em nome da liberdade que ela acontece e a 

reterritorialização prevista neste movimento está totalmente permeada pela 

busca em se sentir sujeito dentro de um lugar.  

As duas formas de desterritorialização ditas acima – da África para a 

América, e das colheitas para os morros e cidade – interessam para o 

                                                            
19 A marronagem consiste no processo de resistência em que negros escravizados realizavam fugas para 
os morros em  lugares distantes das plantações,  formando  comunidades parecidas  com os quilombos 
criados  pelos  negros  escravizados  aqui  no  Brasil.  Segundo  Damato  (1995),  “a  palavra  seria  uma 
corruptela do espanhol cimarron, nome de uma tribo no Panamá, os Symarrons) que se revoltou contra 
os espanhóis. A  ideia de marron está  ligada à  ideia de  selvagem e  também  fuga, evasão”  (DAMATO, 
1995, p. 51) 



65 
 

entendimento da perspectiva abordada nesta pesquisa, justo porque a 

constituição social, política e cultural da Martinica é fruto da realidade esboçada 

pelo regime de escravização, que está sempre pautado no uso da mão de obra 

forçada. No entanto, e, sobretudo pelo fato de tomarmos como base neste 

estudo o romance Texaco, nos interessa – sem desprezar os elementos da 

primeira – a segunda forma de desterritorialização, pois é para ela que recorre 

Marie-Sophie ao decidir contar a história de Texaco. 

É válido ressaltar que o limite que traçamos para o percurso deste 

terceiro capítulo não retira completamente a abordagem do processo 

diaspórico África-Matinica, uma vez que tudo sobre o que já se falou e se falará 

ainda neste trabalho, reconhecemos, tem seu cerne nos navios negreiros, o 

lugar onde toda a humanidade era aviltada em nome do desejo, do poder e da 

exploração imperialista. Portanto, ainda que num segundo plano, estaremos 

abordando a “cultura da diáspora” (GILROY, 2012, p. 12). 

Sophie, era deixar as histórias deles para entrar na nossa história. 
Mas as histórias deles continuavam, e as nossa parte dava assim 
uma outra curva. Pense nas curvas. Os caraíbas viviam uma curva. 
Os mulatos tinham uma curva própria, e os bekês formavam outra, e 
tudo isso estremecia com a História que os navios da França, dia 
após dia, desembarcavam em Saint-Pierre. 

Caderno de Marie-Sophie Laborieux. Página 27. 1965. 
Biblioteca Schoelcher (CHAMOISEAU, 1993, p. 116) 

No capítulo I falamos sobre os deslocamentos dos homens e mulheres 

das colheitas de cana-de-açúcar para as Cidades. Usamos como referência 

para entendermos esse processo de busca por um lugar em liberdade no 

ambiente urbano a história de Esternome Laborieux em Saint-Pierre e Fort-de-

France. Neste terceiro capítulo nos debruçaremos sobre a fuga das mulheres e 

homens escravizados para os morros, realizadas também em lutas por 

liberdade. Trataremos, portanto, sobre as relações vividas por eles em contato 

com a natureza. 

Pensando o devir da violência vivida por homens e mulheres 

escravizados e a violência sobre o território, Glissant diz serem as Antilhas uma 

“terra rizomada”, pois com a morte de seus autóctones, o território não 

pertence diretamente a mais ninguém, e todos aqueles que vão (re)abitá-lo 

terão que negociar sua habitação, uma vez que o enraizamento que legitima o 

absolutismo não existe mais. Com os novos habitantes: trabalhadores 



66 
 

escravizados, comerciantes, bekês, dentre outros, o lugar passa a ser povoado 

por identidades diversas, em trocas culturais constantes; por isso, afirma 

Glissant, o modelo de raiz única não é mais identificável, porque os habitantes 

que poderiam se sentir donos da terra, os povos caraíbas e arawaks, foram 

cruelmente dizimados.  

A terra das Antilhas não podia tornar-se território, mas sim terra 
rizomada. Sim, enquanto absoluto enraizado a terra da Martinica não 
pertence nem aos descendentes africanos deportados, nem aos 
bekês, nem aos hindus, nem aos mulatos. Mas aquilo que era uma 
consequência da expansão europeia (o extermínio dos pré-
colombianos, a importação de populações novas) é precisamente 
aquilo que funda uma nova relação com a terra: não o absoluto 
sacralizado de uma posse ontológica, mas a cumplicidade relacional 
(GLISSANT, 2011, p. 142). 

No mesmo segmento de ideias, o pensamento de Stuart Hall a respeito 

das terras para as quais foram trazidos mulheres e homens a serem 

escravizados no Caribe diz: 

A terra não pode ser “sagrada”, pois foi violada – não vazia, mas 
esvaziada. Todos os que estão aqui pertenciam originalmente a outro 
lugar. Longe de constituir uma continuidade com os nossos 
passados, nossa relação com essas histórias está marcada pelas 
rupturas mais aterradoras, violentas e abruptas (HALL, 2011, p.30) 

Não se pode pensar, portanto, as Antilhas como uma identidade fixa e 

inalterada. Primeiro, porque a formação identitária fragmentada desse povo foi, 

depois da chegada do colonizador, fraturada e violentada; segundo, porque é 

por meio das negociações desenvolvidas entre as contribuições das diferentes 

culturas que se encontraram dentro daquele território que se formará esse novo 

contexto da identidade em processos de crioulização.  

Por isso é que a escrituras dessas identidades estarão, assim como 

elas, num entre-lugar. O poeta – nas palavras do escritor Mia Couto – “ao 

mesmo tempo em que precisa ter raízes, precisa ter asas” 20. É preciso ir além 

dos lugares que o cerca, beber de outras fontes, conhecer novas histórias; no 

entanto, é preciso se fixar para desenvolver esse sentimento que nos alimenta, 

que nos traz a vontade de falar sobre qualquer coisa, que aborda nossas 

paixões. 

                                                            
20 O escritor Mia Couto, em entrevista ao programa Roda‐Viva, fala sobre a experiência de estar sendo 
escritor,  de  como  é  fascinante  embarcar  em  novas  histórias  a  cada  vez  que  se  descobre  um  novo 
mundo, uma nova cultura. Mas enfatiza  também, a  importância do  lugar de onde se  fala. Ele diz, por 
exemplo, que seria impossível se fazer escritor não tendo nascido em Moçambique. Entrevista realizada 
em 05/11/2012. Disponível em http://tvcultura.cmais.com.br/rodaviva/mia‐couto. 



67 
 

 A oportunidade de se deslocar para outros mundos que não o nosso, 

nos ensina outras culturas, sem que necessariamente tenhamos de apagar as 

nossas individualidades, ou tentar, em busca de absolutismos, a 

universalização daquilo que pretendemos cada vez melhor. A ideia mais 

pertinente é respeitar as diferenças e saber que “o caos só é belo quando 

concebemos todos os seus elementos como igualmente necessários”21 

(GLISSANT, 2005, p.86), essa é uma maneira mais saudável de compreender 

e agir dentro de nossas culturas e de nossas histórias tão fragmentadas. 

Para tanto, Glissant (2005) aponta a relação e a interação entre as 

culturas atávicas – aquelas nas quais a filiação e a legitimação prefiguraram a 

formação das identidades – e as culturas compósitas – aquelas cuja Relação 

com o outro será sempre uma constante – como o modo mais relacional para o 

pensamento sobre as culturas do mundo. O autor nos propõe fazermos uma 

reflexão sobre o fato de que o antagonismo entre as culturas atávicas e 

compósitas, e a idealização de uma a revelia da outra, acaba por ser 

novamente uma forma de incorrer nos erros que nos levam a sistemas 

ontológicos. 

Culturas atávicas e culturas compósitas confrontam a mesma 
situação, e de nada adianta referir-se às primeiras, ou exaltar as 
últimas, quando não se tem a intenção de ultrapassar essa polêmica. 
Em nossos dias temos que conciliar a escrita do mito e a escrita do 
conto, a memória da Gênese e a pré-ciência da Relação, e essa é 
uma tarefa difícil, Mas que outra poderia ser mais bela? (GLISSANT, 
2005, p. 76) 

A Relação, afirmada por Glissant enquanto maneira de pensar as raízes 

identitárias se encontrando e interagindo em processos contínuos, permite-nos 

problematizar a Martinica e a identidade do seu povo numa perspectiva que 

contempla várias negociações. Por isso a música, os hábitos alimentares, a 

religião, a língua e os demais elementos que formam sua cultura serão, em 

todo o território, elaborados por meio dos “rastros/resíduos” que os vários 

povos habitantes em contato conseguem (re)negociar e inter-relacionar. Nas 

negociações entre as identidades em processos de crioulização no mundo 

hoje, abandona-se a visão piramidal que o sistema de Plantação impunha e 

                                                            
21 No pensamento de Glissant, o caos não é caótico, é, na verdade, “o choque, o entrelaçamento, as 
repulsões,  as  atrações,  as  convivências,  as  oposições,  os  conflitos  entre  as  culturas  dos  povos  na 
totalidade‐mundo contemporânea” (GLISSANT, 2005, p. 98). 



68 
 

vivem-se os incessantes contatos e “a relação com o outro, relação com o 

mundo, relação com o cosmo” (GLISSANT, 2005, p.37). 

 

 

4.1 Sistemas de plantação: ressignificações do lugar 
 
 

Na epígrafe deste capítulo, extraída do livro Poética da Relação de 

Édouard Glissant, percebemos a ideia em que o autor aborda a problemática 

que envolve o sistema de Plantação, primeiro lugar para o qual devemos 

direcionar nossas análises, depois dos navios negreiros, ao pensarmos a 

problemática das identidades culturais de homens e mulheres que viveram a 

escravização colonial. A condição identitária do sujeito colonizado, seja nas 

Antilhas, no Brasil ou no norte da América é sempre delineada, num primeiro 

espaço/tempo, a partir da realidade da escravatura. 

As Plantações22 eram estruturas fechadas em si mesmas, onde 

geralmente se cultivava em larga escala apenas um único tipo de produto para 

exportação (café, cana-de-açúcar, algodão). Por se tratar de um trabalho 

exaustivo e pesado, a mão de obra escrava negra será sempre usada para o 

plantio e colheita desses produtos, esses longos anos de exploração vão 

alimentar o tráfico de homens e mulheres de vários lugares da África, e a 

escravização nos territórios dos países que formam a Neo-América. A 

Plantação é, portanto, o espaço onde são cultivadas, através da violência, as 

primeiras amarras e os primeiros símbolos da escravização, é nela onde a 

condição do ser escravizado se concretiza. 

                                                            
22  O  termo  Plantation  é  usado  largamente  para  definir  os  sistemas  que  funcionam  como 
monocultura de exploração e exportação. A Plantation é tida como principal fonte de abuso da 
mão  de  obra  escrava  negra  nos  países  que  foram  colônias  europeias  durante  a  expansão 
colonial.  No  entanto,  o  sistema  Plantation  nos  Estados  Unidos  apresenta  características 
diferentes  daquele  desenvolvido  no  nordeste  do  Brasil  e  nas Antilhas,  pois,  fatores  outros, 
como  o  clima,  fizeram  com  que  produtos  diversos,  entre  eles  cereais  e  a  exploração  de 
madeira,  também  fossem  parte  do  sistema  de  plantação,  desenvolvendo  ciclos  de 
subexistência, passando a agricultura a não  ser monocultural. Assim, a  relação desenvolvida 
nessas  fazendas  era  diferente  da  vivida  no  Brasil,  por  exemplo,  onde  a  agricultura  era 
realmente de exploração e exportação e não de subexistência. 



69 
 

Diva Damato (1995) discorre sobre a condição esterilizante do sistema 

de Plantação e aponta que a relação com a terra, estabelecida entre os sujeitos 

negros que foram tirados de seus lares e trazidos para escravização, é 

extremamente problemática nos primeiros contatos. A autora afirma que nela 

haverá um verdadeiro “estranhamento” (DAMATO, 1995, p. 148) dos sujeitos 

em relação à terra; e por serem os contatos estabelecidos dentro de seu 

espaço baseados ora no “lucro rápido”, para os que têm a posse, ora no 

“trabalho esgotante”, para os escravos, a terra será enxergada sempre como 

“dinheiro ou sofrimento” (DAMATO, 1995, p. 150) 

 No entanto, é no vasculhamento das memórias reminiscentes deste 

lugar de violência, opressão e ao mesmo tempo luta por resistência que há 

uma chance de se pensar e entender essas identidades tão problemáticas, 

reelaboradas durante longos processos e negociações através de 

“rastros/resíduos”. Glissant pensa o crono-topo do sistema de Plantação como 

sendo um universo que contribui significativamente para a formação das 

tendências identitárias modernas, mesmo que no interior deste espaço 

predomine a violência e a tentativa incessante de alienação dos direitos mais 

básicos para a digna sobrevivência humana. 

As Plantações, essas entidades fechadas sobre si mesmas, 
apresentam paradoxalmente todos os sintomas da extroversão. São 
por natureza dependentes do alhures. Na sua prática de importação-
expotação, a política imposta não é decidida no seu seio. Dir-se-ia, 
com efeito, que, socialmente, a Plantação não é o produto de uma 
política, mas emanação de um fantasma (GLISSANT, 2011, p.70-71). 

No capítulo II falou-se sobre o lugar de memória que é o círculo em 

torno do contador de histórias. No mesmo sentido, entende-se ser a Plantação 

dos sistemas escravagistas mais um desses lugares de memória. Na citação 

acima, Glissant salienta o duplo e antagônico caráter que tem o sistema de 

plantação, a saber: estar sempre fechado em si mesmo, uma vez que todas as 

atividades devem ser realizadas dentro dos espaços da fazenda; e ter sempre 

a dependência do outro lugar, porque estas fazendas carecem em todas as 

suas negociações sociais e políticas da participação de outros espaços que 

não esse a que ela se restringe.  

Pierre Nora aponta exatamente esta duplicidade que caracteriza as 

Plantações para descrever o lugar de memória quando diz que ele é “um lugar 

de excesso, fechado sobre si mesmo, fechado sobre sua identidade, e 



70 
 

recolhido sobre seu nome, mas constantemente aberto sobre as extensões de 

suas significações” (NORA, 1981, p.27). 

Fechada em si mesma, a Plantação prende na escravização mulheres 

e homens negros através de duras violências e dentro dos limites de um 

espaço rigorosamente controlado, do qual não se sai sem a devida 

autorização. No entanto, do seio de sua negatividade a insistência para 

sobreviver elabora novos significados e faz brotar através da memória e da 

oralidade expressões e reapropriações do lugar; construindo por meio de 

rastros/resíduos (GLISSANT, 2005) das identidades expressões artísticas e 

culturais que darão novas configurações e significados para a história e a 

cultura da escravização. Por isso as conquistas positivas dessa resistência 

devem ser, nas palavras de Paul Gilroy, lidas “política e filosoficamente” 

(GILROY, 2012, p.13), compreendendo e inserindo em nossa História, muitas 

vezes tão amarga, as histórias de nossas identidades fragmentadas. 

Bernadette Porto salienta essas elaborações de resistência surgidas de 

dentro do espaço da Plantação, cuja estrutura restringia-se a uma “capela ou 

igreja, barracão para distribuição de gêneros alimentícios ou mais tarde 

vendinha, hospício ou hospital” (GLISSANT, 1989, p.160): 

Palco do confinamento e da violência colonial, as plantations não 
deixaram de ser também o espaço da elaboração de artes de dizer 
por parte de seres oprimidos: trata-se da oralitura constituída por 
provérbios, adivinhações e histórias que foram criados em condições 
adversas, apesar de todas as impossibilidades (PORTO, 2006, p. 
363) 

Contudo, o desejo de liberdade não deixa de existir. Aliado a ele o 

“desvio” (GLISSANT, 2011) elaborado nas práticas orais e nas fugas dos 

sujeitos escravizados substanciam a descontinuidade dos sistemas de 

Plantação. 

É por isso que nutridos pelo desejo de liberdade em algum lugar onde 

pudessem viver suas vidas longe dos açoites dos feitores e dos duros trabalhos 

nas lavouras campestres, os negros escravizados nas Plantações em todo o 

território da Martinica buscarão refúgio nas matas e nos morros distantes. No 

próximo tópico falaremos sobre esse deslocamento e a relação estabelecida 

por esses homens com a natureza e o espaço geográfico no contexto do 

romance Texaco. 



71 
 

 

4.2 O Noutéka dos Morros: interações entre o homem, a literatura e o 
espaço geográfico 
 

En nuestros países, sometidos a lá Historia, 
cuando al fin las historias de los pueblos se 
encuentran, las obras de la natureza se convierten 
en los verdaderos monumentos históricos. 
(GLISSANT, 2002, p. 22) 

 

O crítico Terry Eagleton no livro A ideia de cultura afirma que a relação 

entre cultura e natureza é algo concebido desde a etimologia da palavra, pois 

“o conceito de cultura, etimologicamente falando é um conceito derivado de 

natureza” (EAGLETON, 2011, p. 9). Entendemos que a literatura se compõe 

como uma maneira peculiar de abordar a vida, o homem e suas relações 

culturais. Ela propõe novos diálogos e novos pontos de vista entre as situações 

decisivas da vida do ser humano face ao seu destino e ao seu lugar. A poesia 

proporciona um novo contato com o mundo, novos diálogos e ricas 

experiências. O papel do crítico nessa relação é compreender os múltiplos 

lugares que são criados e a relação com o meio ambiente e a paisagem. 

No livro Ecocrítica, Greg Garrard afirma que: 

O desafio dos ecocríticos está em manter um olho nos modos como a 
natureza é sempre culturalmente construída, em certos aspectos, e o 
outro no fato de que ela realmente existe, tanto como objeto quanto, 
ainda que de forma distante, como origem de nosso discurso 
(GARRARD, 2006, p. 23) 

O que existe de mais profundo na relação homem/natureza reflete 

diretamente nas construções culturais. Para além de um contato superficial, a 

intimidade rege todas as ligações. As provocações desse contato desenvolvem 

formas de comunicação entre o indivíduo e o seu meio. Obviamente, em cada 

lugar, em cada espaço, em cada tempo, essas relações se darão de formas 

diferentes e as expressões culturais dos seres humanos serão decididamente 

regidas por esta comunicação com o universo que os cerca: os animais, as 

plantas, os rios, o céu. Nada nos escapa: cada lugar, cada novo olhar, cada 

ambiente será um ponto de desenvolvimento dos relacionamentos entre o 

homem e essa grande variedade de vidas.  



72 
 

Milton Santos aborda as convivências compartilhadas entre homem e 

natureza, homem e meio ambiente e sobre como a cultura é o grande campo 

do diálogo entre o indivíduo e o grupo; como o fazer cultural nos diferentes 

momentos é reelaborado proporcionando novas visões sobre todo o meio, 

surgindo revisões e reinvenções pautadas nas novas leituras e nos novos 

comportamentos assimilados pelo homem. 

A cultura, forma de comunicação do indivíduo e do grupo com o 
universo, é uma herança, mas também um reaprendizado das 
relações profundas entre homem e o seu meio, um resultado obtido 
por intermédio do seu próprio modo de viver (SANTOS, 2007, p.81) 

As escrituras que se desenvolvem nos tempos atuais de pós-

colonialismo e pós-modernidade refazem por meio dos contatos com a 

memória e das (re)negociações com lugar – e tudo o que abrange a sua 

paisagem (rios, plantas, montanhas, mares, animais) – novos caminhos 

culturais onde os seres colonizados podem (re)inventar sua história a partir de 

suas próprias narrativas. Por isso o conceito de “Relação” (GLISSANT, 2011) 

nos é tão pertinente, porque desses lugares nascem narrativas em “errância”, 

elaboradas nos discursos dos contatos e trocas entre os rizomas. Assim 

Glissant afirma: “O pensamento da errância não é nem político nem antinómico 

de uma vontade de identidade que no fundo mais não é do que a procura de 

uma liberdade num determinado meio” (GLISSANT, 2011, p. 29) 

A escrita de Texaco é elaborada de tal maneira a compreendermos a 

paisagem da Martinica. Chamoiseau propõe uma leitura sobre o seu país na 

qual desaparece o caráter de exportação turística, sempre tão bem explorado 

nas narrativas sobre a ilha, e reelabora os diálogos existentes entre a 

paisagem e a história do lugar. A partir da narrativa de Texaco, entendemos 

que a “terra rizomada” que é a Martinica compreende um espaço onde um 

vulcão ativo dispersou sua população, fazendo-a partir de Saint-Pierre para 

Fort-de-France, mudando o cenário político e econômico do país, os quais 

teriam então como principal centro de fluxos Fort-de-France; entendemos 

também que a configuração geográfica da ilha é repleta de morros altos, para 

onde se refugiaram as mulheres e homens escravizados em suas lutas por 

liberdade. 



73 
 

Destacaremos, portanto, neste ponto de nossas análises a relação 

estabelecida pelos negros que fugiam das Plantações para os morros mais 

altos, onde as amarras da escravização eram abertas e substituídas por 

sonhos de liberdade. Tais sonhos iluminavam o discurso de Marie-Sophie na 

batalha por seu lugar, Texaco, ilustrados na figura do Noutéka, “nós coletivo” 

que Esternome Laborieux usava para explicar a vida em comunidade que os 

negros conseguiam (re)elaborar nos morros longe das Plantações. 

Tinham atravessado águas tão poderosas que imitavam o vidro. 
Plantas erguidas nessas águas uniam-nas ao sol. Às vezes, 
surpreendidos por um buraco, tropeçavam debaixo de grandes folhas 
que tinham o cheiro adocicado dos cemitérios de seivas. Dalí saíam 
por alguma picada que erguia ao sol uma vegetação agreste. 
Pairavam sobre eles as nesgas de nuvens desfeitas pela montanha 
ou pela Pointe des Pitons. O que ali viveram (meu papai só ficou 
sabendo quando chegou às terras livres), uma porção de indivíduos 
também tinham vivido. Eles estavam no Norte, outros no Sul, outros 
ainda no meio da ilha. Tanto assim que, para me divulgar essa 
odisséia oculta, meu Esternome empregou frequentemente o termo 
noutéka, noutéka, noutéka. Era uma espécie de nós mágico. 
(CHAMOISEAU, 1993, p. 116) 

A liberdade que brota nos morros, é importante dizer, se diferencia 

daquela concedida pelo Bekê, ou ainda daquela vivida nas cidades e nas 

fazendas durante os primeiros tempos depois da abolição da escravatura, nas 

quais as condições de vida para os negros libertos não passavam de pequenos 

biscates no meio urbano e grandes humilhações nas terras em que os Bekês 

ainda eram fazendeiros: a abolição da escravatura não significou os direitos 

iguais, por isso é que mesmo possuindo a liberdade, Esternome parte com sua 

Ninon em busca desse espírito ancestral Noutéka, profetizado pelo Mentô 

quando de sua saída da fazenda onde era escravizado. 

A vida criada junto à natureza em interação harmoniosa é diferente do 

sofrimento vivido na colheita de cana-de-açúcar. A terra é habitada com a 

consciência da reciprocidade entre os seres, e não é mais um símbolo de dor. 

Garrard sobre a importância da habitação afirma: “Habitar não é um estado 

transitório; ao contrário, implica a imbricação a longo prazo dos seres humanos 

numa paisagem de memória, ancestralidade e morte, de ritual, vida e trabalho”. 

(GARRARD, 2006, p. 154). 

Meu Esternome, junto com sua Ninon, instalou-se em algum lugar lá 
no alto, como quem se instala em outro país. Seu espírito parecia, é 
isso, assaltado por inúmeras possibilidades. A seu redor, nenhuma 



74 
 

casa-grande, nenhum corta vento, nenhum canavial ferido entre 
sofrimentos. O mundo está por ser feito, e ele dizia à sua Ninon, o 
mundo espera por ser plantado. Sentia-se iluminado como o mar e a 
lua cheia. Com coragem pôs-se ao trabalho. (CHAMOISEAU, 1993, 
p. 123) 

O espírito Noutéka permeia os morros e define as instalações que os negros 

faziam, criando o que Esternome chamava de Bairro crioulo, ideia de 

emancipação local que Sophie mais tarde também aplicará à conquista de 

Texaco. O Bairro crioulo, portanto será o lugar de oposição ao sistema de 

plantação, às casas-grandes, às leis dos Bekês. Ele existe em relação com as 

formações geográficas do lugar, em harmonia com o espaço: “é por isso que a 

gente diz Fundo-isso, Morro-aquilo, Barranco-isso, Ribanceira aquilo... É a 

forma da terra que dá nome ao grupo das pessoas”. (CHAMOISEAU, 1993, p. 

122-123) 

Noutéka 
Ocupar as costas cheias de bossas, as cabeças dos picos. Era 
construir o território (não o território mulato, não o território bekê, não 
o território cule, não o território congo: o território dos negros-terra). 
Construir o território dos Bairros, de Bairro em Bairro, acima dos 
povoados e das luzes da cidade. 
[...] 
Dizer Bairro é dizer: negros saídos da liberdade e entrados na vida 
em tal canto da terra. Fazenda queria dizer: casa-grande, 
dependências, terra e pretos acorrentados. Bairro queria dizer: sol, 
vento, só o olho de deus, terra em cavalgada e negro fugido de 
verdade. Mas preste atenção, Marie-Sophie: eu estou falando dos 
Bairros do alto, bairros das cristas, dos morros, e das nuvens. Bairro 
de baixo, na altura dos canaviais, quer dizer a mesma coisa que 
fazenda (CHAMOISEAU, 1993, p.120) 

O deslocamento das Plantações para os morros, o que Glissant 

denomina como uma das formas do desvio, consiste numa prática da 

mobilidade e da resistência cultural dos povos escravizados no território da 

Neo-América. No contexto martiniquense, muito embora a História da ilha 

documentada por seus dominadores omita os relatos e transforme em algo 

pejorativo as ações de fuga da escravização, a prática da marronagem foi uma 

constante durante os anos do vigor escravocrata. 

As razões para essa omissão, segundo Damato (1995), estão no fato 

de que a marronagem foi sempre tida na Martinica como uma prática marginal, 

conduzida por bandidos. A autora assim dispõe: 

Apresentada sempre como fruto de ressentimentos particulares ou 
reações a excessos da parte dos feitores, a marronagem não 



75 
 

conseguiu permanecer na memória da população como uma 
manifestação legítima de resistência de uma coletividade ameaçada. 
Enquanto no Haiti o marron é homenageado com uma estátua na 
principal praça de Port-au-Prince (como um herói anônimo), na 
Martinica ele foi sempre apresentado pelas autoridades como um 
bandido. (DAMATO, 1995, p. 175) 

Podemos pensar a escolha de Esternome e Ninon nos anos em que 

preferiram os morros como moradia uma prática do conceito de desvio 

sugerido por Glissant; podemos pensar também que a ação vivida por eles e os 

demais moradores nos Bairros das colinas tinha como base a marronagem 

praticada pelas mulheres e homens escravizados que fugiam das Plantações. 

Ora, se para os negros, mesmo depois da abolição da escravatura, estar em 

liberdade ainda não significava em nada o direito de poder realmente escolher 

uma vida com dignidade, a busca por um lar em que se consiga plantar e 

colher os frutos da felicidade é a medida mais coerente para o sentimento que 

se busca longe da escravização. Nas palavras do pai de Marie-Sophie: “é 

preciso deixar a liberdade e ir se divertir na vida” (CHAMOISEAU, 1993, p. 

114). 

A prática escritural de Chamoiseau se assemelha aos desvios criados 

dentro dos sistemas de Plantação: o autor os realiza por meio da comunhão 

entre os elementos descontínuos das histórias de vida de Marie-Sophie e das 

demais narrativas apresentadas no texto. A abordagem do tema dentro do 

romance vai de encontro às práticas de omissão que as autoridades 

martiniquenses insistem em manter. A História da Martinica é uma “trança” de 

histórias, afirmam Chamoiseau, Confiant e Bernabé; essas histórias devem ser 

observadas e contadas para que os seus apagamentos não se perpetuem. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



76 
 

5  CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Os percursos realizados nas leituras propostas neste trabalho 

abordaram uma série de questões a respeitos das culturas em interação no 

mundo pós-moderno e pós-colonial, questões em que nos perguntamos 

sempre sobre a natureza problemática de nossas identidades fraturadas. 

Partimos do conceito de crioulização proposto pelo ensaísta Édouard Glissant 

para compreendermos as imbricações entre a memória, a identidade cultural e 

o território dentro do contexto sócio-histórico e cultural da Martinica na narrativa 

do romance Texaco. 

Nossas leituras se delinearam por caminhos fragmentados, através dos 

quais pudemos observar as (re)negociações feitas pelo “migrante nu” 

(GLISSANT, 2005) em busca de reestruturar as duras perdas identitárias 

sofridas durante o período da expansão colonial europeia e da escravização 

negra em todo o território que abrange a Neo-América, ou seja, o território da 

crioulização.  

Esses sistemas de exploração territorial e humana, em que as culturas 

de mulheres e homens negros foram subjugadas e oprimidas, em nome das 

ambições absolutistas de um imperialismo cruel e devastador, repercutem até 

hoje em nossas sociedades muitas vezes tão sexistas, racistas e opressoras 

das diferenças. Aqui imprimimos um ponto relevante para a qualificação deste 

trabalho, uma vez que o desejo de compreender e desmistificar as diferenças, 

sejam elas de quaisquer naturezas, sempre foi um ponto de bastante 

incômodo, que norteou os primeiros passos e as primeiras discussões 

epistemológicas desta pesquisa. 

A crioulização que acontece no território das Antilhas desde o sistema 

de Plantação aparece na narrativa de Texaco nos momentos em que são feitos 

os contatos entre as diversas contribuições culturais. No discurso de Marie-

Sophie pôde ser observado o crescimento de Fort-de-France e a aceitação do 

bairro Texaco, depois de longas lutas, é válido ressaltar, dentro da composição 

urbana da cidade. Chegamos a conclusão de que esse é um dos momentos 

em que as diferenças passam a ser negociadas de modo a proporcionar os 

primeiros equilíbrios que poderão apagar as negatividades da crioulização 

martiniquense. 



77 
 

Observamos em nossas análises que a relação entre a oralidade e a 

memória, seja ela individual ou coletiva, foi um dos meios através dos quais os 

sujeitos escravizados puderam resistir contra as assimilações totalizantes que 

lhes eram impostas. Os rastros/resíduos de suas identidades fragmentadas 

estruturaram novas identidades em processos de crioulização.  

É importante ressaltar que o conceito de desvio (GLISSANT, 2011), 

que Glissant usa para caracterizar as resistências que aconteceram nas 

Plantações e durante as fugas dos sujeitos escravizados para os morros, 

também pode ser observado como característica da escrita de Chamoiseau, 

uma vez que um desses meios de luta contra a escravização nas fazendas de 

cana-de-açúcar consistia exatamente na insistência em reviver a memória 

através da oralidade, nos contos narrados pelos contadores de história. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

 

ADORNO, Theodor W. Posição do Narrador no Romance Contemporâneo. 

Trad. Jorge de Almeida. In: Notas de Literatura. São Paulo: Duas Cidades: 34, 

2003. 

ANDRADE, Oswald. Obras completas de Oswald de Andrade: Manifesto 

Antropófago. In:. A Utopia antropofágica. São Paulo: Globo, 2001. p. 47-52. 

BERGSON, Henri. Matéria e memória: ensaios sobre a relação do corpo 
com o espírito. São Paulo: Martins Fontes, 1999. 

BERND, Zilá. LOPES, Cícero Galeno (Orgs.). Identidades e estéticas 
compósitas. Canoas: Centro Universitário La Salle/ Porto Alegre: PPG – 

Letras UFRGS, 1999. 

BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2013. 

CANCLINI, Nestor Garcia. A globalização imaginada. São Paulo: Iluminuras, 

2007. 

CÂNDIDO, Antônio. Crítica e Sociologia In: Literatura e Sociedade. Rio de 

Janeiro: Ouro sobre Azul, 2006. 

CHAMOISEAU, Patrick. Texaco. Paris: Gallimard, 2011. 

____________________. Texaco. São Paulo: Companhia das Letras, 1993. 

CHAMOISEAU, Patrick; BERNABÉ, Jean; CONFIANT, Raphaël. Elogio de  la 
Crioulidad. Bogotá: Editorial Pontificia Universidad Javeriana, 2011. 

CONDÉ, Maryse. Eu, Tituba, Feiticeira...Bruxa de Salém. Rio de Janeiro: 

Rocco, 1997. 

DAMATO, Diva Barbaro. Édouard Glissant: poética e política. São Paulo: 

ANNABLUME: FFLCH, 1995. 



79 
 

DELEUZE, Gilles; GUATTARI, Félix. Mil Platôs: capitalismo e esquizofrenia 
2. São Paulo: 34, 2011. 

EAGLETON, Terry. A ideia de cultura. São Paulo: Editora Unesp, 2011 

FIGUEIREDO, Eurídice. Representações de etnicidade: perspectivas 
interamericanas de literatura e cultura. Rio de Janeiro: 7Letras, 2010. 

_____________________. A reescrita da escravidão em Patrick Chamoiseau 

In:. Revista Brasileira do Caribe, Vol. IX, Num. 17, Jul-Dez, 2008, p. 13-34. 

GARRARD, Greg. Ecocrítica. Brasília: Editora Universidade de Brasília, 2006. 

GILROY, Paul. O Atlântico negro: modernidade e dupla consciência. São 

Paulo: Editora 34, 2012. 

GLISSANT, Édouard. Introdução a uma Poética da Diversidade. Juiz de 

Fora: Editora UFJF, 2005. 

___________________. Espaço fechado, palavra aberta. In: Estudos 

avançados [online]. 1989, vol.3, n.7, pp. 159-169. 

__________________. Faulkner, Mississippi. Madrid: Fondo de Cultutura 

Económica, 2002. 

__________________. Poética da Relação. Lisboa: Sextante, 2011. 

GOLDMAN, Lucien. Sociologia do Romance. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 

1976. 

HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: 

DP&A, 2011. 

___________ Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo 

Horizonte: Editora da UFMG, 2009. 

HUYSSEN, Andreas. Literatura e cultura no contexto global. In: MARQUES, 

Reinaldo, VILELA, Lúcia Helena (Orgs.). Valores: arte, mercado, política. 

Belo Horizonte: Editora UFMG, 2002. p. 15-33.   



80 
 

LE GOFF, Jacques. Memória In: Enciclopédia Eneida. Vol 1 Memória-História. 

Porto: Imprensa Nacional Casa da Moeda, 1997. 

LUCIANO, Gersem dos Santos. O Índio Brasileiro: o que você precisa saber 
sobre os povos indígenas no Brasil de hoje. Brasília: Ministério da 

Educação, Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 

LACED/Museu Nacional, 2006. 

LUKÁCS. Georg. A Teoria do Romance. São Paulo: 34, 2000. 

MARIANI, Bethânia. Políticas de colonização linguística. In: Revista Letras. 

Santa Maria, nº 27, Jul-Dez 2003, p. 73-82. 

MATA, Inocência. Ficção e História na Literatura Angolana: o caso 
Pepetela. Lisboa: Edições Colibri, 2012. 

NORA, Pierre. Entre Memória e História: a problemática dos lugares. In: Projeto 

História: Revista do Programa de Estudos Pós-Graduados em História e do 
Departamento de História da PUC-SP. São Paulo, 1981, p. 8-28. 

PEPETELA. A Geração da Utopia. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2000. 

PORTO, Maria Bernadette. Paisagens da insularidade: a poética do exíguo 
na literatura antilhana de língua francesa. In: Revista Brasileira do Caribe, 

Goiânia, Vol.VI, nº12. Jan-Jun 2006, p. 339-369  

RICOEUR, Paul. Esquecimento. In: A memória, a história, o esquecimento. 

São Paulo: Editora da UNICAMP, 2007. 

SANTOS, Luis Alberto Brandão; OLIVEIRA, Silvana Pessôa de.  Sujeito, 
tempo e espaços ficcionais: introdução à teoria da literatura. São Paulo: 

Martins Fontes, 2001. 

SANTOS, Milton. Espaço do Cidadão. São Paulo: Editora da Universidade de 

São Paulo, 2007. 

SARTRE, Jean-Paul. O que é Literatura. São Paulo: Ática, 1989. 



81 
 

VIANNA, Magdala França. Entrevista com Patrick Chamoiseau. In: Revista 
Brasileira do Caribe. Goiânia, Vol. VI, nº12. Jan-Jan 2006, p. 577-589. 

WALTER, Roland.  Afro-américa: diálogos literários na diáspora negra nas 
Américas. Recife: Bagaço, 2009. 

_______________. Literatura, Cultura e Geografia: Visões Multiétnicas e Pós-

Coloniais das Américas. In: Revista Eutomia: revista online de Literatura e 
Linguística. Ano 3, Edição 1, Julho 2010 – Destaques. 

ZOURABICHVILI, François. O vocabulário de Deleuze. Versão eletrônica Ifch-

unicamp, 2004. Tradução: André Telles. 

 

 


	12.pdf
	FichaCat.pdf
	AssBancaS.pdf
	5fim.pdf

