
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO -  UFPE 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS - CFCH 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

JOSÉ PAULO MALDONADO DE SOUZA

O SOLIPSISMO DE EVALDO COUTINHO

RECIFE
2014



UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO -  UFPE 
CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS - CFCH 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA

JOSÉ PAULO MALDONADO DE SOUZA

O SOLIPSISMO DE EVALDO COUTINHO

Dissertação apresentada como requisito parcial para a 
obtenção do grau de mestre em filosofia, no programa 
de pós-graduação da Universidade Federal de 
Pernambuco.

Área de Concentração: Filosofia 
Linha de Pesquisa: Ontologia

RECIFE
2014



Catalogação na fonte 
Bibliotecária Miriam Stela Accioly, CRB4-294

S729s Souza, José Paulo Maldonado de.
O solipsismo de Evaldo Coutinho / José Paulo Maldonado de Souza . 

-  Recife : O autor, 2014.
124 f. ; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino.
Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco. 

CFCH. Pós-Graduação em Filosofia, 2014.
Inclui referências e apêndice.

1. Filosofia. 2. Coutinho, Evaldo, 1911. 3. Ontologia. 4. Substância 
(Filosofia). 5. Solipsismo Evaldiano. I. Aquino, Thiago André Moura de 
(Orientador). II. Título.

100 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2014-94)



JOSÉ PAULO MALDONADO DE SOUZA

O SOLIPSISM O DE EVALDO COUTINHO

Dissertação de Mestrado em Filosofia 
aprovada, pela Comissão Examinadora 
formada pelos professores a seguir relacionados 
para obtenção do título de Mestre em Filosofia, 
pela Universidade Federal de Pernambuco.

Aprovada em: 28/02/2014

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (ORIENTADOR) 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Gilfranco Lucena dos Santos (1° EXAMINADOR) 
UNIVERSIDADE FEDERAL DO RECÔNCAVO BAIANO

Prof. Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira (2° EXAMINADOR) 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

RECIFE/2014



DEDICATÓRIA

In memoriam Geraldo Ribeiro de Souza Jr.



AGRADECIMENTOS

Agradecimentos ao Prof. Dr. Thiago Moura Aquino do Departamento de Filosofia 

da UFPE e ao Prof. Dr. Paulo Carneiro Cunha do Departamento de Cinema da UFPE, que 

colaboraram desde o início.

Ao pessoal da Cinemateca de São Paulo e do Arquivo Público do Estado de 

Pernambuco pelo tratamento dispensado.

Aos familiares, Antônia Maldonado, Lusia Maldonado e Giovana Miranda, pelo 

suporte, e aos amigos que colaboraram direta ou indiretamente com este projeto.



RESUMO

O objetivo se divide em duas partes. A primeira, uma análise sistemática da produção e 

recepção da obra de Evaldo Coutinho, cujos resultados podem ser consultados principalmente 

no Apêndice A. A segunda, a interpretação do solipsismo evaldiano, de um ponto de vista 

ontológico, como um monismo imanentista subjetivista. Para a consecução deste objetivo é 

necessário: a) a vinculação da obra evaldiana ao vocabulário da metafísica do século XVII, 

especialmente ao subjetivismo e à teoria da substância como independência ontológica; b) a 

interpretação da dúplice noção criacionista envolvida na relação existenciador- 

existenciamento, a saber, a criação do demiurgo e a criação do Deus da Bíblia, e; c) a 

comparação estrutural do sistema espinosano ao sistema da ordem fisionômica. O resultado 

esperado é uma nova definição da especificidade ontológica do solipsismo evaldiano, que a 

diferencia de todas as outras teorias da substância e lança novas luzes sobre as dificuldades 

enfrentadas pelos comentadores anteriores.

Palavras-chave: ontologia; solipsismo; substância; Evaldo Coutinho.



ABSTRACT

The goal divides itself in two parts. Firstly, a systematical analysis of the making and critique 

review o f Evaldo Coutinho’s work, which is contained in Appendix A. Secondly, the 

interpretation o f evaldian solipsism, from an ontological bias, as a subjective immanentist 

monism. In order to attain this goal it’s required: a) to state the link between evaldian work 

and the metaphysician vocabulary of the XVII century, in particular to the subjectivism and 

the theory of substance as ontological independence; b) the interpretation of the creationist 

dual notion comprehended in the existentiator-existentiated relation, namely, the demiurgeous 

and the Biblical God creation; c) the structural comparison between the physiognomic order 

and the spinozan system. The result awaited is a new definition of the ontological singularity 

of the evaldian solipsism, which differentiates it from all another theories o f substance and 

permits us to consider the earlier commentator’s difficulties on a new light.

Keywords: ontology; solipsism; substance; Evaldo Coutinho.



SUMÁRIO

IN TRO D U Ç Ã O ........................................................................................................  8
1 O CONCEITO DE SO L IPSISM O ......................................................................  11
1.1 O PROBLEMA DAS OUTRAS M EN TES........................................................... 14
1.2 ORIGENS HISTÓRICA..........................................................................................  19
2 PANORÂMICA DA O B R A ..................................................................................  23
2.1 RECEPÇÃO...............................................................................................................  27
2.2 ESTRUTURA............................................................................................................  33
3 A RELAÇÃO EXISTENCIADOR-EXISTENCIAM ENTO.........................  40
3.1 A METÁFORA DA LÂM PADA...........................................................................  43
3.2 APOLOGIA DA ÓPTICA.......................................................................................  46
3.3 A RECONDUÇÃO DO PENSAMENTO À V ISÃ O ..........................................  50
3.4 A TEORIA DA IMAGINÁRIA..............................................................................  54
4 C R IA Ç Ã O .................................................................................................................. 67
4.1 A CRIAÇÃO DO DEM IURGO..............................................................................  68
4.2 A CRIaÇãO DO DEUS DA BÍBLIA .................................................................... 78
4.3 O ESTATUTO ONTOLÓGICO DAS OUTRAS PESSOAS.............................  84
4.4 POR UMA TEORIA DA SUBSTÂNCIA SOLIPSISTA....................................  91

CO NCLUSÃO..........................................................................................................  99
R EFER ÊN C IA S....................................................................................................... 101
APÊNDICE A -  REFERÊNCIA SOBRE EVALDO C O U T IN H O .............  106



INTRODUÇÃO

Esta pesquisa se divide em dois objetivos independentes e complementares. Um é a 

produção de uma lista extensiva de referências (bibliográficas, filmográficas, videográficas) 

de tudo quanto foi dito, escrito, e filmado, por e sobre Evaldo Coutinho. O interesse na 

quantificação e qualificação de sua obra completa é imprescindível para preservar sua 

memória intelectual e pela primeira vez obter uma idéia da extensão da mesma. Esta pesquisa 

puramente bibliográfica corresponde ao “Apêndice A” da presente dissertação. O outro 

objetivo e que constitui o corpo principal deste trabalho é um problema teórico inscrito no 

campo dos estudos sobre ontologia e subjetividade, a saber, a interpretação e caracterização 

da ontologia evaldiana1 como uma teoria da substância monista imanentista subjetivista, mais 

especificamente um monismo em que o eu pessoal é a substância única em relação a qual tudo 

quanto existe são suas modificações, incluindo Deus, o mundo e as outras pessoas. Desse 

modo, no solipsismo evaldiano, o eu pessoal ocupa o papel tradicionalmente ocupado por 

Deus, assumindo assim uma série de especificidades que levam a pensar a substância 

solipsista como uma teoria sui generis.

Agrava o assunto da pesquisa o fato de que desde Adelson Santos até Benedito 

Nunes os comentadores resistirem em admitir que a ontologia de Evaldo Coutinho se trata de 

um solipsismo estrito, radical e orgulhoso de si. A divergência de orientação e o isolamento 

recíproco dos comentadores não os impediram de revelar uma tendência em comum que força 

concessões ao problema do estatuto ontológico das outras subjetividades de modo a 

neutralizar o solipsismo. Se é verdade que o solipsismo evaldiano, como sugerem os críticos, 

na verdade admite flexibilizações, e cada pessoa é concebida como um existenciador, temos 

então que se trata de um pluralismo de substâncias em que não há imanência. Nesta 

dissertação argumenta-se no sentido precisamente oposto, visando enfatizar a singularidade da 

concepção solipsista. Este ponto parece central para formação de uma imagem coerente e 

global da ordem fisionômica, sendo que o que está em jogo neste tipo de flexibilização é uma 

questão de inteligibilidade do sistema como um todo. A desinteligência quanto a este 

particular afeta o todo da interpretação, porque implica, no fundo, a descaracterização da 

especificidade da doutrina, desde que o solipsismo é a característica principal da ordem 

fisionômica . Se não houver um mínimo acordo neste ponto, não existirá um entendimento 

quanto ao sentido geral da obra. O conceito de solipsismo evaldiano não pode abarcar duas

1 Intitulada sinonimicamente como solipsismo absoluto, finalista, inclusivo, fisionômico.



9

teses contraditórias sobre o estatuto ontológico das outras pessoas, a saber, ou elas dependem 

ou não dependem do eu pessoal para existir, e se dependem, dependem em um sentido estrito 

e unívoco que deve se encontrar definido na obra de Evaldo Coutinho.

No primeiro capítulo, sumarizam-se as origens do problema do solipsismo no século 

XVIII e as funções negativas que desempenhou na história e na crítica filosófica. Levanta-se 

elementos para mostrar que a ontologia de Evaldo Coutinho, embora desenvolvida na 

primeira metade do século XX, faz remissão a um vocabulário filosófico que é originário dos 

princípios da filosofia moderna, especialmente do séc. XVII, que compreende o conceito de 

substância em termos de independência ontológica, ao modo de Descartes e Espinosa; bem 

como o vocabulário da idéia como objeto da mente, ao modo de Locke, Berkeley e outros.

No segundo capítulo é descrita a organização interna da obra de Evaldo Coutinho, 

explicitando o tema particular e o papel no conjunto de cada um dos livros. O conteúdo da 

“intuição” fundamental que está na base da visão de mundo de Evaldo Coutinho é 

introdutoriamente delineado.

No terceiro capítulo, apresenta-se os conceitos fundamentais da ontologia da ordem 

fisionômica, iniciando pela relação entre o existenciador e o existenciamento, que é uma 

relação de conhecimento e criação, e a fortiori, de dependência ontológica. O existenciamento 

depende do existenciador para ser existenciado, isto é, para existir e ser concebido 

fisionomicamente, mas o existenciador não depende dos existenciamentos. Depois 

apresentamos separadamente os dois componentes principais da relação existenciadora, a 

saber, a visão e a criação. Na parte dedicada à visão partimos do princípio de apologia da 

óptica, vastamente encontrada na tradição ocidental, que levado às últimas consequências na 

obra de Evaldo Coutinho resulta na redução do pensamento à visão, isto é, na conversão da 

mente em imaginária. Pelo que segue uma interpretação, em nível de esboço, da teoria da 

imaginária, explorando seus componentes principais como a imaginária externa e interna, a 

alegoria e o repertório.

No quarto e último capítulo são tratados separadamente a dupla acepção do conceito 

de criação envolvido na definição do conhecimento existenciador. O conhecimento que cria é 

definido por analogia com a criação do demiurgo e a criação do Deus da Bíblia. Nossa 

intenção é demonstrar mediante a sobreposição das duas metáforas que o conhecimento é 

criador num primeiro sentido, demiurgicamente, criando alegorias, sendo este o tema da



10

artisticidade do Ser2 e, num segundo sentido, o conhecimento é criador porque retira da 

inexistência o repertório como um todo, ao modo do Genesis bíblico. Com esta interpretação 

do conceito de criação entendido em nível gnosiológico e ontológico, acredita-se ter 

elementos suficientes para resolver o problema do estatuto ontológico das outras pessoas 

como um solipsismo rigoroso em que se distingue um existenciador único e absoluto de uma 

multiplicidade de existenciadores relativos. A lógica da inclusão explica a multiplicidade de 

pessoas e de coisas pela existência de um eu pessoal, como se o universo como um todo 

estivesse subordinado ao repertório da substância única, incluindo os outros existenciadores e 

seus respectivos repertórios, incluídos no repertório do eu pessoal: a “última instância” da 

inclusão, o “círculo mais amplo”. São explorados adicionalmente os conceitos relativos ao 

interexistenciamento, tais como morrer na morte de outrem e comunidade óptica.

Por último, as considerações finais vêm acompanhadas de uma interpretação da 

teoria da substância em Evaldo Coutinho numa tentativa de entender seu vocabulário original 

através do vocabulário metafísico tradicional. A relação entre o existenciador e o 

existenciamento poderia ser descrita, então, como a dos modos e da substância única e ao 

mesmo tempo como a das idéias e da mente. Remetendo duplamente ao vocabulário dos 

princípios da filosofia moderna, porém uma vez integradas na ordem fisionômica no conceito 

de relação existenciador-existenciamento. Nesse sentido, a conclusão tira proveito da 

declarada analogia entre a estrutura da ordem fisionômica com o sistema de Espinosa, 

definindo o solipsismo inclusivo, de um ponto de vista ontológico, como um monismo 

imanentista, na qual a noção espinosana de eternidade esteja subtraída, e a noção subjetivista 

incluída. O movimento de divinização da singularidade da pessoa humana tem seu correlato 

na hominização da substância universal. Esta argumentação conduz ao esboço de um conceito 

em que o eu enquanto substância padece de uma “mortalidade divina” na condição de uma 

espécie de “Deus mortal” . Uma substância pessoal, mortal, finita, contingente, refletirá uma 

cosmovisão da instabilidade e da precariedade ontológica, da cintilação cósmica.

2 Evaldo Coutinho introduz em seu último livro A Artisticidade do Ser (1987) a distinção entre Ser e ser. O Ser, 
com iniciais maiúsculas, deve ser entendido como a existência do universo como um todo, a soma de tudo 
quanto existe; e ser com iniciais minúsculas deve ser entendido como existência das alegorias enquanto 
presença, isto é, os seres da iconografia externa.



1 O CONCEITO DE SOLIPSISM O

Solipsismus é um neologismo latino, de origem imprecisa, mas que certamente data 

do séc. XVIII. Composto das partes solus, ipse e do sufixo ismus, pode ser traduzido como “a 

doutrina do eu sozinho”. Antes da criação do termo, a idéia era conhecida por “egoísmo 

metafísico”. É a idéia de que uma única pessoa existe, refletindo o sentimento de soledade 

cósmica. Para o solipsista, toda a multiplicidade de pessoas, coisas e eventos são idéias de sua 

mente. No fundo, as idéias da mente solipsista são suas próprias criações. Não se trata senão 

de um filósofo tentando convencer seu público de que apenas ele -  o filósofo -  existe de 

maneira real e independente, e seus leitores são suas criações, ou melhor, a existência de seus 

leitores depende da existência do autor do livro que estão lendo. A primeira vista, uma tese 

espantosa, antipática, que implica um rebaixamento do estatuto ontológico de todo o universo

- das pessoas, das coisas, e de Deus - exceto do eu pessoal, que passa a ser o criador, o 

detentor do universo; na verdade, o eu e o universo se equivalem à guisa de termos sinônimos.

É frequente na literatura confundir o solipsismo com o imaterialismo, todavia as duas 

perspectivas são facilmente distinguíveis. O solipsismo propriamente dito se caracteriza pelo 

ceticismo ao problema das “outras mentes” (almas, espíritos, pessoas) e o imaterialismo pelo 

ceticismo ao problema do “mundo externo” (matéria, mundo, extensão). Mais precisamente, a 

dúvida solipsista incide sobre a existência de uma multiplicidade de substâncias espirituais e 

suas respectivas modificações, e a dúvida imaterialista incide sobre a existência da substância 

material e suas modificações. O problema do mundo externo está historicamente associado ao 

problema do solipsismo, na verdade a estrada que conduz ao imaterialismo é a mesma que 

conduz ao solipsismo. O meio mais fácil de distingui-los, entretanto, é o entendimento de que 

o solipsismo perfeito, absoluto, implica o imaterialismo, mas o imaterialismo não implica o 

solipsismo. Este movimento pode ser observado, por exemplo, na obra de Berkeley, que 

assume o imaterialismo, e rejeita totalmente o solipsismo. Para Berkeley, aquilo que era 

chamado de modificações da substância material (corpos) deveriam ser entendidos como 

modificações da substância espiritual (idéias); Berkeley entretanto não duvida da existência 

de uma multiplicidade de substâncias pensantes, isto é, da existência de Deus, a substância 

pensante infinita, e dos homens, substâncias pensantes finitas.

O solipsismo perfeito, absoluto, é uma adesão não apenas a um, mas a três ceticismos 

fundamentais: imaterialismo, ateísmo e solipsismo propriamente dito. Em contiguidade ao 

problema do “mundo externo” e das ”outras mentes”, temos o problema da “existência de 

Deus”, uma substância espiritual infinita -  que encerra todas as perfeições, inclusive a



12

existência - da qual tudo depende para existir e ser concebido. O solipsismo absoluto reduz as 

três principais entidades da metafísica especial (alma, mundo, Deus) a idéias ou criações de 

uma mente que existe em solipsismo. Para que o eu único esteja perfeitamente solitário com 

suas idéias é preciso, em primeiro lugar, que as outras pessoas sejam entendidas como 

criações ou idéias suas, bem como Deus e o mundo. Pense num hipotético “solipsismo 

materialista” e em seguida num hipotético “solipsismo teísta” . Sempre resultariam em visões 

de mundo artificiais. Dentro do “solipsismo materialista”, que questiona a existência das 

outras subjetividades sem questionar a existência da substância material, as outras pessoas 

deveriam ser concebidas como corpos sem idéias, isto é, como um tipo de autômato ou zumbi, 

organismos que se parecem em tudo com seres humanos, exceto carecerem completamente de 

experiência subjetiva. Dentro de um “solipsismo teísta”, o eu pessoal seria uma criação de 

Deus, e não vice-versa. Nesse caso teríamos que imaginar um estranho capricho que teria 

levado Deus a criar uma única mente finita, no caso, o eu pessoal. E além disso, a única mente 

finita criada ainda existiria em companhia de Deus seu criador, não consistindo uma absoluta 

solidão. Portanto a questão do solipsismo ultrapassa simplesmente o problema das “outras 

mentes” e em sua forma mais perfeita e absoluta engloba o ceticismo cosmológico 

(imaterialismo), o ceticismo teológico (ateísmo), e o ceticismo psicológico (solipsismo).

Nos papers atuais ainda é comum encontrar a distinção entre solipsismo 

epistemológico e solipsismo metafísico. O solipsismo dito epistemológico consiste na tese da 

indemonstrabilidade da existência das outras mentes, a tese do solipsismo metafísico, 

consiste, em reverso, na demonstrabilidade da dependência do universo (incluindo as outras 

mentes) à existência de um único eu pessoal. A diferença não é só a passagem da ordem do 

conhecer à ordem do ser, mas uma passagem do ceticismo ao dogmatismo. No solipsismo 

epistemológico, se não posso conhecer com clareza e distinção a existência das outras mentes, 

então posso duvidar de sua existência, mas não posso afirmar nem negar que existam ou não 

independentemente de minha existência pessoal. No solipsismo metafísico é possível 

conhecer com clareza e distinção que as outras mentes - e além delas, todo o universo - 

dependem de mim para existir. São teses significativamente diferentes e nessa diferença 

encontram-se os elementos que distinguem efetivamente o solipsismo que surge dúvida, de 

um tipo de solipsismo que surge da certeza. Na verdade, pode-se dizer agora que o solipsismo 

não é em si mesmo cético, porque pode tomar forma dogmática na transição da dúvida da 

existência à certeza da dependência.

Outro ponto de contenção é o emprego do termo solipsismo pela historiografia 

filosófica, que é uma utilização crítica, negativa, dialética. O interesse em torno do solipsismo



13

não está na interpretação desta ou daquela doutrina dita solipsista. O conceito de solipsismo 

vem servindo desde o séc. XVIII para acusar um filósofo. Sabemos que grandes nomes da 

filosofia lidaram em algum momento de sua carreira com o conceito de solipsismo, como 

Kant, Schopenhauer, Russell, Wittgenstein, Husserl, Sartre, Merleau-Ponty3, e assim por 

diante. Mas nenhum destes filósofos, e quase nenhum outro, se autoalegou solipsista. Por 

outro lado, Descartes, Berkeley, Fichte, e outros, não raro, são acusados de “cair em 

solipsismo”, mesmo que a visão de mundo destes filósofos, em geral, preocupados com a 

ciência e a religião, não sejam compatíveis com o solipsismo positivamente. Então é preciso 

diferenciar o solipsismo que se apresenta como tema e como problema, do solipsismo que se 

apresenta como doutrina e como teoria positiva. A diferença é entre um solipsismo passivo, 

no qual o filósofo cai involuntariamente, e outro solipsismo ativo, o qual se abraça por 

vontade própria4.

Isso talvez explique o porquê dos críticos não se preocuparem sequer em indicar um 

autor representante da doutrina quando se comenta o solipsismo, levando à efeito um diálogo, 

e não raro uma batalha, contra um espantalho. É isso que Russel parece fazer em Human 

Knowledge: Its Scope an d Limits (1948), quando passa um capítulo inteiro refutando o que ele 

chamava de solipsismo cético, porém sem poder identificar nesta categoria um único autor 

que aderisse à perspectiva. O solipsismo é mais do que uma teoria efetiva, uma possibilidade 

teórica. É aí que surge a idéia de que o papel histórico do solipsismo é negativo, é antes de 

tudo um “espectro”, uma espécie de presença que assombra sem nunca -  ou quase nunca - se 

materializar completamente.

Com estas distinções entre solipsismo absoluto-parcial, cético-dogmático, passivo- 

ativo, a ordem fisionômica distancia-se das filosofias que foram eventualmente acusadas ou 

suspeitas de solipsismo, mas cujos autores se alegaram inocentes. Pelo contrário, Evaldo 

Coutinho, não dá deixas para pensar o solipsismo, mas o supõe de forma voluntária, 

desdobrando a idéia em suas últimas consequências, mesmo que o resultado seja uma

3 Em Kant, o termo solipsismo aparece na Crítica da Razão Prática (1788), Livro I, cap. 3, mas com significado 
totalmente diferente do que entendemos aqui, pois aparece como autointeresse prático, sob a forma positiva da 
philautia ou da negativa arrogantia. Schopenhauer discute o theoretischen Egoismus em O Mundo como 
Vontade e Representação (1819), livro I, cap. 19. Russell fala sobre o solipsismo em A History o f  Occidental 
Philosophy (1945) e em Human Knowledge: Its Scope and Limits (1948). Wittgenstein no Tractatus Logicus- 
Philosophicus (1921), especialmente, no aforismo 5.62. Husserl nas Meditações Cartesianas (1930), na Quinta 
Meditação, em especial, na seção intitulada “Exposição do problema da experiência do outro: a objeção ao 
solipsismo”. Sartre em O Ser e o Nada (1931), parte III, cap. 1, intitulado “A existência dos outros”. Merleau- 
Ponty em Fenomenologia da Percepção (1945), parte II, cap. 4.
4 O “solipsismo ativo” é aquilo que Russell (2004, p. 494, 718) e Schopenhauer (2005, p. 189) chamaram 
literalmente de madness (loucura) e mais adequado à uma Tollhouse (manicômio).



14

cosmovisão melancólica, irreligiosa, e anticientífica. O solipsismo inclusivo entra na categoria 

de solipsismo absoluto, maximamente perfeito, na medida em que os três objetos tradicionais 

da metafísica especial - Deus, o mundo e as almas - perdem seu estatuto ontológico 

tradicional, transfigurando-se em entidades dependentes do eu pessoal - e não de Deus - para 

existirem e serem concebidas, sendo que o universo inteiro é reduzido à objetividade e a 

subjetividade de uma mente (imaginária) solitária. Evaldo Coutinho denominará esta relação 

entre o eu e o mundo de relação existenciador-existenciamento. A ordem fisionômica, 

portanto, é um caso raro de ontologia em que o solipsismo se articula sistematicamente. 

Talvez constitua a expressão mais bem acabada de solipsismo na história da filosofia.

1.1 O PROBLEMA DAS OUTRAS MENTES

O problema das outras mentes, da intersubjetividade ou da “segunda pessoa”, já foi 

chamado de “espectro” da filosofia moderna devido a sua conexão estreita com a noção de 

subjetividade cartesiana e, por extensão, com todas as filosofias modernas que supõem o 

cogito, do séc. XVII ao XX. Contemporaneamente, o solipsismo continua permeando o 

ambiente filosófico; na filosofia da mente, com os philosophical zombies e podendo ser 

também subentendido no famoso argumento do morcego, de Tomas Naggel5; também é 

reabilitado pela filosofia analítica, com o conceito de methodological solipsism, desenvolvido 

principalmente por Hilary Putnam6. Os philosophical zombies ou p-zombies são seres 

(hipotéticos) em tudo iguais a seres humanos comuns, exceto serem desprovidos de estados 

psicológicos. Os zumbis filosóficos surgem na literatura com Robert Kirk na década de 1970, 

sendo na década de 1990 celebrizados por Chalmers7. O conceito de zumbi filosófico não é 

elemento de uma visão de mundo positiva, antes deve ser visto como um experimento de 

pensamento para testar a coerência da posição fisicalista, no contexto específico da filosofia 

da mente. Já o solipsismo metodológico proposto por Putnam:

Quando os filósofos tradicionais falavam sobre estados psicológicos (ou 
estados “mentais”) faziam uma asserção que nós podemos chamar de 
asserção do solipsismo metodológico. Esta asserção é a asserção de que 
nenhum estado psicológico, propriamente dito, pressupõe a existência de 
outro indivíduo além daquele a quem o estado é atribuído. (De fato, a

5 Ver o artigo “Overtones of Solipsism in Thomas Nagel's "What is it Like to be a Bat?" and the View from 
Nowhere” (1990), de Kathleen Wider.
6 Ver o artigo “The Meaning of the Meaning” (1975), de Hillary Putnam.
7 Ver o livro The Conscious M ind  (1996), de Chalmers.



15

asserção era de que nenhum estado psicológico pressupõe a existência do 
próprio corpo do sujeito) [...]. Essa asserção é explicita em Descartes, mas é 
implícita em praticamente toda a psicologia filosófica tradicional. 
(PUTNAM, 1975, p. 220, tradução nossa)

Na literatura filosófica atual, os críticos ainda se dedicam ao problema do solipsismo 

principalmente de três modos: a) identificando se existem traços de solipsismo em dado 

sistema filosófico (por exemplo, em Wittgenstein ou Schopenhauer); b) discutindo e testando 

a irrefutabilidade do solipsismo, e; c) criticando o modelo de consciência cartesiana -  o cogito

-  por implicar em solipsismo. Nesta última abordagem se enquadra o artigo “Solipsism and 

the Problem of Other Minds” (2001), de Thornton. Ele acredita que se o solipsismo é um 

sequitur do cogito, então, ipso facto, representa uma reductio ad absurdum do próprio cogito, 

cancelando sua validade e a validade dos grandes sistemas filosóficos modernos que herdaram 

este modelo conceitual.

O ponto de partida do problema das outras mentes é a aceitação de dois princípios, 

que se encontram implícitos no cogito: a privacidade da consciência, isto é, de que o eu possui 

acesso aos seus conteúdos mentais de maneira imediata, direta, privilegiada, exclusiva, 

intransferível, insubstituível, e; o critério de certeza como clareza e distinção, isto é, a verdade 

como evidência direta, imediata, intuitiva. O problema pode ser enunciado da seguinte 

maneira: como é possível conhecer a existência das outras mentes de maneira clara e distinta? 

A combinação dos dois princípios é explosiva. Nas palavras de John Hospers (1997, p. 17): 

“Solipsismo (eu-sozinho-ismo) é a crença de que tudo o que existe é a minha mente e suas 

experiências. Eu não possuo conhecimento da, e, portanto nenhuma razão para acreditar na, 

existência de outras mentes a não ser minha própria mente”. Da minha perspectiva mental, 

subjetiva, em primeira pessoa, tudo é idéia, objetos mentais antepostos à minha mente. Não é 

possível afirmar que estas idéias experimentadas na imanência de minha mente representem 

corpos extensos ou mentes pensantes reais e independentes que transcendam a minha mente. 

Conhecer com clareza e distinção a mente e as idéias das outras pessoas significaria pensar no 

lugar delas e ao invés delas, o que é absurdo, pois os conteúdos mentais são privados. Ao 

tomar conhecimento da existência das outras pessoas, tenho uma experiência do seu “corpo”. 

É impossível ter certeza de que isto que experimento como corpo é realmente um corpo e não 

uma idéia minha, e mais ainda, mesmo aceitando que aquele corpo existe real e 

independentemente de mim, como modificações da matéria, me é impossível atribuir, com 

certeza, àquele corpo predicados mentais como pensamento e vontade, em outras palavras, a 

conexão causal entre o mental e o corporal não pode ser conhecida.



16

Dada esta conjuntura, o melhor meio de evitar o solipsismo sem necessidade de se 

comprometer com princípios ulteriores (como o recurso à Deus, por exemplo, ou conceitos de 

um sistema filosófico particular) é o argumento da inferência por analogia, desenvolvida 

principalmente por Stuart Mill e outros. Contudo este argumento analógico, como todos os 

argumentos analógicos, não possui necessidade lógica. O argumento funciona assim: se, por 

exemplo, toda vez que sou queimado, sinto dor, então posso inferir que caso corpos, análogos 

ao meu, sejam queimados, sentirão dor, que é uma experiência subjetiva. Essa perspectiva 

permite conhecer a existência das outras mentes por uma inferência indireta, mas não 

diretamente por intuição, sendo impossível sentir a mesma dor de um outro.

Esta noção de privacidade mental aliada ao critério de certeza é chamada geralmente 

de “subjetivismo”, a porta de entrada do solipsismo e do idealismo. A supervalorização da 

subjetividade numa metafísica onde a demonstração da existência da substância pensante, 

tomada em primeira pessoa, seja anterior à demonstração da existência da substância infinita e 

extensa e das outras substâncias pensantes, pode causar ceticismo quanto à demonstração da 

existência de entidades que transcendam a existência do eu pessoal -  isto é, pode levar ao 

solipsismo absoluto. E tanto mais fácil levará quanto mais exigentes forem os critérios de 

verdade utilizados na inferência que passa da existência do eu à existência do restante 

(incluindo Deus, o mundo, e as outras mentes). Toda metafísica subjetivista, em que há 

primazia metafísica e/ou epistemológica do sujeito do conhecimento sobre os objetos de seu 

conhecimento -  estilo de filosofia claramente originada na noção de cogito contém o 

solipsismo como possibilidade intrínseca e iminente.

Para nós, interessa demonstrar que a ordem fisionômica está ligada ao 

desenvolvimento do subjetivismo moderno, até porque a interpretação do solipsismo inclusivo 

como um monismo imanentista subjetivista depende da asserção de que nele esteja presente o 

vocabulário dos princípios da filosofia moderna, do séc. XVII em diante. Corrobora esta tese 

o dito de Benedito Nunes (2001) que enxerga, corretamente, na ordem fisionômica traços da: 

“Economia do Eu cartesiano, do Eu penso, da substância pensante e do conceito de 

‘representação’ à maneira de Locke, Hume, Berkeley”. Evaldo Coutinho é claro quando 

associa o seu solipsismo àquilo que pode ser chamado de princípio subjetivista. Sem embargo 

ele mesmo situar-se na primeira metade do século XX, sua ontologia parece seguir os mesmos 

moldes dos inícios da filosofia moderna do século XVII e XVIII, tipicamente subjetivista e 

dogmática:



17

[Segundo Russell,] a filosofia moderna é toda ela subjetivista. (...) Eu sou 
um desses subjetivistas. Levei ao extremo este subjetivismo. Essa parte 
realmente me leva a dizer que não encontro outro que tenha sido tão 
subjetivista quanto eu. Não o eu geral que nós temos de Berkeley ou outro, 
mas o eu, eu Evaldo Coutinho (...). (EVALDO..., 1993).

Nesta passagem, Evaldo Coutinho tem em mente a noção de subjetivismo tal qual 

explorada por Bertrand Russell (2004, p. 493-494) no livro The History o f  Ocidental 

Philosophy (1946). Segundo a narrativa de Russell, o progresso do subjetivismo é a 

característica fundamental ambas da filosofia e da literatura modernas. A tendência teria sido 

inaugurada por Descartes, passaria por Berkeley e Kant e culminaria em Fichte, “para quem”, 

acusa Russell, “tudo é somente uma emanação do ego” (2004, p. 8, tradução nossa). Russell 

chega a dizer ipsis litteris “o extremo do subjetivismo é uma forma de loucura” e “uma 

insanidade” (RUSSELL, 2004, p. 494, 718, tradução nossa), dirigindo-se principalmente à 

Fichte à quem acusa de “solipsismo”. Evaldo Coutinho dá de ombros ao julgamento de 

Russell, e abraça voluntariamente o solipsismo que é exatamente o extremo do subjetivismo.

Em sua obra principal - A Natureza da Vida (1985) - Aluízio Bezerra Coutinho8, 

conecta claramente a ordem fisionômica com este vocabulário:

Ao advento da inteligência associa-se o da consciência, que é fato de 
experiência pessoal que não pode ser contestado. Consiste em que cada um 
dá-se conta da própria existência, mas somente dela, o que explica o 
aparecimento de filosofias solipsistas como as de Berkeley e Evaldo 
Coutinho. A admissão de existência da consciência por cada um de nós, em 
outros seres humanos é o resultado da aplicação do argumento analógico, 
que permite a aceitação da veracidade da afirmação positiva por parte dos 
outros. A realidade da consciência, fenômeno, epifenômeno, ou processo, 
está admitida implicitamente, por todos os que dizem alguma cousa em 
proposições que não passam de variações do Cogito ergo sum cartesiano. 
(COUTINHO, A., 1985, p. 146)

Na obra de Evaldo Coutinho, a noção de privacidade da experiência aparece em 

diversos argumentos e imagens que representam a imanência dos conteúdos mentais. Uma 

delas é a imagem da consciência como uma “prisão indefinidamente elástica” :

No decurso da criatividade ôntica, identifico-me comigo em cada rosto que 
encontro, nunca me retirando de mim mesmo, pois me interpreto como a 
prisão muito elástica, a ponto de, supondo escapar do gradeamento, fugir 
da reclusão, nada mais ocorre que a ampliação do presídio ante o 
deslocamento das paredes. Sem poder desfazer-me de mim, a consciência

8 Irmão mais velho de Evaldo Coutinho, também intelectual e professor de destaque local na área da biologia.



18

de ser me leva a modelar-me ao módulo de minhas limitações, 
principalmente o da temporalidade, visto que o Ser tem a idade de minha 
vida, e a respectiva perduração se identifica com a perduração a que me 
destino. (COUTINHO, 1987, p. 5)

Em reforço desta imagem:

A posição solipsista é única e absoluta, a ela o Ser se incorpora como 
subjetividade minha, eu próprio sentindo-me prisioneiro de meu vulto, 
adstrito à imensidade de minha cerebração, vendo-me detido numa cela 
indefinidamente elástica. Na constituição do Ser, evidencio o muro mais 
espesso de minha delimitação, o qual reside na impossibilidade de eu 
transmitir a outrem o sortilégio de ser sozinho no existenciamento do Ser 
em mim. (COUTINHO, 1987, p. 124)

Outra imagem bastante empregada é a do “assistente da última fila” :

Ocorre todavia que a minha presença, o meu ser existenciador, se institui 
como instância isoladamente última, sem poder transferir a outrem, durante 
o exercício do conhecimento, de sua criatividade, de sua vida demiúrgica, 
essa posição de total abrangedor; a qual se assemelha, segundo escrevi em 
outra parte, à do espectador que se senta na derradeira fila: descortina, a 
um tempo, os demais espectadores e o palco das exibições. Qualquer outro 
indivíduo dirá o mesmo em relação a si; no entanto, não consigo ver-me 
fora de meu singular miradouro, desde que não mais observo as coisas 
assim que cerro as pálpebras, e concomitantemente não me vejo na 
qualidade de não-observador de quanto existe. Infere-se, 
conseqüentemente, que a minha individualidade, não conferindo existência 
aos que hão de sobreviver a mim, fará cessar comigo o mundo fisionômico, 
a minha morte significando o universal perecimento. (COUTINHO, 1976, 
p. 18)

Aparece também na diluição da antinomia entre os sentidos externos e os sentidos 

internos, porque para o solipsista todo conhecimento é autoconhecimento:

Saio de mim para ver-me, eis um dístico que informa acerca dos contactos 
com os meus existenciamentos; reponho-os em mim mesmo sem eu 
desertar de meus limites, quando todo conhecimento é autoconhecimento, 
isto sob o ângulo de eu conceber-me no papel de pura e irrestrita 
existencialidade. (COUTINHO, 1987, p. 215)

Nas ingerências mútuas entre a ontologia e a estética, o princípio de unidade visual 

aparece como um símbolo do subjetivismo aplicado ao cinema. A unidade visual pressupõe a 

analogia entre a conduta da câmera e a conduta do olhar. Para Evaldo Coutinho, a câmera é 

um super-olho, e o cinema é a arte da visão. Se a câmera representa um olhar (a identidade de 

olhar entre o cineasta e a platéia) então não deveria operar a transferência da visualidade, ou



19

seja, representar uma multiplicidade de olhares privativos, como é frequente no cinema. Por 

exemplo, se a câmera desde o início vinha representando o olhar de um personagem neutro, 

alheio à narrativa, ela, a câmera, não pode passar, sem mais, a representar a visão privativa de 

um ou outro dos demais personagens, nem em sonho ou imaginação, pois a transferência da 

visualidade ou a quebra da privacidade mental consiste num ato antinatural na ordem dos 

fatos - porquanto seja possível na ordem da representação estética. Possível, mas ilegítimo. A 

infração do princípio de unidade visual é um problema de “ilogicidade óptica”. Em A Imagem 

Autônoma diz-se:

Adotando-se a unidade visual como condição de legitimidade artística, 
segue-se que todos os entrechos com pensamentos visíveis, sonhos 
exteriorizados, vulneram a continuidade natural da lente, passando de um 
terreno para outro, este sem relação congênita com o primeiro; salvo nas 
fitas que se desenvolvem segundo uma visão particular, e então a obra 
inteira é o produto de um olhar exclusivo e único, com a objetiva a ser o 
mesmo que esse olhar, salvo nessas ocasiões, qualquer transferência de 
visualidade fere o princípio da unidade de ver. (COUTINHO, 1996, p. 44)

Por último, a própria apologia da óptica, o princípio de recondução do conhecimento 

à visão, a noção de que a mente é uma imaginária, é em si mesma um símbolo subjetivista 

porque a visão acontece necessariamente a partir de uma perspectiva em relação a um foco; 

somado a isso, é absurda a hipótese de ver pelos olhos de outrem ou fazer com que os outros 

vejam através de meus olhos (a não ser por representação, pictórica, cinematográfica, literária, 

etc.).

1.2 ORIGENS HISTÓRICAS

Os historiadores da filosofia são unânimes em rastrear as origens do solipsismo até 

Descartes. Segundo Charles McCracken (1998, p. 624): “Podemos conhecer se há ou não um 

mundo material? Antes de Descartes esta questão raramente foi levantada”. McCracken segue 

elencando alguns pensadores antigos e medievais que de alguma maneira chegaram próximos 

do problema do mundo externo, às vezes próximos demais. É o caso de Górgias de Leontini, 

Pirro de Élis, Zenão de Eléia, Metrodoro de Quíos. Mas o próprio McCracken contrapesa:

Expressões dessa dúvida aniquiladora do mundo foram raras, sua 
interpretação é discutível, e não provocaram um debate continuado sobre se 
podemos ou não saber se os corpos existem. Era muito mais comum para os 
antigos céticos argumentar que não podemos ir além das aparências dos



20

corpos, descobrir sua verdadeira natureza, do que levantar dúvidas sobre sua 
existência. (McCRACKEN, 1998, p. 624, tradução nossa)

Na sequência, McCracken (1998, p. 624) menciona como os filósofos medievais “al- 

Ghazãli e Nicolaus de Autrécourt foram excepcionais em levantar esta possibilidade, mas a 

questão da existência do mundo material parece nunca ter se tornado uma das quaestione 

disputata nas escolas medievais” .

No artigo “Solipsismo como Forma Extrema de Ceticismo no Século das Luzes” 

(2007), Sébastian Charles revê os efeitos deste problema do século XVII sobre filosofias do 

século XVIII - o “Século das Luzes” - explorando seis argumentos e contra-argumentos - seis 

argumentos solipsistas, contudo também ele não se preocupa em especificar um representante 

da doutrina solipsista:

Em resumo, no momento em que se termina um século e começa outro, o 
solipsismo parece surgir como uma posição filosófica coerente, mesmo 
legítima. Dele encontram-se traços em um manuscrito clandestino do início 
do século XVIII -  as Reflexões morais e metafísicas sobre as religiões e os 
conhecimentos do homem -  e nas revistas eruditas da época que repercutem 
o debate. Aparecem, assim, nas Memórias de Trévoux de 1704-1705, duas 
violentas diatribes contra o cartesianismo, que dele fazem uma porta de 
entrada inevitável para o solipsismo e uma causa possível do sucesso do 
ateísmo (porquanto o solipsismo arruína a prova cosmológica da existência 
de Deus) ao acusá-lo de tornar as disputas metafísicas modernas estéreis e de 
afastar, assim, os livre pensadores da simplicidade da religião cristã. Assim, 
o cartesianismo, tomado como a panacéia ideal para estancar as especulações 
céticas, acabou apenas, mesmo na opinião de seus partidários, reforçando a 
dúvida mais radical de todas, a que se volta sobre a existência de todas as 
coisas (CHARLES, 2007, p. 16)

Seja como for, Descartes é considerado o introdutor avant la lettre do problema do 

solipsismo num nível ontológico, de prima philosophia. Com o projeto de buscar um ponto 

arquimediano para fundar a série dos conhecimentos científicos, partindo de conhecimentos 

elementares e indubitáveis, aliado ao procedimento da dúvida hiperbólica e a um critério de 

verdade particularmente exigente, o da clareza e distinção, o primeiro resultado positivo das 

Meditationes de Prima Philosophia (1642) é aquilo que ficou conhecido como cogito, a 

origem de todo subjetivismo moderno.

Remontemos brevemente como o solipsismo se insinua no curso das Meditações. A 

Meditatio I  leva o leitor ao ceticismo, primeiro, quanto às certezas sensoriais, relacionadas às 

ciências da física, astronomia e medicina, com o argumento da ilusão dos sentidos e do sonho 

(DESCARTES, 2008, p. 23-25), e, depois, com o argumento do Deus enganador e do genium



21

malignum, quanto às certezas racionais, relacionadas à geometria e aritmética (Ibid. p. 27-29). 

À esta altura Descartes chega a dizer “nihil esse certi” e o escopo da dúvida universaliza-se, 

“suponnit ea omnia non existere” (Ibid. p. 43). “Mas já me persuadi de que não há no mundo 

totalmente nada, nenhum céu, nenhuma terra, nenhuma mente e nenhum corpo. Portanto, não 

me persuadi de que eu também, não era?” (Ibid., p. 25). A resposta a esta questão é bem 

conhecida, de acordo com o argumento da Meditatio II, se suponho uma entidade enganadora 

(no caso, o Deus enganador ou o genium malignum), é necessário supor uma entidade 

enganada (no caso, o ego), além disso, supondo que o próprio enganador seja uma ficção da 

mente, é necessário ainda que o autor da ficção exista; tal entidade cuja existência pode ser 

concebida, clara e distintamente, é a mente do meditador, o sujeito da dúvida (Ibid., p. 43-45). 

“Ego cogito, ego sum”. E é assim que o problema do solipsismo subrepticiamente se insinua 

no curso da metafísica cartesiana: o que aconteceria se a meditação cartesiana estacionasse 

precisamente. Neste ponto, abstendo-se ou fracassando com as subsequentes demonstrações 

da existência do Deus bom, das outras mentes e do mundo? Descartes seria tragado pelo mais 

perfeito solipsismo, concluindo forçosamente pelo ceticismo científico e religioso, pelo 

ateísmo e o imaterialismo, malogrando sua “tam justa causa” anunciada na Epistola.

O solipsismo deixa-se entrever sobremaneira em passagens da Meditatio I I  e III 

através da analogia entre Deus e o homem. A analogia consiste em supor que Deus, as mentes 

e o mundo (o céu e a terra) são modificações da mente finita (pensamentos), e que as 

modificações da mente finita dependem causalmente apenas da própria mente finita para 

existirem. Nessa descrição, a mente seria capaz de causar ou criar por si mesma seus próprios 

pensamentos ou modos, tornando a res cogitans a substância única, o que em outras palavras 

significa atribuir ao ego o estatuto ontológico, por tradição, atribuído à Deus (DESCARTES, 

2008, p. 43). “Não há algum Deus, qualquer que seja o nome com que o chame que tenha 

posto em mim esses mesmos pensamentos? Porque, na verdade supô-lo, quando talvez eu 

mesmo possa ser o seu autor?” (Ibid., 24). Mas Descartes (Ibid., p. 81) recusa prontamente 

esta hipótese num famoso passo conhecido como “argumento da causalidade”, não podemos 

conceber por nós mesmos a idéia de Deus, o ser sumamente perfeito, o ens realissimum, sem 

que tal ser a tenha causado em nossa mente, isto é, não podemos ser autores da idéia de 

perfeição, porque “na causa eficiente e total deve haver pelo menos tanto quanto há em seu 

efeito” . Assim Descartes consegue escapar do solipsismo metafísico e continuar suas 

meditações, neste ponto, é certo que o sujeito da dúvida e Deus existem, e esse Deus é bom, e 

esse segundo passo, até o final do livro, facultará as demonstrações da existência do mundo e 

das outras mentes. Afinal o solipsismo pertence apenas acidentalmente à visão de mundo



22

cartesiana e sua possibilidade conceitual se encerra logo no início das Meditationes. Se o 

solipsismo aparece em sua obra é mais como uma dificuldade na ordem das demonstrações 

metafísicas, e vale dizer, uma dificuldade completamente superada, todavia permanece 

questionável se de forma satisfatória ou não.

Mas como se pareceria o solipsismo no vocabulário metafísico cartesiano? E se 

déssemos continuidade à analogia entre Deus e o ego? O argumento do cogito, para 

Descartes, se desenrola naturalmente no conceito de substantia9, desde que modificações do 

pensamento supõem uma coisa que pensa, uma mente ou substância pensante. “Mas, que sou, 

então? Coisa pensante. Que é isto? A saber, coisa que duvida, que entende, que afirma, que 

nega, que quer, que não quer, que imagina também e que sente” (DESCARTES, 2008, p. 51). 

Porém, o artigo LI, livro I, do Principia Philosophiae (1644), clássico da teoria da substância, 

apresenta o conceito enquanto independência ontológica, onde os modos dependem 

causalmente da substância, mas não vice-versa. Levando o artigo LI às últimas consequências, 

temos que a coisa pensante finita (res cogitans) e a coisa extensa (res extensa), na verdade, 

atenderiam ao nome de “substâncias” apenas em sentido lato, porque em sentido estrito Deus 

e apenas Deus (res infinita) é uma entidade independente, cuja existência pode ser concebida 

independentemente da concorrência causal de qualquer outra entidade, e se aceitarmos isso, 

releríamos o vocabulário das Meditationes dizendo que a res extensa e a res cogitans são ditas 

“substâncias” por dependerem apenas de Deus, e nada mais, para existirem e serem 

concebidas. Na versão solipsista, o eu pessoal seria algo como a substância ou Deus, nos 

termos da independência ontológica, algo do qual tudo depende sem que ele mesmo dependa 

de outra coisa qualquer para que sua existência seja possível e efetiva. Dessa nova e superior 

perspectiva, Deus, o mundo e as outras mentes seriam nada mais do que modificações ou 

pensamentos da substância pensante finita tomada em primeira pessoa, o ego. Eis a doutrina 

do eu sozinho em terreno cartesiano.

9 O uso do termo substância, derivado da tradução latina do termo grego hipo-stasis, é raro na ordem 
fisionômica, que possui neologismos próprios. Para efeito de análise, optamos pelo marco teórico que identifica 
a substância, em sentido cartesiano e espinosano, como a entidade com “independência ontológica”, entendendo 
que qualquer forma de causação implica uma forma de dependência (Cf. HOFFMAN e ROSENKRANTZ, 2009, 
p. 88; SIMONS, 2009, p. 586, WOOLHOUSE, 1993). Definição análoga à do art. LI, livro I, dos Principia 
Philosophiae (1643), mutatis mutandi, encontra-se na def. 3, livro I, da Ethica (1677) de Espinosa (2007, p. 13).



2 PANORÂMICA DA OBRA

A especificidade da doutrina ontológica de Evaldo Coutinho pode ser condensada 

sob a denominação de solipsismo inclusivo, solipsismo fisionômico, solipsismo absoluto, 

solipsismo finalista. Não é um solipsismo tout court, mas uma perspectiva que congrega de 

maneira singular três aspectos irredutíveis: o solipsismo, a artisticidade, a funeralidade. 

Solipsista, porque apenas um único eu pessoal existe e o universo inteiro é uma criação sua; 

artisticidade, porque a experiência do universo criado pelo eu tem caráter cênico e 

representativo; funéreo, porque o universo, que é criação do eu, morre com a morte deste 

mesmo eu.

O que reforça os laços entre os três aspectos da intuição é a concepção de que a 

relação entre o sujeito e objeto do conhecimento é uma relação de criação cosmogônica, 

denominada de relação existenciadora. O princípio da apologia da óptica é um pressuposto -  

numa clara insinuação de ingerências mútuas entre teoria do cinema e ontologia. O 

conhecimento é entendido metaforicamente como visão, e a visão existenciadora é criadora de 

seus próprios objetos, determinando-lhes a essência e a existência. De modo que a conduta da 

consciência seria análoga à de uma câmera de cinema, cujos objetos dependem da câmera 

para existir e existir de tal ou qual maneira, conforme as disposições da câmera.

O predomínio de conteúdo negativo da ordem fisionômica talvez se explique porque 

Evaldo Coutinho não entendia que o solipsismo estivesse subordinado a alguma causa 

exterior, não possuindo uma “mensagem” ou “finalidade” subjacente. Sua ontologia poderia 

ser dita autônoma na medida em que se desenvolve enquanto sistema nos limites da sua 

própria coerência, na imanência da visão de mundo solipsista. Por isso, o aspecto melancólico 

e funéreo é placidamente acolhido por Evaldo Coutinho, e também o ateísmo e alguma forma 

de ceticismo científico possivelmente estão implicados em seu solipsismo. Evaldo Coutinho 

ele mesmo registra em A Composição do Vazio (2000): “Meu sistema particularmente é muito 

melancólico, não pode haver um sistema mais triste que o meu. Então é uma filosofia que não 

traz contentamento, alegria pra ninguém”. A aura da criação do universo com o nascimento e 

conhecimento do eu pessoal é contrapesada e pela da extinção do universo com a morte 

iminente e desconhecimento do eu pessoal, daí o aspecto vitalista e criador, positivo, implicar 

o aspecto mortuário e aniquilador, negativo. O existenciamento e o desexistenciamento são 

como verso e anverso do mesmo, como mostra a passagem:



24

Os sucessos da contemplação desempenham a litúrgica de serem em virtude 
de meu existir, e portanto se ensombram na tarja de meu vindouro e absoluto 
perdimento. (COUTINHO, 1981, p. X)

Talvez fosse possível descrever a visão de mundo solipsista pictoricamente como um 

jogo de luz e sombras, num esbatimento nuançado e movente de alegorias, em que 

cintilantemente surgem e ressurgem ao olhar metáforas do Ser e do Não-ser do próprio olhar, 

a dualidade vida e morte, existência e inexistência, conhecido e ignorado, claro e escuro. 

Evaldo Coutinho em diversos trechos oferece sua visão de mundo em forma miniaturada, dos 

quais se destacam os seguintes:

Pretendo dizer que o universo é criação e composição de meu ser. Ele está 
em mim, e nada transpõe a fronteira de minha pessoa, cosmologicamente 
representada pela respectiva óptica. Tal como a descoberta visual de um 
corpo confirma a luz que no momento o faz visível, luz que é simultânea ao 
ato do descobrimento, de igual maneira o universo homologa, por inteiro e 
em qualquer de suas partes, a minha posição reveladora, o meu ser 
continente. Sem este, nada existiria, pois se faz absoluta a dependência dos 
objetos à claridade de minha vida. Em mim se opera a existencialidade do 
mundo, de forma que se afigura o seguinte sortilégio: o absoluto do ser está 
adstrito ao efêmero de minha vida. (COUTINHO, 1978, p. XI)

Para comunicar o sentido da ordem fisionômica, a frase mais simples talvez 
seja esta: o ser é minha vigília. Em frase tão breve, torna-se implícita a 
minha posição a um tempo existenciadora e contempladora. (COUTINHO, 
1979, p. XI)

A soledade cósmica é uma auto-homologação regida de um só vulto para um 
só vulto, em enclausuramento impossível de romper. (COUTINHO, 1987, p. 
220)

De mim a mim, em mim, é o dístico mais direto na apreciação ontológica. 
(COUTINHO, 1987, p. 77)

O conteúdo desta idéia básica adveio de uma “intuição”, um evento biográfico que 

afetou o filósofo na juventude, mais especificamente em 1934 com seus 23 anos, fornecendo 

o conteúdo básico da obra, uma espécie de princípio fundamental em relação ao qual todos os 

detalhes de sua obra decorrem ou se associam. A noção de “intuição” deve ser entendida em 

conexão com o conceito de intuição filosófica  de Henri Bergson10, e basicamente envolve a

10 A influência de Bergson sobre Evaldo Coutinho pode ser percebida desde seus escritos juvenis, especialmente 
na resenha ao recém-lançado A s Duas Fontes da M oral e da Religião (1932). Evaldo Coutinho entendia o 
conceito de intuição no mesmo sentido em que Bergson o entendeu na conferência A Intuição Filosófica (1911). 
Com uma ressalva, que demarca uma concepção original, não se distinguem intuição artística e intuição



25

noção de que o sistema filosófico pode ser contraído numa imagem e através dela conhecido 

diretamente. A intuição é aquele “algo simples, infinitamente simples, tão 

extraordinariamente simples que o filósofo nunca conseguiu dizê-lo. E é por isso que falou 

por toda a sua vida”. (BERGSON, 2006, p. 125). A vivência deste insight foi descrita em 

várias conversações com Evaldo Coutinho, destacando-se os trechos:

Trabalho de toda a vida, posso assim dizer, pois em 1934, mal saído da 
Faculdade, me adveio a “intuição” que, senti, se aparentava a uma frase que 
entre os oito e os dez anos eu escutara de meu avô, a quem dediquei A 
Imagem Autônoma: “O mundo acaba para quem morre”. (COUTINHO, 
1980b)

Lentamente compus a minha obra. Recordo que a ideação básica do 
solipsismo me adveio em 1934, junto a uma janela circular que havia em 
minha residência. Esta há 30 anos foi demolida, com todas as vivências que 
nela se repetiam. (COUTINHO, 1987b, p. 5)

Em 1934, eu terminava o doutorado de Direito, e tive uma intuição da 
relação entre a minha presença, a minha pessoa, e o universo. Cheguei à 
conclusão de que havia uma dependência deste universo em relação a mim, 
partindo do princípio de que a morte, quando me levasse, levaria comigo o 
universo todo. Assim o eu passaria a ter um caráter de absoluto. O absoluto 
estaria no eu de cada um. (COUTINHO, 2001, p. 37)

Eu me lembro perfeitamente do local e do momento em que tive a intuição 
de que o universo morre na morte de cada pessoa e nasce no nascimento de 
cada pessoa. Uma casa que já foi demolida -  olhe como é simbólica a vida -  
na rua Amaro Bezerra, 385. Hoje existe lá um edifício feio chamado Senhor 
de Engenho. É na Capunga, entre os Quatro Cantos e o Derby.
Foi de manhã. A nossa casa tinha um sótão em toda a extensão, era 
praticamente um primeiro andar. E tinha duas janelas grandes e mais dois 
óculos. Um desses óculos ficava bem perto do meu quarto. Eu estava 
desperto, isso já devia ser umas oito horas da manhã, e olhando para fora, 
pelo óculo aberto, me veio, então, a intuição.
Não vejo relação nenhuma entre a minha intuição e o fato do óculo da casa. 
Parece-me um fenômeno sem causa. Uma idéia que aparece na mente da 
gente. Na intuição que tive, senti grandeza. Por isso, gravei a circunstância 
ambiental. (COUTINHO, 2001, p. 37-38)

O movimento quase natural foi, então, da “intuição” à escrita, que só se encerraria 

décadas mais tarde. A sensação de se deparar com A Ordem Fisionômica é de uma profunda 

imparidade literária. Nas palavras de Ângelo Monteiro, “é uma obra sem paralelo na literatura 

filosófica brasileira. Porque [..] dá a essa obra filosófica o estatuto de obra de arte. É um

filosófica, estão ambas no mesmo plano de consideração. Ver cap. 2.2, p. 94-107, O Espaço da Arquitetura 
(1977).



26

filósofo de uma sistemática, de uma estrutura, extremamente poética e vazada em estilo 

barroco” (A COMPOSIÇÃO..., 2001). O leitor encontrará elementos certamente inusitados 

em sua prosa filosófica, principalmente o emprego pletórico de sinonímias do mesmo 

conceito, a repetição intencional de temas e variações obsessivas do mesmo tema, o privilégio 

dos motivos prosaicos, a integração orgânica das partes, a unidade e coerência da obra 

completa, o privilégio da imagem sobre o conceito, a reabilitação de palavras arcaicas da 

língua sem se abster da criação de neologismos, parágrafos mais longos viabilizados pelo 

manuseio particular das vírgulas, a concentração dos temas em pequenos módulos, a 

sublimação do vocabulário ontológico tradicional em um vocabulário próprio que superpõe 

termos biológicos, espiritualistas, jurídicos, estéticos, a ausência de estrangeirismos, ausência 

de citação de autores.

Seu modo de escrever é frequentemente considerado impenetrável, intricado, 

labiríntico e especular, apesar do filósofo ele mesmo objetar esta consideração:

Não acho que seja hermético. Primeiro, eu evitei o vocabulário clássico da 
Filosofia tradicional, a gíria filosófica. Usei palavras simples. Eu não me 
lembro de nenhuma palavra difícil, uma ou outra que não é do conhecimento 
de todo o mundo. Mas, vão ao dicionário! (COUTINHO, 2001, p. 39)

Seja como for, as influências filosóficas de Evaldo Coutinho são ainda matéria para 

estudos futuros. Mas pode-se mencionar, tranquilamente, que entrou em contato com o básico 

da obra de Descartes, Nietzsche, Espinosa, Berkeley, Schopenhauer, Kant, Fichte, Bergson, 

Heráclito, Parmênides, Platão, Plotino11. Além destas que são influências confessas - embora 

bastante heterogêneas - muitas outras podem ser subentendidas em alusões durante sua obra12. 

Além disso, por não separar intuição filosófica  de intuição literária, o filósofo percebia sua 

visão de mundo em contiguidade com a de todos os artistas de intuição liberada, em especial 

com os integrantes do estilo de época barroco, simpatizando especialmente com o padre 

Antônio Vieira. Conhecia formidavelmente a literatura brasileira e universal13, tendo se 

dedicado, inclusive academicamente, a autores como Proust, Maeterlynk, Dostoievski,

11 Sobre as influências de Evaldo Coutinho, ver as entrevistas “A Minha Obra me Acompanha Fielmente” 
(1987a), “O Estilo de Ser em Evaldo Coutinho” (1988), “O Ano da Criação” (2GG1).
12 A obra de Evaldo Coutinho não possui “citações”, mas é rica em “alusões”, às vezes nomeadamente, às vezes 
subentendidas.
13 Evaldo Coutinho lecionou aulas de Literatura Brasileira no Centro de Artes e Comunicação da UFPE, por 
volta da década de 197G e 198G, além disso, aludiu a vários literatos, incluindo os supramencionados, durante 
suas obras e entrevistas, especialmente nas supracitadas.



27

Sebastião da Rocha Pitta, João Francisco Lisboa, João Cabral de Melo Neto, Joaquim 

Nabuco, Raul Pompéia e Eça de Queiroz, Saramago, e assim por diante.

2.1 RECEPÇÃO

Sobre muitos temas - a maioria absoluta - não é possível expor a opinião de Evaldo 

Coutinho recorrendo à bibliografia secundária. Muitos pontos complexos e dificuldades de 

interpretação ainda precisam ser conquistados e não simplesmente glosados como se fossem 

pontos pacíficos herdados dos críticos, e o problema de considerar a ordem fisionômica como 

uma ontologia solipsista é uma delas, em que pese as autoalegações do filósofo. Com efeito, a 

bibliografia secundária sobre a obra de Evaldo Coutinho é exígua, e menor ainda aquela que 

versa especificamente sobre o conteúdo ontológico de sua obra, um pouco mais tendo sido 

escrito sobre sua teoria do cinema. Contudo a bibliografia existe, e cabe revisar as opiniões 

emitidas desde a década de 1980, por diversos autores como Daniel Lima, Adelson Santos, 

Nelson Saldanha, Benedito Nunes. Vale dizer que nunca houve diálogo entre estas pesquisas 

mencionadas e possivelmente por isso jamais se produziu um consenso ou interpretação 

majoritária, permanecendo ainda como interpretações estanques sem um plano de 

convergência que lhes dê uma coesão mais ampla; as ocasiões e metas de cada publicação são 

diferentes, o temperamento dos autores é diferente. Na verdade, o único ponto em comum, no 

que concerne ao nosso assunto, é sua inclinação à desconfiança da dimensão radical ou literal 

do autoalegado solipsismo, como se fosse de per se uma perspectiva filosófica selvagem 

demais para ser adotada voluntariamente.

Evaldo Coutinho (2001, p. 38) conheceu todos estes autores mencionados e 

particularmente autorizava duas destas interpretações: “Devo muito a Daniel Lima e a Nelson 

Saldanha”. O padre Daniel Lima foi seu amigo de longos anos e teria assimilado “a unidade e 

a coerência da elaboração” de modo particularmente profundo. Diz Evaldo Coutinho (1983) 

em correspondência à Leônidas Câmara14: “salvo Daniel Lima, a ninguém mais tratei, de viva 

voz, sobre o meu trabalho. [...] Se voltar a se avistar com Daniel, indague dele sobre as

14 O Prof. Dr. Leônidas Câmara (1980b) da UFPE, confessa em correspondência aberta à época do lançamento 
de O Convívio Alegórico'. “Não me foi possível devassar a floresta barroca de signos [...] Se não entendi a 
intenção geral da obra, os detalhes me fascinam frase a frase, uma surpresa a cada passo.”. Em seu ensaio “Uma 
Persistente Visão da Vida” - escrito depois, mas publicado antes desta correspondência - disse: “A surpresa de 
‘O Convívio A legórico’ está justamente no extremado solipsismo do autor, nas suas repetições intencionais e nas 
suas aparentes tautologias”. Em 1986, a dissertação A Matéria em Evaldo Coutinho de Adelson Santos (1986, p. 
15-16) contou com: “Leônidas Câmara para estabelecer, sugerir, orientar e criticar os rumos desta tentativa 
pessoal de interpretação”.



28

dúvidas ou carências quanto às minhas idéias” . Por outro lado, o filósofo considerava o 

discurso de Nelson Saldanha o recebendo na Academia Pernambucana de Letras como “uma 

das melhores coisas escritas sobre a minha obra” (COUTINHO, 2001, p. 29)15. Nelson 

Saldanha foi escolhido pessoalmente por Evaldo Coutinho dentre os demais acadêmicos para 

proferir o discurso solene16. Além disso, Nelson Saldanha foi, segundo o filósofo: “o 

primeiro, dentro e fora da Academia, a inteirar-se de minhas cogitações ontológicas, ao ler os 

originais de A Visão Existenciadora.” (COUTINHO, 1988, p. 5).

Portanto, de um lado temos os autores que obtiveram o “privilégio” da aprovação 

pessoal do filósofo, a saber, Daniel Lima e Nelson Saldanha, e do outro lado, os comentadores 

que se “esforçaram” para interpretá-lo mas não obtiveram o reconhecimento pleno, como 

Leônidas Câmara, e, sobretudo, Adelson Santos17. Benedito Nunes ocuparia um posto 

intermediário entre os autores com sua interpretação idiossincrática. Seu texto “O Solipsismo 

e a Tanatologia de Evaldo Coutinho” (2001)18 chegou a ser mencionado pelo filósofo em 

entrevista apenas com moderado entusiasmo, sendo utilizado como exemplo de uma 

comparação possível, mas não necessária, entre o seu sistema filosófico e o de Martin 

Heidegger (COUTINHO, 2001, p. 40).

Começando por Nelson Saldanha, o “Discurso” - publicado posteriormente em 

brochura - proferido no hall da Academia Pernambucana de Letras por ensejo da solenidade 

de posse de Evaldo Coutinho foi o único material importante deixado sobre o filósofo 

solipsista. Segue a estrutura “Vida e Obra”. Para os efeitos desta revisão, destacamos dois 

pontos complexos da argumentação do discurso, precisamente os trechos que tentam atenuar o 

extremismo do solipsismo. O primeiro ponto:

A consciência, por sua vez, é consciência do fato de que eu dependo das 
coisas; só que, em outro plano, ela me informa que elas dependem de mim 
para se configurarem inteligivelmente como coisas. [...] A insistência de 
Evaldo Coutinho sobre a perecibilidade de um mundo que resulta da visão

15 A cadeira 23 da Academia Pernambucana de Letras, que tem como patrono o publicista Phaelante da Câmara, 
foi celebremente ocupada por Gilberto Freyre seguido por Evaldo Coutinho. A cerimônia de posse ocorreu no 
dia 26 de março de 1988, quando foram proferidos discursos de Waldemar de Oliveira e de Nelson Saldanha, 
atualmente a cadeira é ocupada por Francisco César Leal, ver Cadeira de Phaelante da Câmara (1988).
16 Vale dizer que entre os acadêmicos que não foram escolhidos estava José Rafael de Menezes, que havia 
escrito um livro inteiro à respeito de sua obra chamado de Aproximações da Obra Estética de Evaldo Coutinho 
(1986), mas nunca foi mencionado pelo filósofo.
17 Adelson Santos, após uma dissertação de mestrado e dois ensaios escritos em três décadas de dedicação, 
recebeu as seguintes palavras do filósofo: “Serei permanentemente grato ao mestre de filosofia Adelson Santos 
que há vários anos têm infletido a sábia curiosidade no tocante à minha obra” (COUTINHO, 2001, p. 29).
18 O ensaio de Benedito Nunes permanece inédito, sendo possível acessá-lo apenas através de fotocópias do 
original datilografado.



29

que o sujeito tem das coisas, e também sobre o poder, que tem essa visão, de 
criar a cada passo o mundo, desperta uma sensação quase desesperadora ante 
um cenário que é como uma incansável fênix, a morrer e a renascer 
interminavelmente. E produz de logo a impressão de um subjetivismo 
irrecorrível. Entretanto, esse subjetivismo se reduz ao mecanismo de 
desvelamento e de conhecimento: não se nega, em A Ordem Fisionômica, 
nem o ser como tal, nem a realidade objetiva, nem ainda o chamado "mundo 
exterior”. Apesar de a subjetividade, no caso, ser intransferivelmente a do 
autor, posta como suporte existencial de tudo, ela se estende e se relaciona 
com a subjetividade dos outros, sendo entendida então como um fator de 
"contemporaneidade" (SALDANHA, 1988, p. 23, grifo nosso).

A primeira parte da citação com a imagem da fênix parece correta e mais que isso, 

belíssima, e remete, por outros meios, à noção de cintilação cósmica bem característica da 

ordem fisionômica. Mas a parte com o grifo nosso é um ponto complexo. Diz-se que o 

solipsismo “não nega” o “ser como tal”, o “mundo exterior” e “a subjetividade dos outros”, 

mas ao invés disso, mantém com estas entidades -  os existenciamentos -  uma relação de 

“contemporaneidade”. Todavia Nelson Saldanha não desenvolve o significado da relação de 

“negação” nem de “contemporaneidade”. O trecho não é totalmente claro, mas é possível 

interpretá-lo da seguinte maneira: não se trata de um solipsismo em sentido “ontológico”, mas 

em sentido “gnosiológico”. É menos como se o eu pessoal (existenciador) fosse a causa da 

essência e existência de todos os seres; e mais como se tais entidades dependessem do eu 

pessoal apenas para serem concebidas na mente, isto é, dependentes na ordem do 

conhecimento, em sentido gnosiológico e não na ordem da existência, em sentido ontológico.

Esta interpretação da relação existenciador-existenciamento implica na aceitação de 

um modelo de criação como acontecimento exclusivo da ordem do conhecer e não da ordem 

do existir. O existenciador cria as coisas enquanto estas se tornam para ele objetos do 

conhecimento, isto é, criar é conformar as coisas à idéias na mente, e não conceder existência 

real à coisa. Este modelo de “solipsismo gnosiológico”19 pode ser entendido como uma 

interpretação “idealista” da ordem fisionômica, e será, em linhas gerais, semelhante à 

interpretação de Benedito Nunes e de Adelson Santos.

O segundo ponto destacado questiona a intenção geral da obra e suas condições de 

aceitabilidade:

Às vezes entretanto, e que me seja perdoada esta dúvida, me ocorre em 
certos pontos uma pergunta sobre até que ponto o escritor, no caso, crê

19 Evita-se aqui o termo “epistemológico” para não enfatizar o conhecimento verdadeiro ou científico oposto à 
opinião -  episteme oposta à doxa- mas sim ao conhecimento tout court -  gnosis.



30

firmemente em tudo o que transmite ao leitor, e até que ponto "faz 
literatura", comprazendo-se, não sem uma ponta de ironia, na elaboração de 
um desfile de sensações e figuras, e deixando ao intérprete de seus textos os 
questionamentos restantes. (SALDANHA, 1988, p. 24)

Sobre este ponto, Leônidas Câmara (1980b) também teve uma recepção semelhante, 

catalogando dubiamente O Convívio Alegórico (1979) como uma obra de “ficção filosófica”. 

A ordem fisionômica ao invés de sistema ontológico seria obra literária? Sendo este fato 

óbvio de per se gritantemente satírico? A tese de que os leitores de A Ordem Fisionômica são 

criações ou existenciamentos do filósofo Evaldo Coutinho, o existenciador absoluto, e irão 

morrer todos na morte dele, nele, com ele, não seria uma tese, afinal de contas, risível? E essa 

risibilidade não seria intencional e típica do fazer literário? No entanto, não parece verossímil 

que Evaldo Coutinho, obcecado uma vida inteira pela idéia fixa do solipsismo a encarasse de 

modo meramente cômico. Ele admite que o solipsismo pode soar antipático para a crítica, mas 

é uma visão de mundo em si mesma coerente e afirmativa, além de concebida e desenvolvida 

pelo filósofo de modo autêntico e sincero. Como se pode observar no seguinte depoimento de 

A Composição do Vazio (2001), não era incomum o filósofo expor suas idéias em primeira 

pessoa e sem distinguir a representação literária da vivência cotidiana:

Eu parto de um princípio que a rigor não é simpático, eu parto da palavra 
solipsismo. Então a principio dá a idéia de egoísmo, egotismo, 
individualismo excessivo. [...] aí é o solipsismo, que entra, o solipsismo de 
inclusão, como eu chamo. Todos nós, quando eu morrer, eu levo a casa aqui, 
os livros, as pessoas amigas, vocês morrerão comigo na minha morte em 
mim. (A COMPOSIÇÃO..., 2001)

O próximo comentador é o padre Daniel Lima, professor da UFPE, escritor tímido 

que nunca chegou em vida a editar seus numerosos poemas e ensaios, felizmente, cedeu dois 

breves pareceres sobre a obra de Evaldo Coutinho ao Diário de Pernambuco e mais um 

depoimento ao documentário Evaldo Coutinho: Filósofo da Arte e da Existência (1999). 

Daniel Lima não enfatiza uma atenuação do solipsismo do mesmo modo como faz Nelson 

Saldanha, senão no sentido de levar em conta suas condições de aceitabilidade, que é 

precisamente a tese de que a filosofia é uma form a de arte. Se a filosofia é arte, então não 

importa o quão extrema é sua tese principal: “Antes é a sua própria pessoal visão da realidade, 

a concepção (e aqui os termos se tornam inevitavelmente ambíguos) da vida” (LIMA, 1983). 

Em outras palavras, a filosofia representa uma visão de mundo particular e não uma hipótese 

científica de alcance universal. Daniel Lima diz:



31

A frustração da Filosofia, comprovada através da História, no seu intuito de 
adquirir adeptos, de convencer a todos que a verdade foi então descoberta, é 
compensada com o título de arte que passa a merecer, por sua condição 
desassociante de Filosofia. (LIMA, 1980)

Por seu turno, Adelson Santos, que passou de aluno a professor de filosofia da UFPE, 

é conhecido por ser o autor da única dissertação de mestrado até então escrita cujo tema é a 

obra de Evaldo Coutinho. É autoalegadamente também responsável por divulgar a ordem 

fisionômica no meio acadêmico alemão, em grupos de pesquisa como Nietzsche-Kreis e 

Osiris-Philosophos (SANTOS, 2001, p. 23-24). No total é autor de uma dissertação, dois 

ensaios e um depoimento ao documentário Evaldo Coutinho: Filósofo da Arte e da Existência 

(2007). Não é nítida a continuidade de opinião entre seus textos, pois varia de abordagem em 

cada uma das aparições. Destacamos um trecho do depoimento cedido ao documentário que 

provavelmente corresponde à opinião mais bem acabada sobre o assunto, por ser a última na 

ordem do tempo:

É necessário que se qualifique bem do ponto de vista, digamos, técnico da 
linguagem filosófica, o que se entende por existência em Evaldo Coutinho. 
(...) O imanentismo que ele propõe está justamente na consciência. Então a 
lâmpada a que ele se refere significa a consciência que a tudo existencia, não 
há escapatória do prazo, o ponto intestemunhável, que muitos filósofos 
acreditam que existe, então depois da morte não há possiblidade. Então o 
solipsismo de Evaldo Coutinho é um solipsismo metodológico, não é 
solipsismo no sentido doutrinário nem no sentido de uma solução 
apresentada aos problemas filosóficos, então não há como negar o 
solipsismo, nesse sentido. (...) No caso de Evaldo Coutinho, o 
existenciamento é a característica básica humana, ou seja, a criação do 
mundo, ninguém consegue sobreviver a esta condição, nós estamos 
submetidos a um prazo, a pergunta que eu faço é a seguinte, será que nós 
continuaremos filósofos, nós continuaremos com essa nossa, digamos, 
escolha, com essa opção filosófica, depois da nossa morte? Eu pergunto a 
qualquer um que seja da área da filosofia da existência, da ontologia, aos 
próprios heideggerianos, aos próprios hegelianos, e outros: será que nós 
sobreviveremos ao nosso próprio féretro? Nós não veremos o nosso próprio 
féretro. (...) Essa é uma condição tão importante que estranhamente é 
colocada de lado na filosofia, não há essa preocupação, parece que nós 
temos a forte crença na nossa imortalidade, na nossa imortalidade, à 
ninguém é dada essa condição. Então o solipsismo, sim. Ele é solipsista. Mas 
o solipsismo dele é metodológico, não é um solipsismo como a solução 
filosófica no sentido da ontologia, não é. (EVALDO..., [ca. 2000], grifo 
nosso)

O termo “solipsismo metodológico” empregado aqui não se trata de referência ao 

conceito homônimo desenvolvido por Hillary Putnam, mas nos remete à ideia de um



32

solipsismo epistemológico ou gnosiológico, isto é, ao mesmo tipo de solipsismo idealista que 

Nelson Saldanha nos remete, aquele que se dá na “ordem do conhecimento”.

Por último, Benedito Nunes, autor da interpretação mais idiossincrática e heterodoxa 

de Evaldo Coutinho. Apresentados pessoalmente por Marcos Enrique Lopes, por ocasião da 

realização de seu documentário20, Benedito Nunes teve oportunidade de entregar e apresentar 

diretamente seu ensaio a Evaldo Coutinho. O ensaio estabelece de saída uma conexão entre a 

ordem fisionômica e cinco autores diferentes: Wittgenstein e Heidegger ambos em suas 

respectivas primeiras fases, Husserl, Sartre e Merleau-Ponty. Entretanto, há fortes indícios de 

que tais autores sejam absolutamente estranhos à produção filosófica de Evaldo Coutinho, 

historicamente, durante a década de 1920 à 1940 estes filósofos eram quase totalmente ou até 

totalmente desconhecidos e inacessíveis no Brasil, somado a isso há depoimentos como a 

entrevista intitulada “Minha Obra Me Acompanha Fielmente” (1987), em que o filósofo se 

desvincula da “moderna corrente existencialista” e da “fenomenologia” em geral, ao contrário 

do que afirma Benedito Nunes (COUTINHO, 1987b, p. 5). E mesmo se confirmado que 

historicamente não houve “impacto” nem de Wittgenstein, nem da fenomenologia, nem do 

existencialismo sobre a ordem fisionômica , é do mesmo jeito difícil imaginar uma 

“consanguinidade” ou “simpatia” da ordem fisionômica com estes filósofos, especialmente 

com a fenomenologia e o existencialismo e mais precisamente ainda no que concerne ao 

problema da intersubjetividade.

Benedito Nunes argumenta que o solipsismo evaldiano surge num contexto de 

repensar a relação entre realismo e idealismo (assim como a fenomenologia), e segue 

dizendo:

O outro se dá comigo, forma-se em mim (a tese idealista). Eu o existencio, 
faço-o existir quando o vejo. Como a luz, tiramos algo do escuro. Ver 
equivale a iluminar. Por causa disso, o outro não é independente de mim 
(tese realista). Subordinado está ao nosso existir. Não se trata de reabrir a 
velha disputa da filosofia moderna. O idealismo, como lembra Heidegger, 
teria a vantagem, quando admite que o real só existe na consciência, de 
compreender que o ser não se pode explicar pelo ente. Para qualificar a sua 
concepção, o nosso filósofo emprega o termo solipsismo e não idealismo. 
Solipsismo de inclusão (...). (NUNES, 2001)

20 “Hoje [23 de julho], pela manhã, o filósofo pernambucano Evaldo Coutinho irá conhecer pessoalmente o 
professor e filósofo paraense Benedito Nunes. O encontro será durante as filmagens do depoimento de Benedito 
Nunes sobre Evaldo Coutinho para o curta A Composição do Vazio, de Marcos Enrique Lopes. Hoje, por sinal, 
Evaldo completa 89 anos.” (SCARPA, 2000).



33

Aqui a tendência de interpretação de um “solipsismo gnosiológico” e do solipsismo 

como idealismo - que limita o ato de existenciar a um acontecimento exclusivo da ordem do 

conhecimento, isto é, criação, dependência, subordinação, como criação e conformação do 

objeto na mente e não criação da existência real da coisa - torna-se explícita. Essa tendência 

atenua, suaviza o conteúdo extremo do solipsismo, como é patente. Contudo, esta dissertação, 

tenta realçar a caracterização do solipsismo inclusivo como um “solipsismo ontológico” ou 

“absoluto”. As únicas ressalvas, concessões, flexibilizações, que se admite, que podem 

ocorrer quanto ao problema da existência da matéria e da multiplicidade dos espíritos são: a) 

as condições de aceitabilidade da tese solipsista, isto é, o sistema filosófico deve ser aceito 

como uma obra de arte e não como uma hipótese científica; e, b) quanto à perspectiva 

intersubjetiva, qualquer ente pensante pode se arrogar ou pretender assumir, desde seu próprio 

ponto de vista, o status de existenciador único e absoluto.

2.2 ESTRUTURA

Evaldo Coutinho publicou nove livros pela editora Perspectiva que constituem sua 

obra principal. Além destes volumes, deixou diversos ditos e escritos publicados em épocas e 

formatos diferentes, da juventude até idade avançada, de ensaios filosóficos a crônicas de 

cinema27. Para analisar esta bibliografia, consideramos alguns aspectos: a sucessão da gênese 

das idéias em relação à lógica interna, e a ordem da escritura em relação à ordem editorial.

Podemos falar à respeito de três idéias autônomas que foram concebidas 

sucessivamente por Evaldo Coutinho: a idéia da imagem pura como matéria específica do 

cinema, surgida no tempo de cronista de cinema mudo no fim de 1920, ainda na juventude, a 

idéia do solipsismo, surgida no tempo de recém-egresso da Faculdade em 1934, e por fim, a 

concepção da vazio como matéria específica da arquitetura, surgida no tempo de professor na 

Escola de Belas Artes, sem datação precisa, mas certamente depois de 1938, quando assume o 

cargo.

Em primeiro lugar, Evaldo Coutinho vinha elaborando sua visão sobre o cinema 

silencioso desde o final da década de 1920, época em que recebeu forte influência dos debates 

em torno do Chaplin Club do Rio de Janeiro22. Escreveu crônicas para a “Pagina de

21 Para se fazer idéia da dimensão desta bibliografia, ver Apêndice A.
22 Seu irmão Aluízio chegou mesmo a escrever para O Fã, órgão oficial de divulgação do Chaplin Club, e em sua 
época na Faculdade de Medicina no Rio de Janeiro, supria o irmão mais novo, Evaldo, que quase nunca se 
ausentou do Recife, com diversos informativos sobre teoria e crítica de cinema silencioso.



34

Cinematographia” no Jornal do Commercio, de Recife, e ensaios sobre Chaplin e King Vidor 

na década de 1930, além de uma série de pequenos artigos no Jornal do Brasil, do Rio de 

Janeiro, na década de 1940, desenvolvendo idéias como lei do local, situações em ato, 

metáfora, unidade visual, que adiantam o conteúdo de A Imagem Autônoma, escrita no final 

dos anos 1960, sem, contudo incidir em solipsismo.

Em segundo lugar, a idéia do solipsismo, advinda através da vivência em 1934, pode 

ser pela primeira vez vista em germe no texto “Representações Faciais do Tempo” (1948)23, 

mostrando como o solipsismo evaldiano é profundamente afetado pela apologia da óptica e 

do cinema:

A coincidência entre o tempo da imagem e o tempo do espectador dá a 
impressão de uma realidade direta, à qual a objetiva parece não haver 
interferido. Nessas ocasiões, os olhos percebem as coisas como se elas 
saíssem dêles, obedientes à duração do ato contemplativo. A 
contemporaneidade envolve as relações entre a imagem e o espectador 
estabelecendo um contacto de natureza mais íntima como se a situação 
presente fosse unicamente criada para o olhar que a intercepta; e, de modo 
recíproco, só êsse olhar pudesse conter a perspectiva efêmera. (COUTINHO, 
1948, p. 74)

Em terceiro, a concepção de arquitetura certamente foi concebida e desenvolvida no 

decurso de sua carreira como professor na Escola de Belas Artes quando substituiu Joaquim 

Cardozo, a partir de 1938 até se aposentar em 1964 (quando a Escola já havia se transformado 

em Faculdade de Arquitetura). As três idéias fundamentais mencionadas foram certamente 

concebidas sucessivamente, e são independentes entre si, de modo que se alguém aceita uma, 

não se é obrigado a aceitar outra, não se implicam, por exemplo, se aceito que a arte deve ser 

autônoma não preciso aceitar que apenas uma pessoa existe. Contudo, os três núcleos 

temáticos formam uma unidade harmônica. Cristalizando-se com o efeito das décadas, os 

temas foram não só lentamente adicionados uns sobre os outros, como foram intrincadamente 

emaranhados uns nos outros. Subitamente um conceito ou imagem ontológica extrapola para 

o ensaio estético exercendo influência neste e vice-versa. Não fosse a sucessão da gênese das 

idéias, os livros pareceriam ter sido escritos simultaneamente, tamanha coerência que liga as 

partes. Evaldo Coutinho usa o termo “aliança” para explicar a interação das partes do sistema

23 O ensaio “O Terceiro Centenário de Nascimento de Baruch Spinoza 1632-1932”, que é o primeiro texto 
filosófico de Evaldo Coutinho, é anterior ao desenvolvimento da ontologia solipsista, sendo um texto juvenilia, 
apesar de muitos elementos e temas ressurgirem nas obras de maturidade.



35

filosófico em que as idéias não se ligam tão somente por necessidade lógica, mas seguindo 

certa noção de simpatia, afinidade ou consanguinidade.

Daí vem a noção de unidade da obra, se as teorias de cinema, arquitetura e ontologia 

não se implicam, também não contradizem o princípio fundamental, que é a ideação ubíqua 

solipsista. A fidelidade às mesmas idéias, a ausência de inovações temáticas de um livro para 

outro, a continuidade de estilo e opinião e nenhum traço de volte-face se justificam por:

[...] exigência intrínseca da própria obra: a de não contradizer-me na 
adequação das idéias ao axioma fundamental e presente em todas as partes. 
A satisfação dessa necessidade, que espero ter sido atendida a cada folha, 
equivale a uma presença ubíqua e sangüínea, como se todos os meus livros 
devessem ser um só. (COUTINHO, 2000, p. 31)

Quanto à ordem da escritura, apesar do insight datar de 1934, Evaldo Coutinho 

declara que só foi começar a escrever aquilo que viria a ser A Ordem Fisionômica em meados 

da década de 1940. Depois de redigidos os cinco volumes, manuscritos originalmente num 

único volume, foram escritos os dois ensaios estéticos, e logo depois destes foi escrito O 

Lugar de Todos os Lugares, e, bem mais tarde, em 1986, foi finalizado A Artisticidade do Ser, 

que traz algumas pequenas novidades em relação aos anteriores, sem, contudo, interferir na 

coerência da obra:

Eu vim a escrever em definitivo a minha obra de 1946 a 1950. A rigor, foi 
em 50, porque o que eu escrevi antes, pensando então que era definitivo -  
era o início do volume A Visão Existenciadora -  depois, relendo, desfiz 
tudo. (...)
Por volta de 63, eu já havia terminado o que eu intitulei de A Ordem 
Fisionômica, que se compõe de cinco volumes, com títulos diferentes, e cada 
volume pode ser lido independentemente do outro. E guardei. [...] Depois de 
terminada, escrevi O Espaço da Arquitetura -  que é um livro ao qual quero 
muito bem -  e A Imagem Autônoma. (COUTINHO, 2001, p. 36-37)

Apesar desta declaração, de que A Imagem Autônoma foi escrita após A Ordem 

Fisionômica, o Correio da Manhã, do Rio de Janeiro, em março de 1948, anunciava que 

Evaldo Coutinho em breve lançaria um livro sobre cinema:

Evaldo Coutinho [...J anuncia para breve seu livro de estréia, que versará 
sobre cinema puro, compreendido como “situações em ato” -  disse-nos 
Evaldo Coutinho -  reunirei vários trabalhos em que procurei estudar a obra 
de Charles Chaplin à luz dessa teoria pessoal. [...J Estou concluindo os 
últimos capítulos. (VARIEDADES, 1948)



36

Seja como for, fica claro que a ordem da escrita não corresponde exatamente à ordem 

da gênese das idéias, e para complicar temos ainda as tortuosas contingências editoriais que 

colaboraram para que a ordem da publicação não correspondesse nem à lógica interna da 

obra, nem à ordem de escritura, nem da ordem da concepção das idéias.24

Os primeiros livros publicados foram O Espaço da Arquitetura em 1970 e A Imagem 

Autônoma em 1972 ambos pela editora Universitária da UFPE. Após a publicação dos dois 

ensaios estéticos a mesma editora recusou-se a publicar a quintologia A Ordem Fisionômica, e 

seu ensaio ontológico suplementar O Lugar de Todos os Lugares, mesmo com o famoso 

“parecer favorável” de Nelson Saldanha, que na época era bastante influente na intelligentsia 

local. No entanto, alguns anos depois da recusa da Universitária, Evaldo Coutinho assina um 

contrato com a Perspectiva, tendo sido apresentado aos editores, em especial ao diretor Jacó 

Guinsburg que acreditou na força e originalidade dos livros já editados pela Universitária, por 

seu amigo Paulo Emílio Salles Gomes, de São Paulo, fundador da Cinemateca Brasileira e 

bastante influente à época. A Perspectiva publicaria a obra completa de Evaldo Coutinho em 

nove volumes, relançando os dois ensaios estéticos previamente publicados, contudo, a 

editora levaria de 1976 até 1996 para concluir a série de publicações. Quando finalmente sua 

obra, no todo, ficou disponível ao público, nos anos 90, Evaldo Coutinho já contava com 

avançada idade, embora suas idéias tenham origem nos anos 20, 30 e 40.

Alguns comentários de Evaldo Coutinho elucidam a relação recíproca dos livros:

Ao descrever a minha experiência alegórica e simbólica, no curso de cinco 
livros, de A Visão Existendadora à Testemunha Participante, adotei o 
tratamento de nós, apresentando-me na qualidade de existenciador em 
convívio com os meus existenciados. Foram escritos em definitivo de 1948 a 
1965, a princípio no Rio, depois no Recife. Quando deixei a direção da 
Faculdade de Arquitetura da Universidade do Recife, encargo que me fez 
suspender o trabalho durante cerca de quatro anos, verifiquei a necessidade 
de um ensaio à parte, no qual eu oferecesse a verdadeira interpretação da 
obra. Daí surgiu O Lugar de todos os Lugares, que recomendo como 
iniciação para a leitura dos demais. Ainda não de todo satisfeito com a auto- 
interpretação, compus em 1986 A Artisticidade do Ser. Precisava demorar- 
me nos conceitos de possibilidade e realidade, de arte ideal e arte empírica, 
de existencialidade, de contemporaneidade e mais outros, sem desviar-me da 
coerência solipsista. A importância representativa da ótica é exemplificada 
em A Imagem Autônoma. (COUTINHO, 1987b, p. 5)

24 Em 1972 a editora Universitária da UFPE descontinuou a publicação das obras de Evaldo Coutinho. Foi 
somente depois, em 1974, que a Perspectiva começou a publicar todos os nove livros, relançando inclusive os 
dois ensaios estéticos.



37

A classificação bibliográfica precisa de seus livros já foi bastante debatida25. Dentre 

as questões, colocou-se a de saber se se trata de uma obra de arte ou de filosofia. Apesar de 

em primeiro lugar classificações bibliográficas fáceis interessarem mais à livrarias e 

consumidores do que à crítica filosófica, o assunto pareceu importante para aqueles que 

recepcionaram seus livros na imprensa. A Perspectiva publicou todos os nove volumes sob a 

rubrica “Estética”, que é um termo dúbio, pois pode ser entendido tanto como obra artística, 

no caso, literária, tanto como obra sobre teoria estética, filosofia da arte. Em nenhum caso a 

classificação seria precisa. A obra parece abarcar uma ontologia além de uma estética; e uma 

literatura além de uma filosofia. Daniel Lima (apud. SALDANHA, 1988, p. 18) disse que a 

obra “não se submete às catalogações bibliográficas habituais nem cabe nos moldes rígidos 

com que se definem os gêneros”. A preocupação exagerada de distinguir rigidamente entre o 

que é arte e o que é filosofia em sua obra, talvez seja um tanto inoportuna desde que o próprio 

autor possui despreocupação em separar o literário do filosófico em sua obra. O próprio 

Evaldo Coutinho colocava esta questão em outro plano onde os sistemas filosóficos são em si 

mesmos considerados obras de arte, não apenas o seu próprio sistema, mas todos os sistemas:

Tendo afirmado em O Espaço da Arquitetura que todo sistema filosófico é 
ideal e estruturalmente uma obra de arte, considero normal a preocupação 
em usar os processos e os componentes da literatura e não os da especulação 
específica. Assim, permito-me situar entre os descendentes dos pré- 
socráticos e de Platão. De Platão, com seus arranjos cênicos, suas 
personagens e seus painéis, nitidamente literários. Tudo fiz para também 
manter a aliança, o conúbio, a fusão entre o literário e o filosófico. 
(COUTINHO, 2000, p. 31)

Concluindo, oferece-se uma classificação compreensível da obra completa de Evaldo 

Coutinho: do ponto de vista da filosofia e suas tradicionais disciplinas, a obra contém uma 

ontologia (o solipsismo fisionômico) articulada à uma filosofia da arte (a estética da 

autonomia). E do ponto de vista literário, temos a quintologia A Ordem Fisionômica. Em 

síntese, decompondo a obra completa teríamos: uma parte filosófica (estética e ontologia) e 

outra parte artística (literatura). O modo mais simples de entender a obra é com a tripartição 

da bibliografia, que em nada não obsta a noção de unidade, e tem a vantagem de gerar um 

esquema não reducionista, que tenta não reduzir a filosofia à literatura, a ontologia à estética, 

o ensaio ao romance, etc.:

25 Discutido por Leônidas Câmara, Daniel Lima, José Rafael de Menezes, Nelson Saldanha, Benedito Nunes, etc.



38

a) A Ordem Fisionômica26: quintologia originalmente concebida como um único 

volume, que compreende, in ordine, A Visão Existenciadora (1978), O Convívio 

Alegórico (1979), Ser e Estar em Nós (1980), A Subordinação ao Nosso Existir 

(1981), A Testemunha Participante (1983). Se trata de uma “literatura conceptiva”, 

nas palavras de Evaldo Coutinho, repleta de narrativas e personagens, excetuando-se 

os cinco Prefácios, de tom ensaístico e conceitual. Uma. De fato, é uma prosa 

intrincadamente estilizada, de vocabulário raro, tanto pela criação de neologismos 

quanto pela reabilitação de termos arcaicos da língua. Estranhamente narrada em 

primeira pessoa do plural (nós), dividida em capítulos que contém pequenos 

subcapítulos (ou módulos) mais ou menos independentes e que podem ser lidos em 

qualquer ordem. Os eventuais personagens atendem somente às suas iniciais e não 

tem profundidade psicológica. É uma narrativa de temas memoriais e prosaicos, 

pelos quais se subentende uma concepção metafísica ulterior. Foi escrita e rescrita no 

período de 1946 à 1963, guardada, e posteriormente publicada no interregno de 

1976-1985. É a parte mais juvenil e essencial de sua obra. A segunda parte, sem 

precisão das páginas, de A Visão Existenciadora é o que sobrou de mais antigo (pré- 

1950);

b) Ensaios ontológicos: compreende O Lugar de Todos os Lugares e A Artisticidade 

do Ser, que expõe a doutrina ontológica do solipsismo de inclusão. Foram os últimos 

livros escritos, mas representam em ordem lógica a abertura e o encerramento de A 

Ordem Fisionômica, com a qual possuem relação propedêutica. Segundo Evaldo 

Coutinho, a função de O Lugar de Todos os Lugares é “ativar a compreensão” de A 

Ordem Fisionômica e “antecipar-se licitamente a futuros hermeneutas” . A 

Artisticidade do Ser pode ser lido como um retorno e um reforço à interpretação dos 

demais livros, dando-lhes os desdobramentos e esclarecimentos suplementares, além 

de introduzir algumas imagens e conceitos que não constam nos livros anteriores.

c) Ensaios estéticos: compreende O Espaço da Arquitetura e A Imagem Autônoma, 

que expõem sua teoria da arquitetura e do cinema sob o ponto de vista da estética da 

autonomia. “Autonomia” sendo sua principal característica dada a admissão do

26 A Ordem Fisionômica, com iniciais maiúsculas, se refere aos cinco volumes literários, e ordem fisionômica 
com iniciais minúsculas se refere ao conjunto da metafísica evaldiana. Cf. COUTINHO, 1976, p. 15.



39

princípio tripartite de autonomia: autonomia da arte, do gênero e da obra de arte. A 

primeira parte de O Espaço da Arquitetura versa não somente sobre arquitetura, mas 

sobre filosofia da arte em geral. Apesar de escritos após A Ordem Fisionômica, 

foram publicados antes dela pela Universitária da UFPE entre 1970-1972 e 

posteriormente pela Perspectiva em 1977-1996. A série estética alcançou maior 

projeção que as demais, especialmente A Imagem Autônoma que se tornou um livro 

cult da intelligentsia cinematográfica brasileira. Os dois temas, cinema e arquitetura, 

se ligam profundamente à sua biografia, tanto como cronista e aficionado por cinema 

silencioso, como também dedicado professor de teoria da arquitetura. A estética da 

autonomia não implica aceitação da ontologia solipsista e vice-versa, são dois 

pensamentos distintos, mas aliados.



3 A RELAÇÃO EXISTENCIADOR-EXISTENCIAM ENTO

A questão mais geral que se poderia colocar para a ontologia evaldiana é: qual a 

natureza da relação entre o existenciador e o existenciamento? A questão que abordamos 

nesta dissertação, do estatuto ontológico das outras pessoas, ou o problema do solipsismo, é 

subsidiária desta questão mais ampla, no sentido de que as outras pessoas, para o 

existenciador, tomado em primeira pessoa, são seus existenciamentos, cumprindo justamente 

determinar a natureza desta relação.

O verbo existenciar é um neologismo que faz parte do vocabulário técnico da ordem 

fisionômica . Evaldo Coutinho fornece várias definições deste conceito, diretas e indiretas, 

discursivas e metafóricas. A imagem que, segundo ele, melhor representa o conceito de visão 

existenciadora ou conhecimento existenciador é a “metáfora da lâmpada”, o paradigma da 

relação existenciadora.

Na apologia da ótica, está incluída a consciência que alerta sobre a conexão 
de sentido entre a luz que permite a visibilidade das coisas e a colocação de 
meu vulto a testemunhar o produto de sua criação, devendo-se entender por 
criação o ato mesmo de conhecer, espécie de revelação à luz, mercê da 
própria luz. As designações que adoto, às vezes escapam da tradicional e 
severa terminologia, mas sucede que no campo filosófico e poético, segundo 
já referi em outra parte, o escritor usa uma palavra à falta de outra palavra 
melhor. (COUTINHO, 1987, p. 57)

De uma maneira simples e direta: existenciar é a identidade entre conhecimento e 

criação, ou a identidade entre “testemunho e criação”, “ver e criar”, nas palavras do filósofo: 

“conhecer é o mesmo que criar” (COUTINHO, 1987, p. 53), “conhecer é o mesmo que 

existenciar” (COUTINHO, 1987, p. 101), “existenciar é o mesmo que pensar o existente” 

(COUTINHO, 1987, p. 184). Decomposto em seu aspecto subjetivo e objetivo, o ato de 

existenciar antepõe um sujeito e um objeto do conhecimento ao mesmo tempo em que um 

correlativo agente e paciente da criação. Seria correto descrever o modelo da relação 

existenciadora como a de sujeito-objeto, criador-criatura, matéria-forma, continente-conteúdo, 

estojo-recheio, substância-modo, mente-mundo, Deus-criação.

Existenciar é um tipo particular de identidade entre ser e pensar, em que o ser é 

completamente imanente ao pensar, ou alternativamente, ocorre a imanência da existência do 

conhecido à existência do conhecedor e desse modo só pode haver um único sujeito 

conhecedor porque em relação à este - o existenciador absoluto - os outros existenciadores 

relativos são coisas conhecidas, e como tais, coisas existenciadas, dependentes



41

ontologicamente. O existenciamento depende do existenciador para existir e para ser 

concebido, com efeito, para o existenciamento, existir é o mesmo que ser concebido pelo 

existenciador, e para o existenciador conceber é o mesmo que fazer existir o existenciamento. 

Na teoria da substância evaldiana, o ato de existenciar dilui a antinomia entre concepção e 

existência, identificando-os, e distinguindo um aspecto ativo e um passivo.

Se o universo depende de uma pessoa para existir, com a morte desta pessoa o 

universo cessará de existir. De outra forma, como poderiam subsistir os modos sem a 

substância? A imanência do existenciamento à existencialidade do existenciador é também 

imanência em sua morte. “o naufrágio absoluto em que submergem o barco e as águas” 

(COUTINHO, 1976, p. 87). A existência da pessoa solipsista é contingente, ela pode deixar 

de existir a qualquer momento, padecendo de instabilidade, debilidade, e longevidade 

questionável. A morte da pessoa solipsista é uma hecatombe universal, do mesmo modo que o 

seu nascimento é uma espécie de cosmogonia. Por isso, o existenciamento implica o 

desexistenciamento, o fim da duração do existenciamento e do existenciador, do universo 

inteiro, possível e efetivo:

Ampliando a acepção de o conhecimento ser uma forma de o universo se 
dispor ao advento de minha morte, como amizades e intimidades que se 
estimulam na ocasião do enterro, discerno que toda a escala de meus 
existenciamentos, desde as coisas que nunca se afastam da possibilidade, até 
as reais, em sua posição de presença, a fiz surgir para a destinação de 
comigo morrer. Sou, portanto, um Deus que criou o mundo para ele morrer 
consigo. Existenciar para a morte, eis o dístico que aponho na fachada de 
meu templo. A atividade do belvedere, proporcionando às figuras o 
existenciamento, significa, na ordem fisionômica, o irrecusável convite com" 
que as atraio ao âmbito do perecimento. Verdadeiramente, o exercício da 
apreensibilidade resulta em empreendimento ditado pelo Não-ser, com o 
meu vulto a cumprir a delegação da morte. (COUTINHO, 1987, p. 123)

Esta mente existenciadora (imaginária) que subordina à sua existência todo o 

existente, bem ao contrário de Deus e da substância, se caracteriza pela mortalidade e pela 

existência contingente. Temos aqui um Deus mortal, e uma substância que não existe 

necessariamente, ela pode deixar de existir e com ela todo o universo. O fim da vida 

consciente do indivíduo representa ontologicamente a cessação de toda existência efetiva e 

possível, uma “hecatombe universal” . Na relação existenciadora a relação mente-idéia 

equivale à relação Deus-criação e substância-modo, porém a hiperbólica analogia com Deus e 

a substância única implica uma hiperbólica desanalogia:



42

A prerrogativa da existencialidade faz com que todo homem repita o papel 
de Deus, e então, o acontecimento da morte assume a significação de 
impedimento à divindade completa. A divinização está na imagem e se 
evidencia em grau de semelhança, esta incidindo no poder de a vigília do 
homem recair sobre coisas por ele mesmo existenciadas, cumprindo-se a 
similitude com os privilégios do Deus da Bíblia. A cosmogonia da ordem 
fisionômica, no entanto, capitula a este como uma formação do pensamento, 
submetida ao advento do Não-ser, à maneira dos demais conteúdos de meu 
repositório. A existencialidade se confunde com a autoconsciência do Ser, 
consubstanciada em minha pessoa, em mim, que sou o Deus de meu 
repertório. (COUTINHO, 1987, p. 117)

Toda a multiplicidade de eventos da ordem fisionômica se desdobram sobre o plano 

de imanência do nível visual ou pensamento. Três reduções fundamentais podem ser vistas 

como implicações significativas no conceito de visão existenciadora. Primeiro, pensar é ver; 

segundo, ver é criar; terceiro, ser é ver ou ser visto; quarta, o ser é iconológico. A primeira e 

quarta implicação decorrem da apologia da óptica. A segunda e terceira do solipsismo.

Redução do pensamento à visão. Pensamento e visão devem ser entendidos em 

sentido amplo o bastante para cobrir toda a atividade subjetiva, sem distinção de “gêneros de 

pensamento”. Em outras palavras, a totalidade da atividade subjetiva é identificada à visão. E 

por extensão, toda a objetividade é reduzida ao visual. A assimilação do pensamento pela 

visão significa que todos os sentidos externos e internos passam a corresponder à modalidades 

da visão existenciadora. Visão não se identifica à fisiologia do globo ocular. Não há 

experiência possível na ordem fisionômica senão experiência visual.

Redução da visão à criação. Ver não é uma conduta passiva, como a contemplação 

em oposição à prática. O objeto no instante em que é visto é criado. Tomar conhecimento do 

objeto, “descobri-lo”, é criá-lo, dar-lhe existência. Criar significa dar existência, e em segundo 

momento, dar existência desta ou daquela maneira. Deve-se mencionar que certa disputa tem 

se visto em torno do significado da criação fisionômica que será explorada em detalhes no 

capítulo cabível.

Redução do ser à visão. O Ser, tudo quanto existe, a totalidade dos entes, o todo, o 

existente, é visão. De modo que ver e existir são o mesmo. Existe-se enquanto entidade ativa, 

cuja atividade consiste em ver, e enquanto entidade passiva, cuja passividade consiste em ser 

vista, simulando a mesma relação que existe entre a substância e seus modos. Ser é ver ou ser 

visto, criar ou ser criado, conforme a perspectiva tomada seja do existenciador ou do 

existenciamento. Na ordem fisionômica não há existência além do visual (que seria o “ponto 

intestemunhável”), apenas sujeitos que veêm e objetos que são vistos. Pressupondo o



43

existenciador como anterior ao existenciamento, isto é, a visão como anterior aos objetos 

vistos.

Ainda seria possível adicionar uma quarta redução, que é a do ser à iconologia. Tudo 

que é existenciado o é de maneira iconológica, cênica ou representativa, isto é, possui um 

nome e uma face, um sentido. A sentença de abertura de O Lugar de Todos os Lugares é: “o 

conhecimento é existenciador e a objetividade é iconológica” (COUTINHO, 1976, p. 16). 

Porém este caractere de a visão se desdobrar num meio iconológico, não é tanto uma 

implicação da visão existenciadora, mas um complemento, que diz respeito à natureza por 

assim dizer “artística” dos existenciamentos, a artisticidade do Ser.

A relação existenciadora pode enfim ser descrita como a anteposição de um 

existenciador e um existenciamento numa relação simultânea de conhecimento e criação. O 

existenciador é o conhecedor-criador, o existenciamento é o conhecido-criatura. E, além 

disso, o existenciamento é iconológico. Precisamos, entretanto, esclarecer o que significa os 

dois componentes principais da visão existenciadora: visão e criação. Até aqui foi legítimo o 

intercâmbio, sem maiores cuidados, dos termos conhecimento, pensamento, experiência, 

consciência e visão, igualmente, manteve-se em certa imprecisão o sentido do termo criação.

3.1 A METÁFORA DA LÂMPADA

“A Metáfora da Lâmpada” desempenha o papel de imagem paradigmática da relação 

existenciador-existenciamento, segundo Evaldo Coutinho (1987, p. 169) ela seria “a menos 

insatisfatória das metáforas” e “à metáfora da lâmpada nenhuma outra rivaliza”. A metáfora 

começa a ser introdutoriamente delineada no capítulo homônimo contido em O Lugar de 

Todos os Lugares (1976) e seus contornos vão sendo redefinidos e alargados no que se segue 

o livro.

A metáfora é introduzida do seguinte modo:

O meu ser equipara-se à lâmpada que, ao acender-se, traz à existência visual 
os objetos que até esse minuto permaneciam inexistentes para o eventual 
contemplador; apagada a lâmpada, as coisas voltam à anterior e perecente 
obscuridade. No campo da exclusiva óptica, a fonte de luz se fez 
existenciadora ao promover o nascimento das figuras descobertas, e a 
existência destas teve a duração de sua claridade. (COUTINHO, 1976, p. 2G)

É importante notar de saída que a “lâmpada” em questão não é um bulbo elétrico, 

senão uma espécie de lampião ou candeia, isto é importante, pois o fato de sua luz consistir no



44

resultado da queima de combustível propicia semelhanças com a consciência humana 

incompatíveis com a idéia de bulbo elétrico. Por exemplo, as luzernas são móveis, seu 

combustível é finito e sua chama é instável, fornecendo a conveniente analogia com a 

mobilidade, mortalidade e debilidade da cognição humana, caracteres que informam da 

precariedade ontológica e que são semelhanças impossíveis de serem hauridas daquilo que se 

costuma chamar de lâmpada atualmente, de alimentação continuada, substituíveis e 

descartáveis, de iluminação uniforme e em geral, instaladas de maneira imóvel.

São também empregadas metáforas com funções análogas à da lâmpada, tais como a 

“metáfora da arquitetura”, que compara a cognição ao vão arquitetural, a “metáfora da câmera 

de cinema”, dentre muitas outras. Mas certamente a metáfora lâmpada da lâmpada é a mais 

vantajosa, embora não seja perfeita e nem a única a apresentar alegoricamente o modelo 

evaldiano de consciência, isto é, da consciência enquanto visão existenciadora. A lâmpada é o 

símbolo máximo da consciência existenciadora porque identifica a doação de visibilidade com 

a doação de existência aos objetos iluminados, e identifica a duração da existência da lâmpada 

à dos objetos iluminados. A imagem torna patente o influxo da apologia da óptica sobre a 

ontologia. Daí os objetos iluminados dependerem da fonte de luz para existirem e serem 

concebidos, representando uma relação de precedência ontológica (e não meramente 

gnosiológica) do sujeito sobre o objeto do conhecimento:

A precedência do continente é de natureza ontológica, segundo se verifica na 
metáfora da lâmpada: sem a claridade, são invisíveis, são inexistentes ao 
olhar, as figuras postas defronte dele. Na estrutura imanentista, não posso 
desvencilhar-me de mim quando me detenho naquilo que existe em mim 
porque eu existo: o Ser de minha existencialidade. (COUTINHO, 1987, p. 
77)

A metáfora da lâmpada é uma das mais versáteis empregadas por Evaldo Coutinho, 

de modo que em suas muitas variações apresenta a solução de diversos problemas que se 

colocam ao sistema. Alguns dos assuntos que a metáfora aborda são: a multiplicidade de 

existenciadores, a questão da possiblidade e da efetividade, a questão da artisticidade, da 

contemporaneidade, e assim por diante.

Por exemplo, a questão da multiplicidade dos existenciadores: a metáfora da lâmpada 

é incompatível com uma multiplicidade de lâmpadas, caso contrário, com a extinção da 

“lâmpada A”, seria concebível que uma “lâmpada B” continuasse a iluminar os objetos uma 

vez iluminados pela “lâmpada A”, conservando seu ser efetivo ou possível, isto significa que 

haveria sobreviventes ao apagamento da “lâmpada A”, o que, para a consciência solipsista é



45

absurdo, desde que sua consciência é a única consciência e não haverá nada nem ninguém 

para iluminar e ser iluminado após a sua morte individual:

Apagada a minha lâmpada, apagam-se todas as lâmpadas, desaparecendo 
com a minha morte a espacialidade da morte, sem outra contemporaneidade 
senão a minha que se perderá, em mim. Dessa ausência ninguém surgirá para 
desfazê-la, não se contando com algo mais profundo e mais extenso que o 
Ser; para a prospecção da morte não existe uma palavra sequer que lhe 
corresponda, nada podendo haver em relação ao nada. (COUTINHO, 1987, 
p. 39)

Nesse ponto, o meu privilégio de existenciar os cometimentos de que outros 
participam na qualidade de visualizadores, se compara ao clarão do sol sobre 
lâmpadas acesas, o meu belvedere sobressaindo-se como o da luz continente, 
o da claridade das claridades. (COUTINHO, 1987, p. 94)

A questão da aparente contradição entre efetividade e possibilidade, empírico e ideal, 

presença e ausência, é representada pela dualidade de sombras e claridades promovidas pela 

luz da lâmpada e pela mobilidade da lâmpada:

Sou, em verdade, o existenciador do Ser e do Não-ser, ambos a se 
endereçarem ao meu perecimento. À maneira da lâmpada móvel, transito 
entre desconhecimentos como o barco que sempre navega entre as águas, e 
os desconhecimentos são, da mesma forma que os conhecimentos, 
existenciados por mim, cabendo-me a autoria da luz e da sombra. 
(COUTINHO, 1987, p. 98)

Com efeito, realidade é sinônimo de presença, enquanto a possibilidade o é 
de ausência; a primeira ganha território à medida que aumentam os meus 
passos, contudo resulta efêmero o clarão do contacto, com a ausência a 
retomar o que deferira ao meu belvedere: a luz nunca se liberta da escuridão 
que desfaz, sendo a lâmpada móvel o escorço de minha vida em 
deambulação. (COUTINHO, 1987, p. 98)

A lanterna acesa mostra os setores de visibilidade e indica os recantos de 
invisibilidade, tal e qual a minha presença que, em posição de magia, contém 
todas as modalidades do absoluto, sem embargo de ser tão breve, humílima. 
(COUTINHO, 1976, p. 103)

A imagem da lâmpada permite ainda outros desdobramentos. O fato da chama poder 

ser apagada repentinamente por fatores externos e triviais, por exemplo, um leve sopro, 

representa a debilidade e a instabilidade da cognição humana e, a  fortiori, do universo inteiro. 

O fato de cada lâmpada possuir uma tonalidade própria de claridade, afeta diretamente a 

tonalidade dos objetos iluminados, representando o “estilo” imprimido por cada existenciador



46

no ato do conhecimento, a artisticidade. O fato da lâmpada poder ser deslocada 

acompanhando o deambulador representa também a incessante transformação da 

possibilidade em efetividade. O fato de a lâmpada depender de combustível implica a 

brevidade temporal e escassez de duração da vida consciente:

A metáfora da lâmpada se aperfeiçoaria com a singularidade de ser a do 
relâmpago na noite, se eu pretendo indicar a circunstância de minha vida em 
relação ao cenário prevalecente e absoluto, que no entanto não haveria, em 
mim, se não fora o rápido clarão de meu belvedere. (COUTINHO, 1976, p. 
104)

Em suma, a metáfora da lâmpada é central para Evaldo Coutinho explicar 

analogicamente o conceito de identidade entre conhecimento e criação, identificando a “luz” 

ao mesmo tempo com o conhecimento e com a existência. As fronteiras da metáfora são 

elásticas, podendo se converter na metáfora da luz do sol ou do relâmpago, podendo 

responder a variados problemas colocados ao sistema, mas seu sentido é unívoco. 

Dificilmente poderíamos imaginar outra metáfora que explicaria satisfatoriamente a relação 

existenciador-existenciamento.

3.2 A APOLOGIA DA ÓPTICA

O elogio, privilégio ou, mais propriamente, a apologia da óptica, em detrimento dos 

outros sentidos é a característica predominante na ordem fisionômica. Mas qual o significado 

dessa apologia? Como explicar a introdução deste privilégio? Porque a visão? O que significa 

ver neste contexto? E afinal, o que fazer com os outros sentidos?

De saída, é possível mencionar dados que realçam a importância da visão para 

Evaldo Coutinho de um ponto de vista biográfico. Basta se lembrar do instante de sua 

“intuição”, em que observava as ruas do Recife através de um óculo, de sua fascinação pelo 

cinema silencioso, seu profundo pesar pelo debilitamento da própria vista nos anos 1970, a 

centralidade da “metáfora da lâmpada” que irradia a luz para o espectador poder ver, e, em 

suma, uma série de gestos pessoais revelam uma preferência não casual pelo sentido do olhar. 

Porém estes são elementos extrínsecos que não justificam completamente a idéia fixa da visão 

dentro da obra, o que torna a apologia da óptica uma espécie de axioma.

A hipótese mais coerente encontrada para explicar a introdução da apologia da 

óptica, para não ficar apenas numa questão de gosto, são as ingerências mútuas entre o



47

cinema e a ontologia27, mais especificamente um influxo da teoria do cinema sobre a teoria 

ontológica. Uma ontologia cinematográfica e uma cinematografia ontológica:

A experiência cinematográfica — refiro-me ao ato de pensar 
cinematograficamente — foi muito importante para a visualidade de que me 
servi depois, ao escrever a minha ordem fisionômica. Nesta, a exposição de 
vultos e episódios se compara à da câmera do cinema, base portanto para a 
apologia da ótica, do olhar revelador de meus símbolos e alegorias. 
(COUTINHO, 1987, p. 4)

Em outras palavras, a eleição da visão como a metáfora da vida consciente em geral 

deve ter derivado da analogia percebida entre a câmera, o olhar e pensamento. Este é o tema 

das figurações mentais que aparece no livro A Imagem Autônoma.

Sabe-se que o olhar humano atua, freqüentemente, como se fora a objetiva, 
residindo nele, por conseguinte, o exemplo do que seria a câmera do cinema. 
Sem dar-se conta do evento, há um cineasta implícito no portador da visão. 
Tanto no presente livro como nos acima citados, paira, sem dúvida, a 
apologia da óptica, quer na passividade do vir ao conhecimento, quer na 
formação e constatação de alegorias e de símbolos. (COUTINHO, 1996, p. 
XI)

A função da visão no sistema é primeiramente simbólica e imagética, não se trata de 

debater física óptica ou dióptrica, como Berkeley chega a fazer, ou reabilitar teorias da 

intromissão e extromissão. Simbolicamente, a visão ratifica os aspectos da intuição evaldiana. 

Ela pode ser símbolo do solipsismo, da privacidade da consciência, do ponto de vista único e 

unitário; um símbolo da artisticidade, do conhecimento como fruição de alegorias e 

fisionomias; e um símbolo da tanatologia, porque a negação da existência dos objetos visíveis 

significa o retorno da obscuridade, a derradeira cerração das pálpebras. Ainda sobre as 

simbologias da visão, ela pode também ser um símbolo compatível com o caráter dual do 

existenciamento - trazer ao ser para devolver ao não-ser - sendo um indicador da dualidade 

esbatida entre a vida e a morte. Nelson Saldanha expressou melhor do que ninguém este 

pensamento:

A visão, se se permite uma outra observação sobre o tema, não tem sido 
apenas para os seres humanos um sentido específico, antes tem servido de 
ponto de referência para o próprio "estar vivo". O olho fechado, como

27 Muito provavelmente herdadas, derivadas ou sugeridas por Bergson e sua célebre referência ao funcionamento 
da inteligência como um cinematógrafo no quarto capítulo de Evolução Criadora (1907), tema que deve ser 
explorado em detalhes em futuras pesquisas.



48

ocorreria segundo certos arqueólogos com alguns desenhos maias, simboliza 
frequentemente a morte. A visão é um órganon do existir, e portanto da 
consciência de existir. Não a entendemos como simples faculdade fisiológica 
mas como a capacidade que o espírito tem de compor uma imagem da 
circunstância: se temos uma circunstância, temo-la em princípio como um 
acervo de figuras. (SALDANHA, 1988, p. 22)

A apologia da óptica não entra em desacordo com a tradição da filosofia ocidental. 

Marilena Chauí, no ensaio “Janela da Alma, Espelho do Mundo” (1988), fornece uma série de 

elementos para a reflexão de como a visão se torna central para a filosofia desde os seus 

princípios. A autora realiza uma detida análise dos termos relativos à visão na língua grega e 

latina, destacando a conotação visual de palavras gregas como eidos, photos, phantasia, opsis, 

alethea, theoria, e latinas como speculare, spetaculo, mirare, mirabilis, miraculum, vigilare. 

intuere, videre, lumen naturale, contemplatio, ainda que em nossos dias muitos destes termos 

tenham sua conotação visual esquecida ou mitigada. Após a leitura deste ensaio chega-se à 

sensação de que aquela pergunta inicial deveria ser outra: senão a  visão, qual outro sentido 

poderia ser supervalorizado dentro da tradição ocidental?28 De um ponto de vista histórico, 

Evaldo Coutinho se situa no interior da longa e vasta tradição do olhar, tendência 

predominante na história da filosofia, e dentro dela se insere como um momento de 

radicalização da tendência.

Se fosse permitido uma digressão, poderíamos multiplicar indefinidamente passagens 

célebres proferidas por grandes filósofos que corroboram a apologia da visão. Jean-François 

Pradeau comenta que o eidos platônico pode ser entendido como figura , em seu uso mais 

cotidiano na língua grega, e nesse sentido, fala-se de conspecto, complexão de formas 

visíveis, configuração de uma pessoa, coisa ou gênero de coisas; e depois com o 

aproveitamento erudito do termo eidos, notadamente com Homero, Hipócrates, e Platão, se 

chega ao sentido mais abstrato, e mais próximo ao nosso termo idéia, como “natureza 

específica ou ‘essencial’ da coisa (...) conhecida e definida independentemente de sua 

aparência circunstancial”, o autor denomina este segundo uso do termo como espécie. Em 

ambos os casos, o termo eidos enquanto figura  ou espécie remete infalivelmente ao aspecto 

visual, trata-se sempre de ver as formas29:

28 Derrida pode ser considerado um perfeito contraexemplo, sendo um dos raros pensadores em que se pode 
encontrar uma apologia da escuta acima da apologia da visão. Ver De la Grammatologie (1967).
29 Quanto à questão das “metáforas visuais” empregadas por Platão Cf. “Seeing the Forms”, Pesic, Plato Journal 
o f  Society.



49

Platão não parece desconsiderar no uso, nem mesmo inovar, quando utiliza o 
termo eidos. (...) A significação primeira do termo, cuja raíz é a dos verbos 
ou substantivos que nomeiam a vista ou a visão, designa a forma ou figura, 
aparência visível de uma coisa (...) O eidos é a forma característica da coisa. 
(PRADEAU, 2001, p. 56, tradução nossa)

Aristóteles, na abertura do livro A da Metafisica30, diz:

Todos os homens, por natureza, tendem ao saber. Sinal disso é o amor pelas 
sensações. De fato, eles amam as sensações por si mesmas, 
independentemente de sua utilidade e amam acima de todas, a sensação da 
visão. Com efeito, não só em vista da ação, mas mesmo sem ter nenhuma 
intenção de agir, nós preferimos o ver, em certo sentido, a todas as outras 
sensações. E o motivo está no fato de que a visão nos proporciona mais 
conhecimentos do que todas as outras sensações e nos torna manifestas 
numerosas diferenças entre as coisas. (ARISTÓTELES, 2002, p. 3)

A apologia da óptica também predomina na Idade Média:

No Ocidente medieval o olho gozava a mais alta consideração entre os 
sentidos. A visão fornecia experiências religiosas e informou as discussões 
sobre a aquisição do conhecimento. Discutindo a percepção, a visão era o 
sentido paradigmático, o exemplo a ser seguido quando se analisava os 
outros quatro sentidos. (SALMÓN, 1998, p. 125, tradução nossa)

O próprio Agostinho, nas Confessiones, ao dissertar sobre a tentação da curiosidade:

Aos olhos pertence essencialmente a função de ver. Usamos também a 
palavra ‘ver’ para os outros sentidos quando os aplicamos ao acto de 
conhecer. Na verdade, não dizemos: ouve o que brilha, ou: cheira como 
resplandece, ou: saboreia como reluz, ou: apalpa como cintila, pois diz-se 
que todas estas coisas são vistas. No entanto, não só dizemos: vê o que 
brilha, porque só os olhos o podem sentir, mas também: vê o que soa, vê o 
que cheira, vê o que tem sabor, vê como é duro. Por isso, a experiência geral 
dos sentidos é chamada, como foi dito, concupiscência dos olhos, porque aos 
restantes sentidos, quando procuram conhecer algum objecto, também 
usurpam para si, por analogia, a função de ver, na qual os olhos têm a 
primazia. (AGOSTINHO, 2004, p. 82)

Descartes em Dioptrique (1637), começa com o seguinte elogio, antes de glosar 

sobre a fabricação de lentes e lupas:

30 Outros escritos do corpus aristotélico ratificam o mesmo, por exemplo, em De Anima, que possui uma seção 
inteira dedicada à visão e seu objeto em sua relação com os demais sentidos.



50

Toda a conduta de nossa vida depende de nossos sentidos, e como a visão é 
o mais universal e o mais nobre dos sentidos, não resta a menor dúvida de 
que as invenções que servem para aumentar seu poder estão entre as mais 
úteis que podem existir. (DESCARTES, 2010, p. 451)

O filósofo brasileiro Farias Brito, que assim como Evaldo Coutinho se inspirou 

fortemente em Bergson e Espinosa para criar seu “sistema”, também emprega a apologia da 

óptica em todo seu trabalho, particularmente em A Verdade como Regra das Ações (1903) ele 

identifica o conhecimento ou a “consciência” à “luz” :

E é precisamente no conhecimento e somente pelo conhecimento que a 
existência adquire valor, sendo que se nós mesmos não fôssemos dotados de 
aptidão para o conhecimento, nem existisse nenhum ser capaz de sentir e 
conhecer, nenhum ser dotado de consciência, neste caso o mundo, tal como 
existe, seria como se não existisse. Tudo seria morto e insensível. Nada se 
poderia perceber do que existe, e por conseguinte nada se poderia admirar do 
que é belo e grandioso. (...) Não se poderia mesmo falar em concepção, nem 
em realidade, sendo coisa de que não se poderia cogitar, a linguagem, uma 
vez que não se poderia pensar. De nada se teria notícia, e deste modo a 
natureza inteira, com a sua variedade infinita de aspectos, na sua sucessão 
indefinida de formas, ficaria eternamente sepultada no vácuo: noite 
silenciosa e eterna, na qual jamais, um momento, poderia brilhar um raio de 
luz, de modo a tornar perceptíveis as maravilhas do cosmo: o que tudo 
demonstra, de todo irresistível, a verdade do princípio: que é precisamente 
no conhecimento e somente pelo conhecimento que a existência adquire 
valor (BRITO, 2005, p. 66).

Na verdade, Farias Brito foi lido e respeitado por Evaldo Coutinho e é um forte 

candidato para ser considerado uma influência decisiva ou um antecessor direto da produção 

filosófica deste último, inclusive quanto à noção de apologia da óptica, abundantemente 

encontrada nas duas filosofias, embora ainda não se possa verificar em detalhes tal afirmação, 

desde que por enquanto não se realizaram estudos nesse sentido.

3.3 A RECONDUÇÃO DO PENSAMENTO À VISÃO

O primeiro passo para compreender o conceito de visão existenciadora é a tese de 

que pensar e ver são o mesmo, aquilo que chamamos de recondução do pensamento à visão, 

que significa a identidade da mente e da visão e, correlativamente, da idéia e do visual. A 

relação entre a mente e a idéia, no vocabulário da filosofia moderna, é estruturalmente 

análoga à relação entre o existenciador e o existenciamento proposta por Evaldo Coutinho, 

que é uma relação de sujeito-objeto, agente-paciente, substância-modo, com a ressalva de que



51

o existenciador, não somente conhece seu existenciamento, mas o cria no instante mesmo em 

que o conhece.

Os termos mente, espírito, alma, pensamento, foram usados sinonimicamente por 

Descartes (2008, p. 39) para designar uma entidade ativa e incorruptível, finita ou infinita, 

cuja atividade consiste em pensar ou ter idéias ou representações. Estes dois últimos termos 

foram desenvolvidos em menor grau por Descartes, mas foram principalmente os pensadores 

anglo-saxônicos como Locke, Berkeley e Hume, que deram à noção de idéia 

desenvolvimentos significativos, para designar uma entidade passiva que consiste em ser 

pensada por uma mente, não podendo existir senão em uma mente.

Os termos vigília, belvedere, miradouro, entre outros, são termos típicos da ordem 

fisionômica, completamente intercambiáveis, para designar a vida consciente em geral, e 

ratificam que a noção de visão excede a noção de fisiologia ocular, e, portanto, desvincula a 

noção de visão como exclusividade do sentido externo específico da visão.

Aparentemente esta redução do pensamento à visão diminuiria o escopo e a nobreza 

do pensamento, contraindo-o à visão, e de outro lado, ampliaria o da visão, alteando-a à 

totalidade da atividade subjetiva. Mas é preciso bem entender o que se quer dizer com “tudo é 

visão”. Marilena Chauí expressa muito bem este problema: “Como e por que se dá a 

passagem de todas as percepções à visão? Como e porque se dá a passagem do olhar ao saber 

intelectual, mantendo-se para este as categorias daquele?” (CHAUÍ, 1988, p. 40).

Pode-se aceitar, ainda com certa relutância, a razoabilidade da conversão da memória 

e da imaginação, ou seja, dos sentidos internos, à visão, mas fica difícil entender o que fazer 

com as idéias dos outros sentidos externos, como as do tato, dos sabores, dos ruídos, dos 

odores. O que significa dizer que são visão? Seriam coextensivos à alguma forma de cognição 

visual? Ou a ontologia fisionômica é seletiva e abstrai a existência dos outros sentidos 

externos?

Duas possibilidades de interpretação surgem, a primeira que a redução do 

pensamento à visão elimina a heterogeneidade dos sentidos pela uniformidade da visão (cujo 

objeto próprio são modificações luminosas), a segunda, diria que se trata de um recorte do 

conteúdo visual, a seleção de uma parcialidade da cognição e da realidade, eliminando os 

outros sentidos externos da consideração filosófica. Nem uma nem outra posição seria 

aceitável. A primeira interpretação eliminaria a diferença de natureza entre as idéias do tato e 

do paladar, por exemplo, e identificariam ambas à visão, isto é a recepção de cores e luzes, 

porém, isso não faz sentido. O Bispo Berkeley mostrou melhor que ninguém em Essay 

Toward a New Theory o f  Vision (1709) que idéias do tato e da visão são de naturezas distintas



52

e não se conectam necessariamente umas às outras, não havendo razão para crer, portanto, em 

“idéias comuns” entre os sentidos ou num “sentido comum” que poderia representar as 

qualidades primárias encontradas na própria coisa, como a quantidade de extensão de um 

determinado corpo, pois uma coisa é a extensão visível e outra a extensão tangível, e de uma 

não se pode inferir a outra, senão indutivamente, pois são sentidos e idéias heterogêneas, 

impossíveis de se reduzir uma à outra. Uma das imagens que Berkeley utiliza para dissociar a 

idéia de distância tangível da distância visual e com isso afirmar sua distinção real é a 

ascensão súbita de um homem em direção ao satélite lunar:

Suponha-se, por exemplo, que, olhando para a Lua, eu diga que ela está 
cinqüenta ou sessenta raios terrestres distante de mim. De que Lua se está 
falando? É claro que não pode ser a Lua visível, ou algo similar à Lua 
visível, isto é, a Lua que eu vejo, que é apenas uma figura plana redonda e 
luminosa, com cerca de trinta pontos visíveis de diâmetro. Pois, caso eu 
fosse transportado do lugar em que estou diretamente em direção à Lua, é 
claro que o objeto varia à medida que avanço, e, no momento em que eu 
tiver percorrido cinqüenta ou sessenta raios terrestres, não estarei de modo 
algum próximo a uma figura plana pequena, redonda e luminosa, e não 
perceberei nada semelhante a ela, pois esse objeto há muito desapareceu e, 
se eu quiser recuperá-lo, só posso fazê-lo retornando à Terra da qual parti. 
Além disso, suponha-se que eu perceba pela vista a idéia tênue e obscura de 
algo que não sei se é um homem, uma árvore ou uma torre, mas julgo situar- 
se a uma milha de distância. É óbvio que não posso pretender dizer que isso 
que vejo está a uma milha, ou que é a imagem ou semelhança de algo que 
está a uma milha, dado que, a cada passo que dou em sua direção, a 
aparência se altera, e, de obscura, pequena e esmaecida, torna-se clara, 
grande e vigorosa. E quando chego ao fim da caminhada, aquilo que vi no 
início desapareceu completamente, e não encontro nada que se lhe 
assemelhe. (BERKELEY, 2008, p. 28)

Quanto à segunda alternativa, da seletividade da visão, a analogia estabelecida entre 

a câmera de cinema e o olhar humano, favorece a adesão desta interpretação, mas tornaria a 

redução um mero jogo de palavras, pois implicaria que os existenciadores sejam entidades 

insensíveis a tudo que não é luz, como as imagens que inerem nos filmes da câmera, isto é, 

entidades que vivem no silêncio e na intangibilidade. E por outra, os cegos de nascença 

devem ser concebidos como portadores de visão existenciadora, caso contrário, toda a força 

da concepção de Evaldo Coutinho desvaneceria. Além disso, esta opção é simplista porque a 

ontologia tendo como objeto o universo inteiro não poderia se privar teorizando apenas uma 

fração dele, a existência e inexistência da fração visível aos olhos.

Concluindo, a redução do pensamento ao olhar não é nem homogeneizar os sentidos 

como coextensivos a uma idéia visual ou como formas de recepção de cores e luzes, 

tampouco uma seletividade ontológica da fração visual.



53

A melhor opção seria adotar uma terceira interpretação possível que começamos a 

endossar com a passagem seguinte, onde o termo “empíricas receptividades” deve ser 

entendido como “sentidos externos” :

Sob a dependência de meus olhos — refiro-me a estes como representativos 
de qualquer das empíricas receptividades — a realidade desperta no Ser 
quando a descubro, perdurando a sua vigência, em mim, enquanto a vejo. 
(COUTINHO, 1987, p. 102, grifo nosso)

Nesta terceira e definitiva descrição, os verbos imaginar, sonhar, querer e relembrar, 

cheirar e saborear, em suma, todos os sentidos internos e externos, fazem parte da tipologia da 

visão existenciadora. As categorias da visão são, portanto, extrapoladas a todos os sentidos 

internos e externos, de forma simbólica ou metafórica. A sensibilidade, a memória, a 

inteligência e a vontade enquanto múltiplas formas de visão existenciadora favorecem a idéia 

de unidade do pensamento. Essa unidade dos atos do espírito enquanto atos visionários vai dar 

origem ao conceito de imaginária. Por fim, visão ou óptica devem ser entendidas como 

“cognição em geral” -  pensamento tout court -  realizando a composição e união dos sentidos 

externos e internos:

Utilizei as palavras miradouro, lente, belvedere, olhar, lupa, na acepção de 
miniaturas da entidade maior: a de minha existência cognoscitiva. Todas as 
possíveis e as reais manifestações do Ser — que seriam do Ser para o Ser, 
por se tratar de substância imanente — acontecem no interior de minha 
apreensibilidade, se iluminam para a criação que lhes confiro, no exato 
momento de conhecê-las. Aquelas palavras atendem à simultaneidade dos 
membros da aliança ótica, e ainda subentendem a prioridade de meu vulto 
como derradeira instância, revelando-me o elemento sem o qual não se 
efetuaria a fusão simbiótica e consubstancial entre a luz e as coisas 
iluminadas, e, obviamente, não se daria a aglutinação entre mim e os meus 
existenciamentos. Sou o continente que nunca se separa de seus conteúdos, 
sou o criador que não aliena as criaturas, sempre imitando a claridade que 
preserva as coisas enquanto visíveis, graças a ela. (COUTINHO, 1987, p. 
62)

O encerramento do artigo supracitado de Marilena Chauí (1988, p. 61) pode ser 

aplicado à ordem fisionômica com bastante força: “O olhar, identidade do sair e do entrar em 

si, é a definição mesma do espírito” . Em uma palavra, o olhar é a metáfora do espírito. A 

imaginária, a mente, o espírito, é una, não importa se sua atenção está voltada ao mundo 

externo ou interno, o pensamento reduzido à visão favorece a identificação da visão interna e 

externa ambas como atos de visão, ou seja, “a identidade do sair e do entrar em si” . Na 

verdade, sentidos externos e internos se distinguem por mera convenção, à rigor nada pode ser



54

dito externo no solipsismo. Toda contemplação é autocontemplação, desde que o objeto da 

imaginária é o repertório de faces e nomes, e este repertório é de propriedade exclusiva do 

existenciador único e absoluto. É impossível que a imaginária conduza sua vigília para fora do 

repertório, os terrenos de transcendência, desde que não haveria o que ver e nem mesmo os 

olhos para ver, sendo esta a definição de “ponto intestemunhável” . A única entidade 

concebível cuja existência transcende a imanência do repertório cênico é o Não-ser, que é 

idêntico à morte fisionômica. Não o nome da morte, mas a morte real, a morte do 

existenciador absoluto.

3.4 A TEORIA DA IMAGINÁRIA

A redução do pensamento à visão acarreta a utilização do conceito de imaginária. 

Evaldo Coutinho desta forma substitui o vocabulário da mente e da consciência com seu 

próprio vocabulário, conferindo ao conhecimento sensível e intelectual uma aura de fruição 

estética, desde que a imaginária tem como função conter alegorias, ícones, símbolos, 

fisionomias, painéis; mais do que representações, idéias, imagens ou fenômenos. Daí a 

adjetivação “universo estético” se aplicar á ordem fisionômica, como faz Daniel Lima31; o 

universo evaldiano não é composto de “coisas, eventos e pessoas”, mas de “retábulos, 

entrechos e vultos”, a experiência em geral tem, antes e acima de tudo, um caráter cênico e 

significativo. É o tema predominante da artisticidade do Ser, a qualidade ou natureza estética 

do existente, a unidade da natureza e da arte.

Os componentes essenciais desta teoria do conhecimento são os que se desenvolvem 

em torno dos conceitos de imaginária, alegoria e símbolo, iconografia, e repertório. Nesta 

seção da dissertação, introduz-se uma análise destes conceitos e seus desdobramentos.

Se de saída quiséssemos transpor o vocabulário tradicional para a ordem fisionômica 

adiantaríamos com algum acerto, mas com alguma pressa, que a imaginária corresponde à 

mente ou à consciência; a formação alegórica equivale à idéia, representação ou imagem, a 

iconografia à memória; o repertório cênico ao universo inteiro, tudo quanto existe.

A imaginária é o órgão de conhecer e criar -  i.e. existenciar - presenças. Esta 

positivação de presenças sucessivas caracteriza a própria vida do existenciador e ao revés a 

cessação desta atividade é a própria morte fisionômica, a morte absoluta. Esta presença que 

não é uma coisa, nem a idéia de uma coisa, nem a representação de uma coisa, nem tão só

31 Ver “O Universo Estético de Evaldo Coutinho” (1983), de Daniel Lima.



55

simplesmente uma imagem virtual, todavia, caracteriza-se por durar e com isso infringir a 

vigência da lei do Não-ser, espécie de clarão sobre um fundo escuro. O mecanismo da 

imaginária é muito semelhante ao “cinematógrafo bergsoniano”, que se caracteriza por extrair 

do todo real uma sequência de paragens possíveis (imagens virtuais) para reconstituir na 

consciência individual o movimento real. Mas nota-se um forte desvio, pois tudo se passa 

como se Evaldo Coutinho assumisse o ponto de vista da câmera como o ponto de vista 

absoluto: no solipsismo, os instantâneos e séries de instantâneos gerados pelo cinematógrafo - 

os enquadramentos possíveis e sucessivos da abundância real - não podem ser consideradas 

recortes do real, senão que a própria realidade. A presença atual não é uma parte extraída do 

todo real que depois pode ser usada para recompô-lo na consciência, ela é a própria realidade.

A presença [do meu vulto] cria a realidade que ela — a minha presença — 
anteriormente prometera - enquanto se resumia à expectação, à prefiguração 
contida no pensamento. A realidade se patenteia quando a possibilidade se 
faz resolúvel, sendo que as duas qualificações se apresentam como as duas 
faces em que se editam os existenciamentos. O ato real é aquele que se situa, 
de imediato, em frente de meu belvedere, portanto, ele, o ato da realidade, 
exprime uma porção ínfima em comparação ao todo da imaginária externa 
que, com exceção desse pequeno flagrante, se alberga no seio da 
possibilidade. Se a realidade é, a rigor, aquilo que alcanço empiricamente, 
concluo que o universo, em mim, se constitui muito mais no campo do 
possível que no campo do real. (COUTINHO, 1987, p. 96)

A imaginária se distingue em externa e interna conforme denote percepção de uma 

coisa empiricamente presente ou ausente. A imaginária externa é por assim dizer a vigília, 

quando a atenção está voltada ao entorno, quando coincide a presença corporal do 

existenciador e do existenciamento na representação da consciência, a imaginária externa 

positiva a presença de um ser real, empírico, sensível, imediatamente alcançável. Fora da 

realidade, da presença, os seres subsistem apenas enquanto pertencentes à imaginária interna, 

idealmente ou mediatamente alcançáveis, residindo no território da possibilidade ou da 

virtualidade, subsistindo através do regime geral da ausência. A imaginária interna, por sua 

vez, envolve o que tradicionalmente é chamado de imaginação. É intercambiavelmente 

identificada como atividade do espírito ou do cérebro, numa característica indistinção entre o 

biológico e o espiritual, que é um expediente bastante empregado pelo filósofo. São



56

empregados os termos ideação, cerebração, inventiva, ideamento para designar a atividade da 

imaginária interna32.

A imaginária é externa enquanto o meu olhar a existencia[, a presença], e se 
promove à imaginária interna à medida que se desfaz a presença criadora, à 
medida que me recolho à reflexão de quanto vi, com o nome ausência a 
prevalecer ante a absorção de meus olhos.
Duas naturezas artísticas disputam o privilegio da existencialidade: a ideal e 
a empírica, a da imaginária interna e a da imaginária externa, sucedendo que 
a primeira absorve a segunda e, ainda, se reserva o condão de se constituir 
literariamente; isto é, de se tornar reclusa na minha cerebração, com a 
particularidade de se predispor, em mais próxima vizinhança, ao 
perecimento comigo. (COUTINHO, 1987, p. 2)

As distinções entre empírico e ideal foram sobremaneira exploradas em A 

Artisticidade do Ser (1987)33 e possui função dupla na obra evaldiana: uma função na 

filosofia da arte, servindo para distinguir as artes empíricas das artes ideais, outra na 

ontologia, para distinguir a possibilidade da realidade. A questão da diferenciação entre arte 

empírica e ideal não faz parte do escopo desta pesquisa, de todo modo, elas se distinguem 

porque as artes empíricas tem como matéria entidades empíricas ou sensíveis, por exemplo, 

volume (escultura), cor (pintura), e as artes ideais, por exemplo, a literatura, tem como valores 

entidades ideais ou intelectuais, como conceitos, imagens, personagens, narrativas. Mais 

detalhes sobre a distinção entre empírico e ideal, possível e efetivo, são fornecidas nos 

capítulos sobre a criação.

Como consequência, a relação entre o campo da imaginária externa e o da imaginária 

interna é de desproporção. A idealidade, possibilidade ou ausência é um círculo concêntrico 

indefinidamente mais amplo do que círculo do empírico e da realidade34, a primeira contendo 

e acumulando a segunda a cada passo que um instante presente se torna pretérito registrado e 

acumulado iconograficamente no repertório. A presença é ínfima comparada à imensidão 

oceânica da ausência, e é assim que Evaldo Coutinho trata a existência dos seres 

despercebidos -  um problema recorrentemente colocado pela crítica de George Berkeley. A

32 Seguem-se duas definições por analogia da imaginária interna, como é de praxe para Evaldo Coutinho que 
evita as definições diretas: “(...) visões do pensamento (...)” (COUTINHO, 1987, p. 9), e “(...) o exclusivo 
território do pensamento (...)” (COUTINHO, 1987, p. 8).
33 Nos referimos ao primeiro capítulo intitulado “Arte empírica e arte ideal” p. 1-12. Nas palavras de Evaldo 
Coutinho (1987ab, grifo nosso): “Compus em 1986 A Artisticidade do Ser. Precisava demorar-me nos conceitos
de possibilidade e realidade, de arte ideal e arte empírica (...) e mais outros”.
34 Talvez fosse preferível chamar “real” e “realidade” de “efetivo” e “efetividade”, desde que o possível também 
possui realidade no sentido de que existe, ou, o possível não é irreal ou inexistente, ou, a Realidade inclui o ideal 
e o empírico, o possível e o efetivo. Mas, ao invés, Evaldo Coutinho opta pelos termos real, presença, 
empiricidade, como sinônimos.



57

idéia de “desproporção” ajuda na seguinte questão: se a existência se identifica ao 

conhecimento, então como entender a existência das coisas desconhecidas por mim? A 

resposta é: fora do desempenho atual, imerso na ausência da imaginária externa, as coisas 

desconhecidas por mim pertencem de direito à imaginária interna, podem, a princípio, ser 

imaginadas, i.e. tem natureza ideal e não empírica, existem em nível de possibilidade, de 

expectação, em “vésperas de desempenho”. E como os nomes são o recesso da possibilidade, 

os seres desconhecidos estão albergados sob o nome genérico da indiferença. Ao passo que a 

realidade existe em “vésperas do perecimento”, o emergente que tão logo vem à tona logo 

evanesce. Há, outrossim, a ressalva de que o ideal, o objeto próprio da imaginária interna, se 

constitui literariamente, i.e. como a fruição de um livro, apenas o leitor tem acesso ao 

significado ideal mediante a grafia empírica, seu conteúdo é privado à consciência individual, 

ao contrário do objeto pictórico ou fílmico, disponível empiricamente à todos por igual, como 

sucede com os entes reais da imaginária externa, pertencentes de direito à comunidade óptica. 

A desproporção também harmoniza e reitera a “apologia do pensamento” em conexão com a 

“apologia da óptica”. Representa também o predomínio da ausência sobre a presença no 

decurso da vida, que assim fica composta de uma série de “mortes simbólicas” - perdas e 

ausências cognitivas - reforçando o sentimento fúnebre da obra.

Evaldo Coutinho simboliza a alternância e movimento as imaginárias, seja na direção 

da imaginária interna à externa, ou da imaginária externa à interna, sugerindo um tipo de 

circuito presença-ausência. A sucessividade empírica dos existenciamentos é representada na 

ordem fisionômica como a deambulação do vulto existenciador onde coisas inexistenciadas 

passam a ser existenciadas e desexistenciadas durante o caminho, ritmicamente, 

retroalimentando o circuito de perda de presenças e ganho de ausências, passo a passo e em 

função da presença e movimento do corpo do existenciador e seu campo de visão real. O 

deambular do existenciador representa a sucessão do não-ser (possível) ao ser (realidade) e do 

ser ao não-ser, ou seja, o trânsito dos entes da imaginária interna à imaginária externa e de 

novo à imaginária interna e assim sucessivamente, uma atualização de latências virtuais. 

Nessa metáfora, há a ressalva de que o deambulador, porquanto existenciador, é considerado 

o criador dos caminhos, das paragens e dos acompanhantes, por assim dizer, o existenciador 

caminha sempre dentro de si mesmo. A imagem do deambulador é expressa da seguinte 

maneira35:

35 Em A Artisticidade do Ser (1987) há um capítulo inteiro “A Deambulação” dedicado à metáfora.



58

No percurso da deambulação, em contacto visual com a imaginária extema, 
assisto ao espetáculo das coisas se transferirem da possibilidade de serem em 
mim, para a realidade de se incluírem em meu repertório. À idéia de 
ausência, alia-se à idéia de possibilidade de ser, a obliteração contida no 
desconhecimento, vindo a classificar-se como prestes a desfazer-se diante de 
minha lente, à guisa das fachadas e dos passeantes ainda longe de meu vulto 
que, se porventura lhes indagasse se seriam alcançados por mim, 
responderiam afirmativamente, assim urdindo-se, em fios de ingressão e de 
regressão, a teia entre o possível e o real. À medida que o belvedere se 
locomove, verifica-se que a sua tarefa importa em retirar as coisas do estado 
de possibilidade para o estado de realidade, com o exercício da locomoção a 
confundir-se com a sucessividade no tempo. Então, a minha receptividade 
ótica se preenche de si-tuações que, por seu lado, colaboram para a evidência 
de que o protagonista mais relevante do contínuo espetáculo é o meu próprio 
belvedere, o existenciador de meu acompanhante e das figuras em índice de 
possibilidade e de realidade. (COUTINHO, 1987, p. 95)

A presença e a ausência, os conteúdos da imaginária, se configuram 

fisionomicamente. Por isso o objeto da consciência é conceituado como formação alegórica, 

metáfora ou símbolo. A adoção de termos do campo da estética por si mesmo faz subentender 

a natureza pitoresca e significativa da existencialidade. Se no vocabulário tradicional os 

objetos ou modos da mente são chamados de imagens, idéias ou representações, no 

vocabulário fisionômico, os objetos da imaginária são alegorias, ícones, fisionomias, 

formações ou configurações alegóricas. Todo pensamento é essencialmente visão, e a visão é 

iconológica, a ordem fisionômica é essencialmente o desdobramento do pensamento na 

imanência da iconologia. O objeto da imaginária em geral, tudo aquilo que é existenciado por 

ela, quer seja imaginária interna ou externa, é necessariamente uma composição alegórica.

Por definição, uma formação alegórica é uma composição de nome e face. Nas 

palavras do filósofo: “Da junção do nome à face advém a alegoria, compondo-se a vida 

mediante os empreendimentos alegóricos” (COUTINHO, 1987, p. 19). O nome é o aspecto 

formal do existenciamento (continente, nicho, estojo, concha, forma), e a face é o aspecto 

material do existenciamento (conteúdo, ícone, recheio, matéria). Todo existenciamento é uma 

alegoria. Os termos fisionômicos sinônimos de nome são: nominalidade, nominação, legenda, 

titulação genérica, título, dístico. A face  é sinônima de: facialidade, figura, aspecto, 

conspecto, complexão, semblante. A face representa o aspecto imediatamente dado e visível 

dos existenciamentos e o nome o aspecto invisível e sutil que informa a visibilidade, 

tornando-a padecida. Os nomes se confundem com aquilo que se entende por analogia à teoria 

das paixões ou emoções, bem ao sabor cartesiano e, sobretudo, espinosano. Os nomes, como 

as paixões, variam em número indefinido sobre uma gama que vai da alegria à tristeza. Isso 

significa que o ato de existenciamento, do conhecimento criador, é sempre sentimentalmente



59

padecido. E mais que isso, num sentido ontológico os nomes são o recesso da possibilidade, 

querendo dizer que são condição de possibilidade, realidade recuada e anterior ao vir a ser de 

toda alegoria. As faces inexistenciadas estão contidas como possibilidades de algum nome. Se 

nenhuma experiência é possível fora do tempo e espaço, antes disso, nenhuma experiência é 

possível fora do nome e da face. Querendo dizer que nenhuma experiência é emocionalmente 

inerte. Nenhuma situação acontece na ordem fisionômica sem que esteja submetida à um 

nome, uma paixão, uma emoção, uma comoção específica. Daí os nomes ou paixões serem a 

forma da possibilidade.

A metáfora paradigmática para compreensão dos termos técnicos nominalidade e 

facialidade é a de uma escultura em busto. Tente imaginar a face  de um busto cujo título é 

alegria:

Uma vez sabido o nome da escultura - o campo desta arte é o preferido para 
as externações alegóricas - a visualização da peça confirma a nominalidade 
imprimida pelo escultor, geralmente grandes nominalidades como a justiça, a 
caridade, a piedade, a morte, os seus antônimos, as quais se detêm na 
corporificação a que se submetem, em franca explicitude, desde que se 
subscrevem à escultura ou ao grupo escultórico. A contemplação da obra 
revela um encarecimento especial, conhecendo-se que se trata de alegoria: a 
perscrutação do espectador, afora a preocupação de verificar os elementos da 
técnica, os valores em equilíbrio, enfim, os meios com que o artista remove 
para o trabalho a sua pessoal intuição, afora os cuidados de assimilação e de 
crítica, terá ele, o espectador, que captar o ponderável e imponderável 
relacionamento entre a face e o nome, atendendo à maior ou menor 
intensidade deste e à quantidade e qualidade das figuras com que o mesmo 
se fará explícito. Decerto que o mais firme empenho do artista consiste em 
impor à sua matéria um tal índice de diafaneidade que o ato de vê-la se 
ampliaria ao ato de ver também a denominação, e de tal sorte que esta fosse 
dispensada de aparecer na superfície da obra, em gravadas letras, e sim que o 
nome surgisse de modo imediato como o nome da cor que surge ao se 
deparar com a cor. (COUTINHO, 1996, p. 89)

A metáfora do busto equivale à metáfora do título no quadro: “alguns nomes por 

mim selecionados, estão aderidos a determinados painéis, à maneira de legenda sob um 

quadro” (COUTINHO, 1987, p. 17). Também seria possível a metáfora do dístico na fachada, 

ou da legenda na fotografia, etc. Este é o modelo de interação de um nome e uma face, uma 

relação de sugestão ou representação mútua, de modo que uma dada situação é uma



60

externação facial da forma nominal que lhe foi determinado, e o nome contém em 

virtualização as faces que lhe representam36.

Em verdade, refletindo sobre a qualidade e o interrelacionamento dos nomes, 
concluo que eles se localizam no recesso ou da alegria ou da tristeza, que 
constituem a dualidade contemporânea de todos os vultos e entrechos de 
meu repositório. Por conseguinte, a prática litúr-gica se processa nesse ofício 
de existenciamentos, segundo o qual prevalece o rito de preencher os nomes 
com outros nomes. À nominação alegria pertence a nominação amor, 
enquanto o nome da morte pertence ao nome tristeza; os seus conteúdos, as 
suas nuanças instituem na imaginária interna o espetáculo de gradações de 
um e do outro nome, com o meu belvedere a gravar, intimamente, a 
condição humana de transitar a extre-mos, em matizações opostas, 
existenciadas por mim e conser-vadas em mim, comigo. (COUTINHO, 
1987, p. 17)

O que acontece quando todo o existente (que é o mesmo que todo o conhecido, seja 

por presença ou por ausência) ganha uma aura estética, quando todos os existenciamentos são 

entendidos como alegorias? “Eu emprego uma linguagem aplicada às artes, daí as expressões 

que eu uso: belvedere, miradouro, painel, retábulos. Eu tiro do vocabulário artístico para 

aplicar no Ser, que é artístico.” (COUTINHO, 2000, p. 40). Aí entra o tema da redução dos 

existenciamentos à iconologia. Repetindo o que foi dito acima: a ordem fisionômica não é 

composta de coisas, eventos e pessoas, mas de retábulos, sucessos e atores, pois todas as 

coisas são como que “ungidas” de caráter cenográfico. Para tanto, Evaldo Coutinho usa os 

termos sinonímicos painel, retábulo, sucesso, entrecho, cena, situações, sequência, episódio, 

para designar os eventos da ordem fisionômica. Os termos sucesso e entrecho são como 

painéis e retábulos porque são eventos alegóricos, mas os primeiros dois termos passam a 

idéia de que uma ação acontece, e isto inclui sempre a presença humana, ao passo que painel 

ou retábulo dão a idéia de estaticidade, não necessariamente indicam ação dramática e, 

portanto, presença humana; estão uma para outra como natureza morta e o retrato. Todos os 

painéis estão submetidos a um nome, as situações se passam revestidas de alegria, 

indiferença, amor, desamor, ódio, tristeza. Em A Ordem Fisionômica os nomes mais 

assiduamente trabalhados são o da indiferença e da tristeza37.

36 Nesta seção faremos certa abstração sobre o processo de concessão de nome à face, que é o mesmo que a 
composição das alegorias, ou o tema da artisticidade, ver capítulo sobre a criação do demiurgo.
37 “Há, por conseguinte, uma singularidade no relacionamento entre o meu miradouro e os alvos a que ele se 
dirige: a da insciência de serem, fundamentalmente, em mim, as personagens que se deram à existência em 
virtude de minha existência. Com efeito, em minha obra se reúnem as situações em que foi prioritária a 
nominação da indiferença, qualidade esta que, vista de certo ângulo, se repete em freqüência diária, até 
parecendo que a criação minha se processa ao preço de ignorar-se o autor. Ao mesmo tempo, a insciência quanto



61

Do mesmo modo, as outras pessoas enquanto existenciamentos, e, portanto, 

alegorias, não são entendidos estritamente como uma composição de corpo e espírito, mas, 

compostos de nome e face, uma vez reduzidas à iconologia e dada a apologia da óptica, são 

entendidas como vultos, atores, bustos, rostos, intérpretes, personagens, efígies: “Por isso que 

emprego a palavra ator como sinônima de rosto, de semblante, de efígie, de face, ao longo dos 

livros sobre a ordem fisionômica, nas vezes em que pretendo sugerir a representatividade 

investida pelo corpo (COUTINHO, 1987, p. 194). Isto é, as pessoas são reduzidas à entidades 

não somente puramente ópticas, mas principalmente, à entidades representativas e 

cenográficas, que estão desempenhando em ato um enredo significativo, ainda que inscientes 

da representação. A noção de atores é bastante importante para se fazer idéia do tratamento 

dispensado às outras pessoas na ordem fisionômica. As pessoas como personagens têm uma 

função básica no sistema: as pessoas em seu convívio na comunidade óptica estão 

representando um papel. Mesmo que estejam inscientes de seu papel, do ponto de vista do 

existenciador, elas sempre recebem um nome e uma face, e por isso mesmo são seres 

representativos. O existenciador, assim como o diretor de cinema ou teatro, pode dispor sobre 

os atores, como se o elenco de ambas as iconografias estivesse submetido ao seu libreto ou 

script. Pode-se alterar a face dos atores no domínio da imaginária interna; e pode-se alterar o 

nome no domínio da imaginária externa, em que a face permanecendo inalterada, recebe outro 

nome determinado por vontade própria do existenciador. Esta noção de dispor sobre os 

eventos e atores se capitula no capítulo da criação e composição de alegorias. Daí:

Cada figura exibe simultaneamente dois papéis: um, dela mesma e 
correspondente à tradução de que é consciente, e o outro, o estatuído por 
meu pessoal belvedere, sucedendo que o segundo, pela simbologia que 
encerra, importa mais na ordem fisionômica, em virtude da exclusividade de 
sua existência em mim, da evidência de minha absorção sobre a efígie ou 
episódio observado. Revestindo o desempenho dos atores movido por eles 
mesmos, o meu belvedere está a inserir-se de situações e nominações que se 
dão e se deram fora de minha interferência, sem sequer o meu alvitre. Em 
face de tal inerência, denota-se que os painéis da realidade nunca se 
objetivam, ao contrário, por mais independentes que pareçam, por mais 
causadores, que sejam, de suas formações, os painéis da realidade devem a 
mim, em mim, a conjuntura da existência. (COUTINHO, 1987, p. 111)

ao desempenho que me ofertam, permite-me a desenvoltura de todo o elenco, de modo que nenhum intér-prete se 
recusa à representação que lhe determino, ao aproveitar os mesmos gestos que ele aplica em sua momentânea 
realidade.” (COUTINHO, 1987a, p. XI)



62

Se as coisas reais e ideais são alegorias, e as alegorias são confeccionadas (às vezes 

pela fortuidade, às vezes pela intencionalidade) no mesmo ato de serem fruídas, firma-se 

aquilo que Evaldo Coutinho chamou de “disponibilidade das faces ao nome” ou 

disponibilidade fisionômica. Este tema será trabalhado em detalhes no capítulo da confecção 

das alegorias, que é precisamente a determinação de nome à faces, no momento salienta-se a 

relação da face para com o nome, que é uma relação de docilidade, plasticidade, 

disponibilidade. A questão da disponibilidade fisionômica reforça a imagem da consciência 

como demiurgo platônico, imagem extensivamente explorada por Evaldo Coutinho, desde que 

seu desempenho fundamental é plasmar formas na matéria. Essa metáfora por extensão 

reforça a equivalência da face com a matéria e da forma com o nome. As faces se 

caracterizam pela quantidade, pela passividade, pela indeterminação, pela fluidez. Os nomes 

se caracterizam pela qualidade, pela atividade, pela determinação, pela fixidez. Um único 

nome, por ser considerado intenso em oposição à face extensa, pode conter simultaneamente 

uma multiplicidade indefinida de faces e uma única face pode receber simultaneamente 

sucessivamente uma quantidade indefinida de nomes. O nome e a face se relacionam como a 

palavra e o sentido, a grafia extensa e facial das letras torna presente o sentido empiricamente 

ausente da palavra, o nome é sempre descrito em termos “atmosféricos”, recintos e nichos 

envolvedores da presença.

Da generalidade dos nomes, depreende-se que o nome funciona como uma espécie 

de recesso da possibilidade, porque uma face que inexistenciada está contida enquanto 

possibilidade de externação ou representação de algum nome, o nome lhe antecede como o 

gênero antecede o caso individual:

Acredito que depois de mim mesmo, sejam os nomes genéricos — a alegria, 
a tristeza, a indiferença, o amor, o ódio, a piedade, a iniqüidade etc., 
nominações e subnominações intemporais — os mais incisivos na unificação 
dos vultos e painéis de meu repertório. Parecem estalagens fixas onde as 
pessoas se hospedam infalivelmente, e às vezes habitações de permanente 
morada; nenhum comportamento ou atitude humana se isenta de um nome 
suscetível de configurar-se em episódio ou flagrante de minha lupa, de 
modelar-se em alegoria. (COUTINHO, 1976, p. 50)

No entanto, o aspecto funéreo  da intuição evaldiana faz que o nome da morte 

contenha o número indefinido de nomes e subnomes, num argumento inclusivo cuja imagem, 

novamente, é a dos círculos concêntricos que se contém um ao outro. Esta característica é 

fundamental para a teoria dos nomes: todas as alegorias, todos os existenciamentos, isto é, 

todo o conhecido por ausência e presença ou todo o existente, o Ser, é reduzido ao nome



63

envolvente da tristeza, e por extensão da morte. A tristeza é o nome mais amplo, o nome 

ubíquo, continente de todos os nomes e de todas as faces, inclusive do seu correlato alegria. 

Não importa se os painéis são nominados pela alegria, beatitude, êxtase, festa, num primeiro 

relance, pois uma alegoria ipso facto  ser existenciada, já está sujeita à ser reconduzida ao 

nome tristeza por uma série de motivos simbólicos. Ipso facto  a cognição se submeter a 

determinação do tempo e do espaço é um símbolo da limitação, da ausência, por conseguinte 

da morte e da tristeza. Por exemplo, todo entrecho da alegria está submetido à sucessão, ou 

seja, tem o seu final contido em si mesmo como possibilidade iminente, e por isso simboliza a 

ausência, que por sua vez simboliza morte universal, e assim por diante com relação a todas 

as alegorias e símbolos. A alegoria maior da obra é que por mais positivo o nome do retábulo, 

todos estão sujeitos a perecerem com a morte do existenciador absoluto, justificando e 

ratificando o princípio de ubiquidade da tristeza. Daí que os existenciamentos (no caso, as 

alegorias) significam algo para além de si mesmos: significam a realidade ulterior do 

existenciador, cuja característica principal é existir às vésperas da extinção, e todo conteúdo 

da imaginária concorrer para representar este princípio do sistema.

A memória conceituada no contexto fisionômico só poderia ser entendida como 

iconografia, termo que denota uma coleção ou acervo de ícones. A iconografia é o registro e 

acúmulo das alegorias reais e ideais, continente das presenças e das ausências do passado. Na 

ordem fisionômica à rigor tudo é passado, exceto a presença atual e real da imaginária 

externa, desde que a imaginária interna também é uma forma de desatender do presente. O 

internamento dos atos de presença na memória simboliza uma espécie de vocação dos 

existenciamentos atuais à retornarem ao campo da possibilidade e do passado, ao território da 

ausência. A iconografia divide-se em iconografia externa e iconografia interna. A primeira 

sendo o registro dos atos de realidade e o outro o registro dos atos possíveis.

De modo irredutível, tenho as personagens não só em exibição na 
cena, mas também as possuo em seus bastidores, em suas vidas não 
declaradas aos meus olhos. O meu repertório consta do passado havido 
sob o meu testemunho, e do outro passado igualmente havido, o que 
me advém em termos de virtualidade, incluso numa secção que, do 
mesmo modo, se modela de conformidade com o módulo de minha 
receptiva, sendo esta o estojo absoluto em que penetram e estão os 
entes e episódios de toda a imaginária. (COUTINHO, 1976, p. 59)

As duas iconografias somadas e mais o eventual ato de realidade presente, em vias de 

ingressar na possibilidade, consistem em toda a existência na ordem fisionômica. O 

continente maior que abriga toda a existência é o chamado repertório cênico ou repositório,



64

que sugere também a idéia de um acervo onde os objetos estão disponíveis para serem postos 

e repostos em uso, em especial postos em cena: seus componentes são personagens e 

figurinos, cenários e enredos, etc. Todas as alegorias e símbolos, bem como a matéria e a 

forma de que são feitos as alegorias e símbolos estão contidas no repertório. O conceito de 

repertório vem para denotar o universo: tudo o que existe, existe na imanência do repertório, o 

continente de todos os continentes. A duração do repertório - cuja exploração se dá por conta 

da imaginária e sua conservação por conta da iconografia - é a existencialidade do 

existenciador. A existencialidade compreende a presença e a ausência, o real e o possível, 

ambas edições da repertório, em suma, todo o universo.

Uma vez apresentados introdutoriamente os conceitos de alegoria, imaginária, 

iconografia e repertório, colocamos alguns problemas e consequências à teoria da imaginária.

A alusão a Berkeley é o primeiro problema. Se todos os objetos do sentido são idéias, 

como distinguir o sono da vigília ou a imaginação da realidade? Como distinguir entes de 

realidade e entes de ficção? No vocabulário da ordem fisionômica como distinguir a 

iconografia interna da iconografia externa, como saber se se trata de um ente do devaneio ou 

um ente de realidade? A distinção entre o empírico e o ideal de um ponto de vista ontológico 

é um tema clássico na filosofia moderna. Em especial, o tratamento dispensado por Evaldo 

Coutinho à este problema parece uma alusão ao tratamento dispensado por George Berkeley 

em Treatise Concerning the Principles o f  Human Knowledge (1710). Na seção 30, Berkeley 

(1998, p. 106) distingue os entes possíveis dos entes reais da seguinte maneira: “As idéias dos 

sentidos são mais fortes, vivas e distintas do que as da imaginação; têm estabilidade, ordem e 

coerência e não são produzidas por acaso como frequentemente as que são efeito da vontade 

humana, senão que formam cadeias ou séries de admirável conexão”38. Para Berkeley, que 

reduziu os entes reais e ideais à idéias, ou objetos da mente, levanta-se naturalmente a questão 

de como diferenciar o empírico do ideal, o factível do fantasioso, do contrário, significaria 

questionar a estabilidade das leis da natureza, que é a linguagem do Autor da natureza, e a 

base, primeiro, da “ação para utilidade da vida” e, depois, obviamente, das ciências naturais, 

lembrando que Berkeley pretende combater o ateísmo e o ceticismo científico.

A ordem fisionômica coloca dois contrapesos para a argumentação de Berkeley: o 

primeiro que a iconografia externa também é submissa, em certa medida, à vontade humana, 

este tema é incorporado no capítulo da composição das alegorias, mais especificamente da 

disponibilidade das faces empíricas serem intencionalmente nominadas. O segundo é a

38 Houve muitas críticas à esta distinção de Berkeley pelos especialistas:



65

resolução da distinção ontológica da ficção e da realidade de modo à indistingui-las, ou 

melhor, reconduzindo a dualidade das imaginárias à composição de uma unidade maior, que é 

a unidade das imaginárias. Não como Berkeley que daí argumenta pela existência de um 

Autor da natureza, isto é um espírito infinito que imprime na mente humana as idéias dos 

sentidos externos. Além disso, são efetivamente indistinguíveis uma visão ideal de uma 

empírica, o sonho e a vigília são indiscerníveis, a própria experiência empírica é ladeada pelos 

territórios da ausência, que são completados, em seus interstícios, pelo poder da imaginação, 

em outras palavras, a própria experiência de realidades é composta com a experiência de 

idealidades, “a imaginária é una” e se distingue apenas por “convenção”, não se distinguem 

realmente:

Às vezes, alguns desses desempenhos ressumam tanta importância em minha 
sensibilidade que os tenho por nivelados a outros que a visão física me 
oferece. Do ângulo facial em que me coloco para positivar o meu poder 
existenciador, não vejo por que diferençar os conspectos cênicos da 
objetividade e os conspectos cênicos da imaginação; a óptica é una, ela 
abrange os dados que a realidade lhe distribui, mas, ao fazê-lo, todos se 
convertem ao sentido fisionômico de dependência ao meu existir, tal e qual 
sucede com os desempenhos de minha imaginativa. (COUTINHO, 1976, p. 
30)

Ou por outra:

Valho-me, constantemente, da indistinção entre o fictício e o real, à maneira 
da luz que não escolhe os atendidos por sua claridade. Comparo-me ao 
estrado onde todas as peças da dramaturgia podem apresentar-se, visto que 
tenho de comum com ele a circunstância de se conterem em mim os 
cometimentos de toda ordem, com o complemento de que os sucessos 
sobrevindos pertencem ao rol de minha existencialidade, no qual se 
capitulam os espectadores desses cometimentos. (COUTINHO, 1987, p. 
190)

O segundo problema está contido na relação existenciador-existenciamento, se ser 

conhecido é ser existenciado, qual o estatuto ontológico dos seres desconhecidos por mim? 

Primeiramente, ser ignorado ou desconhecido, pode ter três sentidos: seres que ainda não 

vieram à existência, “idealizações quanto ao futuro”; seres que existem, mas ainda não 

chegaram ao meu conhecimento, “desertos de atenção”; e os seres impossíveis de serem 

existenciados, que tem contradição na essência (ou definição), e sua existência consistiria 

num absurdo ou ilogicidade, como por exemplo, é o caso do “ponto intestemunhável”, isto é, 

a visão do próprio féretro ou a visão dos entes póstumos. Esta questão Evaldo Coutinho 

soluciona facilmente com um argumento de lógica inclusiva: o repertório do existenciador



66

absoluto é o continente de todos os seres possíveis e efetivos, existenciador das empiricidades 

ou das meras idealizações. “As empiricidades e as ideações se submetem ao curto prazo de 

minha vida” (COUTINHO, 1987b, p. 5). Na ordem fisionômica são chamados de seres 

inexistenciados os seres do futuro ou os seres desconhecidos por mim, estes são alegorias 

“virgens de desempenho”, e que em mim são, de direito, mera imaginação caso, de fato, eu 

volte a atenção sobre eles. No entanto, só existem em possibilidade em virtude da pessoal 

existência do existenciador absoluto, são existenciados por ausência.

O terceiro item é uma consequência. A universalização máxima do conceito de 

morrer na morte de outrem implica que o eu pessoal é desexistenciado toda vez que alguém 

morre algures, seja um conhecido (presente) ou um desconhecido (ausente), do mesmo modo 

como, na minha morte, na morte absoluta, morrem todas as pessoas, e não somente as 

efetivamente existenciadas, mas as potencialmente existenciadas (inexistenciadas), que 

existem em virtualização. A única diferença de ser desexistenciado do repertório de um 

existenciador falecido conhecido meu de um desconhecido é que a primeira cena carrega o 

nome da tristeza e a segunda da indiferença, mas ontologicamente é a mesma coisa. De modo 

que há um acúmulo de mortes em número imponderável compondo a existencialidade de cada 

existenciador; é o tema da “densidade funérea” e do “morrer lentamente e várias vezes” .



4 CRIAÇÃO

A teoria da criação de Evaldo Coutinho é tão importante como a teoria do 

conhecimento ou visão, porquanto, por definição, para o existenciador conhecer é o mesmo 

que criar. O ser humano é essencialmente um existenciador, e por isso, muito mais do que 

uma entidade pensante: “o indivíduo humano é mais do que a consciência de si próprio e das 

relações que mantém com os elementos externos: cada vulto humano é essencialmente 

demiúrgico” (COUTINHO, 1976, p. 17). Para o existenciador pensar o existente é o mesmo 

que criá-lo. O problema é o significado de “criação”. Evaldo Coutinho emprega imagens 

múltiplas para definir o conceito de criação, quase sempre atribuindo-lhe qualidades divinas. 

Há passagens em que a criação é comparada à criação do demiurgo, principalmente em O 

Lugar de Todos os Lugares, mas há outras passagens em que é comparada à do Deus da 

Bíblia, exclusivamente em A Artisticidade do Ser. Há mesmo trechos em que a imagem do 

Deus hebraico-cristão e do demiurgo aparecem no mesmo parágrafo, combinadas, 

subentendendo-se uma sobreposição de metáforas e significados (COUTINHO, 1987, p. 170). 

Grande parte da complicação que cerca este assunto certamente deriva do fato de que as duas 

divindades são distintas precisamente quanto à noção de criação. A primeira criação 

representando uma creatio ex nihilo, a segunda uma poiésis. Seriam as duas metáforas 

contraditórias, fornecendo assim um conceito inconsistente ou escorregadio de criação? Deve­

se dar mais peso a uma imagem do que a outra para manter a coerência?39 Nossa 

argumentação se inclina a interpretar a criação admitindo ambas as descrições, através da 

superposição das metáforas numa espécie de cruzamento livre das tradições hebraica e grega.

Desse ponto de vista, o ato de criação pode ser decomposto em dois planos distintos, 

mas conectados: a criação no plano gnosiológico e a criação no plano ontológico, este último 

nível subordinando o primeiro e fornecendo sua coerência. O plano gnosiológico é 

representado pela criação do demiurgo, se trata da criação de uma alegoria ou símbolo, a 

imaginária concedendo nome às faces. O plano ontológico é representado pela criação do 

Deus hebraico-cristão, se trata da origem absoluta do próprio repertório, que é o continente 

das faces, nomes, alegorias e símbolos, e da própria imaginária, seria algo como e a causação 

e conservação da essência e existência do universo a partir do nada. Entendendo Deus e o

39 É possível explicar a preferências dos comentadores, em especial de Nelson Saldanha, ao solipsismo como 
“idealismo”, pelo maior peso atribuído ao O Lugar de Todos os Lugares em detrimento de A Artisticidade do 
Ser, que viria por último esclarecer pontos obscuros e introduzir pequenas novidades, como é o caso da imagem 
do Deus da Bíblia, que não consta nos livros anteriores, nas quais prevalece somente a metáfora do demiurgo.



68

demiurgo ambos como metáforas para o eu pessoal, o existenciador único e absoluto, pode-se 

dizer que o demiurgo cria incessantemente alegorias e símbolos a partir dos nomes e das 

faces, sendo que as faces e os nomes já existem em um repertório, este repertório, por sua vez, 

é criação de Deus, do nada e sem concorrência causal com nenhuma outra entidade. A 

metáfora do demiurgo não contempla a causação da existência mesma da face e dos nomes. A 

compatibilização das duas metáforas acontece com o entendimento de que a criação 

demiúrgica se aplica à criação no plano do conhecimento e a criação hebraico-cristã se aplica 

à criação no plano da existência. Dupla face da criação existenciadora. Daí tanto não haver 

contradição entre as metáforas quanto uma fornecer a pista de pouso uma da outra.

Esta distinção é a pedra angular da interpretação do sistema solipsista, ela demarca 

um ponto de ruptura na interpretação. A interpretação do solipsismo como um monismo 

imanentista subjetivista - nosso argumento de pesquisa mais amplo - depende de saber se a 

relação existenciador-existenciamento é uma relação de criação gnosiológica ou uma criação 

ontológica ou ambas. Se a criação for meramente gnosiológica, demiúrgica, então os 

comentadores anteriores, em especial Nelson Saldanha, tem razão em seu esforço de imaginar 

saídas para o problema do estatuto ontológico das coisas e das pessoas, e interpretar o 

solipsismo como um “idealismo”. Se por outro lado, a criação for além de gnosiológica, uma 

criação ontológica, então a única concessão possível ao problema da existência externa é 

questionar a condição de aceitabilidade dessa noção dentro do contexto em que a filosofia é 

uma forma de arte, na mesma linha em que o faz ou parece fazer Daniel Lima. O argumento 

deste trabalho vai no sentido de anular qualquer contradição entre as duas noções de criação, 

não excluindo nem uma nem outra. Significa dizer que a noção criacionista evaldiana se diz 

em duplo sentido, sendo o maior indício disso o emprego combinado de duas imagens 

cosmogônicas distintas para a definição do ato: a criação do demiurgo, que tem seu modelo na 

poiésis do artesão conforme a descrição platônica do Timeu, e a criação do Deus da Bíblia, 

que tem seu modelo na creatio ex nihilo conforme descrita no livro do Genesis. Entendendo 

desta maneira, é possível compatibilizar as duas metáforas díspares e prover de um sentido 

coerente a asserção fundamental: “conhecer é o mesmo que criar” .

4.1 A CRIAÇÃO DO DEMIURGO

O expediente de comparar o existenciador ao demiurgo aparece abundantemente nos 

dois ensaios ontológicos de Evaldo Coutinho, principalmente nas adjetivações do verbo 

conhecer. Desse modo, diz-se que o conhecimento é demiúrgico. Na ordem fisionômica,



69

conceber uma idéia no espírito se parece mais com uma fruição e criação estésica do que uma 

mera representação espaciotemporal, este diferencial da teoria evaldiana é fundamentada na 

noção de natureza artística do Ser, que é denominada pelo neologismo de “artisticidade do 

Ser”, uma noção que combina aspectos de gnosiologia, estética e cosmogonia. Existenciar não 

é um ato inerte e amorfo do ponto de vista do padecimento emocional, toda a alegoria e 

símbolo são revestidas de representatividade cênica, de um nome, elas nos afetam de tal ou 

qual maneira, em tal ou qual sentido, elas representam sempre a alegria ou a tristeza, a vida ou 

a morte, o Ser ou o Não-ser -  no fundo, todas alegorias representam sempre a morte devido ao 

princípio de que tudo está destinado a morrer comigo, resultando na ubiquidade do nome 

tristeza.

O demiurgo do qual nos fala Evaldo Coutinho deve ser entendido como o deus 

platônico apresentado principalmente no diálogo Timeu e em menor grau na República, como 

elemento fundamental de sua cosmologia e cosmogonia. Durante os séculos, em especial 

durante o helenismo, o demiurgo recebeu diversas interpretações mais ou menos heterodoxas, 

como a neoplatônica e a gnóstica, que nos interessam apenas secundariamente. Em sua 

interpretação mais corrente, o demiurgo é o deus responsável pela criação, in ordine, do 

mundo celeste, do tempo, da alma do mundo, dos deuses, da alma humana, e da organização 

do assim chamado mundo material (FREELAND, 2006, p. 207). Platão não se demora muito 

explanando a natureza e conduta deste ser. Mas é possível dizer que os elementos empregados 

em sua criação, a saber, as eide (ou Ideias, Formas, Modelos, Paradigmas) e a matéria informe 

(o Receptáculo), estão à sua disposição como princípios preexistentes e, de certa forma, sua 

existência não depende da existência do demiurgo; além disso, o demiurgo não é onipotente, 

sua criação se subordinando à idéia de agathón (Bem) e ele se esforça por produzir o kosmos 

da melhor maneira que lhe é possível:

Primeiro, consideremos as ações criativas do Demiurgo. Não é dito muita 
coisa sobre este agente ativo, mas claramente a obra do Demiurgo não se 
parece com a do Deus judaico-cristão, que cria a partir do nada ou ex nihilo. 
O Demiurgo começa em um arranjo que já inclui ambas as Formas e as 
realidades físicas informes chamadas de Receptáculo. (...) O Demiurgo é um 
artesão [handiscraftman] que opera através da razão (nous) olhando um 
modelo das Formas. Este modelo deve ser eterno e bom, pois o universo é 
eterno e bom. (FREELAND, 2006, p. 207, tradução nossa)

A criação do demiurgo é uma ordenação da matéria através do uso das formas 

eternas e imutáveis, é muito mais uma composição hilemórfica, o que a palavra grega poiésis 

pode querer dizer bem, o que se opõe diretamente à noção latina de creatio ex nihilo, que



70

significa a mudança do não-ser ao ser, do nada à existência. Nesse sentido, a palavra latina 

faber  traduziria melhor do que creator esta espécie de criador divino. A criatividade 

demiúrgica tem seu modelo, por analogia, na criatividade do artesão, artificie ou operário em 

sua oficina, como o próprio termo indica. Platão ao dar um uso filosófico ao termo 

demiourgós, composto de demiós (povo, popular) e érgon (obra, trabalho), tinha em mente 

este significado. A relação existenciador-existenciamento segue o mesmo modelo da relação 

entre o demiourgós, a khôra e as eide: o existenciador plasma na matéria passiva e 

indeterminada - a face - uma forma ativa e determinada - o nome - resultando numa alegoria 

ou símbolo. Não raro a consciência é descrita por Evaldo Coutinho (1987, p. 111) “uma 

oficina de alegorizações e simbolizações”, ratificando a metáfora do existenciador com o 

artificie divino platônico.

Para o existenciador, a criação demiúrgica se refere à criação de uma idéia no 

espírito, isto é, a elaboração de uma alegoria ou símbolo pela imaginária. E desde que toda 

alegoria ou símbolo, seja um ente ideal ou empírico, é entendido como um composto de nome 

e face, têm-se que a junção de uma forma nominal à uma face indeterminada é um ato 

demiúrgico. Deste modo, a contemplação das alegorias é idêntica à sua determinação 

qualitativa, isto é, idêntica à sua criação em sentido demiúrgico. Essa atividade demiúrgica, a 

alegorização e simbolização do existente, para o sujeito da visão é incessante e se confunde 

com o próprio conhecimento ou artisticidade. Na verdade se confunde com a própria vida do 

existenciador, sendo a cessação da criação de alegorias o mesmo que a morte absoluta do 

existenciador: “compondo-se a vida mediante os empreendimentos alegóricos” (COUTINHO,

1976, p. 19).

Enquanto se discorre sobre a artisticidade é preciso deixar em suspenso a questão da 

criação (creatio), bem entendido, a causação da existência dos próprios nomes e faces, do 

repertório continente dos nomes e faces e da própria imaginária que tem o repertório por 

objeto. Limitando-se à imagem demiúrgica, que descreve somente a composição facio- 

nominal de alegorias e símbolos, vale dizer, delineia um conceito de criação em nível 

puramente gnosiológico, nada se pode dizer em favor ou desfavor da existência independente 

das coisas e pessoas, nem da questão da criação da existência da consciência pessoal. Em 

outras palavras, as seguintes perguntas permanecem sem resposta neste nível de interpretação: 

quem criou os nomes e faces que o demiurgo emprega na criação das alegorias? Quem criou o 

próprio demiurgo? Quem ou o quê existenciou o existenciador absoluto, ou ainda, quem ou o 

quê criou o eu pessoal dentro do sistema solipsista? Para respondê-las seria inútil empregar a 

metáfora do demiurgo. Para explicar a identidade do conhecimento e da criação é preciso



71

admitir um criacionismo suplementar, em nível ontológico, como a causação da essência e 

existência de tudo quanto existe, inclusive da própria imaginária e de seu repertório. Esta 

outra forma de criação, na ordem fisionômica , é descrita pela imagem do Deus da Bíblia, que 

se compenetra sem contradição com a imagem do demiurgo.

Cosmogonia, gnosiologia e estética se imbricam no conceito de visão existenciadora, 

que se move sempre no elemento da artisticidade. A visão existenciadora ao tomar 

conhecimento do mundo visível, determina-lhe nominalmente, adjetiva o Ser. Ver ou 

existenciar é uma espécie de ordenação do mundo, de fruição e criação estética, e um ato de 

conhecimento:

A propósito, há as simbologias que aludem ao Ser em generalidade e as 
referidas ao meu vulto conquanto existenciador do Ser, em ambos os casos 
prevalecendo o conspecto de minha consciência. A consideração sobre as 
duas perspectivas importa no reconhecimento de uma artisticidade na 
plenitude do Ser e em minha pessoal apreensibilidade. As aparências 
explícitas e as formuladas por meu pensamento, ante a cooperação da 
imaginária externa, se deixam classificar no capítulo de uma estética que 
seria, em coerência com a ordem fisionômica, uma estética de natureza 
imanencial. Nela se sobressai o meu vulto a consignar, como de sua 
existencial autoria, tudo quanto se nomeia de metafórico, de alegórico e de 
simbólico, quer no plano do modelo, quer no plano do criador em sua 
oficina. De determinado ângulo, o conhecimento do Ser e a sua artisticidade 
são a mesma coisa, parecendo que a conversão da possibilidade e da 
realidade em conteúdos de meu repertório, se opera mediante uma triagem 
na qual o gosto pela harmonia em direção à unidade, firma a elaboração da 
obra. Trata-se, sem dúvida, do apresto do belvedere no intuito de aquiescer 
às efígies e aos fatos que a sua luz ilumina, com a subjetivação minha a ser 
mais que um requisito para a obtenção do conhecimento: ser o próprio alvo 
do conhecimento, visto que, no domínio da existencialidade estou em mim, 
sem poder retirar-me de mim. Mágica certamente se afigura a continência de 
minha pessoa quanto ao Ser em generalidade e em particularidades, não 
possuindo outra palavra, fora da tautologia, que assentasse no cometimento 
de eu vir a existenciar os antagonismos, as controvérsias acerca de minha 
permanência solipsista. Dentro da limitação de meu prazo, não há restrição 
para a presença ou para a possibilidade, para a realidade e para a ficção, 
todas as coisas do universo são os materiais de minha oficina, e somente eu, 
o artista, me ponho a montar a imensa obra, sem dispensar elemento algum, 
nem os que se recusam ao meu atendimento. (COUTINHO, 1987, p. 170­
171)

Este modelo demiúrgico de criação -  atribuição de forma à matéria -  é a mesma que 

Evaldo Coutinho enxerga como sendo a criatividade própria do artista em geral, em seus 

ensaios estéticos. A criatividade artística, segundo ele, reside na capacidade do artista externar 

uma intuição (a forma ativa) sobre uma matéria (a matéria passiva), através da manipulação 

do seu campo form al. O artista é um demiurgo quanto à aplicação de sua própria ordenação



72

sobre a matéria informe, desse modo, a criação artística é demiúrgica e, assim definida, 

também é um modelo sinonimicamente válido para explicar a fabricação de alegorias e 

símbolos na oficina da consciência, a criação em nível gnosiológico.

A analogia da imaginária com a câmera de cinema aparece com toda a força neste 

ponto. Do campo formal da imagem pura  -  a matéria específica do cinema - nenhum valor 

senão a angulação da lente representa a nominação de uma face. No cinema, uma face 

flagrada pela câmera tem alterada sua nominalidade quando o ângulo ou posição a partir de 

onde é focada se desloca, diz-se, por exemplo, que em plongé ou contra-plongé a mesma face 

pode avultar predominadora ou inferiorizada, não em virtude da própria face, mas da pura 

angulação da câmera. Isso representa, na comparação da visão existenciadora com a câmera 

de cinema, a mesma dependência da nominação das alegorias ou imagens às disposições 

subjetivas do existenciador. Esse processo da câmera angular as faces imprimindo-lhes 

tonalidades emocionais que podem ser subentendidas em nível puramente óptico ilustra o que 

Evaldo Coutinho entende como a estilização, modulação, escalonamento, mensuração, dos 

objetos do conhecimento operado pela visão existenciadora. Pode-se dizer sem exagero que a 

criação ou controle do visual é precisamente a atribuição do cineasta. Daí o cinema ser 

considerado também como um paradigma da criação implicada na relação entre a imaginária e 

os seus objetos alegóricos desde os primeiros textos ontológicos de Evaldo Coutinho40.

Na verdade, não só o sujeito da visão -  o existenciador -  o artista em geral e o 

cineasta são comparados, cada um em relação à sua criatividade específica, ao demiurgo, mas 

também o arquiteto. Quanto a esta última arte basta dizer que não é raro conceitua-la por 

analogia ao criacionismo divino como, por exemplo, nas iconografias que consideram o 

criador do universo como um grande arquiteto. Esta tentativa de definir a relação de criação 

existente entre a imaginária e seus objetos por analogia à criatividade artística e enfatizar as 

qualidades cosmogônicas é essencial à noção de artisticidade do Ser.

Neste ponto deve-se questionar, se o existenciador cria ou estiliza as alegorias e 

símbolos, se ele nomina todo o existente como um demiurgo de alegorias, porque cria 

predominantemente painéis negativos, que fazem remissão à tristeza e à morte? Como 

explicar que se passam diante dos olhos certos painéis - a maioria - cuja face e o nome eu não 

manipulo diretamente, apesar de ser considerado o único responsável pela criação de sua 

existência? A resposta mais adequada seria que a autoria da formação alegórica é sempre do

40 Exemplo disso é o ensaio Representações Faciais do Tempo (1948), publicado na Revista de Cultura, escrita 
antes de A Ordem Fisionômica. Neste ensaio evanescem, pela primeira vez na carreira de Evaldo Coutinho, as 
fronteiras entre teoria do cinema e ontologia.



73

existenciador, mas não significa que esta criação é feita voluntariamente. É aí que a 

interpretação é forçada a dar um passo adiante distinguindo duas formas de criação implícitas 

na metáfora demiúrgica, criação voluntária e criação involuntária. Por criação involuntária 

deve-se entender a criação espontânea de uma alegoria, sem interferência direta da vontade do 

existenciador. Por criação voluntária deve-se entender a criação controlada de uma alegoria, 

com interferência direta da vontade do existenciador. A imaginária é criadora de suas 

modificações, porém não é todo-poderosa para interferir voluntariamente, por exemplo, em 

cada detalhe das cenas do cotidiano. Negar este fato seria absurdo, pois desse modo o 

existenciador só existenciaria alegorias e símbolos da alegria, o que, sem dúvidas, não é o 

caso. O caráter verdadeiramente estético e sortílego da ordem fisionômica reside nesta ênfase 

de que o olhar é capaz de dispor artisticamente ou voluntariamente sobre o visual, pois a 

matéria da visão, as faces, são plásticas aos desígnios subjetivos, às intenções do olhar.

Em duas oportunidades Evaldo Coutinho explora a criação voluntária ou ativa de 

alegorias: a) no domínio da iconografia externa, podemos alterar apenas nominalmente as 

faces que se nos apresentam, e; b) no domínio da iconografia interna, podemos alterar as 

alegorias ambos nominal e facialmente. A criação voluntária é representada metaforicamente, 

usando conceitos dos ensaios estéticos, como processo litúrgico e representação no estúdio. 

Quanto à criação involuntária, ela geralmente é associada às visões passivas da iconografia 

externa em geral, e é representado pelos conceitos estéticos antônimos aos da criação 

voluntária, que são o de teatralidade real e situações em ato. A noção de artisticidade é, 

portanto, compatível com um nível voluntário e outro involuntário da criação, como mostra o 

trecho:

A visualidade, mercê de minha consciência, se equipara a uma oficina de 
alegorizações e simbolizações, de ritualidades, em cuja função, sem me 
desobrigar de tarefas rotineiras, antes, valendo-me delas, consagro-me a 
ações e contemplações que são idênticas às do proceder artístico. Para tanto, 
cumpre-me apenas remover a realidade para o plano da estética, segundo 
exemplifiquei a propósito do espaço interno das casas, no livro O Espaço da 
Arquitetura. Assim analogamente passa a realidade, a presença, a se 
constituir em matéria para a arte, no caso, as cenas do cotidiano podem 
assumir a significação que na hora lhes nomeio, atendendo ao ditame de 
anuírem, sem alteração alguma, à legenda que aponho na obra confeccionada 
de mim para mim. (COUTINHO, 1987, p. 111)



74

Quanto à explicação da criação demiúrgica voluntária no domínio da iconografia 

externa é empregado o conceito de figurações mentais41, a idéia de que todo ser pensante, ou 

melhor, todo sujeito que vê, possui um cineasta implícito na mente, e portanto, pode controlar, 

estilizar ou nominar o visual. Sabe-se que a imaginária externa, isto é, os sentidos externos, 

considerados tradicionalmente passivos em oposição aos sentidos internos, ativos, não podem 

dispor sobre as faces e os nomes livremente, eles simplesmente saltam aos olhos do 

existenciador, são entes da repetição e do cotidiano submetidos às leis da causalidade natural. 

Mas com o conceito de figurações mentais admite-se que é possível adotar uma atitude 

estética em relação ao existente, isto é, entende-se que os sujeitos pensantes podem 

transformar a nominalidade dos seres da iconografia externa, mesmo sem alterar sua face, ou 

seja, podem operar uma nominação voluntária sobre as faces apresentadas, podem buscar 

posições e ritmos favoráveis, chegando ao ponto de atribuir enredos e significações a atores 

completamente inscientes de seu papel. É o conceito que permite pensar a interferência visual 

sobre as situações objetivamente apresentadas, uma espécie de sublimação do real ou influxo 

de acepções ideais sobre os eventos e coisas empíricas:

Sem sair de sua janela, o indivíduo, com o pendor cinematográfico da óptica, 
presenciará eventos que lhe revelam a visão de aspectos compostos de 
improviso, mas que propiciarão a esse observador, se ele atentar com o 
cinematografismo de quanto vê, uma curiosidade que se confunde com o 
encarecimento artístico. Se o testemunhante for dotado de prestezas que se 
comparam às da câmera, dosará, se quiser, as conjunturas aparecidas, de 
sorte que se distribuirão, segundo ele, os flagrantes em perspectiva, 
elaborando-se, à custa de imagens reais, um pequeno filme, após o qual, se 
estender a reflexão ao que há pouco descortinara, há de concluir que, para o 
discernimento que se operou, se fizeram inúteis os elementos estranhos ao 
ser da imagem cinematográfica, isto é, à essência muda e descolorida. 
(COUTINHO, 1996, p. 31)

Quanto à criação demiúrgica voluntária no domínio da iconografia interna, da pura 

cerebração, da ideação, é possível conceber-se, subjetivamente, situações totalmente fílmicas 

e fictícias, neste caso, é possível dispor não somente sobre as nominações de alegorias e 

símbolos que se nos apresentam, mas sobre as próprias faces dos existenciamentos. Os objetos 

da imaginária externa podem ser deliberadamente manipulados, compostos e decompostos, 

facialmente e nominalmente, conforme a capacidade e gosto da imaginação existenciadora. 

Conclui-se que o controle voluntário sobre a criação visual é irrestrito apenas no domínio da

41 O conceito de figurações mentais é mais uma ingerência da teoria do cinema sobre a ontologia, ver cap. 2 de A  
Imagem Autônoma  (1996), p.. 9-11, com este título.



75

imaginária interna, sendo o domínio do pensamento e dos seres ideais, muito mais plástico e 

dócil à nominação do que a iconografia externa, o domínio da extensão e dos seres empíricos.

Segundo mencionado acima, Evaldo Coutinho emprega dois conceitos de teoria do 

cinema denominados situações em ato e representação no estúdio, que são conceitos 

simetricamente antônimos, para explicar o tipo de controle que a imaginária possui sobre as 

alegorias e símbolos. As situações em ato são objetos dos filmes documentários, onde os 

vultos, teoricamente, não estão representando nenhum papel, ou seja, estão atuando de modo 

espontâneo. Essa conjuntura representa o descontrole do cineasta sobre as faces que surgem 

diante da câmera, mas representa também a possibilidade da nominação, da manipulação do 

campo formal da imagem pura, o nome das faces fotografadas, angulando-as, montando-as, 

mesmo deixando as faces em si mesmas inalteradas. As situações em ato correspondem aos 

objetos da imaginária externa, que só podem ser transformados nominalmente. Por sua vez, a 

representação no estúdio, ou representação de representação, são os objetos específicos dos 

filmes de ficção, e corresponderiam, em teoria do conhecimento, aos objetos da imaginária 

interna. Dentro do estúdio, o domínio do cineasta sobre os atores e objetos cênicos é tão 

amplo que inclusive as faces, e não somente os nomes, podem se curvar à sua vontade. Isso 

representa o controle irrestrito sobre as alegorias, que acontece dentro da iconografia interna, 

âmbito da pura ficção, fantasia e devaneio do existenciador42.

Com a mesma função de diferenciar o controle e o descontrole sobre o conteúdo e a 

forma visual são empregados metaforicamente os conceitos da teoria da arquitetura, 

denominados de processo litúrgico e teatralidade real, que também são antônimos. Segundo 

Evaldo Coutinho, em arquitetura, quando as pessoas arquiteturais obedecem repetitivamente e 

disciplinadamente ao programa, à vontade do arquiteto, ao sentido da ambiência, configura-se 

um processo litúrgico, que se caracteriza pela repetição das condutas conforme determinação 

superior do arquiteto. Quando as pessoas arquiteturais desobedecem às programações do 

arquiteto, ocorre a teatralidade real, que significa que o espaço arquitetural (comparado ao 

“palco” do teatro) está sendo usado para a encenação de espetáculos vários, sem relação entre 

si a não ser a partilha do mesmo tablado, quer dizer, condutas não programadas originalmente 

pelo arquiteto para existirem dentro daquele espaço. Por exemplo, um certo corredor é 

concebido para ser usado de espaço de trânsito entre um cômodo e outro, mas caso as pessoas 

estacionem, demonstrando condutas não compatíveis com o sentido da ambiência, se 

configura então uma desobediência direta à vontade do arquiteto, um descontrole deste em

42 Ver capítulos “As Situações em Ato” e “Representação de Representação” em A Imagem Autônoma.



76

relação às coisas que se passam dentro do espaço criado por ele mesmo. Mas este descontrole 

não implica que a própria condição de possibilidade destas condutas desviantes derive da 

vontade do arquiteto, externada em forma de espaço. Embora as situações estejam fora do 

controle do arquiteto, dependem dele, do criador do espaço, para existirem. É a oposição entre 

a espontaneidade e a repetição, controle e descontrole, obediência e desobediência do real aos 

desígnios subjetivos. Transpondo o conceito metaforicamente para a teoria da cognição das 

alegorias, no mais das vezes, os eventos da iconografia externa ocorrem sob o regime da 

teatralidade real, e os eventos da iconografia interna ocorrem sob o regime do processo 

litúrgico43.

Neste ponto deve-se recordar o argumento de George Berkeley encontrável no 

Treatise, seção 29, e que se prolonga até a seção 33, que de uma só vez abala os fundamentos 

racionais do solipsismo e conduz à demonstração da existência de Deus. O argumento segue 

nesta linha: as idéias não subsistem senão em uma mente e dependem de uma vontade para 

existir; mas as idéias dos sentidos externos não dependem da minha vontade para existir, 

então devem depender de uma outra vontade e subsistir em uma outra mente, por sua vez, 

infinita:

Quando abro meus olhos à luz do dia, não está em meu poder escolher se eu 
devo ou não ver, ou determinar que objetos particulares devem se apresentar 
à minha vista; e da mesma forma para a audição e os outros sentidos, as 
idéias impressas neles não são criaturas de minha vontade. Há, portanto, 
alguma outra Vontade ou Espírito que as produzem. (BERKELEY, 1998, p. 
126)

Mas no sistema solipsista isso se torna um grande problema, pois não se pode supor a 

existência de outra vontade ou mente da qual dependa a criação das alegorias e símbolos 

quando noto que para tomarem forma elas não dependem de minha vontade. Então como 

explicar que ela é criada por mim, contudo, à revelia de mim mesmo?

É necessário admitir que apesar da artisticidade ser uma característica essencial da 

ordem fisionômica, a determinação qualitativa das alegorias, a doação de nome às faces, a 

criatividade demiúrgica, não é desempenhada a todo instante de forma necessariamente 

voluntária ou consciente. A composição das alegorias é “livre” e deliberada somente até certo 

ponto, e é especialmente sugestiva no campo do pensamento e da atividade artística - a ordem

43 Ver capítulo “Teatralidade Real e Liturgia”, de O Espaço da Arquitetura, e capítulo “Teatralidade” de A
Artisticidade do Ser.



77

fisionômica representa sempre uma apologia do pensamento e da idealidade44. Evaldo 

Coutinho trata o problema do descontrole das percepções do mundo externo aos desígnios 

subjetivos de maneira totalmente diferente de Berkeley, concluindo em favor do solipsismo e 

do ateísmo. É possível enxergar uma noção de criação involuntária delineada na imagem do 

contra-regra que há em mim, este sim, responsável pela composição da iconografia toda vez 

que é impossível para mim dispor conscientemente sobre ela. O filósofo explora esta imagem 

do contra-regra durante diversos trechos da obra, em algumas passagens, dá-se a entender 

que o contra-regra é o responsável pela conexão dos nomes e faces nas vezes em que eles se 

conectam espontaneamente. Se as cenas, em especial as cenas da iconografia externa, são 

confeccionadas naturalmente, aparentemente livres da minha interferência, são inobstante 

existenciadas pelo contra-regra da fortuidade que há em mim :

O Ser em mim, ao representar-se em simbolizações, o consegue com 
facilidades comuns, a exemplo da fortuidade que, tendo presidido o 
acontecimento do Ser, a cada passo se revela em costumeiros episódios; não 
se inibe de, como infalível contra-regra, determinar, diante de meus olhos no 
curso da deambulação, a entrada e a saída dos eventuais atores. 
(COUTINHO, 1987, p. 275)

Com este passo Evaldo Coutinho pode descartar a existência de uma outra vontade - 

a não ser a vontade deste contra-regra da fortuidade que há em mim -  qual seja, o Deus de 

Berkeley. Em conclusão, o descontrole sobre as próprias criações não cancela o solipsismo:

(... ) o meu belvedere está a inserir-se de situações e nominações que se dão e 
se deram fora de minha interferência, sem sequer o meu alvitre. Em face de 
tal inerência, denota-se que os painéis da realidade nunca se objetivam, ao 
contrário, por mais independentes que pareçam, por mais causadores, que 
sejam, de suas formações, os painéis da realidade devem a mim, em mim, a 
conjuntura da existência. (COUTINHO, p. 111, grifo nosso)

Resumindo, o conhecimento é uma criação no sentido de uma poiésis, daí a 

ratificação metafórica da “consciência demiúrgica” do existenciador, com o cineasta e o 

arquiteto e com os artistas em geral. Todos eles são criadores, plasmadores de forma nas 

matérias mais ou menos dóceis, mais ou menos dúcteis e plásticas aos seus desígnios. 

Contudo, a resistência das faces à nominação voluntária é dissolvida totalmente apenas no

44 “A apologia da idealidade se completa ante o reconhecimento de que existenciar é o mesmo que pensar o 
existente, imprimindo-lhe o teor de ser na consciência da efígie pensante.” (COUTINHO, 1987, p. 184). Ver 
também p. 133 do mesmo livro.



78

domínio da imaginária interna, do pensamento; no domínio da imaginária externa, da 

realidade, a resistência das faces à nominação voluntária é alquebrada apenas parcialmente. 

Além disso, embora a composição das alegorias do cotidiano não dependa diretamente da 

minha vontade consciente para serem constituídas enquanto tal, dependem de certo contra- 

regra da fortuidade que há em mim.

4.2 A CRIAÇÃO DO DEUS DA BÍBLIA

A metáfora do Deus da Bíblia apresentada exclusivamente no livro A Artisticidade 

do Ser desempenha duas funções principais. Primeiramente, é uma imagem decisiva no 

problema do pluralismo e monismo da substância representado pela discussão do estatuto 

ontológico de Deus e dos deuses, o problema do monoteísmo vs. politeísmo. 

Secundariamente, explica a noção de criação do universo de um ponto de vista diferente da 

imagem do demiurgo, pois se trata da causação da existência da imaginária e do repertório 

como um todo e não meramente da composição de seus conteúdos alegóricos e simbólicos. 

De outro ângulo, a metáfora do Deus hebraico-cristão é fundamental para intepretação da 

teoria da substância evaldiana, desde que suplementa a comparação estrutural do 

existenciador com Deus sive Natura de Espinosa; a substância solipsista e a substância 

panteísta se diferem precisamente por causa do subjetivismo. Em uma, a substância é pessoal, 

assim como o Deus da Bíblia, em outra, é impessoal, como a Natureza; a criação da primeira 

se dá em termos de uma causa fin a l e o da segunda bastante conhecida por negar a noção de 

finalismo na criação. Por fim temos ainda de lidar com o limite da analogia do existenciador 

com Deus, ens realissimum, porque o eu pessoal é uma entidade ontologicamente precária, ela 

se assemelha à Deus, mas carece de uma miríade de perfeições essenciais atribuídas à Deus, o 

detentor de todas as perfeições.

Para começar, o nascimento do existenciador, o início de sua vida consciente, é uma 

cosmogonia envolta em mistério. A origem histórica ou ontológica do sujeito solipsista é 

paradoxal, pois a rigor não há um bon Dieu nem pais biológicos que justifiquem sua 

existência. Desde que Deus e as outras pessoas, incluindo os eventuais progenitores, devem 

ser capitulados como existenciamentos ou modos da substância única, e os modos não podem 

influenciar a substância, especialmente sendo causa de sua existência. Quem pode ser causa 

da existência da substância única? Ela precisa ser concebida algo como uma entidade 

incausada ou ainda como causa e efeito de si mesma. Apenas uma entidade como Deus pode 

desempenhar esta função ontológica, é esta função que Evaldo Coutinho precisa, de alguma



79

forma, atribuir ao existenciador único e absoluto. Contudo, no solipsismo Deus e os pais 

biológicos capitulam-se, respectivamente, como símbolos da iconografia interna, e como 

atores da iconografia externa45. A iconografia interna e a iconografia externa são aspectos do 

repertório do existenciador, e os conteúdos não podem ser a causa do continente. As alegorias 

e símbolos não podem ser responsáveis pela criação do repertório do existenciador e de sua 

imaginária, este, por fim, deve ser concebido como causador da existência de seu próprio 

repertório e de sua própria imaginária. Aparentemente nos deparamos com um paradoxo, se 

só existe uma única pessoa, quem deu existência a esta pessoa? Se só existe uma substância, o 

que causou sua existência? No solipsismo seria inútil supor que: a) sejam seus modos (Deus 

ou pais biológicos), porque a substância é independente de seus modos, e; b) seja outra 

substância, porque o monismo imanentista não admite que uma substância possa criar algo 

exterior à si mesma e nem ser criado por algo exterior.

Na entrevista O Ano da Criação (2001), Evaldo Coutinho, para o desconcerto do 

interlocutor, mostra seu tratamento inusitado do tema:

- A sua concepção beira o paradoxo. Como é que um fato que levou à sua 
existência, como, por exemplo, o seu nascimento, pode depender da sua 
existência?
- Aparentemente há um paradoxo. Mas não cancela em absoluto a minha 
ideação de que o absoluto está em mim. Toda a história universal antes de 
mim, tudo -  eu sei que existiu a Idade Média, a Grécia Antiga -  tudo isso 
existiu fora de mim, mas está dentro de mim agora. Por incrível que pareça. 
Esse fora de mim está a depender de minha existência.
Eu sou o detentor do mundo. O universo todo está a depender de mim, uma 
pessoa tão frágil, que vai morrer... No meu último livro, A Artisticidade do 
Ser, eu começo dizendo que o Ser tem a minha idade. O Ser está com 89 
anos (risos). Muito velho, não tem do que se queixar...
- Não seria mais correto dizer que o senhor se apossou de todo o universo, 
em vez de tê-lo criado?
-Eu tenho como sinônimos a criação e o testemunho. (COUTINHO, 2001, p. 
36)

Este paradoxo da origem do existenciador deve ser tratado como a origem ontológica 

do repertório cênico -  do universo inteiro, a soma das duas iconografias - e nos remete à 

metáfora do Deus da Bíblia. É forçoso admitir que a criação do universo fisionômico, se dá 

em termos de uma creatio ex nihilo. Antes e depois da vida consciente do existenciador 

prevalece o Não-ser, a negatividade, a “lei da inexistência”, o nada. Sendo assim, não havia

45 “Na minha concepção, Deus é uma entidade, uma idéia como as demais. Como vocês, como tudo mais está a 
depender, como existência, da minha existência. Todas as religiões são criações minhas. Estão em mim e vão 
morrer comigo. Eu morrendo, levo comigo inclusive Deus.” (COUTINHO, 2001, p. 37)



80

ninguém para existenciar o existenciador antes de sua vida consciente, assim como não haverá 

ninguém para existenciar o seu próprio féretro, que se institui como o ponto intestemunhável. 

Neste nível de explicação, a metáfora do demiurgo não serve mais para explicar a cosmogonia 

fisionômica. É preciso conceber que a visão existenciadora retirou seus conteúdos, possíveis e 

efetivos, e sua própria existência, da inexistência absoluta:

Não há outra pessoa que possa substituir-me e continuar-me no desempenho 
de existenciar e preservar a ordem fisionômica, na breve atualidade de minha 
vida. Assemelhando-me a um deus mortal, com as coisas existencialmente 
derivadas de mim, em mim, interpreto a liturgia de ser como o atendimento à 
minha constância criadora. As relações do elenco ao meu vulto e deste ao 
elenco, se positivam sob a feição de um sortilégio estabilizado e com a exata 
duração de minha consciência, de minha visão que retirou, do nada do Não- 
ser para o existenciamento, em mim e conferido por mim, todos os entes de 
minha contemporaneidade. (COUTINHO, 1987, p. 64, grifo nosso)

É importante distinguir o uso que Evaldo Coutinho faz dos termos Não-ser e não-ser: 

em minúsculas, se trata da ausência relativa, da possibilidade, do desconhecimento ou do 

conhecimento por ausência; e em maiúsculas, se trata da ausência absoluta, da morte 

fisionômica. Esta distinção introduzida em seu último livro A Artisticidade do Ser não consta 

nos anteriores, mas é essencial para compreender o movimento que vai na direção do Não-ser 

ao Ser, e não aquele que vai do não-ser ao ser. Em outras palavras, não interessa, por ora, a 

efetivação das possibilidades -  como no caso da metáfora da deambulação - mas da criação da 

própria possibilidade enquanto tal -  o caso do Deus da Bíblia.

Que espécie de “sortilégio” é este através do qual a visão existenciadora do nada 

retira seus próprios objetos e sua própria existência? Deus pode ser considerado criador ex 

nihilo porque sua essência envolve todas as perfeições, inclusive a necessidade da existência e 

a duração eterna, isto é, Deus nunca não-existiu. O mesmo não se passa com o existenciador, 

pois ele nasceu. A causação da existência do eu pessoal é explicado como uma “infração”. 

Simplesmente abrimos os olhos e numa espécie de “sortilégio”, “milagre”, “magia”, a 

existência acontece. A grandeza do mistério cosmogônico pode estar na trivialidade da visão. 

À questão, quem criou os conteúdos da visão e a própria visão? Responde-se, a própria visão 

existenciadora a partir do nada. Desde que conhecer é sinônimo de criar. E agora podemos 

falar em criar em sentido bíblico e não platônico. Desdobrando a metáfora do Deus da Bíblia, 

pode-se definir a passagem do nada à existência como um mistério que Evaldo Coutinho, ipso 

facto , prefere não simbolizar ou conceituar, exceto sob o nome da infração ou infringência da 

lei do nada. Sendo especulação sobre o Não-ser, diz Evaldo Coutinho, “convindo lembrar que



81

o Não-ser é o intraduzível, por não haver a linguagem e o tradutor” (COUTINHO, 1987, p. 

114):

Na plenitude da existencialidade, atendo-me à substância especulada 
independentemente de seus atributos, concentro-me no seio da imaginária 
interna, a dosar o sentir da própria consciência, a medir a importância de 
minha ocasionalidade de ser. Enfim, ao existenciar a existencialidade 
contemplo, mentalmente, a sortílega fortuidade de ver-me em 
concomitaneidade com tudo quanto existenciei e existencio. Ao pesar a 
conjuntura da existencialidade em mim, não posso sentir-me como se fora o 
Deus anteriormente à criação do mundo, mas posso assumir-lhe o papel 
enquanto sou o demiurgo de meus existenciamentos, desde que nada fui 
antes de ver-me a existenciar. O grande segredo da Bíblia está no Deus sem 
ainda haver executado o Gênesis, e esse mistério eu não simbolizo, mas o 
tenho na condição de existenciamento que se inclui em meu repertório, em 
minha autoria única, em mim, a aguardar a extinção em meu falecimento. 
Assim, dentro da artisticidade que me compete, no trato com as duas 
imaginárias, me encontro no desempenho de simbolizações parciais mas não 
adversas à ordem fisionômica, principalmente no caso de a criatura ser a 
semelhança de Deus. Na encarnação desse símbolo, abstenho-me de levá-lo 
a mais do que permite a cláusula da imanência, pois, conquanto demiurgo, 
nada contenho fora de mim. Todas as religiões são existenciamentos 
adstritos à minha criatividade, como o são todos os acidentes e 
cometimentos do universo, a simbolização incidindo sobre o saber de Deus 
no tocante à sua perene criatividade. Quanto ao mais, tomam-se impossíveis 
as identificações simbólicas, por força da negatividade do Não-ser que 
restringe ao prazo de minha existência toda forma de artisticidade ôntica. 
(COUTINHO, 1987, p. 170, grifo nosso)

A criação ex nihilo não pode senão ser concebida como um mistério. E como tal não 

pode ser compreendido em seus detalhes. Na ordem fisionômica, ela é descrita apenas como o 

mero acontecer da visão, um ato em si mesmo simples e que não requer justificativas. É 

impossível conceituar diretamente algo como o Não-ser (o domínio do pré-natal e do post­

mortem), desde que tudo o que se possa dizer do Não-ser ainda se inclui no domínio do Ser e 

da linguagem. Deste modo, a criação ou nascimento pode ser simbolizada “sem mais” como 

uma “infração à lei do Não-ser” (COUTINHO, 1987, p. 92). Abordando o assunto deste 

modo, Evaldo Coutinho se esquiva de explicações metafísicas ou teológicas demasiadamente 

sutis. O início da vida consciente é um acontecimento simples. Simplesmente sabemos que 

estamos vendo ou pensando, a visão acontece, por isso a descrição da existência pessoal 

como “infração” :

Com precedência à minha pessoa, esta lei vigorava imune de desobediências, 
em perenidade negativa do ser, de modo que o aparecimento de meu vulto e 
de seu correspondente miradouro, se constituiu em fugaz e súbita infração a 
tudo quanto dormia. É portanto de sua natural conjuntura que essa lei



82

aguarde, nos eternos bastidores, a retomada completa de seu viger, em 
ínfimo momento vulnerado por meu existir. Mas toda a negatividade 
absoluta, o não-ser em toda a sua integridade, tudo quanto foi e é 
reconhecidamente abstraído de meu vulto, se faz especulável, apreciável e 
existente em virtude de minha pessoal existência. Por conseguinte, acresce, 
em metafísica importância, a curta emergência de minha individualidade; o 
quase nada de minha vida passando, em mim, o valer como o existenciador 
do infinito resto que circunda o prazo de meu ser, da pequena lâmpada, 
todavia intensa, com a claridade a estender-se a devassáveis e indevassáveis 
territórios. (COUTINHO, 1976, p. 103)

Quanto ao emprego da imagem do Deus da Bíblia contra as possíveis argumentações 

em torno da multiplicidade de mentes, é reservado o capítulo de A Artisticidade do Ser, 

intitulado “Deus e os deuses” . Nele Evaldo Coutinho argumenta favoravelmente à existência 

das outras mentes e a existência de seu conteúdo exclusivo, porém ressalvando que elas 

dependem de seu Ser absoluto. Para tanto é empregada a imagem do Deus (o existenciador 

único e absoluto, o eu pessoal) subordinando todos os outros pretensos deuses (os múltiplos 

existenciadores relativos, as outras pessoas). As outras pessoas que supõem arrogar-se ao 

posto de existenciador absoluto, não passariam de êmulos. Esta imagem segue a linha geral da 

lógica da inclusão, é bem semelhante àquela do “assistente da última fila” -  aquele que 

contempla do ponto mais recuado e de uma só vez a platéia e o espetáculo (o mundo e as 

outras pessoas): um outrem se supondo o assistente da última fila está somente desavisado de 

que o eu pessoal se encontra numa fila ainda mais recuada. Ou ainda a metáfora da “lâmpada 

de todas as lâmpadas”, o “repertório de todos os repertórios”, e assim por diante. Esse 

emprego metafórico serve para distinguir o existenciador absoluto dos existenciadores 

relativos e estabelecer entre eles a relação de subordinação ontológica. Assim colocada em 

metáforas teológicas, a unicidade de Deus representa a unicidade do eu, que é a substância, e 

a multiplicidade de deuses representa a multiplicidade de pessoas. A discussão do solipsismo, 

a saber, o monismo vs. pluralismo de substâncias pensantes, se converte metaforicamente na 

do monoteísmo vs. politeísmo. Com vitória folgada do primeiro sobre o segundo:

A existencialidade se confunde com a autoconsciência do Ser, 
consubstanciada em minha pessoa, em mim, que sou o Deus de meu 
repertório. Atendendo-se à conjuntura de, nesse mesmo repertório constar 
que todos os homens detêm igual poder de criar a existência, considerando- 
se o caráter ontológico de cada um, tem-se que a humanidade é uma galeria 
enorme de deuses, num politeísmo sem gradações de forças e de habilidades. 
Envolvendo esses deuses, paira o Deus maior que a todos proporcionou 
existência e existencialidade. O Deus, que eu sou, investe-se na categoria de 
único, entrementes eliminando qualquer perspectiva, na qual se irrogue aos 
deuses a igualdade completa no ofício da existencialidade por ser



83

inadmissível na ordem fisionômica a emulação, a concorrência ao mesmo 
posto de criatividade, que a minha efígie ocupa. (COUTINHO, 1987, p. 118)

A comparação do existenciador com o Deus hebraico-cristão não cancela a 

comparação do existenciador com o demiurgo, e nem tampouco com o Deus sive Natura de 

Espinosa. Há sempre o risco de se perder na transição entre os níveis nos quais Evaldo 

Coutinho superpõe metáforas do existenciador com as divindades, primeiro o demiurgo, 

depois o Deus da Bíblia que já são entidades radicalmente diferentes, e depois para complicar 

mais, o Deus sive Natura de Espinosa. Como equalizar este arranjo de divindades de maneira 

coerente? No caso da comparação estrutural da ordem fisionômica com o sistema de 

Espinosa, que é fundamental para nosso argumento, a imagem do Deus da Bíblia tem a 

vantagem de permitir a atribuição caracteres caros à tradição cristã, porém estranhos ao Deus 

sive Nautra, à saber, permite incluir a personalidade e a causa fin a l no conceito evaldiano de 

substância, sabendo-se que Espinosa é crítico da causa final na criação do universo e crítico 

da noção de personalidade aplicada à substância.

A analogia com o Deus da Bíblia nos deixa com uma série de dificuldades teóricas 

para compreender a substância evaldiana. É possível resumir estas dificuldades dizendo que 

Deus é concebido tradicionalmente como o ens realissimum, o ser que detém em si mesmo 

todas as perfeições, entendendo perfeições como realidades ou predicados. Dentre estas 

perfeições se inclui a eternidade e a necessidade da existência. Desnecessário dizer que o 

mesmo não se passa com o existenciador, o eu pessoal. Evaldo Coutinho nos deixa a tarefa de 

pensar um Ser que se assemelha a Deus em sua relação com as criaturas: “A divinização está 

na imagem e se evidencia em grau de semelhança, esta incidindo no poder de a vigília do 

homem recair sobre coisas por ele mesmo existenciadas, cumprindo-se a similitude com os 

privilégios do Deus da Bíblia.” (COUTNHO, 1987, p. 117). Porém é mortal: “A prerrogativa 

da existencialidade faz com que todo homem repita o papel de Deus, e então, o acontecimento 

da morte assume a significação de impedimento à divindade completa.” (COUTINHO, 1987, 

p. 117). Não se pode interpretar esta ontologia senão como uma precariedade do Ser, 

especialmente simbolizado pelo fato dos modos dependerem de uma substância cuja duração 

da existência é tão breve e sua permanência tão instável quanto uma vida pessoal. A 

imortalidade é condição fundamental de um Deus. Na cultura grega, os deuses são definidos 

como athanatos e se distinguem dos humanos e dos heróis precisamente por esta condição 

distinta e elevada. A condição da mortalidade pode ser um símbolo da carência de quase 

todas as perfeições divinas relevantes, tais como, infinitude e imutabilidade, eternidade. O



84

existenciador não é infinito, seus conteúdos se elastecem indefinidamente com o esforço da 

imaginação e do pensamento, mas não são infinitos e, além disso, o existenciador passa por 

mudanças, em especial a mudança que vai do Não-ser ao Ser e do Ser ao Não-ser, isto é 

nascimento e morte. Ele também obviamente não detém a perfeição da onisciência e 

onipotência. Estas duas últimas propriedades podem ser descartadas, primeiro pela noção de 

criação demiúrgica; segundo, quanto à onisciência, basta dizer que a visão se dá em termos de 

sucessão, “uma iconografia no tempo”, sendo impossível, com olhos humanos, abarcar todo o 

visível de um só flagrante.

4.3 O ESTATUTO ONTOLÓGICO DAS OUTRAS PESSOAS

O problema da demonstração da existência das outras mentes e suas modificações 

mentais é o problema especificamente solipsista. Porém, sendo o solipsismo evaldiano mais 

metafísico do que gnosiológico, e mais dogmático do que cético, esta questão deve receber o 

mesmo tratamento que a questão do estatuto ontológico das coisas do mundo e de Deus 

(contemplando assim os três objetos da metafísica especial). Quer dizer, as pessoas, as coisas 

e Deus, na ordem fisionômica , sendo existenciamentos, dependem do existenciador para 

existirem e serem concebidos, são criados e conservados por seu concurso, seja por presença 

ou por ausência, assim como os modos dependem da substância e a substância independe dos 

seus modos. No entanto, é esta questão a que tem mais provocado a curiosidade dos 

intérpretes de Evaldo Coutinho. O autoalegado solipsismo é autêntico, quer dizer, absoluto? 

Ou então seria apenas uma forma de idealismo, restrito ao privilégio do sujeito no domínio 

gnosiológico? Teria Evaldo Coutinho desenvolvido uma teoria metafísica na qual 

demonstrasse que o eu pessoal existe em solitude absoluta em desfavor do estatuto ontológico 

independente de todas as coisas, em especial das outras pessoas? Parece que os comentadores 

não quiseram aceitar esta interpretação, no caso de Nelson Saldanha e Benedito Nunes, e se 

aceitaram, no caso de Daniel Lima, só o fizeram por causa das restritas condições de 

aceitabilidade, a saber, que a tese ontológica do solipsismo deve ser acolhida mais como uma 

obra de arte do que como uma hipótese científica.

Nesta seção tentamos lidar com uma série de questões exigidas pelo assunto, com a 

intenção de reforçar nossa hipótese de pesquisa, a definição ontológica do solipsismo como 

um monismo imanentista subjetivista. A questão das outras mentes é central, pois se o ego é a 

substância, a coexistência de vários egos implica um pluralismo de substâncias e uma 

transcendência em relação ao repertório da substância única. Então se colocam as questões:



85

qual o estatuto ontológico das outras pessoas? É possível atribuir poderes existenciadores à 

outras subjetividades? Como é possível demonstrar a existência de outra pessoa, seguindo os 

critérios da ordem fisionômica? Elas possuem um repertório privado? Os outros 

existenciadores dependem da existencialidade do existenciador absoluto?

Em primeiro lugar, é preciso levar em conta a imanência dos conteúdos de 

consciência à própria consciência, isto é, a privacidade do pensamento. Este fato impede a 

demonstração direta da existência das outras pessoas enquanto existenciadores. O que define 

um existenciador é o porte da visão existenciadora, então só se poderia demonstrar a 

existência de uma visão existenciadora em outrem, isto é, atribuir-lhe poderes existenciadores, 

no caso de ser possível ver através da visão deste outrem, o que é absurdo, desde que o olhar é 

regido pelo princípio da unidade visual e cada flagrante é intransferível. Se é absurdo ver pelo 

outro, ao invés do outro, não é possível saber se o outro vê realmente, portanto se existe ou 

não independente de mim enquanto um existenciador e não somente como existenciamento. 

Deste ponto surgem dois caminhos para seguir explorando a questão: considerar as outras 

pessoas sob o ponto de vista de serem existenciamentos e, de outra parte, de serem elas 

também existenciadoras.

Quanto às outras pessoas serem consideradas existenciadoras, seja em sentido real ou 

hipotético. A dúvida sobre o conteúdo mental das outras pessoas não é tão importante para a 

ordem fisionômica como é na discussão dos zumbis filosóficos. Isso se deve ao fato de que o 

solipsismo de Evaldo Coutinho não é fundado no ceticismo. Não se trata de duvidar que as 

outras pessoas não possuam qualidades subjetivas, idéias, sensações, e em última instância 

uma mente. Evaldo Coutinho não questiona que as outras pessoas também possuam 

experiência subjetiva e predicados psicológicos. Posto que existam os múltiplos repertórios 

das outas pessoas, cada um destes repertórios, ainda que não possam ser vistos diretamente 

pelo eu pessoal, não deixam de ser uma criação do eu pessoal e dependem de sua existência 

para serem existenciadas, novamente, aplica-se a lógica da inclusão, “o repertório de todos os 

repertórios” . Não é tão importante negar que as outras pessoas sejam também existenciadores, 

o importante é afirmar que o eu pessoal é o existenciador único e absoluto, existenciador dos 

existenciadores múltiplos e relativos. Em sentido estrito, os outros existenciadores pertencem 

a existencialidade do eu pessoal e morrerão na morte deste.

Mas como é possível criar o repertório alheio, se o conteúdo mental é privado e 

exclusivo do detentor do singular repertório? De duas maneiras, primeiro, testemunhar por 

meio das identificações fisionômicas, e segundo, criar o repertório de outrem em índice de 

possibilidade.



86

Quanto às identificações fisionômicas, durante os cinco livros de A Ordem 

Fisionômica, há diversas oportunidades em que Evaldo Coutinho disserta sobre os “exercícios 

da visão”. Um deles é a prática sistemática da simulação do conteúdo mental de uma outra 

pessoa, para repetir em índice de realidade aquilo que de outra maneira só poderia ser 

imaginado em índice de possibilidade: o exercício de experimentar diretamente o repertório 

de uma outra pessoa, e com isso, se tornar aquela pessoa. Isso recebe o nome de identificações 

fisionômicas, que acontecem sob diversas modalidades. A arquitetura é a arte mais favorável 

das identificações por favorecer a repetição e padronização da conduta das pessoas que 

penetram o recinto. Assim podemos nos identificar fisionomicamente de um ponto de vista 

subjetivo e objetivo à outrem quando contemplamos, por exemplo, de um mesmo belvedere a 

mesma paisagem sob a mesma qualidade de comoção que outrem. Isso é especialmente 

sugestivo quando durante um ritual (um julgamento, uma missa, uma formatura) repetem-se 

os gestos e funções de outrem, o repetidor identificando-se fisionomicamente a outrem que já 

desempenhou aqueles gestos. Assim, por exemplo, quando um sacerdote sobe ao púlpito de 

determinada nave durante a liturgia está repetindo gestos e funções de sacerdotes ancestrais, e 

neste ato, se identificando fisionomicamente aos sacerdotes do pretérito ambos quanto à 

conduta objetiva e subjetiva. Mas isso não passa de um “exercício”, uma simulação, e a 

identificação não pode ser completa, desde que, no fundo, cada experiência é única e 

irrepetível:

O sentido da visão, considerado prerrogativa de todos os meus semelhantes, 
faculta-me a identidade entre mim e as demais pessoas, desde que o meu 
olhar e os olhares alheios incidam no mesmo alvo, na mesma paisagem, 
conforme dissertei em mais de um capítulo de minha obra. Estabelece-se na 
sociedade humana a oportunidade, não pressentida nem sentida, de se atentar 
para a conjuntura identificadora, quando os figurantes ocupam, defronte da 
efígie ou do panorama em causa, o mesmo posto de contemplação. Todavia, 
então ocorre uma das mais amoráveis comunhões que a visibilidade propina 
entre belvederes: a comunhão em que se tornam idênticos os visualizadores. 
(COUTINHO, 1987, p. 60)

Quanto à criação do repertório de outrem em índice de possibilidade, fica a questão: 

como é possível cria-lo se é impossível conhecê-lo? A distinção entre conhecimento por 

presença e conhecimento por ausência pode resolver essa questão. O repertório alheio não 

pode ser experimentado por outro existenciador por presença, mas apenas pelo mero fato de 

ser subentendido ou imaginado, já faz parte do repertório de outro existenciador, que o 

conhece por ausência, e então este repertório, a rigor, intestemunhável, passa a existir em



87

índice de possibilidade. Mesmo permanecendo ocultos, formam parte da existencialidade do 

existenciador único e absoluto:

Assim, ao escrever A Ordem Fisionômica, experimentava, também em 
índice de escorço, o atributo de constituir-me o demiurgo em exclusividade, 
o criativo trabalho de compor a obra confundindo-se com o criativo poder de 
proporcionar existenciamento a todas as imaginárias e nominações; pois que, 
nada se exclui de meu repertório, nem mesmo os ocultos repertórios dos 
demais humanos, os quais, sob a feição de possíveis, se destinam a perecer 
em meu perecimento. (COUTINHO, 1976, p. 134)

Como conclusão, o pluralismo de substâncias, a existência de uma multiplicidade de 

existenciadores na ordem fisionômica embora não seja real (apenas hipotética), ela aparece na 

obra como uma imagem hipotética, ou seja, sob o condicional “se”. Mas e “se” os outros 

também fossem existenciadores? “Se” os outros fossem existenciadores, dar-se-ia a 

conjuntura da cintilação cósmica, ou seja, a conjuntura de cada nascimento e cada morte 

representar uma incessante criação e destruição do universo:

O absoluto estaria no eu de cada um. Então eu cheguei a uma imagem que 
me agrada, eu confesso: a cintilação cósmica. O Ser, o universo, não é algo 
fixado, permanente, eterno; o Ser é qualquer coisa que ora nasce, ora morre. 
Cada pessoa que nasce, cada consciência humana que surge, o universo 
nasce também; cada pessoa que morre, o universo morre com ela. Assim se 
dá uma cintilação do Ser, que ora se acende, ora se apaga. (COUTINHO, 
2001, p. 35)

Se qualquer outro indivíduo pode contar com idêntica prerrogativa, tem-se 
que a natureza é algo que, não se alterando por essa conjuntura, nasce a cada 
momento em que uma faculdade de conhecer se franqueia, e morre a cada 
instante em que alguém perece por sua vez. A generalização de tal 
circunstância se afigura como sortílega paisagem, as personalidades 
humanas reunindo a si uma categoria que, entretanto, elas não percebem: a 
de, congregadas, comporem o concerto do ser e do não-ser do universo. 
(COUTINHO, 1976, p. 17, grifo nosso)

Dando consequência a noção de que todos os seres pensantes são existenciadores em 

sentido real, surge o conceito de comunidade óptica, que tem desdobramentos bastante 

curiosos, como a idéia de morrer na morte de outremA6. Toda vez que testemunho uma outra 

pessoa, ipso facto , estou criando-a, existenciando-a. Porém, o mesmo é verdadeiro para a 

contraparte, ao existenciar outrem, estou simultaneamente sendo existenciado por este outrem, 

e assim me integrando no repertório particular deste outrem, sob a modalidade de apreensão

46 Ver capítulo “A Comunidade Óptica” e “Morrer na Morte de Outrem” de O Lugar de Todos os Lugares.



88

que lhe compete. Essa rede ontológica ou sociedade de existenciadores chama-se 

interexistenciamento, o outro existe em mim como criação minha e eu existo em outrem como 

criação dele. O corolário curioso é morrer na morte de outrem. Toda vez que um 

existenciador morre, ele me desexistencia de seu repertório, e deste modo, se morre na morte 

de outrem, sendo a vida composta de uma sucessão de mortes deste tipo. Se eu sou um modo 

de uma substância, uma alegoria que existe em um repertório, se esse repertório cessa a 

existência, cessa imediatamente a existência dos modos e alegorias, incluindo-me. Essa 

desexistenciação ocorre em índice de realidade e em índice de possibilidade. Se o 

existenciador em óbito me conhecia efetivamente, sou desexistenciado em índice de realidade, 

mas se ele não me conhecia, era-me indiferente, sou todavia desexistenciado em índice de 

possibilidade. A ressalva se faz com o entendimento de que as mortes dos outros 

existenciadores, e a minha morte em suas mortes, são mortes parciais ou relativas, das quais 

eu sou sempre o sobrevivente, porém a morte absoluta ou fisionômica, que é a morte do 

existenciador absoluto, esta sim, carregará consigo abaixo todo o universo sem sobreviventes 

possíveis, por ser absurdo testemunhar o próprio féretro, segundo o princípio de ponto 

intestemunhável. A distinção entre morte relativa e morte absoluta é possível devido a 

distinção entre existenciador absoluto e existenciador relativo. A “conjuntura” de todos serem 

existenciadores permanece meramente uma hipótese e uma imagem.

Dessa noção de que um único repertório, o meu em cada caso, contém todos os 

repertórios, surge um dos símbolos fundamentais da ordem fisionômica que é o pronome da 

primeira pessoa do plural, o pronome de inclusão, o monossílabo abracadabrante, o metafísico 

amplexo47. O leitor atento perceberá que os livros literários de Evaldo Coutinho (os cincos 

volumes de A Ordem Fisionômica, excetuando-se os prefácios) são escritos todos pela pessoa 

do “Nós”. Era de se esperar da parte de um solipsista, a supervalorização do sujeito, do “ego”, 

do eu penso, da primeira pessoa do singular, uma espécie de subjetivismo literário, ao estilo 

mesmo das Meditationes cartesianas. Mas estranhamente, mesmo nas cenas em que o 

personagem principal se encontra em cena sem companhia de outros personagens, o autor 

emprega o nós para flexionar os verbos. Segundo Evaldo Coutinho, o emprego do nós se 

justifica devido a uma noção antropológica pluralista ou coletivista, inobstante solipsista. 

Quando se pronuncia o nós ao invés do eu, subrepticiamente inclui-se todas as demais pessoas 

do universo na sentença. Isso significa que o nós é algo como um nódulo de conexão de todos 

os egos particulares: dentro do solipsismo o eu é um nós. A cada passo, o solipsista é

47 Ver capítulo “A Simbologia do Nós”, de O Lugar de Todos os Lugares intitulado.



89

acompanhado, em virtualização, em possibilidade, por todas as pessoas vivas e mortas, que 

existem contidas dentro de seu repertório. Especialmente quando lembramos da morte 

fisionômica ou absoluta a noção de nós se faz firmar com mais força: no solipsismo, a minha 

morte é a nossa morte. A morte do indivíduo é a morte da humanidade.

Quanto à consideração das outras pessoas enquanto existenciamentos, elas aparecem 

reduzidas a elementos do repertório cênico, à título de entidades ópticas e representativas. 

Deste ângulo, as outras pessoas não são propriamente “pessoas”, mas vultos, atores, bustos, 

rostos ou efígies. As pessoas enquanto existenciadas são objetos manipuláveis pelo demiurgo 

ou contra-regra do ponto de vista da face e do nome. Fazem parte do elenco que está 

disponível para as encenações cotidianas. Nas palavras do filósofo: “Vale dizer, é propiciado 

aos elementos da iconografia externa a qualidade de atores, ninguém subtraindo-se da 

condição de representar, em mim, perante mim.” (COUTINHO, 1987, p. XVII). Mas, e 

quanto à espontaneidade da conduta das outras pessoas? Isso não deve ser entendido como 

uma demonstração da existência da liberdade das outras pessoas e, portanto, de uma vontade e 

uma mente e em última instância de uma existência independente da minha? Não. Isso deve 

ser explicado com o conceito de que algumas vezes as pessoas, ou melhor, os atores que 

compõem a cenografia da imaginária, atuam em modo de teatralidade real (espontaneamente 

e desobedientes à minha vontade), outras vezes atuam em modo de processo litúrgico 

(disciplinada e repetitivamente).

É nessa direção que Evaldo Coutinho teoriza a indiferença como o nome 

predominante da comunidade óptica. É como se o existenciador passasse despercebido entre 

seus atores, estes inscientes de que sua existência se subordina àquela existência de maneira 

absoluta. O centro do universo deambula pelas ruas e atravessa as multidões e a mais 

profunda indiferença lhe é lançada. Quão estranho seria se o criador do universo interpelasse 

suas criações, que lhe são indiferentes, e lhes divulgasse qual o seu verdadeiro lugar no 

universo. A mutualidade da indiferença da comunidade óptica combinada com a discrição do 

existenciador evitam que os atores devassem o “ponto proibido”, aquele que se dá quando nos 

atos de filmagem, os atores olham por descuido direta e fixamente para a câmera, rompendo 

com a sensação de neutralidade e naturalidade do desempenho. Indiferença, discrição, 

timidez, seriam nomes fundamentais para garantir que os atores desempenhem seus papéis 

alegóricos com perfeição, favorecendo a aderência das acepções e nomes assim aplicados a 

eles (COUTINHO, 1976, p. 25).

Além disso, bastante curioso é o tratamento dispensado por Evaldo Coutinho ao 

estatuto ontológico de seus leitores. Para quem o solipsista escreve? Para seus próprios



90

existenciamentos. Parte do livro O Lugar de Todos os Lugares, especialmente o capítulo 

intitulado “A Simbologia do Nós”, parece tentar convencer o leitor de que este irá morrer na 

morte do autor do livro que estão lendo, que a subjetividade do leitor está subordinada à 

subjetividade do autor:

Presa ao meu belvedere, a ordem fisionômica se omite de ir além do ponto 
intestemunhável, dispensando-me de assistir, por irredutível obstáculo, às 
cenas que se dariam a contar de meu velório; entre elas, a do leitor a 
interessar-se pelos tomos de A Ordem Fisionômica, circunstância que se 
positiva como imaginária interna, como subentendido episódio, de vez que o 
leitor imergiu no meu perecimento, vedando-se a realidade da sobrevida, em 
face de eu não a conter em meu repositório. (COUTINHO, 1976, p. 194)

Finalmente e de modo definitivo, poderia outrem, um dos seus leitores, por exemplo, 

arrogar-se ao posto de existenciador absoluto?

Apagada a minha lâmpada, apagam-se todas as lâmpadas, desaparecendo 
com a minha morte a espacialidade da morte, sem outra contemporaneidade 
senão a minha que se perderá, em mim. Dessa ausência ninguém surgirá para 
desfazê-la, não se contando com algo mais profundo e mais extenso que o 
Ser; para a prospecção da morte não existe uma palavra sequer que lhe 
corresponda, nada podendo haver em relação ao nada. (COUTINHO, 1987, 
p. 39)

Estamos inclinados a encerrar o debate sobre o estatuto ontológico das outras pessoas 

em favor do solipsismo absoluto. Não um solipsismo que duvida da existência dos conteúdos 

mentais das outras pessoas, mas uma espécie de solipsismo que considera o outro sob o 

aspecto dele ser uma substância ativa (em sentido lato), ao mesmo tempo em que um modo 

passivo (em sentido próprio). A depender do ponto de vista, ou se é considerado existenciador 

enquanto vemos ou existenciamento enquanto vistos, porém, é fundamental a passagem da 

primeira pessoa do singular para a primeira pessoa do plural para ocorrer a inclusão de todos 

os pontos de vista no ponto de vista único e absoluto, deste modo, tornando-se uma 

personalidade ubíqua. Estabelecendo-se a imanência dos conteúdos de consciência à própria 

consciência, firma-se com toda força a concepção do monismo de substância, isto é, a 

existência de um único existenciador absoluto e uma multiplicidade de existenciadores 

relativos.



91

4.4 POR UMA TEORIA DA SUBSTÂNCIA SOLIPSISTA

O problema do estatuto ontológico das outras pessoas recebe um tratamento peculiar 

na ordem fisionômica, porém recai no capítulo geral da ontologia, isto é, do estatuto 

ontológico de tudo quanto existe, a teoria do Ser, desde que os atores, em comum com todas 

as demais alegorias e símbolos, fazem parte do repertório do Ser. Parece essencial a distinção 

entre existenciadores relativos e existenciador absoluto, pois se existissem diversos indivíduos 

existenciadores decorreria que existiriam múltiplas substâncias, um pluralismo de substâncias 

e uma transcendência. Mas, na descrição mais correta, os outros existenciadores, múltiplos e 

relativos, somente podem atender ao nome de existenciadores em sentido secundário, em 

sentido real, eles são existenciamentos, atores habitantes do repertório do existenciador único 

e absoluto. Este último, idêntico ao eu pessoal, desempenha a função ontológica de substância 

única, aquilo em relação à qual tudo quanto existe são seus modos e atributos.

Neste capítulo final da dissertação vamos tentar delinear, ainda que em índice de 

escorço, a teoria da substância encontrável em Evaldo Coutinho. O rótulo genérico que deve 

ser aplicado à teoria da substância evaldiana, conforme este entendimento é de monismo 

imanentista subjetivista. Entendendo-o como: a) o monismo é o mesmo que dizer que a 

substância solipsista é única, isto é, apenas uma única imaginária existe realmente; b) o 

imanentismo é o mesmo que dizer que não há transcendência ao repertório do existenciador 

absoluto, tudo está incluído nele seja efetivamente como uma presença, seja possivelmente 

como uma ausência; c) o subjetivismo é o mesmo que dizer que há um privilégio do ego, tanto 

do ponto de vista gnosiológico e ontológico, também quer dizer que a substância possui 

personalidade e causa final.

O próprio Evaldo Coutinho é explícito em afirmar que o solipsismo se trata de uma 

ontologia de substância única (monista) em relação à qual não há transcendência possível 

(imanentista), mas em nenhum momento elenca as propriedades essenciais da substância, pelo 

menos não sistematicamente. No entanto, as alegações, fragmentadas e dispersas, podem ser 

vistas em várias passagens, entre as quais se destacam:

Todas as possíveis e as reais manifestações do Ser — que seriam do Ser para 
o Ser, por se tratar de substância imanente — acontecem no interior de 
minha apreensibilidade, se iluminam para a criação que lhes confiro, no 
exato momento de conhecê-las. (...) Sou o continente que nunca se separa de 
seus conteúdos, sou o criador que não aliena as criaturas, sempre imitando a 
claridade que preserva as coisas enquanto visíveis, graças a ela. 
(COUTINHO, 1987, p. 62, grifo nosso)



92

Com efeito, desvio o olhar da galeria das faces e das cenas empíricas, a fim 
de tê-las na amostra da ideação, a minha criadora existencialidade 
transferindo-se de uma imaginária à outra, prevalecendo em ambos os casos 
a substância única e absoluta, que é a minha lente. (COUTINHO, 1987, p. 
XX, grifo nosso)

Ratificando que a base do sistema imanentista é a substância única, e 
atendendo à necessidade de superação dos antagonismos, que os tenho por 
aparentes, a ordem fisionômica se exclui de considerações estanques, e 
indica ser a minha existência a entidade comum a todos os elementos do 
universo, existidos por mim e perecíveis comigo. (COUTINHO, 1987, p. 
133, grifo nosso)

Quase desnecessário mencionar que se trata de uma remissão a Espinosa. Levaria um 

trabalho inteiro para analisar em detalhes as influências de Espinosa sobre Evaldo Coutinho 

desde os seus escritos de juventude até a maturidade; por ora nos interessa a comparação 

estrutural entre o sistema espinosano e o sistema evaldiano, a analogia das teorias da 

substância, que é realizado pelo próprio filósofo. Ela é apresentada em diversos trechos, 

porém de maneira mais direta sob as seguintes formas:

Na ordem fisionômica a existência encerra prioridade de consideração sobre 
o teor da coisa existenciada. Novamente usando a terminologia filosófica, 
digo que a existencialidade é o atributo que pertence a mim, que sou a 
substância, e como tal, encerra a precedência quanto aos seus modos, sendo 
estes o que chamo de coisas existenciadas. A estruturação spinozista no 
entanto difere da que fundamenta a ordem fisionômica, em face da idéia de 
eternidade que, a meu ver, é pura idéia e que apenas perdura no prazo de 
minha vida. Morto Spinoza, morreu em sua morte o conteúdo da Êtica e, por 
último, essa obra morrerá em derradeira morte quando se der o meu pessoal 
falecimento, fazendo-se incompatível com a ordem fisionômica a eternidade 
do Ser, basicamente assentada na filosofia de Spinoza. (COUTINHO, 1987, 
p. 176)

Enfim, as duas imaginárias se associam para a clarividência do Ser, através 
de visíveis e de pensadas representações. Há, conseqüentemente, no 
exercício das delegações do Ser aos modos e atributos de sua substância — 
utilizo aqui a linguagem de Spinoza — uma prática imanentista que envolve 
e legitima a conjuntura da ausência em anuir-se à realidade. (COUTINHO,
1987, p . 148)

A analogia das substâncias solipsista e espinosana, deve, segundo nosso 

entendimento, ser interpretada da seguinte maneira: os existenciamentos são equivalentes, em 

definição e função no sistema, aos modos, e o existenciador, à substância. O termo 

“prioridade ontológica” do existenciador sobre o existenciamento revela o mais essencial na 

comparação com Espinosa, sendo que a proposição I, livro I, da Ethica, emprega a mesma



93

expressão, “p rio r”, para explicar a relação entre a substância e suas afecções: “Substantia 

prior est natura suis affectionibus” (ESPINOSA, 2007, p. 14). O resultado é que entre o 

existenciador e o existenciamento deve-se encontrar a mesma relação ontológica concebível 

entre a natura naturans e natura naturata, isto é, entre Deus considerado enquanto causa, e 

Deus considerado enquanto seus próprios efeitos, como apresentado no escólio da proposição 

XXIX, livro I, da Ethica. Considerando nosso objetivo, as mais interessantes definições da 

Ethica são as terceira e quinta do livro I (ESPINOSA, 2007, p. 13), que descrevem a 

substância e os modos. O existenciador como substância é o que existe em si e por si mesmo é 

concebido, e o existenciamento como modo é o que existe em outrem e por outrem é 

concebido.

O emprego da terminologia ser em mim e ser em outrem48 reforça a concepção de 

que a relação existenciador-existenciamento é estruturalmente equivalente à substância- 

modos, aspecto ativo e passivo da causação ontológica. Note-se que não é empregado a 

expressão para mim, à maneira dos fenomenólogos, mas em mim, que é bem semelhante, 

senão mesmo um desvio voluntário da expressão original espinosana “in Deo”, encontrada na 

proposição XV, livro I: “Quicquid est in Deo est, et nihil sine Deo esse neque concipi po test” 

(ESPINOSA, 2007, p. 30). No solipsismo acontece a reposição do ser em Deus por ser em 

mim, deste modo, a proposição espinosana poderia ser lida desde um viés solipsista como: 

Tudo que existe, existe em mim, e fora  de mim nada pode existir nem ser concebido. 

Explicitando a noção ontológica de inerência subordinação, dependência, inclusão, dos 

modos à substância, do repertório ao existenciador.

Evaldo Coutinho se concentra mais em analisar sua comunhão com Espinosa e 

menos em distinguir as inúmeras diferenças entre o existenciador e Deus sive Natura. Em 

comum com a substância espinosana, o existenciador possui a unicidade e a simplicidade e a 

independência, mas carece da infinitude, da eternidade e, por último, mas não menos 

importante, da existência necessária.

Em adição, já bastante distante da proposta de Espinosa, inclui-se o subjetivismo. No 

solipsismo é concebível um finalismo e a substância possui uma personalidade. Cabe agora 

tratar, à guisa de escorço, cada um destes temas separadamente.

Quanto à unicidade do existenciador, do monismo da substância, é de se esperar ter 

esgotado o assunto no capítulo do estatuto ontológico das outras pessoas. Caso houvesse uma

48 O título do livro Subordinação ao Nosso Existir, deve ser entendido como a subordinação ao meu existir, 
desde que segundo a simbologia do Nós, o eu é um nós.



94

pluralidade de existenciadores, haveria uma pluralidade de substâncias, mas isso não ocorre 

na ordem fisionômica, não sendo necessário supor outra substância para explicar a causa da 

existência do existenciador, que é explicada como infração e não como criação de algo ou 

alguém, como, por exemplo, outra substância ou outro existenciador:

A idéia de único, de unicidade, de uno, implica em soledade por parte de 
quem se compreende em sua investidura, acontecendo, no entanto, que na 
vigência que a mim compete, a ideação em apreço recobre o universo em 
totalidade. Ao continente que sou, vem a incorporar-se conteudamente tudo 
quanto existe, sendo eu o repertório com todos os repertórios; instituem-se 
em minha irrecuável companhia todas as coisas por mim existenciadas, 
sugerindo um paradoxo a conjuntura de haver a solidão em vínculo com tão 
numeroso elenco. (COUTINHO, 1987, p. 44)

Quanto à simplicidade ou unidade. O existenciador absoluto apesar de se dispersar 

temporal e espacialmente numa multiplicidade indefinida de acontecimentos alegóricos é um 

ser ele mesmo simples e não uma composição de várias partes simples. A diferença entre a 

iconografia externa e a iconografia interna não vulnera a noção de unidade, pois esta 

dualidade representa apenas aspectos distintos de um mesmo repertório de um mesmo Ser, 

que tomado como um todo é simples e indivisível, porquanto seja um indivíduo, ainda que 

plural (nós), é indivisivelmente unitário. O símbolo máximo da unidade é a nominação da 

morte, que recai por igual sobre todo o existente. Tudo o que existe na ordem fisionômica é 

recoberto com um “manto funéreo, sudário transparente, subentendimento do Não-ser, 

condição mortuária” . O traço de união mais geral que liga os seres, de ambas as iconografias, 

empírica e ideal, é o morrerem na morte do existenciador absoluto. Todos se identificam na 

simplicidade deste símbolo, da morte do existenciador, porquanto esta morte é coextensiva à 

morte do Ser:

Por conseguinte, a ideação do uno se compatibiliza com a multiplicidade de 
suas internas ocorrências, compreendendo-se o uno como um acepção 
advinda do recuo do belvedere sobre mim mesmo. (...) Se as coisas 
anteriormente indispostas a qualquer ordem de unidade passam a possuí-la 
em face da luz reveladora, assim no ato de participação no uno as efígies e 
os retábulos de meu repertório me exibem a existencialidade que lhes 
propicio, em outras palavras, elas como que regressam ao uno que eu sou. 
(COUTINHO, 1987, p. 45)

Transferindo-me do ângulo do Ser para o ângulo da morte, observo que o 
Ser é a pura simplicidade para o falecimento; que há, por parte do Não-ser a 
espontaneidade de conduzir-se a quem lhe não nega a recepção, tudo a 
legitimar o predicamento de morrer, pois está em mira, como condição



95

primordial do Não-ser, a retomada do que lhe pertencia: o vão que 
magicamente ocupo. (COUTINHO, 1987, p. 266)

Quanto à necessidade da existência. O existenciador não existe necessariamente, é 

plenamente possível formar um conceito do existenciador que não inclua sua existência, ou 

seja, que o conceba como inexistente (pré-natal e pós-morte). Quer dizer, sua essência não 

inclui a existência, ele pode existir ou deixar de existir. Essa característica é um problema 

grave para o espinosismo porque se a essência da substância não envolve a existência, ela não 

pode ser definida como causa de si, nem como eterna ou infinita. Mas em Evaldo Coutinho 

não é necessário supor que a substância existe necessariamente para explicar o tipo de 

causação envolvida na existência da substância única, como seria no sistema de Espinosa a 

explicação da causa sui, desde que a criação em Evaldo Coutinho é de certa forma 

inexplicável. Esta é a noção de sortilégio ou magia da existência enquanto infração à lei do 

Não-ser. O existenciador, a substância, existe contingentemente, e assim também todos os 

seres da ordem fisionômica . Por isso Evaldo Coutinho desenvolve o conceito de Ser em 

termos de precariedade ontológica, pois o imenso do universo está a depender de tão 

humílima existência, isto é, uma existência contingente.

Quanto à questão da eternidade, ela é totalmente abolida no solipsismo evaldiano. 

Evaldo Coutinho substitui esta noção essencial pela de contemporaneidade entre a duração da 

existência da substância e a duração da existência de seus modos. O conceito de 

contemporaneidade pode ser definido como a identidade da duração entre o existenciador e os 

existenciamentos, isso acontece em dois sentidos, parcialmente, cada existenciamento possui 

efetivamente a duração da presença efetiva, após isso retorna ao âmbito da possibilidade ou 

ausência; mas absolutamente, o Ser como um todo, o repertório, possui a duração ou a 

“idade” do existenciador, sendo a contemporaneidade o breve intervalo de tempo entre o pré­

natal e o pós-morte. À rigor, não se pode falar nem mesmo em longevidade da substância, 

desde que a brevidade e fragilidade da vida são componentes fundamentais da visão. A cada 

passo os modos estão sujeitos à perecerem em meio aos seus desempenhos ordinários:

Utilizando a linguagem de Spinoza, para quem a eternidade existia, mas, 
contrariando as bases de seu sistema, eu diria que todos os modos cooperam 
para significar o perdimento da substância, com o meu pensamento a 
existenciar o Ser, porém em consonância com a vinda do Não-ser, ambos em 
mim, na expectação do último e definitivo perecimento. (COUTINHO, 1987, 
p. 225)



96

Quanto à noção de infinito, seria melhor dizer que o Ser é imenso. Existem tantas 

coisas quanto o olhar é capaz de abarcar e nesse sentido se diz que a visão existenciadora é 

ubíqua, mas não infinita, isto é, está em todo lugar, por presença ou por ausência. Como o 

olhar acontece sempre no tempo e no espaço, é impossível abranger tudo em um só relance. O 

olhar sofre de curteza do foco e a fatiga orgânica, ele é biologicamente frágil e, portanto um 

símbolo da precariedade ontológica. “A deficiência da ocularidade é um evento do Ser, 

portanto legitimado como verdade ontológica, nesse sentido de ser irrecusável a sua 

existência” (COUTINHO, 1987, p. 136).

Quanto à personalidade da substância, ela equivale ao correlato da divinização do 

homem, seja como demiurgo, Deus da Bíblia, ou Deus sive Natura, que é a hominização ou 

personalização da substância única. Para Evaldo Coutinho a substância tem vontade e 

entendimento, memória e imaginação, desde que o Ser é pessoal, biográfico, possui repertório 

e iconografia. A substância única é uma pessoa. O Ser e o eu pessoal são a mesma coisa. Na 

verdade o Ser deambula, se alegra e se entristece. Este subjetivismo é o princípio que permite 

conceber a noção de finalismo.

Quanto à noção de causa final, diferentemente de Espinosa, em especial conforme 

exposto no Apêndice, livro I, da Ethica, em se tratando do Ser evaldiano é possível conceber 

um finalismo  na criação do universo. Evaldo Coutinho ele mesmo intitula seu solipsismo 

(exclusivamente em A Artisticidade do Ser) como um “solipsismo finalista”, querendo dizer 

com isso que a sua morte é a finalidade à qual tende a sua própria criação. Espinosa 

denunciava a causa final como um preconceito dos homens que imaginam que o universo foi 

criado em função deles, e não em função do próprio Deus:

Quanto às outras noções, também não passam de modos do imaginar, pelos 
quais a imaginação é diferentemente afetada, e que, no entanto, são 
considerados pelos ignorantes como atributos principais das coisas, porque 
acreditam, como já dissemos, que todas as coisas foram feitas em função 
deles, e é com base na maneira como foram afetados por uma coisa que 
dizem que a sua natureza é boa ou má, sã ou podre e corrompida. (...). E, 
finalmente, daqueles que provocam os ouvidos diz-se que eles produzem 
barulho ou, então, som ou harmonia, a qual fascinou tanto os homens que 
eles acabaram por acreditar que Deus também se deleitava com ela, não 
tendo faltado filósofos que estavam convencidos de que os movimentos 
celestes compunham uma harmonia. (ESPINOSA, 2007, p. 73)

Porém no solipsismo fisionômico, é como se todas as coisas do universo fossem 

criadas em função não dos homens, mas de uma só pessoa, sendo que Evaldo Coutinho é 

convencido de que o desempenho das coisas do mundo são na verdade símbolos e alegorias



97

de sua própria morte. Por isso a existência do mundo é concebida como às vésperas da morte. 

A própria noção de artisticidade do Ser, a identificação da arte e da natureza, remete à 

causação final. Segundo Evaldo Coutinho a finalidade da criação, paradoxalmente, é a morte 

absoluta do existenciador. Tudo que existe remete, sinaliza, indica, representa a morte 

absoluta. Na verdade a morte é o motor da artisticidade. É o sentido do dístico ontológico: 

“existenciar para  a morte” (COUTINHO, 1987, p. 123, grifo nosso), o criador do universo 

cria as alegorias apenas para que expirem após o curto prazo de sua vida. “A atividade do 

belvedere, proporcionando às figuras o existenciamento, significa, na ordem fisionômica, o 

irrecusável convite com que as atraio ao âmbito do perecimento” (COUTINHO, 1987, p. 

123). Todas as alegorias, espécies de composições harmônicas do Ser, por estarem 

configuradas ou limitadas temporal e espacialmente, são de si mesmas símbolos da ausência, 

e portanto, símbolos da morte:

Todos os sucessos se incluem no solipsismo finalista que, no questionamento 
acerca do existir, decerto rompe com as tradições do problema da unicidade 
do Ser, contíguo que ele é do problema da imanência, indesligáveis um do 
outro. Acrescento à vizinhança dos dois termos, a causa final de minha 
morte, que, por sua vez, em mim, não passa de um existenciamento da 
imaginária interna, com a natureza de uma ficção, mas sem despir-se de sua 
certeza absoluta. A extensão da existencialidade, miniaturada na inerência 
das coisas à minha ocularidade, não se dispensa, em mim, da irrevogável 
adesão à conjuntura de elas se isentarem de suas vidas, comigo, em mim. 
Integra-se, portanto, nas efígies e retábulos a lei do perdimento em minha 
companhia, cabendo-me, sem se darem conta os intérpretes, a demarcação 
íntima da própria consciência de ser: a de que ninguém sobreviverá a mim, 
em mim. Indo desaparecer comigo a idéia da morte, a própria morte, e com 
ela o meu poder de existenciamento, à maneira de incomensurável crepe, eu 
subjetivo o mundo inteiro com o luto de minha pensada morte. De alguma 
forma, vejo-me o ator que já desempenha a dramaturgia do Não-ser, este a se 
encaminhar a mim, dia-a-dia a idade a estreitar a aliança entre o universo e o 
perdimento absoluto. Se não consigo mover as vontades dos figurantes, 
como se eles fossem puros fantoches, sobra-me, entretanto, a faculdade 
emanativa de trazer os cenários e os elencos à tarja de serem em vésperas do 
absoluto perecimento, dóceis na explícita solidariedade à minha condição de 
efêmero existenciador. Em mim ninguém se nega a morrer em minha morte, 
a presença, em todos, da funeralidade minha, reproduz a imponderável 
rapidez com que as coisas se inscrevem em minha vista. Prefiro qualificar as 
vésperas da morte fisionômica — o perecimento absoluto — como a 
confissão natural do Ser, a propósito de sua brevidade que é a mesma 
destinada a mim. De suas diferentes posições, os seres existenciados estão a 
emitir as respectivas naturalidades, de meu ângulo de observação diversifico 
o meu poder de escolha e de distraimentos, por longas horas o mundo se 
versatiliza sem carecer de meus ditames e testemunho; todavia, paira 
ubiquamente sobre o universo, em mim, a claridade de minha presença, que, 
na ordem fisionômica, é a claridade que ilumina a seqüência da preparação 
de todos para o sepultamento final em minha morte. (COUTINHO, 1987, p. 
69 )



9S

O desafio que nos resta é como atribuir a função de substância ao existenciador, sem 

sacrificar o essencial do conceito de substância. Ainda estamos falando da mesma coisa? Uma 

substância finita, contingente, instável, impermanente, para dizer em uma palavra, uma 

substância que sofre de precariedade ontológica, uma universalidade instável. Uma substância 

cintilante e fungível, ao mesmo tempo imensa e humílima.



CONCLUSÃO

Este trabalho se propôs a interpretar o solipsismo de Evaldo Coutinho de um ponto 

de vista ontológico como um monismo imanentista subjetivista. Para tanto pareceu necessário 

demonstrar, de um modo geral: a) a vinculação da ontologia evaldiana ao vocabulário 

metafísico séc. XVII, especialmente à noção de independência ontológica e de subjetivismo; 

b) definir explicitamente a noção de criação como possuindo um duplo sentido, que agora 

pode fornecer o solo onde se podem colocar as questões relativas ao estatuto ontológico do 

mundo, das outras pessoas e de Deus, isto é, da assim chamada, como um todo, existência 

externa, e; c) tudo isso se coordena e se torna inteligível por causa de uma noção implícita de 

substância, que segundo argumentamos, remete a Espinosa, adicionado de um subjetivismo 

irrecorrível e não encontrável na obra deste último.

O resultado esperado foi o realce da positividade do aspecto nitidamente ontológico 

da obra de Evaldo Coutinho, a concepção de um mundo assediado pelo Não-ser, onde a 

tristeza é ubíqua, mas também é onde a funeralidade é compensada pela artisticidade, a 

alegorização do Ser, e pela conotação sortílega que ganham as coisas cotidianas, o deambular, 

o olhar, o convívio. Um sistema filosófico em que o eu pessoal subordina à breve duração da 

sua existência toda a vastidão do universo e é apresentado como uma espécie de deus mortal. 

A teoria da substância evaldiana reluz uma tonalidade única ao lado de todas as outras 

ontologias modernas.

O estudo da ontologia de Evaldo Coutinho também se mostrou fundamental para se 

fazer uma idéia verdadeira da produção filosófica brasileira. Este trabalho, como um todo, 

também poderia se inscrever colateralmente no campo de pesquisa da historiografia da 

filosofia brasileira, desde que fica implícito se tratar de um sistema ontológico completo e 

original, em si mesmo coerente, ainda que de todo ignorado pela crítica e pela historiografia 

filosófica. Este tipo de esforço contribui para enfatizar a necessidade de se preencher o quanto 

antes a imperdoável lacuna no campo da historiografia filosófica brasileira que no presente 

momento, em que pese qualquer motivo alegado, simplesmente ignora a existência da ordem 

fisionômica . Dadas as contribuições deste para a ontologia, a saber, uma teoria da substância 

não encontrável em outra filosofia, mas em plena sintonia com a tradição metafísica ocidental, 

conclui-se que é indispensável incluir a obra de Evaldo Coutinho em todo e qualquer estudo 

sério que tente dar conta sistematicamente da filosofia brasileira, cuidado este que vem sendo 

inobservado. A força de sua concepção ontológica tem alcances não somente regionais, mas



100

universais, o ingresso do filósofo solipsista na crítica e na historiografia filosófica deve ser 

feita sem favor, pelos seus méritos intrínsecos.

A interpretação do solipsismo como monismo imanentista subjetivista permite 

colocar sob uma nova perspectiva a maioria das dificuldades encontradas pelos comentadores 

anteriores da ordem fisionômica. Se o argumento deste trabalho estiver correto, deve-se 

reavaliar boa parte, senão mesmo tudo, quanto foi dito e escrito sobre Evaldo Coutinho. 

Especialmente o problema da existência das outras pessoas -  o problema mais desconfortável 

para os críticos - pode ser considerado resolvido de uma forma coerente e satisfatória, ainda 

que de maneira inadmissível para a maioria dos leitores. O monismo imanentista subjetivista 

implica um solipsismo absoluto. Sem concessões para o problema do estatuto ontológico das 

outras pessoas. Na verdade a única concessão possível são as condições de aceitabilidade que 

Evaldo Coutinho estabelece para a atividade filosófica, incluindo a sua própria: as teses 

ontológicas devem ser acolhidas como obras de arte e não como hipóteses científicas.

Finalmente, este não pode representar senão o início da interpretação da ordem 

fisionômica, certamente há ainda muito que fazer e refazer para compreendermos a extensão 

de suas concepções. É um campo de estudos que permanece aberto e cheio de possibilidades.



REFERENCIAS

AGOSTINHO. Confissões. Edição bilíngue. Tradução de Arnaldo do Espírito Santo, João 
Beato e Maria Cristina de Castro-Maia de Sousa Pimentel. 2. ed. Lisboa: Imprensa Nacional- 
Casa da Moeda, 2004.

ARISTÓTELES. Metafísica. (Ensaio introdutório, texto grego com tradução ao lado e 
comentário de Giovanni Reale) 3 vol. trad: Marcelo Perine. São Paulo: Loyola, 2002.

BARROS, Souza. A década 20 em Pernambuco: uma interpretação. Recife: Fundação de 
Cultura da Cidade do Recife, 1985.

BERKELEY, George. Tratados sobre a visão. Campinas: Unicamp, 2010.

BERKELEY, George. A Treatise Concerning the Principles o f  Human knowledge (Oxford 
Philosophical Texts, ed. Jonathan Dancy). Oxford, U.P., 1998.

BRITO, Raymundo de Farias. A verdade como regra das ações: ensaio de filosofia moral 
como introdução ao estudo do direito. Brasília: Senado Federal, 2005.

CAMARA, Leônidas. Uma persistente visão da vida. Diário de Pernambuco, 02 mar. 1980.

______ . Uma surpresa passo a passo. Diário de Pernambuco, 02 mar. 1980.

CHALMERS, David. The conscious mind. New York: Oxford University Press, 1996.

CHAUÍ, Marilena. Janela da alma, espelho do mundo. In: O Olhar, Companhia das Letras, 
org. Adauto Novaes p.31-63. 1988. p. 528,.

COUTINHO, Aluízio Bezerra. Da natureza da vida. Recife: Editora Universitária UFPE, 
1985.

COUTINHO, Evaldo Bezerra. A artisticidade do ser. São Paulo: Perspectiva, 1987a. 289 p. 
(Coleção Estudos 97).

______ . A imagem autônoma: ensaio de teoria do cinema. Recife: Universitária UFPE, 1972.
299 p.

______ . ______ . São Paulo: Perspectiva, 1996. 248 p. (Coleção Estudos 147).

______ . Minha obra me acompanha fielmente. Estado de S. Paulo, São Paulo, ano 7, n. 385,
p. 4-6, 14 nov. 1987ab. Entrevistador: Carlos Garcia.



102

______ . A subordinação ao nosso existir. São Paulo: Perspectiva, 1981. 209 p. (Coleção
Estudos 78).

______ . A testemunha participante. São Paulo: Perspectiva, 1983. 252 p. (Coleção Estudos
55).

______ . A visão existenciadora. São Paulo: Perspectiva, 1978. 256 p. (Coleção Estudos 51).

______ . O ano da criação. Continente Multicultural, Recife, ano 1, n.1, p. 33-42, mar. 2001.

______ . O convívio alegórico. São Paulo: Perspectiva, 1979. 190 p. (Coleção Estudos 70).

______ . O lugar de todos os lugares. São Paulo: Perspectiva, 1976. 215 p. (Coleção Estudos
84).

______ . O terceiro centenário do nascimento de Baruch Spinoza 1632-1932. Agitação:
Revista de Cultura, Recife, n. 2, p. 7-31, fev. 1932. Acesso por fotocópia.

______ . Representações faciais do tempo. Revista de Cultura, Rio de Janeiro, ano 1, n. 1, p.
69-75, set./dez. 1948.

______ . Ser e estar em nós. São Paulo: Perspectiva, 1980. 231 p. (Coleção Estudos 74).

______ . Uma iconografia mental. Diário de Pernambuco, Recife, 24 out. 1980. Panorama
Literário.

______ . O espaço da arquitetura. Recife: Universitária UFPE, 1970. 251 p.

______ . ______ . São Paulo: Perspectiva, 1977. 239 p. (Coleção Estudos 59).

______ . ______ . 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 1998. 239 p. (Coleção Estudos 59).

______ . ______ . 2. ed. 2. imp. São Paulo: Perspectiva, 2010. 252 p. (Coleção Estudos 59).

CHARLES, Sebastian. O solipsismo como forma extrema de ceticismo no século das luzes. 
Dois Pontos: Curitiba, v. 4, n. 2, p. 13-38, out. 2007.

DESCARTES. Meditações sobre filosofia primeira. Trad. Fausto Castilho. Campinas: 
UNICAMP, 2008.

______ . A Dióptrica. Scientia Studia, São Paulo, v. 8, n. 3, p. 451-485, 2010.



103

______ . Princípios da filosofia. Tradução de Guido Antônio de Almeida (Coord.). Rio de
Janeiro: UFRJ, 2002.

ESPINOSA. Ética: demonstrada a maneira dos geômetras. São Paulo: Autêntica, 2007.

EVALDO Coutinho: um filósofo da arte e da existência. Direção: Genésio Linhares. 
Produção: Departamento de Filosofia da UFPE. Depoentes: Ângelo Monteiro, Daniel Lima, 
Evaldo Coutinho. Recife: 1993. 1 VHS (115 min), son., color.

EVALDO Coutinho: arte e filosofia. Direção: Fabiano Coelho, Luísa Maciel, Wilne Fantini. 
Produção: Diretório Acadêmico de Filosofia UFPE. Depoentes: Adelson Santos, Alfredo de 
Oliveira Moraes, Ângelo Monteiro, Evaldo Coutinho, alunos da UFPE, Recife: [ca. 2000]. 1 
DVD (52 min.), son., color.

GREY, Denis. The Solipsism of Bishop Berkeley. The Philosophical Quarterly, London, v. 2, 
n. 9, p. 338-349, oct. 1952.

HOFFMAN, J.; ROSENKRANTZ, G. Substance. In: KIM, J. et al. (Ed ). A companion to 
metaphysics. Oxford: Willey-Blackwell, 2009. p. 585-589.

HOSPERS, John. An introduction to philosophical analysis. London: Routledge, 1997.

KANT, Immanuel. Crítica da Razão Prática. São Paulo: Martins Fontes, 2003.

LIMA, Daniel. O universo estético de Evaldo Coutinho. Diário de Pernambuco, Recife, [ca. 
abr. 1983]. Panorama Literário.

______ .Outras notas sobre ‘a ordem fisionômica’ pt. 2. Diário de Pernambuco, Recife, 03
abr. 1987a. Panorama Literário.

McCRACKEN, Charles. Knowledge o f the existence of the body. In: GARBER, Daniel; 
AYERS, Michael. The Cambridge history o f  seventeenth century philosophy. v. 1. 
Cambridge: Cambridge University Press, 1998. p. 624-648.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia da percepção. São Paulo: Martins Fontes,
2006.

NAGEL, Thomas. What is it Like to Be a Bat? Philosophical Review, Durnham, n. 83, p. 435­
450, 1974.

NUNES, Benedito. O solipsismo e a tanatologia de Evaldo Coutinho. 2001. Acesso à 
fotocópia do original datilografado disponível no acervo privado do Prof. Dr. Thiago Moura 
Aquino.



104

PRADEAU, Jean-François. Les formes intelligibles: sur la forme intelligible et la 
participation dans les dialoguesplatoniciens. Paris: Presses Universitaires de France, 2001.

PESIC, Paul. Seeing the forms. Journal o f  the International Plato Society, Paris, n. 7, fev. 
2007.

PUTNAM, Hillary. The Meaning of “Meaning” . In: _____ .Mind, Language and Reality:
Philosophical Papers, Volume 2.Cambridge (UK): Cambridge University Press, 1986. p. 215­
71.

RUSSELL, Bertrand. A history o f  western philosophy and its connection with political and  
social circumstances from  the earliest times to the present day. New York: Touchstone, 2004.

______ . Human Knowledge: I t ’s Scope and Limits. London: Routledge, 2009.

SALDANHA, Nelson. Cadeira de Phaelante da Câmara. Cadernos da Academia 
Pernambucana de Letras, Recife, v. 4, p. 12-26, 1988.

SALMÓN, Fernando. Medieval theories of vision in the medical classroom. Endeavour, 
[S.l.], v. 22, n. 3, 1998. p. 125-128.

SANTOS, Adelson. A matéria em Evaldo Coutinho. 1986. 180 f. Dissertação (Mestrado em 
Filosofia) -  Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 1986. Orientador: Prof. Dr. 
Leônidas Câmara.

______ . A narração da physis e a experiência unitária. Diário de Pernambuco, Recife, 06 set.
1991.

______ . Investigações evaldianas. Revista da Academia Pernambucana de Letras, Recife,
ago. 2000.

SARTRE, Jean-Paul. O ser e o nada: ensaio de ontologiafenomenológica. Petrópolis: Vozes, 
1998.

SCARPA, Paulo Sérgio. Duplo parabéns. Jornal do Commercio, Recife, 23 jul. 2000. 
Repórter JC.

SCHOPENHAUER, Arthur. O mundo como vontade e como representação. Tradução de Jair 
Barboza. São Paulo: UNESP, 2005.

SIMONS, P. Substance. In: KIM, J. et al. (Ed.). A companion to metaphysics. Oxford: Willey- 
Blackwell, 2009. p. 585-589.



105

THORNTON, S. The solipsism and the problem o f other minds. The Internet Encyclopedia of 
Philosophy, 2004. Diponível em: <http://www.iep.utm.edu/solipsis/>. Acesso em: 1 set. 2011.

WITTGENSTEIN, L. Tractatus logico-philosophicus. São Paulo: Edusp, 2008.

WOOLHOUSE, R. S. Descartes, Spinoza, Leibniz: the concept of substance in seventeenth- 
century metaphysics. New York: Routledge, 1993.

http://www.iep.utm.edu/solipsis/


107
108
108
108
108
109
109
110
110
111
111
112
113
113
114
114
114
115
115
115
116
116
113
117
122
124

APÊNDICE A -  Referências sobre Evaldo Coutinho (1929-2013)

SUMÁRIO

IN TRO D U Ç Ã O ......................................................................
OS ESCRITOS DE EVALDO C O U T IN H O ...................
A ORDEM FISIONÔMICA..................................................
ENSAIOS ONTOLÓGICOS.................................................
ENSAIOS ESTÉTICOS.........................................................
ENSAIOS CURTOS ..............................................................
ESCRITOS SOBRE CINEM A..............................................
ESCRITOS DIVERSOS .......................................................
DISCURSOS ..........................................................................
ENTREVISTAS ......................................................................
CORRESPONDÊNCIAS ATIVAS......................................
COMENTÁRIOS DE QUARTA C A PA .............................
PRONUNCIAMENTOS SOBRE JOAQUIM CARDOZO
EXCERTOS E SEPARATAS...............................................
OS ESCRITOS SOBRE EVALDO C O U T IN H O ..........
TRABALHOS ACADÊMICOS............................................
ARTIGOS CIENTÍFICOS.....................................................
COMUNICAÇÕES EM EVENTOS....................................
MONOGRAFIAS ....................................................................
ARTIGOS DE JORNAL E REV ISTA .................................
EDIÇÕES ESPECIAIS ..........................................................
CORRESPONDÊNCIAS DIVERSAS .................................
CORRESPONDÊNCIAS PASSIVAS .................................
NOTÍCIAS DE JORN A L......................................................
OUTRAS FONTES DE PESQUISA....................................
OS FILM ES SOBRE EVALDO C O U T IN H O ...............



107

1 INTRODUÇÃO

Este apêndice Referências sobre Evaldo Coutinho (1929-2013) foi concebido para 

ser uma lista extensiva da produção bibliográfica (mas também iconográfica, filmográfica, 

etc.) em torno de Evaldo Coutinho. O objetivo é formar pela primeira vez uma idéia clara de 

sua produção intelectual e das proporções de sua recepção como um todo, qualificando e 

quantificando fontes primárias e secundárias de pesquisa. A compilação destas referências 

parece de extremo interesse para o avanço dos estudos acadêmicos no assunto. A pesquisa foi 

realizada no período de 2010 à 2013 com apoio inicial dos professores Dr. Paulo Cunha e Dr. 

Thiago Aquino, do Departamento de Cinema e de Filosofia, respectivamente, da Universidade 

Federal de Pernambuco (UFPE). A pesquisa foi realizada em hemerotecas, videotecas e 

bibliotecas, públicas e privadas, dos estados de Pernambuco e São Paulo. Em especial, as 

seguintes instituições facultaram acesso aos documentos: Biblioteca Pública do Estado de 

Pernambuco, Arquivo Público Estadual (PE), Biblioteca Central, Joaquim Cardozo e Ricardo 

Amorim da Universidade Federal de Pernambuco (UFPE), Fundação Joaquim Nabuco 

(FUNDAJ), Universidade Católica de Pernambuco (UNICAP), Cinemateca de São Paulo, 

Biblioteca Central da Universidade de Campinas (UNICAMP). Nestes locais indicados, a 

maior parte dos materiais referenciados pode ser encontrada para consulta. É preciso 

mencionar a situação preocupante de alguns materiais não referenciados nesta lista, como por 

exemplo, os escritos dos seguintes periódicos: Revista Branca, Nordeste, Momento, 

Gymnasio, Agitação, Tribuna das Letras, entre outros. Estes materiais não foram encontrados 

regularmente nos acervos pesquisados, o que significa um grande risco a preservação da 

memória intelectual de Evaldo Coutinho e outros. Compensando as ausências, existe a 

possibilidade sempre aberta de colaborações e descobertas insuspeitas, além de novas 

incursões à outros centros de pesquisa. Estes fatores fazem com que as Referências estejam 

em processo de suplementação constante, podendo ser reeditada assim que informações 

relevantes forem acrescidas.



2 OS ESCRITOS DE EVALDO COUTINHO

2.1 A ORDEM FISIONÔMICA

COUTINHO, Evaldo Bezerra. A subordinação ao nosso existir. São Paulo: Perspectiva, 1981. 
209 p. (Coleção Estudos 78).

______ . A testemunha participante. São Paulo: Perspectiva, 1983. 252 p. (Coleção Estudos
84).

______ . A visão existenciadora. São Paulo: Perspectiva, 1978. 256 p. (Coleção Estudos 51).

______ . O convívio alegórico. São Paulo: Perspectiva, 1979. 190 p. (Coleção Estudos 70).

______ . Ser e estar em nós. São Paulo: Perspectiva, 1980. 231 p. (Coleção Estudos 74).

2.2 ENSAIOS ONTOLÓGICOS

COUTINHO, Evaldo Bezerra. A artisticidade do ser. São Paulo: Perspectiva, 1987a. 289 p. 
(Coleção Estudos 97).

______ . O lugar de todos os lugares. São Paulo: Perspectiva, 1976. 215 p. (Coleção Estudos
55).

2.3 ENSAIOS ESTÉTICOS

COUTINHO, Evaldo Bezerra. A imagem autônoma: ensaio de teoria do cinema. Recife: 
Universitária UFPE, 1972. 299 p.

______ . ______ . São Paulo: Perspectiva, 1996. 248 p. (Coleção Estudos 147).

______ . O espaço da arquitetura. Recife: Universitária UFPE, 1970. 251 p.

______ . ______ . São Paulo: Perspectiva, 1977. 239 p. (Coleção Estudos 59).

______ . ______ . 2. ed. São Paulo: Perspectiva, 1998. 239 p. (Coleção Estudos 59).

______ . ______ . 2. ed. 2. imp. São Paulo: Perspectiva, 2010. 252 p. (Coleção Estudos 59).

108



2.4 ENSAIOS CURTOS

COUTINHO, Evaldo Bezerra. Arquitetura e espaço. O Estado de S. Paulo, São Paulo, p. 6, 14 
dez. 19SG.

______ . Esculturas vazias. Perspectiva Filosófica, Recife, v. 3, n. 6/7, p. 2G7-214, jan./dez.
1995.

______ . O terceiro centenário do nascimento de Baruch Spinoza 1632-1932. Agitação:
Revista de Cultura, Recife, n. 2, p. 7-31, fev. 1932. Acesso por fotocópia.

______ . ______ . Cadernos Espinosanos, São Paulo, n. 7, p. 5G-S5. 2GG1.

______ . Representações faciais do tempo. Revista de Cultura, Rio de Janeiro, ano 1, n. 1, p.
69-75, set./dez. 194S.

2.5 ESCRITOS SOBRE CINEMA

COUTINHO, Evaldo Bezerra. A câmera móvel. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 2-S, G6 
jul. 1947.

______ . A lei do local. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 1-3, 22 jun. 1947.

______ . A metáfora. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 1-7, 25 mai. 1947.

______ . ______ . Jornal Nordeste, Recife, [1947]. “Quando se fazia cinema”, p. 15.

______ . As imagens de King Vidor. Revista Momento, ago. 1934.

______ . ______ . Diário de Pernambuco, Recife, [1933 ou 1934].

______ . As situações em ato. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 1-3, GS jun. 1947.

______ . A unidade visual. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 1-2, 13 abr. 1947.

______ . Linguagem e Pantomima. Diário de Pernambuco, Recife, p. 1-7, 27 abr. 1947.

______ . Os cenários de Chaplin. Diário de Pernambuco, Recife, p. 1-6, 17 jul. 1949.

______ . ______ . Tribuna das Letras, Rio de Janeiro, n. 7, 26-27 mai. 1951.

______ . ______ . Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 1-3, 11 mai. 1947.

1G9



______ . [Sobre Chaplin ter aderido ao cinema falante]. Diário de Pernambuco, Recife, p. 1-7,
12 out. 1972. Caderno 3.

______ . O cinema e a instrucção. A Província, Recife, 20 jun. 1929.

______ . Chronistas cinematographicos. A Província, Recife, 01 ago. 1929.

______ . A entrevista de Chaplin. A Província, Recife, 03 abr. 1930.

2.6 ESCRITOS DIVERSOS

______ . A instrucção no Brasil. A Província, Recife, 4 abr. 1929.

______ . A memória proustiana em Eça de Queiroz. Diário de Pernambuco, Recife, p. B-6, 12
abr. 1991. Proferido na Academia Pernambucana de Letras em 25 de maio de 1991.

______ . ______ . Datilografado. Acervo Persona / Paulo Cavalcanti - FUNDAJ.

______ . Maeterlink e a Argyroneta. Boletim de Ariel, Rio de Janeiro, ano 3, n. 3, v. 2, p. 26,
ago 1933.

______ . O centenário de José de Alencar. A Província, Recife, 21 fev. 1929.

_______ . Religião estática e religião dynamica. Boletim de Ariel, Rio de Janeiro, ano 2, n. 1,
p. 77, out. 1932.

______ . Uma bôa phase na vida. A Província, Recife, 4 out. 1928.

2.7 DISCURSOS

COUTINHO, Evaldo Bezerra. Cerimônia de posse. Recife: Cia. Industrial Royal-Cirol, 1980. 
17 p.

______ . [Depoimento sobre Joaquim Cardozo]. Jornal do Commercio, Recife, 21 ago. 1977.

______ . Discurso de agradecimento. Revista da Academia Pernambucana de Letras, Recife,
n. 35, p. 29-32, ago. 2000. Edição especial Evaldo Coutinho.

______ . Discurso de paraninfo. Separata de: Revista da Escola de Belas Artes, Recife, v. 2, n.
1, p. 35-43, 1957.

110



111

_____ . Discurso de Posse na Academia Pernambucana de Letras. Cadeira de Phaelante da
Câmara. Cadernos da Academia Pernambucana de Letras, Recife, Comunicarte, v. 4, p. 4-11, 
1988.

______ . Discursos. Prefácio: Joaquim Cardozo. Recife: Imprensa Universitária, 1963. 45 p.

______ . [Sobre o conceito de esbatimento]. 1999. Oração de Homenageado dos formandos
em Filosofia de 1999, da Universidade Federal de Pernambuco, pronunciada no Auditório do 
Departamento de Filosofia, em 17 de dezembro de 1999. Datilografado. Acervo do Prof. Dr. 
Thiago Aquino.

2.8 ENTREVISTAS

COUTINHO, Evaldo Bezerra. Da concepção estética e da intransferível visão poética do 
mundo. Diário de Pernambuco, Recife, 8 abr. 1973. Jornal de Ladjane, p. 1. Introdução e 
entrevistador: Octávio de Faria.

______ . “Filosofia no Brasil não fascina”. Diário de Pernambuco, Recife, 23 jul. 2001.
Entrevistadora: Ivana Moura.

______ . Minha obra me acompanha fielmente. Estado de S. Paulo, São Paulo, ano 7, n. 385,
p. 4-6, 14 nov. 1987b. Entrevistador: Carlos Garcia.

______ . O ano da criação. Continente Multicultural, Recife, ano 1, n. 3, p. 33-42, mar. 2001.
Edição especial "Evaldo 90 Anos". Entrevistador: Alexandre Bandeira.

______ . O estilo de ser em Evaldo Coutinho. Diário de Pernambuco, Recife, p. B-6, 25 mar.
1988. Entrevistador: Anco Márcio Tenório.

______ . O vazio interior define a arquitetura. Diário Oficial de Pernambuco, Recife, dez.
1991. Suplemento Cultural, p. 22-23. Entrevistador: Anco Márcio Tenório.

______ . [Sobre teoria de cinema e filosofia da arte]. Jornal do Commercio, Recife, 23 nov.
1980. Caderno C.

2.9 CORRESPONDÊNCIAS ATIVAS

COUTINHO, Evaldo Bezerra. O lugar de todos os lugares: “um livro único”. Diário de 
Pernambuco, Recife, 24 out. 1980. Panorama Literário, Caderno B, p. 5.

______ . Uma iconografia mental. Diário de Pernambuco, Recife, 24 out. 1980. Panorama
Literário, Caderno B, p. 5.



112

_______ . [Carta] 13 dez. 1948, Recife [para] MOTA, Mauro. Rio de Janeiro.1f.
Agradecimento pelas "palavras generosas" que publicou a seu respeito no suplemento do 
Diário de Pernambuco. Fala das suas ligações sentimentais para com o Recife.

______ . [Carta] 23 dez. 1974, Recife [para] GOMES, Paulo Emílio Salles, São Paulo. 1f.
Pede notícias sobre o afastamento de Paulo Emílio da Escola de Comunicações e Artes.

______ . [Carta] 30 jan. 1975, Recife [para] GOMES, Paulo Emílio Salles, São Paulo 1f.
Comenta uma possível publicação do ensaio “O lugar de todos os lugares”, as suas possíveis 
condições de vendagem, o diálogo com a editora e pede a colaboração de Paulo Emílio.

______ . [Carta] 16 mai. 1975, Recife [para] GOMES, Paulo Emílio Salles, São Paulo 1f.
Referência ao mútuo desprezo pela exigência do Consulado Americano, agradece pelo 
intermédio com a Editora Perspectiva e deseja que Paulo Emílio realize o curso com o espírito 
leve.

______ . [Carta] 07 ago. 1975, Recife [para] GOMES, Paulo Emílio Salles, São Paulo 1f.
Agradece o intermédio junto à Editora Perspectiva para publicação de “O lugar de todos os 
lugares” e dá detalhes do contrato.

______ . [Carta] 16 jul. 1976, Recife [para] GOMES, Paulo Emílio Salles, São Paulo 1f.
Relata estado de saúde depois de cirurgia feita no olho, envia exemplar do livro publicado 
pela Perspectiva e comenta a dificuldade em comparecer ao respectivo lançamento.

______ . [Carta] 18 out. 1976, Recife [para] GOMES, Paulo Emílio Salles, São Paulo. 1f.
Pergunta sobre o seu estado de saúde e afirma de estar lendo com a ajuda de lente de contato.

2.10 COMENTÁRIOS DE QUARTA CAPA

_____ . [Sobre a memória voluntária e a obra de Souza Barros]. In: BARROS, Manuel de
Souza. A década 20 em Pernambuco: uma interpretação. Recife: Fundação de Cultura da 
Cidade do Recife, 1985. Comentário da quarta capa.

_____ . [Sobre a obra poética de Ângelo Monteiro]. In: MONTEIRO, Ângelo. Todas as coisas
tem língua. Recife: CEPE, 2008. 499 p. Comentário da orelha. p. 19.

_____ . [Sobre o núcleo da reflexão filosófica]. In: MONTEIRO, Ângelo. Escolha e
sobrevivência: ensaios de educação estética. São Paulo: É Realizações, 2004. 280 p. 
Comentário da quarta capa.

_____ . [Sobre o teatro de Joaquim Cardozo]. In: LEITE, João Denys Araújo. Um teatro da
morte: transfiguração poética do bumba-meu-boi e desvelamento sociocultural na dramaturgia 
de Joaquim Cardozo. Recife: Fundação da Cultura da Cidade do Recife, 2003. 324p. 
Comentário de quarta capa.



113

2.11 PRONUNCIAMENTOS SOBRE JOAQUIM CARDOZO

______ . Perfil de Joaquim Cardozo. Revista Arte e Comunicação, Recife, v. 1, n. 3, p. 25-27,
dez. 1995.

______ . Manifesto de solidariedade a Joaquim Cardozo. Recife: 21 mar. 1974. Subscrito por
centenas de pernambucanos, acesso ao original datilografado na Coleção Especial da 
Biblioteca Joaquim Cardozo.

______ . Os dois Joaquins. Revista da Academia Pernambucana de Letras, Recife, v. 79, n.
29, p. 73, mai./jun. 1980.

2.12 EXCERTOS E SEPARATAS

COUTINHO, Evaldo Bezerra. A arquitetura na filosofia de Schopenhauer. Separata de: 
Estudos Universitários, Recife, v. 7, n. 4, p. 55-72, out./dez. 1967. Divulgação do capítulo “A 
Ideação Ubíqua” de O Espaço da Arquitetura, no prelo da Universitária da UFPE.

______ . Existenciar para a morte. Presença Acadêmica, Recife, 1993. Trecho do capítulo “O
Deus e os deuses” de A Artisticidade do Ser.



114

3 ESCRITOS SOBRE EVALDO COUTINHO

3.1 TRABALHOS ACADÊMICOS

ABREU, Alberto Bezerra. O cinema em perspectiva: Walter Benjamim e Evaldo Coutinho. 
2009. Trabalho de Conclusão de Curso. (Especialização em História das Artes e das 
Religiões) - Universidade Federal Rural de Pernambuco, Recife, 2009. Orientador: 
Washington Luiz Martins da Silva.

LINS, Irma de Holanda. Espaço Evaldo Coutinho: uma proposta arquitetônica no campus da 
UFPE. 2005. 105 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Graduação em Arquitetura e 
Urbanismo) -  Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 2005. Orientador: Prof. Dr. 
Paulo Raposo Andrade)

SANTOS, Adelson. A matéria em Evaldo Coutinho. 1986. 180 f. Dissertação (Mestrado em 
Filosofia) -  Universidade Federal de Pernambuco, Recife, 1986. Orientador: Prof. Dr. 
Leônidas Câmara.

SANTOS, Ricardo. O cinema mudo dirige o cinema moderno: cinema-unidade de Mario 
Peixoto e arquitetura da Imagem Autônoma de Evaldo Coutinho, Bela Balzs e Gilles Deleuze. 
Trabalho de Conclusão de Curso. 2008. (Especialização em Estudos Cinematográficos) -  
Universidade Católica de Pernambuco, Recife, 2008. Orientador: Prof. Dr. Paulo Carneiro da 
Cunha Filho.

3.2 ARTIGOS CIENTÍFICOS

CUNHA, Paulo. Evaldo Coutinho e a narratologia fílmica. Revista ícone, Recife, v. 1, n. 1, p. 
18-23, 1995.

MONTEIRO, Ângelo. Reflexões sobre a matéria da arte. Perspectiva Filosófica, v. 1, n. 2, p. 
121-131, jan./jul., 1993.

______ . Reflexões sobre a matéria da arte: à margem da filosofia estética de Evaldo
Coutinho. Revista Brasileira de Filosofia, v. 41, n. 171, p. 283-292, jul./set. 1993.

______ . ______ . In: ______ . Escolha e sobrevivência: ensaios de educação estética. São
Paulo: É Realizações, 2004. 280 p. cap. X.

ABREU, Alberto Bezerra; OLIVEIRA, Leonardo Abud Dantas. Esquecimento e 
reconhecimento: vida e obra de Evaldo Coutinho. X. 23 p. Não publicado.

NUNES, Benedito. O solipsismo e a tanatologia de Evaldo Coutinho. 2001. Datilografado. 
Acervo do Prof. Dr. Thiago Aquino. Não publicado.



115

3.3 COMUNICAÇÕES EM EVENTO

CUNHA, Paulo. Evaldo Coutinho e a filosofia do cinema no Brasil. In: ENCONTRO 
INTERNACIONAL SOCINE, 14, 2010, Recife. Resumos... Recife: UFPE, 2010. Disponível 
em: <http://www.socine.org.br/adm/ver_trabalho2010.asp?cpf=16808142491> Acesso em:
03 jun. 2012.

MATOS, Francisco José Sobreira. Evaldo Coutinho e a liberdade: influências heideggerianas 
na construção do sistema fenomenológico brasileiro. In: JORNADA HEIDEGGER - ENTRE 
NIETZSCHE E SARTRE -  PENSAR A LIBERDADE, 3, 2011, Natal. Resumos... Natal: 
UFRN, 2011. Disponível em: <http://jornadaheidegger.wordpress.com/2011/08/11/iii- 
jornada-resumos/>. Acesso em: 03 jun. 2012.

3.4 MONOGRAFIAS

MENEZES, José Rafael. Aproximações da obra estética de Evaldo Coutinho. Recife: 
Universitária UFPE, 1987a. 130 p.

3.5 ARTIGOS DE JORNAL E REVISTA

CAMARA, Leônidas. Uma persistente visão da vida. Diário de Pernambuco, Recife, 2 mar. 
1980b. Panorama Literário, Caderno D, p. 5.

CUNHA, Paulo. A transgressão revelada. Continente Multicultural, Recife, ano 1, n. 3, p. 45­
47, mar. 2001.

FILHO, Hermilo Borba. “A Imagem Autônoma”. Sem datação.

GUSTAVO, Paulo. A filosofia de Evaldo Coutinho: que se aprende com ela. Diário de 
Pernambuco, Recife, 18 set. 1987. Caderno B, p. 6.

LIMA, Daniel. O universo estético de Evaldo Coutinho. Diário de Pernambuco, Recife, [ca. 
abr. 1983]. Panorama Literário, Caderno B, p. 6.

______ . Outras notas sobre ‘a ordem fisionômica’ pt. 2. Diário de Pernambuco, Recife, 03
abr. 1987. Panorama Literário, Caderno B, p. 4.

LOPES, Marcos Enrique. Evaldo Coutinho: pensamento à espera de (re)leituras. Continente, 
ano 11, n. 127, p. 36-39, jul. 2011. il.

______ . A introspecção de Evaldo Coutinho. Folha de S. Paulo, São Paulo, 22 jul. 2001.

NUNES, Benedito. A medida do pensamento. Continente Multicultural, Recife, ano 1, n. 3, p. 
44, mar. 2001.

http://www.socine.org.br/adm/ver_trabalho2010.asp?cpf=16808142491
http://jornadaheidegger.wordpress.com/2011/08/11/iii-%e2%80%a8jornada-resumos/
http://jornadaheidegger.wordpress.com/2011/08/11/iii-%e2%80%a8jornada-resumos/


116

SALDANHA, Nelson. Cadeira de Phaelante da Câmara. Cadernos da Academia 
Pernambucana de Letras, Recife, v. 4, p. 12-26, 1988.

______ . Sobre Evaldo Coutinho. Revista da Academia Pernambucana de Letras, n. 35, p. 26­
28, ago. 2000. Edição especial Evaldo Coutinho.

SANTOS, Adelson. A narração da physis e a experiência unitária. Diário de Pernambuco, 
Recife, 6 set. 1991. Panorama Literário, Caderno B, p. 6.

______ . Encontro com Evaldo Coutinho. Revista da Academia Pernambucana de Letras,
Recife, n. 35, p. 8, ago. 2000. Edição especial Evaldo Coutinho.

______ . Investigações evaldianas. Revista da Academia Pernambucana de Letras, Recife, n.
35, p. 9-25, ago. 2000. Edição especial Evaldo Coutinho.

VALLADARES, Clarival do Prado. A Imagem Autônoma e a matéria do cinema. Jornal do 
Brasil, Rio de Janeiro, p. 9, 27 jan. 1973.

3.6 EDIÇÕES ESPECIAIS

CADERNOS DA ACADEMIA PERNAMBUCANA DE LETRAS. Recife: Comunicarte, v. 
4, 1988. 26 p. Prefácio: Waldemir Miranda. Cadeira de Phaelante da Câmara. Edição especial 
da posse de Evaldo Coutinho na Academia Pernambucana de Letras.

REVISTA DA ACADEMIA PERNAMBUCANA DE LETRAS. Recife: MXM, ano 99, n.
35, ago. 2000. Edição especial sobre Evaldo Coutinho.

3.7 CORRESPONDÊNCIAS DIVERSAS

ACCIOLY, Breno. [Carta] 10 out. 1945, Rio de Janeiro [para] MOTA, Mauro, Recife. 1f. 
Comunica que tanto o seu nome como o de Evaldo Coutinho, estarão no frontispício do seu 
livro Dunas.

DUARTE, Eustáquio. [Carta] 09 jul. 1947, Rio de Janeiro [para] MOTA, Mauro, Recife. 1f. 
Cita nomes de escritores no IPAJE, incluindo Evaldo Coutinho. Fala sobre o mausoléu para 
Augusto dos Anjos.

______ . [Carta] 21 nov. 1948, Rio de Janeiro, [para] MOTA, Mauro, Recife, 1f. Informa
sobre o casamento de Evaldo Coutinho e diz que pretende editar um livro de ensaios de 
Evaldo Coutinho.

GOMES, Paulo Emílio Salles. [Carta] 22 mar. 1975, São Paulo [para] GUINSBURG, Jacó, 
São Paulo. 1f. Encaminhamento de livro de Evaldo Coutinho e proposta de publicação de seu 
ensaio “O lugar de todos os lugares”.



117

3.8 CORRESPONDÊNCIAS PASSIVAS

CAMARA, Leônidas. Uma surpresa passo a passo. Diário de Pernambuco, Recife, 24 out. 
1980. Panorama Literário, Caderno B, p. 5.

GOMES, Paulo Emílio Salles. [Carta] 17 ago. 1976, São Paulo [para] COUTINHO, Evaldo 
Bezerra, Recife. 2 f  Felicitações pelo lançamento de “A imagem autônoma” e notícias sobre 
os trabalhos dos orientandos.

______ . [Carta] 08 mar. 1976, São Paulo [para] COUTINHO, Evaldo Bezerra, Recife. 1f.
Anúncio de assinatura de novo contrato com a ECA, a situação da revista “Argumento” e a 
proposta de publicação de “O lugar de todos os lugares”.

______ . [Carta] 13 mai. 1975, São Paulo [para] COUTINHO, Evaldo Bezerra, Recife. 1f. O
interesse de Jacó Guinsburg, da Editora Perspectiva, em publicar “O lugar de todos os 
lugares” . Pedido para Evaldo Coutinho entrar diretamente em contato com este último e 
comentário sobre as dificuldades de conseguir um visto junto ao Consulado Americano.

______ . [Carta] 30 set. 1975, São Paulo [para] COUTINHO, Evaldo Bezerra, Recife. 1f.
Informações sobre a publicação de “O lugar de todos os lugares”.

______ . [Carta] 13 out. 1973, São Paulo [para] COUTINHO, Evaldo Bezerra, Recife. 1f.
Agradecimento pelo envio de do livro “A imagem autônoma” e comunica que Ismail Xavier 
está fazendo uma resenha da obra.

3.9 NOTÍCIAS DE JORNAL

32 MORTOS no sinistro aéreo. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 1, 13 jul. 1951.

AFOGADOS dentro do avião. O Globo, Rio de Janeiro, p. 6, 13, jul. 1951.

AGGRAVAM-SE os acontecimentos na Faculdade de Direito do Recife. Jornal do Brasil, 
Rio de Janeiro, p. 11, 15 jun. 1932.

ALECRIM, Otacílio. Interpretação e julgamento. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 05 nov.
1944. Segunda seção.

“A TESTEMUNHA Participante” novo livro de E. Coutinho. Diário de Pernambuco, Recife, 
[ca. abr. 1983]. Lançamento de livro.

AS COMISSÕES pro-monumento a Alphonsus de Guimaraens. Letras e Artes, Suplemento 
Literário de A Manhã, Rio de Janeiro, p. 5, 12 dez. 1948.



118

AS COMISSÕES pró-monumento a Alphonsus de Guimaraens. Letras e Artes, Suplemento 
Literário de A Manhã, Rio de Janeiro, p. 7, 19 dez. 1948.

ARROYO, Leonardo. Congresso de crítica e história. Folha de São Paulo, São Paulo, p. 7, 03 
ago. 1960.

A SITUAÇÃO política: Recife. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, p. 6, 22 out. 1931.

A TRAGÉDIA do “LPG”. Última Hora, Rio de Janeiro, p. 1, 13 jul. 1951.

BRAGA, Rubem. Bilhete do Rio. Diário de Notícias, Rio de Janeiro, p. 2, 04 ago. 1948.

CAMPOS, Paulo Mendes. É minha culpa. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, p. 2, 10 abr. 1988. 
Caderno B.

CARRAZEDO, Renato Octavio. A concreção do inefável. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p.
2, 23-24 mai. 1965. Literatura.

CINECSC exibe “A composição do vazio” hoje. Folha de São Paulo, São Paulo, p. 4, 07 nov. 
2001.

CINESESC tem debate sobre a obra de Evaldo Coutinho. O Estado de São Paulo, São Paulo, 
07 nov. 2001. Caderno 2. p. 5.

CLARIVAL do Prado Valadares no júri. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, p. 10, 10-11 mar. 
1968.

COELHO, Saldanha. 9° Aniversário. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 3, 06 out. 1957. 
Sobre o aniversário da Revista Branca.

______ . Aniversário. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 2, 22 mai. 1949. Sobre o aniversário
da Revista Branca.

______ . Carta recebida. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 3, 25 nov. 1956.

______ . Notas. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 2, 12 dez. 1948. Sobre o Proust Clube.

______ . ______ . Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 2, 16 jan. 1949. Sobre o lançamento da
Revista Cultura.

CRAVEIRO, Paulo Fernando. Solidariedade a Cardozo corre agora pelo Recife. Diário de 
Pernambuco, Recife, 28 mar. 1974. Caderno 2, p. 9.



119

DANTAS, Carlos Augusto. Meditação sobre o conhecer em arquitetura. O Globo, Rio de 
Janeiro, p. 5, 05 fev. 1978.

DE Nilo a Evaldo. Diário de Pernambuco, Recife, [ca. abr. 1983]. Lançamento de livro.

DIÁLOGO: Leônidas Câmara & Evaldo Coutinho. Diário de Pernambuco, Recife, 24 out. 
1980. Panorama Literário.

DIÁRIO Carioca. Letras e Artes, Suplemento literário de A Manhã, p .8, 29 jun, 1947. Sobre 
a participação de Evaldo Coutinho no suplemento do Diário Carioca.

DIARIO Carioca. Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, Rio de Janeiro, p. 8, 28 
jun. 1947.

DOIS incidentes com deputado e jornalista da oposição. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, p. 5, 
21 jan. 1960.

DOUTOR em plágio: tese apresentada em Madrid copia livro brasileiro. Revista Veja, Rio de 
Janeiro, n. 682, p. 102, 30 set. 1981.

FILOSOFIA perde mestre. Diário de Pernambuco, Recife, p. A-13, 13 mai. 2007. Obituário.

FONSECA, Rodrigo. Filósofo na reclusão: documentário redescobre a obra de Evaldo 
Coutinho. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, p.7, 12 dez. 2001. Caderno B.

INFLUENCIAS em várias áreas do conhecimento. Diário de Pernambuco, Recife, p. A-13, 
13 mai. 2007. Obituário.

JUSCELINO presidirá Congresso de Críticos. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 3, 13 dez. 
1959.

JUSCELINO presidirá críticos. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 3, 19 jan. 1960.

JUREMA, Aderbal. Problemas do após-guerra. Correio da Manhã, Rio de Janeiro,, 02 dez.
1945. Segunda seção.

LACERDA, Ângela. Documentário já nasceu premiado. O Estado de S. Paulo, São Paulo, p. 
3, 06 ago. 2001. Caderno 2.

______ . Filme leva doutrina de Evaldo Coutinho ao grande público. O Estado de São Paulo,
São Paulo, p. 1, 6 , 06 ago. 2001.



120

______ . “Som e cor puseram fim ao cinema como arte”, diz Coutinho. O Estado de S. Paulo,
São Paulo, p. 3, 06 ago. 2001. Caderno 2.

LIVROS novos. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, 22 out. 1977. Sobre o lançamento de O 
Espaço da Arquitetura.

LIVROS novos. Folha de São Paulo, São Paulo, p. 30, 19 abr. 1983.

MORRE em Olinda aos 95 o filósofo Evaldo Coutinho. Diário de Pernambuco, Recife, p. 1,
13 mai. 2007. Obituário.

______ . “A Testemunha Participante”. Diário de Pernambuco, Recife, [ca. abr. 1983].
Lançamento de livro.

PROJETO traz vida e obra do autor. Jornal do Commercio, Recife, p. 1, 14 mai. 2007. 
Caderno C. Obituário.

MIRANDA, Tavares. [Sobre seção de autógrafo de “O lugar de todos s lugares”]. Folha de 
São Paulo, São Paulo, p. 26, 13 ago. 1976.

“NORDESTE” em homenagem a Proust. Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, 
Rio de Janeiro, p. 3, 08 jan. 1950.

O MONUMENTO a Alphonsus. Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, Rio de 
Janeiro, p. 11, 05 dez. 1948.

O PROUST clube. Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, Rio de Janeiro, p. 2, 02 
fev. 1947.

O ANIVERSARIO da “Revista Branca” e sua nova fase. Letras e Artes, Suplemento Literário 
de A Manhã, Rio de Janeiro, p. 10, 16 set. 1951.

OS CIENTISTAS, escritores, artistas, técnicos e jornalistas que assinaram a mensagem a 
Prestes. Tribuna Popular, Rio de Janeiro, p. 2, 14 mai. 1946.

O CASO dos estudantes de Pernambuco. Diário de Notícias, Rio de Janeiro, p. 6, 16 jun. 
1932.

OS DOZE brasileiros proustianos. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 2, 16 set. 1951. Letras.

OTTONI, Décio Vieira. Cinema e literatura ou literatura contra cinema? Diário Carioca, Rio 
de Janeiro, p. 7, 25 jan. 1952.



121

OLIVEIRA, Waldemar. A sciencia e a arte na terra Pernambucana. Diário Carioca, Rio de 
Janeiro, p. 4, 29 jun. 1934.

O 3° ANIVERSARIO da Revista Branca e sua nova fase. Letras e Artes, Suplemento literário 
de A Manhã, p. 10, 16 set. 1951.

O ESPAÇO da arquitetura e Marcel Duchamp. Folha de São Paulo, São Paulo, p. 59, 30 out.
1977.

O PARTIDO Agitacionista obteve victoria. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 22 out. 1931.

PRADO, Marcus. Livro de Evaldo Coutinho será lançado terça-feira. Diário de Pernambuco, 
Recife, 17 abr. 1983. B-8. Lançamento de livro.

PESSOA, Mario. O cinema nacional e a cooperação de Pernambuco. A Província, Recife, p.
3, 07 abr. 1929.

PUBLICAÇÕES: O Gymnasio. A Província, Recife, p. 2, 07 jun. 1929.

PUBLICAÇÕES: O Gymnasio. A Província, Recife, p. 6, 08 nov. 1929.

PUBLICAÇÕES recebidas. Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, Rio de Janeiro, 
p. 3, 22 jan. 1950.

PRIMEIRO plano. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 6, 14 jul. 1951.

PERNAMBUCO: I Salão de arte fotográfica. A Manhã, 05 jan. 1945.

PLÁGIO em arquitetura tem provas. Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, p. 9, 20 set. 1981.

QUE livro gostaria de ter escrito? Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, Rio de 
Janeiro, p. 15, 06 abr. 1947.

“REVISTA Branca” : dez anos de serviços prestados à cultura brasileirá. Letras e Artes, p. 10, 
5-12 jun. 1958.

REGISTRO literário. Diário Carioca, Rio de Janeiro, 26 ago. 1934. Sobre o lançamento do 
ensaio As Imagens de King Vidor.

RECEBEMOS: Cultura, n° 1. Revista da Semana, Rio de Janeiro, n. 8, 19 jan. 1949.

TOLEDO, Marcos. “Adeus a filosofia do olhar” . Jornal do Commercio, Recife, p. 1, 14 mai.
2007. Caderno C. Obituário.



122

VIEIRA, Anco Márcio Tenório. Evaldo Coutinho, Jornal do Commercio, Recife, p. 11, 01 
jun. 2007. Obituário.

VIANA, Djalma. Através dos suplementos. Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, 
Rio de Janeiro, p. 2, 04 mai. 1947.

______ . Através dos suplementos. Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, Rio de
Janeiro, p. 3, 05 fev. 1950.

______ . Cinema, no duro. Letras e Artes, Suplemento Literário de A Manhã, Rio de Janeiro,
p. 2, 01 mai. 1948.

VARIEDADES: Está circulando “Nordeste” . Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 07 dez. 
1947.

VIDA literária. Diário Carioca, Rio de Janeiro, p. 2, 14 dez. 1952. Letras. Sobre viagem de 
Evaldo Coutinho ao Rio de Janeiro.

VALLADARES, Clarival do Prado. Alberto Sánchez: rompimento com o conformismo. 
Jornal do Brasil, Rio de Janeiro, p. 4, 24 out. 1970. Caderno B.

VIAJANTES. O Imparcial, Rio de Janeiro, p. 6, 13 fev. 1937.

VARIEDADES: Telefonema. Correio da Manhã, Rio de Janeiro, 28 mar. 1948.

3.10 OUTRAS FONTES DE PESQUISA

ARAÚJO, Luciana. Recife na rota do mundo: o porto do Recife nos filmes silenciosos 
pernambucanos. In: CANEPA. L. et al. (Org.). Estudos de Cinema e Audiovisual Socine, n. 
12, v. 2. São Paulo: Socine, 2011. p. 32-49.

BARROS, Luiz Alípio. A crônica especializada. A Cena Muda, Rio de Janeiro, ano. 21, v. 29, 
n. 5, p. 3, 01 fev. 1949.

BARROS, Manuel de Souza. A década 20 em Pernambuco: uma interpretação. Recife: 
Fundação de Cultura da Cidade do Recife, 1985. 334p.

CARREIRO, Rodrigo. O gosto dos outros: consumo, cultura pop e internet na crítica. 2003. 
203 f. Dissertação (Mestrado em Comunicação Social) -  Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2003. Orientadora: Angela Freire Prysthon.

COUTINHO, Aluízio Bezerra. Da natureza da vida. Recife: Editora Universitária UFPE, 
1985.



123

DIEGUES, Cacá. A vocação cinematográfica do Brasil. Continente Multicultural, Recife, ano 
1, n. 4, p. 4-10, abr. 2001. Entrevistadores: Alexandre Bandeira, Homero Fonseca, Marco 
Polo.

HOLANDA, Frederico. Sociological architecture: a particular way of looking at places. The 
Journal o f  Space Syntax, [s.l.], p. 337-355, v. 1, n. 2, Dec. 2010. Disponíel em: 
<http://joss.bartlett.ucl.ac.uk/index.php/joss/article/download/337/pdf_27>. Acesso em: 03 
jun. 2012.

LOPES, Marcos Enrique. Encontro de titãs. In: CAETANO, Maria do Rosário (Org.). Paulo 
Emílio Salles Gomes: o homem que amava o cinema e nós que o amávamos tanto. Brasília: 
Secretaria de Cultura do Distrito Federal, 2012, p. 163.

LYRA, Maria do Carmo Pontes et VASCONCELOS, Maria Valéria Baltar de Abreu. 
Cardozo: bibliografia de Joaquim Cardozo: vida e obra. Recife: Editora Universitária da 
UFPE, 2008. 290 p.

VIANY, Alex. O ano cinematográfico de 1949 - IV - última parte. A Cena Muda, Rio de 
Janeiro, ano 22, v. 30, n. 7, p. 4-5, 30-31, 14. fev. 1950.

COSTA E SILVA, Alberto. Invenção do Desenho: ficções da memória. Rio de Janeiro: Nova 
Fronteira, 2007, 239 p.

PEREIRA, Nilo. Notas avulsas: seleções. Mossoró: Fundação Guimarães Duque, 1982, 408 
p.

http://joss.bartlett.ucl.ac.uk/index.php/joss/article/download/337/pdf_27


124

4 FILM ES SOBRE EVALDO COUTINHO

A COMPOSIÇÃO do vazio. Roteiro, Direção e Produção: Marcos Enrique Lopes. Depoentes: 
Ângelo Monteiro, Ariano Suassuna, Benedito Nunes, Evaldo Coutinho, Jacó Guinsburg, Luiz 
Costa Lima, Marilena Chauí, Paulo Cunha, Ricardo Leitão. Recife: 2000. 1 bobina 
cinematográfica (30 min.), son., color., 35 mm.

EVALDO Coutinho: arte e filosofia. Direção: Fabiano Coelho, Luísa Maciel, Wilne Fantini. 
Produção: Diretório Acadêmico de Filosofia UFPE. Depoentes: Adelson Santos, Alfredo de 
Oliveira Moraes, Ângelo Monteiro, Evaldo Coutinho, alunos da UFPE, Recife: [ca. 2000]. 1 
DVD (52 min.), son., color.

EVALDO Coutinho: um filósofo da arte e da existência. Direção: Genésio Linhares. 
Produção: Departamento de Filosofia da UFPE. Depoentes: Ângelo Monteiro, Daniel Lima, 
Evaldo Coutinho. Recife: 2005. 1 DVD (115 min), son., color.

EVALDO Coutinho: um filósofo da arte e da existência. Direção: Genésio Linhares. 
Produção: Departamento de Filosofia da UFPE. Depoentes: Ângelo Monteiro, Daniel Lima, 
Evaldo Coutinho. Recife: 1993. 1 VHS (115 min), son., color.


