
0 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

TESE DE DOUTORADO 

 

 

 

 

RAQUEL DO MONTE 

 

 

 

Devir-mundo: a errância no cinema contemporâneo 

 

 

 

 

 

 
      

 

 

 

 

 

 

 

Recife, PE. 

2015 

 
 
 
 



 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

Devir-mundo: a errância no cinema contemporâneo 

 

 

 

Raquel do Monte Silva 

 
 

Tese apresentada ao Programa de Pós-
Graduação em Comunicação da Universidade 
Federal de  Pernambuco como requisito para 
a obtenção do título de Doutor em 
Comunicação.  

      
 
     Orientador: Professor Dr. Eduardo Duarte  
     Gomes da Silva 
 
      

Linha de pesquisa: Estética e cultura da 
imagem e do som 

 

 

 

 

Recife, PE 

2015 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 
 

 

 

 

 

 
 
 

 

 

 

 

 

 
         
 

 

Catalogação na fonte 

Bibliotecária Maria Valéria Baltar de Abreu Vasconcelos, CRB4-439 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

M772d Monte, Raquel do 
 Devir-mundo: a errância no cinema contemporâneo / Raquel do Monte.-    

Recife: O Autor, 2015. 
 186 f.: il. 

 
  Orientador: Eduardo Duarte Gomes da Silva. 
  Tese (Doutorado) – Universidade Federal de Pernambuco, CAC. 

Comunicação, 2015. 
                          Inclui referências.  
 
 

     1. Comunicação. 2. Cinema. 3. Ontologia. 4. Fenomenologia. I. Silva, 
Eduardo Duarte Gomes da (Orientador). II. Titulo. 

 
 
        302.23     CDD (22.ed.)    UFPE (CAC 2015-122) 
      



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Dedicada à Conceição do Monte, minha mãe, sem a qual nenhuma 

sensibilidade seria substantiva.  
 
 
 
 



 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

“O Ser é o que exige de nós criação para que dele tenhamos conhecimento.” 
Merleau-Ponty 

 
 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 Muitos afetos somaram-se para resultar neste trabalho. Muita 

compreensão, acolhimento, trocas e renúncia integram o espírito destas folhas 

que seguirão. Elas representam a materialidade um sonho e a dedicação a um  

projeto acalentado há pelo menos 13 anos, quando iniciei a graduação. A 

conclusão desta etapa, este momento de passagem, não seria possível sem a 

ajuda direta e indireta de algumas pessoas queridas que menciono a seguir, já 

desculpando-me das ausências, visto que a esta altura dos acontecimentos a 

memória já apresenta-se precária. 

 Ao meu orientador, Eduardo Duarte, pela disponibilidade, pela parceria, 

pela amizade. Se não fossem as orientações, as construções desafiadoras de 

pensamentos, o movimento de abertura para o novo, nada disso teria se 

materializado.  

 Aos professores e, sobretudo, aquele da banca de qualificação, Angela 

Prysthon e Marcelo Coutinho, pelo olhar atento, pormenorizado, pela crítica 

sempre delicada e precisa, pelas observações. 

 À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(CAPES) pelo financiamento desta pesquisa. 

 Ao Programa de Pós-Graduação em Comunicação e em especial a José 

Carlos e Claúdia pela atenção, simpatia e pronto-atendimento. 

 Aos meus pais, Normando e Conceição, que me conduziram desde 

sempre aos caminhos do conhecimento através do amor à leitura, do olhar 

atento e crítico, da disposição existencial em investigar e questionar, tudo com 

a ancoragem do amor sempre presente.  

 À minha avó Irene que sempre me apoiou nas escolhas. À minha gata 

Nina, presença constante, sempre ao lado do computador, nas noites insones 

de estudo, de leitura e de produção textual. 

Aos amigos pelo incentivo e compreensão às inúmeras ausências. 

 
 

 

 

 



 

 

Resumo  

 

Esta pesquisa investiga o modo como a errância é encenada no cinema 

contemporâneo a partir da observação e análise do corpo, tempo e espaço. 

Para tanto, lança-se um olhar conduzido pela experiência desencadeada na 

própria relação com as obras, bem como ancorado na investigação que se 

volta para o movimento em que aparece o fenômeno da errância. Nesta 

trajetória discussões vinculadas ao campo cinematográfico e uma articulação 

entre o pensamento fenomenológico de Merleau-Ponty e o pós-estruturalismo 

de Gilles Deleuze serviram de base para a ambiência sensível que substantiva 

o olhar e que impregna a investigação. Deste modo, a partir de uma atmosfera 

afetiva formou-se uma sistematicidade conduzida por um olhar fenomenológico 

que incorpora a própria fluidez do trânsito como forma. Na cartografia afetiva 

que foi desenhada e que é derivada do encontro com obras como Paisagem na 

neblina (1988), Transeunte (2010), Viajo porque preciso, volto porque te amo 

(2010), O Céu de Suely (2008), Eles voltam (2012) Gerry (2002), O Andarilho 

(2007) e Jornada para o Oeste (2014) há o desejo de se compreender as 

singularidades e as especificidades do fenômeno errático a partir de um 

mergulho ontológico. Sendo assim, a questão que mobilizou a relação com as 

obras sustenta-se na seguinte indagação: como a experiência da errância no 

cinema contemporâneo veicula esteticamente entre-lugares afetivos que 

especularmente constituem uma forma de existência e um perceber-se que 

apontam para a representação da relação do Eu com o mundo sensível? 

 

Palavras-chaves: Cinema contemporâneo; Errância; Ontologia; 

Fenomenologia;  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

Abstract 

 

This research investigates how the wandering is staged in contemporary 

cinema through from the observation and analysis of the body, time and space. 

Therefore, launches a look conducted by experiment triggered in own the 

relation with the works and anchored in research that turns to the movement in 

which it appears the wandering phenomenon. In this trajectory discussions 

linked to the film field and a link between the phenomenological Merleau-Ponty 

and post-structuralism of the Gilles Deleuze formed the basis for the sensitive 

ambience that substantive  the look and impregnates the research. Thus, from 

affective atmosphere formed a systematicity conducted by phenomenological 

look that incorporates itself fluidity of traffic as a form. In the affective mapping 

that was designed and is derived from the meeting with works like como 

Paisagem na neblina (1988), Transeunte (2010), Viajo porque preciso, volto 

porque te amo (2010), O Céu de Suely (2008), Eles voltam (2012) Gerry 

(2002), O Andarilho (2007) e Jornada para o Oeste (2014) there is the desire to 

understand the singularities and specificities of erratic phenomenon from an 

ontological dip. Thus, the question that mobilized the relationship with the works 

is based on the following question: how the experience of wandering in 

contemporary cinema aesthetically conveys between-places affective that 

specularly consist a form of existence and perceiving themselves that pointing 

to representation  the relationship the I with the sensible world? 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Keywords: Contemporary Cinema; wandering; ontology; phenomenology; 
 
 
 
 
 
 



8 

 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

FIGURA 1: Voula e Alexander observam o trem na estação, em  

Paisagem na neblina (1998)          42 

FIGURA 2 - Voula e Alexander filmados de costas encontram-se na  

estação de trem, em Paisagem na neblina (1988)     50 

FIGURA 3 - Voula e Alexander vão a este terreno encontrar  o amigo 

 “Gaivota”, em Paisagem na neblina (1988)     57 

FIGURA 4 - Voula e Alexander caminham na estrada deserta, em  

Paisagem na neblina (1988)       65 

FIGURA 5 -  Voula, Alexander e o amigo assistem a retirada da mão do  

mar, em Paisagem na neblina (1988)      67 

FIGURA 6 - Expedito deixa flores na lápide da esposa, em  

Transeunte (2010)         73 

FIGURA 07 - Personagem fita as depressões do chão e em especial  

este buraco no asfalto, em Transeunte (2010)     77 

FIGURA 08 –A câmera aproxima-se do rosto de Expedito, em 

Transeunte (2010)         85 

FIGURA 09 –Expedito observa a formiga caminhando em cima do 

 biscoito, em Transeunte (2010)       88 

FIGURA 10 –Câmera enquadra em primeiríssimo plano detalhes  

do corpo do protagonista, em Transeunte (2010)    92 

FIGURA 11 – Personagem caminha pelas ruas do centro do  

Rio de Janeiro, em Transeunte (2010)      94 

FIGURA 12 –Expedito caminha pelas ruas, em Transeunte (2010)  100 

FIGURA 13 – Num plano detalhe, super aproximado, a câmera  

observa Expedito dormindo em Transeunte (2010)    103 

FIGURA 14 – Estrada que José Renato percorre em Viajo porque 

 preciso, volto porque te amo (2010),      105 

FIGURA 15 –José Renato fotografa uma casal de idosos que  

terá a casa demolida para a construção do canal,  em Viajo porque preciso, 

 volto porque te amo (2010)       111 

FIGURA 16: Câmera observa paisagem, em Viajo porque preciso,  

volto porque te amo (2010)       115 



9 

 

FIGURA 17 – Câmera registra os objetos em meio à paisagem, em  

Viajo porque preciso, volto porque te amo (2010)    117 

FIGURA  18 – Cris é abandonada na estrada, em Eles voltam (2012) 133 

FIGURA 19 – Cris espera o retorno dos pais e do irmão à beira da  

estrada, em  Eles voltam (2012)        140 

FIGURA 20-  Cris e Elaine exploram o terreno em que 

 se encontra o assentamento, em Eles voltam (2012)    145 

FIGURA 21 – Em flashback, Suely/Hermila lembra do tempos em 

 que estava com Mateus, em O céu de Suely (2006)    151 

FIGURA 22 – Suely/ Hermila chega a Iguatu com o filho, em  

O céu de Suely (2006)        153 

FIGURA 23 – Automóvel conduz os personagens ao deserto 

 que assistirá a jornada errática da dupla, em Gerry (2002)   159 

FIGURA  24 –  Personagens perdidos percorrem o deserto, 

 em Gerry (2002)         161 

FIGURA 25 – Personagem habita as estradas, em O andarilho (2007) 163 

FIGURA 26 – Personagem percorre as estradas auto-encenando  

sua própria vida, em O andarilho (2007)      166 

FIGURA 27 – Figura do monge desaparece na paisagem, 

 em Jornada para o Oeste (2014)      174 

FIGURA 28 – Monge caminha no centro de uma cidade 

 contrastando com a paisagem e temporalidade dos corpos,  

em Jornada para Oeste (2014)       177 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



10 

 

SUMÁRIO 
 

 
1  INTRODUÇÃO                        11 
2 A ERRÂNCIA NA EXPERIÊNCIA DO CINEMA CONTEMPORÂNEO   31 

2.1  Paisagem na neblina: a impossibilidade de viver em casa        42 

2.2  Transeunte e a resistência ao mundo da técnica              70 

2.3      Viajo porque preciso, volto porque te amo – a vida-lazer como  

          potência ontológica                  105 

3.       COMEDORES DE LÓTUS: A EXPERIÊNCIA TEMPORAL  

          COMO DEVIR                                                                                        122 

3.1  Mundos, fluxos e paisagens                                                                 125 

3.2  Imagens no tempo                                                                                 127 

3.3 À beira da estrada, Eles voltam                                                            133 

3.4      Pensar o tempo na teoria cinematográfica                                            147 

3.5 Fenomenologia: a estética da existência                                              150 

4     DEVIR IMAGEM            155 

4.1  O corpo errante: Gerry           159 

4.2  Da existência como passagem: as imagens-vertigem                          161 

4.3  Viajar, perder países: o caminhar como performance                          171 

4.4  O caminhar como uma performance                                                    177  

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS         179 

REFERÊNCIAS           185 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

11 

 

INTRODUÇÃO  
“Esta velha angústia, 

Esta angústia que trago há séculos em mim, 
Transbordou da vasilha, 

Em lágrimas, em grandes imaginações, 
E, sonhos em estilo de pesadelo sem terror, 

Em grandes emoções súbitas sem sentido nenhum. 
 

Transbordou. 
Mal sei como conduzir-me na vida. 

Com este mal-estar a fazer pregas na alma! 
Se ao menos endoidesse deveras! 

Mas não: é este estar entre, 
Este quase, 

Este poder ser que..., 
Isto 

(Álvaro de Campos, poesia escrita em 16 de junho de 1934) 

 
 Muita angústia1 impregna estas páginas. Noites insones, medos desejos, 

sensação permanente de suspensão. Falar da errância e não senti-la ou ainda 

reprimi-la soaria falacioso, no mínimo. A errância quando é disparada torna-se 

absoluta. Ela toma o corpo, apropria-se dos olhos, dos gestos, de tudo. É uma 

sensação, mas é também um estar no mundo. É uma experiência mediada 

pela espacialidade e pela temporalidade, ancorada no corpo. É uma abertura 

para a indeterminação. No seu âmago há o desejo claro de romper com o 

continuísmo da estabilidade. Nela a desconstrução se faz essencial e todas as 

cartografias internas do mundo, contidas na minha consciência, são colocadas 

em xeque, ou seja, este aparato psíquico torna-se obsoleto e perde por 

instantes sua função. Estar errante, ou melhor dizendo, viver sob a atmosfera 

da erraticidade é aproximar-se do caos e trans-substantivar a própria existência 

a partir do movimento contínuo.  

 A errância é um ato perpétuo de transgressão, visto que sem leis 

simbólicas para regulá-la, que traria em si indicações de ordem teológica ou 

científica, por exemplo, ou ainda posições maniqueístas como o certo e o 

errado, apontando o caminho a ser seguido. Ao contrário, o errante transgride 

no mundo, reinventando seu próprio cosmo. A abertura que deriva desse 

processo de estar em movimento constante possibilita a construção de uma 

relação com o mundo em que tudo é devir e potência.  

                                                
1 A angústia aqui é compreendida como uma experiência errática, pré-significante, que consubstancia o 

caos, que é impregnada da fantasmagoria e da presença permanente da morte. É a ausência sentida no 

corpo. É o movimento, a passagem entre a dor e o sofrimento.  



13 

 

 Na errância o caminhar assume outra dimensão. Ele é um forma de 

pensamento, um modo de potencializar a experiência de estar em contato 

consigo a partir da alteridade que o Outro convoca. O gesto que o integra e é a 

consequência da caminhada, reflete a resistência diante do que é instituído. Ao 

peregrinar o errante tece uma opção de vereda que resiste à dominação da 

técnica, da racionalidade científica moderna e da cultura do capital. Ele deseja 

com isso estabelecer um processo de subjetivação singular que tenta resgatar 

a presença da natureza, que busca encontrar-se o Outro no Outro, realizando 

um movimento de reconstituição de uma sensibilidade, talvez pré-moderna. 

Com o divórcio que ele estabeleceu com a estabilidade das coisas fixas, pré-

definidas, que o circulava até então, ele vai lança-se ao mundo a fim de 

encontrar novas formas dadas ao visível e fazer perceber novas cadeias de 

sentido. 

   Velhos sapatos de viagem, roubam-me espaços, lembram-me de  
   outros tempos  [...] e me lembram não só do passado, mas também de 
   algo mais, sempre novo: a luta e a fuga da minha vida. Porque todas as 
   minhas peregrinações, todas as minhas viagens, no fundo, foram e são 
   apenas uma fuga, não exatamente a fuga de um viajante e de quem  
   vive em uma grande cidade, a fuga perene do próprio Eu para o lado  
   de fora, não a fuga de si mesmo, mas o oposto: uma tentativa de fuga  
   deste tempo, deste tempo de técnica e de dinheiro, de guerra e de  
   ânsia de riquezas. (HESSE, p. 254-255)  

 

 Considerar a errância como uma fuga é tirar-lhe toda a sua latência. 

Seria pensá-la dentro de um enquadramento que ela mesma nega. Não há 

fuga na experiência errática. Há encontro. Não há motivação moral, nem crise 

pessoal, nem tampouco a convocação dos deuses, como se pensou acerca 

das narrativas míticas nascidas e legitimadas no mundo grego antigo e 

perpetuadas através da história.  Quando se parte para não se sabe onde, 

quando se vive uma viagem, um deslocamento, quando a vida é feita no 

trânsito, quando o sentido apresenta-se na deriva não se faz isso tudo para 

fugir, nem para escapar de algo. Resistir, sim. Escapar e fugir, não. Não há 

exterioridade quando se deseja entrar em errância. Ela própria é constituída do 

desejo de olhar pra dentro, de se colocar um espelho imaginário na intimidade 

da própria subjetividade. É esse voltar-se a si tendo como um alicerce instável 

o Outro e o mundo como referência, como testemunha silenciosa que configura 

o pôr-se a caminho. 



14 

 

  Aqui neste trabalho há o desejo de se pensar o movimento, o 

deslocamento, o trânsito e a viagem como sendas de uma mesma trajetória 

que constrói um campo sensível diferente e é amparado na resultante do 

estreitamento dele com o que reverbera da dimensão estética. Portanto, 

quando os termos referidos acima apontam no texto eles evocam uma rede de 

conexões semânticas que possibilitam o tecer dos mesmos dentro de um 

universo próprio, tendo em vista que trazem consigo uma marca que é 

fundante para se pensar o estar a caminho, a ontologicidade.  Essa é 

compreendida como sendo a pré-disposição existencial engendrada na 

constituição de uma tessitura formada pela articulação entre o ser, o mundo e a 

consciência pela qual o corpo substantiva, via percepção, a realidade sensível. 

Nesta direção a errância passa a ser investigada a partir de uma ontologia 

fenomenológica que caminha em direção a evocação de um ser bruto, 

indivisível em relação às categorias sujeito-objeto e que o tempo todo, 

indefinidamente, diferencia-se. Portanto, sem esta percepção do ser seria 

impossível articular Filosofia e Arte, pois flerta-se, aqui, com um pensamento 

merleau-pontiniano em que “o ser é o que exige de nós criação para que dele 

tenhamos experiência”, ou seja, para mergulhar num campo sensível que 

nasce na deriva e na articulação formada entre o tempo, o espaço e o corpo é 

fundamental fazer da ontologia o ponto de partida.  

 Só se podem abrir brechas de compreensão acerca da errância se 

considerarmos duas de suas características principais. A primeira é que ela é 

essencialmente processual e a segunda é que a sua existência prescinde da 

experiência. Dada a sua face que diz de um enquanto, de uma duração, de um 

processo, é oportuno trazer à superfície que na errância o destino é subjugado, 

ou melhor dizendo, é deixado de lado, preterido, em detrimento à travessia. É 

ela que importa. Na erraticidade2 não há metas a serem cumpridas e as 

relações resultantes do sistema binário formado pela lógica de causa e 

consequência são abandonadas. O destino final, bem como o ponto de partida, 

é secundário em relação ao que se vive no caminho. É isso que alimenta a 

aura errante. É o que se encontra no processo. É a abertura para o que virá a 

ser. É o inexplicado. O imprevisível. São as promessas não cumpridas, as 

                                                
2 Chamo erraticidade o estado daquele se põe em errância e que corresponde à face processual da 

experiência que envolve o estar em trânsito.  



15 

 

metas não realizadas, as fugas da rota inicial, o perder-se que interessa ao 

errante. Regidos pela afectividade3, eles se colocam no caminho, formando um 

bloco de sensações composto também por perceptos e afectos4, sendo os 

primeiros seres que integram tudo, do homem à natureza. Já os afectos são 

para os errantes a pulsão que os coloca em movimento no mundo, a força que 

os impulsiona e os mobiliza nas estradas, nas estações de trem, nas ruas, no 

deserto, na cidade. Para quem vive a errância a experiência é seu oxigênio, 

seu motor. É ela que possibilita esta abertura para o mundo e que potencializa 

esse aparecer do fenômeno que vem com e na erraticidade. Só a experiência 

tornará possível a identidade contida nas coisas próprias, tornando evidente o 

modo como elas são. Tal pressuposto, tão caro à fenomenologia, é ponto de 

partida, aqui, para compreender a constelação afectiva que nasce no processo 

de deriva que a errância desencadeia. Para tanto, também é necessária na 

construção dessa auto-descoberta a observação do fenômeno a partir da 

relação que se estabelece entre o sujeito e objeto.  

 Além de superar a relação instrumental com o universo, concebida a 

partir de uma perspectiva utilitarista, na qual há uma centralidade do homem na 

relação estabelecida com o cosmo, a errância possibilita refletir de forma direta 

ou transversa sobre questões fundamentais e que abarcam a existência, como 

o quem sou, onde estou e para onde vou. Sim, perguntas proto-filosóficas 

estão no cerne da experiência de se colocar em movimento, visto que elas 

exprimem a fratura existente no ser que caminha e no mundo que acolhe a sua 

jornada. Neste bloco de sensações pode-se inferir, então, que viver a errância 

se relaciona intimamente com uma atmosfera ligada ao campo filosófico. Neste 

contexto a figura de Aristóteles surge como referência, pois sua escola 

filosófica tinha o nome de Perípato, o que derivaria a definição de filosofia 

peripatética, termo ligado à palavra grega peripatein, que significa passear. 

Para esta tradição filosófica o ato de caminhar, de movimentar-se, leva ao 

exame do mundo com vistas à reflexão e à construção de um pensamento que 

investiga, que busca penetrar as camadas desconhecidas e acessar a face dos 

objetos que não é apreendida à primeira vista. Caminhar como condição para 

                                                
3 “Afectos são os devires não humanos do homem, como os perceptos (entre eles a cidade) são as 

paisagens não humanas da natureza.” (DELEUZE, 2010, p. 200) 
4 Ao mencionar e grafar os termos afectos e perceptos relaciono-os ao campo conceitual trazido por Gilles 

Deleuze e que vai ser explorado e aprofundado ao longo da tese.  



16 

 

construção de um conhecimento de mundo. Era essa a ideia contida na escola 

aristotélica e referia-se à designação tirada dos pórticos ao longo dos quais se 

davam as discussões. É isso também que se evoca aqui. Caminhar como uma 

modalidade da errância, que os filmes sintetizam, e que traz em si a 

possibilidade de entrada em portais da percepção que se revelam no trânsito. 

Caminhar como modo de conhecer.  

 Viver em fluxo sintetiza de alguma maneira um dos aspectos da 

errância. Esse tipo de experiência encontra-se em várias narrativas que 

formam a seiva bruta da cultura ocidental. Nelas as viagens sucedem-se e 

trazem diversas significações que compõem uma constelação afectiva que 

traduz os mitos de origem e os discursos espirituais, por exemplo. Elas formam 

referências, como o retorno a Ítaca, a errância judaica, as peregrinações do 

cristianismo primitivo, condensando um material sensível que será reverberado 

nas existências. Essas histórias também produzem um certo conhecimento de 

mundo e fazem parte dos arquétipos utilizados no campo artístico para compor 

seu substrato, formando um campo sensível que o tempo todo é utilizado e, 

simultaneamente, reatualiza-se. Elas são matérias-primas para a poesia, o 

romance, a pintura, a música, o teatro e para a expressão que me é tão cara, o 

cinema.  

          Antes de continuar a caminhada é importante considerar que tipo de 

viagem se está falando aqui. Porque idas e vindas ocorrem milhares de vezes 

dentro das narrativas cinematográficas e há muitos filmes que contêm este 

traço, o de discorrer ou apresentar viagens. Entretanto, aqui, há uma 

especificidade, uma característica que singulariza a compreensão dela, pois 

são modos de estar em viagem e que trazem a marca de escapar 

incessantemente. Cada novo passo alcançado aponta para o que é fugidio e 

me coloca em novos mundos, apresentando-me olhares diferentes, sensações 

estranhas, inimagináveis até aquele instante. Na memória que resta dos 

trajetos percorridos qualquer tentativa de apreensão é redutora, pois o vivido ali 

é impossível de ser substantivado. O que sobrevive, no entanto, são lampejos 

de sensações e pequenas frestas no qual sou lançada a observar, num misto 

de curiosidade e espanto. Quem estava na viagem? Quando ela ocorreu? Qual 

o destino final? Tudo isso pouco importa, já que nas cartografias imaginárias 



17 

 

traçadas há uma espécie de latência que me convoca à epifania. Essa 

convocação conduz a uma implicação, a um sentir que se produz na 

experiência estética. São essas chaves de leitura que abrem espaço para a 

compreensão dos processos que envolvem a errância e tentam repercutir como 

o cinema capta este estado, reverberando trajetórias erráticas que incorporam 

e temporalizam, dentro de uma espacialidade, a experiência do caminhar sem 

metas. É isso que torna o conceito de errância específico e que o diferencia 

diante dos outros movimentos. Errância que tem a ver com fluxos, com 

deslocamentos, com viagem, com caminhadas. Errância que indica um estar 

no mundo em contato direto com ele e, consequentemente, em contato 

consigo, com o outro, comigo. Errância que traz no seu corpo a marca da 

instabilidade, da perda, da ausência de certezas, da angústia, do caos. Que é 

vertiginosa por excelência. Que tem a natureza fluída como traço marcante. 

Que abarca a historicidade dos objetos, inserindo-os dentro do processo de 

subjetivação que desencadeia. A errância é uma experiência de viagem 

mediada pela alteridade. Ela pode ser pensada também como um dispositivo. 

Dispositivo pensado dentro de uma dimensão existencial que media as 

relações entre o corpo e o mundo. 

 É dentro deste bloco de sensações que me deparo, por exemplo, com 

viajantes como Travis, do filme Paris, Texas (Wim Wenders, 1984), que entre 

paisagens, reaproximações e desencontros, cruza comigo e me mobiliza a 

pensar o quão frágil é a minha memória, a minha relação com o mundo. Travis 

não está aqui nesta tese diretamente, mas seu espírito pulsa em cada linha, 

respira através das páginas, dos encontros, das escolhas, da experiência 

estética que o processo de escritura revela. Ele poderia ser visto em diálogo e 

dentro de um bloco sensível formado por Phil Winter, personagem de Alice nas 

cidades (1974) e pelo técnico em projetores Bruno junto com seu amigo 

Robert, personagens de No Decurso do Tempo (1976). Perscrutá-los não os 

reduz apenas a personagens de filmes de viagem, que reencenam uma 

temática tão cara ao cinema. Eles extrapolam estas denominações, pois 

apontam para uma dimensão existencial, traduzem um estar no mundo, uma 

relação com o sensível e com a alteridade que se realiza através da dor e da 

alegria trágica, potencializando a própria existência a partir da frustração, do 



18 

 

prazer, da angústia, do desencontro, do desencantamento, da possibilidade de 

reescrever a própria cartografia subjetiva desenhando mapas íntimos que 

revelam uma vidência e uma movência5 (qualidade daquilo que se move) 

singular no mundo.  

 Em Alice nas cidades o escritor Phil Winter, alemão que vive nos 

Estados Unidos, viaja à sua terra natal ao lado da pequena Alice, menina que é 

deixada pela mãe aos cuidados de Phil sem acordo prévio no aeroporto. O 

encontro nesse espaço é bastante simbólico, visto ser ele um lugar de 

passagem, que condensa de algum modo a situação dos dois personagens, 

pois eles estão vivendo um momento existencial de deriva. Na sua terra natal 

Phil altera o seu objetivo inicial e passa a viajar de cidade em cidade em busca 

das origens da menina. Mas os dois não têm ideia de onde será o destino final. 

Elas vivem erraticamente e tentam reconstituir através dos fios da memória 

algo que se tem a impressão de ter sido vivido, mas que traz a marca da 

dúvida, da imprecisão e que o tempo todo é colocado como sendo próximo à 

imaginação de Alice. A errância deles é latente. Ela, a criança de seus 7 anos, 

no máximo, por não ter referências, não conhece o pai e por ter sido 

abandonada pela mãe, por não lembrar-se da família encontra-se 

desterriotorializada. Ele por estar sozinho, por estranhar-se no mundo, por viver 

a angústia do não-pertencimento. Os dois estão errantes e associam-se para 

poder mergulhar no acontecimento que desenhara suas vidas. A afectividade 

que nasce entre a dupla os reconecta. Um afecta ao outro, produzindo 

estranheza e aproximação.  

 No filme No Decurso do Tempo, no qual, sob o pano de fundo da 

amizade, que o caminhão que Bruno dirige e que tem Robert como carona 

cruza a Alemanha, dividida à época entre Oriental e Ocidental, cerzindo os 

rastros de solidão e desencantamento que eles encarnam. A jornada dos dois é 

ancorada no desejo de encontro do significado daquele mundo estranho. Eles 

alimentam-se de uma espécie de desejo produzido pela errância que busca 

criar uma constelação de significados ontológicos a partir do contato com o 

outro.  

                                                
5 A movência é a qualidade que indica uma dinâmica relativa ao processo errático, no qual a instabilidade 

contida nas coisas mesmas produz um permanente movimento nos sujeitos e na relação desses com os 

objetos.  



19 

 

 Travis, Robert, Bruno e Phil estão no cinema de Wenders, mas 

encontram-se em mim à medida que ao acompanhá-los e ao aproximar-me 

deles especularmente revelo a minha fragilidade, o meu reencantamento face 

ao mundo e, acima de tudo, a minha busca ancestral que aponta 

simultaneamente, para o apaziguamento e a exacerbação da minha potência, 

rompendo e alinhavando a minha própria existência.  

 Não são deles que irei falar aqui na tese e não pretendo, ao evocar as 

suas presenças, fazer um movimento arqueológico. Ao contrário. Trazer-lhes 

aqui é uma forma de pensá-los como avatares que se inscrevem na história do 

cinema modos de subjetivação e de estar no mundo que são produtores de 

atmosferas que traduzem a erraticidade. Também não digo que eles são 

modelos. Não, eles são apenas escrituras de algo que se pretende mergulhar 

aqui, mas que se processa 25 anos depois do seus surgimentos. 

  Assim, pensar a representação dos sujeitos diaspóricos 

contemporâneos na produção cinematográfica mundial é tentar lançar olhares 

sobre o processo de ressignificação existencial que extrapola a dimensão 

exclusivamente política e reconstrói novas possibilidades de estar no mundo. 

Aqui, ao invés de se pensar o deslocamento organizado em massa e motivado 

por questões geopolíticas, percebe-se uma pulsão individual que mobiliza a 

busca e, sobretudo, o reencontro consigo e com o Outro. Neste processo de 

trânsito existencial o que me interessa é lançar alguma espécie de percepção 

acerca de como o processo construído pelas narrativas reverbera 

esteticamente o jogo especular do movimento interno e do trajeto empreendido 

pelos inúmeros Travis que o cinema contemporâneo reduplicou.  

 É dentro do quadro afetivo reduplicado pelo cinema que Voula e 

Alexander cruzam a Grécia e chegam à Alemanha no desejo de encontrar o pai 

imaginário. Em Paisagem na neblina (Theo Angelopoulos, 1988) eles 

percorrem estradas, vivem em estações de trem. Experienciam o frio, 

conhecem uma companhia decadente de teatro. Ali eles recriam os seus 

mundos, dando-lhes novas significações. É assim que diante das inúmeras 

paisagens trans-subjetivas que serão evocadas e apresentadas aqui 

encontram-se inúmeras fraturas existenciais, entre-lugares afectivos que 

configuram desejos e anseios. É deste modo que percorro, por exemplo, as 



20 

 

ruas de Expedito, personagem de Transeunte (Eryk Rocha, 2010). Vivo seu 

luto juntamente com ele, mergulho no seu cotidiano e na cartografia que ele 

enseja das ruas do centro de uma cidade grande qualquer. Do mesmo modo, 

as estradas de José Renato, em Viajo porque preciso, volto porque te amo 

Marcelo Gomes e Karin Aïnouz, 2010). É através do olhar desamparado do 

geólogo que entro em contato com suas fraturas e com sua fragilidade diante 

do luto que o convida à busca. Nas sequências iniciais, a paisagem construída 

pelo protagonista com categorizações aristotélicas, com suas percepções 

cartesianas de topos esvaziam a potencialidade, a força bruta da imagem do 

homem ante o mundo natural sem mediação. No entanto, o contato com novas 

paisagens geográficas o recoloca novamente numa outra dimensão do 

mapeamento, no qual a transitoriedade e a imprevisibilidade ressignificam a 

sua experiência no mundo e apontam para uma espécie de imagem precária 

que a todo tempo se atualiza, alterando ela mesma sua forma de existência. 

Com Sueli/Hermila, O Céu de Suely (Karin Aïnouz, 2006),o abandono, o 

cotidiano, o retorno à casa, o desejo de ir além produzem sensações que 

substantivam sua erraticidade.  

 Quando as páginas que contêm Cris, personagem do filme Eles voltam 

(Marcelo Lordello, 2012) são apresentadas, tento compreender pela 

temporalidade as marcas da sua trajetória na jornada que a coloca de volta 

para casa. Somos conduzidos pelo seu olhar, pelo desamparo, pelos seus 

temores e a partir daí compomos um mundo fluído, líquido como as águas que 

ela mergulha.  Quando cruzo o caminho dos Gerrys, personagens de Gerry 

(Gus Van Sant, 2002) e do monge budista de Jornada para o Oeste (Tsai Ming-

Liang, 2014) é a dimensão do corpo que abrigará as reflexões e a errância que 

eles encarnam. O corpo que experiencia a vertigem, a desterritorialização, a 

performance, a encenação que substantiva seus caminhos pelos desertos do 

mundo. Do mesmo modo quando volto-me para O Andarilho (Cao Guimarães, 

2006) 

 Sendo assim, pode-se dizer que uma das maneiras que o discurso 

fílmico substantiva o jogo fluído de olhares, experiências e diálogos é através 

da errância. Assim, pensar o movimento (a viagem, o caminhar) através da 

representação dos personagens em confluência com a relação que estes 



21 

 

estabelecem com as dimensões do espaço e tempo, abre a possibilidade de 

perceber a errância como uma tentativa de desenraizar-se de si, uma espécie 

de auto-exílio que os coloca nos desertos da própria existência. Os itinerários 

percorridos sintetizam para estes sujeitos uma tentativa de adjetivação dos 

avatares do desejo e ao mesmo tempo a reconstrução de fragmentos da sua 

própria trajetória existencial.  

 De todas as expressões artísticas, talvez, percebe-se que o discurso 

cinematográfico traz algumas especificidades que nos conduzem a pensar a 

errância e a viagem, quer seja porque do ponto de vista da sua constituição 

esta arte traga o movimento como constituinte da sua própria identidade, quer 

seja pelo fato da narrativa fílmica trazer em si uma busca que tenta apreender 

o que escapa, o que se configura além das bordas, ou seja, de alguma maneira 

há um jogo especular ao encenar a errância nas obras.  

 Na experiência sensível do deslocamento a transitoriedade e os 

processos de ordenamento e caos ligados à relação com o espaço vivido 

colaboram para uma compreensão do fenômeno a partir de um estar no mundo 

que abandona as metas, que investe no caminho e que se nutre da sua própria 

mutabilidade. Que busca sempre algo, indefinidamente. Que se interessa pelos 

fluxos, pelo perene e que o tempo todo se desconstrói para no segundo 

seguinte se reconstruir. Ao fazer este movimento e percorrer este caminho sem 

forma e sem possibilidade de mapeamento prévio os personagens destes 

filmes inscrevem, na tela na qual assisto, a minha própria trajetória e me 

convidam para tomar caminhos desconhecidos, até então intransitáveis, e que 

possivelmente apontam para a tentativa de vislumbrar as veredas da minha 

própria existência. Diante do exposto interessa-me compreender a seguinte 

questão: Como a experiência da errância no cinema contemporâneo veicula 

esteticamente entre-lugares afectivos que especularmente constituem uma 

forma de existência e um perceber-se que apontam para a representação da 

relação do Eu com o mundo sensível?  

 

 Sobre o método ou em busca dele? 

 



22 

 

 A pergunta que mais inquieta quem se relaciona com filmes, 

considerando a sua natureza fluída e singular é: como debruçar-se sobre as 

obras levando em consideração o seu espírito errante e a fugacidade que o 

impregna desde a fase embrionária a sua imagem na tela. Pensar o espírito 

errante da imagem cinematográfica é colocá-la sob uma perspectiva na qual há 

uma aura que envolve a matéria-prima do cinema e que diz de uma dinâmica 

que envolve a apreensão dos objetos e a temporalidade encadeada a partir da 

relação entre os planos fílmicos. Há uma instabilidade e uma abertura para a 

indeterminação quando se está diante de uma imagem cinematográfica, sendo 

assim, pensar qualquer tentativa de sistematização, que busca organizar 

discursivamente um olhar que se reinventa ao encontrar-se com o filme, 

prescinde de alguns passos.  

 O primeiro movimento que fiz ao encontrar-me com o objeto fílmico foi 

assisti-lo, a priori, de modo despojado sem qualquer tentativa de apropriação 

teórica. Mesmo considerando, de alguma forma, a ideia utópica, vi aí a 

possibilidade de criar no meu espírito uma disposição que visava construir 

outros lugares de relação e novas formas de apreensão. A ideia procura a 

aproximação com um modo de olhar que se constitui no mergulho profundo na 

obra vislumbrando um modo de comunicação com ela que se inscreve a partir 

de uma experiência de cinema que se nutre de uma sensação de perpetuidade 

e de movimento infinito. É como se aqui houvesse a vontade latente de ser 

afectada pela obra reprimindo o desejo de categorizar e de lançar um olhar 

essencialmente cientificizante sobre os filmes. Havia nesse gesto a tentativa de 

entrar em contato com a constelação afectiva derivada do processo de fruição 

desencadeado na relação com a obra. Feito isso, depois de ver o filme, 

“afastava-me” dele e ia fazer outras coisas que não estavam necessariamente 

conectadas às atividades da pesquisa – caminhar, cozinhar, etc. A ideia era 

tentar distanciar-me um pouco daquela experiência primeira, a do ato 

espectatorial, para então voltar a ela a partir do exercício da memória, já que 

esta reconstituição afectiva, viabilizada pela escrita analítica, tentava traduzir 

aspectos de ordem estética que me impregnavam e me tomavam o corpo. 

Neste sentido, esses passos alinhavam-me ao tipo de análise da qual me 

aproximei e que partilhei aqui, visto que ela apresenta um caráter minucioso e 



23 

 

que de algum modo é regida por uma sistematicidade conduzida por um olho 

afectivo e fenomenológico.  

 Ao desenhar este método de aproximação e, consequentemente, de 

relação, produziria uma ruptura com uma tradição de análise fílmica de base 

estruturalista, tão canônica nos círculos universitários e nas pesquisas 

acadêmicas. Essa postura, que sobrepõe à obra a partir de uma perspectiva na 

qual, referendados por uma metodologia instituída nas ciências humanas, um 

modelo teórico de vocação linguística, tentava dar conta do cinema enquanto 

uma expressão artística que produz sentido. Para mim, dentro dos 

procedimentos significantes e das recorrências, interessa o inverso, o que não 

conseguiria prever, o que escapa à circunscrição do gênero, por exemplo, e o 

que extrapola os códigos fixos previstos na gramática cinematográfica. Sendo 

assim, o que é me inquieta e que me faz lançar olhares era pressupor uma 

outra natureza da imagem cinematográfica, fluída, mutante por essência, e é 

por isso, que realizo este movimento. 

 Neste processo que deriva na reflexão da obra em si mesma, cabe a 

pergunta: qual o objetivo da análise fílmica? Diante de tal questão, o que é 

importante, aqui, de ser elaborado a partir do tipo de discurso construído sobre 

o filme é que além de compreender e apreciar melhor a obra, o método de 

observação tem como meta a obtenção de um conhecimento de natureza 

ontológica. Para tanto, para viabilizar este projeto optei por realizar uma análise 

que trabalha as dimensões icônicas, narratológicas e os efeitos afetivos 

desencadeados. Esta construção prescinde de um olhar que privilegia algumas 

associações de elementos fílmicos, que investiga as relações extra-campo e 

campo (quadro ou fora de quadro), tudo dentro de um substrato metafísico, ou 

seja, a partir dos elementos cinematográficos a investigação costura 

observações do campo filosófico, com ênfase na reflexão ontológica, e 

tenciona isso com elementos ligados à estética do cinema.  

 Considero como ponto de partida para a consolidação da escritura 

analítica que proponho fazer um certo  espírito cinéfilo tão caro à formação e à 

mudança de olhar da geração pós-advento dos novos cinemas, do cinema dito 

moderno, de acordo com a historiografia clássica do campo. Esta cinefilia 

inscreve em mim alguma dose de passionalidade e um desejo de mergulho que 



24 

 

me coloca em outro ponto de observação com relação ao objeto de pesquisa. 

Para tanto, alia-se a isso uma influência de um olhar baziniano6 por excelência 

que concilia ao mesmo tempo densidade teórica e paixão, abrindo novas 

chaves de leitura, ofertando possibilidades singulares de imersão e, 

consequentemente, de reconexão comigo, com o mundo e com o universo 

estético trazido no filme e contido em mim. Portanto, antes de professar juízos 

de valor ou normatizar olhares, o meu trabalho visa esquadrinhar e 

circunscrever linhas imaginárias que tentam dar conta de uma cartografia 

afectiva e desejante. Neste quesito, talvez, o discurso construído aqui seja 

acolhido de algum modo por algo que dialoga com uma teoria do cinema que 

se aproxima do fenômeno fílmico, abandona as explicações e põe em xeque as 

investidas racionalizantes que buscam subordinar o filme a um modelo/padrão 

estético hegemônico, aproximando-se de uma relação distinta, diferente, talvez 

única com a obra. Compreendo que este movimento que se converte em 

método permite uma reflexão teórica que objetiva chegar às bordas do 

conhecimento e possibilita alinhar costuras com campos distintos, como a 

Comunicação, a Estética, a Filosofia e a Arte, por exemplo. Nesta tessitura 

constituída por nosso olhar abrigamo-nos em alguns métodos  

 “É na forma que convém procurar a profundidade, é ela que gera uma 

metafísica”, esta frase escrita por Eric Rohmer sob o pseudônimo Maurice 

Schère7 acerca da obra hitchcockiana abre espaço para pensar que as 

informações sensoriais, cognitivas e afectivas inscritas esteticamente nas obras 

e disparadas por elas permitem uma imersão que me coloca em conexão com 

uma sensação de existencialidade8 própria ao ser.  Neste sentido, uma análise 

define-se, de acordo com o pensamento de Jacques Aumont9, como uma 

intenção de conjunto e uma estratégia global, ou seja, através de uma série de 

                                                
6 Chamamos olhar baziniano a perspectiva de leitura e relação com a sétima arte aberta pelo teórico, 

ensaísta e crítico francês André Bazin (1918-1958). A tradição inaugurada por ele contribui para a 
constituição moderna de um novo pensamento sobre cinema, fotografia e outras artes que alia densidade 

teórica com forte apelo filosófico tributário da fenomenologia e do existencialismo francês a sensibilidade 

derivada da paixão pelo cinema. “A função do crítico não é trazer numa bandeja de prata uma verdade 

que não existe, mas prolongar o máximo possível, na inteligência e na sensibilidade dos que o lêem, o 

impacto da obra de arte.” (André Bazin, 2014, p. 4)  
7 SCHÉRER, Maurice (Éric Rohmer), « A qui la faute ? », Cahiers du Cinèma, nº 39, Outubro de 1954, 

especial Alfred Hitchcock, reproduzido num novo número especial em 1980, Paris, Ed, de l’Étoile. 
8 Chamo aqui de existencialidade uma disposição ontológica que se desdobra e se completa na relação 

sujeito objeto no mundo. 
9 AUMONT, Jacques. A análise do filme. Lisboa: Edições Texto & Grafia. 2009. (Coleção Mimésis) p. 

28-29. 



25 

 

atos descritivos, imagem e som revelam para mim de uma posição analítica e 

interpretativa particular. Essa posição modula um todo e que somada traduz 

um desejo de substantivar um mundo. Para o autor, a imagem fílmica não deve 

ser apartada do conceito de campo10, pois ela funciona como um fragmento de 

um universo diegético que o abarca e o excede. Deve-se considerar ainda que 

qualquer transcodificação é seletiva. Por fim, é interessante refletir sobre os 

simulacros dos filmes produzidos pelas análises tradicionais, pois ao enunciar 

elucubrações teóricas muitos pesquisadores acabam afastando-se dos filmes e 

criando um outro projeto excessivamente distante da obra. 

 Nesta trajetória desenhada pelo exercício analítico é interessante 

considerar que vou me relacionar e, posteriormente, alinhavar as várias 

camadas de significação contidas na imagem, entre elas, a informativa e a 

simbólica. Simultaneamente, este gesto, ontológico por natureza, cristaliza num 

breve intervalo de tempo um duplo movimento: solapar no filme de maneira 

imanente com vistas a percorrer seus extratos subterrâneos e viabilizar voos 

transcendentes que favoreçam a conexão com a dimensão extrínseca do filme.  

Neste momento ocorre-me a lembrança do texto benjaminiano que se refere ao 

flanêur, o nômade citadino moderno que entre encanto e nostalgia percorre um 

local em constante alteração. Para mim, aqui, a cidade é uma imagem 

metafórica que indica o espaço de pensamento/conhecimento que irei 

desenhar com suas inúmeras vielas, grandes avenidas, largos, 

entroncamentos. Para traçar o caminho (método), ou melhor, os caminhos da 

minha pesquisa pegarei alguns bondes. No entanto, como nômades, não 

descarto a imprevisibilidade das andanças. Desenhando uma espécie de 

cartografia os vários mapas traçados a partir das inúmeras viagens vivenciadas 

e percebidas, segundo um corpus preliminar, que se baseia não apenas na 

noção restrita da viagem como deslocamento de um ponto A ao B, indicam que 

a melhor vereda a percorrer deve ser aquela que considere a rede, o 

                                                
10 “O quadro é antes de tudo, limite de um campo, no sentido pleno que o cinema nascente não tardaria 

em conferir à palavra. O quadro centraliza a representação, focaliza-a sobre um bloco de espaço-tempo 

onde se concentro o imaginário, ele é a reserva desse imaginário. Acessoriamente (acessoriamente de meu 

ponto de vista; para os narratólogos de toda espécie, é o aspecto principal), ele é o reino da ficção e, aqui, 

da ficcionalização do real.” (AUMONT, 2004, p. 36). Para Aumont, pensar o quadro é institui a relação 

entre a posição da câmera e do objeto e isso reverbera o campo, que é a dimensão e a medida espacial  do 

enquadramento. Para ele, o campo, o fora-de-campo e o antecampo são três dimensões que se relacionam 

e que perpetuamente se desatam e reatam, tornando as suas fronteiras frouxas e porosas.  



26 

 

imbricado, o rizomático. Deste modo, ao fazer determinados percursos, utilizo a 

linha de Ariadne invertida, convicta da sua impossibilidade de esgotamento, 

mas considerando a sua natureza labiríntica e ainda as escolhas que se 

originam nos processos. Esta opção aponta-me para a própria instabilidade do 

sistema de pensamento que construirei, mas ao mesmo tempo convoca à 

construção de uma topologia que articula várias raízes epistêmicas, 

favorecendo desta maneira uma arquitetura singular. Neste percurso as 

posições sujeito-objeto são desconstruídas e no lugar desta dualidade surge 

uma unidade, que é simultaneamente sujeito e objeto, ou seja, a minha 

observação do fenômeno comunicacional já pressupõe um cosmo que se 

constitui holisticamente. 

 O movimento é pensado aqui através do fenômeno da errância, que em 

si já indica um duplo: o êxodo dos personagens e a natureza da imagem 

cinematográfica. Diante disto, aqui, o método se orientará inicialmente pela 

busca do espaço-entre, o do pensamento fronteiriço. Para perceber o espaço 

liso que abriga o acontecimento que testemunho, olho, lançando mão, como 

instrumento, da intuição sensível, que é articulada a partir das minhas 

impressões ou descrições do fenômeno observado. A minha postura se opõe à 

intuição cartesiana, exclusivamente intelectiva. Adoto a intuição como forma de 

conhecimento que navega entre a minha consciência e o interior do objeto. 

Sendo assim, vinculo-me preliminarmente ao procedimento metapórico que, 

entre outras coisas, reflete uma busca de captar no próprio objeto o seu 

sentido.  

   O quase-método ou metáporo, portanto, toma como modo de   
   apreensão do real a captura instantânea, sensível, sem conceitos, tal  
   qual se observa na relação estética com o mundo, que permite   
   inferências e através da qual se pode captar o que não está presente.  
   A evidência não é exterior, como pensava o idealismo, mas do próprio  
   mundo, do mundo vivido. (MARCONDES FILHO, p.251) 
 

 Ao ter em vista o constante devir dos objetos, o meu primeiro passo, 

considerando os procedimentos metapóricos11, será inserir-me no contínuo 

assumindo que a partir da suspensão de uma objetividade pura, irrestrita, 

aderirei a uma espécie de desejo de impregnar-me do objeto a partir de uma 

                                                
11 Os três momentos na pesquisa, segundo Ciro Marcondes Filho, são: no estabelecimento das condições 

de possibilidades da mesma e de sua observação,  no ato da própria observação (o caminhar nômade) e na 

apresentação final dos seus resultados. (Ibidem, 265) 



27 

 

vidência que tem de algum modo uma ancoragem teórico-metodológica, no 

qual inscrevo enquanto sujeito, criando e acionando uma alteração no cosmo 

apreendido. Esta apreensão leva em conta as diversas subjetividades 

colocadas em jogo na minha relação com a empiria. No acontecimento se 

produz um conhecimento que me transpassa, que é elaborado (ao 

considerarmos o nosso papel como construtores de um mundo) e que é 

modificado. Neste território/platô a natureza fluídica do objeto investigado 

convida o meu corpo a se misturar à observação formando uma espécie de 

olhar vivencial que se constitui enquanto experiência na duração. Na minha 

busca pela apresentação do fenômeno pego a via pórica, que é “a abertura de 

uma passagem num espaço caótico; ele introduz vias, cria direções possíveis, 

caminhos de fuga, ele vence a aporia” (Ibdem, 260).  

 No desenrolar da caminhada o segundo passo é ser conduzido pelas 

circunstâncias indicadas e ao mesmo tempo retroalimentados por novas 

sensibilidades. Seguindo o fluxo sento, percebo, observo, procuro as relações, 

impregnando-me delas e identificando nas imagens cinematográficas dos 

filmes elencados as potências latentes que me tocam e produzem no entre-

lugar - Eu e objeto - experiências sensíveis que traduzem esteticamente, via 

imagens, o espaço da errância.  

 Na busca pelo namoro com a fenomenologia da errância encontro o  

terceiro momento, que reflete o relato das minhas vivências em contato com o 

fenômeno. Meta-narrativamente opero tanto a partir dos dados materiais 

quanto imateriais, transcrevendo as pulsões existentes.  

   Esta é uma distribuição de errância e até mesmo de 'delírio', em que  
   as coisas se desdobram sobre toda a extensão de um Ser unívoco e  
   não dividido. Não é o ser que se divide segundo as exigências da  
   representação, mas todas as coisas que se dividem nele na   
   univocidade da simples presença (Uno-Tudo).(DELEUZE, 54)  

 
 Deste modo, o texto apresenta de alguma maneira o desejo de 

cartografar através da temporalidade, espacialidade e corporalidade a 

experiência errática no mundo a partir da observação dos personagens fílmicos 

e do modo como eles singularizam os blocos de afectos que o contato com 

alteridade produz. Para tanto, o texto não segue uma estrutura cartesiana que 

distribuiria uniformemente as dimensões da errância através de capítulos 



28 

 

separados. Ao contrário, ele se alimenta do rizoma12 e da interpenetração que 

são as linhas de fuga, na distribuição de um espaço nômade. 

    

O corpo fenomenal é biface, uma vez que está na junção da natureza 
com a liberdade. De um lado, é habitado por um nada ativo, “não está 
onde está, não é o que é”13, ele é a própria existência em seu 
movimento de transcendência: é a potência de se juntar às coisas e de 
se sincronizar com elas; (DUPOND, p.13) 

 Como proceder diante de uma rede tão extensa de saberes? Esta 

pergunta figura-se central no arranjo que pretendo promover para assentar as 

transcrições ligadas à apresentação do fenômeno comunicacional elencado por 

mim para esta pesquisa.  Diante desta dúvida elejo dois ou três campos 

sensíveis e teóricos que me mobilizam à convergência junto ao objeto de 

investigação. Acredito que o próprio objeto somado à experiência que evoca 

dele me dará pistas de que lugares propícios devo enveredar. É por isso que 

trouxe logo acima a citação sobre o conceito de corpo fenomenal. Parece por 

ora que ele casa bem com as articulações teóricas que vislumbro empreender. 

Primeiro porque ele é o lugar do devir e em uma de suas faces há a 

possibilidade de união, sintonia, que potencializa a si mesmo formando novos 

elos, transcendendo as singularidades existentes e apontando para as dobras. 

Antes de mais nada, devo informar que as inúmeras poéticas trazidas a partir 

dos textos literários serão absorvidas também como sendo chaves conceituais 

que auxiliarão no processo de articulação dos saberes.  

 Dois lugares teóricos são interessantes para este contato com o objeto. 

O primeiro poderia ser o que foi apontado por Deleuze Guattari no ensaio 

intitulado “Tratado de nomadologia: a máquina de guerra” (DELEUZE e 

GUATTARI, 2008, p. 25), no qual o autor abre uma discussão acerca do fazer 

científico e de como este foi apropriado belicamente pelo Estado. Em 

contrapartida, ele apresenta o que chama de Ciência Nômade, aquela que se 

interessa pelos fluxos, que se organiza através da forma espiralar e que tem 

como modelo o devir, pois vai de encontro ao estável, ao idêntico e ao 

                                                
12 Compreendo aqui o rizoma, conceito criado por Deleuze e Guattari, como sendo a construção de uma 

imagem de pensamento que se dá através de uma multiplicidade de espaços, que se alimenta da 

experimentação, das diversas saídas e entradas nas veredas constituídas através do próprio pensamento. O 

princípio rizomático surge como a possibilidade de se desenhar uma cartografia afetiva no qual o 

encontro ocorre em diversos momentos e de modos diversos. 
13 PONTY, Maurice Merleau-Ponty. Fenomenologia da Percepção. p. 230. 



29 

 

constante. Este nomadismo prioriza os fenômenos fronteiriços, aqueles que 

escapam da máquina do Estado.  

 Se o nômade pode ser chamado de o Desterritorializado por 
excelência, é justamente porque a reterritorialização não se 
faz depois, como no migrante, nem em outra coisa, como no 
sedentário... Para o nômade, ao contrário, é a 
desterritorialização que constitui sua relação com a terra, por 
isso ele se reterritorializa na própria desterritorialização. 
(DELEUZE E GUATTARI, p. 53)  
 

 Neste sentido, os corpos nômades seriam esta materialidade consciente 

e cognoscente que é ressignificada durante o processo errático, indicando a 

mobilidade da sua relação com o mundo e também a forma como apreende os 

objetos. O nomadismo destes corpos se dá em dois sentidos: externamente - 

através do movimento constante que indica um eterno trânsito - e internamente 

– no modo como se preenche de sentido o que me é dado através da 

experiência sensível.  A esta altura interessa-me agora extrapolar este ponto 

de partida e considerar dentro do pensamento deleuziano outros elementos 

que entram em fricção com o nosso objeto. Interessa-me aqui a confrontação 

do conceito de acontecimento, visto, por exemplo, na Lógica do Sentido (2009) 

e a inscrição deste conceito segundo a escritura heideggeriana. O conceito de 

desterritorialização e a sua relação com o território e reterritorialização também 

coloca-se em diálogo. A temporalidade esboçada a partir do cinema moderno e 

apontada em Imagem-tempo (1985) é bem pertinente para a substantivação 

desta pesquisa, já que se tenta, aqui, promover a partir das narrativas 

cinematográficas uma intersecção das coordenadas tempo e espaço. Nas 

paisagens que são redesenhadas cinematograficamente encontro novas 

possibilidades de vivenciar as relações espaço-temporais. Do ponto de vista 

espacial, vê-se, por exemplo, o que Deleuze reconheceu no regime da 

imagem-tempo como espaço qualquer. Vinculado à noção de afeto, este 

conceito possui duas características que, de acordo com a leitura deleuziana 

de Roberto Machado, são: por um lado, um espaço tátil, singular, não 

homogêneo, desconectado, que perdeu suas coordenadas como relações 

métricas; por outro lado, é um espaço de conjunção virtual, puro lugar do 

possível, que abole as distinções espaciais, permitindo que qualquer plano 

possa adquirir o estatuto de primeiro plano. (MACHADO, 2010. p.263) Neste 



30 

 

espaço qualquer a potência do inter-mundo e da subjetividade colocada em 

jogo é alçada e ressignificada.  

 Para pensar o fenômeno da errância buscarei compreender a relação 

sujeito-objeto a partir da abordagem fenomenológica. Para tanto, serão 

apropriadas as reflexões de Merleau-Ponty quando este coloca outra 

possibilidade de compreender os intermundos, as fraturas, os entre-lugares 

que se estabelecem quando os personagens se colocam em trânsito. Do 

filósofo francês interessa-me perceber como a articulação sujeito objeto 

constitui novas formas de representação e acima de tudo de experiências 

sensíveis que podem auxiliar-me na construção de novos conhecimentos. Para 

tanto, tentarei articular o logos do mundo estético elencado por Ponty ao seu 

pensamento de sobrevôo14. Interessa-me ainda as reflexões sobre 

temporalidade e espacialidade. A temporalidade pontyniana, por exemplo,  

existe na ambiguidade da existência, que simultaneamente é parte do mundo e 

é capaz de se distanciar dele. Está no coração do ser-no-mundo. Considerar 

esta compreensão metafísica e fenomenológica do tempo e entrecruzá-la com 

o resgate deleuziano do mito de Aion, possibilitará para esta pesquisa costurar 

uma compreensão do acontecimento tendo como ponto de partida a ação da 

consciência sobre o real e o aspecto ontológico que vincula a temporalidade ao 

acontecimento.  

   Segundo Aion, apenas o passado e o futuro insistem ou subsistem no  
   tempo. Em lugar de um presente que reabsorve o passado e o futuro,  
   um futuro e um passado que dividem a cada instante o presente, que o  
   subdividem ao infinito em passado e futuro, em ambos os sentidos ao  
   mesmo tempo. Ou melhor, é o instante sem espessura e sem extensão 
   que subdivide cada presente em passado e futuro, em lugar de   
   presentes vastos e espessos que compreendem, uns em relação aos  

   outros, o futuro e o passado. (DELEUZE, p. 173)  
 
 Somado alguns aspectos do pensamento deleuziano com a 

fenomenologia de Merleau-Ponty apresentada na sua fase inicial, a que se 

refere ao pensamento criado em torno e na obra Fenomenologia da percepção 

(2011), acrescentei um conhecimento do campo cinematográfico que passa 

pela tradição inscrita por André Bazin no sentido da relação estabelecida com o 

                                                
14 Chamo de pensamento de sobrevôo a dimensão crítica em torno do humanismo contida na obra de 

Merleau-Ponty que funda, segundo ele, dois enganos: o subjetivismo filosófico e o objetivismo científico. 

Neste sentido o movimento do filósofo francês é rearticular a dicotomia sujeito-objeto. O pensamento de 

sobrevôo procura dominar e controlar totalmente a sim mesmo e estender a dominação e o controle à 

realidade exterior. (CHAUÍ, p. IX, 1989) 



31 

 

filme que se sustenta também na relação com uma perspectiva filosófica que a 

obra apresenta. Alimento-me também das reflexões trazidas por Denilson 

Lopes, sobretudo, no modo como ele pensa o afeto e a relação que estabelece 

com o cinema, que deriva numa escrita poética, traduzindo o seu afetamento. 

Com Jacques Rancière e Dominique Chateau articulo uma leitura que também 

traz a interface com o campo filosófico seguindo uma tradição que pensa o 

cinema como produtor de pensamento e reflexão. Em cada encontro um 

desses, bem como também numa certa Teoria Contemporânea do Cinema de 

base pós-estruturalista, surgem elementos que favorecem a relação com o 

filme e produzem modos de sentir e olhar as obras tendo como de partida 

costuras e atmosferas teóricas surgidas nos encontros e que promovem uma 

constelação de afectos que viabilizam a construção deste olhar sobre as obras 

estudadas.  

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



32 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
2. A ERRÂNCIA NA EXPERIÊNCIA DO CINEMA CONTEMPORÂNEO 

 
 

   Caminha-se por vários dias entre árvores e pedras. Raramente o olhar  
   se fixa  numa coisa, e, quando isso acontece, ela é reconhecida pelo  
   símbolo de alguma outra coisa: a pegada na areia indica a passagem  
   de um tigre; o pântano anuncia uma veia de água; a flor do hibisco, o  
   fim do inverno. O resto é mudo e intercambiável – árvores e pedras são 
   apenas aquilo que são. (CALVINO, p.17) 

 

 Dentro da constelação de filmes que trabalham a questão da errância no 

cinema contemporâneo e que trazem à tona uma experiência estética 

produzida no fluxo está a produção ítalo-greco-francesa Paisagem na neblina 

(Theo Angelopoulos, 1988). O filme, lançado nos últimos suspiros da década 

de oitenta, apresenta algumas questões de base para pensarmos a 

emergência do que viria a ser o cinema contemporâneo e, consequentemente, 

como a experiência da vida em trânsito é incorporada nele. Portanto, antes de 

lançar quaisquer observações sobre o filme, apresentarei algumas reflexões 

sobre a questão da marca temporal e poética que envolve essa produção.  

 Refletir acerca do que venha a ser o cinema mundial hoje, tendo em 

vista a fragilidade que pode ter certo pensamento totalizante, é debruçar-se 

sobre inúmeros modos de pensar, fazer e contar o cinema considerando as 

suas instabilidades, as suas formas fluídas e fronteiriças que abarcam e 

reelaboram diversos diálogos com outras expressões artísticas. Pensar o 

cinema produzido nos últimos trinta anos é considerar seu caráter múltiplo, sua 

transnacionalidade e, acima de tudo, substantivar suas singularidades. Nesse 

quadro as vivências ligadas às representações e às apresentações das 

temporalidades e das espacialidades são postas em evidência, bem como é 

ensaiado um novo modo de relação com o realismo.  Soma-se a isso ainda o 

dado de que no cinema contemporâneo, há espaço para um novo realismo, 

colado nas potencialidades mais íntimas da máquina-câmera na tomada, no 



33 

 

seu modo de conformar a matéria da narrativa cinematográfica. (RAMOS, 

2008, p.11).  

 Sendo assim, diante do exposto, pode-se inferir que compreender as 

produções tuteladas sobre a ideia do contemporâneo é considerar e abrigar 

também as atmosferas cingidas à nostalgia, à melancolia, ao vazio e ao desejo 

de representação de uma nova ontologicidade, sobretudo. Nesse cinema, que 

traz a afetividade como sua grande marca, a subjetivação da experiência e das 

vidências surge como principal característica, promovendo a ressignificação 

dos olhares, das corporeidades, das filiações (ideológicas, políticas, históricas, 

econômicas, culturais e sociais) e afirmando-se como veículo que traz em si a 

possibilidade de transubstanciar o sensível, provocando a fratura que lança o 

sujeito observador no entre-lugar perceptivo e existencial. Composto de 

múltiplas faces esse cinema produz efeitos que extrapolam a ordem instituída e 

dialogam com outros modos de sentir. Ele é produtor de presenças que 

viabilizam afetos, que escapam dos esquemas sensório-motores instituídos. 

Nesse modo de encenar a vida e o mundo, ou melhor, a vida-no-mundo 

evidencia-se a desnaturalização da relação entre sujeito e objeto, tudo 

materializado pelo dispositivo cinematográfico.  

 Nos estudos de cinema o campo teórico e o analítico reverberavam 

desde o final dos anos 80 a ascensão de perspectivas que alimentam o 

conceito de transnacional. Essas abordagens afastam-se das correntes 

psicanalíticas, semioticistas e feministas, por exemplo, que foram matrizes 

referenciais da Teoria do Cinema nas décadas de 1960 e 1970, e encontram-

se com as leituras pós-estruturalistas, multiculturalistas e estudos de culturas 

com ênfase nas “políticas de identidade” das minorias. Na elaboração das 

análises aqui contidas ocorre a absorção de alguns autores que consideramos 

fronteiriços para pensar a questão de uma postura analítica que abarca 

cinematografias múltiplas e que, simultaneamente, interessa-se pelo que há de 

singular em cada uma delas. Desse modo, há também um afastamento no que 

diz respeito a uma teoria de base culturalista que invocava ora uma tradição 

frankfurtiana ao pensar a modernidade, a sociedade industrial e os processos 

sociais através de uma análise alimentada pela hiper presença do capitalismo, 

ou ainda por um culturalismo pós-modernista, segundo divisão apontada por 



34 

 

David Bordwell, que entende a vida contemporânea caracterizada pela 

dominação do capital multinacional e por uma correspondente fragmentação da 

experiência. A terceira versão do culturalismo é a conhecida como estudos 

culturais. Nela as diferenças entre as práticas, as instituições e as 

representações raciais, étnicas, de classe, de gênero são centrais na produção 

de sentido.  

  
   Os estudos culturais, o pós-modernismo e o culturalismo da Escola de  
   Frankfurt rivalizam entre si com a teoria da posição-subjetiva,   
   oferecendo explicações do conhecimento e da ação que são   
   igualmente fundacionais. O culturalista tipicamente aborda os agentes  
   sociais se engajando em uma série de atividades; a identidade de um  
   agente, por isso, se constitui nessa sobreposição de diversas práticas  
   sociais. A maioria das abordagens culturalistas afirma que as pessoas  
   não são iludidas pelo simbólico. Sua objetividade não é constituída por  
   completo pela representação, e elas ao são mantidas em uma posição  
   subjetiva estática de modo permanente; são, na verdade, agentes  
   muito mais livres do que o admitido pela teoria da posição-subjetiva15.  
   (BORDEWLL, p. 35-36) 
 

 A ideia de cinema que absorve os processos de globalização e o 

multiculturalismo interessa a esta pesquisa à medida que penso o trânsito 

dentro de uma perspectiva que se traduz para além das fronteiras geográficas 

e que se consolida dentro do campo afetivo. Ao partir de reflexões contidas 

dentro de filmes que representam várias nacionalidades volto-me à observação 

de uma sensação produzida no processo de errância e que vai às bordas de 

questões identitárias, culturais e nacionais, diferenciando-as. Neste sentido, 

interessam-me as relações intersubjetivas, os processos de ressignificação do 

conhecimento sensível e acima de tudo a imprevisibilidade contida no 

nomadismo.  

Com vistas à elaboração de um pensamento que materializa os estares 

no mundo nascidos na experiência dos fluxos, abrigo-me na discussão acerca 

do cinema transnacional para pensar os devires contidos no movimento de 

                                                
15  Para David Bordewll (2006), na sua reflexão cartográfica acerca da trajetória da Teoria do Cinema nas 

últimas quatro décadas  e que está contida no texto “Estudos de cinema hoje e as vicissitudes da grande 

teoria”, publicado no Brasil no volume 1 do Teoria Contemporânea do Cinema, organizado por Fernão 

Pessoa Ramos e publicado em 2005, a corrente da teoria da posição-subjetiva, junto com o culturalismo é 

uma das mais influentes correntes dos últimos 25 anos. A chamada “teoria da posição-subjetiva” volta-se 

para pensar o cinema a partir das suas funções sociais e psíquicas, tudo ancorado pelos conceitos de 

sujeito, linguagem e sociabilidade. Ela interessa-se pelos sistemas de representação nos quais o 

espectador, via relação consciente e inconsciente, “dialoga com o cinema através dos seus códigos 

semióticos e articulando os registros psíquicos, imaginário e simbólico, bem como incorporando também 

os componentes ideológicos. Para tanto, essa teoria bebe das fontes da psicanálise lacaniana e da filosofia 

marxista althusseriana.  



35 

 

errância representado nas narrativas fílmicas estudadas nesta pesquisa. Para 

tanto, é necessário desterritorializar-se de paradigmas estéticos instituídos e de 

pressupostos político-ideológicos canônicos.  

 Desterritorialização16 é um termo fundamental para pensar o cinema 

contemporâneo e a sua relação com a errância. Ele indica a experiência vivida 

sobre uma linha de fuga na qual o devir acontece. Desterritorializar-se é antes 

de mais nada estabelecer novos contatos com a espacialidade circundante a 

fim de que se construam novas marcas impregnadas de afetividade. Para 

pensar o termo é importante também lançar-se na compreensão do que viria a 

ser território e esse é pensado essencialmente na sua versão existencial. Ele é 

apresentado não como algo delimitado ou ligado a uma geografia, e sim como 

sendo o local onde as potencialidades sensíveis se tornam fluídas e migram 

constantemente, ficando a deriva em função da dimensão subjetivante que a 

própria relação com o território permeia. Deste modo, o cinema de errância se 

conecta com este bloco de sensações que deriva do movimento e da sensação 

de desterritorialização, pois na sua própria constituição é imprescindível esta 

saída e retorno do território do meu para o seu, da abertura para o fechamento. 

No plano que se relaciona com a materialidade fílmica desterritorializar-se diz 

de uma construção que permite a fuga, que incorpora a fluidez como um 

elemento sem desejar estruturá-la pela instituição de formas fixas, que se 

movimenta dentro do próprio fluxo. Nesse caso, o dispositivo cinematográfico 

media a relação da matéria-cinema17 com os processos subjetivantes que 

existem dentro dela mesma. 

  Na busca pelo sentido dialógico do que vem a ser transnacional no 

campo cinematográfico é fundamental considerar a dinâmica que abarca os 

entrecruzamentos contínuos dos micros e aos macrocosmos e entre modos 

distintos de se construir e articular as imagens cinematográficas, tudo 

sedimentado na heterogeneidade de formas fílmicas. No contexto elaborado há 

                                                
16 Desterritorializar-se é compreendido aqui dentro de um contexto construído pelo pensamento 

deleuziano trazido em Mil Platôs e O Anti-Édipo. O termo deve ser pensado como um conceito e visto a 

partir da sua relação com a ideia do território. No caso do cinema contemporâneo o desterritorializar-se 

aproxima-se do que Deleuze e Guattari neologizaram como a desterritorialização absoluta, momento de 

desejo e pensamento, que equivale a viver sob uma linha abstrata o ou de fuga, em que, por exemplo, o 

nômade se reteterritorializa sobre a sua própria desterritorialização. (DELEUZE E GUATTARI). O 

agenciamento nomático indica o território não limitado.  
17 Chamo matéria cinema os componentes nascidos da articulação da linguagem cinematográfica e que 

dão ao filme, por exemplo, uma materialidade composta de códigos e de processos de decodificação.  



36 

 

uma aproximação com o conceito de paisagens transnacionais trabalhado pelo 

pesquisador Denilson Lopes.    

   Ao pensarmos, portanto, em paisagens transculturais, não nos   
   colocamos no espaço engajado do terceiro-mundismo, mas   
   procuramos transversalidades que atravessem diferentes países e  
   culturas, sem ignorar as desigualdades nas relações de poder.   
   Buscamos responder ao contexto desenvolvido a partir da década de  
   1970, e com mais força a partir da década de 1990, quando cidades  
   globais são construídas e podemos ver o Primeiro Mundo no Terceiro,  
   assim como o Terceiro Mundo no Primeiro, compondo um quadro não  
   em continuação ao imperialismo europeu do século XIX, mas,   
   sobretudo, nos moldes do império, como descrito por Antonio Negri e  
   Michael Hardt. Nosso desafio está em ir além não só de marcas  
   nacionais, mas das configurações continentais. (LOPES, p. 95- 94) 
 

 Seguindo a perspectiva do autor através dos fios tecidos pelo seu 

pensamento, trazer à baila as questões que envolvem o conceito de paisagens 

transnacionais é ultrapassar o problema do nacional colocado dentro de uma 

historiografia clássica e aproximar-se de um modo de pensar o cinema de 

forma mais complexa, inserindo não apenas nos debates sobre pós-

colonialismo, subalternidade, fronteiras, hibridismo (MASCARELLO, 2008, p. 

34), mas aproximando-o de uma reflexão que busque dentro de 

cinematografias distintas afinidades e diálogos que trazem as marcas de uma 

ontologicidade que advém das escrituras fílmicas e que transportam a marca 

da vida em estado de erraticidade. Portanto, proponho aqui discorrer sobre 

uma ideia de errância que apaga posições analíticas clássicas em torno do que 

é o cinema nacional e reconstrói uma outra possibilidade de relacionar-se com 

o conceito, reinventando-o e reatualizando-o. Diante dessa reconfiguração da 

posição analítica é que trago para o corpus dessa pesquisa produções de 

diferentes localidades tais como Grécia, Estados Unidos, Malásia/ China, 

Brasil, entre outros. Ao fazê-lo reafirmo a posição teórico-analítico e 

epistemológica com qual consubstancio meu pensamento, bem como aponto 

para a dimensão metafísica que tal escolha reverbera, portanto, trazendo para 

o primeiro plano cinematografias que indicam um pensar o homem no mundo 

partindo da experiência da viagem, do trânsito, do deslocamento. Escolher 

cinematografias múltiplas é considerar a universalidade de questões ligadas ao 

ser que o cinema abarca e reverbera. Este movimento não busca apresentar 

substratos que se aproximam, mas ao contrário pensar nas singularidades de 



37 

 

cada obra de que maneira esta contido a forma sensível de representação da 

errância. 

 Diante do campo sensível formado a partir do conceito de paisagens 

transnacionais é interessante somar-se a isso a noção de comunidade, visto 

que ela traz consigo o interesse pelas singularidades e a presença do “ser 

qualquer”, segundo o pensamento de Giorgio Agamben (1993). O “ser 

qualquer” – diferentemente do “qualquer um”, que guarda sinais de 

pertencimento a um conjunto ou classe em comum – é o “ser tal qual é”, que 

não se define por uma identidade, mas como uma “singularidade qualquer”. 

   O qualquer que está aqui em causa não supõe, na verdade, a   
   singularidade na sua indiferença em relação a uma propriedade comum 
   (a um conceito, por exemplo: o ser vermelho, francês, muçulmano),  
   mas apenas no seu ser tal qual é. A singularidade liberta-se assim do  
   falso dilema que obriga o conhecimento a escolher entre o caráter  
   inefável do indivíduo e a inteligibilidade do universal. (AGAMBEN, p.11) 
 

 No percurso traçado pela reflexão de Agamben, que apresenta um texto 

aforisticamente e de modo fragmentado em A Comunidade que vem (1993), o 

ser qualquer não tem nem o caráter individual nem o universal. A singularidade 

não significa ter esta ou aquela propriedade, o que a faria pertencer a um 

determinado conjunto ou classe. Ela é ao mesmo tempo inqualificável e 

imprescindível. Ao contrário, ao perceber o seu caráter singular revelar-se-á a 

sua própria lógica de pertencimento, não como uma propriedade. Para o autor, 

as singularidades comuns comunicam-se no lugar vazio do ser-dito. Elas 

habitariam o Limbo, espaço localizado às margens do inferno e fora dos limites 

do céu. No local que abriga crianças que não foram batizadas não se pode 

sofrer uma pena de aflição, mas apenas uma pena privativa – a falta da 

contemplação divina. Portanto, por não terem o conhecimento sobrenatural, 

aquele que transcende às causas primeiras e encontra-se com os discursos 

que giram em torno da criação e que é alcançado através do sacramento do 

batismo, os seus corpos são como os dos bem-aventurados, impassíveis, mas 

só relativamente à ação da justiça divina; quanto ao resto, gozam plenamente 

das suas perfeições naturais. (Ibdem, p.25) Habitando sem dor o abandono de 

Deus eles são alegres exatamente por não terem um destino a cumprir, mas 

vivem no puro abandono do ser, ou seja, vivem sem destino.  

 Dentro do contexto do sentido da “comunidade que vem” desenhado por 

Agamben, ocorre uma ruptura com a essencialidade simétrica entre origem e 



38 

 

destino, sendo assim, não há nenhuma vocação histórica, espiritual ou destino 

biológico para o homem realizar, coletiva ou individualmente, na terra. Nesse 

quadro há vários dados sensíveis, além dos referidos acima, que se aproximam 

da experiência errática que os personagens nos filmes incorporam. Um deles é 

o fato de que na “comunidade que vem” não há meta a ser alcançada e 

nenhuma origem perdida a ser restituída. Em contato com o pensamento 

heideggeriano Agamben coloca que a comunidade não tem um fundamento 

prévio, mas simplesmente um Es gibt, um dá-se – a comunidade se 

presentifica em uma doação, em algo que simplesmente acontece. Um dos 

pressupostos essenciais da “comunidade que vem” é a abertura para o outro, 

tornando-se assim, como ser-no-mundo, potência e possibilidade ontológica.  

 
   Pode-se dizer, pois, que o que se partilha pela via das imagens do  
   cinema não é exatamente um mesmo comum, mas singularidades de  
   um mesmo sensível. Sob essa lógica, o que nos interessa é mapear a  
   força das singularidades, realçadas pelo devir, que percorrem as telas  
   latino-americanas; e perceber, desse modo, a possibilidade de um  
   comum sensível que se partilha na forma de imagem, na medida em  
   que a própria imagem pode ser entendida como o “lugar do sensível”  
   (BRANDÃO , p. 77) 
 
 

 No sentindo cinematográfico o que se vislumbra diante do conceito de 

comunidade mapeado acima é que o mesmo traz consigo, bem como a 

imagem fílmica, uma forma de conhecimento no mundo que é dada através das 

singularidades postas em jogo num espaço entre – o Limbo de Agamben, local 

que fica à margem do inferno e não está localizado no céu –, produzindo dessa 

forma um estar no mundo que é pura potência e que existe enquanto devir. 

Neste sentido, conjugar os conceitos de paisagens transculturais com a 

discussão acerca da comunidade que vem, ou melhor dizendo, do devir 

comunidade é possibilitar dentro do universo da imagem cinematográfica e das 

suas narrativas veiculadas pelos filmes uma abertura intensa de contato com 

outro, produzindo assim mundos sensíveis que projetam uma materialidade 

elaborada dentro da relação de alteridade. A comunidade que vem abre espaço 

para pensar as narrativas que trabalham com o deslocamento com base na 

partilha de blocos de afetos que incorporam estares no mundo singulares e que 

escapam dos limites geográficos, históricos, políticos ou culturais, por exemplo. 

É nesse sentido que filmes como o “Paisagem na neblina” são trazidos para 



39 

 

serem colocados em diálogo com outros projetos de cinema pertencentes a 

espaços geográficos distintos, mas que trazem em si aproximações, zonas de 

convergências entre atmosferas de pensamento e inter-relações de conceitos. 

 No tecido de fios enovelados formado por esses apontamentos, faz-se 

necessário elaborar algumas chaves de compreensão acerca da cadeia de 

significação que o termo contemporâneo suscita. Pensar a matriz conceitual e 

simbólica que esse trabalho dialoga é tentar perceber que ideia está sendo 

construída acerca do contemporâneo a partir do cinema. Nesse sentido, o que 

tem ocorrido dentro da crítica de cinema e também da teoria e história do 

cinema é demarcar o contemporâneo a partir de uma cronologia que obedece a 

parâmetros tecnológicos e da produção industrial. Dentro dessa discussão do 

que venha a ser o contemporâneo no campo percebe-se claramente duas 

posições, numa leitura pontual do fenômeno. A primeira de apelo tecnológico e 

a segunda de caráter estético e temático18. 

  Há uma forte tendência de se categorizar como contemporâneo os 

filmes que absorvem e reinventam os códigos cinematográficos a partir da 

dimensão tecnológica, ou seja, o advento do vídeo entre os anos 1970 e 1980, 

e da imagem digital, a posteriori. Nessa perspectiva a relação do cinema com 

as novas mídias e as derivações que surgem dela são os requisitos básicos 

para se pensar na ideia. Esse cinema que vai às bordas da experiência estética 

através de experimentações, incorporações de novos códigos lingüísticos, 

hibridizações e tantos outros recursos e processos promove um repensar da 

linguagem cinematográfica e isso é demarcado como o traço de 

contemporaneidade. Outra perspectiva abarca uma dimensão mais 

conteudística, por assim dizer, favorecendo uma ideia de cinema que passa por 

temas e encenações de mundos possíveis traduzidos dentro de poéticas que 

reverberam demandas políticas, culturais, existenciais do homem atual. 

Entretanto, antes de pensar em inferir acerca de um período específico é 

fundamental criar um terreno de afetivo para se pensar o que vem a ser a 

                                                
18 As discussões teóricas que engendram o pensar o contemporâneo no cinema voltam-se para 

problematizar questões contemporâneas que envolvem, por exemplo, as noções de pertencimento e de 

biopolítica. Há ainda uma certa tendência de se pensar a noção a partir da relação reinventada que o 

cinema estabelece com o real e  com a dimensão afetiva, bem com a questão do realismo representando 

na imagem cinematográfica.  



40 

 

contemporaneidade sob a perspectiva estética e ontológica, acolhida dentro do 

cinema.  

   Perceber no escuro do presente essa luz que procura nos alcançar e  
   não pode fazê-lo, isso significa ser contemporâneo. Por isso os  
   contemporâneos são raros. E por isso ser contemporâneo é, antes de  
   tudo, uma questão de coragem: porque significa ser capaz não apenas  
   de manter fixo o olhar no escuro da época, mas também de perceber  
   nesse escuro uma luz que, dirigida para nós, distancia-se infinitamente  
   de nós. (AGAMBEN, p. 165) 
 

 O primeiro passo é delinear um diálogo com Giorgio Agamben no 

seminário “O que é o contemporâneo?”. O autor italiano abre sua reflexão 

partindo deste questionamento com vistas à compreensão ontológica de como 

o ser percebe-se dentro do tempo presente e que cadeia de significação este 

dado sensível fomenta. O fio traçado, tendo como a base do seu pensamento a 

herança nietzchiana, diz de uma relação de afastamento e aproximação, 

dissociação e anacronismo, que o ser singularmente estabelece com o seu 

próprio tempo.  

 Diante do exposto pode-se preliminarmente inferir que há uma certa 

instabilidade posta em movimento e que diz respeito ao aspecto fluído que a 

relação com o presente coloca em evidência. Ser contemporâneo indica “um 

olhar no escuro”, um perceber na ausência de luz, ou seja, desenvolver e 

experimentar novas habilidades de relacionar-se com o mundo que não 

passam pelas zonas de convergência dos olhares, ao contrário, afasta-se dela 

porque são afetados pela ausência de luz de modo singular. O cinema 

confronta-se e é acolhido por estas linhas de força, porque sua relação com o 

contemporâneo é instável e descontínua. Ele se alimenta do que há de 

inapreensível neste absorver o tempo. Ele é o contemporâneo porque a 

natureza da imagem telecinada pressupõe uma experiência do tempo em que 

há uma ruptura entre o instante que foi e que não é mais e que também não 

concebe o agora. O cinema vive dessa passagem que invade o 

contemporâneo, mas ele também tem o atributo possível de reinventá-lo e dar 

a ele novos corpos num jogo lúdico que é o devir contemporâneo. 

  A atenção dirigida ao não-vivido é a vida do contemporâneo. E ser 

contemporâneo significa, nesse sentido, voltar a um presente em que jamais 

estivemos. (AGAMBEN, 2010, p. 70) É assim também que o cinema vai 

fraturando os mundos, vai interpelando o tempo e colocando-se em diálogo 



41 

 

com outros tempos. É assim que o cinema vai substantivando os olhares, vai 

colocando em cheque todas as certezas postas no presente. Ao contrário, ele 

chega perto do instável, da margem, da dobra. Ele mergulha no pântano 

vertiginoso coberto pela amalgama das coisas ainda não ditas, do mundo não 

nominado, do que é essencialmente potência pura.  

 É sob essa atmosfera que eclodem obras que trazem a errância como 

traço maior, como pulsão estética que promove uma multiplicidade de sentidos. 

Errância que traz consigo a marca da movência, que se apresenta ao outro no 

mundo como aquilo que se alimenta do que é fugidio, do que não tem forma e 

que reside apenas no mundo das sensações, em que os afetos 

transubstanciam as percepções e deslocam a própria ontologicidade contida no 

ser. Trânsito existencial encenado no retorno à Ítaca, arquétipo de todas as 

viagens-errâncias e mito fundador da cultura ocidental, reencenado milhares de 

vezes dentro da tradição oral e escrita e contemporaneamente reelaborado 

pela expressão cinematográfica.  Essa linha de força produzida pelo espírito 

errático conduz um estar no mundo projetado pelo cinema e que aqui chamo 

de erraticidade. O termo refere-se a uma espécie de devir que conjuga 

sensorialidades, percepções e afecções, produzindo uma existencialidade 

própria.  

 A erraticidade traz a baila um estado de consciência que viaja pelo 

espaço entre, formado na fratura existencial, e que se projeta na região de 

confluência e ao mesmo tempo indistinta localizada no claro e no escuro, como 

pressupôs Agamben, com relação ao escuro, ao metaforizar o contemporâneo. 

Ela é uma predisposição do espírito que, despido de escafandros, lança-se 

através de um mergulho vertiginoso nas camadas mais profundas do fluído 

movente preenchendo o mundo e o outro. A erraticidade recupera o gesto 

aristotélico denominado de peripatético. Aí ela exprime, quer seja pela 

caminhada, quer sejam pelas viagens encarnadas pelos personagens ou pelo 

desejo de ir além, de atravessar as fronteiras, como poucas experiências, a 

abertura para o mundo e para si mesmo.  



42 

 

 A adesão ao gesto errático19 rompe inevitavelmente com a relação 

reificante promovida pela lógica do capital, no qual tudo - as ações, os valores, 

os gestos, as escolhas, os desejos – é mediado com vistas à utilidade, tudo 

converte-se em depósito.20 Não há utilitarismos e nem relações de causa e 

efeito na errância. Nada se converte em fins, ao contrário há uma ausência 

absoluta deles. A erraticidade é composta deste bloco de sensações, que se 

converte, ao longo do trajeto vivido, em bloco afetivo.  

 O cinema errático veicula toda uma disposição ontológica de traduzir 

essa experiência que concerne ao ser uma inquietação e em seguida uma 

desestabilização. Essa desestabilidade vem do não-programado, do índice de 

imprevisibilidade que ocorre quando se coloca a caminho. Neste sentido, há 

uma disposição que o cinema traz em revelar essas sensações, esses estares. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                
19 Chamo de gesto errático a adesão instituída através do desejo de movência, de estar em trânsito. No 

eterno movimentar-se aquele que se propõe a isso incorpora mediações singulares relacionadas ao tempo 

e ao espaço. O gesto errático é encarnado pelos personagens, mas também deriva no próprio modo de se 

apresentar as narrativas fílmicas, tendo em vista o uso de um dispositivo cinematográfico que tenta captar 
o mundo a partir da instabilidade e de outros códigos perceptivos.  
20 O termo depósito (Bestand) vem do pensamento de Heidegger ao trazer à tona a presença da técnica na 

modernidade. Antes de continuar a apresentá-lo, é importante entender de modo ligeiro o que vem a ser 

localizadamente o conceito de técnica utilizado aqui dentro do pensamento do filósofo alemão. Em várias 

obras ele trouxe a questão da técnica, mas interessa-nos especificamente as discussões colocadas no livro 

Ensaios e conferências Heidegger indica não apenas um meio. “A técnica é uma maneira de 

desocultamento. Quando observamos isto abre-se para nós um outro campo para a essência da técnica, 

completamente distinto. É o campo do desocultamento, da verdade.” (HEIDEGGER, 2002, p.16) Para 

ele, o mundo dominado pela técnica é constituído de uma sentido histórico que determina as relações do 

homem com os objetos e isso altera metafísica tradicional. Como consequência, e considerando que o 

homem não o seu controle e nem sua consciência, o ser passa a perceber a natureza de modo instrumental. 
Definir a técnica como uma maneira de desocultamento implica na construção de um processo de 

significação que tem como base entender a essência da técnica como a verdade da relação entre o homem 

com o mundo. A técnica não é algo exterior e essencialmente instrumental, mas indica a maneira como o 

mundo aproxima-se e apropria-se da natureza e isso não é fixo e estável, mas é ordenado por uma 

temporalidade e consequentemente por uma história. Em A questão da técnica quando Heidegger traz o 

exemplo da compreensão que se terá do solo a partir do seu desocultamento. Se antes a terra era 

cultivada, lavrada, cuidada, hoje ela serve para a uma função restrita, como a instalação de uma 

hidrelétrica no rio Reno. (IBDEM, p.18). Como depósito as relações sujeito objeto são alteradas e isso 

provoca alteração no ato de conhecer, visto que as coisas aparecem somente na sua funcionalidade e 

disposição.   

 



43 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2.1 Paisagem na neblina: a impossibilidade de viver em casa  

 

 

FIGURA 1: Voula e Alexander observam o trem na estação,  em Paisagem na neblina (1998) 

 

 FONTE: ANGELOPOULOS, Theo. Paisagem na neblina, 1988. 

 



44 

 

 Paisagem na neblina (Theo Angelopoulos, 1988) é um filme que traz a 

experiência da errância na sua apresentação cinemática. Lançado no final da 

década de 80, ele aponta para várias questões que servem de base para 

pensar a errância e a seu caráter ontológico no campo cinematográfico, 

passando pela dimensão do contemporâneo. Dentro do seu enredo pode-se 

dizer, preliminarmente, que se trata da jornada vivida por duas crianças, dois 

irmãos, Voula e Alexander, que fogem da casa materna e saem em viagem em 

busca do pai ausente. Na jornada errática que rompe e apaga as fronteiras 

geográficas, apontando para a dimensão existencial os dois incorporarão toda 

uma trajetória construída através de uma representação de uma temporalidade 

singular, na qual as relações entre o humano e o tempo apresentam uma 

paisagem específica, repleta de dados imagéticos que conformam os planos. 

Essas crianças buscam estar diante de um mundo singular, diferente do 

experenciado até ali e, para tanto, enfrentam alguns desafios, como a 

adversidade do clima, a polícia e o abuso sexual.  

 A estrada e os trilhos de trem os colocam em fluxo constante e os fazem 

deixar os espaços e ir em busca da abertura para o novo. Eles não planejam as 

rotas, não fazem projetos de futuro, vivendo impregnados do presente. Seus 

corpos não respondem a algumas demandas biológicas e da ordem dos 

instintos, como a fome e o sono. Apenas o frio os atormenta. De resto, a 

peregrinação dos dois irmãos é livre e escapa de qualquer tentativa de 

apreensão que não esteja dimensionada pela natureza afetiva, ou seja, não 

são questões políticas, históricas ou econômica (como algumas leituras críticas 

quiseram inferir sobre o filme de Theo Angelopoulus , como por exemplo a de 

David Bordwell21) que os alimenta ou que movem os seus destinos. Em outra 

ponta, percebe-se que é a dimensão existencial que move os dois garotos no 

mundo.  

 Crianças22, Voula aparenta ter no máximo 12 anos e Alexander, 

responderia a uma faixa etária entre 6 e 8 anos, eles têm um  plano de viagem 

                                                
21 A leitura de David Bordwell sobre Angelopoulos infere que o cinema do cineasta grego mostra “as 

agonias da civilização moderna”, como o desencantamento com a esquerda e situação política da Grécia 

pós Segunda Guerra. (BORDWELL, 2008, p.187) 
22 Não há nos diálogos do filme nenhuma referência a idade, cidade natal ou rotina das crianças. 

Claramente há uma forte intenção do diretor somado ao próprio roteiro de preencher de vida a história dos 

dois personagens a partir do momento em que eles decidem sair de casa e iniciar a viagem errática pela 

Grécia. Sendo assim, infere-se que os personagens ganham vida a partir do instante em que passam a 



45 

 

que se justifica na vontade de encontrar o pai na Alemanha. Esse plano que os 

move não existe de modo concreto, pois tudo, o pai e a Alemanha, pertence à 

ordem imaginária das crianças. Elas contam exclusivamente com o desejo e a 

fantasia. Voula e Alexander desconhecem as leis que regem o mundo adulto, 

ignorando também as suas interdições e instituições, eles são regidos por uma 

percepção de mundo que se interessa pelo inusitado, por aquilo que ainda não 

foi ordenado pelo mundo adulto. Voula é o nome dado à personagem que 

integra a narrativa de Viagem a Cítera (Theo Angelopoulos, 1984) e também 

tem um irmão, que no filme chama-se Alexandro, nome próximo a Alexander. O 

longa-metragem trata também de um personagem errante e que possui um 

olhar singular estabelecendo uma outra forma de relação com o mundo. 

 Viagem a Citera traz a história de um retorno que não se legitima, posto 

que o personagem Spyro não se sente em casa depois de voltar à Macedônica, 

Grécia. Ele, um velho comunista, que passou 23 anos exilado na União 

Soviética, é o pai de Voula e Alexandro. Sua presença é vista com estranheza  

pela comunidade e pela família. O mundo para ele tem a marca de uma 

temporalidade no qual passado e presente se misturam formando um 

emaranhado, tudo está impregnado de um passado que já não é, não há 

atualização, no presente. No tempo presente tudo é inquietação e tudo torna-se 

devir, subvertendo o próprio presente, ou seja, o presente não existe. Ele é a 

subdivisão do passado e do futuro, “o instante23 pervertendo o presente em 

futuro e o passado insistente” (PELBART, 2004, p.55). Ele sente um profundo 

estranhamento em relação aquele mundo que deixara décadas atrás, tudo lhe 

foi desterritorializado, os afetos, as cidades, as paisagens, a sua memória. Sem 

pertencer ao seu lugar de origem vê-se que o personagem é fruto de uma 

metaficção de Alexandros, ou seja, ele integra o roteiro de um filme, uma 

narrativa em abismo.  

 Alexandros é um cineasta em busca da sua obra prima e de si mesmo. 

Melancólico,  encena a história de Spyros e participa, simultaneamente, do 

filme como seu filho. A narrativa faz um movimento em abismo trazendo a vida 

que está sendo encenada por Alexandros, mas que ao mesmo tempo 

                                                                                                                                          
caminhar e a se deslocar pelas várias partes do país, suas vidas são potencializadas no presente e na 

erraticidade do movimento contínuo. 
23 O instante, a partir da leitura deleuziana do tempo, é preenchido pelas singularidades dos indivíduos 

que extraem do presente, repartindo-se incessantemente. Ele é um modo de representação do presente.  



46 

 

representa a sua própria história. O mundo construído por Alexandros está 

contido também no personagem do pai que volta, visto que há uma forte dúvida 

em relação aquele universo. Dúvida no olhar, dúvida na permanência, dúvida 

que indica a instabilidade daquele mundo. Spyro sintetiza essa vida sob 

suspeição. Ele não poderá ficar no seu local de origem por razões políticas e 

policiais. Nômade por excelência, o tempo inteiro ele está em movimento, quer 

seja no momento em que chega de navio, quer seja quando vai visitar a sua 

antiga casa na aldeia na qual pertencera.  

 O filme Viagem a Citera traz vários elementos que o coloca em diálogo 

muito próximo com Paisagem na neblina. Os dois escolhem locais que 

representam a ideia da passagem no qual vivem os personagens, o cais do 

porto, no primeiro, e a estação de trem, no segundo. Tanto as crianças como 

Spyros trazem consigo a marca de uma vida desejante que se alimenta do 

fluxo, da impermanência. Eles habitam o mundo em movimento constante e 

este apresenta-se a partir de um clima frio e de cores que acentuam este dado 

meteorológico. Mundo inóspito que os convoca a perceber-se de forma 

diferente da usual e que os faz mover-se, rompendo com estrutura instituída. 

Deste modo, a câmera os registra de modo discreto, mantendo-se distante e 

sempre os colocando em relação à paisagem.  As temporalidades que eles 

experienciam são próximas. Há um desejo de dilatar o tempo para reconstituir 

a impressão de duração.  Nos planos trazidos à luz pelo diretor está 

impregnada a ideia estóica do tempo vista por Deleuze e que diz que a 

dimensão de Cronos é o presente, apenas o presente existe, os presentes se 

encaixam num presente maior que os abarca todos, tornando-se “movimento 

regulado dos presentes vastos e profundos”. (PELBART, 2004, p.63) 

 Todos os movimentos dos personagens, todas as suas encenações 

carregam a marca da consciência que pressupõe que a pulsão de um possível 

efeito estético se traduz no mínimo e no silêncio. Mínimo entendido como um 

cinema que se contrapõe à ação e vai em busca de um mergulho interno 

potencializado pelas viagens e experiências fronteiriças. Esse movimento volta-

se para uma reflexão profunda sobre o ser em contato com a solidão 

provocada pela experiência errante. Ele é a potência contida no corpo que se 

movimenta singela, que tem gestos escassos e que se desnuda de qualquer 



47 

 

marca de expressão facial que venha a ser desnecessária. Os dois filmes 

buscam trazer para a superfície uma ontologicidade contida numa encenação 

que privilegia o corpo-no-mundo e que pode ser traduzida a partir da 

construção de um quadro composto por um corpo colocado em relação a uma 

paisagem. Para Theo Angelopoulos, Viagem a Citera (1983) integra uma fase 

nova na sua trajetória e pode ser pensada como o primeiro filme de um trilogia 

composta por outros dois filmes, O Apicultor (1986) e concluída com Paisagem 

na neblina. 

   Meditações mais profundas sobre solidão e idade estão presentes em  
   O apicultor (1986), sobre um professor amador que subitamente  
   abandona a  família e embarca numa viagem pela Grécia moderna,  
   árida e improdutiva. Paisagem na neblina segue a trajetória de suas  
   crianças convencidas de que o pai as espera do outro lado da fronteira. 
   (BORDEWLL, p. 191) 
 

 A leitura de David Bordewll sobre Angelopoulos é bastante interessante. 

Ele tenta compreender as escolhas estéticas do diretor a partir de um contexto 

formado pelo novo cinema grego e pelas obras do diretor grego, tentando 

alinhavar um panorama histórico com repercussões estilísticas. Para tanto, 

sustenta-se na tese de que os filmes podem ser divididos em duas fases, os 

que trazem a marca da questão política que envolve a Grécia, os regimes 

ditatoriais e a busca de significação histórica para a região dos Bálcãs e 

aqueles que integrariam a virada subjetiva, a partir de Viagem a Citera, nos 

quais a narrativa ampara-se essencialmente na questão humana, nos seus 

desejos, nos seus movimentos, nas suas angústias. Neste momento, afirma 

Angelopoulos recuperado por Bordewll, Viagem a Citera evoca o silêncio da 

história, O apicultor24, o silêncio do amor, e Paisagem na neblina, o silêncio de 

Deus.  

 O mergulho realizado aqui, neste texto, sobre os filmes, mais 

especificamente, sobre Paisagem na neblina, estabelece uma rota desviante 

em relação ao pensamento de Bordwell. Primeiro porque o encontro com a 

obra em questão não favorece essencialmente uma leitura historicista ou 

                                                
24 O Apicultor é um filme de Angelopoulos de 1986 que narra a história de Spyro (mesmo nome do 

personagem de Viagem a Cítera) professor que abandona a família depois do casamento da filha para ir 

em busca da rota do pólen com suas coméias. Na viagem encontra uma adolescente que se integra a sua 

peregrinação. O filme fala de solidão, vazio e de silêncio, tudo em relação a um homem e a presença 

constante de uma paisagem. A jovem que o encontra apresenta-lhe o seu próprio contraponto, visto ser ela 

uma mochileira livre que ruma não se sabe pra onde e a partir daí mostra a errância contida no 

personagem.  



48 

 

estilística. Aqui a relação com o filme provoca afetações que abrem portais de 

percepção sustentados pela dimensão ontológica que a própria narrativa 

reverbera, sendo assim, pensar a Grécia contemporânea via dispositivo 

cinematográfico é passear entre as brechas formadas pelas referências 

políticas e históricas articulando novas formas de encontro e de experiência 

cinemática. Por isso quando o diretor, ao comentar suas obras, fala de silêncio, 

o silêncio de Deus, no caso de Paisagem na neblina, é isso que nos pré-ocupa. 

Interessa à medida que o silêncio de Deus revela a suspensão da presença 

simbólica da lei teológica, da perda de referencialidade que regulamentava as 

vidas. Diante dessa ausência a experiência errática surge como possibilidade 

de consubstanciar o caos derivado dos processos de indeterminação surgidos 

na suspensão eclodida na perda. É isso que o filme reverbera. É o processo 

caótico impregnado de fantasmagoria, da presença constante da morte que a 

experiência errática encenada no filme traz à tona e esta dimensão que se 

mostra fundante no processo de percepção da obra.  

 Dentro do filme, quando se reflete sobre a linguagem cinematográfica 

trazida ao mundo a partir da sua superfície, vê-se, então, que ele volta-se à 

construção de um espaço de significação que é vazio25, mas que é preenchido 

de sentido a partir do contato com os extratos contidos dentro das imagens do 

filme, possibilitando assim a perquirição que é colocada em evidência diante do 

novo e da alteridade formada no encontro. A câmera de Angelopoulos em 

Paisagem na neblina é uma presença singela e que se posiciona sempre 

próxima aos irmãos. Seus movimentos são delicados, sempre lentos, e estão a 

serviço das crianças. Os quadros geralmente são abertos e mostram as 

crianças a uma distância média. O mundo encantado dos meninos é visto pelo 

enquadramento que privilegia a figura humana, mas que a coloca sempre em 

relação a uma geografia, quer seja ela a das estradas vicinais que eles cruzam, 

quer seja a das cidades habitadas por uma arquitetura que não afeta as 

crianças, visto que os seus olhares voltam-se mais para objetos, animados ou 

não, que trazem a sua singularidade, como a sequência do galo que caminha 

dentro de uma espécie de cafeteria numa estação de trem, tornando-se o 

                                                
25 O termo vazio aqui assume a dimensão semântica que atende à ideia de que ele é um lugar do possível 

constituído por formas móveis. 



49 

 

centro das atenções e, em seguida, é capturado por um homem que o leva no 

braço.  

   Angelopoulos também privilegiava a câmera distante. Alguns filmes em 
   plano-sequência deixam a câmera perto das figuras (por exemplo, 8  
   1/2 , de Federico Fellini; Krostaliov, meu carro!, de Alexei Gueerman),  
   mas Angelopoulos adota o plano alongado e o plano em várias   
   distâncias. Não evita completamente os planos médios, mas   
   frequentemente estes são incorporados em cenários muito mais  
   amplos. Mesmo nas internas, sua câmera se fixa a uma considerável  
   distância da ação e, nas externas, reduz as figuras a meros pontos.  
   Acredita,não sem um certo idealismo anacrônico, no poder do cinema  
   de captar detalhes mínimos na imensidão da paisagem. Os filmes de  
   Angelopoulos dependem tão crucialmente da refinada definição  
   fotográfica de vastos espaços que muito do seu impacto se perde num  
   aparelho de televisão, onde um personagem vira um feixe de pixels.  
   (BORDEWLL, p. 211) 

 
  
 As cores escolhidas para integrar o universo trazido pelas imagens 

enquadradas pela câmera do filme pertencem a uma gama cromática com 

cores muito suaves, tons claros que indicam e reafirmam o clima frio que 

envolve os meninos e traz a eles algumas adversidades, como o frio da neve 

ou a chuva. Nessa temperatura baixa as cores são sempre percebidas a partir 

de uma certa neblina que encobre a paisagem e que indica também o olhar das 

crianças com relação ao horizonte. O clima frio faz com que as ruas e os locais 

pelos quais eles andam sejam sempre quase desérticos, ou seja, poucas 

pessoas andam nas ruas. O clima é de recolhimento, de se abrigar dentro de 

casa, mas apesar disso os meninos permanecem nas ruas, nas estações e nas 

plataformas. Ancorado em situações em que o cotidiano toma forma e que a 

desdramatização torna-se um dos princípios básicos, o filme é preenchido pela 

contenção da relação entre o corpo dos personagens e o dispositivo 

cinematográfico. Poucos diálogos são construídos no filme. Ao contrário, as 

crianças resistem em falar com os adultos e travam poucas conversas entre si. 

Herdeira de uma tradição nascida no cinema moderno há uma recorrência de 

planos e sequências que mostram os meninos andando.  

 Neste sentido, é oportuno trazer à memória a reflexão de André Bazin 

sobre o filme Ladrões de Bicicleta (1948), filme neorrealista dirigido por Vittorio 

de Sica, e mais especificamente sobre o perambular do menino e do operário. 

Para ele, a mise-en-scène do filme passa essencialmente pelas caminhadas 

que o garoto e o adulto dão.  



50 

 

 

   Não seria exagero dizer que Ladrões de bicicleta é a história da  
   caminhada pelas ruas de Roma de um pai e de seu filho. Que o garoto  
   fique na frente, ao lado ou, ao contrário, como no emburramento depois 
   do tabefe, a uma distância vingativa, o fato nunca é insignificante. Ele  
   é, ao contrário, a fenomenologia do roteiro.  (BAZIN, p.321) 
 
 

 Sendo assim, é interessante observar que este cinema de vidência, com 

forte apelo subjetivista, surgido no que se convencionou chamar de cinema 

moderno, busca na experiência do caminhar as chaves para o mergulho nas 

camadas mais profundas do ser. Para tanto, o percurso dos personagens, seus 

movimentos frente à tela, suas gestualidades ao andar são dobras que 

substantivam o processo de ressignificação que a própria experiência 

cinematográfica elabora. Andar, como foi inscrito em Ladrões de bicicleta, não 

se resume apenas a um modo de movimentação que engendra uma ação 

dramática. Ele está para além disso, na realidade o ato é ressignificado aqui e 

passa a ser compreendido como uma matéria que veicula a atmosfera que traz 

a marca de um estar no mundo sustentado pelo desejo de ruptura do 

continuísmo da estabilidade. No encontro entre os personagens italianos 

Antonio Ricci e Bruno e Voula e Alexander a tradução da caminhada perpassa 

essencialmente pela dimensão fenomenológica de um acontecimento 

respaldado pela disjunção e diferenciação. A perambulação deles, do ponto de 

vista temporal, é a chave possível para entrar contato com a experiência 

aiônica do tempo a medida que esse é a pura forma vazia do tempo, que se 

liberou de seu conteúdo corporal presente. Aion é o tempo da superfície, lugar 

dos acontecimentos incorporais, dos atributos, dos efeitos. Dentro desse 

campo sensível, o caminhar assume esta linha do tempo que é intervalar e 

assume o seu vazio como aquele que esta prestes a se atualizar. É dentro 

desta perspectiva também que as elipses ocorrem com alguma regularidade no 

filme. 

 Ao abrir o filme, os planos iniciais e mais especificamente a imagem em 

que as crianças aparecem em quadro pela primeira vez acontecem no escuro 

(figura 1). Ao fundo vê-se luzes da cidade que não se sabe qual e os olhos dos 

irmãos trazem consigo certa dúvida. A câmera faz um movimento muito singelo 

ao redor deles e, parada, os acompanha entrando na estação de trem, 

informação que só sei em função da camada sonora que traz dados como 



51 

 

sirenes e um auto-falante anunciando a próxima partida de trem. É noite e o 

chão está molhado. Ao mesmo tempo já infiro que eles partirão para a 

Alemanha, visto que os dois estão apressados, correm em direção à 

plataforma. No entanto, mesmo sabendo disso tudo, não é o clima de fuga que 

impregna estes instantes do filme. Ao contrário. Mesmo que pareça estranho, à 

primeira vista, eles não estão fugindo de algo (nem a mãe ameaça seus 

planos, pois ela não os captura e nem vai em busca deles, como se verá no 

decorrer da história). Também não estão buscando algo, pois vejo logo no 

bloco inicial que o motivo da busca revela-se infundado e, mesmo assim, a 

dupla continua seu trânsito. Esse epílogo do filme traz os vários elementos do 

enredo que costuram toda a história, como a imagem do trem saindo da 

estação, bem como o procedimento em que a dupla de crianças de costas e 

estaticamente observa esta saída do coletivo. É interessante perceber como 

esta imagem produz um contraponto com outra, que é arquetípica na história 

do cinema, A chegada do trem à estação (1898) dos irmãos Lumière26, 

promovendo uma espécie de referência e uma espécie de retorno às avessas 

ao local que nomina as imagens do que se convencionou chamar de primeiro 

cinema. Nas duas, apesar da diferença entre os posicionamentos da câmera 

dos planos e de que uma é a chegada e a outra a partida, há o desejo de se 

filmar de modo observacional27 o movimento de um veículo e a relação do 

homem com a aquele espaço. Nos dois o trem deixa ou chega à plataforma e o 

enquadramento revela também o entorno formado por uma paisagem humana 

que é dinâmica, as pessoas estão circulando pelo local, e no outro a dupla de 

crianças observa o veículo, mas eles encontram-se parados.  

 

FIGURA 2 - Voula e Alexander filmados de costas encontram-se na estação de trem, seu 

ambiente preferido, em Paisagem na neblina (1988) 

                                                
26 Dentro de uma tradição francesa que narra os primórdios do cinema o filme de 50 segundos é 

considerado como marco da história do cinema.  
27 Chamo de câmera observacional aquela que se posta de modo discreto no espaço cênico volta-se a 

filmar como um observador que anula a sua presença para capturar o momento. Este procedimento esteve 

muito conectado ao modo do documentário a partir dos anos 60 nomeado cinema verdade, cinema direto.  



52 

 

 

FONTE: ANGELOPOULOS, Theo. Paisagem na neblina.  

 

 No curto epílogo é como se tudo o que é apresentado nos primeiros três 

minutos de exibição fosse a linha de força para trazer à superfície a trajetória 

dos dois sujeitos que escolheram lançar-se em viagem errática. A plataforma 

de embarque e desembarque, a estação de trem e o interior do coletivo serão 

os lugares privilegiados do filme, pois é recorrente os meninos estarem 

presentes neles. Estes locais, partindo de um discussão que abarca uma 

antropologia da supermodernidade,28 podem ser pensados como não-lugares, 

espaços simbólicos que trazem a marca da contemporaneidade por não conter 

as marcas identitárias, relacionais e históricas com as quais a modernidade 

definiu o conceito de lugar. Sendo assim, este espaço, que não é caracterizado 

essencialmente como lugar antropológico, carrega consigo a característica 

intrínseca de ser um lugar de passagem, no qual a efemeridade e o provisório 

compõem a sua aura. Como espaço de passagem, os personagens, ao 

recorrer a ele, potencializam a experiência errática que os envolve. É naquela 

                                                
28 A supermodernidade para Marc Augé (2010) é um mergulho antropológico no mundo apresentado 

dentro da contemporaneidade e que está impregnado de máquinas, de impessoalidade, de relações 

contratuais. Este mundo é a representação do capitalismo e nele ocorre o apagamento das referências 

identitárias e históricas para dar lugar à solidão e a similitude. Para percebê-lo faz-se necessário construir 

talvez uma etnologia da solidão. 



53 

 

atmosfera onde tudo é impregnado de instabilidade, onde a fragilidade carrega 

a marca do cotidiano, onde todas as vidas são encenadas em passagem, que 

os meninos se abrigam. Ali o desejo deles por buscar a “Germanie” é 

alimentado, seus planos são desfeitos e novos passos são dados, tudo ao 

sabor dos ventos. É ali nas estações cheias de desconhecidos, repleta de 

angústias, de pressa que eles vivem a solidão mais completa, os dois juntos 

estão sozinhos, encaram o silêncio da solidão individualmente. Essa sensação 

de ausência, este sentimento traduzido pelo vazio os impulsiona para ir em 

busca de algo que eles chamam de pai, mas que se sabe através do seu tio 

que não existe, que é invenção. São as estações de trem os locais que 

materializam a experiência de relação com o mundo de um ser essencialmente 

situado “em relação com um meio”. 

 

   A hipótese aqui defendida é a de que a supermodernidade é produtora  
   de não- lugares, isto é, de espaços que não são em si lugares   
   antropológicos e que, contrariamente à modernidade baudelairiana,  
   não integram os lugares antigos: estes repertoriados, classificados e  
   promovidos a “lugares de memória”, ocupam em si um lugar   
   circunscrito e específico. (AUGÉ, p.73) 

 

 Para Augé, o não lugar é o oposto do lar, do espaço individualizado da 

casa, repleto de presenças afetivas que carregam consigo a singularidade dos 

sujeitos que o  habitam. Ele é representado pelos espaços públicos de rápida 

circulação, como aeroportos, rodoviárias, estações de metrô, e pelos meios de 

transporte – mas também pelas grandes cadeias de hotéis e supermercados 

(AUGÈ, 2010, p.70). E deste local que as crianças de Paisagem na neblina 

partem e chegam, andam como uma folha ao vento, tal qual a imagem criada 

por Voula na carta endereçada ao pai. É desta ausência, mesmo estando junto 

de inúmeros passageiros, do protocolo - relação contratual, representado por 

bilhetes - que impregna a obra dessa atmosfera de impossibilidade. O mundo 

contemporâneo e seus trâmites e estruturas torna-se fonte de angústia para os 

meninos e eles tentam romper com isso ao ir incansavelmente em direção aos 

limites da Grécia, caminham em direção a fronteira que os colocará em contato 

com a Alemanha, tudo imaginário, criado no desejo deles, visto que a 

Alemanha geográfica não faz fronteira com à Grécia, ou seja, o local que eles 

nomearam como ponto de chegada não existe no mundo instituído e adulto, 



54 

 

existe apenas na dimensão afectiva das crianças. Ele é o lugar ideal, de pura 

afectação, local em que as sensações são potencializadas e evidenciadas à 

medida que há o encontro com o pai simbólico, aquele acolherá as crianças e 

as protegerá. 

 Os créditos iniciais, aqueles que abrem o filme depois do prólogo e que 

sobem na tela estão escritos segundo o alfabeto grego e o fundo é escuro. A 

ausência de luz também abre o plano seguinte, no qual Voula e Alexander, 

deitados numa cama, conversam. Antes de prosseguir na descrição deste 

plano é interessante notar que não é à toa que as primeiras imagens tragam o 

clima noturno. O filme traz essa marca de algo pouco claro. O próprio nome 

remete a um ambiente de penumbra, em que se enxerga tudo de modo opaco. 

Paisagem na neblina revela algo da ordem do visível que condensa como 

característica algo nebuloso, opaco, enevoado. A ideia contida no título do filme 

indica para a construção da relação entre a estética, a arte a topologia do ser,29 

ou seja, o espaço como “instrumento de habitação” é apreendido por aquele 

que o observa de modo difuso, às vezes, pouco claro. Essa espacialidade não 

é uma categoria da ordem concreta e material, ao contrário, ela é 

essencialmente vinculada e construída de modo processual e funda-se 

umbilicalmente no ser. Portanto, pensar o conceito de paisagem aqui é 

percebê-la como um constructo30 e como uma dimensão que está na dobra 

entre o físico e o sensível. O mundo de Paisagem na neblina não é translúcido, 

ele traz a marca da névoa na sua constituição. Apesar dos enquadramentos 

serem abertos, não se pode vislumbrar o horizonte com nitidez;  

 A câmera de Angelopoulos passeia delicadamente na paisagem e 

encontra-se sempre a serviço dos meninos, Voula e Alexander. Na maioria das 

vezes posiciona-se a uma distância média31 do acontecimento encenado, o que 

confere um distanciamento necessário para que não seja rompida a intimidade 

entre os dois irmãos e, consequentemente, a relação que surge entre eles e o 

                                                
29 Chamo de topologia do ser, termo tomado de empréstimo a Heidegger em A arte e o espaço (1969), no 

qual há a vinculação ontológica de espaço e existência, ou seja, o ser pensado dentro da sua dimensão 

espacial. 
30 Ao partir do pressuposto de que o conceito de paisagem é uma construção aproximo-me das reflexões, 

ligadas à ordem pragmática.  
31 Chamo de distância média o enquadramento formado pela câmara e que é mediado pelo espectador e 

pela paisagem formada no quadro. Essa distância média faz com que se tenha uma visão parcial do 

universo em que os corpos, personagens, estão imersos, pois não podemos observar o espaço como um 

topo, mas sim, parte dele. 



55 

 

mundo no processo errático. Seus movimentos são sempre sutis e ocorrem 

com uma alguma estabilidade que indica que a câmera foi colocada sobre um 

trilho. Essa estabilidade da imagem também está presente no olhar dos 

meninos e no movimento dos seus corpos dentro do quadro. Eles sempre têm 

modos bem contidos de apresentar-se. Seus gestos são mínimos e em 

nenhum momento realizam atos abruptos. Eles pouco conversam, escutam 

mais que ouvem. Estão atentos ao mundo, mas não querem interferir na 

dinâmica dele. Eles apenas rumam para uma Alemanha, a Germanie tantas 

vezes invocada. No entanto este espaço é puro devir, visto que não se localiza 

dentro das referências clássicas ligadas ao contexto político, geográfico, 

cultural, por exemplo, que se tem do país e parece que não há como chegar a 

este local. A região que os garotos buscam encontra-se apenas no seu desejo 

e no campo da sua imaginação. A Alemanha é apresentada não como um 

espaço fixo, que responde a uma cartografia espacial concreta, ao contrário, 

ela é trazida como o local dos encontros possíveis, da afetividade, puro espaço 

do desejo. Ela não é a meta da viagem, o seu ponto final, visto que as crianças 

continuarão a caminhar ao chegar em solo alemão, como mostra o último 

quadro do filme. 

 Os planos costumam ter uma duração longa o que impregna a 

experiência das crianças em contato permanente comigo, enquanto 

espectadora, de uma sensação que convoca a uma afetação, pois neste 

contato com o tempo do outro, no caso, o da sucessão de planos, vê-se ser 

formado um bloco de sensações, composto de perceptos e afectos, que deriva 

da relação entre o eu e o outro. Compreendendo que os afectos são 

precisamente estes devires não humanos do homem, como os perceptos (entre 

eles a cidade) são paisagens não humanas da natureza infere-se que ao ser 

colocada na duração, há a produção de um devir, visto que nasce uma 

sensação que excede as bases da racionalidade e encontra-se no plano do 

sentido. A voz off é outra escolha estética que é materializada no filme. Ela 

acontece, por exemplo, ao longo da narrativa quando as crianças lêem cartas 

enviadas ao pai. No entanto, é interessante observar que as epístolas são 

imaginárias, não são escritas, e acontecem no plano da imaginação dos 

meninos. Na realidade tudo é da ordem da imaginação, o pai, as cartas...  



56 

 

 O plano de abertura, pós-epílogo, que tem início com a escuridão que 

toma todo o quadro e de onde ouve-se em voz off a conversa dos meninos 

sobre a partida deles e em seguida o pedido do irmão mais novo para que 

Voula conte-lhe o “nosso conto”.  A história será retomada em outro momento, 

no final quando eles chegam à Alemanha. A ausência de luz na tela durante 

poucos minutos iniciais confere um tom curioso, pois não se sabe o que  eles 

estão fazendo e onde estão. Ela conta-lhe a história que remete ao mito de 

criação: 

   “No princípio era o caos. Depois se fez a luz e a luz se separou das  
   trevas e a terra do mar e se formaram os rios, os lagos, as montanhas  
   e depois a flor e as árvores, os animais, os pássaros...”.  
 

 Na história trazida pela menina só tem-se a referência da sua voz. Ela 

evoca uma narrativa canônica e fundante da cultura judaico-cristã. No seu texto 

fala-se da perpetuidade dos ciclos da natureza, de início, do mundo natural. 

Não é à toa que eles trazem de volta este texto, pois há de alguma maneira um 

diálogo entre esta narrativa e o projeto dos meninos, visto que eles, ao irem em 

busca do pai criado imaginariamente estão em contato com o campo sensível 

formado pela história e que diz de uma origem e de um início em comum. É 

esta origem é o mundo anterior àquele vivido naquele instante que o filme se 

lança a buscar. A chegada da mãe ao quarto para checar se os meninos estão 

bem os interrompe e traz as primeiras imagens do filme, já que a tela passa a 

se iluminar com a luz que vem de fora do quarto, na réstia de luz formada entre 

a porta semi-aberta e o corredor do qual veem a mãe ao entrar no local quando 

ela abre a porta. Esta imagem é repleta de significação pois apresenta uma das 

teses centrais do filme: a de que para o mundo errante construído pelos 

meninos é necessário interditar a presença do adulto, que carrega consigo os 

olhos viciados da estabilidade na definição dos objetos.  

 Voula e Alexander calam-se diante da iminência da chegada da mãe ao 

seu quarto. Eles silenciam também quando são inquiridos pelo policial, pelo 

comerciante que “oferece emprego” a Alexander em troca de um sanduíche, 

quando perguntam-lhe o motivo da viagem (questão que para eles não tem 

resposta, pois suas escolhas existenciais não são sustentadas por justificativas 

que estabeleceriam uma relação de causa-consequência) A presença dos 

adultos representa para eles algo que eles negam, a regularidade do mundo 



57 

 

das formas já instituídas. O desejo de errância deles alimenta-se justamente do 

contrário. Eles preferem ser regidos pela imaginação, pela ideia de um pai que 

não existe, pelo desejo de chegar a uma Alemanha onírica que não está 

contida na dimensão geográfica, representando apenas o desejo de encontro 

com este outro mundo.  

 Dentro de uma perspectiva que abarca uma teoria do conhecimento 

pode-se inferir que o movimento de Voula e Alexander no mundo relaciona-se 

à doutrina da intencionalidade, de acordo com a perspectiva fenomenológica. 

Essa traz como ponto inflexão as seguintes proposições, que podemos inferir 

dentro do contexto fílmico que: cada ato de consciência realizada por eles 

durante o trânsito, cada experiência que eles têm é intencional, ou seja, é 

essencialmente, consciência de ou uma experiência de algo ou de alguém. 

Essa afirmativa possibilita dizer que cada ato da consciência se vincula a um 

objeto, já que toda a consciência está direcionada a objetos. É importante 

considerar que o sentido dado à intencionalidade aqui não se refere à ação 

humana, mas indica a relação que estabelecemos com os objetos. É por isso 

que, dentro desse bloco de sensações, as crianças não se relacionam com o 

mundo dos adultos e nem tentam mergulhar neles, pois para elas os objetos 

imaginários têm uma existência própria e estão integrados ao mundo sensível 

do qual eles fazem parte. Para eles os objetos visuais e os imaginários não 

pertencem à categorias distintas e não são hierarquizados no seu mundo. 

Todos eles carregam consigo as potencialidades que os colocam neste mundo 

do devir criança32.  

   Devir é nunca imitar, nem fazer como, nem se conformar a um modelo,  
   seja de justiça ou de verdade. Não há um termo do qual se parta, nem  
   um ao  qual se chegue ou ao qual se deva chegar. Tampouco dois  
   termos intercambiantes. A pergunta 'o que você devém?' é   
   particularmente estúpida. Pois à medida que alguém se transforma,  
   aquilo em que ele se transforma muda tanto quanto ele próprio. Os  
   devires não são fenômenos de imitação, nem de assimilação, mas de  
   dupla captura, de evolução não paralela, de núpcias entre dois reinos. 
   (DELEUZE, p.8) 

 

                                                
32 Devir-criança (grafia deleuziana com hífen) aqui faz uma torção no que Deleuze e Guattari traz 

enquanto pensamento. Em Mil Platôs eles apresentam esse termo, bem como o devir-mulher que significa 

“um emitir partículas que entram na relação de movimento e repouso ou na zona de vizinhança de uma 

microfeminilidade, isto é, trata-se de produzir em nós uma mulher molecular (DELEUZE e GUATTARI, 

p. 338). O devir é uma ordem da aliança e com isso recusa a ordem da filiação. Ele é uma realidade e é 

também relacional. Quando falo devir criança remeto-me a um processo de diferenciação desencadeado 

na relação que as crianças estabelecem com o mundo adulto. Elas não se identificam com este mundo.  



58 

 

 Esse escoamento existencial do mundo, essa pulsão que mobiliza todos 

os desejos para o estado latente que viabiliza a errância. O devir criança33 é 

um processo iniciado na viagem, nas caminhadas e nos olhares que eles 

lançam no mundo. Ele não tem fim. Para além da ideia de transformação, o 

devir a que as crianças estão imersas, coloca eles na borda de um campo 

criado, no qual os encontros com os objetos e as relações construídas com o 

universo são constituídos essencialmente pelas potencias afectivas. É por isso 

que a Alemanha assume esta dimensão concreta e afectiva na fala deles. A 

ideia desse país não passa pelo sistema representacional, ela é afecto, apenas 

isso. Ela se relaciona apenas a ideia de pai, viagem e encontro. 

 É assim que o olhar deles os aproxima dos homens e mulheres tidos 

(categorizados) como estranhos no mundo adulto, como é o caso do 

personagem chamado de Gaivota, da mulher que diz palavras desconexas na 

delegacia, do grupo de atores que falam e encenam seus textos a todo o 

instante. O mundo de Voula e Alexander não é composto pela lei maniqueísta 

que indica o certo e o errado. A ausência simbólica da figura paterna deu a eles 

a possibilidade de criar a sua própria lei. Para eles não há interdição e a 

relação que estabelecem com o mundo adulto se dá por diferenciação. 

 Dentro deste contexto é interessante observar também que a errância 

vivida pelos meninos na estrada não é apenas uma projeção subjetiva. Ao 

contrário, ela formada pela exterioridade da consciência no mundo e pela 

articulação das formas de intencionalidade, derivada da articulação da 

perceptual com a pictórica. Sendo a primeira vinculada aos objetos materiais 

ordinários e a segunda conectada ao campo das artes.  

 

FIGURA 3 - Voula e Alexander vão a este terreno encontrar o amigo “Gaivota”, em 

Paisagem na neblina (1988) 

                                                
 



59 

 

 

FONTE: ANGELOPOULOS, Theo. Paisagem na neblina.  

   

 Em uma outra sequência ocorre o diálogo com este movimento de 

alinhavo que está sendo feito pelo diretor nestes momentos iniciais do filme. O 

casal de irmãos corre entre ruínas de construções inacabadas (figura 3). Mais 

uma vez o quadro inicia-se com eles de costas e mais uma vez a imagem traz 

a marca de uma aridez que se configura na intersecção entre paisagem e 

temporalidade. E aqui se percebe vários signos desse ponto de contato. 

Observa-se que na imagem acima, primeiro plano da sequência em questão, 

que o espaço é habitado por vestígios daquilo que já não é mais, como se ali, 

além de não ser habitado, fizesse parte de um mundo paralelo à margem da 

cidade e talvez da realidade. Ao mesmo tempo o local é impregnado de um 

clima estranho. O local é uma espécie de passagem que fica entre a casa dos 

meninos e a estação de trem, funcionando como um portal que dará acesso 

para a experiência errática dos personagens. É dia, mas o céu está nublado 

indicando que a temperatura está baixa. A paisagem é cinza e a sensação que 

envolve aquilo tudo ali é que aquele lugar pertence a uma realidade onírica. 

Dois homens de branco, observados pelas crianças, saem de uma ambulância 

e correm. Alexander vai em direção a um homem que ele chama de Gaivota. O 

homem movimenta os braços como se quisesse voar, performando como um 



60 

 

pássaro. Ele fala da chuva que irá cair e da possibilidade de molhar suas asas. 

Há outras pessoas neste campo, mas todos parecem alheios às crianças e ao 

mundo. Alexander informa numa rápida conversa com “o Gaivota”, nome que o 

jovem dá ao senhor de meia idade, que irá viajar. No entanto, é desacreditado 

por ele, visto que ele diz que todos os dias o menino fala a mesma coisa. A 

última frase do diálogo travado entre os dois é bastante significativa, pois o 

“amigo” do irmão de Voula pergunta em tom reticente onde fica a Alemanha? 

Indicando que este local, como já afirmei acima, é puro espaço do devir e só 

existe no projeto de viagem das crianças.  

 Este primeiro bloco narrativo finda com o retorno de Voula e Alexander à 

estação de trem e em seguida ocorre o seu embarque. Eles andam decididos 

em direção ao veículo que, segundo a voz do auto-falante, está de partida para 

a Alemanha e sairá em poucos minutos. Mais uma vez é noite e mais uma vez 

a câmara os acompanha a uma certa distância, em plano conjunto, e os 

enquadra de costas. Mais uma vez a estaticidade da câmara contrasta com o 

movimento do veículo que, aos poucos, deixa a plataforma. Essa recorrência 

de filmar os meninos de costas, fato que ocorrerá no quadro seguinte quando 

eles já estão no trem, somada ao local onde a câmara se posiciona, que traz o 

plano em que se vê a dupla e tem-se a referência do ambiente em que estão, 

traz a ideia de que há naquela imagem um acompanhar daquelas trajetórias de 

forma não-aproximada e que pretende não interferir naqueles mundos trazidos 

à tela. Filmar os personagens de costas, registrá-los sem ver seus rostos é 

marca estilística do diretor e traz como significação a ideia de que não é pela 

ênfase na face que se conhece o mundo dos personagens. O mundo e a 

reverberação dele constituíram-se a partir de uma observação do todo, do 

corpo. É pela relação de seus corpos num espaço específico que se mergulha 

no seu universo. Esse corpo está dotado de uma visão pré-objetiva envolve-se 

e dissolve-se no mundo e é guiado pelo sentir e perceber. As corporeidades de 

Voula e Alexander compõem-se da consciência intencional e encarnam um 

existir no qual aparece a visão pré-objetiva, esta zona de possibilidades de 

ações no mundo em que há uma ruptura com um certo objetivismo e no qual os 

movimentos se anunciam. Este espaço existencial é uma zona de presença e 

ausência, que conjuga o psíquico e o fisiológico. Este corpo traz o ser no 



61 

 

mundo como marca e veicula este traço de absorver, misturar-se e confundir-

se com os objetos no mundo. 

   É por ser uma visão pré-objetiva que o ser no mundo pode distinguir-se 
   de todo processo em terceira pessoa, de toda modalidade da res  
   extensa, assim como de toda cogitatio, de todo conhecimento em  
   primeira pessoa – e que ele poderá realizar a junção do “psíquico e do  
   “fisiológico”.  (MERLEAU-PONTY, p.119) 

 

 Seus corpos, ou melhor dizendo, a corporeidade que nasce desta 

relação com o espaço confirma o estado de errância dos dois personagens. 

Assim a percepção deles não passa necessariamente pela relação visual, que 

estaria mais conectada à ênfase no enquadramento no rosto, mas responde a 

uma série de estímulos que se encontram no corpo todo e que observo de 

longe. Neste sentido, a experiência que nasce desta observação vista não tão 

próxima e de costas resgata a tentativa de se construir uma atmosfera fílmica 

que na observação mediada por uma espacialidade conduz a uma  percepção 

que traduz um desejo de encontro colocado em evidência na sensação de 

deriva promovida na experiência da errância. Há ainda a correlação entre a 

exterioridade posta no mundo, que é apagada, visto que ocorre um borramento 

nas fronteiras entre o corpo exterior e o interior subjetivado e entre as posições 

sujeito-objeto.  

   Quando pressiono minhas mãos uma contra a outra, não se trata então 
   de duas sensações que eu sentiria em conjunto, como se percebem  
   dois objetos justapostos, mas de uma organização ambígua em que as  
   duas mãos podem alternar-se na função de ‘tocante’ e de ‘tocada’. (  
   MERLEAU-PONTY,  p. 137)  

 
 Os personagens lançam-se em busca de algo que não se materializa - a 

ideia do pai - através de uma viagem para um país destituído de referências 

físicas, materiais e que não se apresenta como uma meta, um ponto de 

chegada, pois ao cruzar a fronteira e entrar na Alemanha, última sequência do 

filme, a jornada continua, pois o que vemos são eles encostados numa grande 

árvore solitária localizada ao fundo de uma paisagem.  Portanto, interessa à 

câmera, ao enquadrar os corpos dos meninos, captar o movimento do ser no 

mundo diante da experiência errática, pois através dos corpos há a capacidade 

de testemunhá-los projetando-se e percebendo-se no mundo sensível que 

emerge na tela, tornando parte integrante da experiência do trânsito e a 

investindo de sentido.   



62 

 

 É dentro deste contexto que muitas vezes a câmera parada irá fotografar 

os meninos sentados clandestinamente no fundo do trem. No entanto, para as 

crianças não há a compreensão de que eles estão ferindo as regras, já que em 

nenhum momento eles esboçam sinais de resistência quando são interpelados 

pelo fiscal ou quando são conduzidos à delegacia. Eles não respondem, não 

resistem e nem se defendem, pois não reconhecem este outro mundo, o dos 

adultos, das leis, das instituições. O mundo em que eles caminham e que está 

sendo construído pelas suas escolhas parece-lhes alheio às forças 

repressoras, às máquinas de guerra34. Esse universo trazido pelas crianças 

interessa-se pelas linhas de fuga, pelas desterrritorializações. Este dado é 

confirmado, por exemplo, quando eles encontram-se com o Gaivota nas ruínas 

ou quando observam um mulher vestida de noiva correr em fuga por um pátio 

chorando e depois quando no meio desse mesmo pátio, na neve, a dupla, 

sobretudo, o menino, emocionam-se com o cavalo que está morrendo. Esta é a 

primeira e única vez que vejo o Alexander chorar. Sua emoção mistura-se à 

morte do animal, à neve, à noite escura, ao pátio vazio e à presença do cortejo 

da festa de casamento. Ela traduz a sensação de estranhamento produzida por 

aqueles corpos na paisagem.  

 Os dois meninos pouco falam e seus corpos traduzem um não 

encantamento com o mundo. A única expectativa é encontrar-se com o pai 

imaginário, que não existe fisicamente, como será informado pelo tio deles ao 

oficial, representante de polícia, que o procura para entregar-lhe as crianças. A 

ideia do pai é pura potência e traz consigo o conteúdo do desejo, ou seja, ela é 

devir. Eles rompem com uma dicotomia (homem-mulher, adulto-criança, feio-

bonito, fantasia-realidade) que é posta. Para eles tudo é desejo e nesse caso 

tudo se substantiva a partir de rotas de fuga. É por isso que eles se refugiam 

no nomadismo, pois esse possibilita a emancipação e a singularização. Viver 

erraticamente significa romper com a forma estanque de se por no mundo e, 

                                                
34 Máquina de guerra é um conceito trazido por Gilles Deleuze e Felix Guattari no livro Mil Platôs, é 

retomado em Conversações (1992) e Diálogos. Neste conceito percebe-se a relação entre o desejo e a 

guerra, o agenciamento. Para tanto, volta-se a observação para as linhas de fuga, sendo essas as pontas de 

desterritorialização, sendo assim o Estado representaria este “de fora” que é incorporado alterando o 

regime de signos. A máquina de guerra condensa dois pólos do desejo, o paranóico e o esquizóide. 

"Definimos a 'máquina de guerra' como um agenciamento linear construído sobre linhas de fuga. Nesse 

sentido, a máquina de guerra não tem, de forma alguma, a guerra como objeto; tem como objeto um 

espaço muito especial, espaço liso, que ela compõe, ocupa e propaga. O nomadismo é precisamente essa 

combinação máquina de guerra-espaço liso." 



63 

 

consequentemente, ser no mundo, configurando-se a partir da instabilidade e 

do caos. É por isso que os personagens não têm um plano de viagem e não há 

exatidão para o destino final, ponto de chegada. Nesse caso, não há esse local 

que seria o fim, a conclusão do trajeto. Eles esquivam-se da relação causa-

consequência e também a ideia de uma transformação na jornada. Ao 

contrário, a potência da experiência errática encontra-se na sua qualidade de 

ser um movimento contínuo entre um dentro e um fora que se conjuga num 

preenchimento distinto do espaço-tempo e no qual se escapa do controle. É 

isso que eles dizem quando escrevem cartas imaginárias ao pai. A primeira 

delas ocorre quando os dois irmãos entram no trem, materializando o início da 

viagem. 

 

    “Querido pai, te escrevemos porque decidimos vir para te ver. Não te  
   vemos  nunca e temos saudades. Falamos todo o tempo de ti. Mamãe  
   vai ficar triste pela nossa partida, mas não pense que não a queremos.  
   Contudo ela não entende nada. Não sabemos como você é. Alexandro  
   disse muitas coisas, te viu em sonhos. Temos tanta falta de você. E a  
   mim, as vezes, quando volto da escola, eu penso estar ouvindo  
   pisadas atrás de mim, teus passos. E quando dou a volta para olhar  
   não tem nada e então me sinto muito sozinha. Não queremos ser uma  
   carga pra ti: apenas te conhecer e logo nós partimos. Se você nos  
   enviar uma resposta... Faça como o som do trem: tatán, tatán, tatán,  
   tatán... Estou aqui os espero. Tatán, tatán,...” (grifos nossos) 
 

 A carta de Voula ao pai já traz várias informações que permeiam a 

escolha dos meninos em sair de casa e ir em busca da figura paterna. A 

missiva esta ancorada numa dimensão essencialmente imaginária. A 

identidade do pai é encontrada nos sonhos do irmão e na impressão da menina 

que às vezes acha que ele está por perto, seguindo-a na rua. Ela fala de 

solidão e informa que continuará a viagem depois que encontrar e conhecer o 

pai, ou seja, eles dizem que continuarão a experiência errática depois da 

resolução do “motivo” que os levou a sair de casa. Ao pai imaginário ela pede 

uma resposta e novamente há a referência ao trem com uma onomatopéia – 

tatán, tatán – que indica o movimento cíclico do trem quando chega e saí da 

plataforma de embarque. Há neste trecho da carta uma dimensão lúdica, mas 

que traz também a relação daqueles personagens com o veículo e o que este 

representa para eles, portanto, não é à toa que é recorrente as imagens da 

estação, da plataforma e do coletivo. Esse último, a partir destes quadros e da 

relação estabelecida do local com os personagens, materializa o desejo de 



64 

 

errância encarnado no ir e vir, no vai e vem das pessoas, no barulho dos 

vagões deslizando sobre os trilhos. Este som no seu ritmo próprio, na sua 

materialidade produz uma aura aquele espaço e que potencializa nas crianças 

esse desejo de encontro com este outro, nominado pai, mas que na verdade, 

se projeta para o mundo. Nesta paisagem os dois irmãos absorvem o fluxo que 

vem da aura criada e da relação entre eles e o espaço.  

   Querido pai, como podemos esperar tanto tempo? Estivemos viajando  
   como uma folha, sendo levados pelo vento...Que mundo mais   
   estranho! Malas. Congelamos em estações ferroviárias... palavras e  
   gestos que você não compreenderia... e a noite, que nos dá medo. No  

   entanto, estamos felizes. Avançamos.  
 
 Nesta outra carta enviada também por Voula ao pai há uma acentuação 

da errância vivida pelos dois personagens, como no trecho – estivemos 

viajando como uma folha sendo levados pelo vento. Eles estão na primeira 

parada da viagem, descobriram acidentalmente pelo seu tio que não há pai 

nenhum e que “tudo é uma mentira” inventada. Segundo seu parente, que se 

nega a ficar com os meninos, não existe pai e nem existe Alemanha, ou seja, o 

propósito inicial da saída é desconstruído, mas Alexander e Voula insistem em 

continuar a caminhada. Em todo o momento a câmera recupera a sensação de 

estranhamento das crianças e isso ocorre, por exemplo, no episódio em que 

eles, na delegacia, acabam saindo do local tranquilamente depois que todos os 

funcionários passam a contemplar e a brincar com a neve que acabara de 

começar a cair. Diante destas experiências as crianças falam ao pai sobre o 

mundo estranho que foge ao seu reconhecimento e que é povoado de pessoas 

que dizem e fazem coisas sem um sentido claro, evidente, como a mulher que 

está na delegacia e repete frases desconexas ou como a noiva da sequência 

anterior. Eles viajam ao sabor dos ventos e estão felizes e avançam na estrada 

que dará acesso à Alemanha.  

 
   Querido pai, quão longe você está! Alexandro disse que em seus  
   sonhos o enxergava tão próximo...Se ele esticasse a sua mão teria  
   tocado em você. Viajamos continuamente. Tudo passa rapidamente; as 
   cidades, a gente... Às vezes nos sentimos tão cansados que te   
   esquecemos e não sabemos se estamos avançando ou se   
   retrocedemos. É então quando nos perdemos. Alexandro cresceu  
   muito. Ele se tornou muito sério, se veste sozinho, diz coisas que você  
   nem imagina. Eu é que nos últimos dias fiquei muito doente, fervia de  
   febre... Agora, pouco a pouco, estou melhorando. Mas que longo é o  
   caminho para a Alemanha! Ontem mesmo eu pensei na ideia de  
   desistir. De que nos vale insistir? Nunca chegaremos. Mas Alexandro  



65 

 

   se chateou. Seu desejo é muito grande e disse que estou o traindo.  
   Senti vergonha... Você sente saudade da mamãe? Te escrevemos os  
   dois as mesmas coisas e cada um vocês cala frente ao outro...   
   Olhamos o mesmo mundo, a luz e a escuridão... e você. 

 

 Essa missiva narrada por Voula forma um campo sensível construído no 

filme. Neste mundo que eles percorrem são acolhidos e rejeitados, vivem a 

instabilidade e seu projeto por vezes é colocado em xeque. O tom lamentoso 

que inicia o texto da menina refere-se a um evento traumático trazido à tona na 

narrativa, a sua iniciação sexual ocorrida na estrada. A cena do estupro sofrido 

é vista de longe pelo dispositivo cênico. A tensão vai se acentuando desde o 

instante em que caminhoneiro que dá carona aos meninos coloca-se em 

situação de conflito com outro homem, no restaurante, desafiando-o em função 

da disputa por uma mulher. É noite, chove e as duas crianças acompanham o 

motorista que havia saído abruptamente do local. Ao amanhecer, enquanto 

Alexander dorme, ele para o carro num terreno localizado à margem da estrada 

e tira a menina à força da cabine, levando-a para o compartimento de cargas 

do caminhão, localizado atrás e fechado por uma lona. Ali em silêncio dá-se o 

estupro e a câmera estática, quase que numa atitude de estarrecimento, 

paralisada, vê tudo de longe e subentende-se o que ocorre em função do modo 

violento como a menina foi levada para o local. Não se escuta nada, a não ser 

o som dos carros que trafegam na estrada, e mesmo com a presença de um 

carro que pára próximo ou do irmão que acorda e começa a procurar Voula 

ninguém interrompe aquele ato. Depois do feito, que dura alguns minutos, o 

homem sai do local e a menina aparece com sangue escorrendo das pernas. É 

daí que surge o tom um tanto pesaroso com que a menina inicia a missiva. 

Diante desta experiência brutal Voula, que é a irmã mais velha e que na 

maioria das vezes responde pelas decisões tomadas na viagem, coloca as 

suas certezas em xeque. Ela parece não acreditar que conseguirá realizar seu 

feito. Ela adoece, torna-se fraca, seu corpo responde à agressão. No relato de 

viagem ao pai revela saber que não há ponto final, visto que, segunda a 

própria, “nunca chegaremos”, afirma com certeza. Ao mesmo tempo fala que 

as cidades e eles próprios mudam rapidamente, diz que tudo é instável e que a 

experiência na viagem os tornou diferentes, apesar do mesmo mundo ainda os 

circunscrever. Neste sentido ela está trazendo à baila as sensações que 



66 

 

envolvem a experiência da errância – a instabilidade, a incerteza, o não ter 

ponto final, a mudança de percepção do mundo. A jornada dos dois irmãos 

apresenta o fugidio e o mergulho no mundo dos fluxos. Mesmo padecendo das 

dores que a errância abre a possibilidade e também a certeza eles continuam o 

trajeto.  

 A narrativa assume um desenho trágico, remetendo-se à trajetória 

clássica do herói, tendo em vista que depois de romper com a estabilidade da 

sua vida ordinária, comum, durante a travessia, passa por algumas provações, 

testes, para poder alcançar o seu objetivo. O filme dialoga com este modelo 

que foi criado na Antiguidade Clássica, que reverberava mais especificamente 

nas histórias da tragédia grega. No entanto, ele o reatualiza, mas mesmo assim 

traz ainda traços do que se convencionou chamar de poética do trágico35. A 

questão moral, por exemplo, é descartada na encenação de Angelopoulos. Não 

há uma dimensão que envolve um desenho ético na busca dos meninos e nem 

mesmo situações que favoreçam uma experiência catártica entre eles e eu. 

Este dois traços, o moral e a catarse eram, segundo Aristóteles, experiências 

fundantes que vinham do espírito trágico. A escritura cinematográfica que 

incorpora a dimensão a errância prescinde da existência deste outro que é o 

telespectador que viverá uma experiência estética em contato com a obra. 

Neste espaço de integração entre eu e outro, sendo o primeiro o que vê e o 

segundo o que participa da ação dramática, a consciência de si surge através 

do fenômeno da errância. 

 

    

FIGURA 4 - Voula e Alexander caminham na estrada deserta, em Paisagem na neblina 

(1988) 

                                                
35 Chamo de poética do trágico um modo de expressão artístico que traz certos elementos que formam um 

campo sensível e uma visão de mundo que vincula arte e natureza derivando num processo mimético, de 

acordo com Aristóteles em Poética. Sendo assim, conforme o filósofo grego, estruturalmente, a tragédia 

através da mímesis e da representação produz emoções purificadoras de ordem estética. No contexto do 

filme, para além da questão estrutural a evocação de uma narrativa que traz essa marca trágica possibilita 

a compreensão a partir da expressão de um tipo de visão do mundo, mais pontualmente, uma reflexão 

acerca do fenômeno trágico e a sua produção de sentido na contemporaneidade.  



67 

 

 

 FONTE: ANGELOPOULOS, Theo. Paisagem na neblina  

 

 Sendo assim, há a incorporação de alguns elementos da tragédia em 

Paisagem na neblina. Explicitamente ocorre uma referência ao conteúdo 

trágico no bloco em que os meninos são acolhidos por um ator que integra um 

grupo de teatro em decadência. Este encontro dá-se depois que os meninos 

caminham durante toda madrugada depois que passam pelo tio, pelo 

casamento e pela morte do cavalo. Eles caminham no meio de uma paisagem 

quase desértica existente em função do inverno. A câmera parada acentua a 

grandiosidade do local em detrimento à presença das crianças que aos poucos 

vão crescendo no quadro, pois aproximam-se da câmera. Eles estão numa 

estrada, mas não há carros e nem pessoas no local. O humor do jovem 

motorista do caminhão quebra a sisudez daquele espaço, “o meio do nada”, 

segundo o personagem. Ele apresenta às crianças o seu personagem, seu 

figurino, o mundo. Ao contar que faz as pessoas rir e chorar ao interpretar seu 

próprio papel, detalhar os ritos de entrada no palco para o início das 

apresentações teatrais e dizer a fala inicial do seu personagem ele apresenta o 

mundo do teatro e o seu próprio mundo. Esse personagem estabelece uma 

relação de amizade com os dois garotos. Primeiramente é Alexander que é 



68 

 

tocado pela presença do ator, depois Voula. Há uma identificação entre os três. 

O personagem que acolhe os meninos é ator do grupo teatral, mas terá que 

sair da companhia por dois motivos, em primeiro lugar devido ao alistamento 

militar, já que terá que se apresentar em Salônica, cidade grega, também 

porque a companhia está falindo. Ele vive a mesma sensação de não-

pertencimento dos meninos. Sua vida encontra-se aberta e ele comunga de um 

olhar estranho em relação ao mundo, o mesmo dos meninos. Ao mesmo tempo 

esse personagem apresenta o universo do teatro aos meninos, de levá-los para 

a cidade e trazer algum encantamento a Alexander. Neste bloco narrativo há 

uma sequência que contém algumas informações que pontuam a percepção do 

estar no mundo de Voula e Alexander enunciada pelo ator. Caminhando  à 

noite por uma rua deserta na cidade os três amigos passam a observar 

ludicamente os detalhes daquele universo num gesto impregnado de poesia. 

Num desabafo afetuoso o jovem amigo dos irmãos relata suas impressões: 

    - Você são garotos especiais, vocês sabiam disso? É como se vocês  
   não se  importassem com o passar do tempo... E, no entanto, sei que  
   vocês têm pressa de partir. Como se não fossem para nenhum lugar e,  
   no entanto, estão indo a algum lugar. Sabem aonde vão não sabe? 
 

 Auto-declarando “um caracol que desliza pelo vazio” o rapaz sem nome 

diz que não sabe para onde vai e a sua única certeza é a obrigação que tem de 

apresentar-se ao serviço militar dentro de poucos dias. Ele também afirma que 

suas certezas estão suspensas. Depois das confissões, no meio do silêncio da 

rua, numa esquina ele encontra no chão, caído de uma lata de lixo o fotograma 

da última imagem do filme. Este gesto antecipatório e também meta-narrativo, 

pois nele o personagem revela estar vendo uma árvore no meio da neblina, 

algo que ele consegue enxergar. 

 O trio forma um vinculo fraterno e depois de Voula passar pela 

experiência traumática da iniciação sexual e das crianças andarem na estrada 

sob a chuva durante o inverno eles se encontrarão novamente. O encontro se 

dá algumas cidades (e sequências) depois, quando os meninos sentem seu 

plano de viagem ameaçado em função da presença da polícia que entra no 

trem que os levaria para a Alemanha. Coincidentemente, após fugirem dos 

agentes da polícia eles encontram o amigo ator na cidade. O acontecimento 

restitui-lhes a segurança anterior. Eles sobem na motocicleta do amigo, vão à 

praia, conversam, dormem e vão a uma festa.  



69 

 

 

FIGURA 5 -  Voula, Alexander e o amigo assistem a retirada da mão do mar, em Paisagem 

na neblina (1988)  

 

FONTE: ANGELOPOULOS, Theo. Paisagem na neblina Paisagem na neblina  

 

 Uma sequência parece conter significações bastante pertinentes em 

relação à sensação dos três diante do mundo. Depois de acordar e procurar o 

amigo, o jovem de idade de 19-20 anos, Voula o encontra num cais, próximo 

ao hotel em que estão hospedados e acompanha com o amigo e com o irmão 

que também corre para o local para assistir à saída de uma grande mão saída 

da água. Eles assistem à retirada do objeto da água realizada por helicóptero. 

Acompanham atentos os movimentos realizados para a retirada daquele 

monumento que estava no fundo do mar, ali naquele cais. O que vem a ser 

aquilo tudo? Explicar esta sequência pela chave de compreensão que se volta 

à questão política talvez represente a saída mais simples e que parte da crítica 

abraçou ao ter contato com a imagem. No entanto, várias questões ligadas à 

ontologia construída no filme trazem maiores luzes para a afetação desta 

imagem junto a mim e a qualquer outro telespectador, ou seja, há uma outra 

camada de significação que impregna aquele conjunto de imagens com uma 

dimensão que ressignifica o sentido político estrito. A imagem assemelha-se à 



70 

 

sequência existente em O olhar de Ulisses (Theo Angelopoulos, 1995) no qual 

um monumento, a cabeça de Lênin, é colocado em um barco e flutua pelo rio 

Danúbio com um sombria trilha sonora. No entanto, se para esse filme a 

imagem sintetizaria a morte do comunismo para uma geração que cultivou o 

ideal político, conforme atesta o diretor,36em Paisagem na neblina a imagem 

revela um mergulho e ressurgir de objetos agora dotados de novos 

significados, observados por olhares que também trazem essa presença que 

vem da vida em passagem que o tempo todo se reinventa e que encontra 

novos sentidos ininterruptamente. 

 

   Seus filmes mostram as agonias da civilização moderna – os regimes  
   totalitárias, a miséria de imigrantes apátridas, o desencantamento da  
   esquerda. Buscam as raízes dessas condições na história ou, como ele 
   às vezes afirma em entrevias, História. Cada filme apresenta uma  
   viagem, afirma, e “a viagem engloba todas as emoções humanas, do  
   amor e da sexualidade ao ódio e à guerra”. Suas cenas são   
   impregnadas de símbolos poderosos e referências mitológicas à  
   Odisséia e à tragédia ática. (BORDWELL, p.187) 

 

 A grande mão traz um diálogo com uma dimensão simbólica que o filme 

abraça e que diz respeito à nova representação de mundo que vai sendo 

costurada pelas crianças e pelo seu novo amigo. Ali, ao observar uma mão que 

seria a representação de uma personalidade política, Voula, Alexander e o ator 

passam a perceber que os condicionantes históricos não integram a sua 

relação com o mundo, ancorada na dinâmica da errância. Neste novo espaço 

as referências rígidas, fixas que diz de uma temporalidade exclusivamente 

histórica são colocadas em xeque, a consciência que se relaciona com os 

objetos no mundo traz a marca de um tempo interno e concomitantemente 

aponta para a abertura para o que virá a ser, considerando a estabilidade do 

processo que envolve o modo como o mundo teria parecido àqueles olhos e 

ouvidos. As marcas do passado são apagadas ou levadas para longe, como na 

sequência do helicóptero e no lugar delas surge um processo temporal 

contínuo. Aquela imagem traz um dado do passado, a mão de monumento que 

já não está em praça pública, mas que se encontra no fundo das águas, e que 

                                                
36 A entrevista referida é utilizada por David Bordwell no capítulo dedicado à Angelopoulos no livro 

Figura traças a luz. Ela está no livro The last modernist: the films of Theo Angelopoulos, de Andrew 

Horton.  



71 

 

levará a um futuro imediato, já que o desaparecer da aeronave que leva o 

objeto suspenso até ele desaparecer pelos céus.  

    
   É necessário, por conseguinte, dizer que em nossa experiência  
   imediata não temo apenas fotogramas da presença que nos é dada;  
   exatamente em nossa mais elementar experiência, temos um sentido  
   de passado e futuro diretamente dado. Para usar a frase de William  
   James, nossa experiência do presente não é o fio de uma faca, mas  
   um telhado de duas águas. Tudo o que é dado para nós na percepção  
   é dado sumindo e também como chegando na presença.   
   (SOKOLOWISKI, p. 147) 
 

 Na errância vivida pelos três cada imagem surge com o estranhamento e 

com a marca do não-pertencimento que carrega o olhar dos personagens. Eles 

andam defrontam-se com o mundo e diante das situações vividas relacionam o 

antes, o presente e o depois de modo ininterrupto, só que com o sentido dado 

pela própria errância. Este sentido pressupõe a efemeridade dos fenômenos no 

seu próprio acontecer ao mesmo tempo em que a experiência é imediata e 

sustenta-se na temporalidade. Sendo assim, o presente vivo fenomenológico. 

 Com Paisagem na neblina vejo que a experiência errática passa por 

inúmeros processos, como a indeterminação do caos e a presença permanente 

da morte. Essa última se dá através da própria natureza imprevisível que 

circula aqueles que estão na erraticidade. Não há para eles o acolhimento do 

destino final e nem da sua presença através da ideia. A travessia se faz sentir 

do nada para lugar nenhum e isso os coloca muito próximos a uma ideia de 

fim, de insegurança e de medo, alimentando a aura da morte. Essa presença 

da morte é sentida como o cinema reencena um certo esgotamento dos 

corpos, quando ele enfatiza o desencantamento deles diante das estradas e 

dos trajetos infinitos. Quando eles testemunham as ruínas que estão próximas 

e que os ameaçam. A morte em certa medida é sentida pela diferenciação que 

o processo errático desencadeia. Diferenciação do mundo anterior com o vivido 

no trânsito,  

2.2 Transeunte e a resistência ao mundo da técnica 

 

 Assistir ao filme Transeunte (2010) de Eryk Rocha é uma experiência 

singular, pois há toda uma materialidade imagética colocada na tela 

reverberando uma existência no mundo traduzida por um olhar flutuante que 



72 

 

vagueia entre as formas fixas37 e uma abertura ao preenchimento de 

significado. Nas primeiras imagens, que saltam em preto e branco, há uma 

aura estranha que se forma em torno da sucessão de planos. Aos poucos vou 

me dando conta que aquele perambular quase frenético da câmara ocorre nas 

proximidades e dentro de um cemitério. Uma contra-plongée, câmera 

mergulhada enquadrando de baixo pra cima, percorre o céu e algo ainda 

indiscernível àquele instante cai do alto. Depois vejo flores e a dança que 

alguém com um balde d’água faz para molhá-las, tudo erupciona na tela 

impregnado de texturas. Peles, flores, gotas de água formam materialidades 

que traduzem um mundo que se revela no mínimo, no detalhe. 

 Há um clima diferente no ar. Flores, homem, grades, tudo com o sol ao 

fundo, quase ofuscante. O movimento é intenso. A sucessão de planos, a 

primeira vista, não parece fazer sentido. Poucos minutos depois refaço a ideia 

inicial do que seria “fazer sentido” e vejo que o contato com aquele universo 

produz outras formas de significação ao mesmo tempo em que convoca a uma 

outra relação com a lógica instituída via uma gramática fílmica, absorvida por 

mim, e que diz de uma relação cartesiana entre os planos. Depois deste 

conjunto de imagens iniciais, em que começo a tatear neste mundo, que aos 

poucos se descortina, é que vejo uma sombra de um homem caminhando com 

flores nas mãos. Talvez este clima de indicernibilidade seja comum a muitos 

filmes, no entanto, aqui, a sensação de suspensão perdura e vai até o fim da 

obra.  

 Transeunte é um filme realizado em preto e branco e que tem como 

característica uma câmara solta, na mão. Câmara instável, protótipo de um 

mundo instável. Com uma encenação que remete ao campo do documentário, 

a princípio cria-se esta falsa ideia e, aos poucos, o pacto espectatorial é 

restabelecido e ao final tem-se a dúvida acerca da ficcionalidade da narrativa. 

                                                
37 Chamo de formas fixas toda uma materialidade evidenciada por objetos, construções, paisagens, 

sobretudo, que em contato com o olhar humano, que o dota de sentido –, permanente, pré-existente, etc. -, 

ratifica uma rede de significação já existente. Neste sentido, a relação sujeito objeto se constituiria, em 

parte, pela estabilidade, visto que ao entrar em contato com a materialidade (mundo concreto) as posições 

de produção de sentido já estão definidas e a função do olhar que circunda é apenas ratificar o já dado, 

sendo assim haveria uma atitude natural no qual o mundo já foi dado e as atualizações que derivam desta 

relação sujeito objeto são apenas secundárias em relação ao dado que nasce do contato com o concreto. - 

constitui uma arquitetura existencial viabilizada dentro do filme pela articulação de uma linguagem 

formada por planos, cortes, temporalidades, montagens, encenações. No mundo das formas fixas os 

objetos já pré-constituídos de sentido e o papel da consciência ao contato com eles é apenas ativar o 

processo de significação já dado.  



73 

 

Este jogo lúdico construído pelo diretor com o espectador dialoga com a 

proposta de movimento e fluidez incorporada pelo personagem e que é 

realçada pela reincidência de várias sequências de caminhar. É como se 

houvesse a tentativa de desconstrução dos pressupostos acerca do modo de 

narrar. 

   A obra fala de um homem, da solidão, da morte, da cidade ou 

absolutamente nada disso, pois ele revela um desejo de reencontro com um 

outro significado. Ela discorre sobre a vida, ou melhor afirmando, sobre a 

existência. Existência e significado. Existência e estética. Existência. A 

trajetória do seu enredo é simples e impregnada de um clima prosaico.  

 No centro de uma grande cidade, que depois saberemos se tratar do Rio 

de Janeiro, um homem idoso desfila em frente à câmera sua rotina. Nela o 

cotidiano é invadido por um percurso que pode se dá internamente, no 

momento em que ele observa o mundo da sua janela íntima, ou pode ocorrer 

através das inúmeras caminhadas que o personagem faz pela cidade. Este fato 

recorrente reflete o ponto de confluência da obra ao encenar a vida de 

Expedito. A morte evidenciada simbolicamente na ambientação da primeira 

sequência indica um projeto fílmico que deriva de uma aura mística38, no qual o 

conhecimento do mundo é reestruturado, redefinido, ao contato com a morte e 

com o desejo de movimento que nasce da sobrevivência a ela.  Tornar-se 

dinâmico seria quase como um ato de resistência a ela. Explico melhor: a 

experiência com a morte através da perda de parentes próximos, a mãe e a 

esposa, saberei depois de algumas sequências, já que deduzi inicialmente 

através das inscrições na lápide (no primeiro momento do filme), arremessa o 

protagonista a uma experiência direta e imanente com o mundo material, de 

modo que a divindade, que dotaria de sentido a existência de Expedito passa a 

ser ele mesmo. Daí tomar as ruas, caminhar, explorar o universo contido no 

seu bairro, na sua cidade, nas calçadas e nas esquinas exerce a função de 

uma espécie de humanização imanente, dotada de um desejo de se tornar 

                                                
38 Compreendo o termo místico aqui como sendo uma espécie de campo sensível esboçado para além da 

esfera racionalizante ocidental fundada e firmada dentro do contexto cultural judaico-cristão. Sendo 

assim, a aura mística, a qual referi, é aquela formada por uma experiência que transcende o plano de 

imanência instituído pela própria consciência e vislumbra a intermidialidade entre vários mundos, como o 

dos mortos e o dos vivos, por exemplo, ou seja, sem pressuposição de sentido ou de referência o 

personagem, que de certa forma encarna este místico, passeia, vive, convive e rearticula os saberes a 

partir da intuição e do contato com o universo cósmico.  



74 

 

cristalina. A proximidade da morte que o ronda, em certa medida, convida para 

o nascimento, a partir de um vazio, de um outro mundo e para tanto na solidão, 

o caminhar e a banalidade contida no cotidiano servem a construção que 

revelará um outro mundo sensível.  Sim, no cemitério a caminho da 

materialização do seu fim, visto que a morte do outro revela a sua própria 

finitude, o personagem encontra-se sozinho. Sozinho no meio de uma multidão 

que também vela e rememora seus mortos. Sozinho na paisagem composta 

por imagens difusas e pelo som de um acordeão que dedilha algumas notas 

emitindo uma música meio alegre, mas que, no entanto, não afeta e parece 

não ser percebida pelo personagem. Só a mim, telespectadora, é que aquele 

som comove, parece-me. Ele caminha para a câmera, mas depois desaparece. 

Essa impressão de frontalidade com que seu corpo e, sobretudo, seu rosto 

aparece pra mim causa um certo estranhamento. Estar próximo a um 

desconhecido, dentro de um cemitério, depois de percorrer planos anteriores 

que mostram mulheres sozinhas, entoando cânticos fúnebres, orando e 

chorando seus mortos causa-me uma certa angústia. Ter por alguns instantes 

consciência desta finitude através das imagens na tela e da sensação de 

presença da morte que o personagem carrega é desconfortante.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURA 6 - Expedito deixa flores na lápide da esposa, em Transeunte (2010) 



75 

 

 

FONTE: ROCHA, Eryk. Transeunte  

 

 Não é a compreensão que parte de referenciais pré-instituídos e 

vigentes que tem como base uma razão instrumental, a ponte que me levará a 

mergulhar intimamente aquele conjunto de imagens a fim de fazer visível, 

através da experiência fílmica, o ser que habita existencialmente o mundo. É 

outra chave, outro dispositivo. É acompanhar como expectadora e envolvida 

afetivamente que me fornecerá dados sensíveis para imersão na obra, para a 

construção da relação de sentido dentro daquele universo trazido pelo filme. 

Deste modo, é o abandono da forma mundo dominado pela técnica e por um 

pensamento cientificizante que é materializado pelo caminhar do personagem 

dentro do cemitério. A morte é evocada e presentificada através da 

espacialidade vista na paisagem construída acerca da morada da morte. Entre 

jazigos, caminhos e rostos desconhecidos, a maioria feminino, forma-se uma 

ambiência sepulcral, na qual o caminhar do personagem opõe-se, como um ato 

de resistência à presença da morte. Este homem de meia-idade caminha entre 

as veredas segurando flores enquanto a câmera nos traz vários planos de 

mulheres comunicando-se com seus mortos através de canções, flores, 

orações e falas religiosas, que podem ser percebidas através de uma camada 

sonora que, timidamente, se mistura aos outros sons. Essas imagens de 

pessoas paradas contrastam com o movimento do protagonista, no entanto, 



76 

 

não é apenas ele que realiza esta ação. Crianças, negligenciando docemente a 

sisudez que o monumento à morte nos impõe, correm brincando entre os 

estreitos corredores de sepulturas. Com elas o sim intra-diegético de um 

acordeão ratificam o contraste. Entre a imagem do instrumento musical, do seu 

tocador e da multidão que agora caminha pela paisagem adentrando o local. 

Surge desconhecidamente o nosso protagonista. Continuamos olhando para 

ele de perfil. Nossos olhos não se cruzam. Parece que estamos seguindo-o 

sem que ele perceba. Várias vozes formam um emaranhado de sons, 

indiscerníveis. Caminhando, agora a câmera subjetivada passa muito próxima 

ao gavetário, espaço vertical destinado também a guardar os corpos mortos. 

Várias tábuas com nomes e informações inscritas em pedras de mármore 

passam em nossa frente, só que não podemos decodificá-las em função da 

rapidez com que elas surgem e desaparecem diante da tela. Naquele instante 

em que o personagem encontra “a sua gaveta” a câmera negocia conosco e 

somos convidados a viver aquele momento íntimo de encontro com a 

lembrança do parente que se foi. Estamos muito próximo dele nestes 

segundos, estamos em primeiríssimo plano. O foco da imagem tão perto e o 

pano de fundo borrado acentua o efeito de estranheza, dialogando com a 

impressão inicial. Como é duro estar ali. Hipoteticamente sou colocada em seu 

lugar e esta sensação é bastante angustiante. Imagina visitar o seu ente 

querido que já não é, ou seja, que já não está mais comigo? Tristeza e depois 

alívio pois dou-me conta que ali não sou eu, como considerara antes. Mais uma 

vez o enquadramento, que traz as informações do nome, idade e data do 

falecimento, ajuda-me a alinhavar o tecido que esta sendo formado no cosmos 

fílmico. Era uma mulher, faleceu aos oitenta anos. Na foto ao lado das datas de 

nascimento e morte a senhora sorri, contrastando com a sisudez da necrópole. 

Seria sua esposa? Sua mãe? Irmã? Alguma coisa conhecida ou parenta? 

Várias questões surgem. Mais uma vez a estratégia utilizada anteriormente de 

mostrar rostos femininos e de apresentar com uma ancoragem fortemente 

documental é acionada.  

 A partir da sequência inicial, a de abertura no qual é apresentado o 

personagem e as questões que o envolvem, a escolha pelo caminhar se torna 

evidente e passa a condensar várias significações que vão da resistência à 



77 

 

morte e passam, por exemplo, pelo caminhar como sendo a porta de entrada 

no mundo e ato de resgate daquilo que carregamos dentro de nós e que no 

mundo se revela, ou seja, o caminhar representa a forma de re-existência. 

Esse gesto incorporado pelo personagem é o tempo todo evocado na narrativa 

fílmica.  

 Nos vários percursos que ele desenha pela cidade desenha-se uma 

cartografia afetiva à medida que os traços da rota são mapeados dentro da sua 

própria subjetividade. È assim que acompanho o retorno à casa, a saída para a 

resolução de coisas práticas, como o pedido e a concessão da aposentadoria, 

os passeios pelos bares, o trafegar no caminho de volta. No entanto, não são 

os destinos que importam nessa errância pelo espaço urbano desenvolvida 

durante toda a narrativa. Ao contrário. Expedito encara o movimento 

deambulatório como sendo a representação de um desejo implícito e íntimo de 

cisão do seu próprio ser. Basta olhar a polaridade construída em torno da casa 

e da rua. Depois de sair da necrópole ele volta a caminhar diante da câmera e 

os sons que anteriormente eram predominantemente difusos passam a ser 

outros e agora claros. É o barulho dos motores dos veículos e com mais 

insistência dos ônibus que escuto quando vejo ele saindo e caminhando ainda 

na calçada do cemitério. Em seguida a canção Perfume de Gardênia, clássico 

do cancioneiro popular latino-americano dos anos 60, serve como pano de 

fundo e nestes segundos é impossível não inferir que o seu olhar está distante 

e coberto por uma sensação de vazio. Parece-me que não se sabe o rumo que 

ele irá tomar, infiro que ele sem destino, ou melhor, que a morte o coloca nesta 

disposição, neste estado d’alma. Esse caminhar do personagem em nossa 

direção evidencia, de fato, que ele vem em nosso sentido, que ele caminha 

para o nosso mundo, quase que rompendo a tela.  

 É assim nesta aura mística, nesta evocação à morte, nesta ausência de 

“informações”39, nesta ambiência errante que se encerra o prólogo de 

Transeunte. É assim que surgem na tela as letras que formam o título do filme. 

                                                
39 Chamo “informações” algumas evidências fílmicas contidas no roteiro tradicional e que, segundo uma 

gramática cinematográfica ancorada no modelo clássico, mostram nos primeiros instantes da narrativa 

dados indiciais, como personagens, enredo, ambiente, etc., tudo colaborando para uma estrutura narrativa 

fundada na relação causa-consequência. No caso de Transeunte, os dados que se vinculam à sequência 

inicial escapam ao determinismo pré-estabelecido e que também sedimenta a relação de 

espectatorialidade contida entre eu e a obra, refundando uma nova possibilidade de se mergulhar no filme 

e da experiência estética nascida deste casamento.  



78 

 

Transeunte, o termo, bem como a obra de Eryk Rocha indica uma encenação 

de uma vida em passagem, evidencia uma pessoa que perambula 

transitoriamente por algum lugar. Expedito incorpora um personagem que 

transcorre e transita por mim.  

 Na sequência seguinte é a sombra de Expedito que vejo primeiro. É seu 

espectro em movimento na parede. Expedito é grisalho, aparenta ter seus 

sessenta e cinco anos, está vestido com uma blusa branca e esse tom da sua 

roupa favorece a cartela de cores do filme, que tem como tonalidades 

predominantes as gradações de cinza e de branco. Ele anda e seu movimento 

pé ante pé é acompanhado por uma mobilidade da câmera. O seu caminhar 

entra em uma certa oposição ao barulho empreendido pelos carros e pelos 

ônibus que trafegam no local. Dois trânsitos de naturezas diferentes, dois 

mundos, duas polaridades. Os automóveis representam a ordem vigente, o 

mundo da técnica, a velocidade do espírito moderno, o ritmo do fabril e do 

capital. Essa circulação promovida pelos veículos traz em si dois valores que 

sustentam o mundo que circunda o personagem, o absolutismo da lógica 

maquínica e o predomínio da técnica. Expedito, ao andar nas ruas, representa 

a superação da relação instrumental instituída dentro da lógica moderna do 

capital. Ele rompe com a velocidade e com a estabilidade do tempo maquiníco. 

Seu mundo, sendo assim, passa a ser o resultado da disjunção afetiva 

promovida pelo seu caminhar e este aqui não é apenas o movimento do corpo, 

a agitação da câmera. É outra coisa. É o encontro do corpo, do olhar, do 

espaço urbano, do dispositivo cinematográfico, do caráter sensorial das 

imagens. É a abertura para o novo e para a ressignificação existencial. 

Expedito está ali de cabeça baixa, meio sorumbático caminhando para um 

rumo que não sei ao certo qual é. Parece, àquela altura, que não há destino 

para o seu trafegar.  

 A melancolia invade a tela e a minha alma. Ele caminha em paralelo em 

relação a mim ou em alguns momentos em diagonal. Esta opção de posição de 

câmera neste bloco narrativo é bem reveladora, pois não de frente, em 

oposição que o vejo. Ao contrário, o observo ao meu lado. Às vezes estou um 

pouco adiante dele, mas ainda em sua lateral. Estar nesta posição em relação 

a Expedito é dividir com ele seu mundo. Já não o vejo diante de mim e sim 



79 

 

próximo, ao meu lado, e só se encontram nesta disposição aqueles que 

partilham comigo um mundo, um desejo ou uma afetação. No plano seguinte 

uma paisagem simbólica é construída pela encenação e serve também como 

ponto de fuga. Linearmente o personagem, que caminhava pelas ruas, agora 

entra em quadro e fica defronte a um grande edifício. Ele e a magnitude da 

construção arquitetônica. O prédio e a luz que ofusca em contraposição ao 

personagem. No plano seguinte a câmera está no chão e a desproporção de 

altura agora se volta à dimensão humana. Um novo corte e novamente a 

relação de opressão viabilizada pela onipotência de uma outra torre de 

concreto, agora vista perfilada. É como se aquele homem naquele instante no 

mundo urbanístico, veloz, material necessitasse reconfigurar os seus 

processos perceptivos.  

 

FIGURA 07 - Personagem fita as depressões do chão e em especial este buraco no asfalto, 

em Transeunte (2010) 

 

FONTE: ROCHA, Eryk. Transeunte.  

 

  É desse modo que o plano seguinte traz o seu olhar para uma poça 

d’água dentro de uma depressão formada no asfalto e que reflete pequenos 

raios de luz. Mais uma vez as texturas que compõem esta imagem somadas ao 

jogo de luz e a uma ideia de movimento viabilizam uma percepção estética que 



80 

 

se volta ao mínimo. Observar esta poça talvez abra brechas para se trazer o 

homem que concebe sua relação com o mundo a partir de um regime estético, 

emocional, imaginativo Não é o mundo das formas, científico representado pela 

composição arquitetural das moradias verticais que interessa ao personagem 

protagonista de Transeunte. É o oposto disso. Ele renuncia a isso, pois o ato 

perceptivo para ele não deriva do recebimento passivo das representações dos 

objetos (postura objetivista), nem tão pouco nasce das ideias que se tem na 

mente (postura idealista). Para ele aquele que percebe está no mundo, pois ao 

mesmo tempo age sobre ele e sofre a sua ação. É por isso que no caminhar de 

retorno à casa, entre a paisagem citadina e os barulhos das máquinas o sujeito 

olha para um ponto qualquer, observa algo banal, a poça, e aí vê-se diante da 

sua própria fluidez, diante do que a princípio seria banal, prosaico, mas que lhe 

revela algo que escapa a sua compreensão formal. A poça d´água vista pelo 

olhar da câmera subjetiva. Parece-lhe aquela altura que ele freia os passos 

largos que o levam ao lar e mergulha em uma observação rápida, o mundo 

apresenta-se, conforme o pensamento merleau-pontyniano, não como um 

objeto do qual ele possui a lei de constituição, mas como o meio natural e o 

campo de todos os seus pensamentos e de todas as suas percepções 

explícitas.  

 O mundo apresenta-lhe suas frestas que o consagram a ele próprio e 

passa a ser percebido porque é sentido, tal como as texturas e o leve 

movimento que a água esboça em contato com a poeira das ruas. Aquela 

imagem é o ponto de respiro entre as construções e parece não estar envolvida 

nos cânticos das máquinas que insistem em perfurar o terreno e nem envolvida 

com o trafegar de pessoas e automóveis que constituem aquele ambiente. Ela 

é o contrário de tudo isso. Está ali, e sua função escapa aparentemente da 

relação com o todo, bem sua existência não comunga da rede que forma 

aquela paisagem, ou seja, de certa forma há uma ruptura da objetividade que 

poderia circunscrever as relações tempo e espaço daquela imagem. É como se 

o personagem ao fixar aquela cavidade d’água, que como falei, é entrecortada 

por outros planos que trazem a dimensão concreta e geográfico-espacial da 

paisagem, invadisse o mundo fenomenológico que é simultaneamente 



81 

 

transcendental e eidético40, ou seja, há uma evidência de verdade nessa 

experiência que pressupõe a percepção como chave de acesso à relação 

consciência e fenômeno. Ele olha pra baixo para a pequena depressão no 

asfalto, mas antes a câmera observa o seu rosto e nele parece estar contido 

todo um universo de desejo e dúvidas. Acompanho o gesto que o faz baixar a 

cabeça e contemplar o chão. Contemplar como um ato perceptivo que se 

afasta de uma atitude natural cartesiana41, pois não há dúvida e sim 

permanência e profunda imersão do ser no mundo. É esse movimento que 

Expedito ensaia e que testemunho. Movimento derradeiro no espaço público, já 

que em seguida ele entrará na sua casa, no seu espaço íntimo.  

 Transeunte desenha uma cartografia que de alguma forma passa por 

uma regularidade, pois planos que trazem situações banais e cotidianas são 

permeados por andanças e sequências dentro do apartamento. É como se 

estes espaços afetivos que nascem dessas situações narrativas traduzissem 

plasticamente pulsões existenciais e ao mesmo tempo apresentassem uma 

certa imagem que condensa uma fenomenologia existencial. É assim que 

chego e entro na casa de Expedito. Seu prédio em meio a um centro urbano 

movimento, seu apartamento com detalhes da decoração, com objetos do 

cotidiano, como o rádio, a chaleira, a xícara de café estabelecem uma espécie 

de contraste entre mundos, entre o público e o privado, entre o sossego e a 

correria. No entanto, antes de entrar em seu espaço subo o elevador com o 

anfitrião. A câmera tão próxima, quase colada ao seu rosto evoca o desejo de 

mergulho em sua intimidade. Na face as rugas, a expressão de olhar, o 

contorno dos olhos e do nariz rascunha um mundo, lugar afetivo dotado de 

afetividade, tomado também de silêncios e porque não falar em perdas? Já 

                                                
40 Partindo de um pensamento hursseliano a redução eidética é um dos procedimentos centrais do método 

fenomenológico, significando que deve se concentrar a atenção nas coisas mesmas e não nas teorias. 

A redução eidética é o passo seguinte nesse procedimento, fazendo com que se visem as essências e não 
os objetos concretos. Por fim, a redução transcendental se dá quando a consciência engloba as essências 

e os objetos considerando-os como fenômenos. (JAPIASSÚ, Hilton e MARCONDES, Danilo. Dicionário 

Básico de Filosofia. 5.ed. Rio de Janeiro: Zahar, 2008.)  Sendo assim, a análise intencional  que conduz à 

redução fenomenológica produz a distinção entre sujeito e objeto ou consciência e mundo. Diante do 

exposto, compreendemos que com a redução fenomenológica o mundo permanece tal como era, 

conservando seus valores e suas significações antigas. Mas esses valores e essas significações – e entre 

elas seu sentido de existência – são “fenomenalizados”, isto é, desembaraçados da atitude ingênua que 

nos levava a colocá-los como sendo “em si” e assim acarretava essas especulações metafísicas que 

estorvam um conhecimento rigoroso. (DARTIGUES, p. 25, 2010) 
41 Chamo de atitude cartesiana a relação sujeito objeto impregnada por um cogito que se ancora no mundo 

da dúvida.  



82 

 

posso a esta altura inferir isso, pois lembro das imagens iniciais em que o 

personagem visita seu morto no cemitério. Não é o conjunto de seus traços 

fisionômicos que me indicará esses caminhos de significação. Não é. Alguns 

podem referir-se à rostidade42 como bloco de sensações que substantiva este 

tipo de plano super aproximado. Não é este regime sígnico que erupciona da 

tela quando subo com o transeunte até o seu andar. Não é o vértice 

congruente entre significação e subjetivação que se desenha. É algo de outra 

ordem e diz de uma sensação que nasce no ato da experiência, considerando 

aqui que esta está associada às camadas de significação, indubitavelmente.  

 Dotado de toda uma imagérie43 afetiva há toda uma espécie de rito, que 

se iniciou no elevador, e passa pelo longo corredor do andar que levará ao 

apartamento de Expedito. A passagem silenciosa, meio escura e com portas 

fechadas favorece o acesso ao mundo íntimo dele. Espaço da solidão, 

impregnado de banalidade. É assim o ambiente do personagem. Não é à toa 

que as primeiras imagens do interior do apartamento são de fotografias e porta-

retratos com imagens da infância e cenas em família. A câmera percorre este 

móvel e vai, como eu, observando tudo naquela sala ao mesmo tempo em que 

sigo logo atrás do dono da casa.  

 O plano que segue a entrada no ambiente doméstico é bastante 

significativo dentro da teia que esta sendo construída pelo diretor. De costas, o 

protagonista vai até a janela fechada e a câmera aproxima-se para observar 

com ele o que se encontra na paisagem que se constrói fora da janela. Ali, por 

alguns instantes observamos, eu e o personagem, o trabalho de uma 

escavadeira que remove um terreno ao lado do prédio. Duas coisas chamam a 

atenção na sequência. Primeiro o movimento frenético que a câmera faz junto 

ao solo. A agitação do dispositivo cinematográfico aparece de forma 

desordenada e sem uma justificativa qualquer. É como se ela ensaiasse um 

mergulho naquela superfície terrosa. Imersão caótica. A imagem aparece 

distorcida sem definição dos contornos e neste sentido terei apenas uma sutil 

                                                
42 Rostidade é um termo de Deleuze e Guattari esmiuçado em Mil Platôs e que se refere a um dispositivo, 

a uma superfície, a um mapa, uma paisagem. Ele é a derivação da relação existente entre o plano de 

significação e o da subjetivação.  
43 Termo utilizado por Jacques Rancière em o Destino das Imagens e que indica uma conjunto sensível de 

imagens produzidas pelas artes e que coloca em diálogo as dimensões históricas, culturais, artísticas e 

sociológicas impressas na própria imagem.  



83 

 

referência das cores. O trepidar da câmera impregna o espectador de um 

desconforto visual e, a esta altura, sinto-me um pouco tonta diante de tanto 

agito. A impressão é que a narrativa naquele momento quer levar-me a uma 

ruptura mais uma vez do lugar do conforto e do acolhimento pela segurança. 

Talvez seja importante encontrar o caos, chegar às bordas da percepção 

instituída para que se possa aprofundar de modo mais profundo a existência. O 

trabalho do trator escavando o terreno e este se tornando frágil, perdendo a 

sua forma original e se abrindo para o novo é observado do alto pelo morador. 

 Há uma espécie de balé que a máquina coreografa neste movimento de 

afundar-se contra a terra. Dança solitária e ritmada acompanha da trilha sonora 

dos motores. Ela afaga o solo, antes de retirá-lo dali. Mais uma vez a 

polaridade homem X máquina é instituída na narrativa. No entanto, aqui, o 

engenho mecânico representa o objeto que penetra a parte mais profunda do 

terreno revirando e escavacando a terra. No contraplano são os olhos de 

Expedito que saltam na tela. Olhos que fitam a cena do remeximento da 

vizinhança. Olhar formado por uma paisagem facial repleto de marcas de 

expressão e de alguma rigidez e que serve de pórtico de entrada para o mundo 

íntimo. Não é á toa que o plano seguinte é um plano estático de um quadro em 

que há o desenho de uma mulher. Aquele revirar da planície refere-se também 

a algo íntimo, da ordem da memória, e que constitui aquele ser. Planos 

estáticos da sala formam uma oposição em relação ao movimento das 

sequências anteriores em que há o caminhar, o translado das máquinas, por 

exemplo. Parece que ali dentro de casa tudo está suspenso e tudo encontra-se 

impregnado de eternidade.  

 Expedito bebe água, anda pelos cômodos da casa, escreve algo num 

pequeno papel, contempla a janela, tudo em silêncio. Há um clima de tédio que 

invade os enquadramentos tomados pela câmera. Há também certa dose de 

banalidade impressa na encenação. Essa banalidade vem do esgotamento e 

do esvaziamento de sentido que está contido no personagem e transborda 

sobre todo o seu olhar. Ela vem do estranhamento incorporado pelo 

personagem em suas andanças pelo mundo. Duas coisas precisam ser ditas a 

esta altura. Primeiro este esvaziamento não se refere a uma crise existencial, 

recurso comum a uma determinada tradição narrativa. Esvaziamento que diz 



84 

 

de um modo de vida singular e indica um estancamento, ou melhor, uma 

ruptura com uma dinâmica no qual o estar no mundo fratura a posição central 

antropomórfica e relativiza-a em relação aos objetos, visto que estes 

extrapolam a posição de seres inanimados que compõe um quadro, apenas 

com função cênica.  

No filme, e mais especificamente nas sequências que ocorrem no 

apartamento do personagem as coisas tomam vida e incorporam o próprio 

corpo de Expedito. É como se ali os objetos e os espaços escapassem daquele 

pressuposto de serem projeções da nossa interioridade, mas ao contrário, “ter 

acesso aos objetos, livre de todo os vestígios humanos”, conforme os dizeres 

de Merleau-Ponty. Sendo assim, o corpo torna-se não parte de si mesmo, mas 

um objeto como outro qualquer no mundo e, como qualquer outro objeto, algo 

exterior a ele enquanto sujeito pensante44. Ali, no apartamento quase que 

fotograficamente, ou seja, em planos rápidos e parados os objetos vão sendo 

apresentados ao espectador. Simultaneamente o personagem faz na minha 

frente coisas corriqueiras como beber água, tomar um remédio, esperar o 

tempo passar esfregando uma mão contra outra. Vez por outra ele observa a 

janela e nela, sabemos, há todo um mundo de movimento e possibilidades 

pululando.  

 

   Esvaziamento que de modo nenhum concerne mais ao mundo do  
   artefato ou do  simulacro, um esvaziamento que aí, diante de mim,  
   diz respeito ao inevitável por excelência, a saber: o destino do corpo  
   semelhante ao meu, esvaziado de sua vida, de sua fala, de seus  
   movimentos, esvaziados de seu poder de levantar os olhos para mim  
   (HUBERMAN, p. 31) 

 

O mundo de sons e notícias entra pela janela da televisão para Expedito. 

No entanto, mais uma vez o tema da morte volta-se a deparar-se com ele e 

novamente um close nos seus olhos apresenta uma austeridade d’alma, essa 

causada pela paisagem facial delineada por seus fisionômicos e somada pelas 

marcas da idade que imprimem uma cronologicidade a sua pele. No aparelho 

de TV o relato de um assassinato invade a sala a narração da matéria 

jornalística quebra o silêncio de antes. Na voz off televisiva os detalhes do 

                                                
44  Quando me refiro à expressão sujeito pensante dialogamos com pensamento de Descarte quando este 

separa o sujeito cognoscente do mundo físico.   



85 

 

assassinato de uma jovem de 14, conforme informações que são reveladas 

pelo som e pelas imagens, somam-se às imagens de dor e perplexidade dos 

parentes e dos jovens colegas da vítima que vivenciaram e souberam do ato 

criminoso. Neste momento a imagem que se vê  passa a ser a videográfica, a 

que vem da televisão, conotando que ali, ou melhor, aqui, no filme, a referência 

de mundo passa a ser o do eletrodoméstico de 29 polegadas que decora a sala 

de estar do conjugado. A vida do mundo criado pelo discurso jornalístico se 

mistura a do protagonista e dentro deste contexto faz todo o sentido os dois 

planos que antecedem a esse e que mostram o personagem parado e sentado 

esfregando as mãos uma contra a outra ritmadamente e de modo terno, a 

princípio, despropositadamente. Depois é a vez dele acarinhar as mãos no 

rosto de duas maneiras diferentes, com a palma e com o dorso. Duas formas 

de sentir sob peles de mesma natureza, mas com características distintas. 

Esses dois planos trazem uma aura introspectiva e indicam que ele está em 

uma atitude reflexiva. Sem diálogos até àquela altura do filme45, tudo o que se 

sabe sobre aquela existência está no silêncio, no vazio e na gestualidade. 

 No caso do silêncio, refiro-me essencialmente a um processo interno do 

senhor de meia idade que estou acompanhando. O olhar da câmera o constrói 

como sendo um sujeito que articula algum desejo pela não-verbalização (ele 

pouco usa a palavra para comunicar-se) com uma gestualidade impregnada de 

significância. Ao não oralizar com a frequência que espero de um personagem 

ele traz também um dos traços mais importantes da existência, que é a solidão. 

Como ênfase a isso há também uma certa postura que diz de um momento 

existencial em que a troca de significados com o mundo é reconfigurada. Há 

toda uma afectação46 vivida pelo personagem e que pertence à ordem do não-

dito. Desta forma o personagem ao silenciar contribui para a abertura do corpo 

para um fluxo de acontecimentos, favorecendo neste sentido uma abertura da 

corporeidade para a sua indeterminação. É como se ele ao escolher um tipo de 

                                                
45 Na realidade em Transeunte há poucos diálogos. A primeira conversa ocorre aos 25 minutos quando o 

personagem vai ao posto da previdência social para receber a primeira concessão do seu benefício de 

aposentadoria.B 
46 Quando utilizo o termo afectação dialogo com o pensamento de Gilles Deleuze e Félix Guattari quando 

diz que o afecto são forças corpóreas pré-individuais que aumentam ou diminuem a capacidade do corpo 

em agir. (CLOUGH, 2010, p. 207). 



86 

 

sutil emudecimento47 pudesse dilatar a sua consciência através da ênfase na 

escuta do mundo. Perceber o mundo através da rarefação da palavra. Este foi 

a opção incorporada pelo personagem. Perceber a si próprio na dobra, no 

comum através de outra experiência sensorial, como a fricção entre as mãos, é 

o trajeto feito pela narrativa vivida pelo senhor carioca.  

  Há poucos diálogos e falas em Transeunte. Mas quando há falas, elas  
   nada explicam. Os diálogos pouco dizem, dizem coisas banais como  
   nome, idade, onde vai de táxi. (...)Em Transeunte, não há monólogos  
   interiores, narrações em off. O protagonista nem qualquer outro  
   personagem reflete sobre si mesmo pela fala. Apenas acompanhamos  
   o que Expedito faz, os seus gestos, a rotina de quem já não mais está  
   no mundo do trabalho, que vive cada momento sem grandes emoções.  
   (LOPES, p.8) 

 

Nos planos que trazem as cenas da reportagem televisiva parece haver 

certa identificação entre aqueles que se comovem e apresentam seu 

desespero e o personagem que assiste ao televisor. Esta é apenas uma 

inferência que faço a partir dos dados revelados pelo desenvolvimento do 

roteiro fílmico. O plano seguinte com imagens e sons de chuva contrapõe-se à 

severidade do anterior, pois o fluido toma aquele universo e parece lavar os 

prédios que vivem ao redor do homem idoso e que não se abrigam nem da 

água que cai do céu e nem da noite com sua mansuetude e mistério. É neste 

desenrolar de um tempo lentificado em que há um explícito afastamento de 

qualquer ideia que se aproxime de um desejo narrativo de contar-se por ação 

dramática. Aqui a opção é outra. O foco neste filme é aproximar-se de uma 

contenção dos gestos e de um movimento que busca a contemplação e, sendo 

assim, é oportuno que este olhar que se lança ao mundo (personagem) e à 

obra (eu, espectadora), simultaneamente, priorize o fenômeno de aparecimento 

em si e a banalidade. Essa contenção no mínimo, no detalhe.   

Banalidade, como já foi dita, impregnada pela contaminação da lógica 

industrial e maquínica. Expressa nas ações cotidianas e refletidas no 

esvaziamento de sentido. Todos os planos formados nesta sequência do 

apartamento são planos estáticos, ou seja, a câmera parada fotografa o 

ambiente e os cortes acontecem numa certa cadência, mas, no entanto, eles 

obedecem a uma lógica interna que tenta apresentar o abrigo de Expedito no 

                                                
47 O que chamo de sutil emudecimento é esta opção por um silêncio não imposto, mas trazido para a tela 

pelo personagem. 



87 

 

detalhe, trazendo um topos afetivo formado por objetos, presenças e 

ambientação. E me parece aqui que esta opção é para indicar que a atenção 

aos gestos, à materialidade dos objetos e ao ambiente concreto deve ser 

soberana e que, consequentemente, a observação deve privilegiar a relação 

homem e espaço. É interessante também apontar que há uma nítida diferença 

em relação ao comportamento da câmera na rua durante as caminhadas e 

dentro de casa. No primeiro, ela encontra-se solta, fluida, acompanhando o 

movimento, o deambular do corpo antropomorfo. Testemunha-se 

constantemente essa sua agitação, visto que o dispositivo cinematográfico no 

espaço externo das ruas insiste em dar conta de toda a movimentação da 

cidade. Já dentro do apartamento, como estou apontando nas últimas páginas 

desse texto, a postura é outra e tudo é envolvido numa estaticidade48.  Essa 

por sua vez não diz apenas de algo vinculado à técnica do cinema, mas liga-se 

intimamente à condição existencial do personagem protagonista, do seu modo 

de vida, da sua relação com o mundo.  

 

FIGURA 08 –A câmera aproxima-se do rosto de Expedito, em Transeunte (2010) 

 

FONTE: ROCHA, Eryk. Transeunte.  

 

                                                
48  O termo estaticidade é compreendido aqui como sendo uma qualidade de algo que é estático. No 

desenvolvimento do pensamento apresentado a estaticidade é revelada através de uma postura fixa da 

câmera que constrói planos parados.   



88 

 

É interessante observar que os gestos de Expedito se completam diante 

do toda uma sonoridade existente em seu entorno e também nos sons que ele 

emana. Estes sons marcam o novo dia, o amanhecer depois da chuva que 

molhou a cidade. Sons prosaicos do seu próprio ressonar, do tic tac do relógio 

pendurado na parede, de um sino chamado mensageiro do vento49 colocado 

em algum lugar do apartamento, de um fósforo acendendo e do tilintar de uma 

colher num copo. São eles que me trazem de volta à rotina cotidiana do 

personagem numa série de atos cadenciados, tudo visto bem de perto numa 

intimidade tão grande que provoca estranhamento. Como estar tão próximo de 

alguém como o personagem interpretado por Fernando Bezerra? Como ser 

testemunha de ações tão corriqueiras que parecem ser feitas por mim, mas 

que não me pertencem? Depois do momento do preparo do café da manhã a 

câmera recua um pouco, respiro e passo a ver o personagem alimentando-se a 

uma distância média.  

Um plano estático no calendário indica em que momento a história se 

ancora e logo adiante saberei a importância daquela sexta-feira, início de 

outubro, como o olhar fixo no calendário indica. Essa ancoragem na 

temporalidade cronológica contrasta com a atmosfera aiônica que impregna o 

filme, ou melhor, com a atmosfera errante confirmada a cada plano, a cada 

corte, nas sequências. Um corte seco surge como uma ruptura e mais uma vez 

a observação do personagem volta-se ao mínimo, no caso, a uma formiga que 

se encontra em cima de um prato raso colocado à mesa. Ela anda sobre a 

superfície do utensílio doméstico em que há um desenho floral, como se aquele 

fosse seu ambiente natural. Expedito acompanha essa movimentação com o 

dedo próximo que também desliza sobre a louça. Em seguida um super-close 

no seu olho traz toda uma geografia formada pela cronologia impressa na pele 

ao redor do seu olhar. Mas não é Cronos que é evocado no instante em que 

percebo a imagem. Ao contrário, nela há algo ligado outra dimensão da 

experiência temporal. Novamente deparo-me com os sulcos que formam sua 

face e marcam a passagem do tempo. Seu olho toma toda a tela como se 

aquela imagem, ali, apontasse para a possibilidade de uma experiência 

perceptiva singular, como se aquela super aproximação favorecesse ao acesso 

                                                
49  “Mensageiro do vento é um sino” é usado para melhorar a energia do local, por meio do vento. 

Pertencente à cultura oriental dialoga certas como o budismo e Feng Shui. 



89 

 

a um mundo da consciência que erige da relação entre um eu e o outro de 

modo que nestas perspectivas que se confrontam, se acolhem e, 

consequentemente, compartilham um aparecer de um sentido. Tal qual o 

pensamento pontyniano, quando este aponta o mundo fenomenológico.  

  O mundo fenomenológico é não o ser puro, mas o sentido que   
   transparece na  intersecção de minhas experiências, e na intersecção  
   de minhas experiências com aquelas do outro, pela engrenagem de  
   umas nas outras. Ele é portanto inseparável da subjetividade e da  
   intersubjetividade que formam sua unidade pela retomada de   
   minhas experiências passadas em minhas experiências presentes, da  
   experiência do outro na minha. (MERLEAU-PONTY,  p.18) 

  

 Portanto quando vejo de tão perto o olho de Expedito na penumbra é 

como se ali houvesse uma imagem reflexa que me provoca e ao mesmo tempo 

me convoca a olhar o mundo de outra forma, quase como um exercício 

filosófico que diz que “a verdadeira filosofia é reaprender a ver o mundo, e 

nesse sentido uma história narrada pode significar o mundo com tanta 

“profundidade” quanto um tratado de filosofia” (IBDEM, p. 19). E nesse 

exercício de observação o olhar deve-se voltar para coisas, objetos, a principio, 

sem tanto significado, ou seja, observar o mínimo e o detalhe é um 

comportamento adotado pela câmera e que traz em si a dissociação da relação 

com o mundo mais estável, das coisas dados e dos sentidos já construídos. É 

assim que a câmera super aproximada de Transeunte persegue a formiga em 

seu correr pela mesa. O gesto lúdico esta contido de significação, pois a ação 

metaforicamente prenuncia o próprio trafegar do personagem que se dará 

alguns planos seguintes. O caminhar da formiga potencializado pela 

aproximação da câmera converge para uma espécie de associação entre o seu 

movimento e o da figura humana que o observa e se aproxima dela com dedo. 

Ela anda sem rumo, às vezes realiza movimentos circulares, em alguns 

instantes parece trôpega e não reagem à presença da mão de Expedito.  

 

 

 

 

 

 

 

 



90 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURA 09 –Expedito observa a formiga caminhando em cima do biscoito, em Transeunte 

(2010) 

 

FONTE: ROCHA, Eryk. Transeunte.  

 

 É importante refletir sobre o que vem a ser o mínimo dentro deste 

contexto estético e qual a sua implicação para o processo de trans-

substantivação da percepção. Pensar o mínimo no discurso cinematográfico é 

relacioná-lo a um enxugamento do excesso, ou seja, a aproximação máxima 

com a contenção, que é a marca que deriva do encadeamento cênico50. Não 

há sobressaltos e nem clímax. Na constelação de filmes com os quais 

Transeunte se aproxima as explicações psicológicas sobre os personagens são 

                                                
50 Chamo encadeamento cênico o desenvolvimento do enredo somado à representação dos personagens. 

Neste sentido, aqui, as ações dramáticas reverberam um estar no mundo em que o mergulho no fluxo do 

cotidiano revela algo que se pode ser apelidado de neutro, ou seja, a linha da história apresenta na tela é 

apagaziguada em função de uma temporalidade ancorada na contemplação e na busca por outras chaves 

perceptivas de construção e acesso ao mundo.  



91 

 

abandonadas e nada é dramatizado. Comentado por Ana Amado (2006) como 

o minimalismo dramático, a estética do mínimo trazida à tela na obra de Eryk 

Rocha indica uma desdramatização da vida, da encenação51. E um dos indícios 

dessa atmosfera criada no filme é que ao percebê-lo, ou melhor, assisti-lo, os 

espectadores passam, em um primeiro instante, a questionar a que gênero 

(ficção ou documentário) ele pertence, visto o despojamento e a natureza 

híbrida da relação que o personagem estabelece com a rarefação da forma, 

que pode ser vista como um ensaio ou um filme experimental52, e da expressão 

do personagem.  Aqui também não há espaço para alegoria e o personagem 

aponta para o não reflexivo e o silêncio. Visualizar o mínimo dentro deste bloco 

de sensações é também voltar-se ao detalhe, ao desapercebido, ao sem-

importância e esta atitude ratificada pela câmera só é possível em função e 

como consequência direta da postura contemplativa e da temporalidade 

dilatada.   

 A existência de planos como o da formiga e o da escavação, por 

exemplo, trazem consigo o desejo de relacionar e tensionar o mundo prosaico 

das formas concretas e o mundo interno de Expedito. Nesse imbricar o que se 

vê na tela parece refletir o movimento que deriva desse encontro de mundos e 

dentro dele ocorre uma abertura de sentido, tendo em vista que a percepção, 

enquanto intenção de nosso ser total, traduz e dilata a experiência de ser no 

mundo. Esses planos incorporam-se ao cogitatio do próprio fluxo fílmico e 

também reintegram instantaneamente e insistentemente o bloco de afetos do 

                                                
51 Compreendo aqui encenação como sendo a relação entre dois corpos, o maquiníco (a câmera) e o 

antropomorfo (do personagem, no caso, Expedito), tudo dentro de um espaço e mediado por uma 

experiência temporal.  
52 Apontar a forma e nomear de filme ensaio ou filme experimental encontra-se de modo secundário 

dentro do horizonte de reflexões a que este trabalho se destina a priori, visto que o mergulho aqui busca 

cartografar que blocos sensíveis são formados a partir da experiência da errância. No entanto, considero 

mesmo assim ser importante ponderar sobre que tipo de poética essas expressões nomeadas acima 

configuram. Sendo assim, à primeira vista pensar a ideia do filme-ensaio ou cinema experimental nos 
dizeres do teórico Einsenstei, é aproximar-se em certa medida de um modo de expressão cinematográfica 

que traz consigo uma aura errante, visto que o elemento processual é prerrogativa constituinte da sua 

natureza. Neste caso, a obra fílmica encarna em si o desejo de ser instável, efêmero e movente 

permanentemente. Nela figuras de linguagem como a metáfora e a metonímia, por exemplo, são 

fundamentais e integram a sua escritura e tudo que adentra a imagem é ressignificado ganhando uma 

outra relação com o mundo. Já dentro do contexto do que se chama cinema experimental pode-se também 

fazer uma inferência similar, pois o que vem a ser experimental alimenta-se, sobretudo, da experiência e 

da relação cinemática no tempo e no espaço. Esse estilo de pensar e fazer cinema constrói-se a partir da 

ideia de ruptura com os códigos lingüísticos vigentes, pois o apresentado ali se propõe sempre a se tornar 

diferença em relação ao instituído. O cinema experimental tende a estabelecer uma diálogo estreito entre 

várias expressões artísticas, diluindo as fronteiras, bem como apresentar uma obra fronteiriça 



92 

 

universo do personagem. É por isso que estilisticamente os planos seguem a 

mesma coreografia53: primeiro homem ao centro, segundo contemplação da 

natureza e terceiro observação de cenas que ocorrem na paisagem externa ao 

apartamento do protagonista. Parece, em determinada altura do 

entrelaçamento de olhares e planos, que a significação resultante deles 

sustenta-se, antes de mais nada, pela congruência entre o visível e o sensível, 

apreendidos por uma multiplicidade de corpos que se encontram no 

acontecimento do evento cinematográfico, ou seja, na sua exibição, tendo em 

vista aqui que se parte da ideia de que as vidas encenadas são incorporadas 

no momento em que elas são apresentadas ao espectador e este são afetados 

pelas mesmas. São estes os fios tecidos no contato com o filme e que 

apresentam a constelação de afetos do primeiro bloco narrativo de Transeunte. 

É esta a experiência perceptiva provocada em relação, seja ela entre os 

planos, seja ela entre o olho que testemunha.  

   É ora a aderência do percebido a seu contexto e como que sua  
   viscosidade, ora a presença nele de um indeterminado positivo, que  
   impedem os conjuntos espaciais, temporais e numéricos de se   
   articularem em termos manejáveis, distintos e identificáveis. E é este  
   domínio pré-objetivo que precisamos explorar em nós mesmos se  
   queremos compreender o sentir. (MERLEAU-PONTY, p. 34)    
 

 Na dobra formada pela intersecção e relação dos planos, ou seja, no 

sistema eu-outro-mundo a aparição trazida pelo pólo mundo é mediada nestas 

sequências pela presença da máquina, quer seja ela uma escavadeira, uma 

televisão ou um automóvel, tudo é instável e as imagens não apresentam 

profundidade de campo, depois do foco o fundo mostra-se borrado sem 

definição e esta qualidade da imagem parece refletir a característica do 

personagem de preferir a superfície, o contato com a materialidade sem 

desejos de mergulho, sem questionamentos, sem a transcendência resultante 

de uma possível relação com os objetos. O contato com o objeto de forma 

direta sem mediação é expressa neste aparecer da imagem. Expedito encara 

de perto, recorta bem o que pretende observar e não se interessa por nada 

                                                
53 Chamo de coreografia uma certa repetição de naturezas de planos que há neste filme e que formam um 

plano sensível do qual se estabelecem as relações. Nesta dança de sensações as recorrências formam um 

anteparo para a experiência estética que se forma a partir dela. Coreografia aqui assume o sentido de 

movimento ritmado, compostos  por passos e que apresentam determinada significação quando pensada 

no conjunto. É assim que quando o personagem entra em casa formam-se estes planos em que a 

observação da câmera, que é também o olhar de Expedito, volta-se ao prosaico, por exemplo.  



93 

 

além dele e do que esta em close para mim. É assim também que ele 

acompanha o trabalhador da construção civil que carrega algo e caminha sobre 

o terreno pedregoso localizado vizinho ao prédio do observador solitário. A 

similaridade plástica das duas imagens (a anterior da formiga e a do homem 

trabalhador) conota a tese central do filme: o movimento dos corpos flagrados 

pela câmera desenha um trajeto repleto de instabilidade, movimento, errância.  

 A errância de Transeunte esta contida de modo potencializado na forma 

fílmica, o filme-ensaio, como apontado anteriormente, no modo de vida, na 

existência construída - que advém da relação do corpo do personagem com a 

câmera - e no caráter passageiro, fugidio, em que se relacionam os planos. A 

errância é sentida a todo o instante na película. A temporalidade impressa nela 

traz isso de modo latente, pois na contemplação a hecceidade54  do ser 

transcende-a com um excesso sempre emergente, um hiato criado no ente 

entre a atualidade do seu próprio presente e o seu possível vir a ser. A 

experiência temporal construída a partir e dentro do filme é a expressão de 

uma cisão interna do ser, “o rasgão pelo qual este, diferenciando-se, se faz 

outro, para, nessa sua alteridade – explicitando o seu conteúdo interno, as 

suas virtualidades latentes, mas  persistindo como o mesmo – se retornar e 

constituir como ser, uno-múltiplo” (FARIA BLANC, 1998, p. 46).  

 A errância do filme apresenta-se de múltiplas maneiras. Traduz pelo 

estado enlutado do personagem, por seu olhar contemplativo, seus silêncios e 

seus gestos, já que todos esses elementos enumerados são indiciais de uma 

condição existencial errante encarnada pelo personagem. Dentro desse 

contexto há ainda a opção do mesmo por caminhar pelas ruas do centro. Não é 

a toa que a ambientação do filme seja o centro de uma metrópole. Na 

paisagem trazida à tela o espaço é a materialização da existencialidade da vida 

encenada pelo ator Fernando Bezerra, pois os quadros mostram um local 

tomado por um presente esvaziado, como é o caso das ruas que conduzem ao 

prédio dele, mas também nele está contido uma possibilidade de futuro ainda 

                                                
54 Hecceidade aqui é entendida partindo da compreeensão de Deleuze e Guattari como sendo 

individuações sem sujeitos e associando-o ao conceito de devir também alinhavado pelos dois autores em 

Mil Platôs. (…) como um devir não tem sujeito distinto de si mesmo; mas também como ele não tem 

termo, porque seu termo por sua vez só existe tomado num outro devir do qual ele é o sujeito, e que 

coexiste, que faz bloco com o primeiro. Sendo assim, o que o caracteriza como sendo único e individual 

dá-se numa espécie de devir- singularidade.  



94 

 

incerto e talvez improvável. É por isso que há a recorrência do plano do terreno 

em construção. Esse espaço traduz essa ideia metaforicamente de uma terra 

que está sendo mexida para virar algo que não se sabe com precisão o que é. 

A obra inacabada, na realidade, recém-iniciada, indica não apenas a 

transformação de um lugar, mas também a de um homem. Mudança que 

carrega consigo a abertura para algo singular. É por isso que ele contempla da 

janela a paisagem mutante ao seu redor. Naquele momento tudo parece estar 

rodeado de transitoriedade e de alguma forma isso o apazigua um pouco, pois 

há nele também esta sensação. Ele olha pela janela, eu olho para ele 

contemplando e este circuito de percepções parece movimentar-se o tempo 

inteiro. Volto com a câmera para o seu rosto de perfil novamente em 

primeiríssimo plano e o som da sua respiração junto ao tilintar do mensageiro 

do vento e ao ruído grave e longínquo da máquina escavadeira forma um 

novelo de significados.  

 De modo subjetivado a máquina cinematográfica incorpora o desejo do 

narrador de esmiuçar o terreno em que está acontecendo a obra. Ele examina 

com movimentos distintos e a câmera mergulha no local registrando toda a 

dinâmica efervescente impregnada na obra, quer seja pelo vai e vem dos 

operários ou ainda pelo trabalho da escavadeira que revolve incansavelmente 

a terra. Em contraponto a isso dois planos seguintes são estáticos e a figura 

humana do protagonista toma o quadro todo cochilando ou desperto olhando 

para o vazio.  

 

FIGURA 10 –Câmera enquadra em primeiríssimo plano detalhes do corpo do protagonista, em 

Transeunte (2010). 



95 

 

 

FONTE: ROCHA, Eryk. Transeunte.  

 

 Neste bloco do filme surge o personagem limpando um pequeno rádio 

de pilha, objeto que irá acompanhá-lo em vários momentos. Esta ação de 

cuidado com o aparelho vai ser melhor compreendida no decorrer da história. 

No entanto, aqui, todo um rito é construído em torno do objeto. Ele limpa, 

coloca as pilhas delicadamente, fecha o compartimento, que armazena os 

cilindros que convertem energia química em elétrica, e liga-o. Ao ouvir a 

música do rádio pela primeira vez o personagem reage de forma mais explícita 

à estimulação externa. Seu pé acompanha o ritmo da música batendo 

cadenciadamente. O aparelho traz ao mundo dele novas experiências e ele 

passa a ser afetado e responder a esta afetação que ora é da música, ora é da 

narração jogo de futebol. Sua cabeça também “dança” ao som de uma música 

do cancioneiro brega que traz em seus versos frases que falam sobre término 

de relação, de saudade e lembranças.  

 O primeiro bloco do filme traz em si as várias chaves que serão 

acionadas ao longo de toda a trajetória que se acompanha na tela. Primeiro 

esta relação de tensão entre o mundo do apartamento e o externo, depois a 

observação dos detalhes, a insistência na contemplação e o olhar vazio sobre 

o mundo. Expedito transita entre esses espaços e joga no mundo seu olhar 

sobre eles. É a relação entre os dois contextos, o da casa e o do centro do Rio 



96 

 

de Janeiro, que também alinhava a aura errante do filme, bem como as outras 

questões já mencionadas.  

 Já é dia e depois de descer pelo elevador antigo o personagem volta à 

paisagem anterior dos muros da construção e a partir daí novamente inicia uma 

espécie de jornada errante pelas ruas da cidade. Só que aqui a errância 

assume outras feições. Se a princípio ela é pensada como um caminhar ou 

viagem sem destino, na trajetória de Expedito ela é ressignificada, pois a ela 

agregam-se o luto, o anonimato e a experiência da percepção tangenciada pela 

máquina e por objetos do cotidiano.  

   Enquanto estou abatido por um luto e entregue ao meu sofrimento,  
   meus olhares já erram diante de mim, interessam-se sorrateiramente  
   por algum objeto brilhante, recomeçam sua existência autônoma.  
   Depois deste minuto no qual queríamos encerrar toda a nossa vida, o  
   tempo, pelo o tempo pré-pessoal, recomeça a se escoar e arrebata,  
   senão nossa resolução, pelo menos os sentimentos calorosos que a  
   sustentavam. (MERLEAU-PONTY, p. 125) 

 

 É este olhar que escoa e que resiste a integrar-se de modo instituído 

que acompanha o transeunte pelas ruas, pelo metrô, no posto da previdência 

social. Ele só se interessa, só é desperto na sua curiosidade pela construção, 

edificação localizada ao lado seu prédio, e pelo que é movediço. É por isso que 

seu interesse é reiterado várias vezes quando ele entra em contato com o 

terreno vizinho. Já dentro do metrô ele olha os rostos dos passageiros, 

acompanha seus gestos, mas desliga-se ao mesmo tempo dele quando evita 

ouvi-lo e prefere escutar seu programa jornalístico pelo rádio. No espaço 

apertado do transporte sobre trilhos são as figuras femininas que lhe chamam a 

atenção, ora uma jovem com um filho no colo entra em close sob seu olhar, em 

outro segundo é uma jovem que abraça suas próprias mãos. Na transição para 

a sequência seguinte são os rostos de senhoras que são enquadrados por ele. 

Planos aproximados de documentos como uma carteira de identidade e a 

carteira de trabalho da previdência social dão pistas do local em que se 

encontra o personagem. Sonoramente o barulho das máquinas de escrever e 

vozes burocráticas ditando números também completam a informação. 

Naquele lugar Expedito Silva Soares - de 65 anos, filho de Metilene Silva 

Soares, morador da Rua Ubaldino do Amaral, 250, apartamento 807 - lhe é 

concedido o benefício da aposentadoria.  

 



97 

 

FIGURA 11 – Personagem caminha pelas ruas do centro do Rio de Janeiro, em Transeunte 

(2010) 

 

FONTE: ROCHA, Eryk. Transeunte.  

 

 A sequência seguinte (figura 11) é bem emblemática para o contexto do 

filme. Traz o personagem em plano médio na calçada em meio à multidão de 

pessoas que andam rapidamente. O olhar do protagonista mostra-se distante e 

parece não se incomodar com o vai e vem que divide o passeio público com 

ele. O rádio de pilha encontra-se ali como extensão do seu corpo e dos fones 

de ouvido escuta-se um programa sobre relacionamentos, espécie de quadro 

de auto-ajuda que fala sobre relações amorosas apontando soluções, 

problemas em tom de aconselhamento. Quando a estação radiofônica é 

sintonizada ouve-se o locutor falando sobre “uma postura do ser humano de 

rotular, carimbar, catalogar, nomear tudo”. Essa fala do apresentador do 

programa converge com um ideal que o filme constrói: a busca por uma 

experiência singular no mundo passa por uma esteticidade na relação com os 

objetos e, simultaneamente, pousa o desejo num estado da relação sujeito 

objeto em que as coisas ainda não foram nominadas, ou seja, o que o locutor 

evoca enquanto pensamento e condição existencial é o pano de fundo que 

ancora Transeunte. Neste sentido a intencionalidade com a qual a consciência 

lança-se sobre o objeto produz um conhecimento de mundo singular e este 



98 

 

deve ser constituído a partir de uma percepção sensível que diz de uma 

subjetividade que é acionada a partir do instante em que o fenômeno acontece. 

Esta postura fenomenológica diante dos objetos reconhece as camadas que o 

envolvem e também traz a sua identidade. Diante do exposto, quando o locutor 

fala em tom crítico, quase que desaprovando “a característica do ser humano 

em nomear tudo” ele, sutilmente, dá pistas para pensar dentro do contexto 

fílmico uma proto-filosofia do conhecimento que prescinde da experiência 

estética. No campo sensível, que é alicerçado nestes planos, três formas de 

percepção do objeto apresentam-se: a que diz da relação entre a parte e o 

todo, a identidade que se constrói na multiplicidade e àquela que  se beneficia 

no jogo entre presença e ausência.  

  No passeio público Expedito a principio fica parado no meio dos 

transeuntes. Parece querer de alguma forma conter aquele fluxo. Ele também 

não responde àquelas presenças, como se estivesse distante. Mas em 

seguida, anda num ritmo próprio, parece querer marcar seu tempo diante da 

multidão. Seus olhos estão preenchidos de um  vazio, e esse talvez venha do 

fato dele ter sua identidade apagada, dele ser um anônimo. O personagem não 

fixa o olhar em nada e não responde às presenças humanas que circulam ao 

seu redor. Os seus olhos não esboçam nenhuma sensação, nem felicidade, 

nem tristeza, nem calma e nem contentamento. Olhos que vagueiam no 

mundo. Olhos caminhantes, como o corpo de Expedito, que se encontram num 

estado anterior à construção de pensamentos, que não contêm expectativas, 

promessas e temores. Olhos que apresentam um corpo caminhante que se 

nutre não da meta, do desejo de chegar a algum lugar, mas ao contrário, 

alimenta-se do caminho, do que se vive, testemunha-se e encontra-se na 

travessia. É assim que ele caminha para a câmera em plano médio com o 

fundo borrado, com fones de ouvido ligados num programa de rádio. Seu 

deambular tem uma coreografia exclusiva, anda-se num pé e noutro e o resto 

do corpo responde nesse vai e vem. Essa fisicalidade do corpo que anda é 

essencial para a compreensão deste sujeito que percebe e que está situado 

dentro de um contexto formado por tempo e espaço específicos.  

 A percepção do mundo que se dá no fluxo do movimento empreendido 

pelo personagem passa pela perspectiva dele e que responde aos estímulos 



99 

 

sensoriais que atingem os objetos e ele próprio – os sons, a luz, etc. Sendo 

assim, perceber a errância do filme é perceber o corpo como sujeito e objeto, 

tornando-se corporificado, incorporado e, em certo modo, este mundo 

constituído pelo filme não faria sentido se não houvesse a criatura corpórea 

que observa. O corpo que caminha no mundo acolhe a expressão subjetiva 

resultante da relação sujeito objeto. Para tanto, o que vejo do mundo no portal 

aberto por Transeunte passa pela expressão corpórea do recém-aposentado 

que me conduz e me apresenta à construção desse mundo. A experiência dele 

passa a ser a minha em determinado instante do filme e isso promove uma 

certa fratura com relação às posições instituídas. Dentro desse bloco sensível 

infere-se que a subjetividade representada aqui pelas imagens e acima de tudo 

pela câmera que assume o olho do personagem prescinde de um corpo, ou 

melhor, da incorporação da subjetividade, de uma intencionalidade e da 

errância. Há nessa altura do filme um comportamento da câmera que 

microscopicamente observa a geografia humana que compõe o ambiente. A 

princípio ela enquadra rostos e em seguida partes do corpo, como a mão de 

um senhor idoso sentado num banco de praça ou a parte dos seus cabelos.  

 Sozinho o personagem vai revelando seus hábitos e sua rotina em meio 

ao anonimato. O que viria a ser essa experiência de ser anônimo dentro do 

mundo costurado no filme? Ser anônimo traz em si a possibilidade de se 

pensar o eu no mundo a partir da experiência vivida através de um 

apagamento entre outras pessoas, pois o anonimato é justamente a supressão 

de uma identidade, ideia que dicionaristicamente está ligada ao campo 

semântico que indica sem assinatura, sem nome. A experiência do anonimato 

é mais um dos pontos que convergem com a associação da ideia de elaborar, 

via mundo fílmico, um projeto ontológico que visa ter acesso ao mundo das 

essências, tal qual preconizava o ideário fenomenológico de base hursseliana. 

Como anônimo talvez surja a brecha para a eclosão desse encontro com as 

coisas mesmas, visto que há uma espécie de desnudamento das identidades 

fixas, das posições instituídas e regulares. Ao contrário, no anonimato a fluidez 

de ser como um todo, de pertencer a uma totalidade dispersa, favorece a 

reconstrução de sentido a partir de um contato direto com o objeto. Contato 

viabilizado na experiência caótica que vem da multidão e da não identificação 



100 

 

do personagem com aquele outro que se coloca na coletividade junto a ele, ou 

seja a sua não-diferenciação promove uma expressão de caos e isso favorece, 

através da dobra promovida via sua condição de anônimo, a dissociação com o 

mundo e em seguida a construção de um outro modo de percepção e de 

preenchimento de significado. Submeter a experiência de elaboração do 

sentido por meio de acúmulo e reorganização de experiências sedimentadas 

dialoga com o pensamento de Merleau-Ponty55 quando ele revisa os preceitos 

da fenomenologia traçada na sua obra seminal Fenomenologia da Percepção. 

Articulando este mergulho de Merleau-Ponty com o universo fílmico pode-se 

dizer que os dados visuais produzem um mosaico de sentidos que serão 

impregnados no olhar do personagem caminhante. É por isso que ele para em 

vários momentos do seu percurso pelo centro do Rio de Janeiro. Há neste ato 

um desejo de tentar se diferenciar da multidão e de tentar escapar a ela 

lançado-lhe um olhar diferenciado. Esse está impregnado da sua própria 

existencialidade e nutre-se também do que lhe é dado em configurações 

presentes.  

   No início do curso, Merleau-Ponty rejeita a análise intelectualista da  

   subjetividade (que antepõe a toda experiência vivida uma apreensão  

   conceitual) em favor da descrição da consciência como   

   primordialmente inserida no sensível. Conforme tal descrição, as  

   capacidades conceituais subjetivas se ordenam sobre os processos  

   anônimos da vida sensível, os quais impõem restrições gerais para o  

   posterior estabelecimento da subjetividade. (FERRAZ, p.100) 

 

 É no meio da multidão que ele executa coisas da sua vida cotidiana, 

como alimentar-se num restaurante popular que vende pratos feitos ou sentar-

se no banco de praça para observar o ambiente e os passantes. Com relação à 

imagem trazida à tela, observa-se que ela, ao contrário do que seria o modo 

mais clássico de representar a ideia de um ambiente cheio de pessoas 

utilizando planos aberto e conjunto, vai apresentar planos muito próximos 

enquadrando rostos de várias pessoas que dividem o ambiente com o 

                                                
55 A revisão da análise fenomenológica realizada por Merleau-Ponty a partir da sua própria obra, 

sobretudo, a Fenomenologia da Percepção parte em princípio de um curso ministrado por ele nos anos de 

1954-1955 no Collège de France. Intitulado “A instituição” o curso volta-se à construção do sentido  a 

partir das suas manifestações tanto na vida animal quanto no campo do conhecimento teórico. A 

instituição aqui é compreendida como processo de ordenação de fatos anterior à apreensão conceitual. 

(FERRAZ, 2009, p. 100) 



101 

 

Expedito. Esses rostos aparecem de modo rápido e reincidente, os planos se 

repetem, ou seja, há nesse contato com a multidão nos espaços de passagem 

que são a praça pública, o metrô e a calçada, por exemplo, um desejo de se 

apreender a presença humana, dando-lhe centralidade, portanto. É assim que 

o olhar do protagonista cartografa tudo.  

 No meio dessa espécie de documentação do ambiente e da sua 

geografia humana, figuras femininas acompanhadas de crianças chamam-lhe a 

atenção, segundo a mise-en-scène acionada pela câmera subjetivada. Nestes 

planos há toda uma observação diferenciada que cria um clima de 

sensualidade na imagem, pois pedaços do corpo como a boca, o colo, o busto, 

os olhos ou as mãos são postos em evidência, tudo associado à ideia da 

cotidianidade trazida pelo somatório da gestualidade, da temporalidade e da 

espacialidade. Esse traço de sensualidade contido em determinados momentos 

desse processo de observação do mundo empreendido pelo personagem 

indicam que na relação estabelecida com este universo algo da ordem da 

sedução, que passa essencialmente também pela sensação e sensorialidade, 

causa-lhe afectação. Como consequência pode-se inferir que o contato, a 

gestualidade e a afectação que visam à constituição de sentido é aportado pela 

manifestação dos instintos primários. Depois de afetado por aquelas presenças 

femininas um plano rico em significação poética é trazido à tela. Ele está 

parado numa esquina e eu o acompanho em três giros de 360º ao redor do seu 

corpo, do seu rosto e nuca, sobretudo, muito próximo. Ali a câmera parece 

querer realizar uma radiografia do personagem.  Mais uma vez um contraponto 

é instalado, já que os planos seguintes mostram cenas de casais de mãos 

dadas andando pelas ruas. Os pares são formados por homens da sua faixa 

etária e essa identificação com aqueles transeuntes acentua sua sensação de 

solidão. É como se os casais trouxessem à consciência dele o dado de que o 

mesmo está sozinho, a percepção do eu e do outro neste instante coloca-o 

diante da sua própria existência.  

 A sensação de solidão passa também pela camada sonora que 

acompanha a imagem. Nela escuta-se uma música extra-diegética, cantada em 

tom melancólico que traz os seguintes versos: “meu amor é bem maior que o 

mar. É bem maior que o mar do meu desejo. É bem maior que o mar e o céu 



102 

 

azul. Azul. Maior que a dimensão da minha vida. Maior. Maior do que tudo que 

vejo, por isso, volta amor. Por isso volta amor”. O que a canção ratifica diz de 

uma experiência amorosa frustrada e também fala de alguém que foi 

abandonado e que ficou com a dor de ter um amor desmesurado não 

correspondido. Na cadeia de significação construída dentro do filme, primeiro o 

personagem é afetado pela presença feminina e em seguida no seu anonimato 

dentro da multidão a sua condição de estar sozinho é evidenciada quando ele 

percebe a presença de pessoas acompanhadas e que passam diante de seus 

olhos. Nesta sequência a música torna-se protagonista e de algum modo 

percebe-se que este recurso estilístico foi mais adiante reutilizado por Eryk 

Rocha quando ele utiliza-se da ferramenta sonora como ponto de partida para 

a experiência fílmica, como o caso Jards, filme de 2012 que acompanha a 

produção de um disco do compositor Jards Macalé. Apesar da narrativa ter 

como matéria-prima o universo musical do artista, há uma tentativa similar a de 

Transeunte de criar processos de significações singulares pautados por 

experiências perceptivas que passa pela associação do olhar com a fluidez 

nascida de múltiplas sensações, como estranhamento, ensaísmo e solidão.  

 Transeunte, apesar de conter uma disposição que envolve uma trajetória 

linear no que diz respeito à apresentação da cotidianidade de Expedito, fratura 

o desenho temporal da escritura fílmica, visto que há toda uma diluição de uma 

cronologia inscrita em direção a uma abertura que potencializa a duração, 

viabilizando assim um outro modo de entrada no mundo via percepção. Há no 

filme uma fruição que diz do movimento somado à temporalidade e à presença 

do sujeito-da-câmera.  É deste modo que acompanho o vagar de Expedito 

pelas ruas. É com esta temporalidade fugidia e por que não dizer errante, que 

sigo os passos dele sem saber para onde e, despida de qualquer objetivo mais 

pragmático, sigo com ele e sou afetada por seus passos e pela sua não-

direção.  

 Durante a caminhada sem rumo vejo os manequins, tal como Expedito 

que para diante de uma vitrine de uma loja que vende esses objetos e passa a 

observá-los. Esses protótipos de corpos humanos e sem expressão parecem 

insistir em encarar a ele e a mim (pelo olhar da câmera). Há uma espécie de 

cumplicidade na troca de olhar entre o caminhante e os objetos. Aqueles 



103 

 

objetos parecem destituídos de vida e suas expressões faciais não passam 

nenhum sentido.  

 

FIGURA 12 –Expedito caminha pelas ruas, em Transeunte (2010) 

 

FONTE: ROCHA, Eryk. Transeunte.  

 

 Ando com ele até o anoitecer. As ruas, antes cheias e repleta de sons, 

tornam-se silenciosas e vazias. Um clima de isolamento funda-se ao ambiente 

a partir da escuridão e isso acaba acentuando a solidão do personagem. Ele 

caminha sozinho nas ruas desertas. O deserto da sua alma encontra-se com o 

da ausência de pessoas, de movimento e sonoridades. A imagem que aparece 

é composta de um contraste entre as zonas de claro e escuro, entre as 

sombras e os pontos de luz. A penumbra imprime uma aura enigmática, quase 

fantasmagórica e com ela tem-se a sensação novamente de indicernibilidade. 

Perguntas, àquela altura, surgem: para onde ele estaria indo? Porque ele 

estaria caminhando a noite? Qual o objetivo do trajeto? Sem respostas, 

continuo a entrar cada vez mais no universo fílmico que tende a estabelecer 

uma relação aleatória, que flerta com a dissociativa, entre as sequências à 

medida que se mergulha na vida do personagem. Cada vez mais os planos vão 

às bordas da experiência, dado o nível de abstração de cada um deles. É aí 



104 

 

que reside o fato da aura errática do filme congregar-se ao próprio trânsito 

interno, à própria cadência e lógica interna da relação entre os planos.  

 À medida que a fluidez vai tomando conta da narrativa o personagem vai 

empoderando-se da sua própria existência através das inúmeras fraturas que 

acontecem ao longo do caminho e dos processos de ressignificação que são 

dados quando ele estabelece o contato e a afetação entre o eu e o outro ou 

ainda entre o eu e outro mergulhado no mundo. As fraturas dizem respeito, 

sobretudo, as “ruminações do olhar”56, aqueles instantes que significam no ser 

que o ato de olhar de um vidente indica a visão do visível no interior do próprio 

visível. Para tanto, haverá doravante a fissão do ser: no interior do sensível, um 

sensível se põe a ver outro sensível, vê-se vendo.  

 

   Agora, talvez, se sinta melhor tudo que essa palavrinha carrega: ver Há 
   aí um certo modo do pensamento ou da presença de si: é o meio que  
    dado de estar ausente de mim mesmo, e assistir dentro a fissão do  
   Ser, ao término da qual, e só então, me fecho sobre mim. (MERLEAU- 
   PONTY, p.81) 

 

 Seguindo o pensamento merleaupontiniano apresentado acerca da 

pintura e articulando este dentro do campo cinematográfico e, mais 

especificamente, no universo de Transeunte, posso dizer que, aqui, o cinema é 

a transubstanciação do sensível, passagem da carne do mundo na carne do 

cineasta para que dela se faça presente um novo visível, o quadro fílmico, 

visível do visível, feito por um vidente que participa da visibilidade. Assim 

sendo, a fratura indica em passagem o nascimento para o mundo, tendo em 

vista que nascer é tornar-se visível, bem como o nascimento é sinônimo de dar 

a luz. O mundo nasce para Expedito quando ele caminha, cartografa, 

radiografa milimetricamente os objetos, os homens, as mulheres e as crianças. 

Quando ele observa sem colocar nenhuma questão anterior, sem pretender 

nada ele possibilita a eclosão de sentido nesta relação sujeito e objeto. Sua 

postura assemelha-se de algum modo ao eu-lírico do poeta Carlos Drummond 

de Andrade no texto A procura da poesia, acima de tudo nos versos: 

                                                
56 O termo ruminação do olhar é tomado de empréstimo do pensamento merleaupontianas acerca da 

pintura e da característica desta expressão artística como sendo uma filosofia figurada da visão. A 

expressão é apresentada em O Olho e o espírito (2002).  



105 

 

    Não recomponhas tua sepultada e merencória infância. 
   Não osciles entre o espelho e a memória em dissipação. 
   Que se dissipou, não era poesia. 
   Que se partiu, cristal não era. 
   Penetra surdamente no reino das palavras. 
   Lá estão os poemas que esperam ser escritos. (grifos nossos) 

 Esse campo sensível trazido por Drummond diz de uma pré-disposição 

no ato da criação do texto literário. O fazer poético e o encontro com a sua 

matéria-prima trazem dentro de si uma relação com o presente, com a 

contemplação - Chega mais perto e contempla as palavras. Cada uma tem mil 

faces secretas sob a face neutra (...) -, com a disposição superlativa de 

encontrar o outro e nesse encontro ver nascer no visível a ideia, essa 

constelação provisória e aberta, e consequentemente o sentido criado com o 

anteparo da experiência. O caminhar possibilita a ele estar no coração do 

mundo, no espaço em que as coisas estão em estado de efervescência em 

função do movimento constante. É por isso que ele anda a cidade e é por isso 

também que ele prefere o silêncio e o não-diálogo verbal, pois no processo de 

construção de significado são seus olhos e o movimento do seu corpo que 

lançam diálogos sobre o mundo. Seu olhar inquire, investiga, duvida e 

direciona. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

IMAGEM 13 –Num plano detalhe, super aproximado, a câmera observa Expedito dormindo, em 
Transeunte (2012) 



106 

 

 

FONTE: ROCHA, Eryk. Transeunte.  

 

  Seu corpo torna-se não uma parte de si, mas transforma-se em objeto, 

como qualquer outro objeto no mundo. Ele é composto de uma exterioridade, 

de algo que estar fora e a câmera ratifica isso a medida em que se aproxima 

dele e tenta captá-lo com todas as suas nuances, com todos os seus detalhes, 

minimamente e silenciosamente. A materialidade do seu corpo o situa no 

mundo e ela é bem maior do que a sua biologicidade, ou seja, ela não 

responde apenas pelo sistema orgânico bioquímico. Ela é mais que isso, pois, 

entre outras coisas, a subjetividade se expressa através do corpo. Pensar o 

corpo para além de uma questão objetivista e cartesiana que o considerava 

como um mero objeto no mundo, a visão clássica que Merleau-Ponty vai 

chama de objetivista e sobre as quais assenta as coisas isentas de valor, de 

sentido e de significado, conforme ele afirma. (MATTHEWS, 2010, p.58) 

 Não, a corporeidade é maior que isto e ela traz para si a errância e a 

movência que vem da relação viva e se expressa através e no veículo em que 

habito. Pensar o corpo dentro dessa perspectiva subjetiva é dizer eu sou o meu 

corpo e o meu corpo sou eu. E é assim que o corpo de Expedito se apresenta 

no mundo. Ele vem com a presença da câmera marcada por planos próximos, 

por seu constante deslocamento e pela coreografia do seu caminhar. Esse 

trânsito encenado através do corpo caminhante abre as chaves do vivido da 

própria experiência do personagem e da sua imersão no mundo sensível sem a 



107 

 

prerrogativa de anteparos. Corpo desejante materializado por gestos que 

através dos ritos cotidianos. 

   Ser um sujeito incorporado é, portanto, ser ativo, com necessidades  
   que motivam ações e em relação às quais, elementos do ambiente ao  
   redor adquirem significado. É ser no mundo que constitui assim, em  
   parte, o mundo próprio: ninguém cria as coisas do mundo, no sentido  
   de trazê-las à existência, mas são necessidades e pensamento que se  
   tem sobre o mundo, enraizados na natureza do sujeito enquanto  
   organismo biológico, que dão uma unidade de sentido a esses objetos,  
   fazendo deles um mundo singular. (MATTHEWS, p.76) 
 

 É assim que, como disse acima, cada vez mais o diretor vai 

experimentando através das imagens. Planos picotados com a câmera super 

aproximada surgem na tela, outras vezes aparecem figuras ou objetos que não 

estão definidos, eles surgem sem contorno. Neste sentido, ao longo da 

narrativa acentuam-se os planos habitados por uma desrazão, ricos em 

expressividade e plasticidade. Nesses quadros potentes haverá a recorrência 

de contrapor e ao mesmo tempo conciliar as atmosferas formadas entre a rua e 

o apartamento. Como é o caso, da imagem que recoloca Expedito novamente 

em casa depois de ter andado o dia pelas ruas do centro sem destino certo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 

 

2.3 Viajo porque preciso, volto porque te amo – a vida-lazer como 

potência ontológica  

 

FIGURA 14 – Estrada que José Renato percorre, em Viajo porque preciso, volto porque te 

amo (2010), 

 

FONTE: GOMES, Marcelo e AÏNOUZ, Karin. Viajo porque preciso, volto porque te amo  

 

 A figura 14, fotograma do filme Viajo porque preciso, volto porque te amo 

(2010) de Marcelo Gomes e Karin Aïnouz, é representativa do mundo criado a 

partir da obra e será várias vezes reiterada ao longo da história. A estrada 

infinita que corta ao meio uma vegetação que parece ignorar a presença 

humana. Uma estrada que leva a lugar nenhum, que conduz ao nada, ou 

melhor, que cruza a transporta para uma dimensão afectiva, formada 

essencialmente por potências, devires, errância. A estrada é solitária, não se 

vê ninguém em quadro, ela tem textura, compõe com o céu, a natureza e olhar 

que guia uma paisagem própria. É ela que leva José Renato de si para si, 

naquela viagem da qual falava o poeta Carlos Drummond de Andrade em O 

homem; as viagens. 

 
Restam outros sistemas fora do solar a colonizar. 
Ao acabarem todos 
só resta ao homem 
(estará equipado?) 
a dificílima dangerosíssima viagem 
de si a si mesmo: 
pôr o pé no chão 
do seu coração 



109 

 

experimentar 
colonizar 
civilizar 
humanizar 
o homem 
descobrindo em suas próprias inexploradas entranhas 
a perene, insuspeitada alegria 
de con-viver. 

 

  A viagem que José Renato faz conecta-o ao mundo, tenta resgatar, num 

movimento de retorno, o homem em contato com a natureza, tal qual a era 

anterior à modernidade. Nesse retorno ele abandona o olhar cientificizante e 

passa a ser regido pelas leis que ele mesmo cria sem o agenciamento de 

nenhuma linha de força ou de nenhuma máquina de guerra57.   

Duas premissas ficam claras logo nas sequências iniciais de Viajo 

porque preciso reconhecer a geografia favorece o reencontro com a própria 

subjetividade; o espaço funciona como o espelho da existência e está 

impregnado da atmosfera errática. Narrativamente o filme é construído a partir 

da tentativa de elaborar uma arqueologia do local, o sertão. Em quase todos os 

planos há a presença da natureza. Ela por sua vez apresenta-se subjetivada 

pela percepção solitária e desamparada do geólogo José Renato. Em 

contrapartida, seu olhar positivo, impregnado do discurso científico, tenta dar 

conta racionalmente daquele ambiente. Na tentativa de apreender o local, ao 

descrever, anotar, medir e classificar, o personagem tenta entrar em equilíbrio, 

já que o mundo natural é apresentado, a partir da sua narração, com o locus da 

ordem e da harmonia. O processo de reencantamento da natureza é 

acompanhado pela dinâmica que pontua a emoção do narrador.   

 Viajo traz a história de José Renato, morador de uma cidade chamada 

Fortaleza, apresentada apenas como o local da memória, do que passou. Ele é 

geólogo, trabalha para uma instituição que está envolvida na transposição do 

Rio São Francisco. Sua missão na viagem é mapear o terreno em que será 

construído um canal. Viajando sozinho ele cruza as estradas do interior do 

                                                
57 A máquina de guerra é um conceito construído por Gilles Deleuze e Felix Guatttari e indica, entre outas 

coisas, a relação entre o desejo e a guerra, a partir de uma linha de fuga. Ele é um conceito que tem por 

base a expressão metafórica e indica também a repressão que o desejo sofre em função dos 

agenciamentos, como o capitalismo ou o fascismo, por exemplo. "Definimos a 'máquina de guerra' como 

um agenciamento linear construído sobre linhas de fuga. Nesse sentido, a máquina de guerra não tem, de 

forma alguma, a guerra como objeto; tem como objeto um espaço muito especial, espaço liso, que ela 

compõe, ocupa e propaga. O nomadismo é precisamente essa combinação máquina de guerra-espaço 

liso." (DELEUZE E GUATTARI, 2010, p. 47) 



110 

 

sertão nordestino. Encontra paisagens áridas e desertas. Seu olhar não 

observa apenas a geografia física ele volta-se também para a geografia 

humana que estão no caminho, as poucas pessoas que ele encontra. Aos 

poucos, ele vai revelando as suas frustrações, seus lutos, suas dores. Segundo 

o próprio personagem, o sertão permite-lhe isso. Abre as portas para que ele 

consiga ir às bordas da percepção do outro e de si, estando no mundo. 

Fornece-lhe as chaves para viver a experiência da errância, perdendo-se no 

caminho, saindo da rota, reinventando o seu próprio olhar. É deste modo que 

as primeiras imagens surgem na tela.  Estamos no escuro, ele e eu, enquanto 

espectadora. Ali vive-se a experiência da solidão não há ninguém ao redor, a 

não ser ele mesmo e é por isso que ele recorre à voz off para externalizar suas 

impressões, esse recurso é uma espécie de projeção dele mesmo.  

 A estrada escura indica que é noite e a ausência de tráfego acentuam a 

impressão de solidão, mas o dado mais forte que traduz esta sensação é a 

canção que está tocando no carro, a música Sonhos58. Os versos dizem o 

seguinte: 

   Tudo era apenas/ Uma brincadeira/ E foi crescendo/ Crescendo, me  
   absorvendo/ E de repente eu me vi assim/ Completamente seu.../ Vi a  
   minha força/ Amarrada no seu passo/ Vi que sem você não tem  
   caminho/ Eu não me acho/ Vi um grande amor/ Gritar dentro de mim /  
   Como eu sonhei um dia... Quando o meu mundo/ Era mais mundo/ E  
   todo mundo admitia/ Uma mudança muito estranha/ Mais pureza, mais  
   carinho/ Mais calma, mais alegria/ No meu jeito de me dar...Quando a  
   canção/ Se fez mais forte/ E mais sentida/ Quando a poesia/ Fez folia  
   em minha vida/ Você veio me contar/ Dessa paixão inesperada/ Por  
   outra pessoa.../ Mas não tem revolta não... 

 Os versos da canção já dão pistas sobre o que envolve o personagem, 

pois ele fala de uma desilusão amorosa e do término de uma relação. De um 

mundo desfeito depois de uma separação. Da experiência amorosa que toma a 

própria existência que o impregna de uma atmosfera que já não é mais ele, 

mas que também não é o outro, no caso, a Galega. Estar diante de uma 

música que vem do som de um automóvel, ver uma estrada e ter a impressão 

de que o personagem está numa viagem aponta para a ideia de que aquele 

filme pode ser um road movie, já que estes são os elementos mais recorrentes 

neste gênero.  

                                                
58 A música Sonhos é de uma compositor brasileiro chamado Peninha e foi um sucesso popular do final 

dos anos 70.  



111 

 

 O gênero audiovisual batizado como road movie ou filme de estrada tem 

com matriz a ideia da viagem, de cruzar espaços através de um automóvel. 

Para alguns a reflexão acerca do gênero possibilita articular uma perspectiva 

histórica, tal como aponta Rick Altman. Para o teórico americano, o que chama 

a atenção nestes filmes é o fato deles estarem vinculados de maneira evidente 

a um processo sócio-político que reflete na forma como o discurso fílmico é 

construído. A partir das suas palavras, tem-se que o que mais o mobiliza 

refere-se ao caráter “adjetivo” ou “substantivo” que pode ter um gênero em 

razão de seu momento histórico, com todos os fatores aí envolvidos. Altman 

aponta a importância no caso do cinema americano dos personagens dos road 

movies percorrerem a costa Oeste, fato que lhes garantiria o reencontro com a 

identidade americana e a retomada de uma constituição histórica.  Esta 

perspectiva que aponta o caráter adjetivo ou substantivo de um gênero em 

determinado momento de sua história, permite uma ampla abertura para a 

compreensão de objetos recentes ou ainda pouco estudados, como, por 

exemplo, os filmes de estrada e, eventualmente, algumas de suas variações ou 

subconjuntos, como os bike movies e os taxi movies. Neste sentido, as 

matrizes do road movie muitas vezes não se explicam segundo os padrões dos 

Estados Unidos, país considerado por muitos pesquisadores como o lugar de 

origem desse gênero. Para David Laderman, por exemplo, o road movie surge 

como uma manifestação dinâmica da fascinação da sociedade americana pela 

estrada. Nos Estudos Culturais, algumas perspectivas mostram que o filme de 

estrada reflete, de algum modo, as noções de identidade e nacionalidade e 

algumas de suas estratégias trazem esses conceitos a tona. A viagem é 

colocada como o “veículo” que respalda a busca identitária, que reflete num 

primeiro momento o debate sobre a existência de uma nova estética do cinema 

e posteriormente a discussão em torno da inclusão do cinema periférico na 

Grande Indústria, como é o caso das produções brasileira e latino-americanas.      

  A discussão proposta aqui parte para pensar a materialidade fílmica a 

partir de outras chaves de compreensão, como a dimensão ontológica e de 

como o discurso fílmico absorve a experiência errática convocando a uma 

relação estética entre o eu e a obra de modo singular. Sendo assim, mesmo 

considerando a importância da reflexão sobre o gênero nos estudos 



112 

 

cinematográficos, a proposta aqui é ir ao encontro de uma aura construída a 

partir da articulação de elementos da linguagem cinematográfica, tendo como 

ponto de partida o próprio fenômeno fílmico. Todas as características basilares 

do gênero – ideia de viagem, transformação, busca – servem para enquadrar 

um circuito fechado que ora dialoga, ora rompe com as relações espaço-

subjetividade. 

  No entanto, a impressão de que estaria diante de um road movie numa 

clara referência ao gênero através dos elementos-chave, como o carro, o som 

e a estrada, logo é colocada em xeque, visto que em diversos momentos há 

um processo de abertura para uma certa fluidez na organização e formato 

narrativo que pode conduzir a outros tipos de modos de narrar 

cinematograficamente. O filme realizado por Marcelo Gomes e Karin Aïnouz é 

constituído de imagens com uma forte ancoragem no documentário, articulando 

um jogo que aproxima e incorpora ficção e o que convencionamos chamar a 

partir da referência do documentário clássico de linguagem documental. Apesar 

das estratégias fílmicas convidarem o meu olhar para perceber o processo de 

construção do discurso narrativo, volto para outros aspectos que estão 

inseridos dentro da imagem de Viajo porque preciso, volto por que te amo.  

No deslocamento empreendido pelo personagem (considerando que o 

personagem, segundo a ótica deleuziana, expressa os conceitos) observa-se 

que o movimento tem uma dupla função na narrativa: ele não só articula a 

documentação do espaço feita pelo protagonista, como também mescla a 

ficção ao gênero documental, já que ao perceber o outro, ele aciona estratégias 

do documentário como o depoimento dos personagens, todos voltados para a 

câmera.  

  Um corte seco leva ao segundo plano do filme (imagem 13) em que 

ouvimos a voz do personagem listando e descrevendo a sua bagagem com o 

material de trabalho. Entre trenas, réguas, cantil, ácido clorídrico, compasso,  

lanternas, canivetes e máquina fotográfica ele vai mergulhando na paisagem e 

confessando os seus desejos. Listar esses objetos todos dá a ele a segurança 

de ter um aparato tecnológico que o salvaguardará de qualquer imprevisto ao 

adentrar aquele espaço. Há um tom confessional que preenche toda a narrativa 

através da voz off. Esta característica também estará presente no diário de 



113 

 

bordo que José Renato faz relatando as suas atividades diárias e a viagem.  

Entre o relato íntimo e o de trabalho (institucional) o personagem vai se 

desnudando e apresentando questões que povoam a sua existência, 

principalmente, à ligada a sua perda afetiva.  

   

   “O sentimento que deixa Viajo é de perda. Não é apenas a confissão  
   de Zé  Renato abandonado pela mulher amada que nos comove. O  
   desvendamento progressivo da situação e as imagens e seu ritmo vão  
   aos poucos nos provocando uma melancolia pela perda de não  
   sabemos o quê, não a perda de algo, mas a perda em si, irreparável e  
   definitiva” 59  

 

O processo de luto vivido pelo personagem é a porta de acesso às fraturas 

existenciais – afectivas e sensórias – incorporadas e amplificadas na 

experiência resultante da relação sujeito-objeto. A ausência que o atormenta, 

causando-lhe angústia, viabiliza que toda a percepção do espaço seja colocada 

a partir de uma visão plástica no qual o mundo é captado através de um olhar 

que busca as formas primárias, as que contêm poucos significados e muitas 

qualidades sensoriais como forma de preencher a sensação de ausência que 

ele vivencia. Voltar-se ao mundo na tentativa de reconstruí-lo é um movimento 

que visa alimentar a pulsão de vida que existe no personagem. Nessa dinâmica 

a errância consubstancia seu estado, seu entre-lugar afetivo e existencial, pois 

ela ao superar a relação instrumental com o mundo, vai em busca da dimensão 

do prazer, da curiosidade, da energia libidinal que o fará reinventar o mundo. 

Há em José Renato inconscientemente talvez uma busca pela experiência 

sensível desencadeada no deslocamento e pela percepção das intersecções 

entre o eu e o mundo: o vivido reconfigurando-se a partir da relação entre o 

mundo sensível e o mundo histórico, os intermundos (MERLEAU-PONTY, 

2001, p.43). O mundo do trânsito apresenta-se a ele como instância em que, 

ao livrar-se do costumeiro, passa-se a fruir em direção a um processo de 

criador de dar significado às coisas. 

 

 

 

 

                                                
59 BERNARDET, Jean-Claude. “Viajo porque preciso, volto porque te amo – 5″. 

<www.jcbernardet.blog.uol.com.br/cinema/> acessado em 28/05/2011. 



114 

 

 

 

FIGURA 15 –José Renato fotografa uma casal de idosos que terá a casa demolida para a 
construção do canal,  em Viajo porque preciso, volto porque te amo (2010) 

 

FONTE: GOMES, Marcelo e AÏNOUZ, Karin. Viajo porque preciso, volto porque te amo  

 

É assim que ele “ao tentar estabelecer contato com os moradores da 

região”, como anuncia através do seu diário de viagem, encontra esse casal de 

idosos (figura 15). A família chama-lhe atenção, convoca-lhe a pensar a si 

através das imagens que ele capta na sua máquina fotográfica. Registra seu 

Nino e Dona Perpétua no seu lar, na sua casa, espaço oposto ao dele que vive 

em trânsito. O quadro é estático e nele observa-se as referências que 

compõem aquele universo. Estão num espaço sagrado da casa, a parede é 

coberta de fotos e imagens de santos, mas para José Renato, sagrado é o fato 

de filmá-los juntos. Eles aparecem silenciosos, não dialogam com o geólogo e 

nem tão pouco esboçam qualquer reação de alegria ou descontentamento 

diante dele. Na sua fala o protagonista traz dados biográficos do casal. Informa 

que estão juntos há 50 anos e que “nunca brigaram e nem dormiram 

separados”. Ali, diante dele daquele mundo composto por grandes horizontes, 

por cercas naturais, pela terra seca, a relação com a alteridade inicia-se. 

Aquele casal revela-lhe algo que o aproxima deles por diferenciação. Mas ao 

mesmo tempo contem o seu desejo. Ao contrário daqueles idosos ele não tem 

casa e nem residência fixa. Esse encontro confirmar-lhe a sua natureza 

errante, por oposição, mas sempre estabelecendo esta relação com a 

outridade. Sendo assim, infere-se que é no jogo especular, caracterizado pelo 

que é percebido através da experiência sensível e o que é colocado pelo olhar 



115 

 

da câmera que se percebe as dobras, que se encontra com a experiência que 

é imprevisível e que ocorre no contato com o outro. Sendo assim, estar errante 

é também viver caótico, pois não se pode prever o que virá a ser, não se 

vislumbra futuro na erraticidade, cada instante é único, indivisível e nele está 

contida toda a sua parcela caótica, que advém desta relação instável entre 

sujeito e objeto. Aos poucos, com a câmera parada, que tenta captar o 

movimento que existe naquele local e que independe da sua presença, o 

personagem vai mergulhando nas camadas mais profundas que formam a 

atmosfera do sertão, este espaço simbólico e mítico para a cinematografia 

brasileira. É nesta direção que ele entra na casa do casal de idosos e é por 

isso que ele registra com sua câmera vários detalhes daquela região. E nisso a 

sua função como geólogo não se sustenta  

 Paralelamente a esses movimentos das camadas de subjetividade que 

formam aquela atmosfera há um discurso concretizado pela voz over60do 

protagonista-narrador-desencarnado, que é construído pelo afecto61, pela 

pulsão. Aqui cabe, uma ressalva sobre o que se entende pelo termo afecto: 

variações da potência de ser e agir dos corpos ante o mundo. No discurso 

todos os espaços são materializados pela subjetividade e pela forte relação 

com o extracampo. Talvez em alguns momentos de Viajo me aproximo da 

imagem-mental deleuziana, a que toma por objeto de pensamento, objeto de 

percepção, que tem uma existência própria fora da percepção. “É uma imagem 

que toma por objeto relações, atos simbólicos, sentimentos intelectuais. Esta 

imagem mental é uma imagem relação: ações, afecções e percepções se 

enredam em um grupo de situações que começa a escapar do sensório-motor”. 

(DELEUZE, 2011, p.31).  

 Apesar das fraturas, há uma colagem brutal de som e imagem que se 

distancia da proposta eisensteineana da montagem dialética, por exemplo, e 

envolve em névoa o entre-lugar afectivo. A cartografia desejante construída por 

José Renato com categorização aristotélicas, com suas percepções 

cartesianas de topos esvaziam a potencialidade, a força bruta da imagem do 

                                                
60 Chamamos de voz over ou off é um recurso da linguagem cinematográfica no qual o personagem ou 

narrador que não estão em cena fala.  
61 Mantivemos o termo afecto respeitando a grafia da tradução portuguesa e também com o intuito de 

marcar via ortografia o conceito deleuziano, ou seja, retirando-o do perigo de ser confundido com o 

sentido utilizado no senso comum.  



116 

 

homem ante ao mundo natural sem mediação. É como se José Renato 

resistisse a aprofundar-se naquele espaço que potencializa a sua erraticidade. 

Diante da ameaça de contaminar-se com aquele mundo singular é preciso 

abrigar-se no mundo das formas sustentadas pela técnica e pelo cientificismo. 

Ele diz não às incertezas quando empreende este movimento. É por isso que 

ele ao sair da casa de Seu Nino e dona Perpétua, José Renato lança mão 

ainda mais fundo das suas categorias fixas e rígidas que impregnam o seu 

olhar, promovendo o agenciamento da sua existência, pois o geólogo ocupa o 

lugar do homem, do “amor da Galega”, como ele em algum momento se auto-

declara. Neste contexto, a ideia da passagem, ponto central do road movie, 

coloque-me diante de um desejo que, ao invés de se perpetuar ad infnitum, se 

materializa pontualmente e é em seguida acometida pela racionalidade 

articulada não apenas no olhar do personagem, mas em certo sentido em 

outras instâncias da linguagem cinematográfica, como a montagem linear e a 

sua articulação, fruto de alguma forma da ratificação dos discursos 

empreendidos pela voz over e pelo enquadramento da câmera. O dispositivo 

cinematográfico media e simultaneamente incorpora a relação entre o olho da 

câmera e o mundo, fraturando a gramática fílmica.  

 José Renato não aparece, nunca veremos sua imagem na tela, ou seja, 

o dispositivo cinematográfico não o fotografa e seu corpo assume uma outra 

materialidade, outra forma de vidência. A escolha pela incorporeidade convida-

me a pensar que regime de imagem pode-se expressar também no não-visto, 

mas essencialmente percebido, já que só olho o mundo através do seu olho-

câmera. Este parece ser uma espécie de mutação da imagem afecção 

deleuziana62, pois a expressividade não está no close, que é algo que beira a 

institucionalização do afeto, mas está na imagem presumida, nas fatias da 

natureza que escapam, no não-visto, mas sentido e assim corporificado. Uma 

sutileza deste procedimento pode ser sentida se retomar à noção de espaço 

qualquer. A autonomia temporal e espacial produzida pelo afeto posto em 

evidência articula um espaço singular, que reverbera potências, que extrapola 

                                                
62 Para Gilles Deleuze a imagem-afecção é o close, e o close é o rosto, sendo este último composto de 

dois aspectos a reflexibilidade e intensividade ou potência. Haveremos de considerar também o close 

dentro da composição desta categoria de imagem. Esse é também afeto e o mesmo é constituído de dois 

componentes: uma unidade ou superfície reflexiva imóvel e movimentos ou micromovimentos intensos 

expressivos. (Roberto Machado, p. 262, 2010) 



117 

 

o plano da imanência e encontra-se com o virtual. Aqui cabe ainda refletir como 

a temporalidade é apresentada na obra cinematográfica. Ela encontra-se em 

fluxo no qual passado e presente coexistem. O pretérito impregna o atual e o 

atual está impregnando o passado. Colar o dispositivo cinematográfico sobre o 

corpo de José Renato, assumindo o seu lugar, revela uma tentativa de captar a 

sua intimidade do mesmo modo que a narração em voz off do seu diário 

também traduz esta sensação. Ao mesmo tempo que a escolha também 

produz um agenciamento de sentidos, visto que a partir de então passo a ver e 

sentir o mundo pelos seus olhos, exclusivamente, como se houvesse um 

apagamento momentâneo, uma suspensão temporária, do eu e do outro, 

produzindo assim uma fusão. Tudo o que é visto por ele, é visto por mim do 

mesmo modo, tem-se essa impressão. Neste contexto surge também uma 

mobilidade nas posições sujeito e objeto, pois a integração entre os dois 

olhares favorece esta instabilidade, visto que apaga-se o dualismo, 

favorecendo assim a construção de zonas ambíguas de percepção. A 

espessura desta experiência produz uma espécie de ânimo que possui uma 

plasticidade, pois não fixa os saberes e uma perceptibilidade que singulariza a 

nossa atenção a partir da dinâmica posta em movimento no contato com a 

realidade sensível. Essa conjunção de forças produz uma captura do espaço 

de modo diferente e abre brechas para a construção de uma errância movida 

pelo desejo de ser com alguém, mesmo na solidão. É como se o ser e a 

relação que se estabelecesse com o mundo fossem formados no diálogo entre 

olhares e percepções e deste modo surgisse o espaço entre que é configurado 

nesta fricção entre o que o vejo e o que é visto. É deste modo que a câmera 

assume alguma instabilidade quando sente um momento de angústia em um 

amanhecer na estrada. No som do carro um sucesso do cancioneiro brega da 

primeira década dos anos 2000. Mais uma vez há a ocorrência de uma música 

que tem a temática amorosa, mais uma vez há indícios de uma desilusão e de 

um questionamento sobre a ausência do outro na vida.  A canção  traz os 

seguintes versos:  

   Os meus amigos falam que eu sou demais/ mas é somente ela que me  
   satisfaz/ É somente ela que me satisfaz/ é somente ela que me satisfaz 
   / Você só colheu o que você plantou/ Por isso é que eles falam que eu  
   sou sonhador/ Me diz o que ela significa pra mim 
 



118 

 

 Nesta estratégia montada no filme é como se a arte, mais 

especificamente a música, antecipasse as percepções do personagem, 

colocando ele num lugar diferente. Nos versos acima há algo de rancoroso que 

envolve a letra da canção e este sentimento, o de raiva será evidenciado pelo 

personagem algumas sequências depois. Na jornada de José Renato até então 

duas fases do luto63 ficam claras e são confirmadas pelas canções, a negação 

da perda e a raiva. Num posto de gasolina na estrada ele descobre nos 

primeiros raios do dia na parede de um banheiro um cartaz com as frases que 

intitulam a obra – Viajo porque preciso, volto porque te amo. O encontro tem 

um duplo significado. É chave afectiva para ele e dialoga com o extracampo, já 

que é o título do próprio filme.  

 

FIGURA 16 – Câmera observa paisagem, em Viajo porque preciso, volto porque te amo (2010) 

 

FONTE: GOMES, Marcelo e AÏNOUZ, Karin. Viajo porque preciso, volto porque te amo  

 

 A figura 16 traz bem a marca de observação do espaço e a paisagem 

que se constrói através dele. As duas personagens aparecem em quadro 

depois que o geólogo passa a acompanhar a rotina e os gestos prosaicos da 

vida das pessoas que vivem naquele local. A câmera demonstra um certo 

encantamento com o plano anterior quando flagra um pai brincando com o filho 

pequeno, bem como quando depara-se com este quadro. Quase imóveis, elas 

                                                
63  A psiquiatra Elisabeth Kubler-Ross elaborou as cinco fases do luto a partir da observação de 
pacientes em estado terminal. Essas reações psíquicas  que são negação, raiva, barganha, 
depressão e aceitação.   



119 

 

experienciam um tempo dilatado. A menina contempla a estrada adiante e a 

mãe lê algo, indiferente à circulação de veículos que passa a poucos metros de 

si. Elas dão um outro sentido à mesa de sinuca a partir do seu uso. O silêncio 

da imagem, que mostram no fundo do quadro um monte que dará origem ao 

posto “Monte Alegre”, como me informa o plano seguinte. É no monte alegre 

que ele registra essas séries de encontros. Neste bloco de sensações criados, 

como um errante, José Renato, volta às lembranças e escreve 

imaginariamente uma carta de amor para a sua Joana, a Galega, descobre-se 

o nome dela a esta altura. Na missiva o tom confessional se exacerba e aí 

parece que aos poucos ele vai se curando do luto, ou passando para outros 

estágios, à medida que entra no Sertão e é contaminado pelas presenças que 

encontra no caminho. Presenças que indicam uma relação com a alteridade, 

convocando-lhe a estar no mundo a partir de lugares outros.  

   O mundo em que me vejo quando começo a ter qualquer experiência é, 
   certamente, um mundo da “natureza” – um mundo de objetos não  
   humanos dispostos no espaço e tempo naturais. Mas é também um  
   mundo cultural ou humano. Vejo à minha volta não apenas morros,  
   árvores, lagoas e coisas do tipo, mas também ruas com edifícios,  
   campos cercados, instrumentos, mesas, cadeiras, garfos e facas,  
   aparelhos de televisão e outros artefatos. (MERLEAU-PONTY, p.405) 
 
 

 O mundo construído a partir da experiência de vidência de José Renato 

é formado por outras pessoas, daí seu interesse em testemunhar as suas 

presenças, que partilham com ele e conosco os significados dos objetos ao 

redor formando uma constelação afetiva. Para tanto, ele lança mão da 

linguagem cinematográfica para decodificar e dar sentido a esse mundo e para 

dar a ele essa consciência de mundo partilhado. É o retorno à crença no 

mundo que o discurso construído no filme Viajo porque preciso ressignifica. 

Esta crença ratificada pela viagem apresenta-se fraturada, mas a 

transitoriedade, o processo contínuo de territorialização e desterritorialização 

colaboram para uma experiência de nomadismo ontológico que coloca em 

devir a existência e consequentemente a própria constituição da imagem 

cinematográfica. Na tentativa de reconstituir sob outros olhares, antigos 

espaços a narrativa busca contraditoriamente à primeira vista retornar à 

tradição, à raiz, ao que restaura a ancestralidade nômade. Assim, o 



120 

 

deslocamento serviria como o instrumento motor do encontro com o perdido, 

possibilitando, a reificação da tradição ancestral. 

  A mobilidade percorre circularmente topos afectivos e geográficos 

possibilitando um devir imagem que é ao mesmo tempo geminado e abafada 

pela articulação dos planos, mas que no entanto,  sugerem estar diante de um 

entre-lugar. Se a forças paralelas se encontram? Talvez não saberei dizer. 

Entretanto este diálogo instável espaço-subjetividade me coloca diante de uma 

nova possibilidade de experiência sensível.  

 

FIGURA 17 – Câmera registra os objetos em meio à paisagem, em Viajo porque preciso, volto 

porque te amo (2010) 

 

FONTE: GOMES, Marcelo e AÏNOUZ, Karin. Viajo porque preciso, volto porque te amo  

 

 Cada vez a alteridade vai convocando o geólogo e cada vez mais ele vai 

se despindo do seu papel para ter contato com este convite de modo mais 

potente, sem as amarras. Ele vai aproximando-se daquele mundo, 

simultaneamente à observação. A figura 17 revela um plano que mostra  um 

colchão recém-produzido secando no terreno. O quadro dura alguns minutos e 

pode-se perceber que ele confere toda uma dinâmica que envolve aquele 

espaço no qual o objeto está inserido. Nele a paisagem construída traz uma 

tentativa de mergulho em algo que diz de uma temporalidade e de uma relação 

estreita com a natureza que o envolve, tendo em vista que ao redor do terreno 

no qual vê-se o colchão há uma árvore, uma vegetação ressecada e alguns 

caprinos que movimentam-se a certa altura do objeto. A imagem bucólica 



121 

 

contrasta com o discurso lascivo na voz off do personagem. O quadro traz mais 

uma vez uma reescrita do mundo dominado pela técnica, visto que o sistema 

de trabalho dos dois homens diferencia-se do modo industrial de produção, 

José Renato revela o mundo afetivo deles e fala de sexo. A imagem converge 

também para uma reflexão acerca do tempo no cinema, visto que ela alimenta 

uma certa permeabilidade que aponta para uma fruição de ordem sensorial que 

se conecta a um princípio de desmontagem acerca da relação com o tempo na 

escritura cinematográfica. Sendo assim, considerando que a errância da 

própria materialidade fílmica de Viajo e a convergência com a encarnação dela 

no personagem e, admitindo que a experiência errática revela-se na bifurcação, 

quase que labirinticamente, infiro que esta imagem na trajetória do filme e de 

José Renato aponta para um itinerário, no qual se encontra numa esquina. 

Sendo assim, penso agora exclusivamente sobre o mundo como cinema e 

como temporalidade. 

  Na interface da consciência e do espaço, o cinema cria mundos, 

desconstrói os existentes, reconfigura-os, revivifica em mim através do seu 

conjunto infinito de imagens, desta maneira ele me toca, me penetra, me 

intercepta e me habita.  

 

   A imagem-movimento pode ser definida como matéria fluente ou  
   como  luz. Mas como falar de imagem, aparência, luz, se não se  
   pressupõe um olho, muito menos um espectador? É que a luz   
   está nas coisas, não no espírito que vê. Imanente à matéria ao   
   propagar-se  indefinidamente a luz é revelada apenas quando  
   reflete e rebate em imagens que lhes possa servir de écran   
   negro (a nossa consciência, que é opacidade). (PELBART, p.4,) 

 

 A imagem-movimento, aqui é compreendida como um corte móvel, um 

plano temporal, e não um corte imóvel mais um movimento abstrato, isto é, 

adição de cortes imóveis instantâneos e tempo abstrato.  Sendo assim, diante 

da inferência temporal e dessa outra possibilidade de entrar em contato com o 

conhecimento do mundo e de si, a vida-lazer apresenta-se como uma recusa a 

um modo de produção de subjetivação capitalista. E esse quadro de imagem-

pensamento aponta para o pensamento benjaminiano acerca da experiência 

quando alinhava o fracasso da Erfahrung e a perda da experiência na 

sociedade capitalista moderna. Esta nova dinâmica cultural-social-econômica-

política é viabilizada por um ritmo acelerado, fabril, pela distância, isolamento e 



122 

 

pela nova relação com a natureza. Neste sentido, a evocação, ou melhor, o 

desejo, sobretudo, da vida-lazer configuram uma aproximação com o campo 

sensível benjaminiano.  

Ao evocar aqui a contribuição do filósofo francês Gilles Deleuze, 

considero inicialmente dois aspectos fundamentais: tentarei escapar ao 

máximo de uma aplicação das reflexões deleuzianas em cima do objeto, ao 

contrário, o texto filosófico me serve como ponto de partida para esboçar uma 

proto-sistematização do meu pensamento que implicará na construção de 

novas formas de me relacionar com a obra em questão o  segundo aspecto.  

O projeto esboçado pelo autor em Cinema 1 e 2, que implica em pensar 

o campo cinematográfico como aquele que possibilita a expressão de novos 

meios filosóficos, ou seja, as obras fílmicas trazem em si questões que 

ultrapassam a dimensão estética e vincula-se à metafísica e à ontologia. Essa 

ideia já havia sido exposta em Diferença e Repetição e será plenamente 

incorporada em O que é filosofia? Levar em conta este movimento que Deleuze 

faz para pensar o cinema nos faz rever, a partir de outro modo de articulação 

do pensamento, quais  singularidades e sistematicidades conceituais estão em 

jogo na narrativa fílmica. 

 A reflexão de Deleuze acerca dos dois regimes de imagens – a imagem-

movimento e a imagem-tempo – aponta, se pensarmos nesta transição como 

algo externo, para o advento da II Guerra Mundial, no qual há uma autonomia 

da imagem cinematográfica, e, neste sentido, como um acontecimento histórico 

exterior pode influenciá-la. De alguma maneira o que distinguiria os dois tipos 

de imagens seria a sua relação com o tempo. Na imagem-movimento o tempo 

é experienciado indiretamente, através do movimento. A imagem-tempo 

contrariamente apresenta o tempo de forma direta sem a mediação do 

movimento 

  Um outro ponto que me chama atenção é que não considero as duas 

imagens opostas e que a passagem de uma para outra não representa uma 

ruptura. É o que Rancière vai defender ao elencar apontamentos sobre os 

livros Imagem-movimento e Imagem-tempo: 

   A ruptura do “esquema sensório-motor” não aparece, de modo   
   algum, como um processo que se possa designar através de   
   caracteres precisos na constituição de um plano ou na relação   
   entre dois planos. Sempre, com efeito, o gesto que libera as   



123 

 

   potencialidades as encadeia de novo. A ruptura está sempre   
   ainda por vir, como um suplemento de intervenção que é ao   
   mesmo tempo um suplemento de desapropriação. (...) A   
   oposição entre imagem-tempo e imagem-movimento é assim   
   uma ruptura fictícia. Sua relação parece bem mais uma espiral   
   infinita.64 

 

 Há uma diferença de lugares conceituais que deve ser percebida com 

relação à leitura de Rancière sobre Deleuze. Primeiro, que enquanto Deleuze 

defende que a forma substantiva do pensamento que a imagem-tempo formula 

paga tributo à teoria modernista. No entanto, para o autor de A Partilha do 

Sensível, o conceito de modernidade artística é redefinido a partir da ideia de 

regime estético da arte: 

    “O que opõe esse regime ao regime representativo    
   clássico é com efeito uma ideia diferente do pensamento sobre a  
   obra na arte. No regime representativo, o trabalho da arte é   
   pensado sobre o modelo da forma ativa que se impõe à matéria  
   inerte para submetê-la aos fins da representação. No regime   
   estético, essa ideia de imposição voluntária de uma forma a uma  
   matéria é recusada. A potência da obra passa se identificar a   
   uma identidade dos contrários: a identidade do ativo e do   
   passivo, do intencional e do não-intencional”65 

 

 Deleuze pretende ao abordar o universo de imagens cinematográficas 

recolocar a percepção nas coisas, constituir uma “ordem” da arte que devolve o 

mundo a sua desordem essencial. A classificação taxionômica pretendida das 

imagens do cinema é na verdade a história de uma restituição das imagens-

mundos a elas mesmas. É uma história de redenção (RANCIÈRE, 2000. p. 9). 

            Nas suas reflexões, Deleuze aponta a relação existente entre o espaço 

e o movimento a partir do comentário à tese de Bergson. Sobre o movimento 

podemos pensá-lo a partir de um duplo: o da imagem e o em si. Assim, infere-

se que o movimento reproduzido pelo cinema é artificial, se pensarmos que ele 

representa a articulação de 24 quadros por segundo. Já o movimento 

percebido não é artificial pois o captamos como um todo, sem partes 

decompostas. Do ponto de vista da percepção cinematográfica, o movimento 

não é acrescentado à imagem, ele se encontra em cada imagem. (MACHADO, 

2010, p. 250). 

                                                
64 RANCIÈRE, Jacques. De uma imagem à outra? Deleuze e as eras do cinema. Tradução: Luiz Felipe G. 

Soares. Artigo publicado no site www.intermidias.com.  Acesso em 21 de dezembro de 2011. 
65 65 RANCIÈRE, Jacques. De uma imagem à outra? Deleuze e as eras do cinema.p. 16.  Tradução: Luiz 

Felipe G. Soares. Artigo publicado no site www.intermidias.com.  Acesso em 21 de dezembro de 2011. 



124 

 

 Para nossa reflexão interessa-me o conceito deleuziano de espaço 

qualquer. Vinculado à noção de afeto, este conceito esta também na gênese da 

constituição da imagem-tempo. As suas duas características, de acordo com 

Roberto Machado, ao sintetizar o filósofo francês, são: por um lado, é um 

espaço tátil, singular, não homogêneo, desconectado, que perdeu suas 

coordenadas como relações métricas; por outro lado, é um espaço de 

conjunção virtual, puro lugar do possível, que abole as distinções espaciais, 

permitindo que qualquer plano possa adquirir o estatuto de primeiro plano. 

(MACHADO, 2010. p.263) Neste espaço qualquer a potência do inter-mundo e 

a também a da subjetividade em jogo é alçada e ressignificada.  

 No movimento de retorno a Viajo e pensando a intersecção das linhas 

temporais e espaciais pode-se inferir que a erraticidade, qualidade daquele que 

encarna a errância, é composta peremptoriamente pelo encontro que se dá na 

transitoriedade e na fluidez de uma ambiência física, percebida singularmente, 

e existencial, no qual ocorre um alargamento da experiência ontológica tendo 

em vista que o ser que habita o mundo passa a senti-lo de modo instável e as 

relações compostas pelo sujeito e objeto passam a ser redefinidas 

incorporando indeterminação. A temporalidade para o errante é matéria que 

constitui essencialmente a sua relação instável com o mundo, visto que ela é 

redefinida como uma dobra e como um coextensividade duplicada na vivência. 

Na espacialidade construída na errância vê-se que o ir ao encontro do sujeito 

que se objetifica e vice-versa produz uma abertura para um mundo no qual o 

fora é a interioridade do dentro e também se duplica de um dentro coextensivo 

Neste proposição a errância produz, a partir da mudança e da movência, um 

conhecimento acerca do mundo no qual reúne-se e abriga-se na 

indeterminação. A espacialidade pode ser considerada como um modo singular 

de representação da articulação de conteúdos contidos nela e que vão em 

direção aquele que o experimenta a partir de um desenho formado pela 

afetação.   

 

 

 

 



125 

 

 

 

 

 

 

 

3. COMEDORES DE LÓTUS: A EXPERIÊNCIA TEMPORAL COMO 

DEVIR 

 

 Começo este capítulo remetendo-me a dois mitos gregos: Orfeu e 

Ulisses. A alusão a esses personagens, clássicos e fundantes na cultura 

ocidental não se inscreve em nenhuma tentativa de apropriação sociológica, 

antropológica ou psicanalítica, ao contrário, evocar as suas trajetórias diz 

respeito a um movimento de conciliação, de diálogo, entre arte, ciência e 

filosofia. Sendo assim, é no universo mítico que podemos desenhar as bases e 

as chaves de compreensão que envolvem um movimento, um estar no mundo 

que se configura no trânsito, na deriva, na busca, no desencontro, na viagem...  

 Orfeu, cantor da Trácia, médico, poeta, encantava todos os seres da 

criação com a música da sua lira. Filho de Apolo, herda do pai o gosto de tocar 

o instrumento de cordas e, segundo a narrativa mágica, até as árvores 

apaixonavam-se ao ouvi-lo executar seu objeto sonoro. Apaixonado, casa-se 

com Eurídice e testemunha a morte roubá-la de si. Diante deste destino trágico 

e do luto desmesurado: “Orfeu cantou o seu pesar para todos quantos 

respiravam na atmosfera superior, deuses e homens e, nada conseguindo, 

resolveu procurar a esposa na região dos mortos” (BULFINCH, p. 224, 2004). 

O herói mítico vai a mundos distantes em busca de algo. Na viagem para 

reencontrar o amor perdido passa por paisagens inóspitas, cruza reinos, desce 

ao inferno. Lá ressuscita a esposa, mas é golpeado novamente no trajeto da 

volta. Eurídice morre pela segunda vez deixando o poeta em um estado de 

tristeza permanente. Desolado e constantemente assediado por outras 

mulheres, passa a cantar sua dor aos quatro ventos. É morto pelas virgens 

trácias.  



126 

 

 Ulisses é outra narrativa que tem a viagem como leitmotiv. De acordo 

com o relato poético de Homero, na Odisséia, após o final da Guerra de Tróia 

acompanhamos o retorno do herói a Ítaca. No trajeto de retorno à cidade natal  

ratificado pelo desejo de reencontro com o filho Telêmaco e a esposa 

Penélope, Ulisses desbrava mares, entra em contato com culturas distintas, 

perde os tripulantes dos seus navios, se aventura em função dos imprevistos 

trazidos pela natureza, passa agruras, perde-se, entra em perigo. Depois de 

dez anos de viagem retorna à sua terra e recupera a sua família. Se fôssemos 

mergulhar no universo mitológico observaríamos que em grande parte das 

narrativas que compõe a mitologia grega as histórias envolvem viagens. Neste 

sentido iríamos nos defrontar com vários outros personagens. No entanto, 

entre Teseus, Perseus e Édipos e nas imagens arquetípicas que cada mito 

origina e que são reduplicadas, atualizadas e retroalimentadas ao longo da 

história, chegaríamos ao tempo contemporâneo a nós e diante disso 

perceberíamos que há algo que se repete na trajetória existencial do herói 

mítico: haverá uma viagem que ele enfrentará e que o colocará em um 

processo de ressignificação existencial. Considerando o quanto a cultura 

ocidental se alimentou da mitologia clássica e, especificamente, grega, para a 

consolidação de modos de vida, de ideias, de modelos de pensar e diante da 

descrição dos enredos dos mitos e da constatação dessa recorrência, cabe-nos 

perguntar: de que maneira na contemporaneidade a arte absorveu este traço 

das narrativas míticas?  

 Sabe-se que no campo narrativo instituído na cultura escrita há uma 

repetição e uma permanente referência à associação de uma jornada do herói 

à ideia de viagem e também de destino errante. Dentro de um campo sensível 

formado pelas reverberações destes pensamentos, mundos e matrizes 

narrativas são reduplicados fazendo referência ao trânsito empreendido por 

estes personagens. Considerando o nosso objeto de estudo, refinando ainda 

mais nossa indagação e apresentando o nosso campo de interesse a melhor 

questão que caberia neste momento seria: e o cinema contemporâneo, 

expressão artística que hibridiza discursos estéticos, filosóficos e históricos, 

como absorve o mundo sensível criado em torno da ideia da viagem e do 

trânsito?  



127 

 

 

   No dezeno aos Lotófagos arribo, 
   Que apascenta uma planta e flor cheirosa. 
   Jantamos, feita aguada; envio arauto 
   Com mais dous a inquirir de pão que gente 
   Lá se nutria. Aos três em nada ofendem, 
   Mas lhes ofertam loto; o mel provando, 
   Os nossos o recado e a pátria esquecem, 
   Querem permanecer para o gostarem. 
   Constrangidos e em lágrimas os trago 
   E amarro aos bancos; apressado os outros 
   Sócios recolho, a fim que do regresso 
   A doçura falaz os não deslembre 
   (Homero, Livro IX). 

 

 Voltando à descrição épica de Homero, encontramos entre as várias 

ilhas que Ulisses desembarca uma que nos chama a atenção, a dos 

Comedores de Lótus. Ali os seus habitantes tinham o costume de ingerir a flor 

de lótus e como consequência entravam em estado de sono, transcendendo a 

realidade e apagando da memória as referências espaço-temporais. Àquela 

experiência possibilitava uma espécie de processo de ressignificação 

existencial, já que essa abertura para o novo favorecia outra relação com o 

mundo. Talvez aporto nesta ilha quando entro em contato com as imagens 

fílmicas ou, ainda, quando o cinema, através de suas narrativas, oniricamente, 

viabiliza um contato com uma espécie de memória coletiva e arquetípica, ao 

evocar visualmente personagens, trajetórias, existências nas quais há uma 

ruptura com a referencialidade espacial e temporal, que altera o seu próprio 

existir, possibilitando uma relação singular com o mundo sensível. Sobre a 

primeira possibilidade, a da dimensão onírica, observamos que vários teóricos 

do campo ou apenas interessados nele, desde das primeiras correntes ligadas 

à tradição formativa, passando por referências como Epstein, Robert Desnos e 

chegando a Edgar Morin, por exemplo, discorriam sobre esta possibilidade.  

   “Do desejo do sonho participam o gosto e o amor pelo    
   cinema.Na falta de aventura espontânea que nossas pálpebras  
   deixarão fugir ao despertar, vamos às salas escuras em busca   
   do sono artificial e talvez do estimulante capaz de povoar nossas  
   noites solitárias.” (XAVIER, p. 317)  
 

 Robert Desnos, poeta francês surrealista, traz a defesa de um veículo 

poético que emana um “realismo superior” ao reivindicar para si a esfera 

poética e do sonho. Morin, em certo sentido, também faz este movimento em O 

cinema e o homem imaginário. Já no que diz respeito à perda de 



128 

 

referencialidade espacial e temporal, localizamos aqui a possibilidade de 

partida para compreendermos o jogo que é viabilizado no encontro mediado 

pelo filme em si. A dimensão onírica do cinema aponta para a experiência do 

trânsito na viagem, visto que na experiência do sonho somos alçados a uma 

outra realidade construída a partir de percepções múltiplas que vão as dobras 

do mundo pré-existente, reconhecível e cognoscente. É como se diante da 

narrativa fílmica houvesse uma grande possibilidade de sermos lançados em 

outro mundo. O tempo no cinema e a geografia que derivam dele apontam para 

um estado de suspensão das certezas, da fixidez, do categorizável, e nesta 

interrupção somos convocados à trans-substantivar a nossa experiência, a 

nossa ideia de real, o mundo sensível. É no desenho temporal arquitetado pela 

aura cinemática que envolve a imagem e a dimensão da representação que há 

a brecha para a experiência sensível. É desta forma que cruzamos com as 

narrativas fílmicas que encenam as histórias Gerry, Suely/Hermila, Cris e 

tantos outros que o cinema moderno e contemporâneo reduplicou.66 

 

3.1 Mundos, fluxos e paisagens 

 

    Um filme é sempre mais ou menos um esboço. Por que  
                insistir nos detalhes? É inútil. Em outras palavras,   
    seria preciso fazer o filme, olhá-lo, estudá-lo, criticá-lo   
    e depois filmá-lo uma segunda vez. E uma vez    
    refilmado, seria preciso revê-lo, reestudá-lo, recriticá-  
    lo e refilmá-lo uma terceira vez. É impossível. O filme é   
    sempre um esboço – e dele você deve tirar o máximo.   
    Quando um filme acaba, uma experiência acaba, outra   
    começa. (Roberto Rosselini) 

 

 Mundo dos sentimentos. Caos. Instabilidade. Vertigens. Sim, o cinema 

incorporou estas sensações, tentou dar forma a esses torvelinhos, a essas 

pulsões que constituem o humano, que o reverberam no mundo.  Na escritura 

cinética do fluxo, a esteticidade das imagens revela-se na busca, via 

representação, das sensações puras e das experiências surgidas e realçadas 

no instante pré-significante67, constituindo-se num regime estético afetivo, no 

                                                
66 Os personagens citados fazem parte do seguintes filmes, respectivamente: Paris, Texas (Win Wenders, 

Alemanha: 1984), Viajo porque preciso, volto porque te amo (Marcelo Gomes, Brasil: 2010), Gerry (Gus 

Van Saint, Estados Unidos: 2002), O céu de Suely (Karin Ainouz, Brasil: 2006) e Paisagem na neblina 

(Theo Angelopoulos, França, Itália, Grécia: 1988).  
67 Pré—significante: para nós pensar a ideia de pré-significante indica-nos compreender um movimento 

que extrapola a vinculação semiótica que o termo poderia ter e associa-o a um regime de signos 



129 

 

qual a materialidade somada à interface das paisagens sonoras e visuais 

favorece a uma espécie de linguagem artística ubíqua que evoca e reconecta 

ao mesmo tempo as dimensões plásticas, ontológicas e perceptivas. Esse 

cinema fluxus reinvidica em si mesmo as potências do olhar que emergem no 

movimento, na circulação das forças, na dimensão transcendente do plano 

fílmico. Este como um lugar. Como um tempo. Espaço que condensa luz, 

texturas e cores, capta os sentimentos do mundo e seus movimentos, provoca 

esse ressignificar do olhar. Nestas obras, que veiculam o desejo de representar 

o Acontecimento, encontramo-nos com um certo pensamento heraclitiano à 

medida que a aparência de estabilidade das coisas e do ser é colocada em 

xeque.  

 Sensorial por excelência, o bloco sensível que forma o conjunto destes 

filmes constitui-se numa trajetória que abandona a racionalização das formas 

no mundo e as identidades fixas. Descartando qualquer tentativa de apreensão 

intelectual, a poética que nasce no contexto de maleabilidade indica a 

construção de uma imagética que se alimenta da duração, pois o inscrito nessa 

experiência possibilita a imersão em um universo no qual um olho errante 

vagueia no entre espaço de um estado temporal rarefeito. Esse é formado por 

uma superfície lisa em que vários fios intencionais são emaranhados e sendo 

assim, a prerrogativa do sentido escapa, pois já não há o desejo de 

substantivar ou impor um sentido ao mundo, e sim, o que existe é um mergulho 

no presente assignificante, mas absoluto por natureza. “O cinema de fluxo 

renuncia a consciência ligante, à identidade, à síntese em prol da “rapsódia de 

percepções” da flutuação generalizada, da filmagem bruta do escoamento do 

real” (Bouquet, 2002, p.47).  

Destituído do pressuposto da fixidez das coisas e mergulhado no fluido 

no qual escorre o real, esta vertente cinematográfica tenta, considerando a 

metamorfose, filmar o mundo em que as coisas ainda não receberam nomes. 

Neste sentido, a experiência fílmica assume-se como a materialização de 

blocos de afetos observados por um olhar imerso no mundo que contempla, se 

perde e encontra uma espécie de sensorialidade singular viabilizada pelo 

encontro fenomênico com os fragmentos de vida encenados.  

                                                                                                                                          
deleuzianos. (Deleuze, Gilles. Lógica do Sentido. Trad. Luiz Roberto Salinas Fortes. 5ª ed. São Paulo : 

Perspectiva, 2009). 



130 

 

 

   O cinema de fluxo se constrói na mistura, na indistinção em último  
   grau, na própria insignificância das coisas. O que importa não é  
   conceber um sentido, mas um ritmo – o ritmo, aqui, é “a forma   
   assumida pelo pensamento do mundo, o que é escoamento perpétuo,  

   fluxo, variabilidade, constante” (Bouquet, p.47) 

 

 Nestas narrativas da vidência o olhar lançado através da convocação a 

uma outra espectatorialidade encontra-se com as personagens submetidas às 

leis de afecção68. O encontro com estes filmes me leva a um mundo 

materializado por passagens e deslocamentos. Neste conjunto de espaços, 

corpos e seres testemunho o escoamento de imagens, algo sem fim, 

infinitamente. Nesse movimento sou testemunha, religo-me comigo, ativo a 

minha ontologicidade e reassumo o meu lugar no mundo. Nesta imersão que 

ocorre ante o contato com estas escrituras visuais um dado me chama 

atenção: a indicernibilidade. Sim, ali na confluência da tela comigo as 

identidades se apagam, não há alteridade e o eu e outro se tornam um só. 

 O conceito de cinema de fluxo com o qual dialogo parte da reflexão 

apresentada pelo escritor e crítico do Cahiers du Cinéma Stéphane Bouquet 

em dois artigos – Les flux sans visage e Plan contre flux publicados em março 

e junho de 2002, respectivamente. Conforme atesta o pesquisador Luiz Carlos 

de Oliveira Jr., o corpo de filmes, que alinhavam o campo sensível costurado 

pelo conceito, refere-se não há um estilo ou traço, mas um comportamento do 

olhar que desafia as noções tradicionais de mise en scène.  Para mim, 

afastando-me um pouco das discussões sobre encenação e aproximando-me 

do bloco de afetos inscrito nestas produções, que passa por filmes distintos 

pertencentes a cinematografias múltiplas, incluindo produções de Gus van 

Sant, Theo Angelopoulos, Win Wenders, Abbas Kiarostami, Claire Denis, Cao 

Guimarães, Karin Aïnouz, Marcelo Lordello, Marcelo Gomes, entre tantos, e 

que designa uma possibilidade de vivenciar uma experiência estética singular 

surgida no encontro com um fenômeno de natureza fílmica que produz a 

ressignificação de um processo existencial. 

                                                
68 Chamo aqui de leis de afecção um conjunto de afectos “que são precisamente estes devires não 

humanos do homem, como os perceptos (entre eles a cidade) são as paisagens não humanas da natureza”, 

DELEUZE, 2010, p. 200), sendo assim as leis de afecção seriam blocos de sensações formados por 

potências-devires que transbordam tudo o que passam por eles, tornando-se outros.  Neste sentido, não 

poderíamos dissociar perceptos, afectos e o conceito, segundo o pensamento deleuziano, pois eles são 

potências que vão da arte à filosofia e vice-versa.  



131 

 

 

3.2 Imagens no tempo 

 

“O tempo é o sentido da vida” 

 Paul Claudel 

 

 A esta altura é importante traçar alguns alinhavos teóricos com vistas ao 

aprofundamento da questão de base: pensar o tempo na imagem e incorporá-

lo à experiência estética promovida pelo cinema. Para este empreendimento, o 

de pensar filosoficamente e esteticamente o tempo na imagem móvel, 

mergulho no pensamento deleuziano acerca da temporalidade na imagem 

cinematográfica. Preliminarmente, no entanto, é de suma importância 

apresentar as raízes epistemológicas que impregnam o meu pensamento ao 

refletir sobre a temporalidade no cinema. Antes de mais nada, na reflexão 

metafísica do tempo interessa-me a sua condição ontológica, que dá indícios 

para a aproximação de filmes contemporâneos que tentam materializar este 

conceito, que é central na constituição do discurso filosófico. 

 Responder o que é o tempo é uma tarefa árdua, no qual se debruçaram 

muitos filósofos, cientistas e artistas ao longo dos três últimos milênios. Muitas 

formulações já foram feitas. Inúmeras investigações tentaram compreendê-lo 

buscando decifrar a sua natureza, significado, origem, finalidade... Como dito 

anteriormente, a compreensão do tempo aqui passa essencialmente pela 

experiência estética e sendo assim, encontro no tempo transcendental kantiano 

e na sua forma sensível - que combina imaginação e entendimento, 

ordenamento e permanência -, possibilidades de se pensar que à inscrição 

paradigmática derivada do pensamento de Kant acrescentaríamos um caráter 

ontológico. À reflexão do filósofo de Königsberg foi acrescida uma 

compreensão de dados que favorecem a percepção do tempo mínimo, 

particular. É como se a essência dele hoje estivesse contida na singularidade.  

 Neste sentido, dentro da experiência promovida pelo fenômeno 

cinemático, observo que a arquitetura temporal montada no plano fílmico é 

legitimada dentro de uma dinâmica de participação do espectador que em um 

movimento ascendente de concentração e interiorização do ser, ou seja, a 



132 

 

temporalidade inscrita na tela faz com o que o homem o reconheça, viva-o, 

incorpore-o e o abra para si como futuro e campo de possibilidades, 

articulando-o com o passado e os eventos exteriores.  

 Enquanto conceito, destaco ainda, propedeuticamente, que o tempo 

resulta de uma elaboração mental da experiência subjetiva do homem na sua 

relação com o mundo, a qual na sua dupla vertente, externa e interna, como 

devir e duração, favorece a  sua percepção do movimento e sentimento de 

permanência, com a característica do tempo nele mesmo que construirão 

ontologicamente a sua noção (BLANC, 1999, p.127-128). Neste movimento é 

importante notar que a acepção do tempo adotada aqui passa por um olhar 

fenomenológico que, entre outras coisas, conduz a uma percepção e posterior 

indagação, alimentada por uma circularidade e esta também se nutre de uma 

consciência humana do tempo que escapa às estruturas e se filia a uma 

tessitura sensível e conceitual fluída. Neste sentido, a expressão da 

experiência temporal que o vislumbro se substantiva no devir – alternância 

cíclica de contrários, um ser que é no modo do não-ser, quer porque já foi, quer 

porque ainda não é tudo o que pode ser, só sucessivamente o realizando, na 

brevidade do instante passageiro para logo deixar de o ser (BLANC, p. 122, 

1998). Portanto, o devir seria para mim um conceito indissociável da 

temporalidade.  

 Na tradição instituída a partir dos fragmentos de Heráclito, a contribuição 

vem de uma existencialidade69 que incorpora o movimento perpétuo e busca 

apreender o instante único, revelando a realidade ontológica. O movimento é 

compreendido, aqui, como algo integrado ao tempo e se relaciona com a 

experiência de permanência no ser, que a consciência faz e é ratificado através 

dos fluxos das vivências.  

 A natureza fenomênica do tempo foi associada à experiência da 

mudança e também ao sentimento de duração, ou seja, ela seria constituída no 

misto de mundo e de alma. O tempo interno e vivido, bem como a consciência 

de duração dotada de intenção e conteúdo, encontra-se entre a presentificação 

                                                
69 Chamamos de existencialidade uma predisposição do ser de romper com a regularidade e constituir-se a 

partir de escolhas livres. Neste sentido, o termo pode ser compreendido como uma substantivação de uma 

qualidade ligada ao universo ontológico.  



133 

 

da sua dimensão fenomenológica e a aura metafísica que se apresenta como 

possibilidade e atualização.  

     

   Experiência externa do devir e interna da duração constituem a  
   base, por assim dizer, ontológica e material, para a constituição  
   intelectual e linguística de um horizonte temporal que,   
   articulando o tempo cósmico e psicológico, sirva de instrumento  
   para a orientação do homem no mundo e sua intervenção  
   prática no curso dos acontecimentos. (BLANC, p. 125) 
 

 Considerando o caráter subjetivo da experiência temporal e, 

simultaneamente, conciliando as vertentes vinculadas ao devir e à duração 

inferimos, por exemplo, que o eu da vivência temporal se apresenta como ato 

co-criador que se renova, se ressignifica e se transforma incessantemente, 

formando uma gênese contínua. Em outro sentido, poderíamos também afirmar 

que o tempo penetra todas as coisas e considerando-o do ponto de vista 

fenomenológico, inscrevendo-o dentro de um pensamento merleaupontiniano 

observaríamos a sua estrutura e consequentemente pode-se pensá-lo a partir 

de três níveis: 1. O tempo do mundo – que corresponde à cronologia medida a 

partir dos instrumentos que contabilizam a sua passagem (relógios, calendário, 

ampulhetas, etc.); 2. O  tempo interno – vinculado à duração e às sequências 

de atos e experiências mentais; 3. Consciência do tempo interno – é o estar 

consciente de ou a consciência de tal temporalidade interna.  

 No primeiro nível, o tempo no mundo, seria o tempo transcendente ou 

objetivo. Ligados aos processos mundanos, cotidianos, corriqueiros, pode ser 

mensurado e tornar-se público e verificável. Está intimamente ligado a uma 

espacialidade, visto que o lugar em que habitamos pode denotar a medição 

que este nível temporal venha a ser aferido. Já o tempo interno é 

reconhecidamente imanente e subjetivo, pois conecta-se aos eventos da vida 

da consciência. “Atos e experiências intencionais70 seguem uns aos outros, e 

podemos também chamar de volta certas experiências mais importantes 

através da memória” (SOKOLOWISKI, 2010, p. 142). Neste plano temporal 

                                                
70 Fenomenologicamente – atos e experiências intencionais podem ser compreendidos como cada ato de 

consciência, cada experiência que é correlata com um objeto. Cada intenção tem seu objeto intencionado. 

O conceito de intencionalidade está no cerne do pensamento fenomenológico hursseliano e deve ser 

compreendido inicialmente aplicado a uma teoria do conhecimento. Intenção, portanto, significa a relação 

de consciência que nós temos com um objeto.  



134 

 

nossas intenções e sentimentos são ordenados espacialmente no tempo 

interno. Nesse não há padrão de medida e o que se experiencia de dentro é 

vivido intimamente. Semelhante às recordações que se tem da viagem 

realizada em um tempo passado, haveria neste nível temporal uma espécie de 

restabelecimento da percepção, no entanto, as sequências e as durações que 

compõe este evento não passariam pela regulamentação da cronologicidade. 

Tal qual a lembrança de um sonho. Uma outra forma de tempo, a terceira – da 

consciência do tempo interno - , refere-se a consciência de si e teria a “função” 

de responder pelo que nós experienciamos no segundo nível. Neste estrato há 

algo de absoluto e fluído na apresentação da sua natureza. É nele que os 

fenômenos se realizam.  

 

   Diz-se que o tempo passa ou se escoa. Fala-se do curso do   
   tempo. A água que vejo passar preparou-se, há alguns dias,   
   nas montanhas, quando a geleira derreteu; no presente ela   
   está diante de mim, ela vai em direção ao mar onde se lançará.  
   Se o tempo é semelhante a um rio, ele escoa do passado em   
   direção ao presente e ao futuro. O presente é a consequência   
   do passado, e o futuro a consequência do presente. Essa   
   célebre metáfora é na realidade muito confusa. (MERLEAU-  
   PONTY, , p. 551) 
 

 O tempo para Merleau-Ponty, seguindo o seu pensamento na obra 

Fenomenologia da Percepção, especificamente no capítulo “A temporalidade”, 

é o sentido de ser do mundo e da subjetividade, visto que o primeiro encarna o 

próprio tempo e a segunda é o tempo em si, ou seja, a experiência temporal é 

veículo possível para a percepção e para dotação de significado que o ser 

constrói no mundo a partir da sua interioridade, o ser-no-mundo. Para o filósofo 

francês, a percepção mediaria a relação mundo (natureza) e subjetividade 

(história), favorecendo o vínculo entre sujeito e mundo, alma e corpo. Ele 

elenca ainda o tempo natural, “tempo da natureza com o qual coexistimos” 

(p.517) e o tempo histórico. Os dois têm uma relação e se estruturam 

reciprocamente. O tempo natural dialoga com a subjetividade, pois parte-se do 

pressuposto de que não há tempo nas coisas.  

 O conceito de temporalidade apresentado e construído na obra 

Fenomenologia da Percepção indica que esse opera como experiência 

fundante para o acesso à verdade. Como o tempo é uma dimensão do 



135 

 

acontecimento71 e este se inscreve na  consciência, ele é, portanto, a porta de 

entrada para a construção do conhecimento e consequentemente será o 

veículo no qual o saber adquirido irá expressar-se. Se a minha experiência 

como ser-no-mundo é um devir e considerando que, enquanto sujeitos 

corpóreos que torna pleno a vivência, posso dizer, então, que a minha 

existência é tempo, descartando assim a ideia de que ela seria no tempo. A 

temporalidade está no coração do ser-no-mundo. Como elo entre eu e o 

mundo, a experiência temporal apresenta uma certa ambiguidade, já que ao 

mesmo tempo que me aproxima, distancia-me do mundo e afrouxa a minha 

relação com ele, ou seja, a minha consciência é presa a um tempo que se 

move e se apresenta independente dela. A consciência, neste caso, seria 

vinculada ao corpo e ao mundo. 

 A perspectiva fenomenológica acerca do tempo foi bastante absorvida 

pelos estudos de cinema a partir dos 40. Considerando, por exemplo, os 

ensaios de André Bazin nessa década percebe-se o espírito que se 

predispunha a pensar o universo cinematográfico a partir de um flerte muito 

claro com o campo filosófico. Juntam-se ao co-fundador da Cahiers du Cinema 

teóricos como Albert Laffay, Jean-Pierre Meunier e Jean Mitry, por exemplo. 

Esta geração de críticos e teóricos pós-guerra interessa-se por questões que 

envolvem uma veia ontológica ao debruçar-se sobre o objeto cinema, partindo 

da percepção do sujeito diante da imagem cinematográfica e da articulação 

desses com os aspectos fílmico-narrativos.  

 Voltando à reflexão baziniana, por exemplo, em seus primeiros textos, 

sobretudo, em Ontologia da imagem fotográfica72, percebe-se um alinhavo no 

                                                
71 Adotamos aqui a conceituação de acontecimento a partir de uma raiz estóica arqueologizada por Gilles 

Deleuze no qual haveria duas séries distintas: a dos seres (dos corpos) e a dos acontecimentos ( dos 

incorpos). Em Lógica do Sentido o autor relacionará o acontecimento ao sentido. “Macieira-enquanto-

percebida”, podemos considerar também para a compreensão do nosso pensamento o Acontecimento no 

sentido Heideggeriano, no qual o ereignis assume um caráter triplo: acontecer, apropriar-se de, captar 
com o olhar.  
72 Nos textos reunidos para a edição brasileira do livro “O que é cinema?” há na introdução feita por 

Ismail Xavier a evocação ao pensamento de André Bazin e a relação deste com as questões que envolvem 

a duração e o fluxo do tempo. O crítico e teórico francês atribui à imagem cinematográfica o poder de 

preservar a autenticidade da duração e trazer a espessura de um instante vivido. Em “Ontologia da 

imagem fotográfica” o autor infere o papel das artes plásticas na “vitória sobre a morte” e na “defesa 

contra o tempo”. Para ele, fixar artificialmente as aparências do ser é salvá-lo da correnteza da duração: 

aprumá-lo para a vida”. Ao longo do tempo a função mágica da arte foi destituída e ocorre a sublimação, 

através do pensamento lógico, da necessidade de exorcizar o tempo. Neste sentido, já não se acredita mais 

na identidade ontológica de modelo e retrato, mas sabe-se que o modelo e o retrato nos ajudam a recordar 

nossa identidade ontológica e nos salva de uma segunda morte espiritual.  



136 

 

que diz respeito a uma espécie de transferência ontológica da existência que 

se materializa no mundo para a imagem. Segundo o teórico, não é mais um 

“apelo” à sobrevivência do homem e sim a criação de um universo ideal à 

imagem do real, dotado de destino temporal autônomo. A compreensão teórica 

da natureza que envolve a representação no cinema e a reflexão acerca do 

imbricamento entre imagem e mundo é circunscrita pela aura do 

existencialismo sartriano. Na sua ontologia fenomenológica, o filósofo francês 

aponta que a consciência atinge o ser no fenômeno e neste sentido ele rompe 

com a tradição kantiana que considerava que o ser (numeral) se ocultava atrás 

dos fenômenos, para Sartre em o Ser e o Nada, o ser é transfenomenal, visto 

que anuncia no fenômeno como além deste fenômeno.  

    “É o ser dessa mesa, desse maço de tabaco, da lâmpada, mais 
    geralmente o ser do mundo que implicado pela consciência. Ela 
    exige somente que o que aparece não exista somente   
    enquanto aparece. O ser transfenomenal do que é para a  
    consciência é ele próprio em si.”  (BAZIN, p.27) 

 

 Neste sentido, observamos que o pensamento baziniano acerca da 

imagem alimenta-se desta ambiguidade que reside na relação do ser com o 

fenômeno. Neste sentido, a ambiguidade, conceito chave no pensamento do 

mentor intelectual da geração que compunha a Nouvelle Vague, refere-se a 

ontologicidade da imagem reverberada na constituição entre mundo e imagem, 

possibilitando a emergência de uma relação espectatorial que espelha o ser do 

mundo. “O modo ambíguo é o modo do ser do mundo em sua abertura 

indeterminada para o sujeito, constituindo-se como tal nessa relação” (RAMOS, 

p. 26) 

 

3.3 À beira da estrada, Eles voltam 

 

FIGURA  18 – Cris é abandonada na estrada, em Eles voltam (2012) 



137 

 

 

FONTE: Lordello, Marcelo. Eles voltam. 

   

 Ao acompanhar a trajetória de Cris de Eles voltam (2011), filme de 

Marcelo Lordello, sou conduzida pelos caminhos da personagem, mergulho na 

sua errância. A narrativa fílmica apresenta a jornada de uma adolescente que 

juntamente com o irmão Peu é abandonada em uma estrada pelos pais. Na 

tentativa de retornar pra casa, a jovem passa por diversas situações e lugares, 

como um assentamento de agricultores sem-terra, localizado na zona rural, 

uma casa na praia e uma outra de veraneio no mesmo local.   

 À beira da estrada (figura 18) há um clima de indicernibilidade no ar e a 

passagem do tempo impresso nas sequências revela isso. Os sons, a claridade 

solar, a luz do filme apontam que naquele instante tudo irá se romper e como 

consequência o sentimento de perda de alguma maneira invade a imagem. 

Primeiro é a bateria do celular que está prestes a descarregar, depois o irmão 

mais velho desaparece, em seguida ocorre a pernoite no mesmo local (às 

margens da estrada), no final da película a apreensão com relação à 

recuperação dos pais, tudo indica uma perda, quer seja ela de sentido, quer 

seja de certezas, de rumo, de referências. A partir deste contexto se inicia o 

caminho/jornada da protagonista. Diante do nada, do ermo de uma paisagem, 

a personagem principal saí e vai em busca de algo que em certa medida infere-

se ser a casa, os pais, o afeto. No entanto, essa procura não fica clara, visto 

que tudo é impregnado de imprevisibilidade e o que se sabe é que ela está 

perdida, desamparada, no meio de uma paisagem, que aquele momento lhe é 



138 

 

desconhecida. Ao final da narrativa as minhas suposições iniciais também são 

desconstruídas, já que a expectativa de retorno ao espaço doméstico e ao 

convívio com familiares e a materialização da mesma não finalizam a busca de 

sentido incorporada pela personagem, conforme exporei a seguir.  

  A certa altura, o ambiente pré-definido, fixo e repleto de certezas (sendo 

essas instituídas a partir da relação sujeito-objeto, na qual o primeiro assume o 

meu lugar como espectadora e o segundo indica aquilo que é observado) 

passa a ser esquadrinhado pela narrativa fílmica que se apaga, passando a ser 

instaurado um jogo fluído, instável. Essa ludicidade viabiliza, 

consequentemente, que o filme se corporifique em mim e especularmente 

imirja na obra. De Cris, nas primeiras sequências, no prólogo73 de 

aproximadamente 17 minutos, sabe-se pouco. Ela transborda e representa 

uma espécie de silenciamento existencial diante do mundo. O olhar da câmera 

ratifica isso. Planos estáticos, longos, inicialmente abertos e que aos poucos se 

fecham, se aproximam da protagonista, de mim, revelam este lugar 

ontológico74 que a transpassa. Perceber aquele universo inicialmente distante e 

que com o corte, que indica um átimo de tempo no qual transita o mesmo olhar 

entre duas paisagens, aproxima-se do personagem-corpo no mundo 

convergindo para a sensação que se encontra na situação existencial da 

adolescente, ou seja, a paisagem enquadrada traz em si um desejo, um apelo 

à compreensão que é confirmado no momento em que o plano passa a ter 

como centralidade o homem. A reiteração deste traço estilístico conduz à 

elaboração de uma sensibilidade trazida a partir da itinerância entre o olhar que 

testemunha distante e o que observa próximo, perto. Neste contraponto 

                                                
73 Chamo de prólogo a sequência, bloco narrativo inicial que abre o filme e no qual se apresenta a 

situação problema que o roteiro irá desencadear. Com 17minutos e 13 segundos de duração ele inicia-se 

no momento em que surgem os primeiros planos na tela com o carro cortando a paisagem e trafegando 

numa rodovia e do qual descem dois adolescentes. Ele termina no momento em que a personagem Cris 
decide voltar pra casa e ir em busca dos pais sozinha. Neste instante surgem os créditos iniciais do filme 

na tela.  
74 Chamo lugar ontológico um certo espaço sensível formado por uma pré-disposição em mergulhar no 

mundo a partir de uma interrogação filosófica que se constitui na busca de um ser bruto e indiviso no qual 

o seu estado de latência e transcendência lhe impõe a quebra de um referencial de qualquer pressuposição 

dualística e canônica. Neste sentido o nosso pensamento dialoga com a trajetória merleau-pontyana posta, 

sobretudo, em O Visível e o Invisível. Na obra, o filosófo francês ruma para uma ontologia selvagem, pré-

reflexiva que, segundo Marilena Chauí, revelam a busca da raiz, da origem das relações corpo-mundo, 

corpo-linguagem, mundo sensível-mundo cultural. “A descoberta do ser selvagem é a descoberta de um 

“ser de abismo”, que não pode ficar encerrado, mas que se manifesta e se ultrapassa numa modificação 

infinitamente aberta e nova.” (CHAUÍ, 1989, p. XIII)  



139 

 

encontra-se a relação do sujeito, que imerso no mundo materializado pela 

paisagem enquadrada pela câmera, percebe o outro e a natureza para em 

seguida encontrar-se consigo. É assim que na ruptura encenada no final do 

prólogo, o dispositivo cinematográfico fica parado observando de longe Cris 

levantar-se e sair caminhando pelo acostamento da estrada até deixar o 

quadro por completo. Em seguida ocorre uma sucessão de planos rápidos e 

próximos, muito fechados, que trazem uma composição da nuca, do perfil 

(direito e esquerdo) e do rosto de Cris. Sou carregada, neste instante, para 

dentro da narrativa não apenas pelos procedimentos estilísticos do dispositivo 

cinematográfico, mas também pela canção extradiegética executada por Milton 

Nascimento e que tem a seguinte letra: com sol e chuva você sonhava/ que ia 

ser melhor depois/ você queria ser o grande herói das estradas/ tudo que você 

queria ser./ sei um segredo/ você tem medo/ só pensa agora em voltar/ não 

fala mais na bota e no anel de Zapata/ tudo o que você devia ser/ sem medo75. 

A música ratifica nos versos finais – tudo que você queria ser/ tudo que você 

devia ser/ sem medo – um projeto que vai se configurando ao longo do filme e 

que indica um desejo de imersão no mundo que ultrapassa, ou melhor, 

transpassa todas as categorias fixas que envolvem não apenas o processo de 

cognoscibilidade diante da natureza que circunda o homem, mas, sobretudo, 

diz de uma existencialidade que impregna os entes e os mundos naquela 

topografia arranjada e instituída pelo filme. É como se ao decidir caminhar pela 

estrada e tentar voltar, a personagem ingerisse a flor de lótus e como 

consequência iniciar-se-ia o movimento de transubstanciar o real. Ali, ao ouvir 

uma pista musical que apenas eu escuto e ao testemunhar os movimentos de 

ambulação da menina o mundo dela e o meu se inter-relacionam, ocorrendo 

uma espécie de simbiose afetiva, pois eu me nutro do mundo contido na tela e 

minha afetividade povoa de sentido a narrativa. 

  Tanto no prólogo quanto nos demais blocos do filme há uma nítida 

opção pela encenação formada pelo silêncio. Nos planos iniciais essa escolha 

fica evidenciada, pois naqueles instantes só ouve-se ao longe, sutilmente, 

barulhos de carros que atravessam a estrada. Sequencialmente a polaridade 

                                                
75 A canção “Tudo que você podia ser”, de Lô e Márcio Borges integra o lendário álbum Clube da esquina 

lançado em 1972. Apenas no final do filme, na sequência em que Cris passeia de taxi com uma amiga 

pelo centro do Recife, haverá a incorporação de mais uma música “Tu me acostumaste” (1957), do 

cubano Frank Domingues, interpretada por Dalva de Oliveira.  



140 

 

entre os sons dos motores dos automóveis e o silêncio dos personagens é 

acentuada. Os diálogos são escassos entre os dois jovens e a informação que 

se procura – a justificativa do por que eles estão ali – só ocorrerá aos 21 

minutos. Ela na sequência em que observo o menino que passa de bicicleta 

pela rodovia, depois de um intervalo de um dia, e volta a ver Cris no mesmo 

local de antes, como que paralisada. Ao perceber a menina sozinha ele tenta 

informar-se do por que ela permanecer ali. Sem sucesso na primeira tentativa 

de contato, o adolescente, morador de um assentamento rural de sem-terras, 

insiste na conversa, oferece água e aí ocorre um breve diálogo entre os dois. 

Nele, sabe-se que ela e o irmão foram abandonados na estrada pelos pais em 

função de uma discussão entre eles e que o irmão teria ido a um posto em 

busca de ajuda. A informação que dá resposta a razão, motivo da personagem 

está sozinha será reiterada ao longo da história mais três vezes: em conversa 

com Elaine, a menina sem-terra; com Dona Fátima, espécie de faz tudo, 

moradora da praia e com contatos no Conselho Tutelar; e com Priscila, a 

vizinha da casa de veraneio dos pais de Cris; O retorno a esse tema parece 

querer confirmar junto ao espectador um certo sentido para a jornada vivida 

pela protagonista. No entanto esse excesso de didatismo76 acaba trazendo a 

impressão de que há uma contradição entre o que é dito oralmente e o 

movimento da própria câmera no transcorrer de toda peça, pois mesmo depois 

de resolver o conflito principal evocado nesses diálogos – o retorno à casa – a 

sensação de errância incorporada pela protagonista permanecerá, como trarei 

em breve. 

 Voltando, no entanto, ao primeiro quadro do filme, há a indicação de que 

a errância vivida pela menina se substantiva na temporalidade. Sim, constato 

isso, na primeira imagem, que é um plano abertíssimo no qual a paisagem 

composta é formada por pequenas serras que se encontram na terceira 

camada do quadro. A câmera parada, estática, aproxima-me do estado 

                                                
76 O retorno repetido à justificativa que faz referência ao motivo de Cris esta sozinha e que aqui coloco 

como sendo de um excesso de didatismo pode ser também entendido como uma espécie de incoerência 

entre o roteiro e a direção geral e fotográfica, tendo em vista que há no filme todo um movimento estético 

que rompe com o padrão clássico cinematográfico que indica que as situações dramáticas devem ser 

compreendidas cartesianamente através da adesão a um jogo lógico ancorado na relação causa-

consequência. Em Eles voltam seja pelo comportamento da câmera, pela encenação e pela dimensão 

temporal impressa esteticamente através das imagens de cada sequência colabora para um distanciamento 

com relação à adoção deste modelo narrativo incorporado desde a década de 30 e veiculado 

canonicamente pelo cinema clássico.  



141 

 

contemplativo e esta é a percepção que tenho diante desse plano de abertura. 

Já na segunda imagem, observo ao longe uma estrada que corta a geografia 

física e em seguida testemunho um carro que para e do qual descem dois 

adolescentes. No quadro seguinte sou informada que o casal de adolescentes 

– Cris e Peu – foi abandonado pelos pais. A ausência de justificativas que 

explicassem, nestes dois planos, àquela situação deixaria de alguma maneira o 

espectador clássico77 inquieto, foi esta sensação que senti. O que haveria 

acontecido? Para onde eles irão? Continuo com a sensação de estranheza.  

Sozinhos, eles incomodam. O desamparo deles, de certa forma, é o meu. O 

tédio, a angústia e a espera tomam conta da tela através dos planos estáticos, 

do tempo dilatado. Essa espécie de estranhamento que me acomete acentua-

se, mas a sensação é que o reverbero porque ele está contido na tela, ele 

encontra-se na encenação, mas também em mim. E aqui compreendo que a 

encenação, enquanto conceito inscrito no campo cinematográfico, é a 

articulação da tecnicidade, do cenário, da iluminação, do figurino, da 

maquiagem e da atuação dos atores dentro do quadro, tudo somado ao 

coeficiente estético. Na relação entre os planos, sugere David Bordwell, e na 

construção estilística que pode advir dela surge esta variante da mise-en-

scène. À técnica, acrescento algo que vem do sensível, que me permite 

vislumbrar a conciliação entre uma forma que denota uma poética e outra que 

aponta para uma esteticidade, conforme aponta Jacques Aumont ao discorrer 

sobre o conceito de encenação fílmica através do qual, em uma espécie de 

pulsão hermenêutica indica um mergulho no que é específico da linguagem 

cinematográfica e na dobra desta especificidade.  

 É a relação dos personagens no espaço, no primeiro bloco narrativo do 

filme Eles voltam e o estranhamento dos seus corpos na paisagem fílmica ante 

à câmera, que convidam a esquadrinhar uma topografia que indica o modo 

como o mundo na imagem é ressignificado, imantado à atmosfera dos 

comedores da flor de lótus  e como a adolescente Cris - na fragilidade dos seus 

gestos, do seu movimento, no seu desconforto com a presença da câmera - 

                                                
77 Chamo de espectador clássico aquele que seguindo intuitivamente a gramática fílmica americana 

canônica traz consigo duas características: 1.um certo de desejo de didatismo em que a imagem 

audiovisual deveria ser construída e ordenada através de recursos sonoros e visuais nos quais dariam uma 

certa logicidade e conteria em si informações que facilitariam a imersão no universo encenado. 2. A 

segunda característica encontrada neste espectador clássico que vislumbramos diz respeito  



142 

 

corporifica este estranhamento. Depois de discutir com o irmão a posse do seu 

celular e de ficar à beira da estrada sozinha durante horas a fio, virando a noite, 

inclusive, visto que o irmão havia saído para procurar os pais, esta percepção é 

ainda mais acentuada. O personagem Peu, irmão mais velho de Cris, aparece 

em dois momentos distintos da narrativa. O primeiro é no prólogo quando ele 

desce do carro com a irmã e ao longo dos planos constata-se que a relação 

dos dois é tensa e pontuada por brigas. O adolescente representa um ser que 

não apresenta muito afeto e que tem a sua experiência de mundo mediada 

pela tecnologia digital (celular, videogame, internet). Essa ideia é ratificada na 

parte final do filme quando a câmera subjetiva, ao incorporar o olhar de Cris, 

visualiza Peu jogando videogame de manhã cedo, alheio à gravidade da 

situação dos pais e à tensão familiar. Em resposta a própria crise 

desencadeada pela possibilidade de morte dos pais, ele mostra-se agressivo, 

fato que pode ser percebido no plano em que ele grita com avó afirmando que 

não irá à escola. Na sequência final há os dois personagens em plano médio 

sentados lado a lado, separados apenas por uma pequena mesa no corredor 

do hospital no qual os pais estão internados.  

Voltando ao quadro vejo que o silêncio predomina este momento da 

narrativa, os dois estão jogando game nos seus celulares e o observa-se que é 

através de imagens da estrada realizadas no dispositivo móvel da menina que 

a conversa que indica a possível a possível chave de compreensão para o fato 

do primogênito não ter retornado ao local, abandonando a irmã. No entanto, 

sem esboçar nenhuma compassividade, mostrando-se em certa medida 

distante, Peu desculpa-se dizendo que “havia sido mal” não ter voltado para 

apanhá-la na rodovia. Um novo silêncio se instala e o último plano, um plano e 

contraplano dos dois personagens denota a polaridade de percepção e 

afetividade existente entre os dois, já que Cris decide entrar no quarto para ver 

a mãe e o irmão permanece jogando videogame.  

O meu olhar, ratificado pelo enquadramento da câmera, que dos planos 

abertos dos primeiros momentos do prólogo oscilam para planos próximos, 

muito perto dos personagens. A ausência de movimento do dispositivo 

cinematográfico, bem como os cortes delicados, que se apagam entre as 

mudanças de quadros, ratifica e acompanha o surgimento e a construção da 



143 

 

sensação de desamparo da personagem. O desamparo latente é a porta de 

entrada para a experiência de errância que se desencadeará na narrativa via 

trajetória dramática da protagonista. Voltarei ao conceito de errância no 

momento próximo (capítulo seguinte), no entanto, assumindo uma postura 

metodológica rizomática, rascunho o bloco de sensações que envolve esta pré-

disposição existencial, destino do ser de ir em busca da verdade ontológica.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURA 19 – Cris espera o retorno dos pais e do irmão à beira da estrada, em  Eles voltam 

(2012)  

 

FONTE: Lordello, Marcelo. Eles voltam. 

 



144 

 

 Cabe esta inclusão a esta altura, pois a experiência da temporalidade 

circunscrita na imagem cinematográfica de Eles voltam conduz de alguma 

maneira a um estar no mundo substancializado por um nomadismo existencial. 

Diante do abandono imposto, ali, sozinha, sentada num banco à beira da 

estrada Cris iniciará a sua jornada. Neste instante uma certa disposição 

interna, subjetiva, floresce e ela passa a se movimentar dentro do quadro de 

um modo diferente do inicial. Deixa de ser conduzida pelo desejo do irmão, que 

àquela altura não voltou para resgatá-la, e passa a movimentar-se de modo 

distinto. Um indício disso é o plano seguinte em que ela registra 

fotograficamente a paisagem. Aquela experiência mediada pela câmera do 

celular indicaria uma tentativa dela de ver o mundo sob outra perspectiva, a 

partir de outro olhar. Em certa medida este mundo que escapa no entardecer 

captado pelas câmeras, a de Cris (celular) e a minha, que é a soma do meu 

olhar com a imagem trazida pela lente cinematográfica, aponta para uma 

possível redefinição de um projeto ôntico78. Neste instante a câmera 

cinematográfica muito próxima da personagem circula ao seu redor no intuito 

de penetrar no seu mundo, mergulhar no seu universo particular. A 

personagem, de acordo com o dispositivo cinematográfico, ainda expurgará 

mais um tempo a experiência de ser abandonada, de estar sozinha no meio da 

estrada. O escurecer, ou melhor, o breu total que invade e toma toda a tela 

somado à referência sonora com barulho de insetos, carros cortando a rodovia 

e uma espécie de choro baixo na segunda camada de som deixa-me estado de 

suspensão por não saber o que derivará dali. Instantes seguintes, ali no 

mesmo banco à beira da estrada, depois de ser interpelada pelo rapaz de 

bicicleta, ela vai em busca de algo, talvez voltar pra casa, quem sabe 

reconconciliar-se com seus afetos/família? Talvez se encontrar no mundo ou se 

perder dele... Não fica claro narrativamente o desejo da personagem e isso 

alimenta a errância contida no filme. Este prólogo obedece a designação 

clássica do termo ao enunciar o tema central da narrativa: o movimento de 

errância da protagonista no mundo. À deriva cada passo somado a cada plano, 

cada encontro empreendido pela menina, cada movimento de câmera, cada 

                                                
78 Chamo de projeto ôntico uma predisposição ontológica/existencial encarnada pela personagem 

principal do filme e que é ratificada pela esteticidade que é gestada na imagem através dos cortes, do 

enquadramento, do posicionamento da câmera, da montagem, da temporalidade dos planos, mas, 

sobretudo, da experiência surgida no contato com a obra fílmica.  



145 

 

situação dramática, cada espaço visitado, cada corte, cada situação dramática 

resultam na impregnação da aura errante do filme. 

  Em certo sentido, percebo que essa espécie de desenho narrativo já 

havia sido esboçado no filme anterior de Marcelo Lordello, o longa-metragem 

Vigias (2010). Nesse documentário, que marca a estreia do diretor em projetos 

de longa, há uma tentativa de se desenhar uma cartografia afetiva da cidade 

partindo da noite e dos olhares dos vigias. O projeto fotográfico do filme, que 

tem entre as suas principais características a contenção e o minimalismo, 

revela algo que será reutilizado em Eles voltam: a busca através do cinema de 

um olhar, ou melhor, de um sentido de mundo se apresenta para além das 

aparências, dos discursos pré-instituídos. Dadas as devidas distinções entre as 

produções e considerando que eles pertencem a modos de enunciação 

diferentes, documentário e ficção, vejo que os dois filmes encontram no silêncio 

e numa certa opacidade do olhar a construção de um gesto singular do 

dispositivo cinematográfico que revelará um outro ser-no-mundo. O 

procedimento de câmera, que se coloca bem próximo aos personagens, a 

opção por uma montagem que esquadrinha o tempo e o espaço a favor de um 

mergulho íntimo, bem como, o desejo por revelar a relação do homem no 

mundo ficam evidentes nos dois projetos. Tanto no primeiro como no segundo 

filme há um dos planos em que os personagens observam o mundo por 

dispositivos eletrônicos. No doc., as câmeras de vigilância aparecem para 

trazer para perto o universo ao redor, aquilo que circula os vigilantes, que 

passam a madrugada nas guaritas dos edifícios em que trabalham. Já na 

ficção, Cris faz um vídeo da estrada em que foi abandona e no final do filme o 

retorno a estas imagens significará justamente a tentativa dela reconstruir 

memorialisticamente a experiência a fim de resgatar o que talvez tenha sido 

perdido. Em outro momento, percebe-se que a referência a uma dimensão 

espacial que subordina o ser, mas também apresenta a possibilidade de 

libertá-lo é trazida a tona. Esta ideia pode ser percebida, por exemplo, na 

última sequência de Vigias, quando já de manhã acompanho o retorno dos 

vigilantes às suas residências através de uma câmera que mapeia uma 

geografia através do caminhar dos trabalhadores. No entanto, esta cidade 

desenhada apresenta-se sobre outra perspectiva, pois ao amanhecer o espaço 



146 

 

assume outras cores, formas e sons, tudo impregnado de afetividade e desejo, 

materializado no retorno ao lar.  

 Na sua peregrinação solitária Cris, em Eles voltam, passa por um 

acampamento de agricultores, em outro local é abrigada por uma senhora e 

passa a realizar trabalhos domésticos, chega a uma casa de praia de uma 

conhecida. Vagueia pelo mundo. A câmara testemunha tudo estaticamente 

como se estivesse paralisada e à disposição da personagem. Não há 

movimento externo, porque tudo aponta para uma interioridade, uma ebulição 

íntima, e o dispositivo cinematográfico aqui reverbera este estado de espírito, 

de consciência. Os planos continuam sendo longos como que se quisessem 

denotar um tempo outro, não-cronológico, subjetivo. Tempo rarefeito. Dilatado. 

Estaria diante dos cristais do tempo79? Seriam aquelas imagens reflexos do 

meu/nosso cosmo? Diante das indagações que poderiam suscitar o meu 

encontro com o filme, com o trânsito de Cris, lembro, por exemplo, do início do 

capítulo IV de Imagem-tempo, no qual Gilles Deleuze convida o leitor a 

cartografar ontologicamente a natureza da imagem cinematográfica nascida na 

era moderna do cinema e ressignificada individualmente no encontro diante da 

tela e dos mundos vividos que emanam dela. “O cinema não apresenta apenas 

imagens, ele as cerca com um mundo. Por isso, bem cedo, procurou circuitos 

cada vez maiores que unissem uma imagem atual a imagens-lembrança, 

imagem-sonho, imagem-mundo.” (DELEUZE, 2007, p. 87) 

 É assim, por exemplo, na primeira sequência depois do prólogo na qual 

acompanho Cris chegar ao acampamento sem-terra na garupa de uma 

bicicleta conduzida pelo adolescente desconhecido que a ofereceu abrigo, 

alimento e água na estrada. Há uma sensação de tensão no ar derivada pelo 

fato dela deixar-se levar por uma pessoa que nunca viu. Essa tensão dramática 

acentua a aura de especulação acerca do destino da protagonista e 

simultaneamente favorece ao envolvimento afetivo com a narrativa. A câmera 

que a acompanhava no trajeto de bicicleta pela rodovia com imagens trepidas, 

instáveis, e com a permanente sensação de movimento. Essa, por sua vez, 

acentua-se ao aproximar-se da entrada do assentamento. Depois de 

                                                
79 Cristal do tempo é um conceito apresentado pelo do filósofo francês Gilles Deleuze, que vê o tempo 

como que se dividindo entre um passado que perdura e um presente em movimento. No cristal, criado 

pela “imagem-tempo” do cinema moderno, há a coexistência de uma imagem real, do presente, com uma 

imagem virtual, do passado.  



147 

 

acompanhar a personagem sendo acolhida no acampamento e alimentar-se 

com uma discreta voracidade a câmera flagra também de modo discreto o 

diálogo entre a mãe e o filho sobre a hóspede. Eles especulam sobre o por quê 

da menina estar naquele local. Diante da justificativa que o jovem traz a tona e 

da descrença com relação à versão de Cris a sensação de suspensão 

continua, pois como não há algo plausível que indique a verdade, a certeza de 

algo para a mãe e o filho tudo fica meio tenso em função de não sabermos o 

que irá acontecer dali para adiante. Confirmando a tensão, surge a figura de 

Elaine, que inicialmente revela-se desconfiada e até incomodada com a 

presença da “estranha” que, segundo ela, mexe-se muito a noite e fala muito 

dormindo. Estas primeiras palavras trocadas com Cris traduzem uma certa 

antipatia que a menina de seus 10, 11 anos revela. Acredito que a personagem 

de Elaine é simbólica na jornada que se inicia para Cris naquele momento. O 

diretor me conduz para perceber a pequena sem-terra a partir de uma relação 

de oposição em relação à narradora, visto que ela é apresentada na primeira 

sequência em plano e contra-plano em relação à protagonista. Pode-se dizer à 

primeira vista que as polaridades residem no fato de uma ser da urbana, 

citadina, a outra esta no ambiente rural. Enquanto uma está inserida dentro de 

um contexto burguês a outra vive no ambiente periférico dos trabalhadores 

sem-terra. Mas não são apenas as diferenças de posições sociais, econômicas 

e culturais que estão evidenciadas a partir da relação entre as duas. Há algo 

maior que talvez não consiga definir no início da sequência, mas que ao final 

se tornará claro pra mim. Volto à questão em breve. Continuemos.  

 As polaridades e as tensões iniciais são muito enfatizadas pela posição 

da câmera e pelo jogo de cena das atrizes. No entanto, há algumas 

características da jovem agricultora que se mostram bastante importantes para 

o processo de transformação do olhar e da percepção que irá iniciar-se em 

Cris. No primeiro diálogo travado entre elas, por exemplo, a menina tenta 

descobrir que sonhos a visitante teve e pergunta-lhe se na noite anterior ela 

havia tido pesadelos, pois deduziu isso em função da inquietude dela. Em tom 

de interrogação ela indaga sobre o nome completo da estrangeira e pede-lhe 

que escreva no seu caderno. Da família que acolheu a irmã de Peu só saberei 

o nome de Elaine, que se apresenta como Elaine Maria de Moura, Moura de 



148 

 

pai, Maria de Mãe e Elaine de vó, conforme seus dizeres. Depois da 

apresentação formal encaminhada pela jovem anfitriã ela se mostra altruísta e, 

solícita, leva Cris a um local para efetuar uma ligação de celular para seus pais. 

A tentativa de contato frustrada com os que se perderam, os pais, aumenta a 

sensação estranha vivida pela protagonista. No entanto, é a menina anfitriã que 

irá revelar a ela uma janela de saída. Sendo assim, essa sequência do 

encontro entre as duas é fundamental na trajetória da jornada errática 

encarnada pela jovem peregrina tendo em vista que aos poucos as diferenças 

vão sendo apagadas e Elaine passa a apresentar o local a ela falando da 

rotina, do número de famílias assentadas. Confessa a sua história familiar e 

depois disso tudo vai ganhando uma outra dimensão e densidade. 

Afetivamente, pela voz, memória e olhar da nova colega, Cris passa por uma 

espécie de portal ali, no meio de uma paisagem natural, na qual vivencia a 

experiência estética de mergulho naquele espaço e diferente do seu.  Elaine a 

conduz pelas veredas de um terreno descampado mostra-lhe animais soltos no 

pasto, diz-lhe pra não ter medo. Aos poucos elas vão adentrando mata. 

Primeiro a câmera parada em plano aberto vê as duas meninas caminhando 

pelo pequeno caminho de terra e como pista sonora há o relato da 

agricultorazinha que fala da sua família e das tragédias que envolvem sua 

história. Ali naquela breve conversa de apresentação saberei que ela trabalha 

com a terra – planta macaxeira, milho, feijão..., “esses negócios de alimento”, 

como relata. Sentada no chão entre folhas secas Cris roça os pés e mãos 

contra o terreno e observa a copa das árvores. A câmara muito próxima, quase 

colada ao corpo dela acompanha seu rito de iniciação. Nela os sons da 

natureza convidam à contemplação e proporcionam pela temporalidade uma 

experiência outra com o mundo. Com um movimento circular, uma panorâmica, 

iniciamos, eu e Cris, a jornada.  

 

FIGURA 20-  Cris e Elaine exploram o terreno em que se encontra o assentamento, em Eles 

voltam (2012)  



149 

 

 

FONTE: Lordello, Marcelo. Eles voltam. 

 

 Deste modo através do convite à contemplação e à imersão em outro 

mundo, inicia-se a jornada de peregrinação da jovem e ao mesmo tempo a 

narrativa mostra que estou diante de uma visibilidade e visualidade do tempo 

distinta, diferente. Sim, o tempo rarefeito impresso nos planos, presente em 

vários momentos, revela que talvez pudesse acessar então, a imagem-cristal, 

espécie de duplo ou reflexo que congrega a imagem atual e virtual, sendo a 

primeira dotada de visibilidade de limpidez e a segunda de invisibilidade e 

opacidade  

 

 

   A imagem-cristal é a imagem atual que tem uma imagem virtual que lhe 
   corresponde como um duplo ou um reflexo; a imagem-cristal é uma  
   imagem atual – visível e límpida – que cristaliza com sua imagem  
   virtual – invisível e opaca. Deleuze valoriza, nessa imagem, a ideia de  
   circuito. A imagem-cristal é um circuito entre uma imagem atual e uma  
   imagem virtual distintas, mas indiscerníveis. (MACHADO, p.276) 
 

 É assim que aparecem as imagens que envolvem o elemento água na 

tela. No filme destaco dois momentos. O primeiro ocorre quando Cris mergulha 

na piscina da casa à beira mar de Priscila. Ali a possibilidade de retorno ao lar 

se torna mais concreta, pois a moça já é uma antiga conhecida sua e de sua 

família. Essa nuance dramática contida no roteiro e que me leva a pensar que 

o fim está próximo, revela, acima de tudo, que no ciclo vivido pela personagem 



150 

 

aquele encontro, apesar de apontar para o fim mostra justamente o contrário, 

pois não será o retorno à casa que alterará a disposição existencial da 

personagem.  

 Com a câmera submersa na água observo de modo meio turvo, com a 

visão não tão nítida, que a menina encontra-se na piscina nadando. Ela vai e 

volta dentro d’água. A fluidez que surge em função da presença da água toma 

toda a tela. Fluída é a vida e nossa percepção, penso. Fluída é a apreensão do 

tempo e a experiência sintetizada na sua temporalidade. Em conversa com 

Priscila a protagonista ouve sobre a vida, sobre relacionamentos, sobre planos 

para o futuro.  Priscila diz que está fazendo mestrado, mas que não vê sentido 

em nada e que a sua vida é monótona, repetitiva. As duas apresentam alguma 

semelhança elas intercalam um certo vazio no olhar e fazem movimentos que 

refletem o desejo pela  busca  de algo, tudo reafirmado pela experiência da 

temporalidade.  

A segunda sequência que escolhi para relatar a presença da água e a 

representação da sua natureza simbólica dentro filme é quando, depois de 

visitar uma casa inacabada, espécie de obra em ruínas que Jennifer, a 

moradora de Tamandaré, apresenta as duas meninas da cidade. Jennifer é 

filha Fátima, senhora que foi chamada pelo grupo de sem-terras para 

encaminhar a menina ao Conselho Tutelar da cidade mais próxima do 

assentamento. Ela ajuda a irmã na feira e a mãe na faxina da casa de 

veraneio. A mãe a trata com austeridade. Vive uma vida sem expectativas e 

sonho com a capital. Apesar disso, diz que o local é bom, mas o seu único 

problema é que não tem um shopping Center. Depois que Cris se esconde e 

encontra a casa vizinha a sua é Jennifer que vai buscá-la no outro dia pela 

manhã. Informada que a menina voltaria para casa com Priscila ela apresenta 

as duas a construção em ruínas.    

   É preciso que o tempo se cinda ao mesmo tempo em que se afirma ou  
   desenrola: ele se cinde em dois jatos dissimétricos, um fazendo passar  
   todo o presente, e o outro conservando todo o passado. O tempo  
   consiste nessa cisão, e é ela, é ele que se vê no cristal. A imagem- 
   cristal não é o tempo, o mas vemos o tempo no cristal. Vemos a  
   perpetua fundação do tempo, o tempo não cronológico dentro do  
   cristal, Cronos e não Chronos. (DELEUZE, p. 102) 

      

 Como testemunha, sou convocada a uma experiência de vidência que 

se constitui numa espécie de indiscernibilidade entre o Eu versus outro e 



151 

 

também entre o Eu versus o mundo. A trajetória de personagens como Cris 

promove uma escrita móvel e especular em que passado e presente se 

encontram, no qual o fugidio se materializa entre o virtual e o atual. 

 

3.4 Pensar o tempo na teoria cinematográfica 

 

   Por que as pessoas vão ao cinema? (...) Acredito que o que leva  
   normalmente as pessoas ao cinema é o tempo: o tempo perdido,  
   consumido ou ainda não encontrado. O espectador está em busca de  
   uma experiência viva, pois o cinema, como nenhuma outra arte,  
   amplia, enriquece e concentra a experiência de uma pessoa – e não  
   apenas a enriquece, mas a torna mais longa, significativamente mais  
   longa.” (TARKOVSKI, p. 72) 

 

 Mas que tempo é este? A esta altura o esforço visa pensar a 

temporalidade cinematográfica a partir de uma formulação teórico-poética. 

Pego carona por exemplo o pensamento de Andrei Tarkovski para escapar da 

premissa contida no senso comum de que o cinema é a arte do tempo e 

elaborar um pensamento que o considera a partir de três níveis diferentes: O 

tempo empírico – a experiência temporal do espectador; O tempo impresso - o 

tempo é a natureza do plano; e o tempo esculpido – tarefa do cineasta. 

(AUMONT, 2012, p. 34). Na temporalidade que advém da empiria há, no 

sujeito-espectador e na busca por algo que se compreende como perdido, uma 

centralidade. A experiência cinematográfica possibilitaria o reencontro com 

aquilo que estava em vias de cair no esquecimento e com o despercebido. A 

relação instituída nesta dimensão do tempo passa pela memória, pela 

experiência e é fecundada na conjunção do passado com o presente, neste 

entre-tempo que se abre. O tempo presentificado é percebido ontologicamente 

no contato com a imagem durante a projeção. Ele sai do plano abstrato e 

transcendente e ganha, através da projeção, na imanência, um corpo, uma 

materialidade.  

 Diante da tela, Tarkovski apontará outro nível do tempo, o impresso, que 

se vincula à natureza do plano. Nele, o cinema dá forma ao acontecimento. “A 

imagem torna-se verdadeiramente cinematográfica quando (entre outras 

coisas) não apenas vive no tempo, mas quando o tempo também está vivo em 

seu interior, dentro mesmo de cada um dos fotogramas.” (TARKOVSKI, 2010, 



152 

 

p.78). O cinema seria a expressão artística que por sua natureza traduz como 

nenhuma outra forma de arte “a consciência dos fatos e das estruturas 

estéticas existentes e em mutação com o tempo”. A força da forma 

cinematográfica encontra-se, portanto, no tempo do acontecimento, sendo esse 

compreendido aqui como uma espécie de incorpóreo que está em dois planos. 

No presente cronológico, em que há percepção do plano em si, em que a coisa 

acontece, e na eternidade, no aion dos estóicos. Com relação ao tempo 

esculpido, o cineasta russo diz que ele fundamenta-se na “dimensão essencial 

do psiquismo humano e no constituinte fundamental da imagem 

cinematográfica”. Para o cineasta russo, o cinema tem o dever ético e estético 

de se relacionar com o tempo alterando-o, mas também respeitando a sua 

dimensão que se alimenta do real.  

 É este tempo evocado na narrativa de Eles voltam e no processo de 

errância iniciado por Cris. Nele, ela observa o mundo, ouve histórias – como a 

da menina do acampamento de sem-terra que lhe fala da vida no campo, da 

natureza, dos animais, da rotina. A vida naquele instante é impregnada de uma 

sensação diferente, talvez única. O mundo apresenta-se em passagem. O 

silêncio mesclado com a estranheza com que a personagem observa tudo e faz 

sua caminhada revelam esse sentimento. Ao lançar este outro olhar para a 

paisagem, através do comportamento da câmera e do jogo de cena, tudo para 

ela passa a ter um sentido novo. E neste caso, é interessante considerar este 

exercício de olhar80 que a personagem empreende. Para tanto, a música tema 

do filme ,Tudo que você podia ser, de Milton Nascimento, dá também as pistas 

para o que estrada e o que ela produzirá de sentido. “Sol e chuva. Na sua 

estrada. Mas não importa, não faz mal. Você ainda pensa e é melhor do que 

nada. Tudo o que você podia ser ou nada”, diz os versos que ouvimos ao subir 

os créditos com o nome do filme no encerramento do prólogo. As inúmeras 

possibilidades e os devires que entram em irrupção estão inscritos também 

nesses versos do músico mineiro. 

   Os olhos amam a beleza e a variedade das formas, o brilho e a  
   amenidade das cores [...] não me dando descanso, como o dão as  
   vozes dos cantores, que por vezes e por todos os lugares em que mee  
   encontro no decorrer do dia, investe contra mim de mil maneira a  

                                                
80 Considero que na experiência cinematográfica o exercício de olhar do personagem é também o nosso, 

já que ao estabelecermos diante da tela o pacto de ficcionalidade, há uma fusão entre sujeito e objeto. 

Diante do plano fílmico o meu olhar, o meu corpo, cola-se à tela, ao mundo cinemático que surge dela. 



153 

 

   acariciar-me, até mesmo quando me ocupo noutra coisa que dela me  
   abstrai. Insinua-se com tal veemência que, se, de repente, me for  
   arrebatada, procuro-a com vivo desejo. Se ausenta por muito tempo,  
   minha alma cobre-se de tristeza. (SANTO AGOSTINHO, p. 230) 

 

 Janela da alma, espelho do mundo. A apatia81 revelada nos gestos da 

personagem se contrapõe ao exercício da câmera que insiste em manter os 

planos fixos, que reitera o tempo todo o comportamento que se origina na 

atitude ontológica de reencantamento com o mundo. E o olhar da câmera, que 

é o meu, somado à ruminação da vidência do espectador me conduz à 

“inspiração, expiração e respiração no Ser”82, ou seja, o ato de olhar traz 

consigo a relação vidente-visível no interior do próprio visível. No lugar da cisão 

do Ser tem-se a fissão do Ser, pois no interior do sensível um novo sensível se 

põe a ver outro sensível83. Reencarno em Cris, o seu mundo é o nosso (o 

mundo privado abre-se para o mundo comum), tudo passa a ser 

transubstanciado. A paisagem contida em cada plano fílmico apresenta-me a 

constelação provisória e aberta de sentido.  

   Agora, talvez, se sinta melhor tudo o que essa palavrinha carrega: ver.  
   A visão não é um certo modo do pensamento ou da presença a si: é o  
   meio que me é dado de estar ausente de mim mesmo. De assistir de  
   dentro a fissão do Ser. Ao término da qual, e só então, me fecho sobre  
   mim.(MERLEAU-PONTY, p.81) 

 

 No entanto, é interessante observar que ao exercício do olhar 

dessacralizado, uno, irredutível, acrescentou-se a temporalidade. Tempo como 

experiência. Como estar no mundo. Temporalidade que se encontra com o 

olhar produzindo como consequência um conhecer. Observamos isso através 

da narrativa construída por Marcelo Lordello. Nesta direção, pode-se inferir que 

a escolha por este comportamento de câmera converge para o que Merleau-

Ponty diria: a temporalidade está no coração do ser-no-mundo. O tempo é o elo 

entre nós como sujeito e o mundo dos objetos que percebemos e assim 

observamos pela janela do cinema a jornada de Cris.  

                                                
81 A apatia de Cris aponta para uma certa disposição no qual tudo está esvaziado de sentido. Somos 

convidados diante desta ausência de energia e da perda de significado a tomar a vestir o seu corpo e a 

tomar o seu olho para que continuarmos na experiência que a narrativa fílmica nos coloca.  
82 Expressões merleaupontianas que indicam as descrições rigorosas da pintura como filosofia figurada da 

visão.  
83 E O Olho e o Espírito Merleau-Ponty indica que a pintura é transubstanciação do sensível, tornando-se 

a passagem da carne do mundo na carne do pintor para que dela se faça presente um novo visível, o 

quadro, visível do visível, feito por um vidente que participa da visibilidade. A pintura para o filósofo 

francês, é filosofia figurada da visão, pois nos ensina a olhar quando nossos olhos veem. “O pintor 

transforma sua visão em novo visível que nasceu para o mundo”.  Marilena Chauí, O Olhar,  p. 60, 2003. 



154 

 

 

 

3.5 Fenomenologia: a estética da existência 

     
   Sou um campo, sou uma experiência. Um dia, e de uma vez   
   por todas, algo foi posto em marcha que, mesmo durante o   
   sono, não pode mais deixar de ver ou de não ver, de sentir ou   
   de não sentir, de sofrer ou de ser feliz, de pensar ou de   
   repousar, resumindo, de ‘se explicar’ com o mundo.    
   (MERLEAU-PONTY, p. 465) 
   
   Eis o enigma: meu corpo é simultaneamente vidente e visível.   
   Ele, que olha todas as coisas, também pode olhar-se e    
   reconhecer naquilo que então vê o “outro lado” de sua potência  
   vidente. Ele se vê vendo, ele se toca tocando, é visível e   
   sensível para si mesmo. É um “si” não por transparência, como  
   o pensamento, que pensa tudo assimilando-o , constituindo-o   
   em pensamento – mas um ‘si’ por confusão, narcisismo,   
   inerência daquele que vê naquilo que vê, daquele que toca   
   naquilo que toca, daquele que sente naquilo que é sentido (...).   
   (O olho e o espírito, ) 
     

 

 Para Merleau-Ponty, a relação entre corpo e mundo é de ordem estética, 

refere-se à percepção e aos sentidos. Cada um deles propaga e interpenetra a 

sua interioridade, ininterruptamente, indefinidamente. É como se eles encerram 

em si a vida perceptiva e o mundo sensível. Tudo converge e funda um lógos84 

estético que dará origem ao cultural e ao histórico e que viabiliza a 

intersubjetividade e a incorporeidade. Este ser que se constitui na anterioridade 

das fixações, dos referenciais instituídos e das pré-formulações evoca a 

construção de um outro mundo calcado na experiência sensível. É assim, por 

exemplo, que encontro a personagem Hermila/Suely, do filme brasileiro O Céu 

de Suely (2010), dirigido por Karim Aïnouz.  

 

FIGURA 21 – Em flashback, Suely/Hermila lembra do tempos amores com Mateus, em O céu 

de Suely (2006) 

                                                
84 Para Merleau-Ponty o lógos aponta para o sentido que não relaciona-se exclusivamente com uma Razão 

em si que se revelaria via conhecimento e subjetividade transcendental. O lógos é dotado de sentido a 

partir do momento em que “o mundo da vida” ou experiência se abre, originando o seu próprio 

significado..  



155 

 

 

FONTE: AÏNOUZ, Karin. O Céu de Suely.  

 

 Na primeira sequência do filme vejo através de uma imagem precária, 

pouco nítida, trêmula, uma jovem que em voz off relembra a sua história de 

amor com Mateus, pai do seu filho. Na narração há a ênfase para a lembrança 

ligada ao período em que ela ficou grávida. No mesmo instante um homem que 

aparenta ter por volta dos 20 anos entra em quadro. Eles dançam, brincam no 

meio de um terreno ermo e nós escutamos a canção extra-diegética que inicia 

com os seguintes versos: “Que bom seria ter seu amor outra vez. Você me fez 

sonhar, trouxe a fé que eu perdi”. A música intitulada “Tudo o que eu tenho” é 

uma versão em português interpretada por Diana, cantora da Jovem Guarda, 

de “Everything I Own” da banda americana Bread, famosa nos anos 70. O 

fundo musical somado ao posicionamento da câmera livre, ora circular, sempre 

em movimento, na mão, me faz entrar afetivamente na história de 

Hermila/Suely. Ali, diante daquela imagem, sou convocada a testemunhar as 

memórias da personagem, observando a paisagem afetiva que a compõe. No 

prelúdio da narrativa do que virá a ser “O céu de Suely” (Karin Aïnouz, 2006), 

as primeiras imagens, captadas em Super 8, se opõem ao quadro seguinte que 

apresenta em primeiríssimo plano um rosto. Nele sou interpelada por uma 

espécie de interseção entre os planos de subjetivação e significação. O rosto e 

a sua escritura do mundo. E aquele de Hermila tão potente de significação com 

sua textura, sua pele e cor difusas, com sua inapreensibilidade.  



156 

 

 [...] um rosto: sistema muro branco-buraco negro. Grande rosto com 
 bochechas brancas, rosto de giz furado com olhos como buraco negro. 
 Cabeça de clown, clown branco, pierrô lunar, anjo da morte, santo 
 sudário. O rosto não é um invólucro exterior àquele que fala, que pensa 
 ou que sente [...]. Uma criança, uma mulher, uma mãe de família, um 
 homem, um pai, um chefe, um professor primário, um policial, não 
 falam uma língua em geral, mas uma língua cujos traços significantes 
 são indexados nos traços de rostidade específicos O rosto constrói o 
 muro do qual o significante necessita para ricochetear, constitui o muro 
 do significante, o quadro ou a tela. O rosto escava o buraco de que a 
 subjetivação necessita para atravessar, constitui o negro da 
 subjetividade como consciência ou paixão, a câmera, o terceiro olho. 
 Ou será preciso dizer as coisas de outro modo? Não é exatamente o 
 rosto que constitui o muro do significante, nem o buraco negro da 
 subjetividade. O rosto, pelo menos o rosto concreto, começaria a se 
 esboçar vagamente sobre o muro branco. Começaria a aparecer 
 vagamente no buraco negro (DELEUZE E GUATTARI, p. 32). 

 É pela rostidade que o mundo de Hermila é revelado. Tento decifrar pela 

paisagem geográfica que o compõe quais e o quê as formas/linguagem 

enunciam à câmera. Para além da primeira camada da imagem enquadrada, 

há um fundo sem definição que aponta de alguma maneira a relação 

existencial alinhavada pela personagem e que será percebida ao longo do 

enredo. Cada detalhe que forma o olhar, o sorriso, as linhas de expressões, o 

perfil, as formas da boca e do nariz, o desenho do rosto expressa o modo como 

é representado aquele universo íntimo da protagonista. Em vários dos 

primeiríssimos planos que me defrontam ao longo da narrativa observo um 

olhar distante, uma expressão facial que conota um sentimento de ausência.  

 Este Eu e o Outro no filme é representado pela oposição, pela 

instabilidade, pelo desejo permanente de movimento. Desejo de não pertencer 

a lugar nenhum, de viver em deriva, aqui e ali, quase que ao mesmo tempo. 

Estas primeiras sequências que ocorrem dentro do ônibus que conduz a 

protagonista para sua cidade natal, Iguatu, traduzem o sentimento de 

aprisionamento e tédio no qual ela está imersa. Os planos abertos com a 

câmera parada traduzem uma tentativa de acentuar a divergência entre uma 

espécie de dinâmica afetiva que nutre a personagem e o ritmo cíclico e lento 

que envolve a vida da cidade. O local que abriga a personagem no seu retorno 

é distante do mundo, longe de tudo, conforme apreendo pelo olhar da câmera. 

Ali o tempo é outro, tudo é meio parado, como sugere uma das personagens. O 

cotidiano se repete e isso aponta para uma espécie de sensação de 



157 

 

aprisionamento que a protagonista em que esta imersa. Viver ali para que 

significa um achatamento.  

 

FIGURA 22 – Suely/ Hermila chega a Iguatu com o filho, em O céu de Suely (2006) 

 

FONTE: AÏNOUZ, Karin. O Céu de Suely.  

 

 Cidade e corpo entrecruzam-se permanentemente, produzem 

paisagens, ressignificam percepções e estares no mundo. Nessa tensão há um 

pano de fundo que conduzirá a minha observação em torno do filme: o desejo 

por uma vida-lazer. Projeto proto-existencial que nutre, via visualidade fílmica, 

um estar no mundo que se traduz pela transcendência e oxigena-se no devir, 

devir-mundo, devir-corpo. Esta chave conceitual ajuda-me a refletir e dialogar 

acerca da experiência e da temporalidade encarnada em certo cinema 

produzido contemporaneamente e que traz a errância como substrato para a 

cinematicidade contida na tela. 

 A partir deste panorama sensível composto no fluxo e no desejo de 

presentificação próprio da imagem cinematográfica é que irei traçar as 

inúmeras possibilidades de aproximação com uma cine-escritura 

contemporânea. Este espaço que o filme abre na tela, mas, sobretudo, em mim 

substantiva um olhar singular meu para o contato com aquele universo fílmico. 

Aqui, entre o intuitivo e o rizomático, sendo o primeiro, aquele que pretende dar 

centralidade à intuição como porta de entrada ao fragmento de mundo que se 



158 

 

constitui através da relação corpo e espírito e o segundo diz respeito ao 

rizomático, no sentido que este modelo epistemológico contribui para perceber 

o fenômeno desenhado narrativamente à medida que escriturarei as várias 

possibilidades de aproximação simultâneas, heterogêneas e interconectadas, 

formando imagens plurais.  

 

   [...] diferentemente das árvores ou de suas raízes, o rizoma conecta um 
   ponto qualquer com outro ponto qualquer e cada um de seus traços  
   não remete necessariamente a traças de mesma natureza; ele põe em  
   jogo regimes de signos muito diferentes, inclusive estados de não- 
   signos. O rizoma não se deixa reconduzir nem ao Uno nem ao   
   múltiplo.Ele não é o Uno que se torna dois, nem mesmo se tornaria  
   diretamente três, quatro ou cinco etc. (IDEM, p. 32, v. 1) 
  

 O Céu de Suely, que configura visualmente a partilha deste quadro 

imagético-conceitual, auxilia-me a compreender o cinema como disparador 

conceitual que escapa do pressuposto exclusivo que se vincula à ideia de 

representação. Neste caso, o cinema emerge na fratura entre o mimético e o 

real, favorecendo a trans-substantivação perceptual, por exemplo. Ao rifar seu 

corpo, a personagem faz um movimento de tentar ressignificar a sua existência 

para poder entrar em um outro espaço, outra temporalidade. Os movimentos 

de Suely somados aos da câmera pressupõem o encontro com o que não esta 

previsto, com o que ainda não foi vivido, mas que se nutre do presente. No 

primeiro bloco narrativo do filme observa-se um tempo suspenso que se abre 

para mim. É como se o off da personagem remetendo-se a um passado e a 

força estesiológica das imagens que reflete o presente puro, jogando-me em 

um entre-tempo.  

Não são apenas os relatos das memórias ouvidas que conduzem a um 

outra dimensão sensível. É todo um jogo de trans-substantivação que se inicia 

quando são articuladas todas as estruturas instituídas da linguagem 

cinematográfica, ou seja, a composição dos planos, o que há neles, o 

movimento e o posicionamento da câmera. Com tudo isso, vou me 

aproximando de Hermila, mergulho no seu cotidiano e adentro no seu espaço 

afetivo, sua existência. 

 

4.0  DEVIR IMAGEM 

 



159 

 

No percurso teórico-conceitual que estou inscrevendo é interessante 

fixar a esta altura do texto o pensamento de Gilles Deleuze acerca do tempo e 

da experiência, tudo inserido no campo cinematográfico. Para mim esta rede 

epistêmica que concilia o pós-estruturalismo com a abordagem fenomenológica 

interessa à medida que os dois movimentos apontam em linhas gerais para a 

problematização dos limites do conhecimento e voltam o olhar para os 

fenômenos fronteiriços, rompendo com as estabilidades que envolvem os 

processos de significação e referencialidade.  

Em relação ao mapeamento das raízes filosóficas que nutrem o pós-

estruturalismo85e que historicamente dialoga com a tradição aberta por 

Edmund Hurssel ao absorver, por exemplo, o método fenomenológico de 

buscar a verdade ou a essência, via uma intencionalidade ou uma 

subjetividade. Sendo assim, poderia inferir que nesse sentido houvesse uma 

ruptura com uma tradição vinculada a um determinismo causal que instituía a 

regularidade das relações sujeito-objeto na construção e no acesso ao 

conhecimento. Sinteticamente poderia afirmar que há uma compreensão do 

sujeito, da intersubjetividade86 e do Eu dentro de um contexto histórico, 

linguístico e experiencial mais ampliado. É como se a existência e a linguagem 

cotidianas levassem para além das fronteiras, do sujeito e da consciência, mas 

mesmo assim, continuassem a operar dentro desses limites. Nessa reflexão 

sobre a experiência humana e sobre os modos como as coisas se apresentam 

ao mundo, via ela mesma, ou seja, na centralidade do problema dos 

aparecimentos, é importante notar também o enraizamento no método kantiano 

transcendental. 

Pensar o sujeito no mundo e o modo como ele tem acesso ao 

conhecimento através da experiência fenomênica permite conectar e talvez 

transferir para o campo cinematográfico e para a reflexão sobre a constituição 

                                                
85 Ao nos referir ao pós-estuturalismo deleuziano estamos levando em consideração que o movimento 

filosófico ocorrido na França na década de 1960 é bastante amplo, heterogêneo e para efeitos didáticos 

pode ser compreendido a partir dos seus pensadores.  
86 Compreendemos a intersubjetividade a partir de um pensamento desenvolvido por Merleau-Ponty na 

Fenomenologia da Percepção e que envolve uma estrutura de vida intencional relacionada ao cogito e que 

se revela em situação. Na obra A prosa do mundo (1974), no capítulo V, A percepção de outro e o 

diálogo,  Merleau-Ponty nos indica que a intersubjetividade depende “síntese de acoplamento” regida 

pela  reversibilidade da percepção e do movimento ou do falar e do ouvir, e, mediante a qual, na 

percepção silenciosa do outro ou no diálogo, “tudo o que eu faço eu o faço fazer e tudo o que ele faz ele 

me faz fazer”.  



160 

 

da imagem algo que informa a singularidade da relação que se estabelece com 

os filmes e ao mesmo tempo algo que incide sobre a constituição existencial do 

ser, formando uma espécie de devir-mundo, pois a base para este diálogo é o 

tempo todo atualizada e nesse percurso ocorre dele ora se atualizar, ora se 

virtualizar. Voltar-se ao cinema como máquina conceitual foi o movimento feito 

por Deleuze nos dois volumes que dedica à análise da imagem 

cinematográfica.  

Deleuze dentro de minha compreensão, constrói uma crítica à 

fenomenologia, entre outros, com relação ao corte móvel e à definição da 

imagem-tempo e que carece ser melhor analisada para que não se caía na 

conclusão precipitada de considerar tanto Merleau-Ponty, quanto Bergson 

(autor que Deleuze dialoga para pensar o cinema) como “aliados ambíguos”, 

conforme atesta Fernão Ramos em Imagem-Câmera.  

   O “corte móvel” deleuziano que a elaboração cinematográfica  
    introduz na imagem aponta para a emergência de um tempo  
    abstrato que se destaca do que se move para além da sua  
    trajetória. É a noção de “corte móvel”, central na teoria   
    cinematográfica. Proporciona uma crítica a teria com raízes  
    fenomenológicas, situando a distância do autor em relação a  
    essa abordagem. (...) Para a fenomenologia, segundo Deleuze, 
    o cinema surge na contracorrente da ancoragem do sujeito  
    percipiente no mundo. Ao erguer em norma a “percepção  
    natural”, institui um foco estático, baseado numa consciência  
    intencional em situação. O “privilégio” que a fenomenologia  
    daria à percepção natural faz como que ela ainda veja o  
    movimento “poses” sucessivas, “simplesmente existenciais, em 
    vez de essenciais”. ( RAMOS, p. 87) 

 

Mas afinal, o que é a percepção para Merleau-Ponty? Se for tomado 

como ponto de partida o conceito desenhado na Fenomenologia da Percepção, 

a percepção é a minha abertura e iniciação ao mundo. No processo, ela 

apresenta um objeto ou fenômeno diretamente para mim e esse objeto é 

sempre dado numa mistura de presenças e ausências.  

 
   O sujeito perceptivo é o lugar dessas coisas, e o filósofo  

    descreve as sensações e seu substrato como se descreve a  
    fauna de um país distante – sem perceber que ele mesmo  
    percebe, que ele é sujeito perceptivo e que a percepção, tal  
    como ele a vive, desmente tudo o que ele diz da percepção em 
    geral. Pois, vista do interior, a percepção não deve nada àquilo  
    que nós sabemos de outro modo sobre o mundo, sobre os  
    estímulos tais como a física os descreve e sobre os órgãos dos 
    sentidos tais como a biologia os descreve. (MERLEAU-  
    PONTY, p.278) 

 



161 

 

Neste movimento relacional há também um envolvimento direto pré-

reflexivo, que escapa das elucubrações teóricas da ciência e da filosofia, 

tentando assujeitar a nossa existência. Como experiência direta das coisas 

para a atribuição de significados, a percepção seria a primeira camada 

experiência e concerniria a seres existentes num ponto de tempo e do espaço, 

por oposição ao conceito ou à ideia. Diante do exposto, pensar o tempo na 

imagem cinematográfica é tentar trazer dois aspectos que o envolve e que são 

inerentes a sua natureza. 

A geografia do pensamento de Deleuze, que trabalha com a 

heterogeneidade de objetos, alinhava filósofos de tradições distintas, mergulha 

na transdisciplinaridade dialogando com a biologia, psicanálise, matemática, 

física, arte – literatura, pintura, teatro e cinema possibilita a esta reflexão um 

modelo metafísico, bergsoniano por excelência87, que ressignifica o exercício 

epistemológico e conduz a inferir um ato filosófico e estético como criador e 

criativo. Ao produzir e inventar conceitos passo a me relacionar com os objetos, 

os filmes, de modo singular e evito os maneirismos da contemplação absoluta, 

do distanciamento esvaziado e de uma leitura não-afetiva. Neste casamento 

com o objeto fílmico observo que entre sensações, afectos e perceptos emerge 

devires conceituais. As imagens no cinema materializam formas de 

pensamento. Neste exercício de pensar o cinema filosoficamente encontra-se a 

imagem-movimento e a imagem-tempo. Apesar de me deter no segundo tipo 

de imagem, já que a minha atenção esta centrada na reflexão sobre a 

temporalidade, é interessante considerar também a imagem-movimento em 

função da sua coexistencialidade ao regime estético nascido no cinema 

moderno e também por considerar que, segundo Deleuze, a ela subordina o 

tempo.  

  O que distingue, portanto, fundamentalmente os dois tipos de   
   imagem é sua relação com o tempo: enquanto a imagem-movimento  
   dá uma representação indireta do tempo, isto é, mostra o tempo  
   através do movimento, representa o curso empírico do tempo, a  
   imagem-tempo apresente o tempo diretamente, dá uma apresentação  
   direta do tempo, uma apresentação do tempo puro, livre do movimento.  
   (MACHADO, p.248) 

                                                
87 Compreendo aqui a metafísica bergsoniana como sendo um sistema que reverbera uma ontologia no 

qual os conceitos de multiplicidade - atual, virtual  - e duração apresentam-se. É na filosofia do 

movimento, na construção dos seus conceitos que o ser eclode, portanto, via o método intuitivo, pensar as 

teses sobre o movimento em Bergson, especialmente, em Matéria e Memória, é reconstituir uma 

ontologicidade que privilegia as essências móveis, o tempo, e espacializa a existência.    



162 

 

 

 Na contracorrente das apropriações canônicas lacanianas e 

saussurianas que impregnaram a teoria do cinema desde os anos 60 que 

instituíam um encarceramento lingüístico à materialidade do cinema o autor se 

aproxima de uma semiótica que extrapola o sígnico88 estritamente e que inclui 

o cinético, o afectivo e o perceptivo, como foi referido acima. Nos fios tecidos 

entre teoria do cinema e filosofia o elemento que indica o processual é o que 

germina e dá forma à experiência cinemática. Neste percurso há uma ênfase 

no elemento fluído que se atualiza o tempo todo no movimento e na duração. 

Bazianiano por excelência, aponta uma predileção pelo plano-sequência, pelo 

tempo morto, pela voyance89 e pelo interstício.  

 Narratologia e estilística dão acesso a uma experiência cinemática que 

refunda o tempo e além destes dois aspectos acrescentaria a dimensão 

ontológica de tradição baziniana. Na história taxionômica do cinema de 

Deleuze o que me interessa são as rupturas e os novos espaços criados, visto 

que o entre-planos fundados nesses intervalos, os espaços temporais, 

favorecem a constituição de potências existências no qual o trânsito surge 

como motor. É assim, por exemplo, que encontro Zé Renato de Viajo porque 

preciso, volto porque te amo.  

 

 

 

 

 

 

4.1 O corpo errante: Gerry 

 

FIGURA 23 – Automóvel conduz os personagens ao deserto que assistirá a jornada errática da 

dupla, em Gerry (2002). 

                                                
88 Ao nos referirmos ao sígnico aqui estamos dialogando com uma compreensão nascida dentro da 

semiótica perceana.  

 
 



163 

 

 

FONTE: VAN SANT, Gus. Gerry 

 

O primeiro plano-sequência de Gerry (Gus Van Sant, 2002) me convoca 

a observação. Nele, encontro um carro transitando em meio a uma estrada 

cortada por montanhas verdes e por um céu aberto. Não há indicações de 

lugares, no qual placas localizariam aquele espaço para o espectador. Não é 

necessário isso, aquela paisagem está em qualquer lugar, ela serve de 

mediadora não só de um discurso fílmico, mas sobretudo de que reflete a 

minha própria existência. A câmera fotografa um plano aberto que dá conta de 

um carro, no qual se vê dois personagens de costas. Naquele exato momento 

não sei ainda quem são, não há indícios de onde partiram ou ainda para onde 

vão. Talvez esta ausência de informações permaneça até o final do filme e aí 

que reside a grande chave que singularizará a obra. Esta opção do diretor 

dialoga com uma das principais evocações que o cinema contemporâneo faz: é 

no não-dito que a linguagem cinematográfica se ressignifica e acima de tudo 

conduz o espectador a preencher de sentido, favorecendo assim, a ida às 

bordas da experiência sensível. Há ainda nestas imagens de abertura da 

produção dirigida pelo cineasta americano Gus Van San duas características: 

um jogo de aproximação e distanciamento com relação ao carro, ligados à 

velocidade do veículo, e o uso da câmera fixa. A primeira me indica a fluidez da 

nossa observação em relação ao mundo. Estaria sempre diante dos objetos 



164 

 

articulando um movimento de ir e vir, que me faz pensar na precariedade da 

minha percepção, mas acima de tudo, me remete a inalcançabilidade das 

minhas tentativas de apreender o mundo sensível. Paralelamente, o recurso de 

fazer o registro sem movimento de câmera indica que o meu olhar, a maior 

parte das vezes, é fixo, sustentado pelo tripé das certezas que não me 

possibilita ver o todo.  

 Nas primeiras sequências do filme não há diálogos. Em poucos cortes o 

automóvel para, dois personagens descem do carro e começam a andar em 

um vale montanhoso. Dois jovens que se chamam Gerry – saberei disso no 

desenrolar do filme – que seguem caminhando sem um objetivo específico, 

sem rota e sem metas. Perambulam em silêncio ante o mundo natural, sem 

mediação. Neste vaguear, a câmera os acompanha, inicialmente em planos 

abertos, como uma espécie de testemunha que tenta captar de longe a 

trajetória da dupla de protagonistas. A repetição da incidência dos registros 

imagéticos, no qual os dois atores sempre estão enquadrados juntos, revela 

que há uma cumplicidade entre eles, uma espécie de parceria que aos poucos 

vai se apresentando e se estreitando, ação derivada do processo de 

caminhada.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FIGURA  24 –  Personagens perdidos percorrem o deserto, em Gerry (2002). 



165 

 

 

FONTE: VAN SANT, Gus. Gerry 

 

 O caminhar ali indica um devir que constantemente favorece a uma 

alteração, modificação do sentido, da percepção diante do mundo.  Cada novo 

passo alcançado aponta para o que é fugidio e encaminha para novos mundos, 

apresentando afectos diferentes, sensações estranhas, inimagináveis até 

aquele instante. Toda esta experiência sensível é mediada pelo corpo e é aqui 

que a a reflexão tenta articular um olhar que busca de alguma maneira mapear 

o conceito de corporeidade a partir do trânsito. 

 

4.2 Da existência como passagem: as imagens-vertigem 

 

 A atividade cotidiana de mobilidade me liga a lugares distintos, saímos 

de um ponto e chegamos em outros. Vamos e voltamos. Somos andarilhos por 

natureza. Gostamos da experiência da caminhada, de realizar percursos, de 

entrar em contato com paisagens familiares e de nos envolver com as não-

familiares, ao sabor do desconhecido. No entanto, andar aqui não indica um 

ato físico, comum às nossas vidas. Refere-se a um empreendimento interno 

que me coloca num trânsito incessante, numa flânerie existencial sem rotas 

definidas, sem expectativas acerca do ponto de chegada, sem prazos. É esse 

sintoma derivado do estar-no-mundo que encontro numa cinematografia 

recente, produzida nos últimos trintas anos. São as vidas encenadas em 



166 

 

passagem, no qual tudo é transitório, tudo acontece no fluxo. A vida como mera 

passagem.  

 Uma câmera parada. Um homem de meia idade performando diante do 

dispositivo cinematográfico. Sentado, em plano médio, observo ele acender um 

cigarro e começar a fumar. De repente um corte, e o novo quadro inicia-se com 

uma fala em que deus, espíritos, infinito, sol, estrelas, a existência de criador, 

uma divindade antropomórfica, misturam-se a flashs no qual fatos da sua vida 

são pincelados. Estranhamento. O diferente ali é que todo o discurso parece-

me desencontrado, nada se conecta, tudo sem um nexo lógico, racional. 

Posteriormente, três planos que se abrem à medida que a fala do personagem 

vai se prolongando. Preâmbulo. Sem informações, paisagens surgem na tela. 

Planos abertos apresentam uma vegetação à beira da estrada, cortada pelo 

asfalto. Sons ambientes ligados à ideia de natureza – pássaros, folhas 

tremulando ao sabor dos ventos – são interrompidos, cortados por automóveis 

e caminhões que entram na primeira camada sonora como se quisessem 

interromper a minha contemplação diante daquele ambiente visual e 

melodioso. É assim que surge o outro personagem. Caminha com dificuldades, 

porta um cajado, parece alheio ao mundo, mexe em pedras, brinca com elas. 

Estranhos objetos. Novamente, com aquele senhor em quadro sou convocada 

ao regime de vidência. Continuo sem informações. Mas qual seria o sentido 

delas àquela altura? Talvez ajudassem a racionalizar as imagens que são 

ofertadas. Mas pra quê?  

 Em O Andarilho (Cao Guimarães, 2006) sou convidada ao silêncio, pois 

mesmo quando os personagens falam para a câmera não sou eu que me torno 

sua interlocutora. Não há interlocução. Figuro como testemunha de um mundo 

no qual as almas são acometidas de uma espécie de afasia. Sozinhas elas 

vivem à margem dos processos de cognoscibilidade e talvez seja aí que resida 

a grande chave para a percepção de um mundo recriado, visto que a ausência 

da linguagem padrão, institucionalizada pelo nosso cogito cotidiano me leva a 

entrar e porque não permanecer em um universo singular, no qual habitam 

vidas estéticas, existências em passagem. É a relação entre ambiente natural, 



167 

 

experiência e linguagem, indissociáveis por natureza, diz André Brasil90, que 

me permite habitar esteticamente o mundo, recriando-o, inventando-o.  

 

 

FIGURA 25 – Personagem habita as estradas, em O andarilho (2007) 

 

FONTE: GUIMARÃES, Cao. O Andarilho.  

 

 No documentário de Cao Guimarães o esforço de traduzir poeticamente 

e esteticamente aqueles corpos em trânsito está contido, entre outros na 

temporalidade dilatada, na câmera fixa, na falta de informações adicionais que 

suspendem a ancoragem. Às vezes anseio por uma pan91 para que possa dar 

sentido à imagem. No entanto, o dispositivo de Cao Guimarães diz justamente 

o oposto da minha busca: o sentido da imagem está contida nela, na sua 

plasticidade e no quadro em si. É como se o processo de significação fílmica 

fosse exclusivamente centrípeto. É na câmera fixa em oposição ao movimento 

dos personagens, que na maioria dos planos aparecem andando, 

movimentando-se, no embate entre o andarilho e a estrada somada à 

impressão de certa crueza da imagem que o mundo de passagem nasce.  Ele 

                                                
90 O pesquisador André Brasil da Universidade Federal de Minas Gerais  publicou o texto Quando as 

palavras cantam, as imagens deliram no qual analisa o filme O Andarilho de Cao Guimarães. O artigo 

compõe o material crítico que acompanha a obra e encontra-se no site do diretor e multiartista mineiro. 
91 Chamamos de pan ou panorâmica um movimento de câmera fixo no qual o dispositivo tecnológico gira 

em torno do seu próprio eixo. Este movimento pode ser para os lados – direita e esquerda ou para na 

vertical – pra cima e pra baixo.  



168 

 

surge ali diante de mim e me fala da relação entre caminhar e pensar, me fala 

do deslocamento constante das coisas, dos pensamentos transitórios, das 

imagens e sons efêmeros, como diz o epíteto que se encontra no site do diretor 

ao se referir ao filme. 

 Ali, à beira da estrada, sou compelida a perambular junto com os 

personagens. Como eles, passo a gestualizar, corporificar, estetizar um mundo. 

Desgarrados de nós. A câmera fixa me sensibiliza, pois naquele ambiente do 

intervalo, da forma, do mundo plástico, sensorial, perceptivo e existencial me 

reconecto com uma experiência imagética diferente. As texturas, a cartela de 

cores, o jogo de camadas, a ausência de profundidade de campo ou a sua 

hiper-presença, tudo causa estranhamento. O som monocórdico, ao mesmo 

tempo dissonante, formado de cordas e percussão vibra, ecoa em mim, 

impondo um ritmo próprio. Ritmo único, tempo único. Tempo singular, dilatado. 

Heterogêneo por natureza. Nele se misturam seres e incorpóreos, formando 

um acontecimento. Esse é uma espécie de gargalo que singularmente 

ultrapassa o plano do significado, ligado à idealidade, e efetua-se no espaço-

temporal.  

 O ambiente sonoro e a paisagem visual cortada por uma estrada, como 

uma veia, abrem espaços de visualidade, no qual assumo como co-criadora, já 

que tudo em mim – o caminhar, o gesto, a forma – passa a ser estetizado pelo 

olhar da câmera, pelo nosso modo de habitar, auto-habitar. Representar. 

     
   Mas, a importante operação que o filme consegue fazer é   
   transformar o desgarrado – em relação a alguma norma   
   exterior – na totalidade do filme e das vidas daquelas    
   pessoas. O desgarrado deixa de ser desgarrado de algo:   
   eles são o mundo mesmo. A concentração do filme no que   
   é normalmente estranho (catar pedras para jogá-las por   
   debaixo das pernas, atravessar o mundo caminhando com   
   uma espécie de capacete, empurrar a casa na beira da   
   estrada, viver sujo com sacos plásticos como mala, falar   
   sozinho), ganha tal atenção que, no lugar de ser exótico e   
   estranho, passa a ser um forma de inventar e habitar    
   esteticamente o mundo. (MIGLIORIN, p.4). 

  

 Perdido de nós mesmos, o trânsito encenado pelos andarilhos-

personagens do documentário de Cao Guimarães é o meu. Naqueles espaços 

quaisquer – espaço tátil, singular, não homogêneo, desconectado, que perdeu 

suas coordenadas como relações métricas. Ao mesmo tempo que é um espaço 



169 

 

de conjunção virtual, puro lugar do possível, que abole as distinções espaciais, 

permitindo que qualquer plano possa adquirir o estatuto de primeiro plano 

(MACHADO, 2010, p. 263). 

 A certa altura do filme, no terço final, uma sequência me chama a 

atenção em função da sua potência. Depois de acompanhar, ao amanhecer, 

um dos personagens na sua rotina, na qual ele estende suas roupas, 

guardadas num saco, lava o rosto num banheiro de beira de estrada e caminha 

no meio da rodovia, enquanto o observo em plano aberto, percebo que estou 

diante de uma das imagens mais instigantes do documentário, pois, ali, nas 

ações cotidianas tão banais, reside as rotas de fuga que marcam a encenação 

daquelas vidas. O quadro seguinte, no qual observo um inseto em primeiro 

plano, sem profundidade de campo e com as camadas imagéticas localizadas 

atrás do animal borradas, funciona como quadro intervalar, espécie de licença 

poética do diretor que tenta associar a relação, como já foi referido, homem, 

natureza e linguagem. Neste interstício experiencio a sensação de habitar um 

mundo pré-cognitivo, o mundo-da-vida do fenomenólogos – ordinário e 

subjetivo, o que desafia a nossa capacidade de apreender em categorias 

definidas antecipadamente. Assim, de repente, num corte seco vejo entrar em 

quadro no plano aberto um homem que empurra uma carroça. Aos poucos vou 

compreendendo que aquela é a sua casa, nela encontra tudo o que carece 

para viver na estrada – utensílios domésticos para cozinhar, alimentos, 

roupas... Em busca de um mergulho que condense significação subjetiva a 

câmera cinematográfica, que inicialmente registra o personagem alimentando-

se, passa a observar os seus pés. Naquela imagem duas texturas encontram-

se: a do terreno, formada por barro, poeira e por restos de vegetação, e a da 

sandália gasta, que leva os pés negros, envelhecidos e maltratados do 

andarilho. Uma dupla visualidade que promove experiências distintas, como se 

a propriedade táctil da imagem favorecesse uma sensação de aproximação e 

simultaneamente de descoberta. Sonoramente continuo ouvindo o seu 

mastigar e os estalos do fogão à lenha improvisado. Sucessivamente cada 

plano neste bloco narrativo vai apresentando signos que escapam da 

banalidade atribuída ao seu uso cotidiano e chegam à fronteira que relaciona o 

mundo pré-fabricado, objetivo, e o construído por nós via experiência individual.  



170 

 

 

FIGURA 26 – Personagem percorre as estradas auto-encenando sua própria vida, em O 

andarilho (2007) 

 

FONTE: GUIMARÃES, Cao. O Andarilho.  

 

O modo delicado como a câmera registra aquele ambiente e como 

constrói aquela paisagem, promovendo uma torção do real, somado a uma 

experiência temporal que é cruzada pelo trânsito (dos personagens e dos 

carros que passam na auto-estrada) indica-me que estou diante não da 

imagem-delírio/ imagem-miragem apontada por André Brasil, mas da imagem-

vertigem. A primeira, segundo o pesquisador mineiro, seria a materialidade de 

algo que escapa, algo que só se potencializa na duração, que se desconecta 

do mundo cartesiano e se legitima na linguagem: 

   Em Andarilho, eles deliram. A fala escapa, se desgarra para   
   regiões em que a linguagem se rarefaz. Andar e delirar e, ao   
   fazê-lo, falar uma linguagem errante, que torneia os assuntos e  
   objetos, mas que se desprende, escapando sem cessar ao   
   entendimento (ao mero entendimento). Aqui, também as   
   imagens deliram. Ganham uma temporalidade distendida,   
   dilatada. Imagens-miragem, nascidas do encontro com o calor   
   do asfalto e da terra vermelha. (...) 
     
   Assim como o transe, o delírio não é um discurso louco,   
   inconsciente, irracional. Ele leva a linguagem ao limite da   
   consciência, ao limite do entendimento. Ao fazê-lo, amplia   
   estes limites: do cognoscível e da própria linguagem. (BRASIL, p.132.)  

 



171 

 

 Para mim, no plano fílmico, ao habitar esteticamente o mundo, como 

fazem os andarilhos de Cao Guimarães, há a possibilidade de escapar dos 

assujeitamentos institucionalizados por representações canônicas que 

envolvem a materialização de imagens, em que o que predomina é uma 

relação lógico-causal ancorada numa relação com a câmera que se instaura 

cronologicamente e incorpora um mecanicismo imagético encontrado no 

quadro, no plano e na montagem. Adentrar no fluxo das situações dispersivas 

encenadas plástica e poeticamente no filme que estou debruçada e considerar 

os vários intervalos que existem entre os planos, favorecendo uma experiência 

imagética errante é pensar a constituição das próprias imagens como 

vertigens. Essas últimas são planos de abertura criados na imanência que 

escapam às regularidades e aos paradigmas modernos instituídos e 

pressupõem uma outra forma de inscrição no mundo formada por 

instabilidades e por uma ode à desrazão: 

   A desrazão proporciona a vivência de princípios   
    reorganizadores através de instantes caóticos que impõem a  
    dissipação de fronteiras cognitivas, dos espaços do   
    pensamento conhecido, de marcas viciadas, permitindo uma  
    profunda experiência criativa que aqui podemos compará-la  
    com a experiência estética. Essa forma de experiência estética  
    faz surgir uma nova estrutura, ou um novo conjunto complexo  
    de inter-relações causais que constituem um novo cenário de  
    concepção. Rupturas cognitivas vertiginosas em espaços de  
    percepção por onde, obrigatoriamente, algo de novo emerge.   
    (DUARTE, 38) 
 

 Sendo assim é na desrazão, compreendida aqui como portas de acesso 

às formas de revelação existentes em espaços sensíveis que se projetam nas 

fronteiras de territórios modernos legitimados por identidades fixas. Aparecem 

como uma vertigem. Imagem-vertigem. Materialização ocorrida por uma 

suspensão das referências espaciais e temporais. Rupturas. No interstício “da 

crise” brotam possibilidades de experimentação, nascem experiências 

estéticas. O torpor de vertigem é um momento propício à emergência de 

realidades distintas, nos diz Eduardo Duarte. Como sintoma, apresenta-se de 

maneira inesperada e, sendo assim, nessa espontaneidade para a sua 

realização ele traz a sensação de uma perda de referencialidade, entrando no 

processo infinito de desterritorialização, reterritorialização e 

transterritorialização, consequentemente.  Diante disso poderia inferir que há 

neste choque promovido pela experiência da vertigem algo que 



172 

 

aproximaríamos do conceito de sublime. Pensar o conceito de sublime dentro 

deste contexto não é um exercício fácil. Ao contrário, demanda um esforço 

para perceber que ele encontra-se enredado em jogos discursivos de diversos 

campos do conhecimento ao mesmo tempo em que o senso comum esvazia o 

seu sentido. Assim, refleti-lo contemporaneamente aponta para uma dupla 

tentativa: revisitar “um dos lugares” da sua formulação e ao mesmo tempo 

ressignificá-lo, estabelecendo conexões com a possibilidade de pensar esta 

categoria materializada em manifestações artísticas, como o cinema, por 

exemplo.  

 O termo sublime implica antes de tudo traçar as múltiplas formas que ele 

apresentou ao longo do tempo. Segundo Abbagnano (2001), em sentido 

próprio e estrito, o sublime é o prazer que provém da imitação (ou da 

contemplação) de uma situação dolorosa. Com esse sentido, essa noção vem 

diretamente do conceito aristotélico de tragédia - que deve provocar "piedade e 

terror"; por isso, como diz Aristóteles, o poeta trágico "deve propiciar o prazer 

que nasce da piedade e do terror por meio da imitação".  Esta ideia vinculada à 

dor persistiu em vários momentos da trajetória secular do conceito. No entanto, 

é interessante pensar aqui que ele está ainda enraizado a uma produção ligada 

à cultura trágica. Nesta acepção, o prazer diante da dor, da angústia, do terror 

e, sobretudo, do que escapa à apreensão racionalizante do mundo foi 

incorporado e o sentimento que deriva dele batizado de sublime. A experiência 

do sublime vinculada à dor resulta do processo de conscientização subjetiva da 

finitude física e da infinitude racional.  

 No segundo livro da Crítica da Faculdade de Juízo (2010), Kant retoma o 

tema tratado por ele anteriormente em Observações sobre o sentimento do 

belo e do sublime (1.764). Nesta nova leitura, o filósofo retrabalha alguns 

apontamentos e incorpora diferenciações entre eles. Na Analítica do Sublime 

ele estabelece comparações entre este e o belo com o intuito de poder 

apresentar suas diferenças fundamentais. Entre os principais pontos de 

distinção estão: o belo diz respeito à forma do objeto, a uma espécie de 

imitação, se partirmos da perspectiva platônica. Ao contrário, o sublime pode 

ser encontrado em um objeto sem forma e na maioria das vezes, segundo o 

filósofo prussiano, ele representa uma ilimitação. Outro ponto de divergência é 



173 

 

a questão de que o belo apresenta um conceito indeterminado do 

entendimento e o sublime um semelhante à razão.  Ele ainda coloca que ao 

redor da complacência os dois se organizam de maneiras díspares, já que o 

belo trabalha a representação da qualidade e o segundo a da quantidade. 

Nestas linhas o que percebemos é que ao tentar demarcar as diferenças, Kant 

propõe simultaneamente rever o que já havia escrito sobre o sublime e 

acrescentar algumas variáveis fundamentais para relacionar-se com o conceito: 

a ideia de infinitude, indeterminação e quantidade. Esse tripé plasmou a 

gênese do sublime kantiano e pensá-lo ainda hoje faz com que se estabeleça 

esta base para poder montar qualquer tipo de referência acerca dele e, 

consequentemente, sua relação com a natureza, ou melhor, com o mundo 

natural.  

 Na relação entre sujeito e objeto vemos que eles passam por um 

processo de fratura, pois a tríade que envolve aquele espírito é articulada 

justamente a partir de noções fugidias – infinitude, indeterminação e 

quantidade. No entanto, aqui, a infinitude não é apresentada no sentido 

cosmológico e sim aproxima-se de um lugar transcendente ainda não cooptado 

pela racionalidade.  

 Os pólos vida e morte também foram rediscutidos neste texto de Kant. A 

ideia da vida liga-se ao prazer positivo, ao belo. Em outra direção há o prazer 

negativo, a inibição das forças vitais.  

Enquanto o belo comporta diretamente um sentimento de 
promoção da vida, e por isso, é vinculável a atrativos e a 
uma faculdade de imaginação lúdica, o sentimento do 
sublime é um prazer que surge só indiretamente, ou seja, 
ele é produzido pelo sentimento de uma momentânea 
inibição das forças vitais e pela efusão imediatamente 
consecutiva e tanto mais forte das mesmas, por 
conseguinte enquanto comoção não parece ser nenhum 
jogo, mas seriedade na ocupação da faculdade de 
imaginação. (KANT, p. 90) 
 

 Há duas observações que podem ser retiradas a partir do excerto acima. 

A primeira diz respeito à vinculação da morte ao sentimento de sublimidade. 

Ela indicaria a adesão ao discurso trágico aristotélico quando ele apresenta na 

sua Teoria da Tragédia o modelo clássico deste gênero e as três condições 

para a sua existência: possuir personagens de elevada condição (heróis, reis, 

deuses), ser contada em linguagem elevada e digna e ter um final triste, com a 



174 

 

destruição ou loucura de um ou vários personagens sacrificados por seu 

orgulho ao tentar se rebelar contra as forças do destino. A presentificação da 

morte ou suspensão das forças vitais é incorporada na Analítica do Sublime, 

conforme perspectiva freudiana ao desenhar o conceito de sublimação. 

(FREUD, 1976, p.252) Outra observação que deriva do trecho é a relação entre 

o conceito apontado por Kant e a faculdade da imaginação. Ela é “a aspiração 

ao progresso ao infinito” em oposição à faculdade da razão, que é uma 

pretensão à totalidade absoluta. Este sentimento faz com que a imaginação 

seja confrontada com o seu próprio limite, forçada a atingir seu estágio 

máximo, sofrendo uma violência que a leva ao extremo do seu poder.  

“Ante o imenso, a imaginação experimenta a insuficiência 
deste máximo, “ela busca ampliá-lo e recai sobre si 
mesma”. (...) A imaginação aprende assim que é a razão 
que a impele até ao limite do seu poder; forçando-a a 
confessar que toda a sua potência nada é relativamente a 
uma Ideia”(DELEUZE, p. 26) 

 

  O sublime estabelece assim uma relação subjetiva entre imaginação e 

razão. Inicialmente este vínculo apresenta-se como um desacordo, conforme 

afirma Deleuze no seu trabalho monográfico sobre a filosofia crítica de Kant. É 

no descompasso entre as duas faculdades que surge a impressão de dor. A 

sensação deve-se acima de tudo a presença da impossibilidade. No entanto, 

em seguida, tal desacordo é apaziguado e nasce, a partir da dor, uma espécie 

de prazer. O enfrentamento que a imaginação se depara prova a sua 

capacidade, impõe seu limite, no entanto, é nesta circunstância que nasce o 

seu desejo de superar-se. Portanto, quando, ao evocar o sublime, enfatiza-se a 

dor, detêm-se apenas o primeiro instante do processo que envolve a 

sublimidade, esquecendo que no jogo contínuo desta trajetória encontra-se o 

desejo de superação e, consequentemente, o reencontro com o prazer.  Diante 

do exposto pode-se inferir que o sentimento que provoca o estado de 

sublimidade e que não é encontrado na natureza e sim nas ideias, conduz a 

uma fratura e lança o sujeito no devir.  

Sob o nome de Analítica do Sublime, uma estética desnaturada, 
melhor: uma estética da desnaturação, vem quebrar a boa ordem da 
estética natural e suspender a função que ela assume no projeto de 
unificação. O que desperta “o sentimento do espírito”, que é o 
sentimento sublime, não é a natureza, artista em formas e obra das 
formas, mas a grandeza, a forma, a quantidade em estado puro, uma 
presença que excedo o que o pensamento imaginante pode apreender, 



175 

 

de um só golpe, numa forma – o que ela pode formar. (LYOTARD,  p. 
56) 

 

 Sendo assim, ao considerar a experiência que a imagem-vertigem 

possibilita no que se refere ao sublime como fenômeno, sobretudo, estético. A 

imagem-vertigem seria um portal no qual um arrebatamento levaria para uma 

existência em que o cotidiano e seu fluxo é percebido de forma singular, 

distinta das convenções racionalistas.  

 

 

4.3 Viajar, perder países: o caminhar como performance 

 

 Um rosto em meio a um ambiente escuro abre o filme Jornada para o 

Oeste (2014), do diretor malaio Tsai Ming-Lang. Em primeiríssimo plano sou 

apresentada sossegadamente a um homem de meia idade que se encontra 

deitado. Ali, aqueles instantes que se estendem numa duração muito particular 

juntamente com o silêncio, a câmara parada, fixa, diante daquele rosto 

desconhecido questões clássicas que surgem: quem é ele? o que estaria 

fazendo? Essas são as primeiras dúvidas que me vem à mente diante daquela 

imagem. O personagem imóvel sendo captado frontalmente pela câmera 

naquela aproximação total, naquele plano longo somado à quebra inesperada 

do silêncio composto pela paisagem sonora vinda do seu arfar nos remove dos 

lugares das certezas, da previsibilidade esperada diante da sucessão de 

imagens na experiência fílmica. Assim sendo, esta outra porta de entrada para 

a relação com o mundo sensível apresentado na obra de Ming-Lang, me faz 

perceber as texturas do rosto daquele personagem desconhecido. Rugas, 

pequenas cicatrizes e uma barba por fazer transpõem os planos de significação 

do filme para o meu universo íntimo, ou seja, as informações contidas na tela 

passam a ser signos que reverberam o jogo especular, ôntico e estético, que 

será produzido no transcorrer das sequências. Estando tão próxima a ele é 

quase impossível não ceder a um impulso da consciência de tentar penetrar-

lhe nos recônditos de sua alma.  

 Como espectador de um plano desdramatizado e de uma situação 

dentro de uma previsibilidade de uma gramática fílmica que instituiu um 



176 

 

esquema sensório-motor, que converge para um adensamento da percepção 

subjetiva e objetiva, quase sem distinção, passo a habitar a partir dali um 

circuito inscrito por um olhar desejante que imprime outra perspectiva ao jogo 

espectatorial. Diante da tela, adentro numa experiência de imagem-afecção, 

pois a potência e o espaço virtual criados ali dão àquela imagem uma 

expressividade na qual as múltiplas camadas que envolvem as relações de 

espectatorialidade e de plasticidade refletem uma série formada ao mesmo 

tempo de micromovimentos e de uma superfície reflexiva imóvel. A imagética 

que brota dali tem sua existência mediada por um close, por um rosto que 

apresenta a particularidade da expressão fixa e o contrapeso, que é quebrado 

nas pouquíssimas vezes em que pisca seu olho. 

 

   (...) estamos diante de um rosto reflexivo ou refletor enquanto os  
   traços permanecerem reunidos sob o domínio de um    
   pensamento fixo ou terrível, mas imutável e sem devir, de certo  
   modo eterno.  (DELEUZE, p.117) 

 
O corte que leva ao próximo plano me coloca diante de uma nova 

imagem, com um personagem diferente que apresenta outra dinâmica e habita 

a tela de maneira distinta. Nela, um homem com vestes budistas, que porta um 

manto tibetano castanho avermelhado, encontra-se em pé com os dedos em 

jñana mudrá ou jnana mudra, posição feita com as mãos, na qual os dedos 

indicadores e polegares formam um círculo que, simbolicamente, para a cultura 

budista e hinduísta, significa o gesto do conhecimento. Ele encontra-se num 

local que se apresenta em ruínas, uma espécie de espaço abandonado, ermo, 

em que a iluminação é precária e apenas réstias de luz aparecem através de 

um pórtico, localizado no canto esquerdo da tela. O aspecto sombrio é 

atenuado pelo contraste da tonalidade da roupa do personagem. A câmera 

permanece fixa, tal qual o plano anterior, no entanto, o enquadramento é outro, 

já que o quadro foi aberto e a posição aqui está mais distanciada. Dali, observo 

lentamente o personagem mover-se, como um caminhar. Presenciar o desfilar 

do pé ante pé, minimamente apresentados, coreografados, faz com que eu 

seja abduzida para aquele mundo. O ritmo de seus movimentos empresta outro 

sentido à ação e nós ali defronte do meu incômodo com o contato com esta 

outra dinâmica, torço, para que a velocidade seja modificada. Entretanto, 

constato ao final da exibição do média-metragem que nosso desejo não será 



177 

 

atendido e de algum modo esta não-negociação terá uma razão de ser, como 

apontarei em breve. Assim, diante desta imagem acompanho em silêncio 

absoluto o monge andar para a esquerda. 

Conhecer. Esta talvez seja a chave conceitual que engendra e 

substantiva a experiência errática do personagem. Ele ensaia um caminho 

como um ato provisório que oportuniza a aparição das coisas, que provoca a 

emergência do sentido que aparece na vinculação estrita do ser e do 

fenômeno. Conhecer como derivação de uma intencionalidade que surge da 

relação entre a consciência e o objeto na experiência fenomênica. Em Jornada 

para o Oeste o monge encarna a evocação simbólica da predisposição de uma 

atitude cognoscente reverberada através da temporalidade e também da 

espacialidade orquestrada por um movimento encenado como vestígio. As 

diferentes paisagens que o transeunte corta, como a da calçada em que ele 

passa diante de uma vitrine com um manequim exposto e que ele cruza 

longitudinalmente e que faz contraponto com a rua habitada por carros e 

veículos em movimento ou o plano da escada que dá acesso ao metrô 

subterrâneo, colocam em xeque as formas de vida encenadas por aqueles que 

passam pelo personagem, pois o seu ritmo frenético, veloz, a indiferença 

àquela presença me informa que talvez àquela altura, a da narrativa, promove 

um modo de aparecimento das coisas e do ser das coisas diferente da atitude 

natural em certa medida perspectivada pela cultura ocidental. 

  Nós podemos tornar evidente o modo como as coisas são;   
   quando fazemos assim descobrimos objetos, mas também   
   descobrimos a nós mesmos, precisamente como dativos de   
   revelação, como aqueles para os quais as coisas aparecem. Não  
   somente podemos pensas as coisas dadas para nós na   
   experiência, mas podemos compreender também a nós mesmos  
   enquanto a pensamos. (SOLOWISKI, p.12) 

  

Um corte inesperado, que ocorre antes do personagem concluir a ação, 

leva para o próximo plano, no qual acompanhamo-no subindo as escadas, 

degrau por degrau na mesma cadência anterior. A impressão que a câmera 

não saiu do lugar inicial e apenas moveu-se em torno do seu próprio eixo, 

como uma espécie de panorâmica horizontal, é falaciosa, visto que da 

perspectiva anterior não seria possível visualizar o vão da escada. No entanto, 

a sensação de imobilidade provocada pelo dispositivo cênico-cinematográfico 



178 

 

impregna a minha percepção à medida que a experiência da duração se 

acentua. Novamente o corte ocorre inesperadamente.   

 

FIGURA 27 – Figura do monge desaparece na paisagem, em Jornada para o Oeste 

(2014) 

 

FONTE: MING-LIANG, Tsai. Jornada para o Oeste. 

 

Diante dessas duas imagens apresentadas nos planos iniciais nada 

podemos inferir, pois o universo plástico apresentado nos dois planos-

sequência não se relacionam, não haveria elementos de coesão entre eles. A 

ausência de dados de informação (diálogos, sons, movimento de câmera) que 

favoreceriam a minha imersão pela entrada clássica na obra também ratifica 

esta sensação de inapreensibilidade que brota da tela e se aloja em mim. 

Entretanto, dois planos depois, espécie de terceira natureza92, parece-me 

resultar numa imagem síntese. Ali os dois personagens estão em quadro, só 

que em camadas diferentes, distantes um do outro. O primeiro surge de perfil 

em close e atrás dele, através da profundidade de campo, consigo observar 

formações rochosas que se encontram detrás do rosto. Elas dividem o campo 

com o céu azul e somadas a essas indicações visuais escuto o som de aves, 

                                                
92 Chamamos terceira natureza por considerar que os dois planos de abertura descritos apresentam 

naturezas distintas que podem ser compreendidas como a polaridade encontrada no filme entre o ocidente 

e o oriente ou entre os dois personagens que se apresentam de modo diferente a partir do comportamento 

da câmera.  



179 

 

que parecem voar naquele local juntamente com o barulho do movimento de 

águas. Miúdo, entre as rochas, constato que há um ponto vermelho a mover-

se. O quadro e a minha sensação diante dele assemelham-se ao 

jogo/ilustrações “Onde está Wally?” (ver figura 27), pois a  curiosidade aguça-

se diante da visão do ponto vermelho e antes dele aparecer fico procurando-o 

ludicamente. Mas talvez não seja o jogo estabelecido na imersão que revela a 

potência deste instante, neste plano e na sucessão dos outros que se seguem. 

O que me convida ao exercício do olhar mais apurado e desejante, de ser mais 

próximo à obra, é a repetição de uma série de procedimentos que marca todos 

os planos do filme. Em função disso detalhei acima, pormenorizadamente, as 

duas sequências iniciais e a quarta, que infiro ser, como afirmamos, uma 

espécie de síntese/fusão.  

O filme Jornada para o Oeste, como disse, é um média-metragem 

ensaístico e experimental. Ele encerra uma trilogia de Tsai Ming-Lang 

composta por dois curtas, “Walker “(2012) e “Walking on Water” (2013). Os 

procedimentos técnicos e estéticos dos filmes se repetem: uma câmera parada 

e fixa, um personagem vestido de monge deslocando-se por lugares tão 

diferentes como Taiwan (China) e Marselha (França). A duração dos planos 

apresenta-se bem lenta, longa. As imagens, em função da iluminação 

(saturação de cores, luzes), da textura e do enquadramento, trazem uma 

plasticidade acentuada, tudo proporcionado pela experiência temporal 

prolongada e suscitada em cada tela.  

Dentro de uma estilística que costura todos os três projetos internamente 

há uma estrutura que emana a contradição entre o gesto e a paisagem, ou 

seja, a encenação do ator com a câmera promove um ponto de fuga em 

relação aos elementos cênicos que são incorporados no quadro fílmico. Como 

exemplo, posso citar a imagem de abertura do primeiro projeto “Walker”. Nele, 

o personagem do monge encontra-se de costas descendo uma escada num 

compasso lento, que se repetirá em todos os planos das obras que compõem 

este trabalho seriado. A monotonia que deriva dele aponta para um 

prolongamento do tempo e é rompida quando meu olhar flerta com um 

movimento que surge numa réstia de luz, da qual inferimos através das pistas 

sonoras que aquilo lá fora deve ser uma rua. O movimento dela com carros, 



180 

 

transeuntes, sons diversos e também com silêncios faz com que o incômodo 

da dilação dos passos seja atenuado. No entanto, a repetição da estratégia nos 

planos seguintes promove um sentimento contrário à primeira impressão e é aí 

que reside a chave de compreensão do texto cinemático. Dentro ainda do 

universo particular construído pelo quadro observo que as luzes dos letreiros 

luminosos com anúncios publicitários, o movimento dos automóveis, dos trens, 

dos ônibus, dos caminhões, como o Mobile Service, famoso veículo que vende 

sorvete nas ruas de Hong Kong. O comércio móvel se contrapõe à dança 

construída pelo personagem nas ruas da cidade moderna, urbana e high tech.  

A dualidade contida em cada plano é sustentada por uma alternância 

infinita, por uma constante polarização que expõem tudo o que há no universo 

ou, como prescreve a doutrina taoista, o Yin e o Yang. Neste sentido, a 

oposição se complementa e funciona como algo que extrapola a dimensão 

fílmica atingindo a ontológica e, para tanto, de acordo com o diretor, isto só 

será possível através do desbravamento possibilitado pelo caminhar. Na face 

contigua e ao mesmo tempo equidistante deste pólo está a proposição da 

contemplação através da duração dos planos. Como no taoísmo, o processo 

de ressignificação existencial só se dá através da experiência de percorrer um 

caminho em que as certezas são abandonadas e no qual, consequentemente, 

ocorre um esvaziamento com vistas ao despertar da consciência. É assim que 

surge a sensação diante desta apreensão provocada pela sucessão de planos 

com o mesmo procedimento. Esta forma de estar no mundo via intuição 

sensível é sustentada pelo desejo de esvaziamento proposto filmicamente 

através da não-relação do personagem com o espaço, com os objetos, com os 

outros corpos que passeiam na tela, com a paisagem. A ausência de sentido 

na trajetória do movimento do monge93, na relação entre os planos, propicia 

uma forma distinta, porque não dizer diferente de apreensão do conhecimento 

e do mundo. O monge cruza o espaço cênico, mas antes dele sair do quadro o 

corte acontece numa tentativa de retirar de mim qualquer chance de conectar 

os fios e de operar cognitivamente por junção, atendendo a um procedimento 

ancorado na lógica cartesiana. Com o corte surgindo de surpresa - não 

                                                
93 Entendemos aqui que a trajetória e o movimento construído pelo personagem andante opera em dois 

sentidos: o primeiro refere-se ao próprio caminho traçado pelo monge nas ruas e espaços geográficos. O 

segundo sentido que abarca a ideia de trajetória diz respeito à impressão de uma ritualização do gesto de 

caminhar exacerbada na cadência lenta dos movimentos empreendidos pelo personagem. 



181 

 

abrupta, pois não há oportunidade para rupturas enfáticas – o nosso 

pensamento não obedece a uma logicidade e a uma ligação entre as partes 

convencionais, ao contrário, não conseguimos  fixar o logos que habita em nós 

e no mundo, nos sujeitos e nos objetos, e acabamos deslizando através das 

sensações, das ideias, das formas. Diante disso é interessante considerar que: 

  Unifique sua atenção. Não escute com o ouvido, mas escute com o  

   coração (sin); não escute com o coração, mas escute com a alma (kï,  

   hálito). Que o que ouvir não ultrapasse suas orelhas, que seu coração  

   se concentre. A alma estará então vazia (hiu) e captará a realidade. A  

   união com o Princípio (Tão) só se obtém mediante o vazio, e esse  

   vazio é o jejum do coração”. (CHUANG TSEU apud Marcondes Filhos,  

   p.77-78) 

 

 

3.4 O caminhar como uma performance 

 

FIGURA 28 – Monge caminha no centro de uma cidade contrastando com a paisagem 

e temporalidade dos corpos, em Jornada para Oeste (2014). 

 

FONTE: MING-LIANG, Tsai. Jornada para o Oeste. 

  

Movimentando-se no lento caminhar, tal qual uma coreografia, como 

afirmo acima, o monge institui esteticamente uma performance. Nela, o corpo 

do personagem adensa epidermicamente a subjetividade contida no mundo e 



182 

 

na tela e, simultaneamente, media as relações público e privado, ou seja, os 

gestos repetitivos que organizam os planos e, consequentemente, as 

sequências, traduzem uma forma de vida que escapa de uma sistematicidade 

pública, inferência que pode ser constatada nas sequências que ocorrem na via 

pública – avenidas, calçadas, ruas, praças, pois observamos o contraponto do 

desenho temporal e a sutileza dos movimentos inscritos pelo protagonista em 

oposição aos transeuntes e habitantes comuns dessas metrópoles que com o 

ritmo frenético, acabam muitas vezes não se dando conta da presença daquele 

monge, ignorando o ato performático. Apenas em poucos momentos a câmera 

registra a percepção do público à presença do personagem. O contraponto 

entre as duas situações, enfatizando a primeira em que não há reação diante 

daquele corpo, significa que ao representar um modo de vida distinto com outro 

ritmo, tempo, outra forma de habitar o mundo o estranhamento se materializa e 

as diferenças entre as duas formas de existência se acentuam. Neste sentido, 

a performance encenada aproxima a obra de uma certa compreensão do que 

viria a ser um cinema contido no domínio do documentário94, já que há na 

imagem uma aura de registro de uma acontecimento puro e simples, sem 

intervenção e este borramento de fronteiras entre o que seria ficção e 

documentário potencializa a própria narrativa. Este jogo híbrido incide no que 

diz respeito ao comportamento da câmera ante o real, a paisagem e o 

personagem sugere que esta atitude do jogo de cena no qual a câmera 

distante em atitude de observação do conjunto gestual. 

Na dimensão que abarca a relação público e privado, refiro-me ao 

público a partir da sua relação com a paisagem e de uma espacialidade que a 

constitui, sendo assim, o gesto encenado e em conexão com o cenário 

promove uma descontinuidade. Ao caminhar o corpo que se expõe cria um 

modo particular de estar no mundo, um modo no qual o ordenamento é posto 

de lado e a repetição é ressignificada em função de uma outra constituição da 

representação, tornando o ação como passagem.  

 

 

                                                
94 Compreendemos aqui o documentário como sendo um ato inscricional estético vinculado ao campo 

cinematográfico no qual, “o tempo do filme se compõe com o tempo do mundo, que sempre deixa seu 

vestígio nas imagens, nos sons e nas falas” (Comolli, p. 44, 210).  



183 

 

 

 

 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao longo desta pesquisa tentei mapear afectivamente, a partir de filmes 

pertencentes a cinematografias múltiplas, os modos como a errância é 

representada e por que não dizer, encenada no cinema. Aos poucos pude 

perceber que ela possui várias faces e que nelas são apresentados inúmeros 

aspectos que envolvem a relação da produção cinematográfica com a 

dimensão ontológica.  Diante da multiplicidade que traduz também o processo 

errático, visto ser ele envolvido numa dimensão afetiva e que abarca toda a 

complexidade da relação sujeito e objeto, pude modos de apresentar a 

sensibilidade errante que está colocada nos filmes. Defronte também dos 

personagens fílmicos tentei penetrar nas camadas que substantivam a 

experiência do corpo, do espaço e do tempo. Esses elementos foram fundantes 

para que eu pudesse estabelecer uma relação de afectação com as obras ao 

mesmo tempo em que produziam apontamentos que diziam respeito a 

compreensão do fenômeno da errância. Sendo assim, duas questões iniciais 

foram articuladas para que eu pudesse desenvolver a reflexão, a ancoragem 

nas dimensões ontológicas e fenomenológicas e o respaldo num pensamento 

estético produzido pelo próprio contato com os filmes.  

Pensando a topografia que a experiência errática produz e considerando 

que esta está impregnada de uma ontologicidade, produzida na ressignificação 

da exterioridade em contato com a interioridade do ser, iniciei a investigação 

partindo de um filme que traz a viagem de duas crianças, Voula e Alexander, 

em Paisagem na neblina (Theo Angelopoulos, 1988). No processo que envolve 

a minha relação com a obra constatei que uma das facetas que envolve a aura 

errática que eu estava investigando é o desejo de encontro com algo que não 

habita a materialidade concreta e ordinária da existência. No filme os dois 

irmãos percorriam cidades e estações de trem em busca de algo que eles 

denominaram de pai e de Alemanha, mas que o tempo todo era apresentado 

dentro da narrativa como uma “justificativa” vazia de sentido, sem respaldo na 



184 

 

vida ordinária, visto que desde o início sabe-se que não há pai e que a 

Alemanha era puro espaço de devir. Eles incorporam a errância à medida que 

não sentem-se pertencentes ao mundo que habitavam e os que encontram ao 

longo do percurso que os levará para o local escolhido, Alemanha. Em 

estações de trem e nas estradas eles pareciam estar acolhidos, pois 

interessavam-se pelo movimento, pelas fronteiras, pelos meios e vias que os 

levariam ao desconhecido, ainda não vivido. É por isso que eles voltam à 

atenção para personagens como o jovem ator que os acolhe e o Gaivota. Eles 

não transparecem ter uma inquietação, neles não há nenhum gesto 

descompassado, mas seus olhos, junto com o movimento delicado dos seus 

corpos trazem uma espécie de nuance da errância, que é a lentidão com que 

se desfila no mundo. O tempo deles é dilatado e as cidades, no seu sentido 

macro, como um espaço macro, são investidas de um sentido diferente, visto 

que eles se estão atentos as coisas mínimas, aos detalhes, aquilo que fogem 

da convencionalidade, do já conhecido. Como folhas ao vento eles percorrem 

espaços urbanos, cruzam estradas e estações. O clima frio está sempre 

presente em suas vidas e forma com eles uma paisagem difusa. Como 

errantes, eles são alimentados a partir de outra relação com o mundo, sendo 

ela construída a partir de desejos que não obedecem a nenhuma 

instrumentalidade racionalizante e não seguem o modelo causa consequência, 

ou seja, mesmo tendo um pseudo-objetivo, eles peregrinam para um lugar que 

é puro espaço de devir.   

Quando observo a trajetória e as inúmeras caminhadas de Expedito em 

Transeunte (2010) vejo que a errância de personagens como ele traz uma 

sensação de tédio. Voz sem expressão, monocórdicas, olhar vazio que entra 

em diálogo com um tempo dilatado sem busca. Expedito desfila para mim, 

espectadora, sua cotidianidade e cartografa o centro de uma cidade com suas 

inúmeras caminhadas. A câmera volta-se para o mínimo, convergindo para o 

olhar do senhor de meia idade. Ele está enlutado e parece ser essa uma 

situação que abre brechas para o processo errático. Ter a consciência da 

morte através do luto, viver a frustração, favorece o processo errático, pois 

parece ser esta também a questão de José Renato em Viajo porque preciso, 

volto porque te amo (Marcelo Gomes e Karin Aïnouz, 2010). O luto fratura a 



185 

 

existência e os faz relacionar-se com o mundo de um modo diferente do vivido 

até então. Nesse processo eles não estão em busca de respostas, ao contrário 

buscam apenas mergulhar no mundo sem destino, erraticamente, para que o 

próprio mundo dê a eles condições de significações ontológicas. Neste sentido, 

o estado de luto desestabiliza-os, tornando o sentido dos objetos frágil e 

instável e esses são vetores da experiência errática.  

A vida-lazer em Viajo representa uma chave conceitual que aponta para 

como a experiência da errância viabiliza novos estares no mundo. A vida-lazer 

anunciada por Patrícia, personagem que José Renato encontra na sua viagem 

pelo sertão, é um projeto existencial que é substantivado pelas afecções e 

experiências afectivas derivadas delas. A vida-lazer é um modo existencial 

singular que se traduz pelo mergulho em uma subjetividade que se desconecta 

das demandas instituídas pelas máquinas de guerra sócio-políticas e vincula-se 

a uma existência que se materializa no amálgama desses entre-lugares 

afectivos, como é o caso da personagem Suely, de O Céu de Suely (2006). 

Viajo traduz uma experiência errante que se dá na ausência, na solidão 

e no contato com a natureza árida do sertão. Neste caso, parece-me, então, 

que a solidão e a ausência de algo, reconhecida ou não, introduz nos corpos 

um modo de perceber o sensível a partir de uma logicidade que é alimentada 

pela angústia e pela efemeridade do visível. É assim que vários quadros do 

filme evidenciam este regime de vidência que é errante, essencialmente. É 

assim também que certo cinema incorpora essa marca da contemporaneidade. 

 Nesses filmes o tempo é apresentado em cada um de modo particular 

formando uma constelação afectiva que substantiva uma temporalidade fugidia, 

dilatada, lenta, aiônica por excelência. No encontro do tempo com o espaço as 

rotas ontológicas individuais abrem-se constituindo novas formas de percepção 

e de afecção no mundo. Essas imagens são carregadas de uma sensorialidade 

que provoca em mim uma experiência estética carregada de sentidos diversos, 

entre os quais, aquele que indica que naquele instante passo a ser regida pelo 

regime estético que potencializa as formas e ressignifica a minha experiência 

ontológico como puro devir. Nesses filmes o tempo é coextensivo e nutre-se da 

sua própria movência formando um halo nunca visto antes ao redor dos 

objetos, promovendo. 



186 

 

Quando passa a considerar que tempo e espaço interpenetram-se no 

trânsito vivido pelos personagens fílmicos vejo Cris de Eles voltam (Marcelo 

Lordello, 2012) e percebo que dentro da sua jornada a errância aparece 

através da indicernibilidade, da sua não-resistência à dinâmica que forma a 

matéria do mundo. O processo errático de Cris é incorporado pela ausência de 

certezas e pela disponibilidade de trafegar outros mundos, aqueles que se 

encontram distantes de casa, do abrigo.   

O dispositivo cinematográfico traz planos em que a contemplatividade 

surge como a marca sensível que alimenta também a errância. Estar 

contemplativo é associa-se a um regime temporal singular e colocar em diálogo 

uma subjetividade que busca a contenção e o minimalismo. O estado 

contemplativo convocado pela marca temporal contida no comportamento da 

câmera auxilia o mapeamento afectivo do espaço em confluência com o tempo. 

Diante da imersão que a contemplação desencadeia surgem uma visibilidade e 

uma visualidade distinta.   

Quando encontro Suely/Hermila de O Céu de Suely vejo o quanto a 

errância não é apenas um processo externo de movimento, de caminhada e 

viagem. Ao contrário ela se dá também quando se está fixo, pois há uma 

nuance sua que traz a dimensão do desejo e de um mundo que é também 

fluido. A personagem comporta uma relação entre corpo e mundo guiada pela 

ordem estética e que dialoga com a percepção e a sensorialidade contida nas 

formas tangíveis que erupcionam na relação sujeito-objeto. No rosto de Suely o 

mundo é atravessado por sua rica significação, por suas texturas, pelo que há 

de ausente e que não está enquadrado. O rosto é um universo e nele 

encontram-se as marcas da alteridade que nascem na relação Eu e o Outro. 

Nele o desejo de não pertencer a lugar nenhum, de se viver a deriva, aqui e ali 

configura-se. O tédio invade-me a alma e mais uma vez mostra-se como ponto 

sensível da erraticidade. Tédio por não se sentir abrigado no mundo, por estar 

num entre-lugar existencial. 

A errância que aflorou através dos contatos com os filmes trans-

substantivou em mim o meu próprio olhar dando-me outras possibilidade de 

relação com o mundo sensível. Ela indica um devir-imagem, um modo de 

pensamento que se configura imageticamente e que resulta numa experiência 



187 

 

cinemática fluida que refunda as dimensões ontológicas, temporais e espaciais 

contidas nos planos que trazem as narrativas fílmicas. Essa imagem em devir 

vem ao mundo para ser preenchida de sentidos e me impulsiona para ir às 

bordas da experiência sensível. Ela incorpora a transitoriedade e a 

instabilidade como marcas e media a minha relação com o mundo a partir do 

silêncio, de um novo regime de vidência composto de registros que parecem 

vagar de um universo a outro, sem objetivos específicos.  

Deste modo, os dois amigos em Gerry (Gus Van Sant, 2002), filme 

homônimo, apontam a partir de seus corpos em contato com a paisagem 

desértica o olhar para a dimensão da corporeidade na experiência errática. O 

corpo que realiza a caminhada, que cruza mundos ao sabor do desconhecido 

configura-se não apenas na sua materialidade física. É mais que isso. Ele é o 

veículo que conduz, através do trânsito incessante, à percepção das formas e a 

desarticulação das coisas fixas. Ele incorpora a vida como passagem.  Ele 

performa a vida na erraticidade, gestualizando e estetizando mundos. É assim 

que vi e acompanhei as jornadas dos personagens de O Andarilho (Cao 

Guimarães, 2006) e Jornada para o Oeste (Tsai Ming-Liang 2013). Eles estão 

ali observando, lançando olhares que me transpassam, que me incomodam e 

que me colocam diante de uma sensação que diz de uma habitar de um mundo 

pré-cognitivo. Esses corpos me desafiam quando entro em contato com a 

imagem-vertigem que eles produzem. Primeiro desconecto-me das forças que 

nascem do cartesianismo e passo a delirar com eles, como uma experiência 

caótica de habitação no mundo. Dos seus corpos em movimento emergem 

isso.  

Esses corpos abrigam a errância a medida que revelam espaços 

sensíveis que apontam nas bordas, na região fronteiriça. Eles se 

desterritorializam em mim, na tela, no cosmos. São imprevisíveis e 

indeterminados. Condensam aquilo que a fenomenologia chama de corpo-

sujeito, espécie de estrutura metafísica com poder de expressão e criação de 

sentido. Produzem realidades cognoscentes reverberam estares, convocam ao 

exercício do olhar calcado na duração e na aproximação. Corpos-mundo que 

movimentam-se sem sentido aparente, que desestabilizam a ancoragem em 

relação ao espaço, dando-lhe outras medidas, outras formas, outros sentires. A 



188 

 

corporeidade desses filmes borra as fronteiras da própria dinâmica fílmica, 

performando a minha observação, a sua gestualidade, tudo sustentado pela 

constituição de uma vida representada em passagem.  

Diante do trajeto que eu empreendi junto a essa pesquisa posso afirmar 

que ao relacionar-me com o processo de representação da errância em 

produções do cinema contemporâneo pude observar várias características que 

indicam estar em contato com uma forma fílmica que absorve, incorpora e 

exterioriza visualmente e sonoramente paisagens ontológicas condensando 

potencializando uma dimensão do olhar que está impregnado de afectividade e 

que regido por uma percepção que se dá no fluxo dos acontecimentos 

encenados. Estes fluxos veiculam cartografias desejantes que formam blocos 

sensíveis que se contrapõem às apreensões intelectualizantes. Eles inscrevem 

uma poética que imerge nos processos erráticos, descartam as causualidades 

instituídas e emergem como formas singulares que abrigam 

contemporaneamente estares no mundo mobilizados e apresentados pelo 

cinema.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



189 

 

 

 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS  

 

AGAMBEN, Giorgio. A comunidade que vem. Trad. Antonio Guerreiro. Lisboa: 

Editorial Presença, 1993. 86 p. 

ALTMAN, Rick. Los gêneros cinematográficos. Trad. Carlos Roche Soárez 

Barcelona, Buenos Aires, México: Paidós, 2000. 330 p. 

AUGÉ, Marc. Não lugares: introdução a uma antropologia da 

supermodernidade. Campinas, SP: Papirus, 1994. 111 p. 

AUMONT,  Jacques. O olho interminável – cinema e pintura. São Paulo: 

Cosac Naify, 2004. 272 p. 

______________. A análise do filme. Lisboa: Edições Texto & Grafia. 2009. 

(Coleção Mimésis) 216 p. 

______________. O cinema e a mise em scène. Trad.: Pedro Elói Duarte. 

Lisboa: Edições Texto & Grafia, 2006. 194 p. 

_____________. As teorias dos cineastas. 3ª ed. São Paulo: Papirus, 2012. 

(Coleção Campo Imagético) 146 p. 

BACHELARD, Gastón. A poética do espaço. São Paulo: Martins Fontes, 

1988. 244 p. 

BAPTISTA, Mauro e MASCARELLO, Fernando. Cinema mundial 

contemporâneo. São Paulo: Campinas: Papirus, 2008. (Coleção Campo 

Imagético) 192 p. 

BAUMAN, Zigmunt. O mal-estar da pós-modernidade. Rio de Janeiro: Zahar. 

1998. 276 p. 

BAZIN, André. O que é o cinema? Trad. Eloisa Araújo Oliveira. São Paulo: 

Cosac Naify, 2014. 413 p. 



190 

 

BENJAMIN, Picado, MENDONÇA, Carlos Magno Camargo e CARDOSO 

FILHO, Jorge (Org.). Experiência estética e Performance. Salvador: 

EDUFBA, 2014. 236 p. 

BLANC, Mafalda Faria. Metafísica do tempo. Lisboa: Instituto Piaget,1998. 

Coleção Pensamento e Filosofia. 245 p. 

BORDWELL, David. Figuras traçadas na luz: a encenação no cinema. Trad.: 

Maria Luiza Machado Jatobá. Campinas, SP: Papirus, 2008. (Coleção Campo 

Imagético). 352 p. 

BULFINCH, Thomas. O livro de ouro da mitologia: (a idade da fábula): 

história de deuses e heróis. Trad. David Jardim Júnior. Rio de Janeiro: 

Ediouro, 2004. 360 p. 

CALVINO, Ítalo. As Cidades Invisíveis. São Paulo: Companhia das Letras,  

2002.152 p. 

CAUQUELIN, Anne. A invenção da paisagem. São Paulo: Martins Fontes, 

2007. (Coleção Todas as Artes). 196 p. 

CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. A arte de fazer. Petrópolis: 

Vozes. 2000. V. 1 352 p. 

CHAUÍ, Marilena. Experiência do Pensamento: Ensaios sobre a obra de 

Merleau-Ponty. São Paulo: Martins Fontes, 2002. 326 p. 

____________. Textos selecionados: Maurice Merleau-Ponty. São Paulo: 

Nova Cultural, 1989. (Coleção Os pensadores) 208 p. 

DARTIGUES, André. O que é a Fenomenologia? Trad. De Maria José G. J. 

de Almeida. 10ª ed. São Paulo: Editora Centauro, 2008. 152 p. 

DELEUZE, Gilles.  A Imagem-tempo. São Paulo: Brasiliense. 1995. 338 p. 

__________. A Imagem-movimento. São Paulo: Brasiliense, 1985. 

__________. Diferença e repetição. São Paulo: Graal, 2009. 437 p. 

__________. Lógica do sentido. 5ª ed. São Paulo: Perspectiva, 2009. 342 p. 

__________. Conversações. Trad. Peter Pál Perbart. 2ª ed. São Paulo: 

Editora 34. 2010. (Coleção Trans). 239 p. 

DELEUZE, Gilles & GUATTARI, Felix. O que é filosofia? São Paulo: Editora 

34. 2010. 271 p. 

___________. Mil Platôs. São Paulo: Editora 34. 2009. Volume 1.  93 p. 



191 

 

___________. O Anti-Édipo: capitalismo e esquizofrenia. Trad. Luiz B. L. 

Orlandi. 2ª ed. São Paulo: Editora 34, 2011. (Coleção Trans). 529 p.  

DIDI-HUBERMAM, Georges. O que vemos, o que nos olha. Trad. Paulo 

Neves. São Paulo: Ed. 34, 1998. (Coleção Trans) 264 p.  

DUPOND, Pascal. Vocabulário de Merleau-Ponty. Trad. Claudia Berliner. São 

Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 2010. (Coleção Vocabulário dos 

Filósofos). 80 p.  

FERRAZ, Marcus Sacrini A Fenomenologia e ontologia em Merleau-Ponty. 

São Paulo: Campinas: 2009; 336 p. 

FREUD, Sigmund. Além do princípio do prazer (1920). ESB. Rio de Janeiro: 

Imago, v.XVIII, 1976, p.17-92. 

HESSE, Herman. O viajante. Milão, Mondori, 1993, p.254-55. 

HOMERO. Odisséia. Trad. Frederico Lourenço. São Paulo: Penguin, 2011. 

584 p. 

KANT, Immanuel. Crítica a faculdade do juízo. Trad. Valério Rohden e 

António Marques. 2ª ed. Rio de Janeiro: Editora Forense, 2010. 384 p. 

LYOTARD, François. Lições Sobre a Analítica do Sublime. Trad. Constança 

Marcondes Cesar e Lucy R. Moreira Cesar. Campinas, São Paulo: Papirus, 

1993.  224 p. 

LABBUCCI, Adriano. Caminhar, uma revolução. Trad. Sérgio Maduro. São 

Paulo: Martins Fontes. 182 p. 

LOPES, Denilson. No coração do mundo: paisagens transnacionais. Rio de 

Janeiro: Rocco, 2012.224 p. 

MACHADO, Roberto. Deleuze, a arte e a filosofia. 2ª ed. Rio de Janeiro: 

Jorge Zahar, 2010. 340 p. 

_______________. O nascimento do trágido: de Schiller a Nietzsche. Rio 

de Janeiro: Jorge Zahar Editor, 2006. 289 p. 

MARCONDES FILHO, Ciro. O princípio da razão durante – O conceito de 

comunicação e a epistemologia metafórica. Nova teoria da comunicação III 

– Tomo V São Paulo: Paulus, 2010. 392 p. 

_______________________. O princípio da razão durante – Comunicação 

para os antigos, a fenomenologia e o bergsonismo.  Nova teoria da 

comunicação III – Tomo V São Paulo: Paulus, 2010. 256 p. 



192 

 

_______________________. O escavador de silêncios. São Paulo: Paulus, 

2009. 572 p. 

MERLEAU-PONTY. Maurice. Fenomenologia da percepção. São Paulo: 

Martins Fontes, 2011. 662 p. 

__________________________. A prosa do mundo. São Paulo: Cosac & 

Naify, 2002. 192 p. 

__________________________. O olho e o espírito. São Paulo: Cosac & 

Naify, 2002. 192 p. 

NOVAES, Adauto et al. O olhar. São Paulo: Companhia das Letras, 1988. 528 

p. 

OLIVEIRA JR., Luiz Carlos. A mise em scène no cinema: do clássico ao 

cinema de fluxo. Campinas, SP: Papirus, 2013. Coleção Campo Imagético. 

224 p. 

PELBART, Peter. O tempo não-conciliado. São Paulo: Perspectiva, 2004. 

(Coleção Estudos). 192 p. 

PESSOA, Fernando. Obra poética. 3ª ed. Rio de Janeiro: Nova Aguilar, 2006. 

842 p. 

PICADO, Benjamin, MENDONÇA, Carlos Magno C e CARDOSO FILHO, Jorge 

(Orgs.). Experiência estética e Perfomance. In: BRASIL, André. A 

Performance: entre o vivido e o imaginado. Salvador: EDUFBA, 2014. 131-147 

p. 

RAMOS, Fernão Pessoa. A imagem-câmera. Campinas, SP: Papirus, 2012. 

Coleção Campo Imagético. 192 p. 

RAMOS, Fernão Pessoa.(Org).Teoria Contemporânea do Cinema. 

BORDWELL, David. Estudos de cinema hoje e as vicissitudes da grande teoria. 

São Paulo: Editora SENAC São Paulo, 2005. p.25-70. 

SARAMAGO, Lígia. A topologia do Ser: lugar, espaço e linguagem no 

pensamento de Martin Heidegger. Rio de Janeiro: Ed. PUC-RIO; São Paulo: 

Loyola, 2008. 340 p. 

SOKOLOWSKI, Robert. Introdução à fenomenologia. 2ª ed. São Paulo: 

Edições Loyola, 2010. 240 p.  

SILVA, Raquel do Monte. Abril despedaçado: das montanhas albanesas ao 

sertão nordestino. Dissertação. (Mestrado em Comunicação)   Departamento 



193 

 

de Comunicação, Centro de Artes e Comunicação, Universidade Federal de 

Pernambuco, Recife, 2009. 106 p.  

VASCONCELOS, Jorge. Deleuze e o Cinema. Rio de Janeiro: Editora Ciência 

Moderna. 2006. 213 p.  

TARKOVSKI, Andrei. Esculpir o tempo. Tradução: Jefferson Luiz Camargo. 3ª 

ed. São Paulo: Martins Fontes, 2010. 306 p.  

XAVIER, Ismail (Org.). A experiência do cinema: antologia. Rio de Janeiro: 

Edições Graal: Embrafilmes, 1983. 484 p.  

 

ARTIGO DE REVISTA ELETRÔNICA 
 

BERNARDET, Jean-Claude. “Viajo porque preciso, volto porque te amo – 5″. 

Disponível em: <www.jcbernardet.blog.uol.com.br/cinema> Acesso em 28 de 

maio de 2011.  

RANCIÈRE, Jacques. De uma imagem à outra? Deleuze e as eras do 

cinema.p. 16.  Tradução: Luiz Felipe G. Soares. Disponível em: 

<www.intermidias.com>.  Acesso em 21 de dezembro de 2011.  

BOUQUET, Sthephane. Les flux sans visage. Cahiers du Cinéma, n.569, jun. 

2002ª. 

____________________Plan contre flux. . Cahiers du Cinéma, n.566, mar. 

2002 b. 

BRANDÃO, Alessandra. Viagens, paisagens, errâncias : notas sobre certo 

cinema latino-americano na virada do século XXI. Rebecca: Revista Brasileira 

de Estudos de Cinema e Audiovisual. São Paulo, v. 1, n.1, p. 73-98. 

jan/junho 2012.  

 

FILMOGRAFIA:  

 

ALICE nas cidades. Wim Wenders. 1974. Alemanha.  

ELES voltam. Marcelo Lordello, 2012. Brasil. 

GERRY. Gus Van Sant. 2002, Argentina, Estados Unidos. 

JORNADA para o Oeste, Tsai Ming-Liang, 2014. 

NO decurso do tempo. Wim Wenders. 1976.  

O ANDARILHO. Cao Guimarães, 2006 Brasil. 



194 

 

O CÉU de Suely. Karin Aïnouz, Brasil. 2006. 

O TRANSEUNTE. Eryk Rocha, 2010, Brasil. 

PAISAGEM na neblina. Theo Angelopoulos, 1988. Grécia/França e Itália. 

PARIS, Texas. Wim Wenders. 1984. Alemanha/Estados Unidos 

VIAJO porque preciso, volto porque te amo. Marcelo Gomes e Karin Aïnouz, 

2010, Brasil.  

 


