UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO EM FILOSOFIA

MARCIA BARBARA PORTELLA BELIAN

DA RELACAO ETICA A JUSTICA INSTITUIDA: TRES MOMENTOS DA JUSTICA
EM LEVINAS

Recife
2015



MARCIA BARBARA PORTELLA BELIAN

DA RELACAO ETICA A JUSTICA INSTITUIDA: TRES MOMENTOS DA JUSTICA
EM LEVINAS

Dissertacdo apresentada ao Programa de Pos-
Graduacdo em Filosofia da Universidade Federal
de Pernambuco, sob orientacdo do Prof. Dr.
Thiago Aquino, para obtencédo do titulo de Mestre

em Filosofia

Recife
2015



Catalogacdo na fonte
Bibliotecaria Maria do Carmo de Paiva, CRB4-1291

B431d

Belian, Marcia Barbara Portella.
Da relacdo ética & justica instituida : trés momentos da justica em

Lévinas / Marcia Barbara Portella Belian. — Recife: O autor, 2015.
102 f. ; 30cm.

Orientador: Prof. Dr. Thiago Aquino.
Dissertacdo (mestrado) — Universidade Federal de Pernambuco,

CFCH. Programa de Pos-graduacéo em Filosofia, 2015.
Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Lévinas, Emmanuel, 1906-1995. 3. Subjetividade. 4.
Justica. 5. Estado. |. Aquino, Thiago (Orientador). |I. Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2015-103)




MARCIA BARBARA PORTELLA BELIAN

DA RELACAO ETICA A JUSTICA INSTITUIDA: TRES MOMENTOS
DA JUSTICA EM LEVINAS

Dissertacdo de Mestrado em Filosofia
aprovada, pela Comissao Examinadora
formada pelos professores a  seguir
relacionados para obtencéo do titulo de Mestre
em Filosofia, pela Universidade Federal de
Pernambuco.

Aprovada em: 07/08/2015

BANCA EXAMINADORA

Prof. Dr. Thiago André Moura de Aquino (ORIENTADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Sandro Méarcio Moura de Sena (1° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO

Prof. Dr. José Tadeu Batista de Souza (2° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE CATOLICA DE PERNAMBUCO

RECIFE/2015



RESUMO

Esta dissertacdo, que trata do tema da justica em Emmanuel Lévinas, buscou encontrar
uma unidade de sentido do conceito de justica na obra do autor. Para isso, partimos da divisao
em trés momentos, que podem ser observados em seu pensamento, nos quais a justica se
distribui: “antes” do terceiro, a entrada do terceiro e a ordem da justica. Por meio desses trés
momentos, dividimos os trés capitulos deste trabalho, chegando a trés nogdes de justica que se
complementam em uma visdo mais abrangente do tema: a justica como relacdo ética, a justica
como célculo e a ordem da justica. O primeiro momento da justica, a relacdo ética, € 0 momento,
no qual um direito, ao acolhimento do discurso, é reconhecido no rosto do Outro; o segundo
momento da justica, a partir da entrada do terceiro, € uma atividade consciente, de célculo, de
pesagem, que vai alargar e distribuir o direito original buscando a igualdade; e o terceiro
momento que se refere a uma ordem, a totalidade, que pressupde todo um &mbito de concretude,
que deve ser controlado através de um servigo, proporcionando a saida da totalidade e
resultando em uma limitacdo deste ambito com base em uma legislacdo capaz de retirar 0s
homens dos determinismos que os envolvem. Concluimos que a unidade de sentido do conceito
de justica em Lévinas se da atraves da juncdo destes trés momentos, resultando na distribuicdo
do direito original & palavra por uma atividade consciente e a garantia do mesmo por leis e
instituicOes orientadas pelo rosto e que a separagdo da subjetividade do Outro, como tese

principal do autor, € aquilo que principalmente a justica defende.

Palavras-chave: Lévinas. Subjetividade. Separacdo. Justica. Leis. Estado.



RESUME

Cette dissertation, que traite du theme de la justice chez Emmanuel Lévinas, a cherché
une unité de sens du concept de justice dans 1’oeuvre de I’auteur. Pour cela, nous sommes partis
de la division en trois moments, que peuvent étre observés dans sa pensée, dans lesquels la
justice se distribue: “avant” le tiers, ’entrée du tiers et ’ordre de la justice. Par le moyen de ces
trois moments, nous avons divisé les trois chapitres de ce travail, en arrivant a trois notions de
justice que se complémentent dans une vision plus recouvrant du théme: la justice comme
relation éthique, la justice comme calcul et 1’ordre de la justice. Le premier moment de la
justice, la relation éthique, c’est le moment, dans lequel un droit, a I’accueil du discours, est
recconu dans le visage de I’ Autre; le seconde moment de la justice, a partir de I’entrée du tiers,
c’est une activité consciente, de calcul, de pesage, qui évasera et distribuera le droit originel
cherchant I’égalité; et le troisiéme moment qui se référe a un ordre, la totalité, qui préssupose
toute une enceinte de concrétion, qui doit étre contrblée par un service, proportionnant la sortie
de la totalité et résultant en une limitation de cette enceinte a base d’une législation capable de
retirer les hommes de les déterminismes qui les comprend. Nous avons conclu que ’unité de
sens du concept de justice chez Lévinas se donne par la jonction de ces trois moments,
aboutissant a la distribution du droit originel a la parole par une activité consciente et la garantie
de ce dernier par lois et institutions orientées par le visage et que la séparation de la subjectivité

de I’ Autre, comme thése principale de ’auteur, c¢’ést ce que défend principalement la justice.

Mots clés: Lévinas. Subjectivité. Séparation. Justice. Lois. Etat.



DEHH

DL

DOM

DVI

EN

HOH

LC

NP

TH

Tl

LISTA DE ABREVIATURAS

Descobrindo a Existéncia com Husserl e Heidegger
Difficille Liberté

De Outro Modo que Ser ou Para L4 da Esséncia

De Deus que Vem a Ideia

Entre NOs

Humanismo do Outro Homem

Liberté et Commandement

Noms Propres

Transcendence et Hauteur

Totalidade e Infinito



2.1

2.2

221

2.2.2

2.2.3

2.3

231

2.3.2

2.4

24.1

24.2

2.5

3.1

3.2

3.2.1

3.2.2

3.3

4.1

SUMARIO

INTRODUCAO

O PRIMEIRO MOMENTO: A JUSTICA ANTES DO TERCEIRO
Considerac0es Iniciais

A Separacao

A Fruicdo, o Elemental e 0 H& (Il y a) — a Relag¢do com a Relagdo ou a
Separacdo da Totalidade Natural

A Habitacdo, o Trabalho e a Posse ou a Separacdo do Elemental
O Feminino e a Representacdo ou a Interioridade

O Mesmo e o0 Outro, a Responsabilidade

Infinito e Responsabilidade

Linguagem e Justica

Discurso e Liberdade, Verdade e Justica

Etica e Retorica

Verdade e Justica

Concluséao do Capitulo

O SEGUNDO MOMENTO: A JUSTICA COM A ENTRADA DO
TERCEIRO, OU A JUSTICA COMO CALCULO

O Caminho para a Separacgéo na Sociedade: Eros e Filialidade
A Entrada do Terceiro e a Justica em De Outro Modo que Ser
Anélise da se¢do “O Argumento”

O Terceiro e a Justica

Concluséao do Capitulo

O TERCEIRO MOMENTO: A JUSTICA DEPOIS DO TERCEIRO, O

INFINITO

Sentido e Liberdade ou Vontade e Comando

12

12

16

17

20

21

23

23

28

31

31

32

36

39

43

47

47

55

63

66

70



4.2

421

4.2.2

4.2.3

4231

4232

4.3

Trés Possibilidades de Sentido

O Sentido do Perd&o e Vinganca

O Sentido da Totalidade, da Razao Impessoal

A Possibilidade de Sentido Para-o-Outro: O Infinito
Os direitos do homem

O Estado justo

Concluséao do Capitulo

CONCLUSAO

REFERENCIAS

71

72

73

79

85

86

88

92

101



1 INTRODUCAO

Este trabalho aborda o tema da justica em Emmanuel Lévinas. Além da justica ser um
dos temas principais da filosofia, este constitui em si mesmo, com suas diferentes acepcoes de
justica, um problema interno para a compreensdo do pensamento de Lévinas. Este trabalho
concentrou-se neste problema interpretativo, buscando fornecer uma defini¢do abrangente do
conceito. Para isso, dividimos nossa pesquisa na obra do filésofo no que chamamaos aqui de trés
momentos da justica, fizemos isso baseados em leituras prévias que deixavam entrever a
possibilidade de abordar a obra a partir desta teméatica com essa estrutura. De fato, ao lermos
qualquer das duas obras principais do nosso autor podemos perceber a pertinéncia de dividir
em ambitos a significacdo dada a quase qualquer termo que tomarmos por tema.

Como afirma Beckert (2011), hd uma divisdo entre os intérpretes de Lévinas em relacéo
a se haveria uma continuidade ou uma ruptura em seu pensamento, com destaque as mudancas
observadas entre suas duas obras tidas como principais, Totalidade e Infinito (2000) e De Outro
Modo que Ser (2011). Esta divisdo termina por se estender para as interpretacfes sobre o tema
da justica, o que nos levou a necessidade de uma tomada de posi¢do sobre como abordar o
pensamento de Lévinas.

O nosso entendimento da obra de Lévinas, e que procuramos fundamentar no decorrer
do trabalho, é o de que hd uma continuidade entre seus textos. Para isso, baseamo-nos no

Prefacio a Edicdo Alema de Totalidade e Infinito, de 1987, no qual Lévinas declara:

Totalité et Infini, essai sur l’extériorité, publicado em 1961, abre um discurso
filos6fico que Autrement qu’étre ou au’dela de l’essence, saido em 1974, e De Dieu
qui vient a l’idée, em 1982, prolongam. Certos temas da primeira obra sdo retomados
ou renovados ou retornam, sob outras formas, nos dois dltimos; algumas intencGes
sdo ai precisadas. Quanto ao teor do discurso aberto ha 25 anos e que é um todo, estes
temas sdo variagdes ndo contingentes e, sem duvida, instrutivos, mas que ndo podem
ser considerados na brevidade de um prefacio. Notemos, contudo, dois pontos para
evitar mal-entendidos. Autrement qu 'étre ou au-dela de l’essence ja evita a linguagem
ontolégica — ou, mais exatamente, eidética — a qual Totalité et Infini ndo cessa de
recorrer, para evitar que sua analise, ao questionar o conatus essendi do ser, dé a
impressdo de repousar sobre o empirismo de uma psicologia. O estatuto da
necessidade desta analise deve, certamente, ser determinado, apesar de sua analogia
com o do essencial. Por outro lado, ndo h4 diferenca terminoldgica alguma na obra
Totalité et Infini entre misericérdia ou caridade, fonte do direito de outrem que
precede o meu, de um lado, e a justica, por outro, em que o direito de outrem — mas
alcancado ap6s investigacdo e julgamento — se imp0e antes do terceiro. A nogao ética
geral de justica é evocada nas duas situacdes indiferentemente (EN, p. 253)%.

1 As fontes priméarias utilizadas neste trabalho foram citadas por meio de abreviaturas. Para identificacdo das obras,
consultar lista de abreviaturas.



O autor declara nesta passagem a continuidade do seu pensamento, mas salientando as
alteracdes terminoldgicas e os aprofundamentos recebidos com o decorrer dos anos. A
passagem também revela o grande problema que enfrentamos neste trabalho: as diversas
utilizagdes do termo “justica” ao longo da obra.

Como entendemaos, baseados nas proprias palavras de Lévinas, que hd uma continuidade
em seu pensamento, o objetivo que se impds para nés foi o de harmonizar as diversas acepcoes
que o termo “justi¢a” recebe ao longo da obra, formando, deste modo, uma nogao geral e
abrangente daquilo que Lévinas entende por justica.

Para harmonizar o que é dito sobre justi¢a na obra de Lévinas, dividimos, didaticamente,
a justica em trés “momentos”: antes do terceiro, com a entrada do terceiro e a institui¢do da
justica, acreditamos ter encontrado na obra de Lévinas subsidios suficientes para demonstrar
estes trés momentos.

Entre estes subsidios, destacamos as seguintes passagens em De Outro Modo que Ser,
gue mostram o primeiro momento da justica, o que demonstra a continuidade entre este livro e
Totalidade e Infinito no que se refere a significacao pretendida pelo autor (apesar da prevaléncia
da justica em De Outro Modo que Ser estar no segundo momento da justica) e que, portanto, o

termo “justica” nao sofreu alteracdo semantica entre os dois livros:

O subjectivo e o seu Bem ndo poderiam compreender-se a partir da ontologia. Pelo
contrério, a partir da subjectividade do Dizer, a significagdo do Dito podera ser
interpretada. Sera possivel mostrar que somente se trata de Dito e de ser porque o
Dizer ou a responsabilidade reclamam justica. Somente desta forma seré feita justica
ao ser (DOM, p. 66).

A modificagdo da sensibilidade em intencionalidade é motivada pela propria
significacfo do sentir enquanto para-o-outro. Pode-se mostrar o nascimento latente
da justica na significagdo, justica que deve fazer-se consciéncia sincrona do ser,
presente num tema onde se mostra a propria intencionalidade da consciéncia (DOM,
p. 90).

Disparidade na qual nada pode ser pensado como correlacdo, isto &, como
sincronizacdo de uma sucessdo temporal cujas perdas seriam recuperaveis. Este
equivoco da disparidade é duplicado por uma ambiguidade na qual o contacto da
proximidade ganha um sentido ddxico: o contacto faz-se palpagdo, tacteamento,
exploragdo, procura, saber, de uma nudez tal como o médico a examina, ou tal como
a exibe o atleta na saude. Esta inversdo do contacto em consciéncia e em discurso
enunciador e logico, onde o0 tema comunicado importa mais que o contacto da
comunicagdo, ndo é devida ao acaso ou ao sem jeito de um comportamento: ela diz
respeito a justica nascente na propria abnegagdo diante do préximo (DOM, p. 107-
108).



10

O principal trecho encontrado que justificaria a defesa de uma cisdo no pensamento de
Lévinas em relacdo ao tema da justica, entre Tl e DOM, esta em De Deus que vem a ldeia, em

uma entrevista realizada em 1975 e publicada em 1977, que diz o seguinte:

Prof. Dr. H. Heering — N&o seria interessante estabelecer aqui uma relagdo com a
segunda questdo escrita? “Encontramos o termo ‘justica’ usado para a relagdo com
outrem e também para a relacdo com o terceiro. Entretanto, sdo relagdes bem distintas
no seu pensamento. Nao exigiriam uma distin¢do terminolégica?”

E. Lévinas — N&o é fécil falar do modo como as coisas foram escritas ha 15 anos.
Trata-se da aparicdo do terceiro. Por que ha o terceiro? Pergunto-me, as vezes, se ndo
se justifica assim: tornar possivel uma responsabilidade des-interessada por outrem
exclui a reciprocidade; mas o outro ficaria sem dedicagio ao seu outro? E mister um
terceiro. Seja como for, na relagdo com outrem sempre estou em relacdo com o
terceiro. Mas ele é também meu proximo. A partir deste momento, a proximidade
torna-se problemaética: € preciso comparar, pesar, pensar, é preciso fazer justica, fonte
da teoria. Toda a recuperagdo das Instituicdes — e a propria teoria — da filosofia e da
fenomenologia — isto €, explicitar o aparecer — se faz, a meu ver, a partir do terceiro.
O termo “justica”, com efeito, situa-se bem melhor 14 onde se requer a “equidade” e
ndo minha “subordinagdo” a outrem. Se ¢ mister a equidade, requer-se a comparagédo
e a igualdade: igualdade entre o que ndo se compara. Consequentemente, 0 termo
“justica” aplica-se muito mais a relagdo com o terceiro do que a relagdo com outrem.
Mas, na realidade, a relagdo com outrem nunca € so relagdo com outrem: desde ja o
terceiro esta representado em outrem; na prépria apari¢do do outro o terceiro ja estd a
me olhar. Isto faz com que a relacdo entre a responsabilidade para com outrem e a
justica seja extremamente estreita. A distingdo que o senhor faz é justa, sem deixar de
ser verdadeira a proximidade entre estes termos. A linguagem ontoldgica empregada
na obra Totalidade e infinito ndo é uma linguagem definitiva. Nesta obra, a linguagem
¢ ontologica porque, sobretudo, ndo quer ser psicoldgica. Na realidade, ai ja se trata
da busca do que chamo o “além do ser”, a fenda dessa igualdade a si que é sempre o
ser — 0 Sein — sejam quais forem as tentativas para separa-lo do presente. Isto vale
para o termo “justi¢a”: é mister fazer a diferenca que o senhor assinala (DVI, p. 119).

Entendemos que, neste trecho, Lévinas ndo chega a renegar a utilizacdo do termo
“justica” no que designamos por “primeiro momento” em Totalidade e Infinito, apenas afirma
que o termo se aplica muito mais a partir do segundo momento da justica e que o terceiro ja
estd “representado em outrem”. Ele chega a afirmar que a diferenca terminoldgica entre
Totalidade e Infinito e De Outro Modo que Ser valeria também para o termo “justica”, mas
entendemos que esta alteracdo terminoldgica, julgando pelos proprios subsidios apresentados
anteriormente e ao longo do trabalho, refere-se a prevaléncia do termo “justiga” no primeiro
momento em Totalidade e Infinito e no segundo momento em De Outro Modo que Ser.

Como ja dissemos, partimos do pressuposto de que ha uma continuidade tanto de ideias
quanto do termo “justi¢a” nos dois livros, o que nos conduziu a uma necessidade de harmonizar
os trés momentos nos quais o termo “justica” ¢ utilizado em sua obra.

A partir disso, elaboramos o seguinte problema principal: J& que podemos constatar

trés momentos de aplicagédo do termo de "justi¢ca”, que sdo respectivamente seu emprego na



11

descricdo da relacdo ética, na entrada do terceiro e na reflexao sobre as institui¢@es politicas,
perguntamos: Qual é a unidade de sentido deste conceito na obra de Lévinas?

Para responder a este problema principal, estabelecemos as seguintes questdes
secundarias:

— Qual o primeiro significado de justica em Lévinas (aquele que surge na relagéo ética, antes
da entrada do terceiro)?

— Se ha justica na relagéo entre eu e outro, por que ela néo é reivindicada pelo eu?

— Qual o segundo significado de justica em Lévinas (aquele que se da a partir da entrada do
terceiro)?

— Como os dois primeiros momentos da justica em Lévinas se inter-relacionam para que se
dirijam ao mesmo sentido?

— Como Lévinas pensa a instituicdo da justica?

Partindo desta problematizacao, estabelecemos o seguinte objetivo principal: Percorrer
o trajeto que Lévinas faz ao falar da justica, em seus trés momentos, para encontrar uma nogao
mais completa do termo “justi¢ca” no pensamento do autor.

Para atingir o objetivo principal, estabelecemos os seguintes objetivos secundarios:

Buscar, no segundo capitulo, o primeiro momento da justica no pensamento de Lévinas,
ou seu primeiro significado. Para isso, utilizamos o livro Totalidade e Infinito, o texto mais
notorio referente a justica neste momento, buscando chegar a uma interpretacdo acerca da
ambiguidade apontada pelos estudiosos do autor em relacdo ao termo “justica” neste livro. A
questdo que tivemos que enfrentar foi se o termo “justica” em Totalidade e Infinito, quando
aplicado a relacéo ética, o que prevalece no livro, pode ser entendido como adequado ou se se
trata apenas de um uso provisorio e impréprio.

No terceiro capitulo, objetivamos compreender a justica em seu segundo momento, a
justica como calculo, para isso, utilizamos a Secdo IV de Totalidade e Infinito, Para Além do
Rosto, e o livro De Outro Modo que Ser, onde Lévinas avanca em relacdo a Totalidade e Infinito
na questdo da justica no que diz respeito a explicitacdo da entrada do terceiro. Este segundo
capitulo buscou uma harmonizacéo entre os dois textos para um entendimento mais completo
do segundo momento da justica.

No quarto capitulo, buscaremos descrever como Levinas entende a instituicdo da
justica, a formacéo de uma ordem justa. Este capitulo envolvera uma gama mais diversificada
de textos, como Liberdade e Comando, Totalidade e Infinito, De Outro Modo que Ser, Entre

No6s, De Deus que vem a ldeia, e Hors Sujet.



12

2 O PRIMEIRO MOMENTO: AJUSTICA ANTES DO TERCEIRO

Lévinas chega a relagéo ética, entre Eu e Outro, através da reducdo fenomenoldgica®. O
termo “antes” utilizado no titulo ndo deve ser entendido no seu sentido literal, como uma
anterioridade cronoldgica, mas sim, aludindo a esta redugdo. Trata-se de uma forma de explicar
que entendemos ser a mais adequada para o tema em questdo. Ao termo “momento” aplica-se
0 mesmo. O momento em questdo, o primeiro momento, € quando o Eu esta na relacéo ética,
frente a frente com o Outro, e todo o resto foi desconsiderado por reducdo fenomenoldgica. E
este primeiro momento, a relacdo ética, que deve dirigir os dois momentos posteriores, a

chegada do terceiro e a instituigao da justica.

2.1 Considerac0es Iniciais

O conceito de justica na obra de Emmanuel Lévinas € bastante dificil de ser analisado,
primeiro, por ser um conceito que aparece de forma bastante espalhada e salteada, percorrendo
toda a obra, mas sem oferecer um aprofundamento adequado em qualquer das partes, o que faz
com que, se analisado em apenas uma parte da obra, resulta em um entendimento parcial e
incompleto do conceito, e, segundo, por ser um conceito que recebe diversas defini¢cbes ao
longo da obra, mas que parecem ndo se harmonizar quando contrastadas, o que leva o leitor a,
novamente, obter uma visdo parcial do conceito de justica em Lévinas se tomar como guia
apenas uma das defini¢6es fornecidas.

A principal fonte de confuséo no entendimento é a maneira como Lévinas fala de justica
em Totalidade e Infinito (2000), livro de 1961. A grande dificuldade para a interpretacao € a de
que o termo “justi¢a” é utilizado de forma ambigua, isto € uma unanimidade em todos os autores
pesquisados. Esta forma de utilizagdo do termo “justi¢a”, nesta obra, leva 0s estudiosos de
Lévinas a fornecerem interpretacbes muitas vezes divergentes sobre o significado desta
ambiguidade.

Dividimos as diversas interpretacfes sobre o tema em dois grandes grupos: O primeiro
grupo afirma que Lévinas usa o termo “justica” na maior parte de Totalidade e Infinito de uma
maneira um tanto imprépria, que deveriamos, por exemplo, quando se trata da relacéo ética,

substituir o termo “justica” por responsabilidade. Lévinas designaria por justica propriamente

2 Sobre isso, ver ALVES (2012), também o texto A Filosofia e o Despertar, contido no Entre Nés (2010) e, no De
Outro Modo que Ser (2011), o subtdpico chamado A Reducdo, do capitulo II.



13

a “comparagdo em vista de igualdade” (PIVATTO, 2003). Neste primeiro grupo, destacamos

Pivatto (2003), reproduzindo uma passagem deste:

Levinas, na obra Totalidade e Infinito, fez uso do termo Justica, para definir a relacéo
primordial [...]. Mas Justica faz apelo a equidade, portanto, a comparacdo em vista de
igualdade. Por isso, o termo Justica, que aparece com frequéncia nesta Obra, é usado,
ao que parece, como equivalente a responsabilidade, sem tomar, em consideracao as
diferencas que intervém. Melhor convém o termo Responsabilidade, ja que se trata de
relagdo a dois, relacdo assimétrica ndo reciprocicavel. O prdprio autor reconhece a
ambiguidade da expressdo (PIVATTO, 2003, p. 85).

Esta passagem de Pivatto nos remete a uma entrevista com Lévinas, publicada no livro
De Deus que vem a lIdeia (2008), da qual transcrevemos a passagem que nos interessa na
introducao deste trabalho. O que devemos destacar € que o entrevistador (Prof. Dr. H. Heering)
aponta a ambiguidade do termo “justica” em Totalidade e Infinito e Lévinas a reconhece,
procurando desfazé-la com uma explicacdo sobre a linguagem de Totalidade e Infinito. Porém,
Lévinas deixa algumas brechas para uma interpretacdo diversa, primeiro quando afirma que é
dificil falar sobre algo escrito ha quinze anos, depois quando afirma que a distin¢do de Heering
é justa e que é mister fazer a diferenca assinalada.

O segundo grupo que vamos abordar, que, devemos dizer, constitui a grande maioria
dos estudiosos que pesquisamos, acham tdo justa a distin¢do de Heering que chegam a fazer tal
diferenciacdo terminoldgica, afinal, o termo “justica” foi de fato utilizado em Totalidade e
Infinito dizendo respeito ao &mbito da relacdo ética. Neste grupo destacamos Thomas (2004),
Critchley (apud THOMAS, 2004) e Madore (2001).

Thomas (2004) faz uma distin¢do entre “justica ética” e “justica economica”, afirmando
que tal distincdo pode ser encontrada com clareza em Totalidade e Infinito e que hd um
despertar para a questdo da justica na relacdo ética, que a questdo da justica emerge na relagéo
ética e convoca para a entrada na ordem universal da justica. O evento ético acaba por ser
traduzido em um momento de calculo, de julgamento. A interpretacdo de Thomas de que ha
dois tipos de justica em Totalidade e Infinito fica clara em seu tépico denominado “Two Kinds
of Justice” (Dois Tipos de Justi¢a) (p. 114). Ja Critchley (apud THOMAS, 2004), faz uma
distingdo entre uma nog¢ao de justiga “ética” e uma “politica” na obra de Lévinas, mas que em
Totalidade e Infinito apareceria apenas a “justica ética” e que a nogdo de rosto seria um
“chamado” a justi¢a. Outro que faz uma diferenciacdo entre “justica ética” e “justica politica”
¢ Madore (2001), além de utilizar o termo “justi¢a infinita” para a “justica ética”. A “justi¢a
ética” como exigéncia etica que exige o equilibrio da responsabilidade absoluta para todos na

“justi¢a politica”. Alias, podemos encontrar o termo “justi¢a infinita” em Forcga de Lei, de



14

Derrida (2010), que também nos parece fazer essa diferenciagdo, inclusive terminoldgica,
através do termo “justi¢a infinita”. Derrida afirma que esta justi¢a infinita em Lévinas
corresponderia ao termo hebreu “santidade™, esta justica seria incalculavel, irredutivel “porque
devida ao outro” (p. 49). Ja a outra justica, a do direito, ¢ a justica do calculo e comporta em si
uma violéncia.

Diante destas diferentes interpretagdes sobre o termo “justi¢a” em Totalidade e Infinito,
e justamente devido a importancia deste livro em relacdo ao pensamento de Lévinas, devemos
buscar uma interpretacdo prépria sobre o conceito de, ou o termo, justica em Totalidade e
Infinito. Entendemos que este livro traz o cerne das motivagdes da filosofia de Lévinas
exatamente pelo seu momento histoérico e por ser a primeira “grande obra” do autor, seu
primeiro grande manifesto filoséfico. Nao haveria como investigar a justica na filosofia de
Lévinas simplesmente aceitando algum dos pontos de vista citados ou de algum dos que
deixamos de citar para ndo tornar este texto extenso demais. Esta interpretacdo propria deve ser
buscada no préprio livro Totalidade e Infinito, através de uma busca deste primeiro momento
onde o termo “justiga” aparece, na relagdo ética.

As dificuldades em ler e interpretar Totalidade e Infinito comecam pelo fato de
Emmanuel Lévinas, como explica Leora Batnitzky (2007), ndo apresentar uma argumentacdo
linear, mas mover-se de afirmacdo em afirmacdo, sem direcionar o leitor em relag&o aos rumos
de progresséao do seu pensamento. Ainda segundo Batnitzky, alguns intérpretes incorporam esta
falta de linearidade na apresentacao do seu pensamento como parcela importante das suas teses,
que suas afirmacdes sobre ética ndo se prestam ao tipo de argumentacdo proposicional. Porém,
aquele que interpreta algo tdo especifico deve partir de algum lugar e seguir alguma espécie de
plano previamente tracado. Neste trabalho, o ponto de partida para abordar Totalidade e Infinito
foi a explicacdo da estrutura deste livro feita por Leora Batnitzky. Também assumimos a tese
de Batnitzky de que a afirmacdo filosofica principal de Emmanuel Lévinas ndo € a
responsabilidade para com Outrem, mas sim a afirmacédo da separagéo do sujeito.

Para Leora Batnitzky, o argumento do livro emerge da propria estrutura do mesmo.
Segundo a autora, a primeira secdo do livro é diferente das outras trés, trazendo o argumento
do livro, que serd melhor explicitado nas trés se¢des seguintes, como, alias nos indica o proprio
Lévinas no Prefacio: “Desejariamos pelo menos convida-lo a ndo se deixar vencer pela aridez
de certas veredas, pelo desconforto da primeira secgdo, cujo caracter preparatorio € preciso

sublinhar, mas na qual se desenha o horizonte de todas as pesquisas” (TI, p. 17). Ainda de

% Ou separagéo, como nos indica Fabri (1997, p. 59): “Em Levinas a separagdo é sindnimo de “santidade”, isto &,
de uma esséncia sem mistura ou “pureza” que s6 pode existir num mundo que superou o paganismo”.



15

acordo com Batnitzky, as quatro partes da primeira secdo espelham toda a estrutura do livro, da
seguinte forma: A parte A da secdo I, intitulada Metafisica e Transcendéncia, descreve 0s
principais argumentos das outras trés partes da mesma se¢do I, B a D, que, por sua vez,
descrevem e resumem 0s principais argumentos das trés secbes seguintes, Il a IV,
respectivamente. Além disso, o primeiro subtitulo de cada uma das partes da primeira se¢do
resume os principais argumentos do livro, sdo eles: Desejo do invisivel, O ateismo ou a verdade,
A liberdade posta em questdo e Separacao e absoluto. Este entendimento foi 0 nosso ponto de
partida para interpretar Totalidade e Infinito. A partir deste entendimento da estrutura do livro,
0 ponto inicial de toda a descri¢do que se desenvolve em Totalidade e Infinito, e que traz todo
o cerne da principal afirmacéao filosofica do livro, a separacdo do sujeito, seria a Se¢éo I, a
partir da qual se desenvolvem as secdes Il e V.

Um outro aspecto que Batnitzky salientou e que trouxemos para a nossa interpretacdo
foi o de que o livro busca contrariar as relagdes costumeiras feitas entre eu e outro, politica e
ética e totalidade e infinito, afirmando que os ultimos termos de cada par citado tornam
possiveis 0s primeiros. Através da prevaléncia do segundo termo de cada um dos pares, serad
possivel a permanéncia do sujeito separado.

A separagdo como afirmagéo principal de Totalidade e Infinito deriva da busca de
Batnitzky de superar as trés principais linhas de interpretacdo da filosofia de Lévinas: a que vé
Lévinas como um renovador da tradicdo filosofica judia, a que o enxerga atraves de termos
puramente fenomenoldgicos e a que o tem como filésofo pés-moderno. A interpretacdo de
Batnitzky vai na direcdo de que Lévinas € ainda um defensor do projeto filoséfico moderno
(compreendido dentro do entendimento da autora de que a filosofia pés-moderna elege o cogito
como grande vildo)* que busca dotar a filosofia de capacidades sociais e politicas, trazer uma
atividade filoséfica de propositos politicos e sociais, uma incumbéncia religiosa, messianica,
para a filosofia. Contudo, dizer que Lévinas ainda é um defensor do projeto filos6fico moderno
ndo significa afirmar que ele endossa todo esse projeto, veremos no decorrer do nosso trabalho
pontos em que diverge e a partir dos quais desenvolve seu pensamento, como um suave
deslocamento no entendimento do sujeito e as criticas e reformulacbes sobre a liberdade.
Portanto, a partir desta interpretacdo, entender Lévinas como um pensamento de rejeicdo do
politico em favor do n&o-politico, através de um enfoque baseado exclusivamente na ética

voltada para as relagdes interpessoais, seria um grande erro, que termina por diminuir a

4 “Este livro apresenta-se, pois, como uma defesa da subjectividade, mas ndo a captara ao nivel do seu protesto
puramente egoista contra a totalidade, nem na sua angustia perante a morte, mas como fundada na ideia do
infinito” (T, p. 13).



16

abrangéncia do pensamento levinasiano e o potencial questionador e transformador deste,
reduzindo Lévinas a um filésofo moralista.

A partir das consideracdes de Batnitzky, o livro foi analisado em outra ordem.
Comecamos pela Secdo 11, que é o inicio da exposic¢éo do livro, depois partimos para as se¢oes
I e IV, que complementam o argumento do livro, para, por fim, nos atermos as partes da Se¢ado
I (um espelho das se¢Bes Il a IV), das conclusbes e do prefacio (que avangam em alguns
argumentos) mais importantes para o nosso tema. Gostariamos de complementar a estrutura
explicitada por Batnitzky afirmando que o prefacio possui a estrutura Totalidade-Infinito,
tratando primeiro da totalidade e, em seguida, do infinito, mostrando o caminho a ser percorrido
pelo leitor.

Expusemos nossos resultados através de titulos que indicam os principais conceitos,
buscando unificar as definicdes de justica em seu primeiro momento para fornecer uma

interpretacdo que nos oriente em relacéo a problematica da ambiguidade citada anteriormente.

2.2 A Separacéo

O local de Totalidade e Infinito que escolhemos para comegar nossa investigacao neste
livro, como ja dissemos anteriormente, foi a Secdo Il, Interioridade e Economia, por
entendermos, apoiando-se na interpretacdo de Batnitzky, que é onde a argumentacéo do livro
de fato comeca, pois na Se¢do I, como espelho de todo o livro, as ideias sdo todas adiantadas
sem maiores explicacdes. E na Secdo 11 que encontramos o inicio da argumentacao, a descricio
do surgimento da subjetividade antes mesmo da exposi¢cdo sobre a relacdo ética. A Sec¢do Il
descreve a separacdo em relacdo a totalidade natural e € de grande importancia para 0 nosso
tema por dois motivos: primeiro, ela fornece a contraposicdo de Lévinas em relacdo a
argumentacdo moderna sobre os direitos e a justica e, segundo (e mais importante), a separacao
é aquilo que o pensamento de Lévinas procura defender e o que a justica visa preservar.

O “santo”, separado, ¢ aquele para quem se dirige as preocupacoes de Lévinas. A relagdo
entre separacdo e justica é estreita, o que pretendemos demonstrar ao longo deste capitulo, e

podemos adiantar com o seguinte trecho:

O discurso, pelo simples facto de manter a distancia entre mim e Outrem, a separacgao
radical que impede a reconstituicao da totalidade e que é pretendida na transcendéncia,
ndo pode renunciar ao egoismo da sua existéncia; mas o préprio facto de se encontrar
num discurso consiste em reconhecer a outrem um direito sobre o egoismo e assim
em justificar-se (T, p. 27).



17

Afirmamos, com o texto acima citado, a relacéo estreita no pensamento de Lévinas entre
separagdo e justica, mas, quando o relato da separacdo tem inicio, ndo existe justica. A justica
comeca em um momento especifico, um momento de radicalizacdo da separacéo, e é este ponto
que procuramos de inicio, partindo, didaticamente, do inicio da exposicdo de Totalidade e
Infinito, da fruig&o.

No tépico A da Secdo Il, Lévinas faz uma divisdo que constituira a prépria divisao entre
a Secao II e a Segao III, divisao que consiste em “mostrar a diferenca que separa as relagdes
analogas da transcendéncia e as da propria transcendéncia” (TI, p. 95). A Secéo Il, deste modo,
destina-se a analisar “as relagdes que se produzem dentro do Mesmo” (TI, p. 96), enquanto que
a Secdo III as relagdes que “conduzem ao Outro” (T1, p. 95). Esmiugando ainda mais a ideia, a
Secdo II “descreverd na realidade o intervalo da separagdo” (TI, p. 96). A narrativa que se
delineia a partir do objetivo proposto tem inicio com a descricao da fruicdo. A fruicdo foi nosso

ponto exato de partida em nosso estudo da obra de Lévinas.

2.2.1 A Fruicdo, o Elemental e 0 Ha (Il y a) - a Relagcdo com a Relacdo ou a Separacéo da
Totalidade Natural

Lévinas conceitua frui¢do como “o ato de se alimentar da sua propria atividade” (T1, p.
97). A metafora do alimento se coloca desde o inicio. A ideia basica é a de que as coisas das
quais vivemos ndo sdo simplesmente utensilios, ferramentas, mas também objetos de prazer.
Enquanto o instrumento supfe dependéncia, viver de... mostra uma independéncia. A questao
crucial é mostrar que, no lidar com as coisas, das quais vivemos, na fruicdo, ndo se trata
simplesmente da atuacdo da necessidade, mas ha uma “alegria” envolvida. “Os contetidos de
que vive a vida nem sempre lhe sdo indispensaveis para a manutencao desta vida [...] Ou, pelo
menos, ndo sdo vividos como tais” (T, p. 96), afirma Lévinas. Ha a relagdo com o objeto, mas
também a relacdo com tal relacdo, ou seja, aquele que frui, alimenta-se da sua propria atividade.
Ja neste ponto de partida, Lévinas retira uma consequéncia importante para o tema da justica,
afirmando que “Os atos da vida nao sdo direitos” (TL, p. 98). O ambito da fruicdo ¢ um ambito
do egoismo. Dizer que os atos da vida ndo sdo direitos é fazer uma contraposicdo a
argumentacdo moderna sobre os direitos e a justica, em especial o jus naturalismo moderno.

Apesar de Levinas descrever a fruicdo como egoismo, o relato da fruicdo ja traz a tona
sua divergéncia em relacdo ao conatus essendi. A critica explicita neste ponto vai em direcdo a
Heidegger (“Sorge ontoldgico desta vida” (TL, p. 98)), mas ela se estende muito mais além,

atingindo uma grande parte a antropologia filosofica que se desenvolve no interior da filosofia



18

politica, em especial a moderna, cujas afirmacdes ainda reverberam na filosofia contemporéanea.
“A vida é uma existéncia que ndo precede a sua esséncia” (T, p. 98), diz Lévinas, mostrando
que parte de um ponto incontestavel de ruptura: “Viver ¢ fruir da vida” (TI, p. 100).

A fruicdo, em vez de ser exercicio de ser, realiza a independéncia, buscando a felicidade,
dando origem, desta forma, a subjetividade. Este relato termina por fazer uma alteracdo no
préprio conceito de necessidade, que deixa de ser visto como uma espécie de escraviddo e passa
a ser visto como objeto da fruicdo. A necessidade em Lévinas deixa de ser interpretada como
falta, ou seja, a necessidade também é fonte de alegria, nos alimentamos da nossa necessidade,
podemos ser felizes com nossas necessidades, como melhor explicita a seguinte passagem:
“Viver de... ¢ a dependéncia que se muda em soberania, em felicidade essencialmente egoista”
(TI, p. 100). A necessidade humana transcende o plano fisioldgico, permitindo ao homem ser
feliz com suas necessidades. Felicidade é realizacdo, ndo é auséncia de sofrimento, também o
sofrimento ndo € auséncia de felicidade e nem felicidade é extirpacdo das necessidades. Porém,
o principal ao qual devemos nos ater neste ponto é que a subjetividade se desenvolve ou também
se faz da fruicdo, “A fruigdo leva a cabo a separagdo” (TI, p. 101).

Lévinas afirma que a separacao ndo ¢ “um corte no abstrato” (TI, p. 101). A separacao
¢ traduzida pela unicidade do Eu. E uma separagdo do todo, “do todo em que estavam suas
raizes” (TL, p. 102), da totalidade. Devemos salientar que a totalidade aqui ndo deve ser
interpretada como aquela que sera realizada pela razdo posteriormente no pensamento de
Lévinas, mas como a totalidade natural, semelhante a abordada pela filosofia da natureza,
natureza como totalidade. Antes da separagdo, ha, segundo Lévinas, “a eternidade tranquila da
[...] existéncia seminal ou uterina” (T1, p. 131). Tal ruptura da totalidade “determina a presenca
do absolutamente outro” (T1, p. 103) e € “solidao por exceléncia” (TI, p. 103). Este outro com
letra mindscula se refere aquilo que ndo é o Eu. A separacéo é soliddo nesta dimensdo, pois a
fruicdo é egoismo. Trata-se de uma ruptura radical com a totalidade, uma involucédo por ser uma
“retirada para si” (TI, p. 104), como diz Lévinas. O Eu na frui¢do nem pode ser identificado
com a razdo nem é capaz de representacdo, ou seja, de maneira mais direta, 0 Eu na fruicdo
simplesmente n&o representa®. Aqui, neste ponto, devemos destacar uma afirmagéo de Lévinas

importante para nossa questao da justica: “O patético do liberalismo, que por um lado tocamos,

>Em O Eu e a Totalidade (EN, 2010), de 1954, Lévinas descreve o0 vivente como um Eu que simplesmente nao
pensa, como um Eu tomado por uma totalidade, com a qual o vivente confundiria sua particularidade,
experimentando, desta forma, a exterioridade como sua propria substancia. Ser vivente é ignorar o mundo
exterior, experimentar as forgas que atravessam o Eu como se integradas a frui¢cdo, como parte do alimento, é
ndo se situar em relagdo a uma exterioridade, ndo se ver como parte de um todo. A consciéncia do vivente é
“consciéncia sem consciéncia” (EN, p. 34), consciéncia sem problemas, dito de outro modo, ¢ instinto. O vivente
€ um ser instintivo.



19

consiste em promover uma pessoa enquanto ela nada mais representa, ou seja, € precisamente

m “si” (TI, p. 106). Interpretamos a afirmacdo citada da seguinte forma: por um lado, o
pensamento de Lévinas toca o liberalismo moderno, por defender um sujeito separado, singular,
por outro, ele diverge profundamente no ponto exato em que o liberalismo concede direitos ao
homem: “Os atos da vida ndo sao direitos” (TL, p. 98). O momento em que o homem passa a
ter direitos no pensamento de Lévinas € apresentado posteriormente.

Dando prosseguimento a reconstrucdo da descricdo de Lévinas, ele faz uma distingéo
entre a intencionalidade da fruicdo e a da representacdo. A diferenca crucial € que a
exterioridade ndo resiste a intencionalidade da representacdo, mas resiste a da fruicdo. Na
fruicdo, o Eu opde-se ao mundo corporalmente. Os atos negadores da exterioridade da
intencionalidade da fruicdo assumem a exterioridade objetiva, numa relagdo em que o Mesmo
determina o outro a0 mesmo tempo em que o outro também determina 0 Mesmo, por exemplo,
“impor a um pedago de ferro [...] determinada forma para fazer dele uma faca” (TL, p. 112).
Segundo Lévinas, “O alimento condiciona o préprio pensamento que o pensaria como
condi¢ao” (T, p. 113). Desta forma, o mundo na frui¢do ¢ “condicionamento e anterioridade”
(TL, p. 114), o corpo é “a propria mudanga de sentido” (TI, p. 114), ou seja, se na representacao
o0 sentido é de dentro para fora, o corpo na fruicdo estabelece também um sentido de fora para
dentro, como resisténcia do outro.

O mundo da fruicdo ndo resiste somente por causa de fatores como a dureza dos
materiais, mas porque, segundo Lévinas, o meio “tem uma espessura propria” (TI, p. 115). O
meio ¢ o que Lévinas denomina de “o elemental”. O elemental ¢ o meio no qual as coisas se
desenham. As coisas sdo moveis, se oferecem a posse, mas 0 meio pelo qual as coisas chegam
ao Eu é essencialmente ndo-possuivel. Dizendo de outra maneira, o elemental é o espaco, o ar,
a terra, a rua, o caminho, o mar, a luz, a cidade, etc. Pode-se dominar os elementos, através das
leis® que os regem, como o navegador domina o mar, mas nio os transformar em coisas. O
elemental é contetdo sem forma, o homem ndo pode contorna-lo, sua propria dimensdo é a
profundidade. O Eu é sempre interior ao elemento, mergulha no elemento.

Estar no interior de um elemento ¢ algo de um Eu separado, livre “da participagdo cega
e surda num todo” (TL, p. 119), livre da totalidade da qual falamos anteriormente, mas, de

acordo com Lévinas, ndo ha neste momento um pensamento voltado para fora’. O Eu lida com

¢ Devemos salientar que as leis que entendemos reger os elementos ndo devem servir de fundamento as leis dos
homens em Lévinas, marcando a diferenca entre o pensamento de Lévinas e 0 pensamento moderno.

" Como vimos anteriormente, na nota 6, em relagéo ao vivente no texto O Eu e a Totalidade (EN, 2010). O vivente
ndo se situa em relacdo a uma exterioridade. O vivente s passa a se situar em relagao a uma exterioridade quando



20

o elemental através da sensibilidade, “que ¢ a maneira da fruicao” (TL, p. 119). O que isto quer
dizer é que a sensibilidade descrita por Lévinas ndo é da ordem do pensamento, e sim da ordem
do sentimento, da afectividade. Trata-se de um mundo “insuficiente para o pensamento” (T1, p.
119), de uma sensibilidade “essencialmente ingénua” (TI, p. 119). A sensibilidade ¢ “o proprio
ato da fruicdo” (p. 120), ela contenta-se com 0 dado, sem se dirigir, necessariamente, ao
caminho da representagéo.

Todavia, 0 elemental traz consigo algo que perturba a vivéncia na fruicdo do Eu, o
paraiso do “cidadao do paraiso” (TI, p. 128), e fard com que este abandone este estagio de
inocéncia: o futuro que ameaca de inseguranca a fruicdo do Eu. Tal inseguranca é também da
ordem da frui¢do. A indeterminagdo do futuro traz a inseguranca e instaura uma vivéncia como
divindade mitica do elemento, o que Lévinas chama de ha (Il y a). O ha é o que Lévinas
denomina a “noite [...] que esconde a face do elemento” (TI, p. 126), “noite” mitica, o que
Lévinas também denomina por “o nada”. “O prolongamento noturno do elemento é o reino dos
deuses miticos” (TI, p. 126), afirma. Através da inseguranca do futuro, da preocupacio do
amanhd e da dimensdo mitica do ha que, consequentemente, abre-se no elemental, a fruicdo
torna-se ameacada e 0 Eu vem com o recurso do trabalho e da posse. Porém, tal inseguranca

ndo elimina a fruigéo.

2.2.2 A Habitacdo, o Trabalho e a Posse ou a Separacédo do Elemental

Contra 0 ha, a dimensdo mitica do elemental, “a felicidade da frui¢do afirma o Eu em
sua casa” (TL, p. 127), ¢ o Eu opde o trabalho a preocupacao do amanha. A casa € para onde o
Eu se recolhe e se separa do elemental. O homem passa a vir para 0 mundo a partir de um
dominio privado, ao qual pode retornar a qualquer momento, isto € o que Lévinas chamou de
habitacdo. A habitacdo da ao homem a possibilidade de suspender as reacdes imediatas que 0
mundo em eterna constancia solicita, a plenitude do elemento é quebrada. Aqui ja se abre uma
libertacdo da atencdo em relacdo a fruicdo imediata. Ha um rompimento com a existéncia
natural. E na morada que a fruicdo se transforma em preocupacdo, o homem ganha uma
moratoria. A casa, a morada, a habita¢do, “torna possivel o trabalho e a propriedade” (TL, p.

139).

ele é afetado pelo Outro. Em Humanismo do Outro Homem (2009), de 1972, podemos observar que o dado, para
Lévinas, por si mesmo néo significa nada. E preciso um acesso que o ilumine, que é o conjunto do ser, que, por
sua vez, s6 se produz a partir da significagdo primeira recebida do rosto do Outro, como veremos posteriormente
neste capitulo.



21

A morada ndo simplesmente acaba com a relagdo do homem com os elementos. A casa
é sempre aberta para o elemento através da porta e da janela. Sao estas aberturas na casa que
tornam possivel um olhar que contempla e que domina. Os elementos ficam a disposicdo do
homem. O trabalho surge neste momento, separando as coisas dos elementos, “descobrindo” o
mundo, transformando “a natureza em mundo” (TL, p. 139). A habitagdo garante a interioridade.
Pelo trabalho, o homem descobre substancias duréveis e adquire-as como bens moveis,
depositando-as em sua casa, deixando-as de reserva. Desta forma, a casa fundamenta a posse.
Porém, € preciso salientar que esta posse ndo se confunde com a posse na fruicdo, pois a posse
na fruicdo é fruicdo. O que se possui na fruicdo ndo se guarda, se frui, pertence ao &mbito da
fruicdo, ndo diferindo desta. J& a posse a partir da morada difere da fruicdo, é compreenséo, é

ja ontologia. Explicando isto, Lévinas afirma:

A posse a partir da morada distingue-se do contetdo possuido e da fruicdo desse
conteido. Ao captar para possuir, o trabalho suspende no elemento que exalta, mas
arrebata o eu que frui, a independéncia do elemento: o seu ser. A coisa atesta essa
tomada ou compreensdo — essa ontologia. A posse neutraliza esse ser: a coisa,
enguanto ter, é um ente que perdeu o seu ser. Mas assim, por meio dessa suspensao,
a posse com-preende o ser do ente e desse modo apenas faz surgir a coisa. A ontologia
que capta o ser do ente — a ontologia, relagdo com as coisas e que manifesta as coisas
— é uma tarefa esponténea e preteorética de todo o habitante da terra (TI, p. 141).

E importante observar o que seria ontologia para Lévinas. Trata-se, como ele afirmou,
de uma atividade que surge antes mesmo da teoria, tratando-se de uma relacdo com as coisas,
que manifesta as coisas e consiste numa tomada ou compreensdo, uma captagéo para possuir.
Esta ontologia é realizada com a méo, que é o 6rgdo de captacdo, que arranca as coisas do
elemento. E através do arrancamento ao elemental, realizado pela mao, separando a apreenséo
da fruicdo imediata, que as coisas surgem. Explicando de um modo mais simples, aquilo que é
arrancado ao elemental sé se torna coisa para 0 Eu quando o Eu arranca com a mao e guarda na
sua casa, para uma fruicdo ndo imediata, mas da ordem da preocupagdo com o futuro. Portanto,
o trabalho n&o é possivel para um Eu sem morada. E neste contexto de ontologia pré-teorética

que surge a representacdo, assim como o dinheiro e a economia.
2.2.3 O Feminino e a Representacao ou a Interioridade
O recolhimento da casa “refere-se a um acolhimento” (TIL, p. 138). A intimidade se

produz no interior da casa através do feminino. O feminino aqui ndo é o género feminino, a

mulher n&o se refere ao sexo feminino, mas a Outrem (aqui devemos observar a letra maidscula,



22

significando o outro metafisico, e Outrem significa mais especificamente o outro homem) que
se revela simultaneamente como rosto e como retirada e auséncia. O feminino se refere a
auséncia, a uma convivéncia silenciosa que possibilita o desenvolvimento da interioridade. A
presenca do feminino é “discretamente uma auséncia”, “o acolhimento hospitaleiro por
exceléncia” (TL, p. 138), condi¢do do recolhimento e da interioridade na casa. A alteridade
feminina, segundo Lévinas, é a relacdo inter-humana, “linguagem sem ensino, linguagem
silenciosa, entendimento sem palavras, expressdo no segredo” (TI, p. 138). A dimensao da
interioridade so é possivel gracas ao feminino. No feminino, a linguagem que se cala, continua
a ser possibilidade de relagdo com Outrem.

Lévinas afirma que a intencionalidade “¢ um momento necessario do acontecimento da
separacao em si, [...] que se articula a partir da fruigdo na permanéncia e na posse” (TI, p. 108).
Segundo ele, a inteligibilidade ¢ “uma adequacao total do pensante ao pensado” (TI, p. 108),
no sentido de “um dominio exercido pelo pensante sobre o pensado” (TI, p. 108). No objeto,
através da inteligibilidade, acaba-se a resisténcia do ser exterior. Dito de outro modo, pela
inteligibilidade, o Eu passa a criar representacdes de objetos, submetendo o mundo exterior ao
sentido que o Eu lhe da. Pela inteligibilidade, o mundo exterior ndo tem como oferecer uma
resisténcia no sentido oposto, como acontece na fruigao.

E importante salientar que a representagdo n&o constitui toda a intencionalidade, mas é
apenas um momento privilegiado desta, 0 que leva Lévinas a definir representagdo como “uma
determinagdo do Outro pelo mesmo, sem que o0 Mesmo se determine pelo Outro” (TL, p. 152).
Portanto, 0 acesso ao mundo pela porta e pela janela da casa, que é uma limitacdo de uma parte
do mundo, permite que o Eu funcione como Giges®, veja sem ser visto, isto permite que pela
recordacdo cumpra-se a estrutura ontoldgica que consiste na soberania do pensamento, na
representagdo. Lévinas afirma que a “representacdo ¢ condicionada” (T1, p. 151), é a posteriori.
Esta busca faz um movimento de tentar substituir a vida na realidade, com vistas a constituir a
realidade, ou poderiamos dizer substituir a realidade por representacfes. O teorético €
essencialmente recordacdo, mas € uma energia nova, na direcdo contréria da mera
contemplagdo, “a representagdo ¢ foco de verdade: o movimento proprio da verdade consiste
em que 0 objeto que se apresenta ao pensante determina o pensante. Mas determina-o sem o

tocar, sem pesar sobre ele” (TI, p. 109). Resumindo, representacédo ¢ o transformar a realidade

8 Giges, na Republica (1965 [359b-360e]), ¢ um homem que encontrou um anel de ouro que o deixava invisivel
quando o engaste do anel era voltado para o interior da mdo. Desta forma, ele seduziu a rainha, tramou para
matar o rei e obteve o poder. Lévinas utiliza Giges como metafora em Totalidade e Infinito para o Eu que enxerga
0 mundo como espetaculo.



23

em conteudo pensado, em inteligivel. O Eu transforma algo no “objeto pedra” arrancando-a
com a mdo do elemento e colocando em sua casa e, posteriormente, transforma essa pedra em
conteddo mental, inteligivel, através da representacao.

Aquilo que faz a transicdo no Eu entre a mera ontologia pré-teorética da posse € a
representacdo é a relagdo com Outrem, outro humano, que acolhe o Eu na casa. Tal relagéo é a
relagdo com a presenca discreta do feminino na casa, do qual falamos anteriormente. E esta
relacdo que traz o recuo necessario para que o Eu saia da imersdo da posse, veja as coisas em
si mesmas e possa representa-las para si. Tal recuo € uma posicao acima do comprometimento
do Eu com o ndo-eu, com a exterioridade, que se da na frui¢do. O rosto de Outrem coloca o Eu
em questéo e possibilita este recuo, “paralisa a posse” (TI, p. 152), contesta a posse porque

aborda de outro ponto que nao de fora, aborda de cima.

2.3 O Mesmo e o0 Outro, a Responsabilidade

2.3.1 Infinito e Responsabilidade

Devemos destacar a seguinte passagem: “O anel de Giges simboliza a separagdo. Giges
joga em dois tabuleiros, evoluindo entre uma presenca aos outros e uma auséncia, falando aos
‘outros’ e furtando-se a palavra; Giges é a propria condicdo do homem, a possibilidade da
injustica e do egoismo radical” (TI, p 155). O anel de Giges simboliza a separa¢do porque a
possibilidade de se fechar para a transcendéncia de Outrem € a propria prova da separa¢do para
Lévinas. A qualquer momento o Eu pode fechar as portas e as janelas da casa e ndo acolher
mais ninguém®. O fato de Giges jogar em dois tabuleiros significa que ele oscila entre o
feminino e a linguagem, entre o furtar-se a palavra e o falar, entre a relacdo no feminino e a
relacdo ética. A injustica fica, no trecho acima citado, identificada com o furtar-se a palavra,
em contrapartida, a justica com o falar.

Na Secdo Ill, Lévinas descreve a relagcdo ética, que conduz ao Outro, relacdo esta,
diferente daquela da experiéncia sensivel, que se mantém no Mesmo. Devemos reconstruir aqui

a descricdo fenomenoldgica feita por Lévinas da relagdo ética porque os principais conceitos

° No texto intitulado Sem Nome (NP, 2014), Lévinas faz a ressalva de que os homens precisam de muito menos
coisas do que dispBem suas civiliza¢bes para viver humanamente. Almoco, descanso, sorrisos, decéncia, direito
de fechar a chave do quarto, quadros, amigos, etc., tudo isso é dispensavel para o Eu separado, pois este ndo se
alimenta apenas das coisas, se alimenta da relagdo com as coisas. Tudo do que o Eu separado frui é dispensavel
para que ele permaneca separado. Inclusive a habitacdo pode tornar-se gueto, espago receptaculo, e pode
prescindir de chaves. O que ¢ afirmado em Totalidade e Infinito é tensionado ainda mais nestas afirmacdes.



24

do autor se referem a este evento, inclusive a justica. Tudo o que é dito posteriormente,
conceitos como Desejo Metafisico, responsabilidade, liberdade investida, sentido, ordem e
justica, faz referéncia a este mesmo evento e sdo metaforas para explica-lo. A relacdo ética é o
que conserva a separacao iniciada na fruicdo e, ao mesmo tempo, aprofunda-a e realiza-a por
completo. E a partir da relagéo ética que surge um Eu.

A relacdo ética, segundo Lévinas, ndo procede da visdo, do tato, de uma comunidade de
género ou de diferencas qualitativas. Abordagens dos tipos citados exercem poder, dominam
os seres. O rosto, pelo contrério, se faz presente em sua recusa de ser contetudo. O rosto ndo
pode ser compreendido, englobado. Todavia, apesar de ndo poder ser englobado, o rosto de
Outrem ndo nega completamente o Eu na relacéo ética. A tentativa de negacédo completa seria
0 assassinio. A relacdo ética acontece atraves da expressdo, da linguagem, do discurso. Pela
expressao, o rosto do Outro rompe com 0 mundo comum do Eu e instaura a diferenca absoluta,
mantendo os interlocutores independentes na relacdo. Neste ponto, podemos observar a
importancia e a posicao central da expressdo, da linguagem, do discurso, na relacéo ética. Nela,
o Outro permanece transcendente e apresentar o transcendente é a obra formal da linguagem,
ja que a forma da linguagem é para-o-Outro.

Na relacdo ética, 0 Outro pode apresentar-se como tema, mas ele nao se funde no tema,
ultrapassa-o e ressurge por tras do dito. Falar ja solicita Outrem, apela a Outrem. A prépria
estrutura da linguagem anuncia a inviolabilidade ética do Outro, sua “santidade”, sua separagao.
Numa totalidade, formada por uma razdo impessoal e universal, ndo haveria necessidade da
linguagem. E porque o outro me afeta, como Gnico, como fora de contexto, como aquele que o
Mesmo ndo consegue englobar, que se torna imperativo responder. A linguagem ja possui em
si mesma a estrutura de “para o Outro”, demonstrando de antemao que este outro € separado.

A relacdo ética pde em questdo o Eu. O Outro na relacao ética, seu extravasamento, tem
estatuto de infinito. O transbordamento se efetua como uma posicao em frente, frente a frente.

O roteiro da descri¢do fenomenoldgica feita por Lévinas a respeito do infinito parte de
um Eu ainda finito, com pensamento finito e pensamento do finito. O infinito surge para o Eu
através da relacdo ética. A estrutura utilizada na descricdo é a mesma do argumento cartesiano
da marca impressa: Se um ser finito pode pensar em um ser infinito, é porque esta ideia de
infinito n&o surgiu dele, mas foi colocada nele. O infinito ndo surge do finito. O ser finito precisa

receber a ideia de infinito de um ser infinito. A ideia do infinito ¢ “colocada no ser separado



25

pelo infinito” (T, p. 176)'°, que é o Outro. Na relacdo ética, através do discurso, o Eu néo
consegue englobar o Outro, entdo, como na estrutura do argumento da marca, a ideia do infinito
é colocada, ou produzida, em seu pensamento desde a exterioridade. Algo que ndo pode ser
englobado pelo finito é, para ele, infinito. A partir da relacdo ética, o Eu passa a ter pensamento
do infinito através do transbordamento do seu pensamento finito pelo conteudo infinito trazido
pelo Outro, que ele apreende sem ser chocado. A partir disso, o Eu continua finito, mas, para o
Eu, o Outro passa a ser infinito. A ideia do infinito € melhor descrita como Desejo do Infinito
despertado pela relagdo com o Rosto de uma alteridade radical, a expressao manifestada pelo
encontro € ja palavra de acolhimento: Eis-me aqui. O Infinito “produz-se concretamente sob a
aparéncia de uma relacdo com o rosto” (TI, p. 175) e é a ideia do infinito que mantém a
exterioridade, a transcendéncia, do Outro. E importante salientar que tudo isto ndo se articula
como um raciocinio, mas como a epifania do rosto. O desejo metafisico “desenvolve a sua en-
ergia [a partir] da visdo do rosto ou da ideia do infinito” (TI, p. 175). O acolhimento do rosto é
o ultrapassamento da capacidade do pensamento finito com o contetdo infinito trazido pela
relacdo com o Outro que o Eu apreende sem ser chocado.

Na epifania do rosto, o rosto recusa-se a posse, aos poderes do Eu. Ha a ocorréncia, na
relacdo ética, de uma mutacdo do sensivel, através da abertura de uma nova dimensdo. O
sensivel ainda captavel se transforma em resisténcia total a apreensédo. O rosto deixa de ser coisa
entre as outras coisas e introduz no mundo a expressdo, convidando o Eu, e seu poder, a uma
relacdo sem paralelo. A nova dimensao “abre-se na aparéncia sensivel do rosto” (TL, p. 177). A
expressao produz uma abertura permanente dos contornos da forma do rosto. Tal abertura
permanente ¢ aprisionada numa caricatura, que faz a forma do rosto “explodir”. O rosto neste
limite da caricatura que é produzida no frente a frente oferece-se ainda em um determinado
sentido aos poderes do Eu: o poder do Eu ja ndo pode apanhar, apropriar-se, mas pode matar.
No frente a frente, a “nega¢do” do dado sensivel do rosto na caricatura através da apropriacao
é sempre parcial, restando o assassinio como negacao total. Matar é a renuncia absoluta a
compreensdo. Pelo assassinio, pela morte do corpo fisico, Outrem se apaga, sem ser
compreendido.

A oposicdo que o Outro faz ao Eu na relacdo ética ndo é da ordem da luta. Na contextura

do mundo, Outrem € quase nada. Esta oposicdo se da& pela transcendéncia, pela

10 para Descartes (1996), o infinito enquanto ideia ja é de antemdo posta por Deus nas mentes dos homens,
enguanto que o infinito tratado aqui fala de uma producéo expressa no rosto de uma alteridade radical em meio
a relacdo ética.



26

imprevisibilidade da sua reagao. O infinito da transcendéncia de Outrem ¢ o seu rosto, que “é a
expressdo original, é a primeira palavra: ‘ndo cometeras assassinio’” (T1, p. 178).

Tal impossibilidade de matar ndo tem apenas significacdo negativa, mas também uma
positiva, um condicionamento positivo: a paralisacdo dos poderes do Eu, a resisténcia ética,
através da nudez, da miséria e da fome. A compreensdo pelo Eu desta miséria, nudez e fome
instaura a proximidade do Outro. Esta ¢ a esséncia original da expressdo e do discurso. “Na
expressdo, um ser apresenta-se a si mesmo” (TI, p. 178), da testemunho de si proprio, afirma
Lévinas. Manifestar-se na expressao € assistir, no sentido de dar assisténcia, a sua propria
manifestacdo, um apelo, envolvimento a partir da miséria, imposicdo para além da forma.
“Manifestar-se assistindo a sua manifestacdo equivale a invocar o interlocutor e a expor-se a
sua resposta e a sua pergunta” (TL, p. 179). A imposicdo do Outro através da expressdo nao
limita o Eu, promove a liberdade do Eu, suscitando sua bondade. Desta forma, abre-se a ordem
da responsabilidade, ordem na qual “a liberdade ¢ inelutavelmente invocada de modo que o
peso irremissivel do ser faz surgir a minha liberdade” (TIL, p. 179). A esséncia ética da
linguagem ¢€ a ligacdo entre expressdo e responsabilidade. Ndo ha como sair do discurso pelo
siléncio. O rosto abre o discurso original e a primeira palavra deste discurso é obrigacéo,
responsabilidade, obrigacdo de entrar no discurso. O discurso é anterior ao conhecimento como
desvelamento do ser. O plano ético é anterior ao plano ontologico.

Lévinas afirma:

O acontecimento prdprio da expressdo consiste em dar testemunho de si, garantindo
esse testemunho. A atestacdo de si sO é possivel como rosto, isto é, como palavra.
Produz o comeco da inteligibilidade, a prdpria inicialidade, o principado, a soberania
real, que comanda incondicionalmente. O principio s6 é possivel como ordem (TI, p.
180).

A questdo é que a linguagem como troca de ideias ja supde o rosto. No mundo do Eu
egoista, da anarquia da vontade, através da relagdo ética, surge um principio, que so é possivel
como ordem, ordem que vem do Outro e que produz o comeco da inteligibilidade. Esta ordem
inicial produz efeitos coordenadores, dos quais a expressao ¢ anterior. “A expressdo precede 0s
efeitos coordenadores visiveis a um terceiro” (T1, p. 180), afirma Lévinas, dizendo também que
“a linguagem so € possivel quando a palavra renuncia precisamente a funcao de ato e quando
volta a sua esséncia de expressao” (TL, p. 180).

Para procurar a verdade, antes ja ha uma relagdo com o rosto. A linguagem como signos

verbais € posterior a palavra de honra original. O discurso é paz, é, por exceléncia, ndo-



27

violéncia'l. A resisténcia oferecida pelo rosto do Outro ndo nega o Eu. A resisténcia do rosto
do Outro ndo fere a liberdade do Eu, chama o Eu a liberdade e a responsabilidade. A linguagem
mantém a pluralidade, ¢ “o primeiro ensino racional, a condi¢ao de todo o ensino” (TI, p 182).
A relacdo ética retira a tranquilidade de uma liberdade segura de si prépria e a coloca em
questdo. O Eu sente sua liberdade egoista como arbitréria, culpada e timida e tem esta
culpabilidade elevada a responsabilidade. A relacdo ética pde fim a contingéncia, que é
instituida pelo egoismo, colocando fim na violéncia e instaurando a Razdo'?. O Outro é o
primeiro ensinamento, a ideia do infinito. “Pensar ¢ ter a ideia do infinito ou ser ensinado” (T1,
p. 182), afirma Lévinas. O Outro é o Mestre.

A linguagem, como relacdo ética, ndo como troca de signos verbais, condiciona o0
pensamento, dando-lhe sua primeira significacdo no rosto do Outro, referindo-se ao infinito do
Outro. O discurso destroi o conceito de imanéncia pela ideia do infinito. Segundo Lévinas, ndo
€ 0 signo que torna a significacdo possivel, mas o contrario. A primeira significacdo, que é a
ideia do infinito colocada no Eu através do rosto do Outro, é o que tornou possivel o signo. Esta
primeira significagdo é a apresentacdo do sentido. Lévinas afirma: “0 ser da significacéo
consiste em pdr em questdo numa relacdo ética a propria liberdade constituinte” (TI, p. 185).
O sentido referido € o rosto de Outrem e qualquer recurso a palavra ja se faz no frente a frente
e supde a primeira significacdo, que é sociedade e obrigacdo. Neste ponto, devemos destacar
um paragrafo que é um resumo das principais teses tratadas na Sec¢do Il e j& discutidas

anteriormente:

Se [...] a razdo vive na linguagem, se na oposicdo do frente a frente brilha a
racionalidade primeira, se o primeiro inteligivel, a primeira significagdo, é o infinito
da inteligéncia que se apresenta (ou seja, que me fala) no rosto; se a razdo se define
pela significagdo, em vez de a significacdo se definir pelas impessoais estruturas da
razdo, se a sociedade precede o aparecimento das estruturas impessoais, se a
universalidade reina como a presenca da humanidade nos olhos que me observam, se
enfim, se recordar que esse olhar apela para a minha responsabilidade e consagra a
minha liberdade enquanto responsabilidade e dom de si, o pluralismo da sociedade
ndo poderia desaparecer na elevacdo a razdo. Seria a sua condi¢do. Nao é o impessoal
em mim que a Razdo instauraria, mas um Eu-mesmo capaz de sociedade, surgido na

11 Em Dificil Liberdade (1976), no primeiro texto, Etica e Espirito, da primeira se¢do, Para além do patético (Au-
dela du pathétique), Lévinas fala sobre a relagdo entre discurso e paz, afirmando que “O fato banal da conversa
para [...] a ordem da violéncia” (DL, p. 19, traducdo nossa). Mesmo distinguindo o discurso original, com sua
vocagdo para a paz, por um lado e, por outro, a violéncia do ser que uma linguagem pode comportar, ou se
quisermos adiantar, o Dizer e o Dito, Lévinas parece assinalar que em meio a significacfes ja instituidas (situacéo
que se faz posteriormente a chegada do terceiro, que trataremos melhor mais adiante), o sentido pacifico da
primeira expressao se conserva e anima o didlogo entre as pessoas em sociedade ja estruturada.

12 Aqui, a razdo aparece no discurso levinasiano em meio a relagdo Eu e Outro, isolada pela epoché; no capitulo
seguinte, veremos que, embora ancoradas na relacdo pré-original, consciéncia e razdo surgem motivadas pela
entrada do terceiro.



28

fruicdo, como separado, mas cuja separagao foi também necessaria para que o infinito
— e a sua finitude realiza-se como o “em frente” — possa ser (T, p. 187).

Sem duvidas este é um dos paragrafos mais importantes de Totalidade e Infinito. Nele
estdo as principais teses que Lévinas levanta a respeito da relagdo entre ética, liberdade
investida e razdo. Esta € uma sintese da argumentacdo de Lévinas na Sec¢éo Il que tentamos

aqui reconstruir.

2.3.2 Linguagem e Justica

Em seguida, apoés ter firmado tais teses, Lévinas desenvolve a relacdo entre linguagem
e objetividade no topico 5 da Secdo |11, onde o tema se une as teses da Secdo I1. Neste sentido,
Lévinas escreve: “Um mundo significativo ¢ um mundo em que hd Outrem pelo qual o mundo
da minha fruicdo se torna tema com uma significacdo” (TL, p. 187). O mundo da frui¢do ndo ¢é
um mundo de significados, a ideia do infinito é a significacdo primeira que inicia um mundo
significativo, que é para o Outro'®. Na fruicdo as coisas ndo possuem significagdo racional,
apenas a significacdo do simples uso. As coisas passam a adquirir significacdo racional para o
Eu quando um Qutro passa a estar associado as relacdes do Eu junto a estas coisas. Coloca-se
0 nome em algo para Outrem, o sentido é o Outro, e o proprio ato de designar, de colocar o
nome em algo modifica a relagdo do Eu de fruigdo e de posse com as coisas, estas passam a ser
colocadas na perspectiva de outrem. Os signos, 0s nomes, tornam as coisas passiveis de serem
oferecidas a outrem, separadas do uso do Eu, alienaveis, exteriores. Sobre isso, Lévinas afirma:
“A objetividade resulta da linguagem que permite por em causa a posse” (TL, p. 187). A coisa
entra na esfera do outro através do tema. “Tematizar ¢ oferecer o mundo a Outrem pela palavra”
(TI, p. 187). A objetividade é correlativa da relacdo ética, produz-se na prépria acdo da
linguagem. Pela objetivacdo, designando as coisas, o Eu “se liberta das coisas possuidas como
se sobrevoasse a sua prépria existéncia, como se estivesse dela separado, como se a existéncia
que ostenta nao lhe tivesse sido completamente atribuida” (TI, p. 188). A objetividade descola
0 Eu da sua prdépria existéncia, colocando-se “‘a distancia’ do seu proprio ser, mesmo em
relacdo ao distanciamento da casa pelo qual ele ainda estd no ser” (TL, p. 188), explica Lévinas,

salientando que o distanciamento que a casa permite em relacdo ao elemental ndo € suficiente

13 No texto O Eu e a Totalidade (LEVINAS, 2010), em contraposicdo ao vivente, Lévinas trata do pensante.
Segundo ele, o pensamento comega quando o Eu toma consciéncia de sua prdpria particularidade, passando a
conceber a exterioridade “para além da sua natureza de vivente” (EN, p. 35). O pensante ¢ aquele que toma
consciéncia de si e da exterioridade, que se torna metafisica. O mundo exterior existe para o pensante, ele se
situa em relagdo a totalidade, mas se mantém separado dela, ndo é absorvido.



29

para retirar o homem de sua propria existéncia. Este sobrevoo sobre seu prdprio ser vem apenas
com a objetividade instaurada pela relagdo ética e é este sobrevoo que retira 0 homem da
natureza, fazendo o Eu ganhar distancia de si mesmo. O Eu passa a ndo ser completamente,
passa a ser “ainda ndo”, e este “ainda ndo”, designa o tempo. A distdncia em relacdo a si €
tempo. Contudo, o “ainda ndo” nao ¢ um “menor ser”, ¢ afastamento “do ser e da morte como
inesgotavel futuro do infinito” (TI, p. 188). Neste ponto, Lévinas faz uma observacdo

importante:

O sujeito sobrevoa a sua existéncia ao designar o que possui ao outro, ao falar. Mas é
do acolhimento do infinito do Outro — que ele recebe a liberdade em relacdo a si que
tal desapossamento exige. Recebe-a finalmente do Desejo, que ndo vem de uma falta
ou de uma limitagdo, mas de um excedente da ideia do Infinito (TI, p. 188).

O Eu sobrevoa a sua propria existéncia quando fala, mas recebe a liberdade para fazer
este sobrevoo quando acolhe o discurso, recebendo-a através do Desejo, que vem de um
excedente da ideia de Infinito.

Entdo Lévinas avanca afirmando que o conhecimento objetivo € “constituir o meu
pensamento de tal maneira que ele contenha ja uma referéncia ao pensamento dos outros. O que
eu comunico constitui-se pois, desde logo, em fungdo dos outros” (TI, p. 188). Quando o Eu
fala, ndo transmite ao Outro o que é objetivo para si, apenas pela comunicacao é que aquilo que
é transmitido se torna objetivo.

Feita esta ressalva, voltamo-nos a afirmagao de que “a relagdo do Mesmo e do Outro
[...] € a linguagem” (TI, p. 27). A partir dai, podemos observar que o discurso, a linguagem,
assume um papel central no pensamento de Lévinas: entre 0 Mesmo e o Outro esta o discurso.
O discurso mantém a separacao radical, impedindo a reconstituicdo da totalidade. Estar em
discurso é justificar-se, é reconhecer a Outrem um direito. Como afirma Lévinas, “o proprio
fato de se encontrar num discurso consiste em reconhecer a outrem um direito sobre o egoismo
e assim em justificar-se” (TL, p. 27, grifo do autor). Na relagdo ética, no discurso, ja esta presente
o0 reconhecimento de um direito. Ela é, como haviamos dito anteriormente, o ponto inicial da
justica, antes mesmo que haja consciéncia da justica. Todo o evento da relacdo ética descrito
anteriormente € o evento mesmo da justica, por ser a preservacdo e a propria realizacdo da
separacdo. A metafora do reconhecimento de um direito de outrem sobre 0 egoismo significa
que a relagdo ética interrompe 0 movimento da subjetividade ingénua, posteriormente, esta

interrupcdo seré reconhecida pela consciéncia como o direito do Outro ao rosto, ao discurso.



30

A esséncia do discurso é a apologia do Eu a Outrem. E a partir desta relagio pelo
discurso que Lévinas conceitua religido: “Propomos que se chame religido ao lago que se
estabelece entre 0 Mesmo e o Outro, sem constituir uma totalidade” (TI, p. 28). Também ¢ a
partir desta relacdo que se da o conceito de ética: “Chama-se ética a esta impugnacdo da minha
espontaneidade pela presencga de Outrem” (TL, p. 31). Esta defini¢@o de ética estd estreitamente
ligada com a nogdo de liberdade justificada, investida. A espontaneidade referida na citagdo é
a da liberdade ndo justificada, a subordinacdo da justica a liberdade, a liberdade moderna.
Ricardo Timm de Souza enfatiza, a nosso ver corretamente, que se trata de uma critica a nogéao

moderna de liberdade:

Um dos pontos principais que caracterizam o rompimento claro de Lévinas com
relagdo a filosofia do Aufklarung consiste no tratamento da questdo da justica a partir
da critica da liberdade burguesa no contexto mais amplo da referida critica da
Totalidade. A liberdade é geralmente compreendida como expressdo das energias de
totalizac&o; a obra levinasiana em seu conjunto pode também ser compreendida como
uma acentuacao permanente da fundamentalidade da justica em oposicéo a viséo da
liberdade burguesa (TIMM DE SOUZA, 1999, p. 37).

A liberdade da forma que a modernidade a entende, para Lévinas, € egoismo,
espontaneidade, exercé-la conduz a formacdo de uma totalidade. A modernidade, de uma forma
geral, derivou a justica da liberdade. Lévinas inverteu a formula, afirmando que a liberdade é
que deriva da justica, que, antes da justica, ndo ha uma liberdade de fato, mas egoismo e
espontaneidade, forcas de totalizacdo que anulariam a prépria liberdade ingénua. A liberdade
comega de fato quando ela é investida pelo Outro. Isso significa que s6 ha liberdade quando o
outro é levado em consideracdo, quando ele bloqueia a espontaneidade, esse proprio bloquear
da espontaneidade, investidura, justificacdo, da liberdade, é justica. Portanto, o primado da
liberdade, tal como a modernidade a afirma, opde-se a justica. A subordinacdo da liberdade a
justica significa a subordinagdo da ontologia a ética. Resta dizer que a liberdade ingénua da
fruicdo, considerada injustificada no discurso levinasiano, ndo deve ser entendida como uma
disposicdo que se faz num momento objetivamente anterior, para depois se remodelar; na
realidade, o que ha é a pressuposicao basica feita por parte do autor de que, para que o engenho
humano se faca, é necessario se relacionar ndo s6 com a necessidade (que é aqui relativizada),
mas também, e principalmente, com a transcendéncia possibilitada pela relagdo com o rosto,
desse entrelacamento é que se poderia, por exemplo, explicar a constru¢do de uma casa, mas a
casa € o local do desenvolvimento de uma interioridade, condi¢do para a constituicdo do
entrelagcamento apontado. Ficamos assim numa circularidade que sé pode ser, se ndo resolvida,

ao menos explicada pela diacronia e simultaneidade quebradas no discurso para poder



31

comunicar. A apresentacao da liberdade fruitiva como ponto de partida da exposi¢do tem como
funcdo clarificar o intervalo da separacdo, 0 que parece ser um pressuposto racional para a

relacdo com uma alteridade ndo englobavel.

2.4 Discurso e Liberdade, Verdade e Justica

2.4.1 Etica e Retérica

Em relagdo a palavra, ao discurso, Lévinas faz uma distin¢éo entre ética e retdrica, esta
ultima ¢ associada a injustiga. A retorica ndo estd ausente de nenhum discurso, mas “Nem todo
o discurso ¢ relagdo com a exterioridade” (TI, p. 57), afirma Lévinas. O discurso retdrico é o
discurso que resiste ao discurso, que nao aborda o mestre, mas apela para a pedagogia, a
demagogia e a psicagogia, “usa de manha com o seu préximo” (TL p. 57), aborda o Outro de
viés, solicitando o sim do Outro. Propaganda, lisonja, diplomacia, etc., sdo exemplos de
discurso retorico. Retorica € violéncia, exercida sobre a liberdade do Outro, corrompendo a sua
liberdade. “E por isso que ela é a violéncia por exceléncia, entendida como injustica” (T1, p.
57). Em outras palavras, a retorica ndo acolhe o discurso do Outro, mas procura dirigir o Outro
em direcdo a seus propositos, indo no sentido contrério do frente a frente, que € acolhimento do
discurso do Outro. Aqui, Lévinas faz a conceituacdo mais direta de termo que encontramos em
Totalidade e Infinito, a qual transcrevemos: “Chamamos justica ao acolhimento de frente, no
discurso” (T1, p. 58). E prossegue: “Se a verdade surge na experiéncia absoluta em que o ser
brilhe com a sua propria luz, a verdade sé se produz no verdadeiro discurso ou na justiga” (T1,

p. 58). Mais a frente, faz uma articulacdo entre justica, injustica, verdade, retdrica e sociedade:

A sociedade ndo decorre da contemplacéo do verdadeiro, a relagdo com outrem nosso
mestre torna possivel a verdade. A verdade liga-se assim a relagdo social, que € justica.
A justica consiste em reconhecer em outrem o meu mestre. A igualdade entre pessoas
nada significa por si mesma. Tem um sentido econdmico e supde o dinheiro e assenta
ja na justica — que, bem ordenada, comeca por outrem. E o reconhecimento do seu
privilégio de outrem, e da sua autoridade, acesso a outrem fora da retérica que é
manha, dominio e exploracdo. E, nesse sentido, ultrapassagem da retorica e justica
coincidem (TI, p. 58-59).

O trecho articula muitas ideias. Devemos ir por partes. Lévinas primeiro nos diz que a
verdade decorre da relagdo com Outrem como nosso mestre e ndo de uma contemplagéo da
verdade, o que significa dizer que a verdade se liga necessariamente a relacdo ética, com o

Outro, 0 mestre. A palavra “mestre” diz respeito ao fato de que o Outro levinasiano causa uma



32

interrupcdo e uma alteragdo no mundo do Eu, fazendo com que este ndo retorne a si, através
desta alteragdo Lévinas descreve a relagdo ética como uma relagdo de ensino. Relagdo social,
relacdo ética, acolhimento do discurso, € justica. Dizer que a justica consiste em reconhecer em
Outrem o Mestre é dizer justica é acolhimento do discurso. A justica € o que subjaz a igualdade,
consciéncia, que vem posteriormente, ordenando-a em direcdo ao privilégio de outrem. Falar
em igualdade é falar em justica, mas ja em um ambito econdémico. A igualdade através da

retorica nada significa e € injustica.

2.4.2 Verdade e Justica

Ja tratamos um pouco da justificacdo da liberdade em Lévinas, mas devemos nos
estender mais no assunto devido a importancia do topico C da Secdo I, denominado Verdade e
Justica. Este tdpico é talvez o mais referido pelos estudiosos de Lévinas em relacdo ao tema da
justica em Totalidade e Infinito.

Antes de tudo, devemos destacar a estrutura do tépico, que se divide em trés subtopicos:
1. A liberdade posta em questdo, no qual Lévinas faz uma critica ao que ele chama “primado
da liberdade”; 2. A investidura da liberdade ou a critica, no qual Lévinas sintetiza suas ideias
sobre liberdade investida; e 3. A verdade supde a justica, onde Lévinas defende a tese de que
sO ha verdade quando ha justica.

No subtopico 1, A liberdade posta em questdo, Lévinas afirma que “o Desejo da
exterioridade pareceu-nos mover-se ndo no conhecimento objetivo, mas no Discurso, o qual,
por sua vez, se apresentou como justi¢a, na retiddo do acolhimento feito ao rosto” (TL, p. 69).
A questdo é sobre a relacdo entre verdade e justica. Esta relagdo é explicada logo no inicio:
Verdade ndo se separa da inteligibilidade. Conhecer é compreender e também justificar,
“fazendo intervir, por analogia com a ordem moral, a nogao de justica” (TL, p. 69). Esta analogia
traz a tona o questionamento da espontaneidade. Afirmar que aquilo que pde obstaculo a
espontaneidade é algo injusto é dizer que a liberdade ndo se pde em questdo, que a
espontaneidade € a propria norma, um obstaculo a nossa espontaneidade ndo € necessariamente
injusto. Aliés, Lévinas diz justamente o contrario: “justificar a liberdade ndo é demonstra-la,
mas torné-la justa” (TI, p. 70). O pressuposto antropologico do egoismo ¢ a liberdade que se
justifica em si mesma. Para Lévinas, a liberdade sé se justifica a partir do Outro, porque so faria
sentido falar em liberdade se em relacdo ao Outro, o que mostra que a relagdo com o Outro é

anterior a liberdade e a justifica.



33

A critica mais uma vez é ao pensamento ocidental, mais especificamente europeu,
segundo o qual, Lévinas nos diz que “subordina a indignidade ao fracasso” (TIL, p. 70),
subordinando a generosidade moral ao pensamento objetivo. O problema €é que a
espontaneidade da liberdade ndo se pGe em questdo. A Unica coisa que coloca esta
espontaneidade em questdo é o choque com a propria liberdade, o que dé origem a teoria. Deste
choque entre liberdades, que Lévinas denomina fracasso, surge a necessidade “de por um travao
a violéncia e de introduzir ordem nas relagdes humanas™ (TI, p. 70). Este ¢ o cerne da
argumentacdo moderna: a liberdade é absoluta, mas esta deve harmonizar-se com todas as
outras liberdades e esta harmonizagdo se da por meio da teoria politica. Sobre isso, Lévinas

afirma:

A teoria politica tira a justica do valor incontestado da espontaneidade, da qual é
preciso assegurar, pelo conhecimento do mundo, o mais completo exercicio,
harmonizando a minha liberdade com a liberdade dos outros (TI, p. 70).

Contra esta argumentagdo, o discurso levinasiano vai no sentido de buscar uma
justificacdo da liberdade. No choque entre liberdades do qual falamos anteriormente, ndo ha
algo como uma liberdade absoluta e uma harmonizagéo posterior, ha uma revelagio*. Mesmo
que a liberdade do Eu seja tdo poderosa que o Outro ndo possa resistir a tal poder, ha a revelacao
de uma resisténcia através da interrupcao e basta esta revelacdo de uma resisténcia para colocar
em questdo a liberdade absoluta, “o direito singelo dos meus poderes” (TL, p. 71). Quando a
liberdade se sente arbitraria e violenta, comeca a moral, a0 mesmo tempo comeca a procura do
inteligivel. A busca deste inteligivel vai em um sentido oposto, ndo do Eu expandindo o seu
ser, ou de um conatus de amplia¢do, mas do Eu buscando ndo esmagar a resisténcia, o direito,
do Outro. O inteligivel surge para resolver uma equagao de “estruturas muito complexas” (TI,

p. 71), que Lévinas assim descreve:

A sua existéncia justificada é o fato primeiro, o sinénimo da propria perfeicéo. E se o
outro pode bloquear-me a bloquear a minha liberdade, é porque eu préprio posso no
fim de contas sentir-me como o Outro do Outro (TI, p. 70).

O outro pode bloquear o blogueio que eu fago sobre minha liberdade. Neste bloqueio
realizado pelo outro, ele investe o Eu de sua liberdade. Porém, uma grande complexidade
envolvendo o Outro do Outro, o terceiro, junto com a capacidade de se substituir ao Outro, pelo

Eu, assim como ao Outro do Outro (terceiro), leva a uma inteligibilidade para equacionar a

14 Revelacdo significa que a verdade é expressa na relagéo ética antes que o Eu a procure.



34

propria investidura da liberdade; dito de outro modo, a primeira liberdade descrita como fruitiva
e ingénua é bloqueada pelo Outro e sua primazia, ela se torna investida, condicionada pela
responsabilidade infinita, o terceiro quebra esse sentido unico da responsabilidade do Eu
duplicando o discurso, exigindo o calculo que resolva o equivoco, neste sentido, desbloqueia a
liberdade do Eu em relagdo ao Outro, mas o Eu, em virtude da conservacgéo da responsabilidade
original, ao se substituir ao Outro e agora também ao terceiro, ganha inteligibilidade e regula a
partir desta a sua propria liberdade. A questdo da entrada do terceiro serd abordada mais
detalhadamente no préoximo capitulo. No topico 2, Lévinas avanga afirmando: “O saber, cuja
esséncia é critica, ndo pode reduzir-se ao conhecimento objetivo; conduz para Outrem. Acolher

Outrem ¢é p6r a minha liberdade em questdo” (TI, p. 72). Outro trecho deste topico merece ser

destacado:

O acolhimento de outrem é ipso facto a consciéncia da minha injustica — a vergonha
que a liberdade sente de si propria. Se a filosofia consiste em saber de uma maneira
critica, ou seja, em procurar um fundamento para a sua liberdade, para a justificar, ela
comega com a consciéncia moral em que o0 Outro se apresenta como Outrem e em que
o movimento da tematizagdo se inverte. Mas esta inversdo nao equivale a “conhecer-
se” como visado por outrem; mas submeter-se a uma exigéncia, a uma moralidade
(TI, p. 73).

A inversao de sentido da qual falamos anteriormente, do Eu expandindo o seu ser para
0 Eu buscando ndo esmagar a resisténcia, o direito, do Outro, é a inversdo de moralidade e
conhecimento. A moralidade deixa de depender do conhecimento, que fica submetido as
exigéncias da moralidade, que é a exigéncia de Outrem. Desta forma se da a inversdo do
movimento do conhecimento. O conhecimento, desta forma, ndo serve a fruicdo e a posse, mas
a Outrem. O saber passa, dentro do pensamento levinasiano, a ser um acolhimento de Outrem.
Segundo ele: “A esséncia da razdo ndo consiste em assegurar ao homem um fundamento e
poderes, mas em p6-lo em questdo e em convida-lo a justica” (TL, p. 75).

O conhecimento em seu sentido moderno condena 0 homem, segundo Lévinas, a apenas
uma participacdo na ordem racional que se estabelece. Esta participacdo torna a linguagem
irriséria. O que esta em questdo no pensamento de Lévinas é a busca de uma ruptura desta
participacao, mas de forma que se mantenha uma dependéncia em relacdo a uma exterioridade,
mas que a independéncia em relacéo a totalidade ndo seja quebrada. Dependéncia que ndo acaba
a independéncia. Lévinas define a criatura: “A unidade da liberdade espontinea que atua
retamente diante dela e da critica em que a liberdade é capaz de se pdr em causa e, desse modo,
de se avantajar” (TI, p. 75). A criacdo desemboca em um ser que recebe uma revelagao e se

coloca em questdo. A criacdo é a criagdo de um ser moral.



35

Esta inversdo do sentido do saber leva ao desafio de “mostrar como ¢ que, partindo do
saber identificado com a tematizacgdo, a verdade do saber reconduz a relagdo com outrem, isto
¢, a justica” (TI, p. 76). Nesta citacdo podemos ver a identificagdo da justica com a relagdo
ética. O referido desafio leva ao topico 3, A verdade supde a justica.

Neste topico, Lévinas descreve a liberdade esponténea do Eu como uma eventualidade
do ser separado. Esta liberdade estaria aquém da justica, pela soliddo do Eu separado, para quem
Lévinas usa o exemplo de Giges. Para Lévinas, o0 acontecimento original da significacdo é a
expressao, pois receber o dado é ja o receber como ensinado. Na anarquia do eu separado, 0
principio é dado pela expressao, pela palavra. O ser falante garante a sua apari¢do ao Eu
separado, assiste a sua propria manifestacdo, essa é a origem da significacdo, a quebra da
anarquia dos fatos, tornando o mundo objeto, atravessando “a tela do fenomeno” (TL, p. 85) e

estabelecendo uma associacao. Sobre isto, Lévinas escreve:

Associacdo cuja estrutura citaremos, estrutura que, como deixamos prever, sO pode
ser moral, de modo que a verdade se funda na minha rela¢cdo com o Outro, ou na
justica. Por a palavra na origem da verdade é abandonar o desvelamento que supe a
soliddo da visdo — como tarefa primeira da verdade (T, p. 85).

Neste trecho podemos ver que a verdade pressupde a justica e mais uma identificacéo
de Lévinas entre justica e relagdo ética. A verdade pressupe a justica porque a relacdo ética é
o que possibilita a verdade, “o primeiro ensinamento do docente € a sua propria presenca de
docente, a partir do qual vem a representacdo” (TL, p. 86). A representacdo se da em relagdo, o
mundo do Eu sem a relagdo com o Outro € como o mundo de Giges. Apenas o docente
ultrapassa a consciéncia do Eu, pois toda a exterioridade, sem o docente que assiste a sua prépria
presenca, € assumida pelo pensamento do Eu. Sem o docente, que € juiz, tudo € assumido
livremente no pensamento, nada ultrapassa. “Nada, a ndo ser o juiz que julga a prépria
liberdade do pensamento” (TI, p. 86). O Mestre, o docente, através da palavra, dd um sentido
aos fenbmenos, mas ndo pode ser tornado conhecimento objetivo pelo Eu, 0 Mestre estd em

sociedade com o Eu. Desta forma, a verdade é exercicio soberano da liberdade.

Nas conclusdes de Totalidade e Infinito, devemos destacar o que é de maior importancia
para 0 nosso tema da justica. A primeira coisa a ser destacada € que a exterioridade e verdadeira
no frente a frente, estabelecendo-se a partir do Eu, que ¢ um ponto “separado da exterioridade
tdo radicalmente que se aguente por si proprio” (T1, p. 270). Qualquer outra relacdo que nédo a

do frente a frente, do face a face, ndo atinge o campo da verdade. Isto significa dizer que o



36

campo da verdade ¢ “necessariamente subjetivo” (p. 270). O humano ¢ o Eu separado e ¢é no
rosto que ele se apresenta. A verdade do ser estd neste campo subjetivo do face a face, que
permite a exterioridade “exprimir-se, toda ela mandamento e autoridade: toda ela
superioridade” (T1, p. 271). A verdade do ser ¢ a exterioridade de Outrem, que chega de fora.
E o frente a frente que torna o pluralismo da sociedade possivel. Tal exterioridade é a
“resisténcia da multiplicidade social a l6gica que totaliza o multiplo” (TL, p. 272). A separagao,
mantida pelo face a face, na relacdo social, assegura todo o excedente que resiste a totalizagéo,
é 0 excedente que garante a multiplicidade sobre o Uno. No face a face, o Eu € apologia,
“discurso de justificagdo perante Outrem” (TI, p. 273), discurso capaz de justificar a liberdade
do Eu, tirando o Eu da “posicao privilegiada do sujeito” (TL, p. 273), assim como da “posi¢ao
da coisa definida pelo seu lugar no sistema” (TL, p. 273), que sdo duas faces da totalidade.
Lévinas chama a linguagem produzida no frente a frente de ensino, através dele, a verdade se

produz de maneira diversa a de uma obra do Eu. Transcrevemos a seguinte passagem:

Na conjuntura da criacéo, 0 eu é para mim sem ser causa sui. A vontade do eu afirma-
se infinita (isto &, livre) e limitada, enquanto subordinada. Os seus limites ndo se
devem a vizinhanga do outro que, transcendente, ndo a define. Os varios eus ndo
constituem totalidade. N&o existe plano privilegiado em que 0s eus possam apanhar-
se no mesmo principio. Estamos perante uma anarquia essencial & multiplicidade. Ela
existe de tal maneira que, a falta de plano comum a totalidade que se teima em
procurar para lhe referir a multiplicidade, nunca se sabera que vontade, no jogo livre
das vontades, puxa os cordelinhos do jogo; nunca se saberd quem troga de quem. Mas
um principio atravessa toda essa vertigem e todo este estremecimento, quando o rosto
se apresenta e reclama justica (TI, p. 274).

Na anarquia da multiplicidade, um principio vai se impor: a justica reclamada pelo rosto.
“Denominamos tal apresentagdo do ser exterior que ndo encontra no nosso mundo nenhuma
referéncia — rosto. E descrevemos a relacdo com o rosto que se apresenta na palavra, como
desejo — bondade e justi¢a” (TI, p. 276), afirma Lévinas.

Lévinas termina por conceituar justica da seguinte forma: “A justica é um direito a
palavra” e “A justica [...] consiste em tornar de novo possivel a expressdo em que, na nao-

reciprocidade, a pessoa se apresenta unica” (T1, p. 278).
2.5 Concluséo do Capitulo
Neste capitulo, partimos da Secdo Il de Totalidade e Infinito, da fruicdo, para

descrevermos a separacgdo. A separacdo da totalidade natural € o ponto da partida da exposicdo

que vai resultar no Eu, no humano. Fruicdo, habitacdo, casa, trabalho, relagdo no feminino, séo



37

as etapas percorridas na separacao. A relagdo com o feminino na casa é o que vai permitir a
separagdo junto com a relacdo ética. A separacdo é uma condicdo da justica, logo, todas as
condicdes da separacdo tambem sdo condicOes da justica. SO ha justica porque ha separacdo e
a justica vem justamente para manter e aprofundar a separacéo, a santidade do Outro.

O ponto inicial do discurso levinasiano sobre a justica é a relacdo ética, que é a propria
justica no seu primeiro momento. Tudo se refere a relacdo ética. Estamos falando do proprio
evento em que o Eu tenta compreender o rosto do Outro enquanto a forma deste rosto “explode”
a compreensdo, impedindo-a e fazendo com que o Eu saia de si mesmo e ndo retorne a si.
Descrevemos este evento porque todos os conceitos mais importantes da obra de Lévinas
remetem a este mesmo evento, sdo metaforas para descrevé-lo: Desejo Metafisico,
Responsabilidade, justificacdo da liberdade, sentido, ordem, justica, etc. Veremos no capitulo
seguinte que os conceitos de Lévinas sdo desenvolvidos por metaforas, pois o que esta sendo
realizado ¢ a tentativa de dizer o indizivel, o que ndo pode ser resgatado pela consciéncia. N&o
haveria como formar conceitos em sentido estrito, com uma significacéo fixa, ja que o Outro é
aquilo que justamente escapa a compreensao.

A justica comeca com a relacao ética e é a propria relacdo ética neste primeiro momento.
Dizemos que ela comecga com a relacdo ética no sentido de que antes da relacdo ética ndo ha
justica, também que sem a relagdo ética ndo ha justica. A justica é a relacdo ética, mas que se
desdobra em dois outros momentos para preservar a relacdo ética. As defini¢des de justica em
Totalidade e Infinito, explicitas ou implicitas, descrevem-na como discurso, direito ao discurso,
acolhimento do discurso, responsabilidade, justificacdo da liberdade, direito reconhecido no
rosto do Outro, mandamento ou lei recebidos do rosto do Outro, mandamento do “Nao
mataras”, etc.

Podemos também dizer que a justica é a preservacao e aprofundamento da separacdo,
que se da por meio do discurso.

Quando, para o Eu, o rosto do Outro “explode” a sua forma, interrompendo a totalizagéo,
e o Eu fica “preso” na sua tentativa de compreender o Outro, pois seu modo de ser ¢ a
compreensdo, a transformacdo do Outro no Mesmo, sem nunca conseguir, isto €
responsabilidade, acolhimento do discurso, Desejo Metafisico, liberdade investida, ordem,
sentido, justica. Tudo em Lévinas remete a este evento e por ele € orientado. A relagéo ética,
assim como todas as nomenclaturas acima, é o primeiro momento da justica, € justica, so que
apenas para o Outro. Entendemos que, na perspectiva de Lévinas, a orientagdo ndo se da como
na metafisica tradicional, na qual um fundamento vem de fora, de um mundo nos bastidores ou

através de uma estrutura previamente dada, mas de um sentido que se fixa no interior mesmo



38

da anarquia, estabelecendo-se como um principio (ou uma pré-origem), orientando todos 0s
outros aspectos do que vem a se desenvolver ou se mostrar. O acolhimento do discurso é este
sentido que se fixa, primeiro momento da justica, orientando a justica em momentos posteriores.

A injustica fica por conta de tudo aquilo que ndo seja o discurso, a palavra de honra
original, o “eis-me aqui”, a relagdo ética, a responsabilidade, como a relagdo no feminino, a
retdrica e o assassinio. Uma nogdo mais abrangente da injustica é que esta é totalizacdo, em
outras palavras, desfazimento da separacao.

Diante da ambiguidade da justica em Totalidade e Infinito e dos dois grupos de
interpretacdo que apresentamos no inicio, nossa interpretacdo se adéqua, com pouquissimas
diferencas, como vimos, ao segundo grupo, de Thomas (2004), Critchley (apud THOMAS,
2004) e Madore (2001). A diferenca é basicamente terminoldgica: dividimos, ao longo deste
trabalho, o que vai ser explicitado ao longo do segundo e terceiro, a justica ndo em tipos, como
o faz Thomas, mas em momentos, pois achamos que a divisdo em trés momentos cabe melhor
para explicar a justica no pensamento de Lévinas, ressaltando sempre que se trata de trés

momentos de uma mesma justica.



39

3 O SEGUNDO MOMENTO: A JUSTICA COM A ENTRADA DO TERCEIRO, OU A
JUSTICA COMO CALCULO

Este capitulo objetiva expor o0 segundo momento ou dimensao da justica em Emmanuel
Lévinas: a justica como calculo. Para realizarmos isto, dividimos o capitulo em duas partes, que
tratam da passagem da relagdo ética (termo mais utilizado em Totalidade e Infinito, ou
proximidade, como dito em De Outro Modo que Ser), da relacdo entre dois, para a exposicao
da consideracdo do terceiro, que € a representacdo da sociedade ou da humanidade como um
todo. A primeira parte diz respeito a Secdo 1V de Totalidade e Infinito, que relata como, por
meio do Eros, relacdo entre dois, um terceiro surge como sujeito separado, capaz de se inserir
numa sociedade permanecendo separado. A segunda parte é o tratamento que a entrada do
terceiro e a justica recebem em De Outro Modo que Ser, mostrando como a relacdo ética ou
proximidade se alteram quando o terceiro passa a ser levado em consideragdo. A parte referente
a entrada do terceiro e a justica em De Outro Modo (Da p. 171 até o final do Capitulo V) é um
avanco que Lévinas realiza em seu pensamento em relacdo a Totalidade e Infinito, explicitando
a passagem do primeiro ao segundo momento da justica e fazendo prevalecer o segundo
momento, o célculo da justica com vistas a igualdade, em De Outro Modo que Ser.

Antes de expor as duas partes deste capitulo, é necessario fazer uma introdugdo a De
Outro Modo que Ser para nos situarmos em relagdo a mudanga de linguagem que Leévinas
realiza neste livro em relacdo a Totalidade e Infinito, pois, neste texto posterior, grande parte
dos conceitos anteriores de Lévinas passam por uma alteracéo no sentido de evitar a linguagem

ontoldgica®®. Segundo o proprio Lévinas, no Prefacio a Edicdo Alema de Totalidade e Infinito:

Autrement qu’étre ou au-dela de [’essence ja evita a linguagem ontoldgica — ou, mais
exatamente, eidética — a qual Totalité et Infini ndo cessa de recorrer, para evitar que
sua analise, ao questionar o conatus essendi do ser, dé a impressdo de repousar sobre
0 empirismo de uma psicologia (EN, p. 252).

Ja em De Deus que vem a ldeia, encontramos a seguinte passagem: “A linguagem
ontoldgica empregada na obra Totalidade e Infinito ndo € uma linguagem definitiva. Nesta obra,

a linguagem ¢ ontologica porque, sobretudo, nao quer ser psicologica” (DVI, p. 119).

15 Geralmente, quando os comentadores se referem a linguagem ontolégica, estdo falando de um discurso que
busca ser mais rigoroso que o da linguagem cotidiana, objetivando dizer o ser das coisas. Posteriormente,
veremos que, para Lévinas, toda linguagem falada e escrita ja € ontoldgica. Quanto ao que chamamos “conceitos”
de Lévinas, estes ndo funcionam como os conceitos da ontologia tradicional, que buscam afirmar o ser das coisas
trazendo uma fixidez que seria necessaria ao conhecimento. Os conceitos de Lévinas sdo formados por metéforas.
Posteriormente, veremos que Lévinas ndo almejaria uma fixidez de seus conceitos por buscar dizer ndo o ser,
mas o outro do que o ser.



40

Entendemos que a escolha pela linguagem ontoldgica feita por Lévinas tinha como
objetivo assinalar seu pensamento como filoséfico, situado em meio a fenomenologia, também
mostrar que ele seguiu determinados procedimentos que segundo ele mesmo “quase técnicas,
implementados quase espontaneamente por aqueles que foram formados mesmo que
parcialmente, pela obra husserliana” (DEHH, p.135). O seguinte paragrafo, de certa forma,

resume o posicionamento de Lévinas em relagdo a fenomenologia e a filosofia:

A filosofia ndo se tornou uma ciéncia rigorosa, prosseguida por uma equipa de
investigadores, conduzindo a resultados definitivos. Muito provavelmente, a filosofia
recusa-se a este modo de vida espiritual. Mas algumas de suas esperancas husserlianas
encontram-se realizadas. A fenomenologia une os fildsofos, sem que isso se processe
da forma como o kantismo unia os kantianos ou o0 espinosismo os espinosistas. Os
fenomendlogos ndo se ligam a teses formalmente enunciadas por Husserl, ndo se
consagram exclusivamente a exegese ou a historia dos seus escritos. H4 uma certa
forma de proceder que os aproxima. Mais do que aderir a um certo nimero de
proposicles fixas, eles concordam em abordar as questfes de uma certa forma
(DEHH, p.135),

Porém, Lévinas ndo recorreu a linguagem ontoldgica fazendo uma ontologia nos moldes
tradicionais, e sim uma metafora, que abarca as linguagens ontoldgica, fenomenoldgica e
religiosa, simbolizando um entrecruzamento entre 0s pensamentos grego, moderno e judaico.
Segundo Pintor-Ramos (2011), a linguagem imperativa da ética, junto com a linguagem
filosofica, seria, para Lévinas, o tropo mais adequado para se aproximar da experiéncia do
outro, além da linguagem de Lévinas também fazer um tropo do profetismo escatoldgico
biblico.

Geralmente assume-se que o0 que desencadeou a mudanca de linguagem de Totalidade
e Infinito para De Outro Modo que Ser foram as criticas recebidas da parte de Jacques Derrida
em Violéncia e Metafisica (1967; 1989), de que Lévinas ainda faria um ontologismo. Na terceira
parte do texto de Derrida, intitulada Diferenca e Escatologia, sdo levantadas algumas questfes
sobre a linguagem, algumas criticas sdo contundentes, deixando a argumentacdo contida em
Totalidade e Infinito em uma situacdo dificil. Citando alguns exemplos, segundo Derrida,
Lévinas termina por recorrer em Totalidade e Infinito a categorias que antes havia recusado,
usando a conceitualidade tradicional para destrui-la. O exemplo que Derrida nos oferece é o
conceito de “exterioridade”, que havia sido abandonado por referir-se a espacialidade, mas ao

qual Lévinas retorna, inclusive no titulo do livro em questdo: Ensaio sobre a exterioridade.

16 Mais sobre como Lévinas entende a forma de proceder da fenomenologia no texto Reflexdes sobre a “Técnica
Fenomenologica”, publicado originalmente em 1959, apenas dois anos antes de Totalidade e Infinito, e contido
no livro Descobrindo a Existéncia com Husserl e Heidegger.



41

Para Derrida, usando a palavra “exterioridade”, Lévinas busca mostrar que a “verdadeira”
exterioridade ndo possui conotacdo espacial, mas, continuando a critica, o excesso do infinito
é dito na linguagem da totalidade, ndo ha como fugir disto, a metafora é congénita ao logos, ela
€ o proprio nascimento da linguagem, que, por sua vez, é a filosofia, e esta Gltima apenas pode
falar, dizer a metafora, que é sempre pensada no horizonte do Ser. N&o é descartando as palavras
que se escapa da luz, toda a linguagem ja cai na luz do Ser. Simplificando, a critica direta que
entendemos aqui € a de que ndo haveria como falar de algo que ja ndo pertencesse ao ambito
do Sert’.

Uma segunda critica de Derrida a Lévinas que podemos mencionar € a de que todo
discurso seria violento por reter nele o espaco e 0 Mesmo, fazendo com que a afirmacdo de
Lévinas de que apenas o discurso pode ser justo, que a nao-violéncia seria a esséncia do
discurso, supostamente caia por terra. Derrida sugere que a ndo-violéncia seria o telos do
discurso e ndo a sua esséncia, um telos que seria ndo-discurso, a paz como um siléncio, um
“para além da palavra”, um horizonte silencioso da palavra. O discurso daria inicio a guerra,
que, por sua vez, sé se encerraria com o fim do discurso. A linguagem, deste modo, s6 poderia
tender a justica praticando a guerra, usando da violéncia contra a violéncia, numa economia da
violéncia que visa evitar a pior violéncia, que €, justamente, a do siléncio. O filésofo é aquele
que escreve envolto em uma guerra da luz, a qual s6 poderia escapar através da pior violéncia,

a do siléncio?®,

17 Transcrevemos a passagem de Derrida: “Pela mesma época, Lévinas havia abandonado o conceito de
exterioridade. Este fazia referéncia a unidade clarificada do espago que neutralizava a alteridade radical: relacéo
com o Outro, relagdo dos Instantes uns com os outros, relagdo com a morte, etc., que ndo sdo relagdes de um
Dentro com um Fora. ‘A relagdo com o outro é uma relagio com um Mistério. E sua exterioridade, ou melhor
sua alteridade, pois a exterioridade é uma propriedade do espaco e faz voltar o sujeito a si mesmo através da luz,
0 que constitui inteiramente seu ser’ [...] Totalidade e infinito, subtitulado Ensaio sobre a exterioridade, ndo s
usa com abundancia a nocdo de exterioridade. Lévinas pretende ademais mostrar assim que a verdadeira
exterioridade ndo é espacial, que ha uma exterioridade absoluta, infinita — a do Outro — que ndo € espacial, pois
0 espago é o lugar do Mesmo. O que quer dizer que o Lugar é sempre lugar do Mesmo. Por que tem que seguir
servindo-se da palavra ‘exterioridade’ [...] para significar uma relagdo ndo-espacial? [...] Que tenha que dizer na
linguagem da totalidade o excesso do infinito sobre a totalidade, que tenha que dizer o Outro na linguagem do
Mesmo [...]: tudo isto significa, quicd, que ndo ha logos filoséfico que ndo deva em primeiro termo deixar-se
expatriar na estrutura Dentro-Fora. Esta deportagdo fora de seu lugar até o Lugar, até a localidade espacial, esta
metéfora seria congénita de tal logos. Antes de ser um procedimento retérico na linguagem, a metéafora seria o
surgimento da linguagem mesma. E a filosofia ndo é mais que essa linguagem; nao pode outra coisa, no melhor
dos casos, e em um sentido insélito da expressdo, que o falar, dizer a metadfora mesma, e isto consiste em pensa-
la no horizonte silencioso da ndo-metafora: o Ser” (DERRIDA, 1989, p. 150-151, traducdo nossa).

18 Também reproduzimos este trecho: “Se, como diz Lévinas, s6 o discurso pode ser justo (e ndo o contato intuitivo)
e se, por outra parte, todo discurso retém essencialmente o espaco e 0 Mesmo nele, ndo significa isto que o
discurso é originalmente violento? E que a guerra habita o logos filos6fico, unicamente dentro do qual, sem
embargo, pode declarar-se a paz? A distingdo entre discurso e violéncia seria sempre um horizonte inacessivel.
A ndo-violéncia seria o telos e ndo a esséncia do discurso. Dir-se-4, quica, que algo assim como o discurso tem
sua esséncia em seu telos e a presenca de seu presente em seu porvir. Certo, mas com a condigdo de que seu
porvir e seu telos sejam ndo-discurso: a paz como um certo siléncio, um certo mais além da palavra, uma certa
possibilidade, um certo horizonte silencioso da palavra. E o telos teve sempre a forma da presenca, mesmo que



42

Em De Outro Modo que Ser, Lévinas faz uma depuracdo do seu pensamento e da sua
linguagem, para torna-los mais volateis, retirando-os da firmeza do ser. Como a linguagem é,
por natureza, ontoldgica, Lévinas se utiliza do seu método enfatico para buscar a linguagem
apropriada para dizer alem do ser. O método enfatico utiliza-se de énfases e repeticdes até a

exaustdo (BECKERT, 2011). Assim Lévinas descreve seu método:

O termo que uso muito neste momento ¢ “énfase”. O método transcendental consiste
sempre em buscar o fundamento [...]. A partir dai, uma ideia € justificada quando ela
encontrou seu fundamento, quando se mostrou as condi¢des de sua possibilidade. —
Por outro lado, na minha forma de proceder que parte do humano [...] hd uma outra
maneira de justificacdo de uma ideia pela outra: passar de uma ideia a seu superlativo,
até sua énfase. Eis que uma nova ideia — de forma alguma implicada na primeira —
decorre ou emana da énfase. A nova ideia encontra-se justificada ndo sobre a base da
primeira, mas por sua sublimacéo [...]. Trato a énfase como procedimento. Penso
encontrar ai a via eminentiae. Em todo caso, é a maneira pela qual passo da
responsabilidade a substitui¢do. A énfase significa ao mesmo tempo figura de retdrica,
excesso da expressdo, maneira de se exagerar € maneira de se mostrar. O termo é
muito bom, como o termo “hipérbole”: ha hipérboles em que as nogdes se
transmudam. Descrever esta mutagio também é fazer fenomenologia. E a exasperacio
como método de filosofia (DVI, p. 126-127).

Deste modo, entre muitas alteraces por meio da énfase, a responsabilidade torna-se
substituicdo; a relacdo ética torna-se proximidade; o outro torna-se outro do que o ser, de outro
modo que ser, para la do ser; a submisséo torna-se condigdo de refém; a expresséo, o discurso
e a palavra original tornam-se o Dizer.

Além do método enfético, Lévinas se utiliza de longos periodos, evitando verbos, num
estilo mais exortativo do que argumentativo, fazendo jogos linguisticos e trocadilhos, sem fio
condutor e buscando outra légica (BECKERT, 2011).

Segundo Beckert (2011), os intérpretes de Lévinas se dividem entre a continuidade ou
a ruptura entre Totalidade e Infinito e De Outro Modo que Ser. Nosso entendimento é que ha

uma continuidade entre os dois livros, que os dois livros apresentam a mesma ideia, mas com

fosse uma presenca futura. SO ha guerra depois da abertura do discurso, e a guerra sé se extingue com o final do
discurso. A paz, como o siléncio, é a vocacao de uma linguagem chamada fora de si por si. Mas como o siléncio
finito é também o elemento da violéncia, a linguagem ndo pode jamais sendo tender infinitamente até a justica
reconhecendo e praticando a guerra em si mesma. Violéncia contra violéncia. Economia de violéncia. Economia
que ndo pode reduzir-se ao que Lévinas aponta sob esta palavra. Se a luz é o elemento da violéncia, ha que bater-
se contra a luz com outra certa luz para evitar a pior violéncia, a do siléncio e a da noite que precede ou reprime
o discurso. Esta vigilancia é uma violéncia escolhida como a violéncia menor por uma filosofia que leva a sério
a historia, ou seja, a finitude; filosofia que se sabe histdrica de parte a parte (em um sentido que ndo tolera nem
a totalidade finita, nem a infinitude positiva) e que se sabe, como o diz, em outro sentido, Lévinas, economia.
Mas, uma vez mais, uma economia que para ser histdria ndo pode estar em seu terreno nem na totalidade finita,
que Lévinas chama o Mesmo, nem na presenca positiva do Infinito. A palavra é sem divida a primeira derrota
da violéncia, mas, paradoxalmente, esta ndo existia antes da possibilidade da palavra. O filosofo (0 homem) deve
falar e escrever nesta guerra da luz na qual se sabe ja desde sempre envolto, e da qual se sabe que ndo poderia
escapar sendo renegando o discurso, ou seja, cometendo a pior violéncia (DERRIDA, 1989, p. 156-158).



43

uma linguagem diferente e com pontos de partida diferentes. De Outro Modo que Ser avanca
em relacéo a Totalidade e Infinito na questéo da entrada do terceiro e da justica, para dar conta
da ordem do Dito, além de deixar de fora alguns temas de Totalidade e Infinito, como a Sec¢éo
IV, da qual iremos tratar neste capitulo.

A estrutura de De Outro Modo que Ser é semelhante a de Totalidade e Infinito, com a
primeira parte espelhando o resto do livro. No caso de De Outro Modo que Ser, o Argumento
(capitulo 1) espelha a Exposicao (capitulos Il a V). Segundo Paul Ricoeur, em Outramente
(2008), “tudo esta dito no texto denominado Argumento”. Ricoeur desenvolve 0 seu texto
intitulado Outramente estudando basicamente “O Argumento” e, posteriormente, a parte
referente a tematica do Terceiro e da Justi¢a, pois considera que esta “pode ser vista como um
avanco, na medida em que ela faz emergir um dito novo suscitado pelo Dizer de outramente
que dito” (p. 18). Quando tratarmos de De Outro Modo que Ser, utilizaremos uma estrutura
semelhante a de Ricoeur, com uma exposi¢cdo do Argumento para nos situarmos na nova
linguagem de De Outro Modo e um estudo sobre o terceiro e a justi¢a, trazendo o segundo
momento da justica: a justica como célculo. Contudo, devemos ainda fazer um desvio e comecar
0 estudo do segundo momento da justica pela Secdo 1V de Totalidade e Infinito, por este ter
sido escrito anteriormente a De Outro Modo que Ser. Em seguida, passaremos ao estudo do
Argumento de De Outro Modo que Ser, onde voltaremos a tratar da resposta de Lévinas a

Derrida.

3.1 O Caminho para a Separacao na Sociedade: Eros e Filialidade

Comecamos nosso estudo do segundo momento da justica pela Secdo 1V de Totalidade
e Infinito, denominada Para Além do Rosto. Antes de comegarmos a reconstruir a argumentacao

de Lévinas na secdo, devemos expor o objetivo que ele mesmo coloca para a mesma:

Precisamos, pois, de apontar um plano que ao mesmo tempo suponha e transcenda a
epifania de Outrem no rosto; plano em que o eu se estende para além da morte e se
desliga também do seu retorno a si. Semelhante plano é o do amor e da fecundidade,
em que a subjetividade se pde em funcdo desses movimentos (T, p. 231).

Podemos explicar o objetivo da Secéo IV dizendo que, nesta se¢do, Lévinas vai mostrar
como o sujeito separado vai constituir uma familia e se incluir numa sociedade de homens e
ainda se manter separado, ou seja, sujeito, sem ser absorvido numa totalidade. A familia € o que

faz a subjetividade aceitar renunciar por si prépria a si, sem ser por meio da violéncia exterior.



44

E a familia que permite o Eu transcender a epifania de Outrem no rosto, em direcdo a
universalidade da sociedade.

Porém, antes de iniciarmos esta reconstrucdo, precisamos atentar para algumas
afirmacdes que Lévinas faz no inicio da secdo que sdo importantes para 0 nosso trabalho.

Afirma ele:

[...] a relacdo entre Mim e o Outro comeca na desigualdade de termos [...].
Desigualdade que ndo aparece ao terceiro que nos contraria. Significa precisamente a
auséncia de um terceiro capaz de abracar-me a mim e ao Outro, de maneira que a
multiplicidade original é constatada no proprio frente a frente que a constitui. [...] A
desigualdade esta na impossibilidade do ponto de vista exterior, que seria o Unico a
poder aboli-la. A relacdo que se estabelece — relacdo de ensino, de dominio, de
transitividade — é linguagem e sé se produz no falante que, consequentemente, faz
frente ele préprio (TI, p. 229).

A desigualdade da relacdo ética ndo aparece ao terceiro, significando precisamente a
auséncia deste terceiro. A multiplicidade original é constatada na propria relacdo ética, entre
Mim e Outro, que é linguagem. Dar o mundo a outro ou justificar sua liberdade perante o outro
€ 0 que estabelece uma ordem comum dentro dessa multiplicidade original. Ou seja, ndo é um
terceiro, que vem de fora, que estabelece a ordem. O que esta fora enxerga igualdade. E na
relacdo ética que o Eu percebe a multiplicidade original e percebe qual deve ser a ordem dentro
desta multiplicidade: o bloqueio e a justificacdo da liberdade do Eu pelo rosto do Outro, ou seja,
a ordem da multiplicidade original, é a justica. A defesa desta ordem ndo € pelo Eu por si, mas
pelo Eu em apelo a Outrem.

A argumentacdo comeca pelo amor, que ndo é o acolhimento de Outrem, mas esta ligado
a este. E 0 amor que vai permitir a transcendéncia ir mais longe do que a linguagem. Amor,
segundo Lévinas, é fruicdo do transcendente, uma relacdo com outrem que se torna necessidade.
No amor, Outrem aparece como objeto de necessidade, mas permanece alteridade. Esta relacéo
se liga com a que mostramos anteriormente como feminidade ou a relagdo com o feminino.
Trata-se da relacdo no eros, que se desenvolve por meio da caricia, que é sensibilidade, mas
que transcende o plano sensivel. A caricia “consiste em ndo se apoderar de nada, em solicitar o
que se afasta incessantemente da sua forma para um futuro [...] em solicitar o que se escapa
como se ainda néo fosse. A caricia procura, rebusca” (TI, p. 236). A relacdo no eros é uma
relagdo com o Feminino como “Eterno Feminino™ e se estende como noite ao lado da noite do
h& (Il y @), como a noite do “escondido, do clandestino, do misterioso” (T, p. 237). O “dizer”
no eros é equivoco, equivoco do siléncio, joga “entre a palavra e a renuncia a palavra” (T, p.

239), € uma expressdo que exprime a renuncia a expressao.



45

Na relagdo ética, o rosto faz ver a sua forca e o seu direito. No eros, a feminidade chama
a piedade. Porém, a relac&o no eros supde o rosto. Nela, o rosto ja foi captado. E importante
salientar a anterioridade da relacdo ética, pois 0 eros supde 0 rosto, € expressao que perdeu a
expressao. O rosto precisa ter sido antes captado para que haja eros e a justica esta na relacdo
ética e ndo no eros. O eros supde o rosto e vai para além do rosto. A relagdo no eros possui uma
referéncia negativa ao social, apesar de parecer associal. A questdo é que esta relacdo é, segundo

Lévinas:

[...] fundamentalmente refrataria a universalizagdo, é exatamente o contrario da
relacdo social. Exclui o terceiro, [...] soliddo a dois, sociedade fechada, o ndo-publico
por exceléncia. O feminino é o Outro, refratario a sociedade, membro de uma
sociedade a dois, de uma sociedade intima, de uma sociedade sem linguagem (T, p.
243).

Porém, apesar de refrataria a relacéo social, a relacdo do eros faz o sujeito sair da posicao
do Eu heroico e viril e encontrar-se como o si de outro e ndo apenas de si mesmo. Este &mbito
refratario a sociedade mantém a separacdo, sendo o sujeito simplesmente dissolver-se-ia na
totalidade. Este si passa a ressurgir sem cessar, passa a ser infinito. Este ressurgir sem cessar
retira o Eu da velhice, do destino irreversivel, que deriva da producdo da origem, fazendo o
sujeito parar de retornar a si mesmo, fazendo o seu futuro ndo recair mais sobre um passado,
mas ser futuro absoluto.

Este futuro absoluto é realizado através do filho. Na fecundidade, a busca incessante do
eros descobre o filho. O filho é estranho ao Eu, mas a0 mesmo tempo ¢ “eu” para o Eu. O filho
nem € obra, nem propriedade. A relacdo com o filho ndo se esgota na posse, pois o filho, como
estranho ao Eu, ndo sucumbe aos poderes. Lévinas descreve a fecundidade da seguinte forma:

A0 mesmo tempo meu e ndo-meu, uma possibilidade de mim mesmo, mas também
possibilidade do Outro, da Amada — 0 meu futuro ndo entra na esséncia logica do
possivel. A relagdo com um tal futuro, irredutivel ao poder sobre possiveis, chamamos
nods fecundidade” (T, p. 246).

O ser infinito, 0 que esta sempre a recomegar, cujo futuro ¢ absoluto, “produz-se sob 0
aspecto da fecundidade” (T, p. 246). A questdo ¢ que este sujeito produzido sob o aspecto da
fecundidade ndo pode simplesmente dispensar a subjetividade, pois apenas como subjetividade
poderia recomecar. Na fecundidade, o Eu se torna jovem. Tornar-se jovem ndo significa uma
vida eterna, mas a ndo-producéo da velhice. Lévinas descreve a juventude da seguinte forma:

“Infinitamente ser significa produzir-se sob a aparéncia de um eu que esta sempre na origem,



46

mas que ndo encontra entraves a renovacdo da sua substancia” (TI, p. 246-247). Uma

consequéncia importante da fecundidade é descrita por Lévinas no seguinte trecho:

O intersubjectivo, obtido através da nocdo de fecundidade, abre um plano em que, ao
mesmo tempo, o eu se despoja do seu egoismo tragico, voltando a si, e, no entanto,
ndo se dissolve pura e simplesmente no coletivo. A fecundidade atesta uma unidade
que ndo se opde a multiplicidade, mas a gera, no sentido preciso do termo (TI, p. 252).

Vimos que a feminidade desempenha um papel crucial na formacao da subjetividade.
Podemos agora observar que a fecundidade permite que o Eu seja uma unidade que néo se opde
a multiplicidade. H& uma transfiguracdo do Eu que passa a possuir sua identidade ndo por sua
iniciativa de poder, mas pela passividade do amor recebido. O Eu, de iniciativa, passa a ser
iniciacdo constante a um mistério, o si de si proprio junto com o si de outro. O Eu passa por um
enternecimento, uma efeminacéo, ou seja, recebe em si a dimensédo do feminino.

Contra 0 modelo do herdi trdgico, que é descrito por Lévinas como puro egoismo, pura
realizacdo, que alca voos de sobre-humano, mas é acometido pelo destino tragico, aqui €
colocado o modelo do sujeito separado que ndo se opde a multiplicidade, mas também que nédo
simplesmente se dissolve no coletivo. E a familia é o plano de gestacdo desse sujeito, o plano
do erético analisado como fecundidade. Um sujeito procurado por Lévinas “fora da consciéncia
e do poder” (TI, p. 255), um sujeito mantido na transcendéncia a qual ele parece incompativel.

E nesse contexto que surge a igualdade e a fraternidade. O eros paterno da a unicidade
do filho, que é Unico para si por ser Unico para o seu pai. Ha uma eleicdo do filho pelo pai.
Porém, quem é eleito é eleito entre iguais, 0 que origina a igualdade. A paternidade é futuro
inumeravel, o filho € Unico entre irm&os, 0 que da origem a fraternidade, que é a simultaneidade

entre eleicdo e igualdade. Vale citar o seguinte trecho:

A relagcdo com o rosto na fraternidade, em que outrem aparece por sua vez como
solidario de todos os outros, constitui a ordem social, a referéncia de todo o didlogo
ao terceiro pela qual o Nés — ou o grupo — engloba a oposicéo do frente a frente, faz
desaguar o erético na vida social [...], que engloba a estrutura da prépria familia. Mas
o erdtico e a familia que o articula asseguram a essa vida, em que 0 eu ndo desaparece,
mas é prometido e chamado a bondade, o tempo infinito do triunfo, sem o qual a
bondade seria subjetividade e loucura (TI, p. 259).

A partir deste trecho, interpretamos que o terceiro é uma referéncia a ordem social
orientada pela relacdo ética, que sO é possivel pelo desaguar do erético na vida social pela
estrutura da familia. A relacdo do eros faz 0 homem ultrapassar a relacdo ética e constituir a
familia, que, por sua vez, possibilita uma ordem social fraternal através do desembocar da

igualdade e da fraternidade no Nés. E pela familia que se realiza a conjuntura em que o Eu



47

permanece separado na igualdade e na fraternidade. E também pela familia, pela filialidade que
o tempo se torna infinito e a consciéncia messianica. O tempo infinito é crucial para tirar o
homem do presente e joga-lo para o futuro, retirando-o, assim, do conatus essendi e o fazendo

se preocupar com o futuro da humanidade. Sobre o futuro de um tempo infinito, Lévinas afirma:

O sonho de uma eternidade feliz, que subsiste no homem ao lado da felicidade, nédo é
uma simples aberracdo. A verdade exige simultaneamente um tempo infinito e um
tempo que ela podera selar — um tempo acabado. O acabamento do tempo ndo é a
morte, mas o tempo messianico em que o perpétuo se transforma em eterno. O triunfo
messianico é o triunfo puro. Esta premunido contra a desforra do mal, cujo retorno o
tempo infinito ndo impede. A eternidade sera uma nova estrutura do tempo ou uma
vigilancia extrema da consciéncia messianica? — O problema ultrapassa 0 &mbito deste
livro (T1, p. 265).

3.2 A Entrada do Terceiro e a Justica em De Outro Modo que Ser

3.2.1 Andlise da se¢do “O Argumento”

A secdo “O Argumento” traz, de forma sucinta, os principais argumentos do livro.
Alguns temas parecem responder as criticas de Derrida (1967; 1989), como a transcendéncia
como “outro do que o ser” e a énfase no bindmio Dizer e Dito. Sugerimos que a principal
resposta de Lévinas, que fica implicita no livro, ja que ele ndo cita Derrida expressamente, é a
de que Derrida ndo teria percebido a ambiguidade que existe nos termos “discurso”,
“linguagem” e “palavra” em Totalidade e Infinito (2000). Tais termos teriam dois significados
neste livro: acolhimento do discurso e palavra falada. Esta ambiguidade é resolvida em De
Outro Modo que Ser (2011) com o bindmio Dizer, acolhimento do discurso, relacdo ética, e
Dito, palavra falada, consciéncia; binbmio que, alias, j& podemos encontrar, de maneira menos
pronunciada, em Totalidade e Infinito. A principal indicacdo de que Lévinas pretendeu
responder a Derrida com o binémio Dizer e Dito é um texto chamado Jacques Derrida Tout
Autrement, publicado originalmente na revista L '4Arc, nimero 54, em 1973 (um ano antes de
De Outro Modo que Ser) e que encontramos no Noms Propres (2014), onde Lévinas, de fato,

responde a Derrida ja apontando o bindmio Dizer e Dito®.

19«0 que resta construido depois da des-construgdo ¢, certamente, a arquitetura severa do discurso que desconstroi
e que emprega no presente o verbo ser nas proposi¢fes predicativas. Discurso no curso do qual, em pleno
abalamento das bases da verdade, contra a evidéncia do presente vivido que parece oferecer um dltimo reflgio
a presenga, Derrida tem ainda a forga de pronunciar: <<esta certo?>>, como se nada pudesse estar em seguranca
naquele momento e como se seguranga ou inseguranca devessem ainda importar. [...] Poder-se-ia estar tentado
de puxar o argumento deste recurso a linguagem logocéntrica contra esta linguagem mesma, para contestar a
des-construcdo produzida. Via muitas vezes seguida pela refutagdo do ceticismo, mas onde, primeiramente
derrotado e pisado aos pés, o ceticismo se revelava para voltar como filho legitimo da filosofia. [...] Mas seguindo



48

Uma explicagdo possivel sobre a resposta de Lévinas as criticas de Derrida vem como
0 apontamento da interrupcdo do Dizer no Dito. O Dizer, em Lévinas, reflgio do subjetivo
estruturado a partir do intersubjetivo, ndo se presta a valores de verdadeiro e falso. Segundo ele,
a verdade esta no movimento Dito, Desdito e Outramente Dito. Se pensarmos em Totalidade e
Infinito como um Dito, Violéncia e Metafisica de Derrida seria o desdito e De Outro Modo que
Ser o outramente dito. A critica de Derrida se encaixaria na tese de Lévinas de que o Dizer na
filosofia se mostra no ceticismo, que viria com Derrida, e na refutacdo do ceticismo, papel que
seria do De Outro Modo que Ser. E para chegar a este outramente dito que serve o método
enfatico, trazendo novas ideias para falar da mesma coisa. Ndo haveria como a linguagem de
De Outro Modo que Ser deixar de ser ontoldgica, ja que, para Lévinas, qualquer linguagem
falada ou escrita, ou até mesmo o que se passa em nossa consciéncia, é ontologia. Ele assume
que toda a linguagem do Dito esta ja no ambito do ser, o Dizer € a interrupc¢do, portanto, ndo
haveria como De Outro Modo que Ser deixar de fazer uma metafora e de fato “atingir” o de
outro modo que ser, ja que o outro do que o ser s6 chega a consciéncia como interrup¢do, sem
qualquer conteudo representacional. A interrupcdo € o Unico ponto de contato entre o outro do
que o ser e a consciéncia, o ser. E este ponto de contato que justifica a pertinéncia de se tentar
falar do outro do que o ser e a possibilidade de se falar deste. Contudo, o dito sobre o outro do
que o ser é sempre uma traicdo, uma reversdo do sentido para-o-Outro, um modo de falar
impréprio. A questdo é que ndo se pode falar o que é o outro do que o ser, mas, ja que sabemos
qual é o evento que traz o outro do que 0 ser a nossa consciéncia, € possivel remeter a esse
“mistério” falando do préprio evento de contato com o outro do que o ser, que é a relacéo ética,
e é isso que Lévinas faz, descreve a relacdo ética, utilizando-se de metéforas que, supostamente,
fariam o “esfor¢o” de falar o outro do que o ser por meio da relagdo que o ser estabelece com
este. Com isso, De Outro Modo que Ser faz uma nova metéafora derivada do método enfético,
basta, para exemplificarmos isto, citarmos termos centrais como “proximidade”, “substituicao”
e “Dizer”. Também h4, como ja haviamos afirmado, uma tentativa de evitar o verbo ser e a

procura de outra légica, essas duas partes também sdo metéforas por si mesmas, pois ndo se

esta via se arriscaria passar ao lado da significacdo que comporta esta inconsequéncia mesma. Se passaria ao
lado da ndo simultaneidade incompreensivel do Dito e do Dizer, ao lado do deslocamento de sua correlaco;
deslocamento minimo, mas tao largo para que ali se trague o discurso cético sem se estrangular pela contradi¢édo
entre o que significa seu dito e o que significa o fato mesmo de enunciar um dito. [...] A verdade das verdades
ndo seria entdo termindvel em um instante, nem em uma sintese onde se cessa o pretendido movimento da
dialética. Ela esta no Dito e no Desdito e no Outramente dito [...] Que a linguagem seja transplantada sobre a
diferenga a mais invisivel do tempo, que seu dizer seja deslocado de seu dito, que a correlago ndo seja rigorosa,
(rompendo ja a unidade da apercepcéo e, por consequéncia, ja as possibilidades da experiéncia), situa certamente
a linguagem a parte de todo o empirico que se esgota em presenca e em falta de presenca. E preciso certamente
um dia reencontrar, a partir do Dizer e de sua propria significacdo, sua correlagdo com o Dito — e esta ndo é
impossivel” (NP, p. 89-93, tradugédo nossa).



49

sairia da luz do ser evitando o verbo ser, nem procurando outra ldgica, pois toda logica ja
pertence ao &mbito do ser. Contudo, esta nova metéafora parece querer indicar que o problema
de Totalidade e Infinito ndo estaria em sua linguagem, ja que € possivel falar da mesma coisa e
do mesmo evento através de outra linguagem, em outras palavras, ndo se derrubaria as teses de
Totalidade e Infinito pela anélise da linguagem utilizada, pois outra linguagem serviria para
dizer as mesmas teses. Vamos agora a construcdo feita no Argumento por Lévinas em de De
Outro Modo que Ser.

Lévinas comeca o livro dizendo que transcender significa passar ao outro do que o ser,
ao para la da esséncia, ao de outro modo que ser. O outro do que o ser é a énfase do Outro. Em
Totalidade e Infinito, a ligacdo que percebemos entre o Outro e o outro homem é praticamente
imediata. Ja o termo “outro do que o ser” procura escapar da referéncia ao ser afastando-se um
pouco da referéncia ao outro homem.

O outro do que o ser seria 0 oposto do ser, o qual, segundo Lévinas, Platdo teria deixado
de tratar no Sofista, mas que teria tratado na Republica (com a ideia de Bem para além do ser).
“Passar” ndo ¢ ir ao nada, o outro do que o ser ndo é o nada. Nao existe oposicao entre o ser e
0 nada. A negatividade que procura rejeitar o ser desenvolve com ele uma dialética especulativa
que pertence ainda ao ambito do ser. O ha (il y a) preenche de imediato o vazio desta
negatividade e o ser termina por dominar o ndo-ser. Isto significa dizer que a consciéncia nunca
é invadida pelo nada, o ha (il y a), uma dimensdo mitica, como trabalhado em Totalidade e
Infinito, imediatamente ocupa 0 vazio que a negatividade tenta formar, fazendo o ndo-ser ja
fazer referéncia e pertencer ainda ao ambito do ser. A consciéncia s6 pode sair do ambito do
ser através do contato com o outro do que o ser. O ser estabelece uma comunidade de destino
entre os incomparaveis, colocando-os em conjunc¢do por analogia, conjuntura esta que termina
por ser sublinhada quando se tenta dissolvé-la, quando se nega o ser, como ja foi dito, o0 ha
imediatamente ocupa o vazio deixado.

Para Lévinas, ndo é em ser ou ndo-ser que se encontra a questao da transcendéncia, mas
em uma diferenca para além destes, que é o outro do que o ser. Transcender é “passar’ ao outro
do que o ser. Esta diferenca também ndo € um mundo oculto, como uma cidade celeste. Na
transcendéncia, ndo se passa para um outro mundo que esta nos bastidores, nem se imerge em
uma totalidade por um processo consciente de negacdo da individuacdo, mas, através da
modalidade da lleidade, um modo de ambiguidade, tem-se, como explica Thomas (2004), a
dissolugdo das margens da individuagdo ao mesmo tempo em que o Eu Unico é afirmado. O
outro do que o ser é a transcendéncia em relacdo ao ser, a interrupgéo realizada pelo que néo é

o Eu.



50

Esséncia € persisténcia no ser, interessamento, que ndo é apenas refutar a negatividade,
mas é também conatus. O conatus é o modo positivo do interessamento. O pensamento de uma
guerra, sincronismo extremo das esséncias, de todos contra todos se funda nesta persisténcia no
ser. Na modernidade, a razdo foi utilizada para frear o choque imediato entre os seres, 0 que
Lévinas denomina paz fundada na raz&o. Por meio do calculo, da paciéncia, da mediacdo, da
politica, a guerra foi substituida pelo comércio e pela troca, sincronia do interessamento. A
promessa de compensacéo futura é o que mantém o conatus paciente, mas € o que termina por
gerar rumores sobre a auséncia de fundamentos divinos vindos do céu para 0os homens (morte
de Deus), porque, mesmo que se coloque as compensacdes em um futuro distante, 0 mau
estabelecimento ou a deturpagdo do compromisso, invertendo a relagdo recompensa e castigo
para as virtudes e vicios, respectivamente, valida os referidos rumores. A paz na razdo termina,
segundo o autor, sucumbindo aos interesses. Isto significa que o ser ndo se limita apenas a
consciéncia, como insisténcia do il y a, mas possui um lado concreto, o conatus. Este é o
fundamento da guerra, cujo caminho para a resolucdo néo viria da razao.

Lévinas diz que o ponto é saber se 0 que separa a esséncia na paz da esséncia da guerra
é o outro do que o ser, o0 para la da esséncia. Esta frase adianta muita coisa, mas ja se pode
vislumbrar que a esséncia na guerra tem uma intrinseca relacdo com o ser e seu lado concreto,
0 conatus, e que o outro do que o ser vai ser 0 ponto fundamental para a esséncia na paz. A base
da procura pela resposta desta questdo, de acordo com Lévinas, e base de sustentacdo do
argumento do livro, é o bindmio Dizer e Dito, que ja aparecem em Totalidade e Infinito, mas
de forma muito discreta. Em De Outro Modo que Ser, o Dizer e 0 Dito sdo conceitos centrais e
emolduram todas as ideias.

Ainda no Argumento, Lévinas fala da influéncia do Dito sobre o Dizer, que € o
encerramento que o ser realiza sobre o outro do que o ser. O Dito é o ser, 0 conhecimento do
ser, a ontologia, a esséncia, identificada aqui como interessamento, persisténcia no ser,

consciéncia, e ndo é um mero jogo verbal®. Ja o Dizer ndo é, de forma alguma, um jogo. O

20 No capitulo anterior, vimos que em Totalidade e Infinito Lévinas afirma que a ontologia é a transformacgdo do
Outro no Mesmo. No capitulo Il de De Outro Modo que Ser, esta transformacéao é explicada com base no Dito.
A consciéncia realiza a temporalizacdo do tempo, reunindo, pela retencdo e pela meméria, um conjunto de
representagdes, o &mbito do ser, no qual as coisas recebem uma esséncia e um significado, s&o nomeadas e
ganham uma identidade. Um sistema de signos é formado, duplicando os seres e as relagBes, assim como a
temporalizagio é realizada por meio do verbo. A palavra passa a designar “isto enquanto aquilo”, mostrando os
entes como unidades idénticas, sendo nomeacdo, denominacdo, consagracdo. O Dito fixa, é ontologia. A
linguagem do Dito é linguagem ontoldgica, que fixa as esséncias e funciona pela ldgica formal, é um cédigo.
Encontramos o seguinte resumo sobre isto: “A linguagem como Dito pode conceber-se pois como um sistema
de nomes que identifica entidades e, assim sendo, como um sistema de signos que duplicam os entes designando
as substancias, os acontecimentos e as relagdes através de substantivos ou por outras partes do discurso derivadas
dos substantivos, designando identidades — em suma, designando. Mas — e com o mesmo direito — a linguagem



51

Dizer é “pré-original”, proximidade, um para o outro, significancia da significacéo,
responsabilidade, desinteressamento, substituicdo, anterior aos signos verbais e aos sistemas
linguisticos. Em Totalidade e Infinito, o Dizer corresponderia a propria relacdo ética, o
acolhimento discurso, do rosto, do Outro, e o Dito a chamada relagdo no Mesmo, ontologia.
Em De Outro Modo que Ser, a palavra mais utilizada para a relacdo ética é proximidade. Para
entendermos a “pré-originalidade” do Dizer, devemos ter em mente que o arché em Lévinas
refere-se a arquia da enunciacéo, ao dito. A pré-originalidade do Dizer ndo é, em Lévinas, um
recurso a anterioridade no sentido 6ntico-ontolégico, mas sim a proximidade ética imemoravel,
diacrénica e irrecuperavel de um lapso refratario a qualquer sincronizacdo, como nos diz

Ricoeur:

Continuemos o trabalho do desdizer. Sem deixar ainda o campo linguistico-
ontoldgico, [...] olhemos atentamente, em primeiro lugar, para o prefixo pré- de ‘pré-
original’. A querela com as teorias linguisticas que fazem do Dizer um anexo do dito
enseja a ocasiao de um uso da nogdo de origem com o qual é mister também romper.
A teoria dos atos de discurso e dos performativos e, mesmo mais genericamente, uma
linguistica da frase como a de Benveniste, sugerem uma posicao do sujeito falante, do
locutor, como exercendo ato de dizer, como fazendo uso da palavra, portanto, como
tomada de iniciativa de discurso. Ora, tal iniciativa leva a fazer do sujeito falante a
origem do seu Dizer. Nada disso interessa a Lévinas, na medida em que na
‘aproximacdo’ a iniciativa vem principalmente do outro, de outrem. [...] Seja como
for, encontramos ai, ndo importa o preco, a razdo da introdugdo no discurso do preé-
de ‘pré-original’. Este, por sua vez, carreia o an... de ‘an-arquia’. A an-arquia do Dizer
ético subtrai-se a arché, a arquia da enunciacéo, reduzida a uma simples excrescéncia
do dito apofantico. Mas o prefixo pré- ndo significa anterioridade temporal? [...]
Lévinas investe a fundo aqui o tema da proximidade no sentido ético contra o da
anterioridade, no sentido éntico-ontolégico. [...] 0 passado enquanto memorével, isto
é, tornado representavel pela memoria e pela historia, depende do tematizavel. Dai a
qualificacdo, ndo somente de pré-original, mas de pré-memoravel do Dizer, em
ruptura de sincronizacéo. Aqui o prefixo pré- alcanca o prefixo dia- se ‘dia-cronico’
(‘a diacronia, refrataria a toda sincronizac¢do’). Mas, é preciso considerar que esta
anterioridade de um passado pré-original e an-arquico ndo se inscreve por si mesma
no tempo sincronizavel da memaria e da historia. E neste sentido que ele é imemorial
(RICOEUR, 2008, p. 24-28).

De acordo com Lévinas, em relagdo ao Dizer, o Dito se assemelha a um jogo. O Dizer
torna-se Dito através de uma linguagem que é um sistema linguistico, tema, ontologia, que
traduz e ilumina tudo para n6s, mas trai o Dizer, subordinando-o ao tema, causando uma

reversdo no sentido do para-o-outro, mas esta traigéo, esta reversdo de sentido, precisa ser

concebe-se como verbo na proposi¢éo predicativa onde as substancias se desfazem em modos de ser, em modos
de temporalizacdo, mas onde a linguagem n&o duplica o ser dos entes, onde ela expde a ressonéncia silenciosa
da esséncia” (DOM, p. 61). O objetivo de Lévinas na distingdo entre 0 Dizer e o Dito é afirmar que a linguagem
ndo se resume a um codigo, a um jogo operacional formado por representagdes, signos e ldgica, esta é apenas a
parte referente ao Dito.



52

realizada para que a manifestacdo do de outro modo que ser possa ser expressa, colocada em
palavras.

O Dito significa no Dizer, mas o Dizer mostra-se no Dito. Para isso, 0 Dizer entra na
I6gica do Dito, mas sem se esgotar nesta ldgica, que ja supde o Dizer, a esséncia nao exclui a
responsabilidade, que permanece com a esséncia, o Dito ndo faz desaparecer o Dizer, como

escreve Lévinas:

O fato de a ex-cepcdo se mostrar e se tornar verdade no dito ndo é um pretexto
suficiente para erigir em absoluto a peripécia apofantica do Dizer — servil ou angélica.

Peripécia servil ou angélica, ou seja —, mesmo que sublime —, unicamente
mediadora. Porque a tematizacdo onde a esséncia do ser se traduz diante de nés, pois
a teoria e 0 pensamento, seus contemporaneos, ndo provam uma qualquer faléncia do
Dizer. Eles sdo motivados pela vocacdo pré-original do Dizer, pela prépria
responsabilidade (DOM, p. 28).

O Dizer se mostrar e tornar-se verdade no Dito ndo significa que ele se torne apenas
mediador. O Dito é mediador, mas quando o Dizer se torna Dito, o Dizer ndo se faz pura
mediacdo. A esséncia do ser, a teoria, 0 pensamento, sdo motivados pelo Dizer, pela
responsabilidade, que permanece no Dito. Toda essa exposi¢do quer, em suma, afirmar que a
consciéncia humana e tudo o que esta produz, tudo isto representado pelo termo “Dito”, surge
em funcéo da responsabilidade com o Outro, do contato com o outro do que o ser, relacao ética
representada pelo termo “Dizer”?.,

Lévinas considera a traicdo do Dizer realizada pelo Dito um problema metodoldgico de
como reduzir a traicdo. Para ele, a filosofia tem a tarefa de dizer o Dizer, ou seja, o indizivel. O
Dizer € indizivel por ndo poder ser recobrado pela consciéncia. A traicdo se realiza porque
sempre que se enuncia um dito ha a inversdo do sentido da responsabilidade. O sentido para-o-
Outro é a fidelidade (DOM, p. 47), o sentido contrario é traicdo. Como o Dizer, no Dito, recebe
a forma da légica formal, o Dizer deve ser dito através de uma unido de dizer e desdizer, um
dizer que se desdiz. Fazer isto é jogar o Dizer, o outro do que 0 ser, no ser € no nao-ser. Esta

seria a tarefa da filosofia, dizer o que ndo pode ser dito. Devido a isto, Lévinas coloca a seguinte

21 A primeira vista, pode-se entender que a significacdo do Dizer no Dito é semelhante & distincdo entre o que
significa o dito, entendido como contetdo do discurso, e o fato de enuncia-lo. O Dizer no Dito é algo como o
impulso de falar, o querer dizer algo a alguém, o fato de voltar-se a outrem para fazé-lo, algo como a motivagéo
da acdo de dirigir-se ao outro. Mas o Dizer em sua significacdo ou dimensdo ética, como pura passividade,
acolhimento do discurso pré-original, ndo surge de uma motiva¢do como numa vontade, mas é Desejo despertado
na proximidade do um ao outro. Nisto temos a humanidade levinasiana, a impossibilidade ética de passar ao lado
do outro. Também, em alusdo ao movimento da filosofia ao longo da histéria, o Dizer ético €, segundo Lévinas,
“A verdade das verdades [...] Ela esta no Dito e no Desdito e no Outramente Dito [...]” (NP, 2014, p. 90-91,
traducdo nossa).



53

solug¢do “Devemos limitar-nos a situacdo extrema de um pensamento diacronico” (DOM, p.
29), que cometeria a traicdo, mas deixando sempre espaco para que o Dizer ressurja. Na
filosofia, o ceticismo é o espaco de ressurgimento do Dizer, a diacronia secreta que sempre
retorna a histdria da filosofia para romper o Dito. Em toda a argumentacdo sobre o Dizer e o
Dito, é possivel vislumbrar um didlogo com Derrida. Sugerimos que o que Derrida afirmou
sobre o discurso corresponderia ao Dito, a sincronia, a colocagdo na luz, mas o contato com
outro do que o ser se da por meio do Dizer, da diacronia. A filosofia diria o que ndo pode ser
dito atraves de um dizer que se desdiz, o que é cumprido pelo bindmio ceticismo-refutacdo do
ceticismo. Lévinas entende que buscar, através da filosofia, o fechamento, a conclusdo, do
discurso seria uma visao “ainda otimista” da filosofia. Para ele, o unico fim possivel da filosofia

¢ a sua interrupcao:

[...] é necessério que o filésofo apague a marca dos seus préprios passos e, sem cessar,
as marcas do apagamento das marcas, numa inevitavel insisténcia metodoldgica. [...]
a filosofia suscita um drama entre filésofos e um movimento intersubjectivo que ndo
se assemelha ao dialogo dos membros de uma mesma equipa em ciéncia, nem mesmo
ao dialogo platénico [...] organiza-se como histéria da filosofia onde entram sempre
novos interlocutores que tém que redizer, mas onde os antigos retornam a palavra,
para responderem as interpretacfes que aqueles suscitam (DOM, p. 41).

A esséncia produz uma ordem, isto é seu préprio destino, mas o anuncio do de outro
modo que ser desfaz a ordem produzida por ela. O ser — a esséncia, a ontologia, o Dito —, j&
tende a ordem por si mesmo, ja o Dizer que irrompe, a responsabilidade, é o que desfaz a ordem
e ndo permite que ela se fixe. De acordo com Lévinas, ndo é a liberdade que desfaz a ordem
produzida pela esséncia, mas o de outro modo que ser, que € a subjetividade ou a humanidade,
“o0 si-mesmo que rejeita as incorporagdes da esséncia” (DOM, p. 30), a minha unicidade ndo
coincide consigo propria.

Segundo Lévinas, o outro do que o ser ndo esta fora do tempo, comandando o tempo a
partir de uma ordem eterna, o tempo € esséncia, mostracdo desta, “recuperacdo de todas as
distancias: pela retengdo, pela memoria e pela histéria, onde tudo se apresenta ou se representa”
(DOM, p. 31). E necessario indicar “um lapso de tempo sem retorno, uma diacronia refrataria
a toda a sincroniza¢do, uma diacronia transcendente” (DOM, p. 31), na temporalizagdo do
tempo, que significa o outro do que o ser ou para la da esséncia, passado pré-original, anarquico,
ndo-representavel. E preciso esclarecer o sentido deste lapso de tempo, passado pré-original,
ndo o trazendo a representacdo, ao presente, fazendo uma relacéo ontologica, mas mantendo-o
em seu passado pré-original, estranho a representacdo. Isto se faz pensando a temporalizagédo

do tempo como Dizer, que tem um poder de equivocacdo, equivoco ou enigma que é



54

modalidade da transcendéncia, que escapa ao Dito, a esséncia, significando para 14 “segundo
uma significacdo que hesita entre este para 14 e o retorno ao épos da esséncia” (DOM, p. 31). O
equivoco ou enigma do Dizer é a subjetividade, que diz o0 enigma do Dizer através de um caso
concreto, a responsabilidade, na qual se produz uma relacédo com o passado ndo recuperavel. A
responsabilidade é ilimitada e situa-se num passado pré-original, fora da liberdade e da deciséo.
A subjetividade é um ndo-lugar que se situa na responsabilidade.

Aquele que responde ndo estd tematizando o diacronico, que escapa e ndo pode ser
retido, recordado, reconstruido historicamente, contido ou compreendido. “O ndo-presente é
aqui invisivel, separado (santo), e por isso ndo-origem, anarquico” (DOM, p. 32). Pela sua
bondade, o diacronico ndo pode ser tematizado, 0 Bem ndo pode ser representado, nem depende
da liberdade, que é investida pelo Bem, “ninguém é bom voluntariamente” (DOM, p. 32). A
impossibilidade de tematizacdo do diacrénico é a de que ele ndo vem a consciéncia, ndo
podendo ser retido por esta nem recuperado pela memoria. A linguagem sempre expde o ser, 0
que vem a consciéncia, e o diacronico é justamente aquilo que foge a consciéncia. O diacronico
é imemorial, irrepresentavel, invisivel, incomensuravel como presente, recusa a conjun¢éo, ndo
totalizavel, Infinito. A negatividade do diacrénico torna-se positividade na responsabilidade.
Na responsabilidade ocorre a ordenacdo a outrem, a substituicdo, a condicdo de refém, a
significacdo, o sentido, isto ndo passa pela escolha. A subjetividade é um sujeito que sofre, que
esta sujeito, que é traumatizado. A resposta do responsavel, ordenacdo ao rosto do outro, da-se
antes da consciéncia, antes da liberdade. E como se o invisivel deixasse um rastro, o rosto,
“enigma, ou ex-cep¢do do rosto, juiz e parte” (DOM, p. 33). E este rastro na cognico, que é
interrupcéo do Dito, enigma, que torna possivel, utilizando-se de metéforas, trazer o diacrénico
para o0 ambito do Dito. Mesmo sem entendimento, consciéncia ou liberdade, o responsavel da
a sua resposta, ordenacdo ao rosto do outro. A responsabilidade, em sua positividade, causa
uma inversdo na ordem do interessamento, as dividas se multiplicam a medida em que séo
assumidas. A subjetividade, por um lado, rompe a esséncia, como ordem no sentido Infinito,
antes da consciéncia, mas, por outro, traz o Infinito a consciéncia, como enigma, equivoco,
Dizer. O rastro do outro do que o ser se desenha e se apaga no rosto, mostrando-se
ambiguamente, como equivoco. Por isso, o Infinito, ou o de outro modo que ser, ndo pode ser
encontrado como se deixasse residuos. Do rosto, ele desvia, desvio chamado por Lévinas de
“lleidade”, um neologismo que deriva do pronome “il”” e que significa que o outro, ao invés de
ser um “tu”, é um “ele”, que diz respeito sem entrar em conjuncao, ndo podendo relacionar-se
pela consciéncia, nem ser designado por um tema. Elizabeth Thomas (2004) fala da lleidade

(ou, mas de acordo com o portugués, Eleidade) como uma significagcdo ética, uma nomeacao



55

do modo no qual o sujeito estd em relagcdo com o outro do que o ser, ou o Infinito. lleidade seria
diacronia, aquilo que excede, outro lado, para além, ambiguidade do enigma, exposi¢do do
sujeito ao Infinito que dissolve a individuacao realizada pela consciéncia, aquilo que expele a
subjetividade para fora do ser. E o rastro da lleidade, que surge a consciéncia como enigma,
como interrupcao do proprio movimento da consciéncia que tendia para a cristalizagéo do Dito,
que traz a propria consciéncia a ideia de um outro do que o ser, que ndo pode ser retido ou
recuperado pela memoria.

Segundo Lévinas, o paradoxo da responsabilidade é estar obrigado sem que a obrigacao
comece em quem esté obrigado. A responsabilidade ndo esta na consciéncia, é anterior a ela,
respondendo a ordem que vem ndo se sabe de onde, antes mesmo que a ordem seja dada. A
subjetividade nota o Infinito ndo pela ordem, mas por desfazer a esséncia, substituindo-se ao
outro, um-para-0-outro, reabsorvendo-se na significacdo, que, por sua vez, precede a esséncia.
A significacdo é substituicdo, subjetividade, Dizer, desinteressamento, separacdo, proximidade.

A subjetividade, a humanidade, deve ser pensada como terceiro excluido, para além do
ser e do ndo-ser. O terceiro excluido é o outro do que o ser, de outro modo que ser, ndo-lugar,
e todas as nomenclaturas como subjetividade, humanidade, substituicdo, significacdo,
desinteressamento, anterioridade a esséncia, para & da esséncia, falam dele. O de outro modo
que ser rompe a esséncia, é ética, e é dito pelo Dizer, antes do Dito. A ruptura da esséncia é
subjetividade, suscetibilidade, vulnerabilidade, sensibilidade. A subjetividade é uma
“passividade mais passiva que toda a passividade” (DOM, p. 36). Passar ao de outro modo que
ser é passividade, sensibilidade levada ao limite. A significancia da significacdo é substituicdo,
sensibilidade. “A substitui¢ao no extremo do ser, culmina no Dizer” (DOM, p. 36), Dizer que
continua passividade, onde ndo ha vontade, apenas eleicdo. A ordem do Bem é anterior ao ser.

Nas categorias ontoldgicas, segundo Lévinas, a nocdo de outro € pensada como um
obstaculo a inteligibilidade, a liberdade ou a perfeicdo ou como termo colaborador, como o
escravo ou o Deus caridoso, mas a proximidade do outro, do outro do que o ser, ndo é pensada
por categorias ontoldgicas. A proximidade nao deixa de ser diminuicéo da distancia em relacdo
a uma exterioridade, que, em Lévinas, é o outro do que o ser, a alteridade, mas aqui é assinalada
pela proximidade do proximo, pela socialidade. “Proximidade como dizer, contacto,
sinceridade da exposicdo; dizer anterior a linguagem, mas sem o qual nenhuma linguagem,
como transmissdo de mensagens, seria possivel” (DOM, p 37). O pensamento de Lévinas nao
é um pensamento de reptdio ao ser, como uma decadéncia. E a partir da proximidade que temos

o0 sentido legitimo do ser.



56

3.2.2 O Terceiro e a Justica

Este sentido legitimo do ser € o que é trabalhado no quinto capitulo de De Outro Modo
que Ser. Segundo Elizabeth Thomas (2004), o capitulo cinco trabalha a relacdo entre
subjetividade, ser e infinito.

Ainda no “Argumento”, Lévinas tece algumas consideragdes que resumem 0 que €
tratado no quinto capitulo. Este resumo diz que a via que leva a tematizacdo e a consciéncia
surge na proximidade, no contato com o outro do que o ser. Todavia, a motivacéo desta tomada
de consciéncia ¢ a entrada do terceiro, “terceiro ao lado do préximo aproximado; o terceiro €
também ele aproximado; a relacdo entre o préximo e o terceiro ndo pode me ser indiferente, a
mim, que me aproximo. E necessaria uma justica entre os incomparaveis” (DOM, p. 37). Pela
chegada do terceiro, pela necessidade da justica, surge a consciéncia. A justica realizard a
comparagdo dos incompardveis — reunido, sinopse, contemporaneidade, tematizag&o,
pensamento, histdria e escritura — o ser, que deve ser compreendido a partir do de outro modo
que ser. Devemos salientar aqui que esta comparacdo dos incomparaveis vem no sentido de
fazer a distribuicdo equitativa do direito ao discurso, que é apenas para o Outro no primeiro
momento da justica, quando apenas dois sdo levados em consideracdo. Esta comparagdo é
sempre feita com base no rosto. Se a justica for tomada em Lévinas como pura comparacao dos
incomparaveis, o direito ao discurso, o direito ao rosto, se perde completamente. Segundo

Lévinas:

Na justica, contra uma filosofia que ndo vé para 1a do ser, reduzindo, por abuso de
linguagem, o Dizer ao Dito e todo o sentido ao interessamento. A Razdo, a qual
atribuimos a virtude de interromper a violéncia — para atingir a ordem da paz —, supde
0 desinteressamento, a passividade ou a paciéncia. Neste desinteressamento — quando,
responsabilidade pelo outro, ele também ¢é responsabilidade pelo terceiro —,
desenham-se a justica que compara, reline e pensa, a sincronia do ser e da paz (DOM,
p. 37).

Neste resumo, muita coisa € adiantada, mas devemos reter de anteméo a estrutura da
exposicao. Lévinas afirma que é na proximidade, na relacdo ética, que surge a via que leva a
consciéncia, que a motivacao disto é a entrada do terceiro, que, do terceiro, surge a necessidade
da justica, que, para fazer justica, surge a consciéncia e que, finalmente, a justica faz a
comparacdo dos incomparaveis. Este € 0 momento no qual o Dito ganha lugar na filosofia de
Lévinas. O Dito surge para preservar o Dizer, a responsabilidade, e para fazer justica.

Para entendermos isso, precisamos primeiro nos deter um pouco sobre esta chegada do

terceiro. No “Argumento”, como vimos, Lévinas fala do terceiro “ao lado do proximo



57

aproximado”, sendo que “o terceiro ¢ também ele aproximado” (DOM, p. 37). No capitulo
cinco, Lévinas assim discorre sobre o terceiro: “O terceiro ¢ outro além do proximo, mas
também um outro préximo, também um proximo do Outro, e ndo simplesmente 0 seu
semelhante” (DOM, p. 171). Por fim, ele também ressalta o principal aspecto que se apresenta
com a chegada do terceiro: “A entrada do terceiro é o proprio facto da consciéncia” (DOM, p.
172).

A partir de tais consideracdes, podemos entender o terceiro como um outro Outro, como
um outro homem ou como o proprio fato da consciéncia. Qual a definicdo mais correta? Esta €
uma questdo que causa bastante confusdo no estudo sobre o terceiro no pensamento de Lévinas:
a diferenciacédo entre terceiro, lleidade, terceira pessoa e terceiro homem. Aqui procuramos a
noc¢ao de terceiro, que da inicio ao segundo momento da justica. Elizabeth Thomas (2004) nos
da uma pista em sua anélise sobre o assunto. Segundo a autora, ndo ha apenas uma nogéo de
tercialidade em Lévinas, sdo quatro termos que nos remetem a uma tercialidade: “lleidade” ou
“Eleidade”, “terceira pessoa”, “terceiro homem” e “terceiro”. Ela diz que “lleidade” e “terceira
pessoa” sdo sinbnimos que dizem respeito a terceira pessoa gramatical, ao pronome ele (ele-
idade, qualidade de ser ele), ja “terceiro homem” e “terceiro” também sdo sindbnimos e se
referem a uma tercialidade interruptiva.

Os quatro termos designam duas tercialidades diferentes. Para entendermos as
defini¢des que Lévinas nos da sobre o terceiro, devemos compreender justamente a tercialidade
que € designada pelos termos “terceiro” e “terceiro homem”.

Thomas diferencia as duas tercialidades como sendo uma delas modalidade ontolégica
(a do terceiro e do terceiro homem) e a outra uma significacdo ética (a da lleidade ou da terceira
pessoa), sendo possivel, além disso, pensar uma tercialidade empiricamente.

O termo “lleidade” teria sido, de acordo com Thomas, introduzido por Lévinas como
uma maneira especifica do sujeito quando este estd em relacdo com o Outro, o outro do que 0
ser, o Infinito. A Tleidade seria diacronia, o “outro lado” da transcendéncia que ndo é realmente
um outro lado ou um mundo nos bastidores, mas uma exposi¢éo sofrida pelo sujeito capaz de
dissolver as margens da individuacdo, mas que, ao mesmo tempo, afirma o Eu singular, Gnico
e eleito.

Ja o “terceiro”, ainda de acordo com Thomas, nédo seria a lleidade, nem um terceiro
empirico. O terceiro seria a tercialidade pensada no Dito, o proprio advento do ontoldgico, o
fato mesmo da consciéncia, da simetria, do que reune no ser, a comparagdo dos incomparaveis,
o calculo. O terceiro como tercialidade pensada no Dito, relne as trés significacfes de terceiro

dadas por Lévinas e que mostramos anteriormente: outro além do préximo, outro proximo e



58

préximo do Outro. Trata-se de uma tercialidade que duplica o rosto do Outro, gerando a nogéo
de um terceiro que comporta as trés significagfes acima. O Outro imediato, em relagédo com o
Eu, é também visto como parte de um género. O fato de, na consciéncia, existir um Outro além
deste Outro imediato traz a nogdo de que, se este outro Outro se aproximar do Eu, tornar-se-a
préximo ao Eu, assim como, aproximando-se do Outro imediato, serd proximo a ele.

Segundo Lévinas, este terceiro introduz alteragdes significativas na forma com que o Eu
responde a relagdo ética, introduz um dilema. “Que sdo eles, pois, 0 outro e o terceiro, um para
o outro? Que fizeram eles um ao outro? Qual deles passa a frente do outro?” (DOM, p. 171),
sd0 questBes que surgem para o0 Eu a partir da chegada do terceiro. Lévinas chama este dilema
de problema, com a entrada do terceiro surge a questdo, que é o proprio questionar. “Da
responsabilidade ao problema: essa € a via. O problema coloca-se pela prépria proximidade
que, na verdade, enquanto o proprio imediato, ndo ¢ problematica” (DOM, p. 175), afirma
Lévinas.

Na relagdo ética com a alteridade, na proximidade, a ordem é em sentido Unico, o sentido
é exclusivo para outrem, assim como a justica, mas esta relacdo exclusivamente entre Eu e
Outro, ou Mesmo e Outro, se da através de uma reducdo fenomenoldgica feita por Lévinas. De
fato, a proximidade ordena o Eu a todos os Outros, e é esta passagem da rela¢cdo com um Unico
Outro para a sociedade que o terceiro representa. A entrada do terceiro nao é um fato empirico,
todos os outros ja obcecam o Eu na proximidade. A explicacdo de Thomas (2004) para tais
afirmacdes € que, na prépria proximidade, o rosto ja entra no reino da significacdo ontoldgica,
o interlocutor emergiria por detras do outro que ja representa o papel do terceiro, a relacdo ja é
ambigua de antemdo. Sobre isso, em Totalidade e Infinito, Lévinas diz: “O terceiro observa-
me nos olhos de outrem [...]. A epifania do rosto como rosto abre a humanidade” (T1, p. 190).
Isto significa dizer que nunca houve um momento factual onde s6 existiram dois, a humanidade
como um todo ja sempre esteve envolvida na relacdo ética. A relacdo ética, assim como a
“entrada” do terceiro sao momentos explicativos, didaticos, que Lévinas utiliza para demonstrar
uma anterioridade ndo cronoldgica, mas mais fundamental, da ética em relacdo a ontologia. A
“chegada” do terceiro descreve o surgimento da consciéncia, mas ndo significa que ndo ha
consciéncia envolvida na relacdo ética, mas sim que a diacronia ndo vem a consciéncia. A
consciéncia, todavia, atua no momento da relacdo, gerando uma duplicacdo do rosto por uma
tercialidade representada pelo termo “terceiro”, gerando uma sincronizagéo da diacronia na qual
0 Outro é visto como representante do género humano. Quando Lévinas fala em “anterior” ou
“entrada” ndo significa uma diferenga cronologica, mas a diferenciacdo dos ambitos ético e

ontoldgico, na qual o ético para ele possui primazia, por isso € descrito como “anterior”.



59

Podemos ver a descricdo do nascimento da questdo com a entrada do terceiro nesta

passagem:

Se a proximidade me ordenasse unicamente a outrem, <<ndo haveria problema>> —
em nenhum sentido, mesmo no mais geral do termo. A questdo ndo teria nascido, nem
a consciéncia, nem a consciéncia de si. A responsabilidade pelo outro € uma imediatez
anterior a questdo: ela é precisamente proximidade. A responsabilidade pelo outro vé-
se perturbada e torna-se problema com a entrada do terceiro (DOM, p. 171).

A proximidade é uma imediatez anterior a qualquer questionamento, anterior a préopria
consciéncia. A justica apresentada como responsabilidade, a qual denominamos primeiro
momento da justica, estaria nesta imediatez e ndo daria conta de um mundo onde varios outros
surgem, uma sociedade de véarios Eus separados, mas em relacdo, em proximidade, com 0s
rostos dos outros.

A chegada do terceiro leva a uma interrupcao da proximidade, a um afastamento. Esta
interrupcdo, ou afastamento, da proximidade néo anula a proximidade, ndo apaga o rosto do
proximo, apenas retira 0 Eu da condicéo de refém do outro, da total submissdo ao qual o Eu é
levado pela relagdo ética na proximidade. “O outro e o terceiro, 0s meus proximos,
contemporaneos um do outro, afastam-me do outro e do terceiro” (DOM, p. 171).

A saida da condigdo de refém do outro é descrita em De Outro Modo que Ser da seguinte
forma: “O terceiro introduz uma contradi¢do no Dizer cuja significacdo perante o outro ia, até
entdo, em sentido unico” (DOM, p. 171). Em Totalidade e Infinito, na Secéo Ill, B, 6, ha uma
afirmacdo similar, na qual esta contradicdo é descrita como duplicacdo do discurso. Esta
contradicdo no Dizer, ou no discurso, € uma via em sentido contrario ao sentido da
responsabilidade (para o Outro) que surge pela presenca do terceiro, € uma via de sincronizacdo
da assimetria pré-original, uma via de universalidade, “uma incessante corre¢do da assimetria
da proximidade, na qual o rosto deixa de ser rosto” (DOM, 172). Na assimetria absoluta da
proximidade, a obsessdo do Outro resulta no desaparecimento do rosto do Eu, rosto que sera
devolvido pela correcdo, pela inverséo do sentido que realiza uma contradicdo, que surge com
a entrada do terceiro. Trata-se do limite da responsabilidade pré-original. O surgimento da
questdo limita a responsabilidade, a proximidade adquire um novo sentido com a chegada do
terceiro. Em Totalidade e Infinito, Lévinas descreve este novo sentido através da nocao de
Mestre. A presenca do terceiro ordena o Eu como Mestre, ordena que também mande, pois ele
também é Mestre. Em De Outro Modo que Ser, podemos ver melhor que a metéafora do
empoderamento como Mestre por um terceiro Mestre diz respeito ao surgimento da

consciéncia, que vem para resolver a questdo, ou problema, estabelecida pela entrada do



60

terceiro. Esta questdo leva a justica ao seu segundo momento: o do célculo. Desta forma,
Lévinas mostra que Mestre é aquele que tem rosto. Na relacdo ética, o Mestre é apenas o Outro,
aquele que tem seu discurso acolhido, e o Eu é o aluno, que perde seu rosto na condicdo de
refém. A consciéncia, surgida com a tercialidade representada pelo terceiro, é o que retira o Eu
da condicdo de refém e o ordena também como Mestre, mostra, através do calculo, que, assim
como o Outro, ele também tem direito ao discurso, ao rosto.

O segundo momento da justica, o do célculo, juncdo de justica e liberdade, € onde
comeca a justica mais propriamente no pensamento de Lévinas, uma justica de fato realizada
pelo homem, pois no primeiro momento ela simplesmente se da no acolhimento do discurso do
Outro, havendo justica para com o Outro, mas injustica para com o Eu. Segundo Pelizzoli
(2002, p. 207-208), inicia-se a “corre¢do ou a intervencdo da justica que se alarga com o
terceiro”. A questdo da qual falamos anteriormente que surge com a entrada do terceiro ¢
descrita por Lévinas, mais especificamente, da seguinte forma: “Que tenho que fazer com
justica? Questdo de consciéncia” (DOM, p. 171). Este desenvolvimento especifico da questao
mostra a relacdo intrinseca entre o terceiro, a justica e a consciéncia. A presenca do terceiro vai
forcar o alargamento e a corre¢do da justica, o que sera feito pela consciéncia.

A necessidade da justica, de estender a justica como responsabilidade, no plano onde
surge o terceiro leva o Eu ao célculo e € o que introduz a contradi¢do no Dizer da qual falamos
anteriormente. Sobre isso, destacamos a seguinte passagem de De Outro Modo que Ser:

E necesséria a justica, ou seja, a comparagao, a coexisténcia, a contemporaneidade, a
reunido, a ordem, a tematizacdo, a visibilidade dos rostos e, por isso, a
intencionalidade e o intelecto, e, na intencionalidade e no intelecto, a inteligibilidade
do sistema e, por isso também, uma co-presenga em pé de igualdade, como diante de
um tribunal. A esséncia como sincronia: juntos-num-lugar. A proximidade adquire
um novo sentido no espago da contiguidade. Mas a pura contiguidade ndo é uma
<<natureza simples>>. Ela pressupde a partida o pensamento tematizante, e o lugar,
e o corte da continuidade do espago em termos discretos, e o0 todo — a partir da justica
(DOM, p. 172).

A consciéncia, que vimos no capitulo anterior nascer a partir do encontro com o Outro,
surge gracas a entrada da tercialidade representada pelo termo “terceiro”. E para fazer o calculo
da justica, para alargar a justica e ndo deixar que o rosto de ninguém desapareca diante do rosto
do Outro que a consciéncia é necessaria. A sincronizagdo realizada pela consciéncia, pelo
pensamento tematizante, criando o0 espacgo da contiguidade, da co-presenca, é o que reordena a
proximidade, dando-lhe um novo sentido, o sentido para todos os outros. A justi¢a passa a se
identificar mais propriamente com a comparacdo, o célculo, passa a ser comparacdo dos

incomparaveis, mas tudo em funcéo da responsabilidade, que é o seu primeiro momento. O



61

calculo da justica surge para fazer a distribuicdo da responsabilidade. A responsabilidade é a
“razao da inteligibilidade do sistema” (DOM, p. 172).

O perigo que a justica corre com o surgimento da consciéncia, do pensamento
tematizante, é a absorcdo de todo Outro pelo ser, pela esséncia, pela totalidade. Contudo, o
pensamento de Lévinas ndo é um pensamento refratario ao ambito do ser ou, como mais referido
em De Outro Modo que Ser, do Dito. Pelo contrério, o trabalho de Lévinas busca, através do
outro do que o ser, pensar o sentido legitimo do ser. Para ele, o Dizer mostra o sentido legitimo
do Dito. O Dito surge, trazido pela via que leva a consciéncia, pela necessidade da
universalizacdo da justica. Ha4 uma estreita correlagdo entre o Dizer e o Dito, que é feita por
intermédio da justica. O célculo, a pesagem, o pensamento &, de certa forma, uma trai¢do do
Dizer, por ser uma interrupcéo da responsabilidade, mas esta traicdo é realizada por meio de
uma traducdo. Pelo calculo da justica, a responsabilidade € traduzida para o &mbito do Nés. A
traducéo significa uma nova relagdo com o Outro, na qual o Eu recobra seu rosto e passa a ser
outrem para 0s outros, igual que permanece incomparavel, a traducédo realizada pelo segundo
momento da justica permite a correlacdo reciproca, reciprocidade que estd no rastro da
transcendéncia, fundada na responsabilidade. E pelo segundo momento da justica que ocorre
“a inversao do sujeito incomparavel em membro da sociedade” (DOM, p. 173).

Segundo Thomas (2004), A tercialidade da lleidade ndo permite que a tercialidade
ontoldgica do terceiro afunde o Eu na esséncia, ndo permitindo a cessacdo da responsabilidade
no ambito ontoldgico. Ha uma traicdo da lleidade, mas, também, uma nova relacdo com esta,
como recusa incessante da totalidade, “a possibilidade da justi¢a que de outro modo falha em
reconhecer a violéncia infligida em seu nome” (p.156, tradugdo nossa). E a ambiguidade, a
interrupcdo de sua prdpria mostracdo, de seu préprio aparecer, da lleidade que permite a
suscetibilidade no seio da totalidade, juncédo de rosto e vontade nos membros da sociedade. Isto
quer dizer que a entrada do terceiro ndo nega a relacdo com o Infinito, mas traz uma nova
relacdo com o Infinito, trazendo também uma nova relagcdo com a totalidade, na qual o Eu ndo
se torna outro “‘como” os outros, um entre iguais, mas se mantém absoluta suscetibilidade dentro
da totalidade, ndo podendo afundar-se na esséncia, achar sua identidade na totalidade. O Eu é
membro da sociedade como um rosto, cuja responsabilidade infinita ndo é negada, limitada ou
superada. A justica ndo vem salvar o Eu da sua responsabilidade infinita, mas para trazer o
julgamento diante de cada rosto do todo da humanidade.

Podemos observar a relacdo estreita entre o Dizer e o Dito, articulada pelo segundo
momento da justica, surgido a partir do terceiro e articulado pela consciéncia, na seguinte

passagem:



62

A consciéncia nasce como presenca do terceiro. E na medida em que procede desta
Gltima, que a consciéncia ¢ ainda desinteressamento. A consciéncia é a entrada do
terceiro — entrada permanente — na intimidade do face a face. A preocupacéo pela
justica do discurso tematizante, kerigmatico, que se refere ao dito — do fundo do dizer
sem dito, do dizer-contacto -, é 0 espirito na sociedade. E é na medida em que 0
terceiro ndo vem perturbar empiricamente a proximidade, mas que o rosto é
simultaneamente o proximo e o rosto dos rostos — rosto e visivel -, é nessa medida
que, entre a ordem do ser e da proximidade, o laco € irrecusavel. A ordem, o aparecer,
a fenomenalidade, o ser, produzem-se na significacdo — na proximidade a partir do
terceiro. O aparecimento do terceiro é a prépria origem do aparecer, ou seja, a propria
origem da origem (DOM, p. 174).

A forte ligacdo entre o terceiro e a consciéncia é, mais uma vez, salientada nesta
passagem, ao ponto de Lévinas praticamente identificd-los. A entrada do terceiro na
proximidade mantém a proximidade e esta manutencao e ampliacdo da proximidade € a justica
em seu segundo momento. A justica que ja era acolhimento do discurso em seu primeiro
momento, mas acolhimento do discurso de apenas um, continua a ser acolhimento do discurso,
mas agora de todos. A justica no discurso tematizante, a justica no Dito, é a possibilidade,
através do calculo realizado pela consciéncia, do acolhimento do discurso de todos, como
iguais, mas sempre incomparaveis.

E por causa da justica que surgem o juizo e a proposic&o, a preocupagio com a verdade,
0 desvelamento do ser. O ser se mostra para a justica, sobrepondo-se a imediatez da
substituicdo, sobreposicao que ocorre pelas exigéncias da propria substituicdo. O Dito que surge
pelas exigéncias da justica com a entrada do terceiro é o que vai permitir o juizo de justica. O
primeiro momento da justica ndo permite juizo de justica, a justica é a propria responsabilidade,
justificacdo da liberdade. O juizo de justica surge no segundo momento. A consciéncia, a
representacdo, o logos, o ser, 0 pér em relacéo, o julgar, € o que permite o juizo de justica.

Destacamos a seguinte passagem:

A justiga ndo é de todo uma degradacdo da obsessdo, uma degenerescéncia do para o
outro, uma diminuigdo, uma limitacdo da responsabilidade anarquica [...]. Mas a
contemporaneidade do multiplo ata-se em torno da dia-cronia de dois: a justi¢a so se
mantém como justica numa sociedade onde ndo existe distingdo entre proximos e
longinquos, mas na qual também se conserva a impossibilidade de passar ao lado do
mais proximo; na qual a igualdade de todos é sustentada pela minha desigualdade,
pelo excedente dos meus deveres sobre 0s meus direitos. O que move a justica é o
esquecimento de si (DOM, p. 173-174).

Esta passagem mostra o cerne do segundo momento da justica, no qual o multiplo ata-
se em torno da diacronia da proximidade e resulta em uma sociedade sem distin¢do entre

préximos em longinquos, sociedade equitativa, mas que mantém a responsabilidade para com



63

0 proximo, mantéem possivel a subjetividade e o discurso. A existéncia de uma norma geral,
devido a justica, ndo pode fazer com que o sujeito ndo seja levado em consideracéo, a norma
geral deve abrir-se para o discurso da subjetividade, para o seu rosto, enxerga-lo como
alteridade absoluta entre iguais.

Para Thomas (2004), socialidade em Lévinas é uma separagdo ligada, na qual julga-se
tomando o rosto como base. A justica emerge como consequéncia do advento do ontolégico,
da tercialidade representada pelo termo “terceiro”, que é oposta a absoluta suscetibilidade, mas
que leva a uma necessidade de julgar entre os rostos, de que a consciéncia faca a comparacao
dos incomparaveis.

O segundo momento da justica esta na relagdo entre o ético e o ontoldgico. Segundo
Thomas (2004), ndo se trata de uma relacdo de obsequiosidade compartilhada. O terceiro apenas
aparenta liberar o Eu da responsabilidade, mas esta ndo é negada, o todo da humanidade é
formado de rostos Unicos, e é neste contexto que a dificil tarefa do julgamento se da. A entrada
do terceiro demanda um julgamento, a tomada de uma decisdo, mas este julgamento deve ser
com base no rosto ao qual a ofensa se dirigiu. Esta articulacdo entre o ético e o ontoldgico é

realizada pela lleidade, que, por seu rastro, traz a consciéncia do Eu a responsabilidade.

3.3 Concluséo do Capitulo

De Outro Modo que Ser nos deixa ver de forma mais clara a diferenciacdo entre o que
chamamos primeiro e segundo momentos, através da diferenciacéo trazida pelo binémio Dizer
e Dito. O Dizer é o primeiro momento e o Dito parte do segundo. No Dizer esta a relagdo
assimétrica, a diacronia, a relacio ética ou proximidade. E na proximidade que ha a
responsabilidade, primeiro momento da justica, enfatizada em De Outro Modo que Ser como
substituicdo. Todo o ambito do Dizer se localiza em um passado pré-original, anterior a
consciéncia e irrecuperavel pela mesma.

Algumas passagens de De Outro Modo que Ser mostram que Lévinas ndo abandonou a

justica em seu primeiro momento neste livro. Devemos citar algumas:

O subjectivo e o seu Bem ndo poderiam compreender-se a partir da ontologia. Pelo
contrario, a partir da subjectividade do Dizer, a significacdo do Dito podera ser
interpretada. Sera possivel mostrar que somente se trata de Dito e de ser porque 0
Dizer ou a responsabilidade reclamam justiga. Somente desta forma sera feita justica
ao ser (DOM, p. 66).



64

A modificagdo da sensibilidade em intencionalidade é motivada pela propria
significacdo do sentir enquanto para-o-outro. Pode-se mostrar o nascimento latente
da justica na significacdo, justica que deve fazer-se consciéncia sincrona do ser,
presente num tema onde se mostra a propria intencionalidade da consciéncia (DOM,
p. 90).

Disparidade na qual nada pode ser pensado como correlacdo, isto é, como
sincronizacdo de uma sucessdo temporal cujas perdas seriam recuperaveis. Este
equivoco da disparidade é duplicado por uma ambiguidade na qual o contacto da
proximidade ganha um sentido ddxico: o contacto faz-se palpacdo, tacteamento,
exploracdo, procura, saber, de uma nudez tal como o médico a examina, ou tal como
a exibe o atleta na sadde. Esta inversdo do contacto em consciéncia e em discurso
enunciador e logico, onde o tema comunicado importa mais que o contacto da
comunicagdo, ndo é devida ao acaso ou ao sem jeito de um comportamento: ela diz
respeito a justica nascente na propria abnegagdo diante do préximo (DOM, p. 107-
108).

A primeira passagem afirma que o Dizer ou a responsabilidade reclamam justica. A
segunda passagem, 0 nascimento latente da justica na significacdo. A terceira a justica nascente
na propria abnegacdo diante do proximo. Ha algumas outras passagens em De Outro Modo que
Ser que exemplificariam a mesma coisa, mas estas sdo suficientes para 0 que queremos
argumentar, que, em nossa interpretacdo, ndo é que Lévinas tenha abandonado a justica em seu
primeiro momento em De Outro Modo que Ser, como o primeiro ponto no qual a justica como
um todo se fixa, ele apenas concentrou-se mais no ponto onde a justica € alargada e reordenada,
guando surge a consciéncia. A justica como aparece em Totalidade e Infinito, como
responsabilidade, é mantida.

Em De Outro Modo que Ser, fica claro o que Totalidade e Infinito deixava ambiguo,
gue a consciéncia surge na proximidade, devido a presenca do terceiro. Lévinas, em alguns
momentos do texto, chega mesmo a fazer uma identificacdo entre o terceiro e a consciéncia.
Como ja dissemos anteriormente, em Totalidade e Infinito, por reducdo fenomenoldgica, o
nascimento da consciéncia é descrito na relagdo Eu e Outro e apenas huma curta passagem
(Secdo Ill1, B, 6) é afirmado que o terceiro ja sempre esteve presente. Em De Outro Modo que
Ser, todo 0 &mbito do segundo momento surge com o que foi chamado a entrada do terceiro. A
partir do terceiro surge a consciéncia e toda a sincronizacdo, a justica € distribuida.

A reordenacdo da justica se da através de uma contradicdo no Dizer estabelecida pela
entrada do terceiro. A via do Dito se interpde, sincronizando a diacronia da responsabilidade,
através do calculo da consciéncia. O calculo tem a fungdo de distribuir a responsabilidade entre
0s muitos outros de uma sociedade humana e de devolver o rosto, o discurso, o Dizer, ao Eu,
que o havia perdido na relacdo ética, na proximidade, pela condi¢cdo de refém a qual esta o

coloca.



65

A contradicdo da justica se estabelece na sociedade no segundo momento: a comparagao
dos incomparaveis, uma sociedade na qual todos séo iguais, mas todos tém a primazia, onde 0
préximo conta igualmente ao longinquo, mas ninguém pode passar pelo préximo e ignora-lo, a
regra geral ndo pode generalizar os individuos, o rosto conta em relacdo a regra geral, a
responsabilidade é limitada e distribuida mas continua sendo infinita, uma totalidade é formada,
mas sempre resistindo a totalidade.

Em relacdo a Secdo IV de Totalidade e Infinito, Para Além do Rosto, fica claro que,
para Lévinas, a familia, como ambito de intimidade, é condicdo da justica na sociedade. E
através da familia que o sujeito adquire a nocao de futuro infinito, condi¢do da bondade, e se
insere na sociedade, numa universalidade, permanecendo separado. O dmbito da familia é o
ambito refratario a totalidade, que cria o equilibrio para a formacdo de uma totalidade que
resiste a si mesma. Pela paternidade, da familia para a sociedade, 0 homem contrapde-se ao
modelo do heroi tragico, “fora da consciéncia e do poder” (TL, p. 255), é um sujeito capaz de
responsabilidade, ndo oposto a multiplicidade e que néo se dissolve no coletivo.

Nas duas partes trabalhadas neste capitulo, a Secdo IV de Totalidade e Infinito e o
Argumento e A Justica e o Terceiro em De Outro Modo que Ser, podemos observar a intrinseca
relacdo entre o primeiro e o segundo momento da justi¢a. A sincronia se realiza por causa da
diacronia, o Dito se forma para atender as exigéncias do Dizer. O primeiro momento da justica,
como acolhimento do discurso, é o que principalmente define a justica e é 0 que orienta 0s
momentos posteriores, a definicdo de justica como calculo do segundo momento depende
totalmente do primeiro momento, pois se trata de um calculo que visa distribuir o acolhimento
do discurso, possibilitar o reconhecimento do rosto de cada um. Todo o &mbito do Dito —
instituicOes, leis, Estado, ciéncia, livro, ontologia, saber, tribunais, filosofia— surge para colocar
em préatica a justica que procede do Dizer, da responsabilidade. Esta instituicdo do Dito,
construida no segundo momento da justica, mas que vem para realizar o primeiro, é o0 que
chamamos terceiro momento da justiga. Podemos concluir afirmando que o segundo momento
da justica é atividade consciente, de calculo, de mediacdo, de distribuicdo equitativa, que forma
todo o ambito do Dito, para realizar as exigéncias da responsabilidade que acontece em um

passado pré-original, antes do terceiro.



66

4 O TERCEIRO MOMENTO: A JUSTICA DEPOIS DO TERCEIRO, O INFINITO

Em De Outro Modo que Ser (2011, p. 172), Lévinas afirma que “O rosto obceca ¢
mostra-se: entre a transcendéncia e a visibilidade/invisibilidade”. Como entender este trecho?
Thomas (2004) nos da uma pista através de uma leitura do texto O Eu e a Totalidade (EN,
2010), no qual o rosto € ja introduzido em sua ambiguidade, como “pedago de pele” por tras do
qual o interlocutor emerge. A relagcdo com o rosto é, portanto, ambigua. Tanto se ouve quanto
se V€, tanto se fala quanto se observa. O rosto integra o jogo do Dito, entrando no ambito da
significacdo ontoldgica. Contudo, 0 momento ético ndo € negado, este é a quebra da forma da
aparéncia do outro como um terceiro — tercialidade gerada pelo surgimento da consciéncia —,
recusa da reducdo do outro a um tu. O momento ético permanece através da ileidade.

Lévinas, em De Outro Modo que Ser (2011) explica que surge uma nova relagcdo com a
ileidade, que permite que se seja outro no &mbito do ser, outro para os outros. Com o ambito
do ser, a relacdo com a ileidade vai da transcendéncia para a visibilidade, da imediatez para o
dialogo falado. Com a representagdo, “o proximo se torna visivel” (p. 173), o transcendente se
torna visivel, ¢ colocado sob a luz do ser. Na visibilidade, o proximo “deixa de ser rosto e se
apresenta” (p. 173), uma apresentacdo falada, e é a fala que permite que o Eu exija justica para
si. A consciéncia e a fala permitem que o Eu seja rosto na relacdo com o outro.

A nova relagdo com o outro com a entrada do terceiro nos permite pensar a relagcdo do
primeiro com o segundo momento da justica, de forma que o segundo momento traz um limite
a responsabilidade do Eu em relagcdo ao Outro imediato em favor do terceiro, ou todos os outros,
limite este que ndo é uma reducéo da responsabilidade do Eu, mas, antes de tudo, uma traducédo
e um alargamento, de modo que a responsabilidade permanece ilimitada, enquanto que o
primeiro momento traz uma limitacdo ética ao ambito do calculo consciente do segundo
momento através do rastro interruptivo da ileidade, que, em ultima instancia, sempre traz a
consciéncia o sentido para-o-Outro, impedindo que o calculo seja entregue definitivamente a
seu proprio determinismo. Contudo, este jogo de limitacGes mituas ndo esgota o pensamento
de Lévinas. Se trouxermos de volta a afirmacdo de que “O rosto obceca € mostra-se: entre a
transcendéncia e a visibilidade/invisibilidade” (DOM, p. 172), podemos observar que o
primeiro e o segundo momentos dirdo respeito, respectivamente, a transcendéncia e a
visibilidade. A transcendéncia emerge da relacdo ética pre-original e a visibilidade é a
colocacdo do rosto sob a luz da consciéncia. Mas e a invisibilidade? Como explicar o rosto —

interlocutor surgido por detras do pedago de pele — ndo ser visto por uma consciéncia ja capaz



67

de colocar tudo sob a luz do ser? Como o Eu pode ndo ver um rosto que j& se iluminou na luz
do ser?

A resposta a esta questdo fugia do objetivo da tese de Thomas (2004), como podemos
observar na seguinte passagem: “Enquanto eu me foquei no humano como interrup¢ao do ser,
ainda é necessario olhar para como esta interrupcdo funciona no politico. Isto requereria um
exame critico da construc¢do ontoldgica de Lévinas da esfera politica” (p. 168, tradugdo nossa).
Nossa resposta a essa questdo vai no sentido apontado por Thomas (2004), o da esfera politica:
0 Eu n&o v& um rosto que ja se iluminou na luz do ser quando passa ao lado dele sem o olhar??,
Na obra de Lévinas, o que permite isso é a totalidade, mas néo a totalidade como reunido
ontoldgica no ser, mas como totalidade concreta. E a possibilidade da totalidade concreta que
nos leva ao terceiro momento da justica. E essa totalidade, que € uma ordem, pressupde um
comando, 0 que nos reenvia ao texto de 1953, Liberté et Commandement (1994).

Neste capitulo, abordamos o terceiro momento da justica a partir das consideracfes
encontradas no pensamento de Lévinas sobre obra e sobre a totalidade. O terceiro momento é
um ambito de concretude realizado pela atividade consciente, de calculo, do segundo momento,
que busca traduzir, e salvaguardar através desta traducéo, o direito ao acolhimento do discurso
do primeiro momento para o &mbito concreto das leis escritas e das instituicdes. Vimos nos
capitulos anteriores deste trabalho, a partir dos livros Totalidade e Infinito (2000) e De Outro
Modo que Ser (2011) os dois momentos anteriores da justica no pensamento de Lévinas, um
como direito ao acolhimento do discurso, em meio a relacdo ética, e o outro como atividade
consciente, de calculo, que visa trazer e traduzir a responsabilidade ao ser. Neste capitulo,
avangamos no tema, buscando algum aspecto pratico-politico do pensamento de Lévinas. Aqui
devemos destacar uma passagem do Prefacio de Totalidade e Infinito (2000):

A oposicdo tradicional entre teoria e pratica desvanercer-se-4 a partir da
transcendéncia metafisica em que se estabelece uma relagdo com o absolutamente
outro ou a verdade, e da qual a ética é a via real. Até entdo, a relacéo entre teoria e
pratica s6 se concebia como uma solidariedade ou uma hierarquia: a actividade assenta

22 Encontramos a utilizagdo da palavra “invisibilidade” em sentidos diversos na obra de Lévinas. Em Totalidade
e Infinito (2000, p. 139), a invisibilidade se refere ao anonimato do elemental. Em De Outro Modo que Ser
(2011), refere-se de modo mais geral ao que est4 fora do desvelamento, podendo ser tanto no sentido de para
além da visibilidade, de transcendéncia (p. 116), quanto no sentido de inverso da relagdo ética, de omissdo de
responsabilidade, o “eis-me” fazendo sair da invisibilidade (p. 165). Consideramos que a citagdo em questéo (p.
172), que traz em si duas contraposicfes, a primeira entre transcendéncia e visibilidade/invisibilidade e a
segunda, mais especifica, entre visibilidade e invisibilidade, ndo pode se referir a invisibilidade como
transcendéncia por ja trazer estes dois termos em oposicdo. Nesta passagem, a invisibilidade s6 poderia ser
entendida como omissdo de responsabilidade, e esta como contraposta a visibilidade. A partir disso, 0
entendimento que se coloca aqui é o de que a invisibilidade se daria apesar da visibilidade dos rostos ja ter sido
atingida pela consciéncia, pela totalidade que movimenta os sujeitos absolutos e os fazem passar pelos outros
sem aborda-los de frente, como interlocutores, o que Lévinas chama abordar o outro de viés.



68

em conhecimentos que a iluminam; o conhecimento pede aos actos o dominio da
matéria, das almas e das sociedades — uma técnica, uma moral, uma politica — que
proporciona a paz necessaria ao exercicio puro. N6s vamos mais longe e, correndo o
risco de parecer confundir teoria e préatica, tratamos uma e outra como modos da
transcendéncia metafisica. A confusdo aparente é desejada e constitui uma das teses
deste livro (TI, p. 16-17).

Nesta passagem podemos observar que hd um ambito pratico no pensamento de Lévinas,
que a confusdo entre o que se passa ha consciéncia e na concretude € apenas aparente, algo do
qual se corre o risco. A referida tese vai contra a hierarquia entre teoria e pratica, afirmando
que tal hierarquia nao existe, teoria e pratica sao, portanto, apresentadas juntas. Contudo, ndo
devemos nos abster da abordagem do plano pratico, da situacdo concreta, porque, no
pensamento de Lévinas, a depender do contexto, ha tanto o desaparecimento dos rostos no
ambito da sociedade, quanto a impossibilidade de a consciéncia realizar o célculo. Se
considerarmos o calculo da justica fora do direcionamento da situacéo pratica ao rosto por leis
escritas, no pensamento levinasiano, ou recairiamos em julgamentos pessoais, puro moralismo,
julgamentos que se confrontariam, razdo contra razdo, e resultariam na solidao final daquele
que, pelo poder, seja pelo dom da palavra (retdrica), seja pela violéncia fisica, da a Ultima
palavra, ou recairiamos na formacao de uma totalidade, o que veremos mais adiante. Portanto,
0 pensamento sobre a justica em Lévinas vai no sentido de exigir uma salvaguarda para a
subjetividade contra esses contextos, garantia que se realiza por meio de uma limitacdo e de um
controle das leis escritas, tribunais, institui¢fes, etc., que é a atuacdo da justica no ambito
concreto da sociedade. Algumas passagens nos mostram a importancia do plano pratico no

pensamento de Lévinas, por exemplo:

[...] certas exigéncias obrigam a concretude da justica (EN, p. 190).

Penso, também, que, nesta ordem derivada da racionalidade, devem concretamente
aparecer instituicdes, tribunais e, assim, o Estado (EN, p. 191).

O Estado, as instituicGes e mesmo o tribunal que sustentam expdem-se essencialmente
a um determinismo proprio — eventualmente inumano - da politica.
Consequentemente, é importante poder controlar este determinismo, remontando na
direcdo de sua motivacdo na justica e no inter-humano fundador (EN, p. 191).

Veremos neste capitulo que a atividade consciente realizada no Dito produz uma obra?

e é nesta obra que o capitulo se concentra. Remetendo a aparente confusao que Lévinas realiza

2 Em Lévinas, o termo “obra” diz respeito, de forma geral, a uma produgdo. Aqui, o significado de obra que
utilizamos é, mais especificamente, aquele contido no topico E da Se¢do Il, O Mundo dos Fendmenos e a
Expresséo, de Totalidade e Infinito (2000), onde Lévinas afirma que a obra “surge nos residuos do trabalho” (TI,
p. 158), da atividade na qual o Eu traga linhas de sentido na matéria. Pelos atos, a obra, que procede de uma
interioridade, exterioriza-se, é produto do trabalho, possuindo um destino independente do seu autor e



69

entre teoria e pratica em Totalidade e Infinito, 0 movimento do Mesmo que engloba todo Outro,
a totalidade, corresponde tanto a consciéncia realizando seu processo de reunido no ser quanto
a um ambito de concretude que ndo deixa nada escapar a ordem estabelecida nele, a um
totalitarismo, assim como o encontro com o Outro, o infinito, corresponde tanto a relacéo ética
interrompendo o movimento ontolégico da consciéncia quanto ao controle realizado pela justica
interrompendo a fixacdo que ocorre na totalidade. A consciéncia que organiza o mundo para si
mesma, posteriormente organiza o mundo concretamente, e esta ordem concreta representa um
risco a subjetividade, pois traz consigo a possibilidade da fixagéo intransponivel de uma razéo
impessoal. Este paralelo, sempre presente na obra de Lévinas, revela uma ambiguidade no
termo “totalidade” assim como no termo “infinito” e nos permite dividir o Dito em dois
momentos, 0 da consciéncia e o da obra.

Para investigar o terceiro momento da justica, ndo pudemos prosseguir fazendo como
nos dois capitulos anteriores, centrar a exposicdo em torno de um ou dois livros, pois 0s
desenvolvimentos sobre este momento da justi¢ca no pensamento de Lévinas ocorrem de forma
gradual e aqueles que consideramos os principais desenvolvimentos, por conter descri¢cdes mais
explicitas, se ddo basicamente na década de 1980. Neste capitulo, buscamos passagens onde
este terceiro momento aparece, comecando na década de 1950, onde Lévinas ainda somente
sugeria a possibilidade de uma ordem justa, e chegando a década de 1980, na qual os principais
desenvolvimentos sobre as caracteristicas dessa ordem justa foram escritos pelo autor.
Decidimos expor o que coletamos através de alguns temas, em um esforco de trazer um
panorama sobre o que Lévinas entende como uma ordem justa. Contudo, afim de abordar o que
Lévinas chama de “ordem justa” diretamente, para um melhor entendimento, buscamos antes
abordar a relacdo entre sentido do comando e liberdade, como encontrada no texto Liberté et
Commandement (1994), como um trabalho introdutério com o intuito de possibilitar o
entendimento da relacdo entre as possibilidades de sentido do comando e a subjetividade. Em
seguida, expusemos as trés possibilidades de sentido do comando na ordem narradas por
Lévinas, utilizando nomenclaturas retiradas do proprio autor: o sentido dado por um s6, “perdao
e vinganga”, o sentido da razdo impessoal, a totalidade, e o sentido para-o0-Outro, o infinito ou
ordem justa. Nosso objetivo foi seguir a narrativa de Lévinas, que descreve as trés
possibilidades de sentido como sucessivas, para entender a ordem denominada por “infinito”,
cujo sentido é para-0-Outro. As duas possibilidades de sentido anteriores ao infinito, como duas

formas de tirania, nos servem para, por contraposicao, ter uma melhor nogdo da ordem justa

integrando-se em um conjunto de obras, em um mundo econdmico, as obras sdo “entregues a0 campo anénimo
da vida economica” (T1, p. 158).



70

que Lévinas aponta. Podemos afirmar, finalmente, que este capitulo seguiu a mesma estrutura
do Prefacio de Totalidade e Infinito (2000): a passagem da ordem da totalidade para a ordem
do infinito ou, como o proprio livro traz, a obra da justica.

Devemos listar os textos utilizados por ordem cronoldgica para facilitar a localizagéo
dos temas nos periodos da obra de Lévinas. Comegamos nossa exposicao pelo texto Liberté et
Commandement (1994), que foi publicado pela primeira vez em 1953. Segundo Pierre Hayat
(1994), este texto prolongaria as analises de dois outros textos considerados importantes na obra
de Lévinas anteriores a Totalidade e Infinito (2000), de 1961: A Ontologia é Fundamental?
(EN, 2010) e Etica e Espirito (DL, 1976), de 1951 e 1952, respectivamente. Segundo Hayat,
neste texto, Lévinas ja mostraria que ndo despreza o &mbito politico diante da violéncia e que
seria algo ilusério apostar unicamente na resisténcia individual frente a violéncia
institucionalizada. Em seguida a Liberté et Commandement, os textos utilizados foram O Eu e
a Totalidade, publicado pela primeira vez em 1954 e presente em Entre Nés (2010), o Prefacio
de Totalidade e Infinito (2000), livro de 1961, Transcendence et Hauteur, publicado
originalmente em 1962 e reproduzido no livro Liberté et Commandement (1994), De Outro
Modo que Ser (2011), de 1974, Da Deficiéncia sem Preocupacéo ao Sentido Novo, de 1976,
texto incluido em De Deus que vem a Ideia (2008), Questdes e Respostas, de 1977, contido em
DVI, Filosofia, Justica e Amor, de 1982, presente no livro Entre Nds (2010), Direitos do
Homem e Boa Vontade, de 1985, incluso em EN, Les Droits de I’ Homme et les Droits d’Autrui,
de 1985, reproduzido no livro Hors Sujet (1997), Sobre a Unicidade, de 1986, trazido em EN,
Dialogo sobre o pensar-no-outro, de 1987, incluido em EN, e O Outro, Utopia e Justica, de
1988, contido em EN.

4.1 Sentido e Liberdade ou Vontade e Comando

Logo no inicio de Liberté et Commandement (1994), texto de 1953, Lévinas afirma que
0 comando é uma acdo sobre a vontade, assim, aquele que age é quem comanda e aquele que
sofre a acdo é o comandado. Este trabalho inicial entre liberdade, vontade e comando é o que
vai fazer a diferenciacdo entre trés possibilidades de sentido do comando nas relagdes que
envolvem uma justica instituida apontadas por Lévinas. Aqui podemos observar que a
subjetividade é vista como uma liberdade ou vontade ja& no @mbito da sociedade. A acéo,
estabelecimento de um sentido do comando, ocorre entre duas liberdades. Para Lévinas, como
a subjetividade é alteridade radical, a liberdade do sujeito é algo como uma realidade

independente, que oferece uma resisténcia absoluta a agdo, ao comando. A liberdade daquele



71

que age ndo ¢ influenciada por nada de exterior, enquanto que a daquele que sofre a acao, por
ser exterior e independente, recusa-se a sofré-la. A partir disso, o questionamento colocado por
Lévinas € o de como a acdo pode acontecer, ja que se assemelharia a dobrar algo inflexivel
como uma subjetividade que sempre escapa.

Segundo Lévinas, tendo como referéncia a Republica de Platdo, tentou-se resolver na
antiguidade esta impossibilidade da acdo, de comandar o que sempre escapa, com a afirmacéo
de que se age de acordo com a vontade daquele que sofre a acdo, observando o que é (til a este
ultimo. Para Lévinas, nesta resposta de Platdo, a heteronomia do que age é apenas aparente,
pois h4, na verdade, uma autonomia, ja que esta liberdade parte de uma razéo, que ndo encontra
nada de exterior que a influencie. Em Platdo, segundo Lévinas, aquele que sofre a agdo, na
suposta heteronomia apontada, encontraria nele mesmo, em sua propria razao, a razdo do que
age, sendo a exterioridade da acdo nada mais do que uma interioridade. Esta resolucdo da
Republica permitiria explicar a possibilidade da acdo sobre a subjetividade, pois a agdo de
acordo com a razéo daquele que sofre a acdo néo alteraria em nada esta razdo, ndo agiria contra
ela. Contudo, para Lévinas, a explicacdo de Platdo ndo resolve a questdo da acdo sobre uma
vontade, do comando, pois, para Lévinas, aquele que age jamais poderia agir de acordo com a
razdo daquele que sofre a acdo. Para Lévinas, ndo poderia haver esta heteronomia, pois a a¢éo
sempre partiria da razdo do que age. O que subjaz a esta argumentacdo de Lévinas € que a
heteronomia do que age sO seria possivel se existisse uma razdo comum a todos, exterior aos
sujeitos, o que Lévinas nega.

Lévinas continua, afirmando que, se a ordem for contraria a razdo, a razdo choca-se
contra a ordem. A partir do que foi exposto anteriormente, esta ordem, proveniente da razdo do
que age, fatalmente sera contraria a razdo do que sofre a acdo e a razdo deste Gltimo chocar-se-

a contra a ordem daquele. O ser racional, segundo Lévinas, possui um poder ilimitado de recusa.

4.2 Trés Possibilidades de Sentido

Lévinas desenvolve seu pensamento em Liberté et Commandement falando sobre duas
formas de tirania, a primeira, mais direta, da figura de um tirano pessoal, a segunda, mais sutil,
a tirania da razdo impessoal. Por fim, ele vai apontar a saida da tirania: o que sera denominado
“infinito”. Devemos seguir cada uma dessas possibilidades de sentido do comando com o
objetivo de compreender a chamada “ordem da justica”. Entendemos que as duas possibilidades
anteriores, as duas formas de tirania, sdo descritas como etapas anteriores na narrativa de

Lévinas, por isso comegamos com elas.



72

4.2.1 O Sentido do Perdéao e Vinganga

Antes de tudo, devemos esclarecer que a nomenclatura “perdao e vinganga” foi retirada
do texto O Eu e a Totalidade (EN, 2010) e foi utilizada por vir bem a propdsito para falarmos
das trés etapas presentes neste capitulo, apresentadas como sucessivas na narrativa de Lévinas
sobre os sentidos que 0 comando pode adquirir, mas a descri¢do desta possibilidade de sentido
é melhor encontrada em Liberté et Commandement (1994), onde o sentido do perddo e da
vinganga é descrito como uma tirania que chega a ultrapassar o pensamento livre daquele que
sofre a agdo. Este sentido é estabelecido por apenas um, que exerce a justica atraves do perdao
e da vinganca, ultrapassando o pensamento livre através de uma infec¢do ou comocdo da razdo
daquele que sofre a acdo. O sentido estabelecido por apenas um promove uma unido, no que
sofre a agéo, de razdo e animalidade, unido esta que subjaz a tal distin¢éo e torna a autonomia
irrisoria. Ir além do pensamento livre é anular o pensamento livre, mesmo que este se limite a
apenas uma consciéncia da tirania, e ¢ o que Lévinas chama “despotismo do sentido”. Para isso,
sdo utilizados diversos artificios, como amor, dinheiro, tortura, fome, siléncio e retérica, para
infectar, comover, a razdo daquele que sofre a agdo. Poderiamos explicar esta relagdo entre acdo
e razdo da seguinte forma: a violéncia desta possibilidade de sentido ndo atingiria apenas o
corpo do comandado, mantendo sua razéo limitada, mas, de certa forma, incolume. Este modo
de acdo atinge também a razdo do que sofre a acdo pela extrema eficacia do seu poder. A ordem
presente na razdo do que sofre a acdo de comando do tirano é alterada pelo amor ao que age e
pelo medo deste. O amor e 0 medo passam a servir como lentes pelas quais passa todo o
pensamento daquele que sofre a a¢do, controlando-o, no fim das contas.

Segundo Lévinas, esta possibilidade de sentido pode exterminar, no que sofre a acdo, o
poder mesmo de ser atingido, transformando a obediéncia em inclinagcdo. A consciéncia do que
sofre a acdo deixa de ser consciéncia obediente, uma consciéncia que obedece, mas que ainda
é consciente da violéncia que sofre, passando a enxergar a suprema violéncia do que age como
suprema docura. Desta forma, o que sofre a acdo ndo pode mais ser atingido, ndo toma mais
distancia e enxerga tudo a partir do amor ou do medo. A “alma de escravo” ¢ uma razao
infectada a tal ponto que ja ndo se v& mais como uma liberdade. Em suma, a formula de Lévinas
é a de que esta possibilidade de sentido é de uma eficécia tdo extrema, téo total, que € um poder
nulo, o que o leva a afirmar que o tirano sempre esteve s6, quando o que sofre a agdo torna-se

uma espécie de extensdo da razdo, da liberdade e da vontade daquele que age sozinho.



73

4.2.2 O Sentido da Totalidade, da Razdo Impessoal

Neste topico, observaremos a segunda possibilidade de sentido, a totalidade. E o
surgimento da totalidade que vai permitir a saida do sentido estabelecido por apenas um.
Comegamos este topico abordando Liberté et Commandement (1994), depois passamos para as
consideracdes de O Eu e a Totalidade (EN, 2010) e o Prefacio de Totalidade e Infinito (2000).
Devemos salientar que em Lévinas ha um paralelo entre a totalidade formada na consciéncia
do sujeito e a totalidade como organizacdo da concretude. A totalidade da consciéncia é
realizada pelos determinismos proprios da consciéncia que organiza seu mundo de
representagcOes de modo a formar um todo que funciona como um sistema, posteriormente, esta
organizacdo é realizada concretamente, dando origem a totalidade concreta, como ordem
impessoal, um sistema, que rege a sociedade. O terceiro momento do qual falamos diz respeito
a esta organizacdo concreta. Devemos ainda salientar que ha uma correspondéncia entre
totalidade como ordem impessoal que rege a sociedade e totalitarismo de Estado em Lévinas,
como podemos observar a partir do texto Da Deficiéncia sem Preocupacdo ao Sentido Novo,
de 1976, incluido em DVI (2008), no qual é possivel vislumbrar a ligacdo que Lévinas faz entre
a totalidade e o totalitarismo. Para Lévinas, os totalitarismos (ndo metaforicos, mas
totalitarismos de Estado) sdo o resultado daquilo que a inteligéncia moderna (ou filosofia
moderna) buscou, totalitarismos fascistas e ndo-fascistas, surgidos no século XX, fundados na
lei e na obediéncia. O totalitarismo mais presente e ao qual Lévinas mais faz referéncia é o
nazismo. Portanto, quando Lévinas descreve a totalidade, devemos ter em mente que o resultado
ultimo prético desta totalidade € um totalitarismo de Estado. Em Lévinas, totalidade e
totalitarismo s&o quase sinbnimos.

Lévinas afirma em Liberté et Commandement (1994) que, contra um tirano de um poder
tdo eficaz como descrito no topico anterior, a modernidade respondeu colocando o sentido na
razdao impessoal. Segundo Lévinas, na modernidade, a liberdade estaria em instituir acima de si
uma ordem de razéo, confiar o racional ao escrito, fundar uma instituigdo. Para isso, a liberdade
cria a instituicdo, o Estado. A prépria liberdade torna-se obediéncia a lei e encontra a si mesma
na universalidade da maxima e na incorruptibilidade da existéncia exterior da lei, ficando,
assim, protegida do declinio subjetivo, do sentimento. A lei escrita, exterior, & condicdo da
liberdade. Contudo, de acordo com Lévinas, 0 comando da lei escrita, que é razdo impessoal da
instituicdo, passaria a dirigir a vontade, mas esta direcdo nao é consistente, nem duradoura. Aos

poucos, a liberdade deixa de reconhecer a si mesma na ordem racional da instituicdo. A



74

liberdade do presente ndo se reconhece mais nas garantias que ela prépria criou para se
defender.

A razdo impessoal € uma declaracdo de uma vontade ancia, passada, que se transforma
em lei escrita, tomando uma forma impessoal para a vontade presente. Isto traz uma
possibilidade de contradi¢do da vontade com ela mesma, que € nada mais que uma contradicéo
da vontade passada com a vontade presente, gerando uma contradi¢cdo da lei escrita com a
liberdade. Desta forma, ndo hd como simplesmente identificar a vontade a ordem da razéo
impessoal. A decisdo pela razdo impessoal tem sua origem em um ato individual da liberdade,
e ndo na propria razdo impessoal, o discurso impessoal ja supGe um acordo livre anterior, de
particular a particular, situacdo de frente a frente, ajuste direto entre particulares, relacdo que é
condicdo da instituicdo de uma lei impessoal e ndo obediéncia a esta. Em suma, para Lévinas,
ndo existe de fato uma razao impessoal, mas uma imposicdo de uma determinada razdo, de um
ordenamento. A tirania da razdo impessoal € uma ordem de liberdades colocadas umas ao lado
das outras, afirmando-se e negando-se mutuamente, para Lévinas, € uma ordem de guerra, tais
liberdades se exercem somente como violéncia. E este ambito de concretude, composto de
instituicGes, Estado, leis escritas, tribunais, etc., que permite a colocacdo do sentido na
totalidade. Contudo, a formacao de uma razao impessoal que estabelece um sentido termina por
agir contra a propria liberdade. O pensamento livre termina limitado pela razdo impessoal e
passa a enxerga-la como uma tirania, a chocar-se contra ela. Todo o ambito de concretude que
veio para garantir e concretizar a liberdade passa a agir contra ela.

No texto O Eu e a Totalidade (EN, 2010), de 1954, Lévinas ja utiliza a palavra
“totalidade” para designar esta segunda possibilidade de sentido do comando, palavra que sera
predominante em sua obra. E nesse texto que encontramos as primeiras consideracdes de
Lévinas sobre a relacdo de justica e totalidade.

Segundo ele, a totalidade “nos transforma em singularizacdo do conceito homem,
individuo na extensao deste conceito submetido a legislacdo de uma razao impessoal” (EN, p.
49). Aqui Lévinas aprofunda esta questdo trabalhando a noc¢do de obra. Segundo ele, a liberdade
apresenta-se como uma “vontade subtraida a toda influéncia” (EN, p. 49), todavia, ndo ¢ de seu
proprio querer que a vontade recebe toda a sua significacdo, a vontade realiza uma obra e esta
recebe uma significacdo imprevisivel dada pelos outros, situando a obra em um novo contexto.
Em outras palavras, a vontade realiza uma obra, e a significacdo da vontade divide-se entre o
seu proprio querer e a significacdo dada pelos outros em relacdo a obra que ela realiza. Desta
forma, a vontade entra na histéria, um destino que Ihe é posterior. A vontade adentra na

totalidade através da obra. Assim, a vontade “existe separando-se de si mesma”. Lévinas chama



75

isso de alienacdo, esta institui a historia e € a primeira injusti¢a. Esta “primeira injusti¢a” aqui
deve ser esclarecida: € a primeira injustica partindo-se do ponto de vista da sociedade. E o
primeiro ndo-acolhimento do discurso quando o discurso se torna possivel socialmente, ja que
no modo perdao e vinganca o discurso ndo era possivel pela infeccdo, pela comocdo, da razéo
do comandado. A obra é o que permite a existéncia da liberdade e do comando que a limita,
mas sem a aniquilar, esta obra é todo o ambito de concretude que possibilita o sentido
estabelecido pela razdo impessoal.

“Gracas a esta injustica, as pessoas formam a totalidade em torno das obras disputadas”
(EN, p. 50). “A possibilidade da injustiga é a tinica possibilidade da limitacao da liberdade e
condi¢io da totalidade” (EN, p. 50). E esta injustica, que poderiamos chamar “injustica
histérica”, a “possibilidade de privar a vontade de sua obra” (EN, p. 51), que possibilita a
multiplicidade dos eus numa totalidade. No sentido estabelecido por um s, perdao e vinganca,
havia apenas uma Unica subjetividade, a do tirano, os que sofriam a a¢do funcionavam apenas
como uma extensdo da vontade daquele que agia. Ja a totalidade, pela possibilidade de dar uma
significacdo coletiva para a vontade que realiza uma obra, possibilita uma multiplicidade de
subjetividades sob dominacdo, sem direito ao discurso. A razdo aqui ndo é infectada, mas passa
a ser dominada pela obra. A totalidade é uma obra que passa a dominar os sujeitos. O sujeito
reconhece-se como livre, mas apenas para ter a consciéncia da violéncia cometida contra si pela
razdo impessoal. Segundo Lévinas, “A vontade produtora de obras ¢ uma liberdade que se trai.
Pela traicdo é possivel a sociedade — totalidade de liberdades, mantidas em sua singularidade,
ao mesmo tempo que engajadas em uma totalidade” (EN, p. 51). A trai¢do aqui é que a
dominacdo da liberdade pela razéo impessoal exige uma parcela ativa desta liberdade que se
engaja na totalidade. Em outras palavras, ha um componente autbnomo da liberdade que, por
vontade, adere a totalidade, isto é uma traicdo da vontade para consigo propria. Para Lévinas,
para que haja uma totalidade, € preciso uma trai¢cdo, uma injustica da vontade consigo mesma.
A vontade, de certa forma, cede seu direito ao discurso, subordinando sua razdo a razdo
impessoal. Sobre isso, Lévinas afirma: “A relagdo do eu com uma totalidade ¢, portanto,
essencialmente econdmica®®”’ (EN, p. 51). Abre-se uma via de violéncia pacifica — o termo

“pacifica” aqui significa que ndo se refere a uma coercéo brutal, de um poder esmagador —, que

24 Aguiar (2014) nos indica que o termo “economia” em Lévinas deve ser entendido em sua acepgio etimologica,
proveniente do termo grego oikos, sendo, portanto, sindnimo de habitacdo. Aguiar também percebeu a ligagao
entre o termo “economia” e o termo “totalidade” nas anotacdes de Lévinas em seus Cadernos de Cativeiro (1940-
1945), onde este escreve: “Employer de mot <<economie>> pour <<totalité>> ou <<ensemble>>" (LEVINAS
apud AGUIAR, 2014), em portugués, “Empregar a palavra ‘economia’ para ‘totalidade’ ou ‘conjunto’” (tradugao
nossa). Esta defini¢cdo dos Cadernos de Cativeiro nos orienta em relacdo ao entendimento do termo.



76

ndo € a violéncia da arma — arma como a coer¢do brutal, eficaz, como aquela exercida pelo
tirano, que pode ser atingida por outros meios —, pois esta faz a vontade, que deveria ser
dominada, escapar, mas a violéncia do ouro, da corrup¢do (aqui 0 ouro e a COorrupcao
simbolizam o componente ativo da vontade se engajando na totalidade, traindo-se, pois o0 ouro
e a corrupcao também podem ser usados na possibilidade de sentido perddo e vinganga). A
injustica ¢ possivel pelo ouro. “A injustiga, pela qual o eu vive em uma totalidade, ¢ sempre
economica” (EN, p. 52). A liberdade cede o seu discurso em favor do discurso da totalidade,
do conjunto.

De acordo com esta argumentacdo de Lévinas, a totalidade tem seu inicio na injustica,
uma injustica econdmica, que, segundo ele, “ndo ignora a liberdade de outrem, mas, na
transacao econdmica, conduz esta liberdade a traicao” (EN, p. 52). Mas esta injustiga &, por
assim dizer, inocente, ndo sabida como injustica, na qual pratica-se o mal por ingenuidade. Para
Lévinas, neste estado de injustica ingénua, nao se chega ao “grito de justica” através da
percepcao da liberdade em outrem, ja que esta ja foi reconhecida na transacdo econdmica,
guando se compra ou se explora. A conducdo da liberdade a traicdo passa por um tipo de
palavra, que € um modo de violéncia: ternura, diplomacia, eloguéncia, propaganda, ameaca,
lisonja, etc. O termo “economia” aqui ultrapassa o modo como entendemos o termo
corriqueiramente, significando este movimento mesmo de formagdo de um &ambito
compartilhado, juncdo em conjunto, compartilhamento de obras e de significagdes, formacao
da totalidade. Na economia, a liberdade é reconhecida, um componente ativo da vontade age
na formacéo do conjunto, da totalidade.

No Prefacio de Totalidade e Infinito (2000), Lévinas aprofunda sua descricdo da
totalidade, nos mostrando um novo ponto de vista sobre o que foi trabalhado anteriormente. A
identificacdo da totalidade com a guerra nos mostra que a violéncia denominada “pacifica” da
totalidade ndo € pacifica. Logo no inicio do Prefacio, Lévinas afirma que a guerra torna a moral
irrisoria. A questdo € que nao ha como conter a guerra através da moral (moral racional). “O
estado de guerra suspende a moral” (TI, p. 9). Os imperativos incondicionais da moral sdo
simplesmente anulados pela guerra. Com isto, entendemos aqui que estas passagens provam
que o caminho em direcdo a paz apontado por Lévinas ndo se da através do moralismo. N&o é
pela moralizagdo, por meio de uma ética prescritiva, se bem que esta ndo é negada e tem sua
funcgéo, que se sai da guerra. A ética, como ambito pré-original onde se mostra a anterioridade
do acolhimento do discurso do Outro, € o que orientaria todo o0 ambito da concretude.

Para Lévinas, na guerra, nao ha moral, mas politica, que ele primeiro define como “A

arte de prever e ganhar por todos os meios a guerra” (T1, p. 9). Lévinas também define guerra



77

como ““a experiéncia pura do ser puro” (TI, p. 9), o ser revela-se como guerra. A guerra ndo é
apenas guerra fisica, mas é identificada como a totalidade. A totalidade é o proprio estado de
guerra (portanto ndo violéncia pacifica, mas violéncia, o que Lévinas denomina paz fundada na
guerra), “negra claridade” (TIL, p. 9), “uma movimentacdo dos seres, até ai fixos na sua
identidade, uma mobilizacdo dos absolutos, por uma ordem objetiva a que ndo podemos
subtrair-nos” (TI, p. 9). A guerra é a instauragdo de uma ordem objetiva, baseada
exclusivamente na razdo, na qual nada é exterior. Na totalidade, o Eu é simplesmente movido,
seu sentido esta na totalidade, sua unicidade é sacrificada pelo sentido objetivo. Como podemos
ver nessas passagens, neste texto Lévinas enfatiza a violéncia na totalidade, enquanto em O Eu
e a Totalidade (EN, 2010) ele colocou seu foco mais em demonstrar o componente ativo da
vontade engajando-se na totalidade. Em Totalidade e Infinito (2000) este componente ativo ndo
é negado, mas a subjetividade € mostrada ja absorvida na totalidade, ja tendo sua unicidade
sacrificada, o sujeito ja fixo numa identidade, como um absoluto movido pela ordem objetiva.
Esta mobilizacdo da totalidade faz com que ndo se enxergue o rosto do outro, nos remetendo a
invisibilidade do outro.

Com o decorrer da historia, de acordo com Lévinas, a moral opds-se a politica,
colocando-se como incondicional e universal, prometendo uma paz futura na qual a razdo
prevalecerd. Isto é o que Lévinas denomina fundar a moral na politica, uma escatologia da paz
messianica que ndo passa de uma “adivinhacgao [...] arbitraria do futuro” (TL, p. 10). A fundacao
da moral na politica serviria para o pensamento liberal moderno promover direitos a uma
subjetividade absolutamente livre (liberdade inquestionavel), mas as consequéncias proprias
que decorrem disso, a totalidade, para Lévinas, anulam essa liberdade, fazendo o Eu de joguete
de uma ordem exterior a ele.

Ja mencionamos alguns paragrafos acima que Lévinas define politica em Totalidade e
Infinito (2000) como a arte de vencer a guerra por todos 0s meios, mas a definicdo a qual
devemos nos deter principalmente encontra-se um pouco mais a frente, ainda no Prefacio do
mesmo livro, onde o autor define politica como dominio das sociedades, dominio que o
conhecimento requer, como podemos ver na seguinte passagem: “o conhecimento pede aos atos
0 dominio da matéria, das almas e das sociedades — uma técnica, uma moral, uma politica” (TI,
p. 16). A técnica seria o dominio da matéria, a moral, das almas e a politica, das sociedades. A
partir desta defini¢do, podemos entender melhor o que foi dito anteriormente. Moral e politica,
no sentido que foram dados anteriormente, s&o tentativas de dominio. E a busca de acabar com

avioléncia da guerra através da prépria violéncia, fazendo permanecer a propria guerra. Mesmo



78

que se oponha a moral a politica, ndo saimos do &mbito da guerra, plano que, segundo Lévinas,

jamais resultaria numa paz futura.

A partir dos trés textos referidos anteriormente, Liberté et Commandement (1994), O Eu
e a Totalidade (2000) e o Prefacio de Totalidade e Infinito (2000), podemos ver que a totalidade
é uma possibilidade de sentido que se realiza a partir de uma razdo impessoal, uma razéo ancid
imposta a vontade presente, formando um sistema composto de todo um ambito de concretude
(de uma obra) que compreende instituicGes, Estado, leis escritas, tribunais, etc., fechado ao
discurso dos sujeitos, que, ao mesmo tempo em que sdo conduzidos a aderirem a totalidade,
engajam-se na mesma por um componente ativo da vontade e, posteriormente, passam a ser
movidos por esta totalidade, como seres fixos e absolutos em suas identidades recebidas pelo
sistema. Na totalidade, apesar dos sujeitos serem vistos como liberdades, esta liberdade nao
ultrapassa a mera consciéncia da violéncia sofrida. A subjetividade permanece sempre
violentada. A totalidade é um sistema de guerra.

Podemos avancar um pouco mais na compreensao da totalidade no pensamento de
Lévinas a partir de alguns trechos de textos posteriores a Totalidade e Infinito (2000). Em uma
conferéncia de Lévinas intitulada Transcendence et Hauteur (LC, 1994), publicada
originalmente em 1962, realizada pouco depois da publicacdo de Totalidade e Infinito (de
1961), ele fornece uma definicéo para totalidade que situa melhor este termo no plano concreto.
Nesta conferéncia, a totalidade assume o carater de um Estado homogéneo, fruto do Mesmo
suprimindo a diversidade e se engajando em um destino politico e técnico, Estado homogéneo
que emerge da sociedade industrial e a coroa, mantendo-se pela guerra e pela administragéo,
suprimindo a violéncia através da violéncia de seus mecanismos fundados numa ordem
racional. Um Estado que é uma hierarquia. Aqui devemos salientar bem: a totalidade, a segunda
forma de tirania que vimos anteriormente, instaura-se na forma de um Estado homogéneo,
hierarquico, que se mantém pela guerra e pela administracdo, Estado que aliena a vontade dos
individuos. Segundo Lévinas, o individuo, alienado pela mediagéo realizada por este Estado,
“ndo reconhece sua vontade nas consequéncias de seu voto” (TH, p. 75, tradugdo nossa) e 0s
funcionarios do sistema ndo sdo capazes de ouvir o discurso do Outro, o rosto desaparece. Ja
no texto Ideologia e Idealismo, de 1973, presente em De Deus que vem a Ideia (2008), Lévinas
utiliza a palavra “burocracia”, que, junto com a guerra e a administracdo, sdao formas da

totalidade se manter.



79

No texto Da Deficiéncia sem Preocupacdo ao Sentido Novo, de 1976, incluido em DVI
(2008), Lévinas volta a falar sobre os funcionérios da totalidade. Uma passagem sobre este

assunto merece ser destacada:

A inteligéncia moderna tem suas razdes, mesmo que a Razdo eterna deva um dia
renegé-las. Ela esgota-as nas lembrangas bem recentes — e na atualidade ainda atual —
em que a deficiéncia humana perdeu sua modalidade de excecdo na submissdo a
propaganda, ao terror, a todas as técnicas do condicionamento em que a onipoténcia
dos homens se mostrou correlativa a certeza de que se pode tudo fazer do homem.
Desumanizados pela delegacdo dos poderes, os homens buscavam a exaltacdo do
poder e, assim, ndo sé as vitimas estavam desumanizadas, mas também os que
comandavam (DVI, p. 77).

Nesta passagem, podemos ver que a delegacdo dos poderes, quando distribuidos através
de uma burocracia baseada numa razdo impessoal, leva a uma atuacdo dos funcionarios que
simula uma onipoténcia. Aqueles a quem os poderes sdo delegados exaltam o poder e se
desumanizam tanto quanto desumanizam aqueles que sdo comandados.

Estas passagens sobre a atuacdo dos funcionarios do sistema nos permitem vislumbrar
melhor de que forma a totalidade é para Lévinas uma ordem de injustica e como ela funciona
distribuindo a sua violéncia e fazendo desaparecer o rosto. A obra que realiza a totalidade
mostra-se como um Estado homogéneo, o que significa que todo o &mbito de concretude citado
anteriormente, as instituicbes, funcionam como um sistema, entregue a Seus proprios
determinismos (da razdo impessoal). Os sujeitos ndo passam ou de funcionarios, que apenas
realizam o previsto pela totalidade (burocracia e administracdo) e ndo deixam de ser movidos
por ela, ou daqueles que ndo sdo enxergados, cujo discurso se choca com a razdo impessoal e
s0 obedecem. A divisdo entre funcionarios do sistema e os comandados demonstra que a
totalidade é uma hierarquia e que ndo ha espaco para o acolhimento do discurso. A totalidade
assim descrita possui uma “justi¢a” instituida, com uma lei escrita ¢ instituigdes como tribunais,

mas é essencialmente uma ordem de injustica.

4.2.3 A Possibilidade de Sentido Para-o-Outro: O Infinito

Como veremos neste topico, o que Lévinas entende como “infinito” ¢ uma ordem saida
da totalidade, narrada como uma etapa anterior a ordem justa por Lévinas.

Em Liberté et Commandement (1994), Lévinas anuncia a possibilidade de uma ordem
da instituicdo e do discurso coerente na qual ndo haja violéncia, pois o sentido é anterior ao

mundo racional. A ordem saida da relacdo ética € uma ordem da qual a violéncia e a tirania séo



80

excluidas. Lévinas resume: tirania € ndo olhar no rosto daquele a quem a agéo se dirige. Lévinas
diz que a relagdo ética é o primeiro evento de um comando, onde um comanda o outro, mas néo
em funcdo de um todo, de um sistema, e sim numa relagéo direta. Este primeiro estabelecimento
de um sentido, da relacdo ética, e aqui devemos ter em mente as passagens de Totalidade e
Infinito sobre o sentido, a ordem, o “ndo mataras”, etc., estas ideias ja tinham sido desenvolvidas
nos textos A Ontologia ¢ Fundamental? (EN, 2010) e Etica e Espirito (DL, 1976), é um
comando, segundo Lévinas, sem tirania, anterior a instituicao.

Para Lévinas, a ordem fundada na razdo impessoal “pode ser substituida por uma ordem
racional onde as relages entre as vontades separadas se voltam a participacdo comum das
vontades na razdo que ndo é exterior as vontades. E o Estado” (LC, p. 55, tradugio nossa). Isto
significa dizer que esta ordem possui uma razdo instituida, mas ndo é uma razdo de uma vontade
ancid que se imp0e as vontades do presente, mas uma razao onde as vontades do presente
participam, ndo se tornando, desta forma, uma razdo exterior as vontades. O Estado, desta
forma, de acordo com Lévinas, torna-se interioriza¢do das rela¢des exteriores, “a subordinagio
da vontade a razdo impessoal, ao discurso em si — as leis escritas, exige o discurso enquanto
que encontro de homem a homem” (LC, p. 57, tradugdo nossa), a razdo instituida, para ndo ser
tirdnica, exige que esta razdo seja sempre orientada pela relacdo ética. Posteriormente, como
veremos mais a frente, Lévinas esclarecerd a afirmacdo de que esta nova ordem seria “sem
violéncia”.

Em O Eu e a Totalidade (EN, 2010), Lévinas afirma que esta possibilidade de sentido
do comando nédo deixa de ser uma outra totalidade: “totalidade de eus, a0 mesmo tempo sem
unidade conceitual e em relagdo” (EN, p. 49). Esta possibilidade de sentido para-0-Outro é a
mesma apontada por Liberté et Commandement (1994), mas que em O Eu e a Totalidade é
abordada pelo ponto de vista especifico da justica. A construcdo do infinito vem através de um
pedido de prestacdao de contas. Lévinas afirma que a justi¢a “vem de fora”, aparecendo como
“principio exterior a historia” (EN, p. 53), apelo a uma justica ideal, que busca uma justificagao
ultima. Podemos afirmar que esta justica que “vem de fora” ¢ o primeiro momento da justica.
Também podemos afirmar que a economia, a totalidade, € o meio concreto através do qual uma
razdo impessoal se imp6e, como vimos anteriormente, e narrada como etapa anterior por
Lévinas.

Para chegar ao sentido para-o-Outro, ¢ preciso “dominar a totalidade e elevar-se a
consciéncia da justica” (EN, p 58). Em Liberté et Commandement (1994), Lévinas aponta a

possibilidade de uma nova ordem. Aqui, ele ja comeca a mostrar as condi¢es que entende



81

como necessarias a esta nova ordem: a totalidade precisa ser controlada, o interlocutor precisa
fazer face, o rosto precisa falar.

Para haver justica, € preciso que se seja interlocutor na reciprocidade, e isto ja pressupde
o primeiro (o interlocutor, o rosto do Outro) e o segundo (a reciprocidade, a igualdade)
momentos da justica. Mesmo que se tenha o direito a palavra, estar fechado numa identidade
tomada a partir da totalidade ndo permite a verdadeira palavra. Segundo Lévinas, apenas se
pode dominar a totalidade da qual se faz parte pelo “encontro dum ser que ndo esta no sistema,
um ser transcendente” (EN, p. 56-57). A linguagem, como Dizer, acolhimento do discurso, € 0
que situa o Eu acima da totalidade. “O rosto rompe o sistema” (EN, p. 57), diz Lévinas. A
ontologia do ser ndo pode negar a estrutura do frente a frente. O interlocutor surge fora do
sistema.

Entdo Lévinas finalmente aponta o infinito, a ordenagao dos interlocutores em um “Nos”

para a realizagdo de uma obra, como pode ser visto na seguinte passagem:

N6s somos nds porque, ordenando identidade a identidade, somos desvinculados da
totalidade e da historia. N6s somos nos enquanto nos ordenamos para uma obra pela
qual precisamente nos reconhecemos. Desvincular-se dela, mesmo ao se realizar uma
obra, ndo é colocar-se contra a totalidade, mas a seu favor, ou seja, a seu servigo.
Servir a totalidade € lutar pela justica. A totalidade é constituida pela violéncia e pela
corrupcdo. A obra consiste em introduzir a igualdade em um mundo entregue ao jogo
e as lutas mortais das liberdades (EN, p. 58-59).

Desvinculados da totalidade, “Nos” ndo nos colocamos contra a totalidade, mas a
servigo da mesma, pela justica. Esta obra da justica consiste em reintroduzir a igualdade em
uma totalidade que foi constituida pela violéncia e pela corrupcdo. O objeto da justica é a
igualdade econémica do discurso do Outro, que vem de fora do jogo da injustica, de fora das
relacdes econdmicas. Opor a ordem do infinito a da totalidade significa um “colocar em
questdo” esta totalidade, ndo no sentido de abandonar uma ordem, mas de justifica-la. Apesar
do fato de vir de fora das relagdes econémicas, a justica ndo pode se manter fora destas. Segundo
Lévinas, a realizag@o da justica na totalidade, a obra realizada pelo “Nos”, passa pelo dinheiro,
proveniente da economia, entendido como “0 elemento abstrato em que se realiza a
generalizacé@o do que ndo tem conceito, a equacao do que nao tem quantidade” (EN, p. 60). A
justica na totalidade passa pela quantificagdo do homem, que “anuncia uma nova justi¢a” (EN,
p. 60), supera a diferenca radical entre os homens através da “igualdade quantitativa da
economia mensuravel pelo dinheiro” (EN, p. 60). Se ndo fosse isso, afirma Lévinas, a violéncia

humana so poderia ser reparada pela vinganga ou pelo perdéo, reparagdo que ndo interrompe a

violéncia, mas a encoraja. A justica interrompe essa cadeia de violéncia. “O dinheiro deixa



82

entrever uma justica de resgate, que se substitui ao circulo infernal ou vicioso da vinganga ou
do perddo”?® (EN, p. 61). Por fim, Lévinas conclui que a justica nio pode negar o dinheiro que
é, para ele, a forma superior da economia, da totalidade humana, pois o dinheiro fornece a
categoria da medida comum entre os homens, da sua quantificacao, afinal, segundo Lévinas,
justica pressupde quantidade e reparagdo. O dinheiro, elemento da economia, surgido na
totalidade, € uma etapa necessaria a concretizacdo da justica, assim como as leis escritas, as
instituices e o Estado. Como elemento abstrato que permite a quantificacdo do que nédo podia
antes ser quantificado, o dinheiro é o que vai permitir a atuacdo do célculo da justica.

No Prefacio de Totalidade e Infinito (2000), Lévinas aborda novamente a possibilidade
desta ordem saida da relacéo ética, o infinito, cujo sentido é para-o-Outro. Segundo Lévinas,
opondo-se a totalidade, o infinito instaura a ordem do bem. Trata-se ndo de um sistema como a
totalidade, mas de uma ordem com limitaces, ordem apresentada ainda como néo violenta,
como vimos anteriormente. Tais limitacdes produzem o infinito, que, no fim das contas, é uma

totalidade infinita superando a totalidade finita. Devemos destacar aqui uma passagem:

A ideia do infinito liberta a subjetividade do juizo da histéria para a declarar, a todo
momento, madura para o julgamento e como que chamada [...] a participar nesse juizo,
sem ela impossivel. E contra o infinito — mais objetivo do que a objetividade — que se
quebra a dura lei da guerra, e ndo contra um subjetivismo impotente e separado do ser
(TI, p. 13).

Na ordem do bem, as limita¢des sdo os discursos dos sujeitos separados, que participam
do juizo da histdria, em vez de simplesmente receberem o juizo da historia sobre eles. O
discurso ndo deixa o sistema fixar-se em razdo impessoal, mas esta sempre refazendo a ordem
para atender ao apelo do sujeito separado, permitindo que, desta forma, ele se mantenha
separado, sujeito. O infinito aqui é o constante refazimento da totalidade pelos discursos dos
sujeitos separados.

No seguinte trecho do prefacio, Lévinas resume os objetivos de Totalidade e Infinito:

Este livro apresenta-se, pois, como uma defesa da subjetividade, mas ndo a captara ao
nivel do seu protesto puramente egoista contra a totalidade, nem na sua angustia

% No texto A Lei do Talido, contido no Difficile Liberté (1976), Lévinas chama para que admiremos a
universalidade da maxima “olho por olho, dente por dente” que, ao ser interpretada pelos doutores do Talmud,
estes viram, ali, o que Lévinas chamou de “antecipagdo dos escrupulos modernos” onde “dente por dente”
significava, entdo, uma pena de dinheiro, uma sancdo de multa. Lévinas sugere também aqui que essa
interpretagdo que expurga a paixdo da justica, cessando a reagdo em cadeia do ciclo de vingancga, é uma etapa
necessaria a humanidade do homem, mas esta justica seria uma via aberta apenas aos ricos, aqueles que podem
pagar e questiona se esta justica de fato preserva o homem ao qual ela veio para salvar, indicando a necessidade
do ultrapassamento, da evolucéo, dessa justica ainda injusta.



83

perante a morte, mas como fundada na ideia do infinito. [...] Avancara distinguindo
entre a ideia de totalidade e a ideia de infinito e afirmando o primado da ideia de
infinito. Vai descrever como o infinito se produz na relagdo do Mesmo com o Outro
e como, inultrapassavel como é, o particular e o pessoal magnetizam de algum modo
0 préprio campo em que se verifica a producéo do infinito.

Totalidade e Infinito (2000) apresenta uma trajetoria através da qual a subjetividade se
forma e como se mantém. Uma trajetdria que vai do acolhimento do rosto a “obra da justica”
(TL, p. 15). O termo “obra da justica” resume bem o terceiro momento da justica, que ¢ a obra
que busca uma ressignificacdo da totalidade através de um incessante refazimento da ordem,
realizando o infinito, ordem saida da ética.

Vimos, através dos textos Liberté et Commandement (1994), O Eu e a Totalidade (EN,
2010) e o Prefécio de Totalidade e Infinito (2000) que Lévinas aponta uma saida da totalidade,
através do controle desta, que é um servico, e que esta nova ordem é 0 que permite a justica na
sociedade, pois a totalidade € desde o seu inicio injusta. Vimos também que a totalidade da
razdo impessoal é narrada por Lévinas como uma etapa anterior, pela economia e pela criacdo
das leis escritas, das instituicbes e do Estado, para a realizagdo da justica no ambito da
concretude, terceiro momento da justica, porque s6 com as instituicbes, o Estado, as leis
escritas, os tribunais, etc., assim como a quantificacdo do homem, é possivel a formacao de
uma ordem justa. A partir daqui, devemos observar com mais detalhes como esta ordem justa
deve ser entendida, em outras palavras, como Lévinas entende esta reforma da totalidade para
que o sistema apresente as limitacdes necessarias para o acolhimento do discurso de cada um.

Em relacdo a caracterizacdo desta ordem justa, ou infinito, Lévinas ndo expfe seu
pensamento de modo extensivo. Através de alguns trechos, podemos apenas observar, por meio
de algumas condic6es citadas e poucos desenvolvimentos, o que seriam as caracteristicas desta
ordem justa. As condic@es do infinito se ddo através da defini¢do de Lévinas do que seria um
Estado justo e o desenvolvimento dessa ordem se da através de uma legislacdo nomeada por
ele “direitos do homem”. Tais condi¢des e desenvolvimentos configuram o terceiro momento
da justica. No terceiro momento da justica, 0os dois momentos anteriores sdo retomados e
traduzidos para o ambito da concretude. O primeiro momento, aqui denominado direito original
do homem, que é o direito ao acolhimento do discurso, ao rosto, € traduzido através do
surgimento dos chamados direitos do homem. O segundo momento, o célculo da justica, é
traduzido como todo o calculo realizado para a criacdo dos direitos do homem, para a
diminuicdo da violéncia ao minimo necessario e, claro, para o préprio célculo da justica no

ambito dos tribunais.



84

Antes de comecarmos a exposi¢do sobre o Estado justo e os direitos do homem,
devemos primeiro observar a questdo da violéncia necessaria a ordem justa. Consideramos este
ponto importante porque a leitura dos textos citados anteriormente pode passar uma impressao
de que a ordem justa seria completamente sem violéncia, 0 que ndo seria condizente com uma
ordem, que ja pressupde coagdo. De fato, ha uma alteracdo em Lévinas, de modo que, nos textos
das décadas anteriores, ele afirma a possibilidade de uma ordem “sem violéncia”,
posteriormente passa a admitir a necessidade de uma violéncia justificada.

Na entrevista de 1975, publicada pela primeira vez em 1977 e contida em DVI (2008),
sob o titulo QuestBes e Respostas, Lévinas comenta sobre a “repressao justificada” (DVI, p.
121), admitindo que a ordem justa contém em si uma violéncia “justificada”. De acordo com
Lévinas, “E o terceiro que ¢ a fonte da justica e, por ai, da repressao justificada; ¢ a violéncia
sofrida pelo terceiro que justifica que se pare com violéncia a violéncia do outro” (DVI, p. 121).
A admissdo desta violéncia na ordem da “ndo violéncia” ja estava implicita em DOM, nas
analises sobre o Dito, mas aqui Lévinas comega a falar expressamente.

Na entrevista de 1982, intitulada Filosofia, Justica e Amor, contida no livro Entre Nos

(2010), Lévinas retorna a esta tematica da violéncia que a justica comporta, afirmando que:

H& uma certa medida de violéncia necessaria a partir da justica; mas se falamos de
justica, é necessario admitir juizes, é necessario admitir instituicGes como o Estado;
viver num mundo de cidaddos, e ndo sé na ordem do face a face. Mas, em
contrapartida, € a partir da relagdo com o Rosto ou de mim diante de outrem que se
pode falar da legitimidade do Estado ou de sua ndo legitimidade. Um Estado em que
a relagdo interpessoal € impossivel, em que ela é por antecipacdo dirigida pelo
determinismo préprio do Estado, € um Estado totalitario. Ha, pois, limite para o
Estado (EN, p. 132).

Neste trecho, Lévinas admite uma certa medida de violéncia necessaria para que haja
justica no terceiro momento, e isto se revela uma das grandes func¢des do segundo momento:
calcular esta violéncia. Juizes, instituicdes, Estado, tudo isso pressupBe violéncia contra o
sujeito. Mas esta violéncia deve ser legitima, e o que a legitima é o que legitima o Estado: a
relacdo interpessoal. O rosto é o que limita e legitima o Estado. Segundo Lévinas, esta parte de
violéncia que o Estado comporta deve ser evitada o tanto quanto for possivel, tudo o que puder,
nos Estados e entre eles, ser deixado para a negociacdo, para a palavra, deve ser deixado. A
questdo € que existe violéncia legitima para que haja justica. A negocia¢do também se mostra
como uma traducdo do segundo momento da justica, na negociacdo ha o célculo da justica em

meio a relacdo interpessoal, o Outro é trazido ao célculo.



85

4.2.3.1 Os direitos do homem

No texto de 1985, Direitos do Homem e Boa Vontade, presente em Entre Nos (2010),
Lévinas considera os direitos humanos uma descoberta do direito original do homem, fundado
na relacdo ética, primeiro momento da justica, direito ao acolhimento do discurso, e a
consideragdo de tais direitos como principios fundamentais da legislagdo e ordem social “um
momento essencial da consciéncia ocidental” (EN, p. 236). Dessa forma, os direitos do homem,
para Lévinas, seriam a traducdo para o ambito concreto das leis escritas do direito ao
acolhimento do discurso, direito ao rosto, percebidos em meio a relacdo ética, traducdo esta
realizada pelo célculo da justica. S&o estes direitos do homem que v&o limitar e nortear todo o
aparato do Estado e das instituic6es, fazendo os limites na totalidade que diferenciam a ordem
da injustica da ordem da justica.

Escolhemos abordar esta tematica a partir de um texto de Lévinas também de 1985 que
explora a mesma de maneira mais extensiva. Trata-se de Les Droits de I’Homme et les Droits
d’Autrui, presente no livro Hors Sujet (1997). O texto anterior, alids, assemelha-se a um resumo
deste. Em Les Droits de I’ Homme et les Droits d’Autrui, Lévinas afirma que o direito original
do homem ganhou o titulo de direitos do homem no século XVIII. Lévinas exemplifica os
direitos do homem citando os direitos a dignidade humana, a vida, a liberdade e a igualdade de
todos diante da lei. Segundo ele, tais direitos que derivam e visam garantir o direito original
(proteger a subjetividade, primeiro momento da justica) sdo mais legitimos que qualquer
legislacdo e mais justos que qualquer justificacdo, eles sdo a medida e a ética de todo direito,
anteriores a qualquer concessdo, tradicdo, jurisprudéncia, distribuicdo de privilégios,
dignidades, titulos, vontade que quer se fazer razdo impessoal. Esses direitos sdo irrevogaveis
e inalienaveis, de acordo com Lévinas, de uma autoridade indeclinavel, mais antiga que
qualquer autoridade que provenha da razdo, e sdo a expressao da alteridade de cada homem,
arrancando cada homem, Unico e incomparavel, da ordem determinante, tanto da natureza,
quanto do corpo social. Desta forma, a lei escrita, anteriormente considerada razdo impessoal,
limitava a liberdade do sujeito para a garantir sua liberdade. Ja através desses direitos, anteriores
as leis meramente positivas, a liberdade do homem é garantida dentro da ordem em toda a sua
extensdo. E a garantia da liberdade do sujeito o primeiro fator que possibilita o rosto na
sociedade organizada.

Segundo Lévinas, o primeiro direito do homem seria justamente a tomada de
conhecimento do determinismo natural e social que o envolve. Mas este conhecimento ndo é

garantia imediata da retirada do homem do determinismo. Para isso, a ciéncia e a técnica



86

cumprem um papel fundamental, pois sdo as primeiras condicdes disto. Atraves da ciéncia e da
técnica, o pensamento dos direitos do homem pdde, segundo Lévinas, alargar-se, exigindo-se
como base de toda legislacdo. Lévinas afirma que surge uma disciplina racional cujo objeto sdo
esses direitos, disciplina que nasceu na Europa, mas que pode, e deve, segundo ele, ser estendida
a toda a humanidade. O direito original e, consequentemente, os direitos do homem tornam-se
um a priori intelectual que passa a ser medida de toda legislacdo, de todo direito, de toda
legalidade efetiva.

De acordo com Levinas, esta disciplina racional passa a criar normas legais que
possibilitam o exercicio efetivo do chamado direito original e passam a fazer parte da nocao de
direitos do homem, de forma que todo um rol de leis e direitos sdo criados para, cada vez mais,
tornar efetivo o direito original do homem, direito de ter um rosto, primeiro momento da justica.
Sugerimos que o segundo momento da justica, o calculo da justica, cumpre seu papel no ambito
de concretude atuando na criacdo e revisdo das leis que garantem esses direitos. Alguns
exemplos sdo novamente citados por Lévinas em trés grupos: direito a vida, a seguranca, a livre
disposicao dos seus bens, a igualdade perante as leis, a liberdade de pensamento e expressao, a
educacdo, a participacdo no poder politico, a satde, a felicidade, ao trabalho, ao descanso em
casa, a liberdade de circulacdo, os direitos de se opor a exploracdo pelo capital, direitos
sindicais, ao progresso social, a ideologia, a luta por direitos e de assegurar as condicoes
politicas para essa luta. A ideia de Lévinas é que os direitos do homem s&o um conjunto de
direitos sempre em crescimento, dentro da ideia de legislacdo sempre se refazendo.

Para Lévinas, a ordem da justica sempre esta ameacada pela volta da totalidade, a
pressao realizada pelos determinismos proprios do ambito de concretude criado na totalidade
nunca cessa, o que o leva a afirmar que o que sustenta a justica € defesa dos direitos do homem,

uma vigilancia constante.

4.2.3.2 O Estado justo

No texto de 1986, Sobre a Unicidade, contido em Entre N6s (2010), Lévinas retorna a
temaética do direito original do individuo e faz a relacdo deste com o politico. Ele afirma que a
relacdo ética, que mostra a significancia do direito original do individuo na proximidade, néo
consiste em um desconhecimento do politico. Segundo ele, este direito original conduz ao
Estado liberal, a justica politica, e a referéncia ao rosto do Outro € 0 que preserva a ética do
Estado. Entdo Lévinas refaz todo o trajeto dos trés momentos da justica: o direito do Unico,

direito original do homem, postula o julgamento, a objetividade, a tematizacdo, a sintese, e, a



87

partir disso, surge a “necessidade de instituicdes que arbitrem e uma autoridade politica que a
sustente. A justi¢a exige ¢ funda o Estado” (EN, p. 222). A unicidade humana ¢é reduzida a
condic¢do de cidadao, apesar da “motivagdo imperativa” (EN, p. 222) ja estar inscrita no direito
original. Por fim, o Estado liberal ¢ assim definido: “Estados liberais, onde a liberdade de
expressdo tem grau de primeira liberdade e onde a justica é sempre revisdo da justica e espera
de uma justica melhor” (EN, p. 223).

Na entrevista de 1987, Dialogo sobre o pensar-no-outro, contida em Entre Nés (2010),
Lévinas retorna ao tema do Estado. Comeca dizendo que “¢ preciso julgar os outros” (EN, p.
242), logo que o terceiro surge, em nome dos deveres absolutos para com o Outro. Devemos
observar que, ao direito original, corresponde deveres absolutos. A necessidade de julgar é o
problema da ordem da justica, para a qual deve haver instituicdes, politica e todo o aparelho do
Estado. Mas Lévinas ressalta que o Estado desta ordem da justica deve ser liberal, e fornece

outra definicdo para este:

[...] sempre inquieto por seu atraso em relagdo & exigéncia do rosto de outrem [...]
Estado que admite, para além de suas institui¢des, a legitimidade, mesmo que ela seja
transpolitica, da busca e da defesa dos direitos do homem. Estado que se estende para
além do Estado. Para além da justica, lembranca imperiosa de tudo o que, em seus
rigores necessarios, deve ser acrescido proveniente da unicidade humana em cada um
dos cidaddos reunidos em nacdo, proveniente dos recursos ndo dedutiveis e
irredutiveis as generalidades de uma legislacdo (EN, p. 243).

Quando Leévinas menciona o Estado liberal entendemos que ele quer dizer um Estado
limitado pelo direito original do homem, em outras palavras, limitado pelo rosto, um Estado
gue permite aos cidadaos se expressarem no sentido da mudanca das leis e das instituicdes,
tendo, desta forma, uma legislacdo que pode ser sempre alterada. Posteriormente no mesmo
texto, Lévinas fornece uma descrigdo deste como “um retorno permanente ao proprio direito,
reflexdo critica sobre o direito politico que ndo é sendo uma lei de fato [...] O Estado liberal é
um Estado capaz de pdr-se em questdo” (EN, p. 245).

Numa outra entrevista de 1988, O Outro, Utopia e Justica, presente em Entre NOs
(2010), Lévinas fala da exceléncia da democracia. Na “hora da Justi¢a”, hora da comparagao
dos incomparéaveis e das instituigdes, dos Estados, da Lei universal e dos cidaddos iguais perante
a lei, h& uma situagdo em que o discurso da justica é criado em nome da responsabilidade, em
que os rigores e limitacGes da lei devem sempre ser abrandados. Uma justi¢a que busca tornar-
se sempre mais sabia, sendo sempre aperfeicoada. Para Lévinas, esta é a exceléncia da

democracia:



88

[...] cujo intrinseco liberalismo corresponde ao incessante remorso profundo da
justica: legislagdo sempre inacabada, sempre retomada, legislagdo aberta ao melhor.
Ela atesta uma exceléncia ética e sua origem na bondade, da qual a distanciam todavia
— talvez cada dia um pouco menos — 0s necessarios calculos que uma socialidade
multipla impde, calculos que recomegcam sem cessar. Haveria assim — na vivéncia do
bem sob a liberdade das revisdes — progresso da Razdo. Ma consciéncia da justica!
Ela sabe que néo é tdo justa quanto é boa a bondade que a suscita. Contudo, quando
ela a esquece, corre o risco de socobrar num regime totalitario (EN, p. 263).

Nesta passagem, Lévinas deixa entender que a democracia é condi¢do da ordem da
justica, mas faz objec6es a democracia, que ndo poderia esquecer a bondade que a suscita.

De acordo com Leévinas, o Estado liberal e democratico, entendido como Estado
limitado pelo rosto e aberto ao acolhimento do discurso, com uma legislacdo sempre se
refazendo, é a condicdo para que as leis escritas que traduzem o direito original ao acolhimento
do discurso em direitos do homem sejam feitas e sempre revistas e melhoradas. Uma legislacdo
nunca considerada acabada é a saida, e adiamento, da totalidade, assim como os chamados
direitos do homem sé&o o direcionamento, o sentido, dessas leis, que por sua vez, determinam
toda a legalidade do sistema juridico. Os direitos do homem, que s6 podem acontecer no Estado

justo, seriam, desta forma, a busca da concretizacdo da propria justica na sociedade.

4.3 Concluséo do Capitulo

Em nossa exposicao das ideias de Lévinas sobre o que denominamos terceiro momento
da justica, reunimos trechos sobre o assunto retirados de alguns textos e, dessa forma, pudemos
abordar o terceiro momento da justica em Lévinas.

Bem no inicio, Lévinas aponta para a possibilidade de uma ordem ndo-violenta. Esta
ordem é mostrada como provindo da ordem violenta, da chamada totalidade. A economia,
surgida nesta totalidade, é mostrada na narrativa de Lévinas como uma etapa anterior a
construgdo da ordem ‘“sem violéncia”, do infinito. A totalidade precisa ser controlada e este
controle é realizado através de limitaces. A referéncia para esta limitacédo e este controle € o
rosto do Outro, a relacdo ética, o primeiro momento da justica, que estabelece o sentido para-
0-Outro. O primeiro momento da justica aparece como sentido orientador da justica como um
todo. Lévinas afirma que este controle é um servico.

E a totalidade da razéo impessoal que permite a0 homem sair do circulo da vinganca e
do perddo. O homem passa a ser quantificado pela economia, e esta quantificacdo é importante

para que haja reparacdo. A justica econdémica surge, pressupondo quantidade e reparacao.



89

A totalidade, um dos conceitos centrais do pensamento de Lévinas, aparece neste
momento como um Estado realizado na forma de uma hierarquia e uma burocracia, poderiamos
dizer uma burocracia hierarquica, que se mantém pela guerra e pela administracdo. E na
manutencdo desse Estado que entra toda a comunicacdo que comete injustica, que fala ao Outro
de viés: retdrica, demagogia, psicagogia, ideologia, propaganda, etc. Nesse Estado totalitario,
surge a invisibilidade que comentamos no inicio deste capitulo.

Na ordem justa, segundo Levinas, é preciso que o discurso do Outro seja acolhido pela
prépria ordem, alterando a ordem. O discurso de cada um se eleva a ordem e a refaz. S&o os
trés momentos da justica que ddo origem a subjetividade cidada, ao sujeito separado dentro de
uma sociedade, de um Estado justificado, subjetividade com direitos e deveres mensuraveis.

Lévinas volta atrds na sua afirmacdo de que a ordem justa prescindiria de violéncia e
termina por afirmar que este infinito, ordem que se refaz constantemente, comporta uma
violéncia necessdria, justificada, e a pesagem dessa violéncia, o célculo da violéncia para
reduzi-la ao méximo, se revela uma funcdo do segundo momento da justica. Dessa forma, a
negociacdo se coloca como modo de decisdo privilegiado, na busca de reduzir a violéncia o
tanto quanto for possivel.

Lévinas ressalta que o Estado, os tribunais, as instituicdes, etc., possuem um
determinismo proprio que deve ser controlado pelo primeiro momento da justica. E no primeiro
momento que assenta a legitimidade da autoridade, no sentido para-o-Outro. Este primeiro
momento é chamado por Lévinas a partir de 1985, nos textos Direitos do Homem e Boa Vontade
e Les Droits de I’ Homme et les Droits d’Autrui, de direito original do homem, que se mostra
concretamente como um lugar de exce¢do no ambito do ser, fora do determinismo dos
fendmenos, posicdo protegida da ordem imediata das necessidades, abrangendo aqui tanto a
totalidade natural quanto a social ou de Estado, imposta como razdo universal. Nesse direito
original se funda o chamado primeiro direito do homem, ja empirico, que € tomar conhecimento
do determinismo natural e social que o envolve. Porém, esse primeiro direito empirico ndo
garante a retirada dos determinismos. Trata-se apenas de um primeiro passo. O que da ao
homem as condicdes de retirada do determinismo € todo o aparato surgido no terceiro momento
da justica: Leis, instituices, Estado, ciéncia, técnica, etc.

E o desenvolvimento da ciéncia e da técnica que garante as condicdes de alargamento
do pensamento sobre os direitos do homem, fundados no direito original. Em seguida, uma
disciplina racional surge e, a partir dela, uma série de direitos, os direitos do homem, é criada.
A criacdo desses direitos ¢ uma traducdo do primeiro momento da justica para o &mbito

concreto das leis escritas. Segundo Lévinas, os direitos do homem séo anteriores a qualquer



90

concessdo, tradi¢do, jurisprudéncia, titulos, distribuicdo de privilégios, dignidades, etc.
Irrevogaveis e inalienaveis, atraves das leis, tais direitos recebem concretude e conteudo,
buscando eliminar os obstaculos materiais e das estruturas sociais que colocam obstaculos ao
rosto, ao direito original, e exercem violéncia sobre o0 homem. Todas essas normas legais
passam a pertencer a nogao de direitos do homem, que vai se alargando, tornando-se a priori
intelectual e medida de todo o direito, de toda legalidade. As leis dos direitos do homem
colocam-se acima de qualquer lei positiva. Segundo Lévinas, a defesa dos direitos do homem
sustenta a propria justica. Efetivamente, a singularidade do homem é respeitada pela diminuicao
da violéncia trazida pelo determinismo tanto natural quanto social.

De acordo com o que expusemos neste capitulo, podemos também concluir que, para
Lévinas, o Estado justo é um Estado liberal e democratico, dentro daquilo que ele entende por
esses termos. Lévinas conceitua um Estado liberal como aquele que possui a liberdade de
expressdo como primeira liberdade, no qual a justica € sempre revisada, para diminuir seu atraso
em relacdo ao rosto, ao direito original, e é espera de uma justica melhor, que admite a
legitimidade da busca e da defesa dos direitos do homem, para além de suas instituicdes, que
se coloca em questdo, retornando sempre ao direito original. Podemos entender que Estado
liberal para Lévinas € um Estado com limitacdo, com a limitacdo do rosto do Outro, respeitando,
pelo acolhimento do discurso na ordem, a liberdade. J& a democracia é vista por ele como uma
legislagdo sempre inacabada, retomada, aberta ao melhor, aberta ao discurso de cada um.

Por fim, a legislacdo aberta ao discurso de cada um, assim como o ambito de concretude
controlado através de um servico, possibilitando a justica na sociedade como um momento da
justica original, caracterizado pela possibilidade da eterna busca de uma justica melhor, é o que
vai permitir o frente a frente no Estado, desfazendo a situagdo de invisibilidade dos rostos,
apontada por Lévinas, na totalidade. A possibilidade de acolher o discurso do Outro se daria
entdo em uma ordem na qual ndo existe uma razdo impessoal que dirija violentamente 0s
individuos, mas o sentido para-o-Outro, permitindo um espaco para a subjetividade e a relacdo
interpessoal. H4 um paralelo entre o acolhimento do discurso pela ordem e o acolhimento entre
0 Eu e o Outro. Quando a ordem é razdo impessoal, as subjetividades sdo movidas pela ordem
como identidades absolutas e tais identidades impedem o frente a frente, pela invisibilidade dos
rostos. Na ordem justa, como a raz&o do Eu néo se choca com a razdo impessoal, as identidades
ndo se tornam absolutas, o que permite que o Outro assista a sua propria apresentacdo. Nao
devemos enxergar esse retorno a ética como uma moral prescritiva que vem fundar a paz na
razdo, nem como um moralismo que viria para ensinar os homens o bem agir, “curando” a

sociedade da violéncia, mas como a possibilidade do proprio encontro entre 0s homens, que €



91

o lugar que Lévinas aponta como origem tanto da moral quanto da ordem que vem fundar a paz
na sociedade, de forma que estas sejam sempre inacabadas e busquem sempre uma justica
melhor. Em suma, para Lévinas, a paz (posterior na sociedade) s6 pode se fundar na paz (o

acolhimento do discurso, o rosto, 0 encontro entre 0os homens).



92

5 CONCLUSAO

Neste trabalho, apresentamos trés momentos nos quais o pensamento levinasiano pode
ser observado: Dizer, a relacdo ética, diacronia, passado pré-original, antes do terceiro; Dito
como consciéncia, sincronia, temporalizacdo do tempo, entrada do terceiro; e Dito como obra,
concretude, ordem, instituicdo, depois da entrada do terceiro.

Demos inicio ao capitulo 2, dedicado ao primeiro momento da justica, abordando a
problematica da ambiguidade do termo “justi¢a’ na obra de Lévinas. Esta questao emergiu logo
no inicio de nossas pesquisas e consiste numa divergéncia de opinido dos estudiosos de Lévinas
ndo em relacdo a se ha uma ambiguidade no termo “justi¢a” no referido livro, mas a se o termo
é utilizado ali de maneira provisoria ou ndo. O primeiro grupo, do qual destacamos Pivatto,
considera que o termo € utilizado de forma proviséria em Totalidade e Infinito, sugerindo a
substitui¢do do mesmo por “responsabilidade”, pois a justica em Lévinas teria inicio apenas a
partir da entrada do terceiro. Ja o segundo grupo, do qual destacamos Thomas, Critchley e
Madore, sugere que o termo € utilizado neste livro de forma definitiva, chegando a fazer uma
distin¢ao terminolégica, entre, de um lado, justica “ética” e, do outro, justi¢a “econdomica” ou
“politica”, para desfazer a ambiguidade. Mostramos também que Derrida utiliza o termo
“justiga infinita” referindo-se a justica como apresentada por Lévinas em Totalidade e Infinito.

Trouxemos esta problematica porque ela diz respeito a pertinéncia mesma de se abordar
o0 tema justica no ambito da relacdo ética, pois a afirmacdo do primeiro grupo pode conduzir a
interpretacdes que negariam a presenca da justica nesta relacdo. Se considerassemos que o
termo “justiga” foi utilizado em Totalidade e Infinito de forma provisoria, teriamos que supor
que ndo haveria uma justica “antes do terceiro”, ficando a significagdo de justica no autor
identificada apenas com o puro formalismo expresso na lei ou no célculo, contrariando todo o
sentido da sua filosofia e prescindindo, assim, de praticamente todas as definicdes de justica
que Lévinas fornece em Totalidade e Infinito em nossa conclusao final acerca de uma definicao
abrangente de justica no pensamento do autor.

Nosso entendimento sobre a questdo da ambiguidade do termo “justi¢a” em Lévinas foi
o de que ele utiliza o termo de forma definitiva e que, apesar de ambos 0s grupos construirem
uma argumentacdo coerente, nos situamos no segundo grupo, apenas modificando a divisao
proposta, pois achamos que a justica em Lévinas pode ser melhor observada em trés momentos.
A utiliza¢ao definitiva do termo “justi¢a” em Totalidade e Infinito se comprova tanto pela
necessidade do primeiro momento da justica para os outros dois quanto pela presenca da justica

como relagéo ética em De Outro Modo que Ser.



93

A escolha de abordar Totalidade e Infinito no capitulo 2 se deu pelo fato de que o termo
“justica” neste livro ¢ utilizado predominantemente nas descri¢des de Lévinas sobre a relagdo
ética, correspondendo ao que denominamos primeiro momento da justica. Comegamos a nossa
abordagem de Totalidade e Infinito pela Secéo Il, decisdo decorrente da adogdo da visdo de
Batnitzky sobre a organizagéo deste livro, considerando a Sec¢éo | como um espelho de todo o
livro. Vista desta forma, a exposi¢éo de Totalidade e Infinito comeca de fato pela Secdo 11, com
a descricao da fruicdo e dos outros modos de identificacdo trazidos na se¢do, como habitacéo,
trabalho, posse, etc., lembrando que Totalidade e Infinito faz uma exposicdo didatica, ndo
representando etapas sucessivas do homem, ndo havendo momento que de fato anteceda o
outro.

A Secdo Il nos serviu para mostrar que o “humano” € central no pensamento levinasiano,
que, como Batnitzky afirma, a principal tese de Lévinas € a separacdo e que, nesta exposicao
dos modos de identificacdo, Lévinas ndo se refere a justica. Numa contraposicdo a
argumentacdo moderna sobre justica e direitos, Lévinas diz que promover direitos ancorados
neste ambito da exposicdo seria promover direitos ao que nada é, ao que € pura solidao.

Ao longo de nossa abordagem da Secéo 111, observamos que a relacdo ética é o ponto
central de onde decorre toda a filosofia levinasiana, inclusive a justica, identificando-se a
justica, no seu primeiro momento, com esta relacdo. O que denominamos primeiro momento
da justica é o lugar onde, na anarquia, se fixa o sentido orientador da justica, mas que ja é
justica, s6 que apenas para o Outro. Como vimos, a relacdo ética, diacrbnica, anterior a
consciéncia, instaura o sentido para-o-Outro, a absoluta primazia do Outro, condicéo de refém.
No primeiro momento, o Eu ndo poderia reivindicar a justica para si por se tratar de uma relacéo
com o transcendente, com o que se encontra fora da consciéncia. Apenas pela consciéncia,
sincronizacdo que instaura o sentido inverso, o Eu pode reivindicar a justica para si.

A justica comeca em um ambito de radicalizacdo da separacdo e a relacdo entre justica
e separacdo em nenhum momento do pensamento de Lévinas se desfaz. A relagdo ética é justica
para 0 Outro porque aprofunda ao mesmo tempo que preserva a separagdo do Outro,
instaurando uma diferenca absoluta. A liberdade, que antes da relacdo ética é uma liberdade
ingénua, acritica, que ndo faz teoria, € justificada pela propria preservacdo da separagdo. A
liberdade justificada é o contraponto de Lévinas a argumentacdo moderna da liberdade. Néao é
que Lévinas fale contra a liberdade, é que, para ele, s6 faz sentido falar em liberdade se esta for
em relagdo ao Outro, levando o Outro em consideracéo.

As definicGes de Totalidade e Infinito descrevem a justica como discurso, acolhimento

do discurso, direito a palavra, responsabilidade, como a propria relagéo ética. Na relacao ética,



94

ja hd o reconhecimento de um direito, que € o local de onde decorre a justica, antes mesmo da
consciéncia da justica. O Outro como Mestre, neste momento, comanda o “Nao mataras”. A
relacdo ética € o proprio evento da justica, por ser a preservacao e a realizacdo da separacao.
Duas defini¢des resumem o primeiro momento da justica em Lévinas: “Chamamos justica ao
acolhimento de frente, no discurso” (TL, p. 58) e ““A justi¢a ¢ um direito a palavra” (TL, p. 278).
Estas definicbes ndo deixam de ser verdadeiras em nenhum dos momentos posteriores da
justica. No primeiro momento, devemos observar que a justica é o acolhimento do discurso, a
relacdo ética, e a injustica é tudo aquilo que néo o for, como a relagdo no feminino, a retorica e
0 assassinio.

No capitulo 3, abordamos o segundo momento da justica. Assim como o capitulo 2,
tivemos que abordar uma problematica surgida em meio ao trabalho: a respeito da mudanca de
linguagem realizada por Lévinas entre Totalidade e Infinito e De Outro Modo que Ser. Esta é a
problematica mais ampla na qual se insere a abordada no capitulo 2. Outro fator importante é
que quisemos explicar a passagem da linguagem de Totalidade e Infinito para a De Outro Modo
que Ser.

A referida problematica consiste em que, entre as linguagens utilizadas em Totalidade
e Infinito e De Outro Modo que Ser, ha uma grande diferenca, o que leva os intérpretes a
cogitarem se ha ou ndo uma ruptura no pensamento de Lévinas entre um livro e o outro.
Abordamos esta questédo a partir das considerac@es feitas pelo proprio Lévinas sobre o assunto,
as quais mostram que os termos de De Outro Modo que Ser sdo énfases dos termos de
Totalidade e Infinito e que a linguagem torna-se mais volatil em De Outro Modo que Ser, e da
critica que Derrida faz em seu texto Violéncia e Metafisica, que foi, 0 que é aceito geralmente
pelos estudiosos de Lévinas, o motivo da referida mudanca de linguagem, o que pode ser
confirmado pela ligacdo que observamos entre os assuntos abordados em De Outro Modo que
Ser e Violéncia e Metafisica e pelo texto Derrida Tout Autrement, onde a resposta de Lévinas
a Derrida se da através do binémio Dizer e Dito. Concluimos que, apesar da diferenca de
linguagem, ndo ha uma ruptura no pensamento de Lévinas, apenas a aplicacdo do seu método
enfatico que resulta em novos termos e uma nova linguagem para defender as mesmas teses
principais, enfatizando a subjetividade, colocando um foco ainda maior na relagdo ética e
produzindo novas ideias, e que a principal resposta de Lévinas a Derrida foi realizada atraveés
do destaque do bindmio Dizer e Dito, que desfaz a ambiguidade dos termos “discurso”,
“palavra” e “expressdo” em Totalidade e Infinito, que teria gerado as criticas de Derrida que

citamos.



95

Através de algumas passagens em que Lévinas trata sobre justica em seu primeiro
momento em De Outro Modo que Ser, pudemos concluir que o termo “justica” nao sofreu a
referida correcdo de linguagem realizada entre Totalidade e Infinito e De Outro Modo que Ser,
recordando que todos os trés momentos da justica também estdo presentes neste ultimo.

A secdo “O Argumento” de De Outro Modo que Ser foi abordada tanto para fazer a
passagem entre a linguagem de Totalidade e Infinito e De Outro Modo que Ser quanto para
introduzir as principais argumentacdes deste, preparando o caminho para a argumentacao € a
linguagem que encontramos no capitulo 5, o principal capitulo a respeito do que chamamos
“segundo momento da justica”.

A parte referente ao segundo momento da justica no capitulo 3 deste trabalho foi
composta pela abordagem da Secdo IV de Totalidade e Infinito, Para Além do Rosto, e do
capitulo 5 de De Outro Modo que Ser. Consideramos que as duas partes referidas dizem respeito
ao segundo momento da justica por abordarem a entrada do terceiro no pensamento levinasiano,
descrevendo-a e representando a inser¢do do sujeito separado na sociedade, no todo da
humanidade, mas de forma que este permaneca separado, evento que inaugura o desembocar
da igualdade e da fraternidade na sociedade.

Em De Outro Modo que Ser, o terceiro € uma tercialidade surgida na relacdo ética, que
vai dar origem a consciéncia, chegando, em diversas passagens, a se identificar com a
consciéncia. Esta mesma tercialidade aparece em Totalidade e Infinito no topico O Outro e 0s
Outros, da Secdo 111, mas de forma pouco desenvolvida. J4 em Para Além do Rosto, o terceiro
é representado pelo filho que surge na familia e que inaugura a fecundidade e o futuro infinito.
Sobre isto, concluimos que as duas partes se unem por se referirem a modos diversos de um
mesmo evento. Em De Outro Modo que Ser, Lévinas diz que é da relagdo ética, da proximidade,
gue surge a consciéncia e, portanto, a consciéncia de justica, nascimento da questdo da justica.
Em Para Além do Rosto, ele mostra a familia como ambito refratario a totalidade que se forma
a partir do proprio movimento desta consciéncia, &mbito necessario para a possibilidade de um
sujeito separado em meio a sociedade.

Terminamos por concluir no capitulo 3 que o segundo momento da justica € um
momento de célculo, uma atividade consciente de pesagem, de sincronia, de mediagdo, de
distribuicdo equitativa, que proporciona um alargamento do primeiro momento no sentido de
igual distribuicdo do direito a palavra, de igualdade, o que vem para atender as exigéncias da
entrada do terceiro. O segundo momento vem em virtude do primeiro, pois o acolhimento do
discurso, na relagdo ética, acontece apenas em sentido Unico, de forma que, no frente a frente,

a justica seria apenas para o Outro, negligenciando todos os outros rostos. A partir do céalculo,



96

da consciéncia, surge uma contradi¢do no discurso, uma correcao, sincronizagéo, simetria, que
vai garantir também a separacdo do Eu na relacdo ética, instaurando todo o &mbito do Dito. O
terceiro, como Mestre, neste momento, ordena que o Eu também comande. A partir do segundo
momento da justica, um limite é colocado na responsabilidade e 0 Eu recobra seu rosto, sai da
condicdo de refém e aprofunda a separagdo. E o célculo realizado no segundo momento da
justica que vai permitir uma sociedade da comparagéo de incomparéveis, onde todos sdo iguais,
mas todos tém a primazia, onde todos contam por igual, mas ninguém pode ignorar o rosto do
préximo, onde o rosto conta em relacéo a regra geral, onde a responsabilidade ao outro imediato
é limitada e distribuida, mas permanece infinita, uma sociedade de sujeitos separados do todo
da mesma.

Iniciamos o capitulo 4, sobre o terceiro momento da justica, observando a questdo da
invisibilidade, que extrapola os momentos da relacdo ética e da consciéncia. A partir da
afirmagdo de Lévinas de que “O rosto obceca ¢ mostra-se: entre a transcendéncia e a
visibilidade/invisibilidade” (DOM, p. 172), pudemos observar que a invisibilidade aqui referida
diz respeito a uma omissao de responsabilidade. A relevancia deste significado consiste em ja
se remeter a um ambito pratico, concreto. A interpretacdo de Thomas sobre a ambiguidade da
relacdo com o rosto, quando ja se leva em consideracdo a consciéncia, nos deu a pista de que,
se a consciéncia ja coloca tudo na luz do ser, o rosto torna-se visivel como “pedago de pele”
por detras do qual o interlocutor emerge, a apresentacéo do outro passa a ser falada. A omisséo
de responsabilidade seria realizada entdo pela consciéncia, mas esta s6 poderia assim proceder
com relacdo ao ambito concreto, 0 Eu precisa passar pelo outro sem o olhar. Contudo, esta
relacdo necessaria com a concretude precisa de uma explicacdo mais pormenorizada: 0 modo
em que a consciéncia passa pelo outro sem o olhar, ndo acolhendo o seu discurso, é
enclausurando-o em uma identidade, para isso, necessita ndo apenas possuir uma identidade
para relaciona-lo, mas possuir uma identidade constituida de tamanha fixidez que a
apresentacdo do outro ndo consiga colocé-la em questdo, e esta, para tornar-se tdo fixa, necessita
tanto de concretude quanto de imposicgéo.

Vimos no referido capitulo que os textos de Lévinas possuem uma confuséo entre teoria
e pratica que é apenas aparente, esta mistura quer indicar a tese de que as duas ndo se dao
hierarquicamente, mas sdo feitas concomitantemente. A pratica é um aspecto do pensamento
de Lévinas que nos permite entender como se da a concretude e a imposi¢éo das categorias, ou,
no dizer de Lévinas, as identidades absolutas, que fazem com que o Eu passe pelo outro como
se este fosse invisivel. Abordar a dimensdo pratica, do ambito da concretude, no pensamento

de Lévinas, foi possivel devido ao caminho apontado pelas ambiguidades encontradas nos



97

termos “totalidade” e “infinito”, assim como pela nogdo de “obra”. A consciéncia produz uma
obra, mostrando que o &mbito do Dito se divide em consciéncia e obra, assim, a totalidade é
considerada por Lévinas tanto como reunido ontolégica no ser, quanto obra produzida de forma
aordenar o concreto e que ndo deixa nada escapar a sua ordenacgdo, um totalitarismo, e o infinito
tanto como o Outro interrompendo o movimento ontoldgico da consciéncia, quanto uma ordem
sob controle, realizado por limites, direcionada pelo sentido para-o-Outro, que ndo permite que
a ordenacdo da totalidade se fixe. A totalidade concreta, na qual vai se dar a invisibilidade dos
rostos, € uma obra que imp&e uma ordem, o que pressupde um comando, 0 que nos levou de
volta ao texto de 1953, Liberté et Commandement, como ponto de partida do nosso estudo sobre
as trés possibilidades de sentido do comando na sociedade no pensamento de Lévinas.

Pudemos observar que, em Lévinas, existem trés possibilidades de sentido do comando,
para os quais utilizamos nomenclaturas retiradas dos textos do proprio autor: o sentido dado
por um so6, “perdao e vinganga”, o sentido da razao impessoal, a totalidade e o sentido para-o-
Outro, o infinito ou ordem justa. Os dois primeiros séo tiranias, ficando identificado o sentido
perddo e vinganca como a acdo de um tirano pessoal e a totalidade como dire¢do da razdo
impessoal. Contudo, para entendermos a relacdo entre as possibilidades de sentido e a
subjetividade, iniciamos pela relacdo entre sentido e liberdade encontrada no texto Liberté et
Commandement, onde vimos a subjetividade aparecendo para a sociedade como uma vontade
ou uma liberdade. A relagdo entre a liberdade ou vontade e o sentido é a de que, como a
liberdade ou vontade, as quais subjaz a subjetividade, € uma recusa absoluta a acdo, a presenca
simultanea entre acdo e liberdade s6 se daria na totalidade. O sentido estabelecido por um so,
perddo e vinganca, por causar uma infec¢do na razdo do comandado pelo amor ou pelo medo,
anulando o pensamento livre e tornando aqueles que sofrem a acdo extensfes da razdo e da
vontade do que age, ndo seria de fato uma acdo, mas uma solidao.

A simultaneidade entre vontade ou liberdade e acdo da-se na totalidade, na qual a acédo
viria de uma razdo impessoal, imposicdo de uma razdo ancid a razdo presente, que resulta em
uma situacdo na qual o que sofre a acdo se engaja na totalidade ao mesmo tempo em que é
movido por esta, 0 que permite a existéncia do pensamento livre, que, neste caso, limita-se a
consciéncia da tirania. A razdo impessoal exige todo um aparato concreto, como leis escritas,
instituicbes e Estado, que formam uma ordem fixa, e move atraves deste aparato. Neste
contexto, os que sofrem a acdo sdo movidos como identidades absolutas, o que leva a
invisibilidade dos rostos. A consciéncia do Eu na totalidade esta fechada para a exterioridade,
pois, quando o Outro se apresenta, ela sempre se choca com as identidades absolutas que recebe

da razdo impessoal, ndo havendo como o Outro ser o0 Mestre, ndo havendo justica.



98

O terceiro momento da justica é narrado por Lévinas como uma correcéo da totalidade,
mudanca do sentido estabelecido pela totalidade para o sentido para-o-Outro. Esta correcdo vai
no sentido de interromper a fixidez desta ordem e ndo permitir que ela se fixe totalmente, que
possa sempre ser recolocada em questdo, aproveitando todo o aparato concreto surgido na
totalidade, como as leis escritas, as instituicbes e o Estado, que j& teriam surgido, segundo
Lévinas, para fazer justica ao homem. Lévinas afirma que o sentido da ordem deve ser fundado
no comando do rosto da relacdo ética, o que apontaria a possibilidade de uma nova ordem que
teria sua violéncia reduzida ao minimo necessario. A interrupcdo, que remete aquela realizada
pela ileidade no &mbito do ser, na concretude, se da através da interrupcao incessante da razéo
que ordena, a ordem deixa, assim, de vir de uma razéo impessoal e passa a vir da razdo presente.
Além disso, o acolhimento do discurso pessoal pela ordem deve ser uma possibilidade aberta a
cada um dos sujeitos.

A partir disso, o terceiro momento da justica em Lévinas é pensado como as condi¢des
de uma interrupgéo incessante da ordem, o que vai caracterizar o infinito, a ordem justa. A
referidas condicdes sdo pensadas por duas vias: um Estado limitado e que ja contém em si uma
abertura para o discurso de cada um, que seria o chamado por Lévinas “Estado liberal e
democratico”, e um rol de direitos que permita ao homem nao estar preso a determinismos,
provenientes das totalidades natural e social, que o impegam de pronunciar o seu discurso, o
que Lévinas denominou “direitos do homem”, considerando-0s uma tradugéo do direito original
ao rosto. A ideia de que o aparato concreto formado pelas leis, instituicdes, Estado, etc.,
contenham em si as condic@es de sua incessante interrup¢édo funciona tanto como possibilidade
da justica como um todo, quanto como justificacdo deste préprio aparato e da propria ordem.

Aprofundando mais a questdo da justificagdo em Lévinas, seu pensamento sobre a
justica vai no sentido de fornecer varias justificacdes, como a da liberdade, da ontologia, da
razdo, do comando, da ordem, das leis, das instituicdes, do Estado, etc., ligando-os
definitivamente ao sentido para-o-Outro. Nada do que foi citado deixa de existir, mas seria
desvinculado do aspecto egoista que recebeu na modernidade, mantendo-se a énfase no sujeito,
a defesa do sujeito contra o Estado, a funcdo da razdo em relacdo as condicdes deste sujeito, a
ideia de direitos universais que decorrem desse sujeito como limitag&o do Estado, etc., mas que
vai no sentido da depuracéo do egoismo.

Além disso, os trés momentos da justica explicitados ndo se dariam como superacoes
dos momentos anteriores pelos posteriores, mas como funcionando juntos através da l6gica da
interrupcdo e da traicdo que Lévinas aponta em suas analises sobre a relagdo do bindmio Dizer

e Dito. O dar-se da justica, que deve levar em consideracdo seus trés momentos, pode ser



99

analisado mais detalhadamente em cada um dos ambitos particulares da sociedade, como 0s
tribunais, o Estado, as institui¢fes, etc. Contudo, podemos fazer uma analise geral deste
funcionamento de uma forma simplificada. A justica, acolhimento do discurso, emerge da
relacdo ética e € desta, do direito ao discurso que vem do rosto do Outro, que se chega a questéo
da justica, que demanda o célculo da consciéncia. O célculo da justica vem no sentido de fazer
a distribuicdo do direito ao acolhimento do discurso para todos os Outros e, por fim, para o Eu.
Todavia, a consciéncia possui um determinismo préprio, que trai a justica no seu primeiro
momento. A relacdo entre o sentido original para-o-Outro da justica e o determinismo préprio
da consciéncia serd com base na logica da traicdo e da interrupcdo, a ileidade traz uma
interrupcgdo na consciéncia, trazendo a mesma o sentido da justica, enquanto que a consciéncia
ja é contraria a este sentido, é sincronia. Uma situacao de limitacGes reciprocas se da entre a
responsabilidade e o calculo, mas que ndo pode permanecer em equilibrio, pois a justica se
limitaria a julgamentos pessoais, que, no fim das contas, se confrontariam, razdo confrontada
com razdo, dando origem a guerra e ao modo perddo e vinganc¢a. Portanto, a universalidade
torna-se imperativa para que a justica deixe de ser pessoal. A partir disso, todo um aparato
concreto, uma obra realizada pela consciéncia, € exigido, leis escritas, institui¢@es, tribunais,
Estado, etc., que surge para fixar e universalizar a norma de justica. Todavia, a traicdo da
consciéncia, com seu determinismo proprio, tende a basear este aparato concreto em um sentido
estabelecido pela razdo impessoal. O proprio aparato ganha um determinismo proéprio, trai a
justica. Na narrativa de Lévinas, foi a totalidade que surgiu primeiro, como uma falsa
impessoalidade do sentido, uma imposic¢do de uma razdo ancid a razao presente, que termina
por hierarquizar a sociedade, burocracia e administracdo sdo palavras aqui importantes. A
totalidade impede tanto o frente a frente, de onde a justica emerge, quanto o célculo, resultando
em uma ordem que simplesmente mobiliza identidades absolutas, rostos invisiveis. A ileidade
continua dando o sentido para-o-Outro da justica, mas a razao particular choca-se com a razdo
universal. Surge, entdo, a necessidade de uma corre¢do, que € um servico, no sentido de fundar
0 sentido que rege a ordem no sentido para-0-Outro proveniente do rosto. Este servico, que vai
permitir o terceiro momento da justica, vem no sentido de prover a ordem das condicGes de sua
incessante interrupgéo, transformando a razdo impessoal em razéo presente. Com o advento da
nova ordem, o sentido da justica é dado pelo primeiro momento da justica, o calculo para a
feitura das leis, para os julgamentos e para as negociacdes que reduzirdo a violéncia ao minimo
necessario pelo segundo momento e as condi¢fes de retirada do homem da totalidade e da
incessante interrupcdo da ordem pelo terceiro momento. Desta forma, por interrupgdes nas

traicOes do Dito, teriamos, no pensamento de Lévinas, a justica como um todo, o acolhimento



100

do discurso de cada um pela ordem e a impossibilidade de passar pelo outro sem
responsabilidade.

Por fim, concluimos que a unidade de sentido do conceito de justica na obra de Lévinas,
levando em consideracdo seus trés momentos no intuito de fornecer uma no¢do mais completa
do termo, é que justica para Lévinas é direito a palavra, acolhimento do discurso do Outro,
distribuido através de uma atividade consciente, de sincronia, de célculo, de mediacdo, de
distribuicdo equitativa, que vai criar todo um ambito concreto, como instituicdes, leis, Estado,
tribunais, ciéncia, técnica, etc., limitado e controlado por um rol de direitos que emergem da
relagdo ética e sdo uma traducdo do direito ao rosto e medida de todo direito, base de toda
legislacdo, sempre em crescimento, e que conduz a um Estado capaz de se por em questdo, com
uma legislacdo inacabada, sempre se refazendo pela razdo do presente, buscando uma justica
melhor, capaz de retirar 0 homem dos determinismos das totalidades natural e social,
preservando assim a sua subjetividade, o seu discurso, a sua separacao, diante do todo da
humanidade.



101

REFERENCIAS
AGUIAR. Diogo. O Paradoxo Levinasiano de uma Liberdade Heterondmica. 82 folhas.
Dissertacdo — Universidade Federal de Pernambuco. Recife, 14 de marco de 2014.

ALVES, Marcos. Da Fenomenologia a Etica: Uma breve analise desde o pensamento de
Lévinas. Thaumazein, Santa Maria, ano V, n. 10, p. 43-52, dez., 2012.

BATNITZKY, Leora. Leo Strauss and Emmanuel Levinas: Philosophy and the Politics of
Revelation. Cambridge: Cambridge University Press, 2007.

BECKERT, Cristina. Introduc&o. In: LEVINAS, Emmanuel. De Outro Modo que Ser ou para
la da Esséncia. Lisboa: Centro de Filosofia da Universidade de Lisboa, 2011.

DERRIDA, Jacques. Forga de Lei. S&o Paulo: Martins Fontes, 2010. (Biblioteca do
Pensamento Moderno).

. Violence et Métaphysique: Essai sur la pensée d’Emmanuel Levinas. In: L Ecriture et
Différence. Paris: Editions du Seuil, 1967.

DESCARTES, René. MeditacGes. S&o Paulo: Nova Cultural, 1996. (Colecdo Os Pensadores).

FABRI, Marcelo. Desencantando a Ontologia: Subjetividade e sentido ético em Lévinas.
Porto Alegre: EDIPUCRS, 1997.

HAYAT, Pierre. Une Philosophie de I’Individualisme Ethique. In: LEVINAS, Emmanuel.
Liberté et Commandement. Paris: Le Livre de Poche, 1994.

LEVINAS, Emmanuel. Autrement qu "Etre ou au-Dela de I’Essence. Paris: Le Livre de Poche,
. De Deus que vem a Ideia. Petrépolis: Vozes, 2008.

. De Outro Modo que Ser ou para la da Esséncia. Lisboa: Centro de Filosofia da
Universidade de Lisboa, 2011.

. Descobrindo a Existéncia com Husserl e Heidegger. Lisboa: Instituto Piaget, ?.
. Difficile Liberté. Paris: Le Livre de Poche, 1976.

. Entre Nos: Ensaios sobre a alteridade. Petrépolis: VVozes, 2010.

. Hors Sujet. Paris: Le Livre de Poche, 1997.

. Humanismo do Outro Homem. Petropolis: Vozes, 20009.

. Liberté et Commandement. Paris: Le Livre de Poche, 1994.

. Noms Propres. Paris: Fata Morgana, 2014.



102

. Totalidade e Infinito. Lisboa: Edi¢Ges 70, 2000.

. Transcendance et Hauteur. In: . Liberté et Commandement. Paris: Le Livre
de Poche, 1994.

MADORE, Joél. Ethique et Politique chez Emmanuel Levinas. Ottawa: Université d’Ottawa,
2001.

PELIZZOLI, Marcelo. Levinas: A reconstrucdo da subjetividade. Porto Alegre: EDIPUCRS,
2002.

PINTOR-RAMOS, Antonio. Introduccidn a la edicién castellana. In: Emmanuel Lévinas. De
Outro Modo que Ser o0 mas alla de la Esencia. Salamanca: Sigueme, 2011.

PIVATTO, Pergentino. Responsabilidade e Justica em Levinas. Perspectiva Filosdfica,
Recife, v. 10, n. 19, p. 73-92, jan./jun., 2003.

PLATAO. A Republica. Sdo Paulo: Difusdo Europeia do Livro, 1965.

RICOEUR, Paul. Outramente: Leitura do livro Autrement qu 'étre ou au-dela de [’essence de
Emmanuel Lévinas. Petropolis: VVozes, 2008.

THOMAS, Elisabeth. Emmanuel Levinas: Ethics, Justice and the Human beyond Being. Nova
York; Londres: 2004.

TIMM DE SOUZA, Ricardo. Sujeito, Etica e Histdria: Levinas, o traumatismo infinito e a
critica da filosofia ocidental. Porto Alegre: EDIPUCRS, 1999.



