
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

MICHELY PERES DE ANDRADE  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A REINVENÇÃO DA PERIFERIA NO DISCURSO DAS EXPERIÊNCIAS 

POPULARES EM AUDIOVISUAL 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2013 



1 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM SOCIOLOGIA 
 

 

 

 

MICHELY PERES DE ANDRADE  

 

 

 

 

A REINVENÇÃO DA PERIFERIA NO DISCURSO DAS EXPERIÊNCIAS 

POPULARES EM AUDIOVISUAL  

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-

Graduação em Sociologia da 

Universidade Federal de Pernambuco, 

como exigência para obtenção do título 

de Doutora em Sociologia. 

 

Orientador: Professor Doutor Remo 

Mutzenberg.   

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2013 
 

 



2 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

           Catalogação na fonte 
                                Bibliotecária Divonete Tenório Ferraz Gominho, CRB4-985 
 

 

 

 

 

 

 

A242r      Andrade, Michely Peres de.  

                     A reinvenção da periferia no discurso das experiências populares em 
audiovisual / Michely Peres de Andrade. – Recife: O autor, 2013. 

                     249 f. il. ; 30 cm. 

                    Orientador: Prof. Dr. Remo Mutzenberg 

      Tese (doutorado) - Universidade Federal de Pernambuco. CFCH.                  
Programa de Pós–Graduação em Sociologia, 2013 

  Inclui bibliografia e anexos. 

1. Sociologia. 2. Periferias. 3. Arquivos audiovisuais. 4. Juventude. 5. Política 
cultural.  I. Mutzenberg, Remo. (Orientador). II. Título. 

 

              301 CDD (22.ed.)                   UFPE (CFCH2013-36)  

    

 



3 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Aos meus pais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



5 
 

Agradecimentos  
 

 

 

 

 

 Agradeço, em primeiro lugar, a todos os informantes que contribuíram para a 

realização desta pesquisa. Por compartilharem conosco as suas experiências e por tornar 

o nosso trabalho de campo mais alegre e dialógico. Pela gentileza e por todo o material 

disponibilizado. 

Ao Prof. Remo Mutzenberg por ter me acolhido como sua orientanda. Pelo 

profissionalismo e respeito dedicados a este trabalho. Pelo aprendizado, leveza e 

generosidade prestada nos momentos mais difíceis.  

Aos professores Joanildo Burity, Jonatas Ferreira, Silke Weber e Cynthia 

Hamlin por todo o apoio prestado durante o curso de doutorado. Agradeço pelas 

sugestões de leitura e pelos debates em sala de aula sempre profícuos e inquietantes.   

Aos professores Paulo Marcondes Soares e Maria Eduarda da Mota Rocha pela 

valiosa contribuição durante a defesa de projeto desta tese. Ambos também tiveram 

participação importante na minha formação desde os cursos de graduação e mestrado, 

sendo duas vozes que continuarão me acompanhando em percursos futuros.  

Aos colegas da turma do doutorado pelos momentos felizes compartilhados e 

aos funcionários do PPGS, de modo especial a Vinicius, pela generosidade e eficiência 

com que sempre nos ajudou a resolver os problemas burocráticos. 

À Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior –  CAPES, 

pelo suporte financeiro dado a este trabalho. 

Aos familiares pelos estímulos, amor e alegria de toda vida. Sem eles eu não 

teria conseguido ingressar na vida acadêmica e concluir esta pesquisa. 

A Carlos Holanda pelo suporte emocional nutrido durante toda a nossa trajetória. 

Por todo amor e pela vida feliz que temos construído ao longo desses anos. 

A Julia Benzaquen e a Gabriella Van der Flou por toda amizade e pelo apoio 

dado no momento de tradução do nosso resumo para o inglês e o francês.  

A Roberta Melo pela amizade, companheirismo e leveza.  Agradeço, ainda, a 

todos os amigos e amigas pelo amor, respeito e pelas boas experiências compartilhadas. 

 A todas as personagens periféricas que contribuíram diretamente ou 

indiretamente para a realização deste trabalho. 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Assim como o indigente e as variadas espécies de “inimigos 

internos”, o estrangeiro é um elemento do próprio grupo. São 

elementos que, se de um lado, são imanentes e têm uma posição de 

membros, por outro lado, estão fora dele e o confrontam (Georg 

Simmel).  

 

 

 

Uma chama não perde nada ao acender outra chama (Provérbio 

africano). 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

Resumo 
 

 

 

 

 

O significante periferia, originário do grego perí (em torno) e pherein (levar), tem 

passado por importantes redefinições. Utilizado convencionalmente para designar 

espaços que se encontram afastados de um determinado centro (econômico, social, 

cultural etc.), ele habita o imaginário coletivo e urbano como os locais delimitados 

geograficamente pela pobreza, pela falta e pela violência. Já na teoria sociológica, a 

periferia adquiriu contornos mais amplos para representar os países que continuaram “à 

margem” do modelo hegemônico de modernidade e de desenvolvimento econômico. 

Acompanhando o questionamento epistemológico direcionado ao pensamento 

dicotômico ocidental (West/Rest, centro/periferia, dentro/fora, norte/sul etc.), 

engendrado pelos Estudos Pós-coloniais, realizadores audiovisuais brasileiros passaram 

a articular um discurso de reinvenção da periferia, que transcende a sua dimensão 

geográfica e socioeconômica. Passaram a representá-la como um conceito não binário, 

que envolve diferenças culturais, geracionais, étnico-raciais, de orientação sexual, de 

classe, entre outras. Inserido nesse contexto, este trabalho aborda o processo de 

articulação discursiva dessas diferenças em torno do projeto político-cultural de 

reinvenção da periferia. Partindo da experiência do Festival Audiovisual Visões 

Periféricas, realizado desde 2007 na cidade do Rio de Janeiro, o objetivo da pesquisa foi 

compreender a produção de novos sentidos e discursos atribuídos a esse conceito: a 

periferia plural, imprecisa, ambígua, em movimento, onde os jovens emergem como os 

“porta-vozes” de uma vontade coletiva. Nas análises, utilizamos uma orientação teórico-

metodológica que envolve a Teoria do Discurso e os Estudos Pós-coloniais. 

Investigando os discursos em circulação no Festival, a partir das suas dimensões 

política, social e fantasmática, a proposta foi compreender como são articuladas as 

diferentes demandas em torno desse equivalente comum no qual se transformou a 

periferia. 

 

 

 

Palavras-chave: Periferia, Audiovisual, Juventude, Política cultural, Diferença.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

Abstract 
 

 

 

 

 

The significant periphery, originated from the Greek peri (around) and pherein (to lead), 

has undergone important redefinitions. Conventionally used to designate areas that are 

away from a particular center (economic, social, cultural etc.), it inhabits the collective 

and urban imaginary as the locations as geographically limited by poverty, lack and 

violence. Already in sociological theory, the periphery has acquired broad outlines to 

represent the countries that continued "fringe" of the hegemonic model of modernity 

and economic development. Following the epistemological questioning directed at 

Western dichotomous thinking (West / Rest, center / periphery, inside / outside, north / 

south etc..), engendered by Postcolonial Studies, audiovisual Brazilian filmmakers 

began to articulate a discourse of reinventing the periphery, which transcends its 

geographic and socioeconomic dimension. Started to represent it not as a binary concept 

but involving generational, ethnicity, race, sexual orientation, class differences, among 

others. Inserted in this context, this thesis discusses the process of discursive 

articulation of these differences around the political-cultural reinvention of the 

periphery. Based on the experience of Peripheral Visions Audiovisual Festival, held 

since 2007 in the city of Rio de Janeiro, the research objective was to understand the 

production of new meanings and discourses attributed to this concept: the plural, 

inaccurate, ambiguous, moving periphery, where young emerge as "spokespersons" of a 

collective will. In the analyzes, we used a theoretical and methodological orientation 

that involves Discourse Theory and Postcolonial Studies. Investigating the discourses 

circulating in the Festival, from its political, social and phantasmagoric dimension, the 

proposal was to understand how the different demands are articulated around this 

common equivalent which became the periphery. 

 

 

 

Keywords: Periphery, Audiovisual, Youth, Cultural policy, Difference. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



9 
 

Résumée 
 

 

 

 

 

La signification du mot périphérie, du grec peri (environ) et pherein (amener), a subi 

d'importantes redéfinitions. Traditionnellement utilisé pour désigner des zones éloignées 

d'un centre, qu’il soit économique, social, culturel, etc., il habite l'imaginaire collectif et 

urbain comme des lieux géographiquement caractérisés par la pauvreté, le manque et la 

violence. Néanmoins, dans la théorie sociologique, le terme périphérie a acquis une 

signification plus large, il se réfère aux pays qui continuent «à la marge» du modèle 

hégémonique de la modernité et du développement économique. Suivant le 

questionnement épistémologique de la pensée dichotomique occidentale (West / Rest, 

centre / périphérie, intérieur / extérieur, nord / sud, etc.), engendré par les Etudes 

postcoloniales, des réalisateurs brésiliens ont développé un discours de réinvention de la 

périphérie, qui transcende les seuls aspects géographiques et socio-économiques. Ils ont 

commencé à le représenter comme un concept non-binaire, englobant des différences 

culturelles, générationnelles, ethnico-raciales, sociales, d'orientation sexuelle, entre 

autres. Inséré dans ce contexte, le présent document examine le processus d'articulation 

discursive de ces différences autour du projet politico-culturel de réinvention de la 

périphérie. Partant de l'expérience du Festival audiovisuel Visions périphériques, 

organisé depuis 2007 à Rio de Janeiro, l'objectif de la recherche a été de comprendre la 

production de nouvelles significations et de nouveaux discours attribués à cette notion: 

la périphérie plurielle, imprécise, ambigüe, en mouvement, où des jeunes émergent 

comme «porte-parole» d'une volonté collective. Dans les analyses, nous prenons la 

Théorie du discours et les Etudes postcoloniales comme orientation théorique et 

méthodologique. Enquêtant sur les discours qui circulent dans le Festival, à partir de 

leurs dimensions politiques, sociales et fantasmagoriques, le but a été de comprendre 

comment les différentes demandes sont articulées autour de cet équivalent commun qui 

est devenue la périphérie. 

 

 

Mots-clés: Périphérie, Audiovisuel, Jeunesse, Politique culturelle, Différence. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

Sumário 
 

 

 

 

 

 
Introdução  11 

 

 

Capítulo I 

 

 

Cultura, política e diferença em tempos de globalização  21 
 

1.1 A virada cultural: aspectos empíricos e epistemológicos  21 

1.2.Cultura, juventude e reconhecimento social  32 

1.3 Políticas culturais para além do consenso   40 

1.4 Descolonização da mente: a periferia pelo avesso  45  

 

 

Capítulo II 

 

A contribuição da Teoria do Discurso para o estudo do “cinema de periferia”  52 

 

2.1 Lutas articulatórias, hegemonia e diferença  52 

2.2 Articulando as lógicas social, política e fantasmática  65 

2.3 Festival Visões Periféricas e o Fórum de Experiências Populares em Audiovisual 69 

2.3.1 Sobre o trabalho de campo e a construção do corpus da pesquisa 73 

 

 

Capítulo III 

 

Primeira formação discursiva: Estado, cultura e o tema da juventude no Brasil  84 

 
3.1 O surgimento de um inimigo interno  85 

3.2 Da docilização do nacional-popular à valorização do capital cultural das favelas  91 

3.3 Transe e autoritarismo: a consolidação da Indústria Cultural brasileira  102 

3.4 Leis de incentivo à cultura e confluência perversa em tempos neoliberais  110 

3.5 Aventura antropológica e o discurso do protagonismo juvenil 117                                                                           

 

 

Capítulo IV 

 

 

Segunda formação discursiva: A trajetória das experiências populares em audiovisual 129 

 

4.1 Genealogias possíveis: Cineclubismo, CPC, Cinema Novo 130 

4.2 Do vídeo militante à Educomunicação  140 

4.3 Cultura Digital e poder público: políticas de inclusão ou de democratização?  149 

 

 

Capítulo V 

 

Periferia como unidade precária: a construção de uma vontade coletiva  156 

 

 

 



11 
 

5.1 Cultura e poesia: do princípio de transformação social ao consumo pastichizado 157 

5.2 A demanda que vem das ruas  177 

5.3 O outro lado do desenvolvimento e da “gentrificação”  182 

5.4 Quando sexualidade é periferia  188 

5.5 Mapeando outras fronteiras  194 

5.6 A periferia como projeto político-cultural  200 

 

 

Considerações finais 215 

 

 

Bibliografia 220 
 

Documentos consultados na Internet 229 

 

Anexos  231 

 

Anexo 1: Roteiro de entrevistas 

Anexo 2: Texto de divulgação da primeira edição do Festival Visões Periféricas, realizado em 2007 

Anexo 3: Carta da Maré, elaborada no primeiro Visões Periféricas em 2007  

Anexo 4: Organização do Fórum de Experiências Populares em Audiovisual (2008) 

Anexo 5: Relato do I Encontro do Fórum de Experiências Populares em Audiovisual / FEPA/ 2008 

Anexo 6: Texto de divulgação do Seminário Deseducando o olhar, ocorrido na edição de 2009 

Anexo 7: Convocatória da Secretaria do Audiovisual para a composição do Conselho Executivo. 

Documento disponibilizado na antiga página do FEPA Brasil  

Anexo 8: Diretrizes gerais do Festival Visões Periféricas, edição de 2010.  

Anexo 9: Criação da Rede de Experiências Ibero-americanas em Educação Audiovisual (Miradas em 

movimento - edição de 2010) 

Anexo 10: Registros fotográficos  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



12 
 

Introdução   

 

 “A periferia está na moda”, afirmam os protagonistas do mainstream cultural 

brasileiro. Após ter adentrado os museus de arte contemporânea e a agenda cultural de 

cidades como Recife, São Paulo e Rio de Janeiro, a chamada “estética da periferia” ou 

“cultura da periferia” tem se transformado, mais uma vez, em alvo de discussões. Estas, 

por outro lado, nem sempre se mostram fecundas, seja na academia ou fora dela.  

Certamente, as origens do debate aqui proposto datam de um período mais 

remoto, encontrando no contexto atual apenas uma renovação. Como se sabe, alguns 

dos movimentos socioculturais que se fizeram tão presentes no cenário cultural 

brasileiro, a partir da década de 1960, perceberam nas favelas e periferias urbanas, um 

espaço marcado por relações horizontalizadas, pelo comunitarismo e por manifestações 

populares que de alguma forma se contrapunham a um ideário de desenvolvimento em 

voga na época.  

Nesse contexto, o capital cultural oriundo das favelas e demais espaços 

populares passa a ser valorizado por um segmento da classe média brasileira. São 

estudantes universitários, artistas e agentes do setor cultural, definidos por Maria Alice 

Rezende de Carvalho (1994) como uma “intelligentsia sem lugar”, “que havia 

permanecido apartada do grande movimento de incorporação da intelectualidade carioca 

às agências culturais do Estado, em curso desde Vargas” (CARVALHO, 1994, p. 102). 

O cinema nacional, nesse horizonte, se transformou em palco de representações 

que traziam as favelas e os sertões brasileiros como redutos do “autêntico Brasil” 

(GALVÃO & BERNARDET, 1983). O Neorrealismo de Nelson Pereira dos Santos, 

considerado um dos precursores do Cinema Novo, levou para as telas o cotidiano do 

sertanejo em meio à seca, as manifestações religiosas de matriz africana, as favelas e 

escolas de samba do Rio de Janeiro, inaugurando uma série de imagens que se 

tornariam frequentes na história do cinema brasileiro.  

Por outro lado, já no final de 1970, podemos identificar alguns questionamentos 

em torno da legitimidade dos artistas, sobretudo, os cineastas, de falar pelos que 

protagonizam esse “Brasil autêntico”. Realizadores como Arthur Omar levaram a cabo a 

respectiva discussão, ao alegar que a questão central a ser problematizada passava pelas 

formas colaborativas na construção da obra com o grupo ou população a ser 

representada. Ele insistia na necessidade da construção de um espaço intersticial, que 



13 
 

possibilitasse a negociação entre as diversas vozes que circulam na realização da obra. 

Isso garantiria a participação efetiva desse “Outro” (sertanejo, favelado, indígena, 

quilombola etc.) na elaboração das representações sobre si mesmo, deslocando-o do 

lugar de objeto passivo do olhar do cineasta (SHOHAT e STAM, 2006).  

O mencionado debate está intimamente ligado àquilo que Michel Foucault, em 

meados da década de 1970, denominou de insurgência dos saberes locais e menores 

(FOUCALT, 1999). Ademais, traz à tona as suas reflexões acerca do imbricamento 

entre poder e produção de conhecimento, que servirão de inspiração, posteriormente, 

para diversos teóricos pós-estruturalistas. Além destes, podemos sublinhar a 

importância da busca de Frantz Fanon por uma reinscrita do mundo moderno visto pela 

perspectiva do negro e do colonizado em Les Damnés de la Terre (1961).  

Essa obra irá repercutir fortemente sobre os Estudos Culturais e o movimento 

teórico que ficou conhecido como Pós-colonialismo. Ambos são marcados pela 

proposta de revisão discursiva das representações hegemônicas que têm caracterizado o 

pensamento moderno, marcadamente eurocêntrico e repleto de binarismos – west/rest, 

alto/baixo, centro/periferia, dentro/fora, tradição/modernidade, 

desenvolvidos/subdesenvolvidos (COSTA, 2005, p. 86).  

Tal revisão contribuiu para que diversos cineastas, antropólogos e cientistas 

sociais “da diáspora” começassem a questionar a capacidade/legitimidade dos artistas e 

acadêmicos “do centro” em representar o Outro, a saber, os conhecidos como 

“colonizados”, “minoritários” e “periféricos”.  

Dito isto, enquanto produções significativas ocorriam no campo da teoria social, 

desestabilizando antigos paradigmas, os cursos universitários de cinema já se 

propagavam no Brasil e, entre 1980 e 1989, muitas experiências começaram a integrar e 

a dar forma ao movimento de vídeo popular. Das iniciativas pioneiras, podemos citar a 

TV dos Trabalhadores, em São Bernardo; o Centro de Documentação e Memória 

Popular, em Natal; a TV Viva, de Olinda; a TV Bixiga e o Centro de Trabalho 

Indigenista, em São Paulo, dentre outras (SANTORO, 1989, p. 79-80).   

As oficinas de vídeo voltadas para os setores populares começavam a despontar, 

dando continuidade a um processo que possui suas raízes no cineclubismo e no vídeo 

militante, este idealizado em pleno período da ditadura militar. O objetivo principal 

repousava na luta pela democratização dos meios de comunicação e na diversificação do 

seu conteúdo, através da produção de imagens alternativas em relação àquelas 

vinculadas pelo cinema comercial e outros canais de comunicação hegemônicos.   



14 
 

Mas foi durante as décadas de 1990 e 2000, que as oficinas de vídeo popular 

começaram a ganhar maiores proporções. Esse crescimento estará atrelado, sobretudo, 

ao barateamento e à miniaturização da tecnologia audiovisual, junto às políticas 

públicas destinadas ao setor da cultura. De acordo com o Fórum de Experiências 

Populares em Audiovisual, em 2008, havia cerca de 200 entidades desenvolvendo 

trabalhos na área de formação audiovisual ligada aos espaços populares em todo o país 

(VISÕES PERIFÉRICAS, 2008). Hoje, sabemos que esse número triplicou.  

Essas experiências surgem de coletivos artísticos, ONGs, Pontos de Cultura, 

movimentos sociais e redes, que percebem na educação popular em audiovisual um dos 

recursos disponíveis na sua intervenção junto ao movimento ou comunidade do qual faz 

parte. Frequentemente, há um trabalho de apropriação do audiovisual concomitante à 

utilização de outras linguagens, como a música, o teatro, a literatura, o artesanato, o uso 

das mídias livres etc. 

É importante enfatizar que o fenômeno do “audiovisual de periferia” ou “cinema 

de periferia”, como tem sido chamado, consegue articular uma rede que envolve não 

apenas formadores e realizadores de audiovisual, mas também um conjunto de 

iniciativas voltadas para a exibição e circulação desses produtos. Essa circulação é feita 

através de festivais e mostras, cineclubes e espaços culturais nas próprias comunidades, 

além de plataformas on line de disponibilização de vídeos
1
. 

Em linhas gerais, o interesse de diversos setores populares pelo audiovisual 

reflete a importância que essa linguagem adquiriu na luta por reconhecimento nos 

espaços públicos. Como afirmam Ella Shohat e Robert Stam, “nos campos de batalha 

simbólicos dos meios de comunicação de massa, a luta por representação tem 

correspondência com a esfera pública” (SHOHAT e STAM, 2006, p. 267).  

Para Sarita Albagli e Maria Lucia Maciel (2011), vislumbramos uma 

reconfiguração do político, em que a adoção e a difusão generalizadas das formas de 

comunicação digital, especialmente a Internet, desempenham papel crucial. Trata-se, 

portanto, de um campo importante de disputa de poder, envolvendo tanto poderes 

dominantes e antigos atores, como novas formas de resistência. Nesse sentido, “não 

apenas as dimensões política e econômica estão hoje imbricadas nas relações entre 

informação e poder, como também aí se entrelaça e adquire nova proeminência a 

                                                           
1
 O site http://www.kinooikos.com é considerado um dos mais ativos e importantes desse cenário. Nele, o 

leitor poderá encontrar parte significativa dos vídeos analisados neste trabalho. Outros podem ser 

encontrados em sites como o youtube. Os endereços encontram-se descritos no capítulo metodológico.  

http://www.kinooikos.com/


15 
 

dimensão cultural, assim como o papel das dinâmicas intersubjetivas e da linguagem” 

(ALBAGLI e MACIEL, 2011, p. 18).  

Sob essa perspectiva, ao se apropriarem da Internet e da tecnologia audiovisual, 

moradores de favela, quilombolas, indígenas, feministas, gays, entre outros, têm a 

oportunidade de construir discursos diferenciados sobre si mesmos e desestabilizar 

antigas representações hegemônicas. Nesse horizonte, os discursos audiovisuais se 

tornam palco de disputas de sentido, não menos políticas, uma vez que a presença dos 

discursos da lei, do poder público, da família, do mercado, entre outros, também se 

fazem presentes, atualizando novas relações de poder.  

Através das articulações ocorridas em nível nacional nos últimos anos, uma 

parcela significativa das chamadas experiências populares em audiovisual tem 

construído fóruns e redes com vistas à elaboração de políticas audiovisuais mais 

democráticas. Além disso, essas experiências têm encontrado nos festivais, cineclubes e 

redes, uma estratégia de visibilidade. Dentre os festivais de maior projeção no país, 

podemos destacar o Festival Audiovisual Visões Periféricas, que delineamos como 

campo de análise desta pesquisa, devido a sua importante participação na consolidação 

dos programas e editais coordenados pelo Ministério da Cultura (MinC) e pela 

Secretaria do Audiovisual (SAV) nos últimos anos. 

Os participantes do Festiva15l Visões Periféricas produzem desde vídeos 

elaborados por jovens moradores de favelas, até documentários realizados por 

comunidades ciganas, indígenas e quilombolas. São grupos que utilizam o audiovisual 

na sua mais plena heterogeneidade, englobando uma variedade de formatos, estilos e 

suportes distintos.  

Os suportes podem ser o cinema, a televisão, o vídeo analógico ou digital, além 

da internet.  Abrangem os formatos de curtas, médias ou longas-metragens, nos gêneros 

ficção, artístico (vídeo-arte) ou documentário, além de programas de televisão e 

videoclipes. Essas produções podem ser do tipo “caseira”, realizadas com poucos 

recursos (utilizando câmeras portáteis, por exemplo), ou mais rebuscadas, envolvendo 

equipes e estruturas maiores.  

Organizado pela primeira vez em 2007 pelo Observatório de favelas, localizado 

no Complexo da Maré, no Rio de Janeiro, o foco do Festival Visões Periféricas estava 

voltado, sobretudo, para as produções realizadas nas periferias urbanas e favelas 

brasileiras. A proposta era reunir e dar visibilidade aos grupos envolvidos com a 



16 
 

produção de discursos alternativos em relação aos moradores de favelas, desmitificando 

as imagens estereotipadas que circulam nos grandes meios de comunicação.  

Além das exibições de vídeos, também ocorreram diversos debates com 

representantes de instituições de ensino, pesquisadores e jovens realizadores 

audiovisuais. Desses debates originou-se o FEPA – Fórum de Experiências Populares 

em Audiovisual, que veio afirmar “a necessidade de um reconhecimento público das 

produções periféricas, bem como adequações das políticas públicas para essas 

expressões populares” (VISÕES PERIFÉRICAS, 2007).  

A partir da organização de várias entidades em torno da elaboração da Carta da 

Maré
2
, a rede de articulação entre os grupos associados ao FEPA já conseguiu algumas 

conquistas importantes para o audiovisual brasileiro e para o reconhecimento da 

apropriação audiovisual por grupos subalternizados. Após a reunião de 2007, o Fórum 

passou a integrar o Conselho Consultivo da Secretaria de Audiovisual através de uma 

votação entre os conselheiros existentes desde 2003. Além disso, a SAV criou um edital 

público específico para as produções “egressas de projetos sociais”. Hoje, um dos seus 

objetivos consiste na “inclusão de moradores de áreas periféricas na criação de 

conteúdos audiovisuais e no contato com novas tecnologias” (MINC, 2007). 

 Além dessas conquistas, desde 2008, têm ocorrido algumas mudanças 

significativas no formato do Festival. Além de dissociar-se do Observatório de Favelas, 

a organização criou uma rede ibero-americana e tem realizado um trabalho de 

contestação dos sentidos convencionais atribuídos ao significante “periferia”.  Dito isto, 

compreendendo as atuais experiências populares em audiovisual e o Festival Visões 

Periféricas como palcos de articulações discursivas, a pesquisa que se segue tem como 

objetivo analisar o processo pelo qual diferentes demandas têm sido articuladas 

discursivamente em torno do significante “periferia”.  

No contexto de imbricamento entre a expansão do significante periferia, 

empreendido pelas experiências populares em audiovisual, e a hipervalorização da 

juventude como sujeito de direitos, interessa-nos responder às seguintes questões: quais 

são os novos sentidos e os discursos produzidos sobre a “periferia”? No que consiste o 

“cinema de periferia”? Qual o local do jovem nesse processo? Quais são as diferenças 

representadas e como essas demandas são articuladas no contexto do Festival? Qual o 

                                                           
2
 A carta da Maré está disponível na íntegra em anexos, no final deste trabalho.  



17 
 

local do poder público nos discursos produzidos pelos diferentes atores sociais 

representados? Quais discursos são incorporados e atualizados?  

Para responder a essas questões, optamos pela adequação da Teoria do Discurso 

e da já citada Teoria Pós-Colonial ao campo de pesquisa proposto. De acordo com a 

Teoria do Discurso de Ernesto Laclau e Chantal Mouffe, o político corresponde a uma 

ontologia do social, onde o poder é inerradicável. Trata-se de um campo de batalha no 

qual se enfrentam diversos projetos distintos, culturais, de classe, de gênero, étnico-

raciais etc., sem possibilidade alguma de conciliação final, uma vez que a construção da 

hegemonia é sempre um processo indecidível e inacabado. Os projetos hegemônicos são 

estruturados discursivamente, e aí política e cultura são indissociáveis.  

A Teoria do Discurso possui um entendimento do fazer artístico e dos 

movimentos culturais como espaços de manifestação do político e do antagonismo, 

onde a construção de um projeto hegemônico é sempre uma disputa de sentidos, 

discursiva, não menos material e institucional. Nesse processo, alguns elementos são 

sedimentados e outros são ocultados, silenciados, como se estivessem ausentes. Tal 

ausência ou diferença, por outro lado, não deixa de ser constitutiva na construção de 

novas identidades ou projetos.  

Desse modo, utilizando o modelo teórico proposto, responderemos às questões 

da pesquisa a partir de dois níveis de articulação discursiva:  

 A partir das falas de participantes do Visões Periféricas, coletadas em entrevistas 

e em eventos realizados pelo Festival.  

  A partir das falas e dos discursos construídos nos vídeos exibidos. 

Devido à quantidade e à extensão do material audiovisual disponível para 

análise, enfatizo àquele no formato de curta-documentário, exibido entre 2009 e 2011. 

Foi realizado um mapeamento das temáticas mais trabalhadas nesses vídeos para, em 

seguida, analisar as suas narrativas. Delineada rapidamente o campo de análise desta 

pesquisa, passaremos agora à organização do trabalho escrito: 

O primeiro capítulo tem como objetivo apresentar ao leitor o debate teórico em 

torno da centralidade da cultura nas sociedades contemporâneas, assim como o seu 

imbricamento com a política. Além desta, destacaremos o recurso à juventude como 

agente de mudança social e alguns apontamentos teóricos a respeito da visibilidade das 

diferenças em tempos de globalização. No conjunto dos autores utilizados, nesse 

momento, foi dada a ênfase às contribuições de Stuart Hall, George Yúdice, Fredric 

Jameson, Terry Eagleton, Nancy Fraser, Alberto Melucci e dos Estudos Pós-coloniais, 



18 
 

que atualmente tem investigado as implicações da chamada “virada cultural”, ocorrida 

nos níveis empírico e epistemológico.  

O segundo capítulo, por conseguinte, aborda a contribuição teórico-

metodológica de Ernesto Laclau e Chantal Mouffe. A partir dele, será delineado o 

caminho metodológico percorrido, além da construção do corpus da pesquisa e dos 

métodos utilizados. Nesse momento, o leitor também terá acesso à ficha técnica e ao 

endereço virtual de cada vídeo analisado.   

Iniciando o processo de análise, o terceiro capítulo aborda as principais políticas 

públicas destinadas aos setores da cultura e do audiovisual, ocorridas em quatro 

momentos distintos na história do país: a emergência da gestão pública de cultura no 

Estado Novo; o período da ditadura militar e o fortalecimento da Indústria Cultural no 

Brasil; o modelo neoliberal proposto pelos governos de Fernando Collor/Itamar Franco 

e FHC e, por último, as mudanças ocorridas na gestão de Gil/Lula, particularmente, 

àquelas advindas da consolidação do Programa Cultura Viva e da ação Pontos de 

Cultura. É importante enfatizar que a problemática relação entre Estado, cultura e 

sociedade civil, bem como as mudanças ocorridas na percepção sobre a juventude, 

especialmente, o jovem pobre urbano, são aspectos que tangenciam o debate e que 

também se farão presentes nesse momento.  

Já o quarto capítulo analisa a trajetória das experiências de educação popular em 

audiovisual no país. O trabalho genealógico proposto tem como objetivo recuperar os 

sentidos atribuídos à apropriação audiovisual – o tomar a câmera para si – como 

exercício político. Desse modo, faremos um caminho que vai do vídeo militante à 

chamada “Educomunicação”, passando pelo movimento cineclubista, a produção do 

CPC e o “Quarto cinema”. Realizado o levantamento, passaremos à emergência da 

tecnologia digital, onde uma discussão em torno do papel das novas tecnologias de 

informação e comunicação e as políticas de “inclusão digital” se fará presente. 

Por último, o quinto capítulo traz as análises sobre o projeto de reinvenção da 

periferia no discurso das experiências populares em audiovisual contemporâneas. As 

análises enfatizam o processo de articulação discursiva entre as diferentes demandas e 

“posições de sujeito”
3
 representadas no Festival, em torno do equivalente periferia, além 

do papel dado à juventude e às tecnologias digitais nesse processo.  

                                                           
3
 O conceito é utilizado pela Teoria do Discurso para compreender a diferenciação social marcante dos 

movimentos sociais na contemporaneidade, em contraposição a uma ideia de “fragmentação social”. 

Todos os conceitos utilizados serão expostos de maneira aprofundada no segundo capítulo.  



19 
 

Esses são alguns dos aspectos que ganham vida nas análises do material coletado 

e construído ao longo da pesquisa. Nas linhas que se seguem, visualiza-se um trabalho 

de orientação sócio histórica, uma vez que as pesquisas genealógicas foram 

imprescindíveis para a construção do olhar sociológico sobre o cenário estudado. 

 A análise das articulações discursivas que colocam o significante periferia em 

movimento ocorre, portanto, a partir da utilização da Teoria do Discurso e da 

abordagem Pós-Colonial para a compreensão das permanências e mudanças sociais 

identificadas no campo do audiovisual e das políticas culturais ao longo do século XX. 

Com isso, delineados os caminhos teóricos e metodológicos percorridos, passaremos a 

responder às questões que inquietam e dão sentido a esta tese.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 
 

Capítulo I 

 

1.  Cultura, política e diferença em tempos de globalização  
 

 

Embora a centralidade dada a categorias como cultura, diferença, juventude e 

reconhecimento seja um fenômeno relativamente recente, as suas implicações para o 

campo da política reverberam-se num extenso debate teórico e epistemológico. Para os 

fins da pesquisa, elencamos algumas das contribuições mais significativas sobre o tema, 

embora nem sempre convergentes.  

Algumas dessas perspectivas obscurecem, muitas vezes, o legado dos clássicos 

da teoria social, com o abuso de novas terminologias, numa espécie de 

“hipercodificação”.  Diante da amálgama de conceitos e referências, o objetivo aqui será 

construir o percurso teórico, que possa garantir a compreensão dos discursos produzidos 

no contexto das experiências populares em audiovisual.  

Muitas das abordagens aqui adotadas percebem a cultura como um dos 

elementos mais dinâmicos e imprevisíveis das mudanças históricas do novo milênio. 

Desde Antonio Gramsci tem-se afirmado que as lutas pelo poder frequentemente são 

simbólicas, discursivas, e não apenas restritas a formas físicas e coercitivas. Por outro 

lado, como sugere Stuart Hall (1997), a expansão das tecnologias de informação e 

comunicação e a aposta na cultura como um meio para a instauração de uma nova 

ordem social, pautada no pluralismo, na participação e na cidadania asseguradas, tem 

ocorrido devido a uma revolução cultural, também conhecida como “virada cultural”, 

perceptível nos níveis empírico, substantivo e material da palavra. Vamos a essa 

discussão.  

 

 

1.1 A “virada cultural”: aspectos empíricos e epistemológicos  

 

 

Redefinindo as categorias do marxismo clássico, os Estudos Culturais, 

particularmente as reflexões de Stuart Hall (1997), sugerem que o setor dos meios de 

comunicação é, ao mesmo tempo, parte da infraestrutura material das sociedades 



21 
 

modernas e um dos principais meios de circulação das ideias e imagens vigentes nestas 

sociedades, isto é, da sua superestrutura. Os grandes meios sustentam os circuitos 

globais de trocas econômicas dos quais depende todo o movimento mundial de 

informação, conhecimento, capital, investimento, produção de bens, comércio de 

matéria prima e marketing de produtos e ideias. 

Como observou David Harvey (2007), a formação de um mercado global de 

ações e de negócios, envolvendo moedas e taxas de juros, conjuntamente com a 

acelerada mobilidade geográfica de fundos, significou a formação de um mercado 

mundial único de valores e de crédito. Isso tornou realidade o que Marx já enunciava 

sobre o surgimento de um mercado global, embora diferenças significativas devam ser 

ressaltadas. Aos recursos que antes iam para a indústria pesada do século XIX, como 

carvão, ferro e aço, na virada do terceiro milênio, somam-se as novas tecnologias de 

comunicação digital e os softwares da Idade Cibernética (HARVEY, 2007). 

Tentando compreender a centralidade da cultura nas sociedades contemporâneas, 

tão referenciada pelos teóricos dos Estudos Culturais, Stuart Hall (1997) ressalta duas 

dimensões das mudanças em curso. A primeira delas é empírica, dando maior 

visibilidade aos seguintes aspectos: 1) a ascensão dos novos domínios, instituições e 

tecnologias associadas às indústrias culturais, que transformaram as esferas tradicionais 

da economia, indústria, sociedade e da cultura em si; 2) a cultura vista como uma força 

de mudança histórica global; 3) a transformação cultural do cotidiano e, por último, 4) a 

centralidade da cultura na formação das identidades pessoais e sociais. São domínios, 

obviamente, imbricados entre si e que consistem na dimensão empírica da centralidade 

da cultura, observada a partir de meados do século XX.  

A segunda dimensão identificada por Hall é de ordem epistemológica, 

frequentemente denominada de “virada cultural”. De acordo com o autor, nas últimas 

décadas, as ciências humanas foram palco de debates e de mudanças teóricas 

significativas, sendo uma delas a própria revisão da noção de cultura, que abandonou o 

antigo status de “variável dependente" e passou a ser concebida como uma condição 

constitutiva da vida social.   

A virada cultural de cunho epistemológico a qual Stuart Hall se refere teve início 

com as mudanças de interesse em relação à linguagem, ocorridas na filosofia e demais 

áreas das humanidades, tais como a própria linguística e a psicanálise. Voltaremos a 

essa discussão ao tratarmos das implicações da virada cultural para a Análise do 

Discurso e a Teoria do Discurso.  Por ora, basta lembrar que a ênfase dada à linguagem 



22 
 

por autores como Michel Foucault, Wittgenstein e Lacan consistiu numa mudança 

epistemológica que possui suas raízes ainda na origem das ciências sociais, 

particularmente, com as críticas de Max Weber e do interpretativismo ao positivismo e 

seus anseios de imparcialidade, neutralidade e objetividade.  

Essa constatação é importante para não sermos injustos com alguns clássicos da 

Sociologia, já que a tão mencionada “virada cultural” tem sido frequentemente 

apresentada como uma total ruptura no universo teórico das ciências sociais.  Sobre esse 

aspecto, Stuart Hall (1997) vem afirmar que mesmo na sociologia dominante, houve a 

presença de tradições que privilegiaram o significado e a interpretação como recurso 

analítico e metodológico. A maior entre elas, sem dúvida, consiste no legado weberiano 

e sua “sociologia compreensiva”, que definiu como objeto da investigação sociológica a 

“ação social”, relevante devido aos seus sentidos compartilhados (HALL, 1997).  

Ressaltando a contribuição de Weber para os Estudos Cultuais, Stuart Hall 

(1997) segue afirmando o quão é precitado delegar à virada cultural qualquer tipo de 

ineditismo. Talvez ela deva ser compreendida mais como uma reconfiguração de 

elementos, alguns dos quais sempre estiveram presentes na análise sociológica, agora 

associada a novos preceitos, em particular, o foco na linguagem e na cultura como área 

substantiva, e não simplesmente como aquela que servia de elemento de integração para 

o restante do sistema social.  

Dentre os principais colaboradores dessa reconfiguração epistemológica, 

podemos citar a Teoria Crítica e a Escola de Frankfurt; o estruturalismo francês de Lévi-

Strauss e Roland Barthes; os Estudos Culturais na Inglaterra, com Raymond Williams e 

Hoggart; além da semiótica francesa; dos teóricos pós-estruturalistas; dos trabalhos de 

Michel Foucault e sua ênfase no discursivo; a teoria feminista; a psicanálise; os estudos 

do cinema, da mídia e das comunicações, assim como as formas não reducionistas do 

marxismo, especialmente as ligadas à obra de Antonio Gramsci e o conceito de 

hegemonia (Hall, 1997).  

Desse modo, torna-se extremamente importante reconhecer não apenas as 

rupturas e mudanças teóricas ocorridas a partir da segunda metade do século XX, mas 

as possíveis afinidades e continuidades entre as velhas e as novas tradições, como, por 

exemplo, entre a clássica sociologia compreensiva de Weber e a ênfase foucaultiana no 

papel do discursivo.  

Com esses autores aprendemos que a cultura sempre está inscrita no interior das 

relações de poder. O exemplo dado por Hall é relevante, nesse sentido. Ele lembra que 



23 
 

até décadas atrás, as relações familiares, de gênero e sexuais eram definidas como fora 

do domínio do poder, quer dizer, como esferas da vida nas quais a palavra política não 

tinha qualquer relevância ou significado. Teria sido impossível conceber uma política 

sexual sem que houvesse alguma mudança na definição do que consiste o político. Da 

mesma maneira, só recentemente, desde que o feminismo redefiniu o político, é que 

passamos a reconhecer que há uma política do privado.  

Da mesma forma, a economia não pode ser compreendida como indissociável da 

cultura e vice e versa. Por exemplo, a distribuição da riqueza e dos recursos econômicos 

tem efeitos materiais reais e tangíveis para os ricos e os pobres da sociedade. Entretanto, 

a questão sobre a distribuição da riqueza vigente, se esta é ou não justa, é uma questão 

de significado, quer dizer, depende de como são definidas justiça e equidade. Nessa 

direção, as nossas ações econômicas serão condicionadas, em parte, segundo a posição 

que tomarmos com respeito a estas definições, que são articulações discursivas. 

A cultura é, portanto, parte constitutiva do político e do econômico, da mesma 

forma que o político e o econômico são, por sua vez, parte constitutiva da cultura e a ela 

impõem limites. Eles se constituem mutuamente, o que é outra maneira de dizer que se 

articulam um ao outro (HALL, 1997).   

Mas a palavra cultura é ela própria palco de conflito político, isto é, de disputa 

de sentidos, uma vez que a amálgama de significados que acompanham o termo indica 

um argumento complexo acerca das relações entre desenvolvimento humano geral e um 

modo de vida particular, e entre ambos e as obras e práticas da arte e da inteligência. 

 Terry Eagleton (2005), ao investigar parte da história da palavra cultura, afirma 

que um dos precursores dos Estados Culturais, Raymond Williams, distinguiu dois 

sentidos modernos principais. Ele afirma que com base em suas raízes etimológicas no 

trabalho rural, a palavra significou inicialmente algo como “civilidade”. Já no século 

XVIII, o termo cultura torna-se mais ou menos sinônimo de “civilização”, no sentido de 

um processo geral de progresso intelectual, espiritual e material, equiparando-se a 

costumes e moral. Como sinônimo de civilização, cultura pertencia ao “espirito geral do 

iluminismo”, com o seu culto do autodesenvolvimento secular e progressivo 

(EAGLETON, 2005).  

Seguindo as pistas de Williams sobre o caráter dual do conceito de cultura, 

Eagleton (2005) lembra-nos que foi somente por volta do século XIX que ela deixa de 

ser sinônimo de civilização e passa a ser concebida como um modo de vida 

característico, atrelado não apenas ao desenvolvimento da Antropologia, mas ao 



24 
 

“pendor romântico anticolonialista por sociedades ‘exóticas’ subjugadas” (Eagleton, 

2005, p. 24).  

 O pensamento romântico que prevaleceu na Alemanha no século XVIII, com a 

contribuição de expoentes como Schiller, Schelling e Herder
4
, tinha suas bases na crítica 

ao eurocentrismo do Iluminismo francês e a partir dela promoveu uma pluralização do 

termo cultura, ao fazer referências às culturas de diferentes nações e períodos, bem 

como de diferentes culturas dentro de uma mesma nação.  

De acordo com Eagleton, esse “exotismo” que assume a feição de 

espontaneidade e de utopia no século XVIII, surgido ainda na gênese do romantismo 

alemão, com Johann Von Herder, aflorará bem mais tarde sob a roupagem pós-moderna 

da exaltação da cultura popular. Conforme o autor, tanto os pós-modernos, quanto os 

românticos mais radicais, acreditavam que a arte, a imaginação, a cultura popular ou 

comunidades “exóticas” seriam sinais de uma energia criativa que deve ser estendida à 

sociedade política como um todo (EAGLETON, 2005). 

Mas esse não foi o significado hegemônico atribuído à noção de cultura, que 

predominou na Europa no decorrer dos séculos XVIII e XIX. Nesse período, as palavras 

“civilização” e “cultura” continuaram sendo usadas de modo intercambiável e, somente 

no século XX, sobretudo a partir da década de 1960, como acredita Eagleton, é que a 

palavra cultura passou a designar a afirmação de uma identidade específica – nacional, 

sexual, étnica, regional, entre outras – no lugar do ideal iluminista de transcendência e 

universalidade. A cultura, portanto, deixou de ser idealizada como uma dimensão mais 

elevada e profunda na qual pudéssemos encontrar o consenso. Ao invés disso, tornou-se 

parte do próprio léxico do conflito político (EAGLETON, 2005).  

Por outro lado, é importante ressaltar que embora haja o reconhecimento do 

caráter político da cultura, a ideia de “virada cultural” é problematizada por Eagleton de 

forma francamente crítica, associando-a ao pós-modernismo e ao relativismo cultural. 

De acordo com as suas reflexões, o que ligaria as ordens pré-moderna e a pós-moderna 

é que para ambas, embora por razões bem diferentes, a cultura é um nível dominante da 

vida social.  

 

“Se a cultura sobressai tanto assim nas sociedades tradicionais, é porque é 

menos um “nível” do que um meio universal no qual se dão outros tipos de 

atividades. A política, a sexualidade e a produção econômica ainda estão, até 

certo ponto, presas em uma ordem simbólica de significado. Como observa o 

                                                           
4
 Friedrich Von Schiller, Friedrich Joseph Von Schelling e Johann Von Herder.  



25 
 

antropólogo Marshall Sahlins, num remoque ao modelo marxista de infra-

estrutura, “nas culturas tribais, a economia, a organização política, o ritual e a 

ideologia não aparecem como sistemas distintos”. No mundo pós-moderno, a 

cultura e a vida social estão mais uma vez estreitamente aliadas, mas agora 

sobressai o estilo de vida, a centralidade da imagem, e a integração final da 

cultura dentro da produção de mercadorias em geral” (Eagleton, 2005, p. 48). 

  

 

A crítica realizada por Eagleton coaduna-se com uma tradição bastante 

conhecida das ciências sociais, que teve sua origem nos clássicos da Sociologia e 

assumiu formas distintas de releituras, como a teoria crítica da Escola de Frankfurt e as 

obras de Fredric Jameson e Jean Baudrillard, todos eles interessados em compreender 

uma complexa e pulsante Indústria Cultural.  

Realizando um breve panorama dessas abordagens, podemos citar em primeiro 

lugar a teoria crítica frankfurtiana, que desponta basicamente de duas das principais 

tradições teóricas da Sociologia: a análise de Karl Marx, particularmente no que diz 

respeito ao caráter fetichista das mercadorias nas sociedades capitalistas e as conclusões 

weberianas a respeito do processo de racionalização e rotinização das relações sociais e 

do consequente desencantamento do mundo, regido por uma racionalidade orientada 

para fins instrumentais, próprias ao capitalismo. 

Max Horkheimer e Theodor Adorno irão apontar para a relação da cultura com a 

lógica do processo de produção industrial. Segundo os autores, o conceito de Indústria 

Cultural, próprio a uma sociedade capitalista, cuja base de produção é industrial, 

transforma a arte e a cultura em mecanismo de manipulação e em produtos reificados. 

Sob esse ponto de vista, a produção cultural passa à condição de mercadoria fetichizada 

(ADORNO; HORKHEIMER, 1985; 2002). 

Ambos os autores analisam a produção industrial dos bens culturais como um 

movimento global de produção da cultura como mercadoria. Com a ajuda da 

racionalidade técnica, a arte e a cultura são cada vez mais mimetizadas, isto é, 

uniformizadas. Concebidas anteriormente como expressões potencialmente 

transformadoras, a arte e a cultura, devido ao processo fetichizador, acabam por ser 

absorvidas pela esfera do consumo, marcada pela lógica industrial. De acordo com a 

crítica frankfurtiana, as expressões culturais contestatórias e que procuram ficar à 

margem de todo o processo de reificação, não conseguem manter o seu caráter 

transformador e são rapidamente absorvidas e conformadas à categoria de mercadorias 

(ADORNO, 2002).  



26 
 

Na concepção de Adorno, não haveria dúvidas de que a ação orientada para o 

lucro é o que caracteriza as premissas estéticas da Indústria Cultural. O objetivo central 

desta seria submeter os indivíduos à condição de massa passiva, sendo o divertimento 

popular, manipulado pela Indústria Cultural, a característica repressiva incontestável da 

cultura popular na modernidade (ADORNO, 1986). A emancipação da cultura, nesse 

horizonte, só seria possível com a completa transformação das relações sociais de 

produção e com a superação da cultura burguesa.  

As críticas iniciadas com a Escola de Frankfurt, a respeito das dinâmicas da 

Indústria Cultural, há décadas contribuem para novas chaves de leitura sobre a produção 

e o consumo cultural nas sociedades capitalistas. A obra de Frederic Jameson, por 

exemplo, tem oferecido diagnósticos nem sempre otimistas sobre a situação da cultura e 

da arte em tempos de globalização da economia.  

Na perspectiva de Jameson (1997), a cultura sob a lógica da globalização da 

economia e do capitalismo tardio, assume a expressão do pastiche, isto é, onde não há 

originalidade e sim cópia e revivência do passado, num clima profundamente nostálgico 

(1997). Em linhas gerais, se o modernismo, a partir das vanguardas históricas, atuou de 

forma transformadora, tecendo críticas à instrumentalização da cultura, nas sociedades 

globalizadas e “pós-modernas”, a cultura teria sucumbido à reprodução da lógica do 

consumo, o que o aproxima da análise dos frankfurtianos Adorno e Horkheimer.   

Jameson chama a atenção para o processo de canonização e institucionalização 

da arte de vanguarda no pós-guerra, o que teria marcado o esvaziamento do seu sentido 

crítico, perdendo completamente o potencial emancipador, dando lugar à “moda 

nostálgica”, marcada pela incapacidade de inventar novos estilos e mundos. Após todo 

o trabalho de contestação estética que aquela arte de vanguarda possibilitou, a produção 

artística e cultural estaria atualmente submetida ao “fracasso do estético”. Ao contrário 

dos estilos paródicos e alegóricos, o estético hoje seria caracterizado pela incessante 

pastichização dos “estilos mortos”, onde os produtos culturais estão completamente 

integrados à produção de mercadorias em geral (JAMESON, 1997, p. 29-30). 

O autor tece ainda uma crítica às noções de “diferenciação” e “fragmentação”, 

por vezes presente em análises pós-modernas sobre o imbricamento entre cultura e 

política nas sociedades contemporâneas. Jameson afirma que tanto o “proletariado 

global” quanto os “novos movimentos sociais” resultam da expansão do capitalismo em 

seu terceiro estágio, o multinacional. Ambos são “pós-modernos”. O autor concebe o 

pluralismo, nesse sentido, como a “ideologia de grupos”, quer dizer, um conjunto de 



27 
 

representações fantasmáticas que triangulam três pseudoconceitos fundamentais: 

democracia, mídia e mercado.  

Tais reflexões percebem o consumo cultural nas sociedades contemporâneas 

como um desdobramento da expansão do capital. O crescimento da Indústria Cultural, 

nesse sentido, seria uma consequência inexorável dessa expansão, por intermédio da 

“artificialização” dos desejos e necessidades dos indivíduos, que se desdobram nas 

relações que estes mantêm com o corpo, o lazer, a moda, o esporte etc.  

Sob esse ponto de vista, para que o modo de produção capitalista continue 

revigorado, é preciso intensificar a produção de bens e expandir cada vez mais os 

mercados, fator que explicaria a rápida obsolescência de objetos e estilos. A publicidade 

seria, portanto, o instrumento responsável pelo controle e manipulação dos 

consumidores por produtores atentos, que ofereceriam bens e serviços cada vez mais 

desvinculados de necessidades reais.   

Sobre esse aspecto, Jean Baudrillard (2000) explica que Marx teria elaborado 

sua análise do fetichismo da mercadoria em relação a um estágio agora desaparecido do 

desenvolvimento do capitalismo. Baudrillard afirma que a lógica da produção de bens 

não é mais primordial, sendo substituída gradativamente pela lógica da significação.  

A sociedade de consumo ou a “sociedade do simulacro”, expressão que se 

tornou tão cara ao seu autor, não representaria um mero desdobramento ou extensão de 

fases anteriores; muito pelo contrário. Trata-se de uma ruptura radical em relação a 

contextos anteriores, necessitando, portanto, de conceitos analíticos distintos, já que os 

elementos mais significativos que estariam prevalecendo hoje seriam as “formas-

signos”, ou o valor-signo, que age junto ao valor de uso e ao valor de troca, expressos 

na análise da mercadoria de Marx. Segundo Baudrillard, o processo de significação dos 

bens de consumo nas sociedades globalizadas apresenta-se como deslocado de uma 

realidade fundante e tal característica seria o núcleo determinante para o funcionamento 

do consumo atual, compreendido como “hiper-realidade”.  

Nesse contexto, tudo seria cópia, ou cópia da cópia, onde as características que 

distinguiam o real do falso são, agora, destituídas de valor. A hiper-realidade passa a ser 

orquestrada pela mídia e os indivíduos da geração midiática acabam adotando caracteres 

fictícios como um modo de se expressar, discutindo suas vidas por analogias com 

novelas, propagandas, filmes etc. De acordo com esse tipo de abordagem, os indivíduos 

perdem a autonomia do controle e rendem-se ao código, provendo, ainda, um sentido 



28 
 

ilusório de liberdade, mediado por uma superprodução de signos e por uma perda de 

referentes.  

A lógica do valor-signo representaria, nesse sentido, o triunfo do capitalismo, já 

que essa reprodução ad infinitum dos signos seria compatível com as demandas da 

produção de objetos em larga escala. Podemos perceber, desse modo, que a 

compreensão de Baudrillard sobre o consumo contemporâneo, particularmente dos bens 

culturais, também deixa pouca margem de autonomia e criatividade para os indivíduos, 

já que estes estariam submersos numa hiper-realidade, cuja “ficcionalização” do 

cotidiano seria a característica mais marcante. 

Nessa direção, Terry Eagleton afirma que se a religião perdeu o seu poder 

alienante sobre as massas trabalhadoras, a cultura está à mão como um substituto. Isto 

porque se a religião oferece culto, simbolismo, unidade social, identidade coletiva e 

uma combinação de moralidade prática e idealismo espiritual, bem como um vínculo 

entre os intelectuais e o popular, a cultura também o faz (2005).    

Corroborando com o diagnóstico de Fredric Jameson, Eagleton sugere que a 

alienação ocasionada pela centralidade da cultura se agravaria com a fragmentação e a 

“diversidade atraente”.  A esse respeito, o autor acredita que, na pior das hipóteses, o 

resultado da exaltação da diversidade de grupos e subculturas é uma espécie de 

conformismo pluralizado, no qual o universo único do iluminismo, com a sua auto-

identidade e lógica coercitiva, é desafiado por toda uma série de minimundos exibindo 

em miniatura quase as mesmas características. O comunitarismo é um exemplo 

característico: em vez de sermos tiranizados por uma racionalidade universal, somos 

agora acossados pelos vizinhos mais próximos.  

Enquanto isso, o sistema político dominante se beneficiaria com o fato de que 

não tem apenas um oponente, mas uma coleção heterogênea de adversários desunidos. 

Sob essa perspectiva, se os diferentes grupos protestam contra as alienações da 

modernidade, também as reproduzem na sua própria fragmentação.  

Além disso, Eagleton afirma que os apologistas das políticas de identidade 

exageram o papel da cultura como política. A cultura, argumenta, é na verdade parte 

integral do tipo de política que ocupa uma alta posição na agenda dos pós-modernos e 

isto porque este último só favorece esse tipo de política em detrimento de outras, tais 

como greves, protestos antiguerras, luta armada etc.  

Os entusiastas das políticas culturais e de identidade deixariam de ver que nem 

todas as questões políticas são culturais e que nem todas as diferenças culturais são 



29 
 

políticas. Ademais, subordinariam questões como o Estado e a governabilidade, as 

diferenças de classe e a desigualdade social a questões culturais. O culturalismo nutriria, 

no final das contas, um desinteresse por problemas mais urgentes, tais como o aparato 

estatal de violência e a coerção, que com maior probabilidade causa afinal o malogro 

das mudanças sociais radicais (EAGLETON, 2005, p. 67).  

Nas linhas que se seguem, a proposta será contrapor essa visão um tanto 

pessimista sobre a centralidade dada à cultura nas sociedades contemporâneas com 

outras orientações teóricas, sem desconsiderar, por outro lado, as reflexões realizadas 

até então. É importante enfatizarmos que historicamente, a defesa da centralidade da 

cultura não chega a ser uma novidade, mas até o século passado, a cultura não havia 

sido levada em consideração como um incentivo para o crescimento econômico de um 

país (YÚDICE, 2004).  

Argumentamos, porém, que o recurso à cultura como solução para problemas 

sociais acompanha a formação de um campo político-discursivo que elegeu a educação 

como objeto de um consenso, construído à base de articulações hegemônicas, quanto ao 

seu papel constitutivo de uma nova sociabilidade assentada no vocabulário republicano 

da cidadania ou no vocabulário liberal da competência técnica e autonomia individual 

(BURITY, 2010).  

De acordo com Joanildo Burity (2010), um consenso em torno da educação 

como saída para os problemas não resolvidos da desigualdade e da não cidadania foi 

paciente, insistente e estrategicamente construído desde os anos de 1990. Tal consenso 

foi simultâneo a outros, a exemplo da hipervalorização do protagonismo juvenil, numa 

conjuntura assolada por incertezas econômicas e pelos efeitos da globalização.  Lança-

se à educação, à cultura e à juventude o desafio de subsidiar uma nova experiência do 

“estar-junto”, ancorado num eficiente vínculo entre democracia e mercado. 

 

 

1.2 Cultura, juventude e reconhecimento social 

 

 

A cultura é hoje um recurso que gera e atrai investimentos, cuja distribuição e 

utilização, seja para o desenvolvimento econômico e turístico, seja para a Indústria 

Cultural ou novas indústrias dependentes da propriedade intelectual, parece mostrar-se 

como fonte inesgotável.  



30 
 

Inserida no movimento global das indústrias culturais, que discursam pela 

preservação das tradições como forma de manter a diversidade, a cultura conteria e 

expressaria elementos importantes para os agenciamentos da sociedade civil, visando o 

desenvolvimento político e econômico. Nesse processo, Yúdice sugere que a cultura 

perdeu a sua transcendentalidade e passou a ser administrada por gestores sociais, como 

uma “reserva disponível” (Yúdice, 2004, p. 25).  

A consolidação desse processo teria ocorrido nas duas últimas décadas, 

acompanhando o advento da concepção de capital cultural, como complementação do 

desenvolvimento econômico, e a consequente proliferação das diversas organizações 

agenciadoras de cultura, fragmentadas em milhares de projetos que se tornaram 

concorrenciais e se submeteram a critérios de utilidade para acessar os investimentos 

sociais.  

Nesse movimento, emerge uma economia cultural, na razão de um conjunto de 

ações e produções culturais, alinhadas com o crescimento econômico, em uma 

economia política que se fundamenta no esforço coletivo que transforma atividades 

sociais em propriedades, sobretudo, intelectuais. As análises de Yúdice evidenciam 

como o desenvolvimento das políticas culturais ocorreu em estreita relação com os 

fluxos globais, ora reforçando e firmando territorialidades e reconhecimentos que se 

reforçam pelo sentimento generalizado de insegurança social, ora produzindo uma 

“onguização” das culturas locais, gerenciada em múltiplas formatações mercantis: 

vídeos, filmes, CDs, camisetas, imãs de geladeira e outros produtos, que expõem 

representações dos riscos que afetam comunidades, mas também das ações culturais que 

autoafirmam um devir comunitário de conquista de cidadania (Yúdice, 2004). 

No horizonte da diversidade de formatos evocados por esses produtos, 

consolida-se um comércio de marcas com o selo da “cidadania cultural”, que legitima 

um modelo de “consumo cidadão”. Trata-se do consumo de identidades que se afirmam 

politicamente através dos mais diferentes produtos. Nesse sentido, o próprio ato de 

comprar se reveste de conteúdo “político”. Mas a análise de Yúdice é bem mais 

complexa e oferece outros elementos para pensarmos a “conveniência da cultura” em 

tempos de globalização.  

Aderindo à cultura como recurso, a perda da sua suposta transcendentalidade  

transfigurou a lógica dos atores e das instituições culturais, em conformidade com uma 

crescente e emergente atividade urbana, dinamizando as identidades dos lugares, mas 

também motivando deslocamentos de referências diversas, nos fluxos globais, que se 



31 
 

imbricam naquela dinamização. Ou seja, com a aproximação das diferentes culturas, 

impulsionada pela globalização, aumentou o questionamento das normas. 

Auxiliados pela ampla difusão das tecnologias de informação e comunicação, a 

exemplo do audiovisual e do Software Livre, os atores culturais locais desenvolvem em 

suas comunidades aquilo que o autor denomina de uma “economia das experiências”, 

encenando ou desempenhando as normas sociais e exteriorizando suas críticas a elas. 

Porém, tais movimentos mostram também como as comunidades locais apropriam-se 

dos seus processos culturais na forma de direitos autorais e formatam produtos globais 

provendo-os de conteúdo local (YÚDICE, 2004). 

Com isso, a tecnologia disponível às políticas culturais não se reduz 

simplesmente ao seu caráter instrumental. Ela pode se apresentar de modo 

“performativo”, que emerge como uma quarta episteme (no sentido foucaultiano, depois 

de semelhança, representação e historicidade) na forma como, além da 

instrumentalidade, pode desestabilizar o social.  

Essa “performatividade do social”, ancorada no questionamento das normas, 

supõe que os indivíduos realizam “uma prática reflexiva do autogerenciamento frente 

aos modelos impostos por determinada sociedade ou formação cultural” (YÚDICE, 

2004, p. 64). Nessa perspectiva, atuando na contramão dos produtos gerenciados pela 

hegemonia cultural, seria possível a emergência de sujeitos performativos subversivos 

que, para além da negociação da agência cultural, fazem de sua performatividade o foco 

de estratégias e cálculos de interesses em jogo na invocação da cultura como recurso, 

produzindo valor.  

Essa “performatividade potencialmente subversiva” pressupõe o papel ativo e 

reflexivo do sujeito em seu próprio processo de experiência com o social, 

complementando-o com a apropriação que o “autor”, na concepção bakhtiniana, elabora 

sobre “outras vozes e perspectivas” que encontra em sua cultura (Yúdice, 2004). 

Nessa perspectiva, é possível pensar que essas experiências culturais que vivem 

o processo de aparente “fragmentação” de grupos, devam ser estudadas como núcleos 

de vida cultural “transbordando em novos arranjos sociais”. Estes são constantemente 

negociados frente à imposição de modelos normativos, entre os atores endógenos e 

exógenos.  

Essas negociações, por sua vez, podem se relativizar no interior da própria 

convivência social, ou se reproduzir em intramodelos conflitivos e concorrenciais, como 

campos problemáticos ativos. Isso porque, segundo Yúdice, a conveniência da cultura é 



32 
 

condicionada pelo contexto, como expressão de uma “força performativa”, que se 

configura relacionalmente entre os modos de recepção dos públicos às produções 

culturais e um campo de força gerado pelas disposições diferentes das instituições 

estatais e da sociedade civil (YÚDICE, 2004, p. 79). 

Por conseguinte, estratégias de ativismos que buscam superar as normas 

totalizadoras podem se sustentar no uso da cultura como recurso, a exemplo da 

tecnologia audiovisual, o que gera possibilidades de interpretações múltiplas de suas 

próprias demandas, normas e práticas. Os jovens, nesse contexto, muitas vezes são 

percebidos como os protagonistas dessas mudanças.  

Em linhas gerais, o tema da juventude se inscreve como questão social na 

contemporaneidade a partir de duas abordagens principais. De um lado, pela via da 

“delinquência”, ou seja, do jovem como problema social, onde há uma vinculação direta 

do jovem à “desordem social”.  

 Como nos mostra a literatura dedicada ao tema, na tradição sociológica, a 

associação entre juventude e desordem teve origem nos trabalhos da Escola de Chicago, 

nos EUA, em princípios do século XX, a partir de estudos sobre os conflitos violentos 

entre gangues, bandos e organizações clandestinas formadas por jovens imigrantes nos 

grandes centros urbanos americanos em processo de industrialização. Nesse contexto, 

eram utilizadas noções como “disfunções” ou “anomia” para compreender as condutas 

juvenis próximas daquilo que comumente se denominou de “delinquência”.  

Do outro lado, a juventude é percebida como um momento transitório para a 

vida adulta, onde deve haver um esforço em conjunto da família e da escola no sentido 

de transformar esse jovem num futuro adulto preparado para o mercado de trabalho, isto 

é, um “adulto socialmente ajustado e produtivo”.  

Tendo como referência central o conceito de socialização, esse tipo de 

abordagem, de orientação funcionalista, sugere que a transição é demarcada por etapas 

sucessivamente organizadas, que garantem a incorporação pelo jovem dos elementos 

socioculturais que caracterizam os papéis típicos do mundo adulto – trabalhador, chefe 

de família, pai e mãe, entre outros. Sob esse ponto de vista, os “problemas” do 

comportamento juvenil foram redefinidos, passando a ser compreendidos como 

“desvios” ou “disfunções” do processo de socialização.  

É interessante perceber que embora consolidadas em contextos ideológicos já 

distantes, as concepções da juventude como etapa problemática ou como fase 

preparatória da vida, ainda hoje, se fazem presentes na tematização sobre o jovem.  Por 



33 
 

outro lado, após a Segunda Guerra Mundial, novas orientações rompem com essa 

tradição e enfatizam o potencial contestador e rebelde presente nos segmentos juvenis, 

dando origem a vários estudos que examinaram, dentre outras, “as modalidades de 

participação estudantil ou a contribuição das suas práticas culturais para a mudança 

social” (SPOSITO, 2000, p. 07). 

As reflexões de Alberto Melucci (1996) sobre juventude são tributárias desta 

ruptura teórica. Para ele, os estudos sobre juventude no contexto atual devem prezar por 

uma abordagem macrossociológica, sem desconsiderar, por outro lado, as experiências 

individuais na vida diária. Em concordância com as escolhas teóricas aqui adotadas e 

que serão aprofundadas nos tópicos a seguir, a concepção de sociedade utilizada por 

Melucci se contrapõe a uma ideia de tradução monolítica de um poder dominante e de 

regras culturais na vida das pessoas.  

Conforme o autor, a sociedade lembra um campo interdependente constituído 

por conflitos e continuamente preenchido por significados culturais opostos. O elemento 

importante a ser ressaltado, contudo, é que os atores sociais que protagonizam as ações 

coletivas e esses conflitos de ordem, sobretudo, simbólica, são cada vez mais 

temporários. Sua ação é uma espécie de indicador, como se fosse uma mensagem 

enviada à sociedade, a respeito de seus problemas cruciais. 

Assim como Stuart Hall e David Harvey, ambos já citados anteriormente, 

Alberto Melucci acredita que nas sociedades contemporâneas os signos tornaram-se 

intercambiáveis e o poder apoia-se de forma crescente nos códigos que regulam o fluxo 

de informação. As ações coletivas do tipo antagonista vivenciadas pelos jovens, por sua 

vez, é uma forma, a qual, pela sua própria existência, com seus próprios modelos de 

organização e expressão, transmite uma mensagem para o resto da sociedade.  

No interior deste debate, o autor realiza uma reflexão acerca da representação do 

tempo nas sociedades contemporâneas e como ela se difere das concepções moderna 

(máquina e unilinear) e tradicional (onde a diferenciação social não é acentuada, como 

ocorre atualmente). Em sociedades mais diferenciadas, a descontinuidade do tempo se 

transformou num fenômeno comum. A juventude, nesse sentido, é o grupo mais exposto 

aos dilemas ligados às descontinuidades do tempo, tornando-os mais visíveis para a 

sociedade em geral. 

É importante ressaltar que os objetivos instrumentais típicos de ação política não 

desaparecem, mas tornam-se pontuais, e em certa medida, substituíveis. Melucci chama 



34 
 

essas formas de “ação desafios simbólicos”, porque afetam as instituições políticas, 

modernizando a cultura, bem como a organização dessas instituições, influenciando a 

seleção de novas elites (1996; 2001).  

Por conseguinte, Melucci afirma que o antagonismo dos movimentos juvenis é 

eminentemente comunicativo e talvez esse seja o motivo pelo qual a juventude tenha se 

transformado num dos atores centrais em diferentes ondas de mobilização coletiva. 

Começando pelo movimento estudantil dos anos 1960, é possível traçar a participação 

juvenil em movimentos sociais através das formas “subculturais” de ação coletiva nos 

anos 1970 como os punks, os movimentos de ocupação de imóveis, os centros sociais 

juvenis em diferentes países europeus, através do papel central da juventude nas 

mobilizações pacifistas e ambientais dos anos 1980, através de ondas curtas, mas 

intensas de mobilização de estudantes secundaristas na mesma década e começo dos 90 

(na França, Espanha e Itália, por exemplo) e, finalmente, através das mobilizações 

cívicas nos anos 90 como o anti-racismo no norte da Europa, França e Alemanha ou o 

movimento da anti-máfia na Itália, até chegarmos às marchas que têm proliferado 

atualmente no mundo todo, motivadas pelas mais diferentes demandas.  

Todas estas formas de ação envolvem pessoas jovens como atores centrais. 

Mesmo se apresentam diferenças históricas e geográficas com o passar das décadas, elas 

dividem características comuns que indicam um padrão emergente de movimentos 

sociais em sociedades que Melucci denomina de “complexas” (MELUCCI, 1996; 

2001).  

Os objetivos das ações protagonizadas pelos jovens obviamente existem, mas 

eles são esporádicos e substituíveis. De acordo com Melucci, eles dividem-se entre o 

radicalismo político e a violência de alguns grupos extremistas (às vezes grupos de 

direita, às vezes revolucionários, anarquistas, etc.) a expressiva marginalidade da 

contracultura, a tentativa de controlar uma parte das organizações políticas e de 

transformar grupos juvenis em agências para políticas juvenis e uma orientação 

conflituosa, que toma a forma de um desafio cultural aos códigos dominantes.  

Sob essa perspectiva, os jovens são atores do conflito e esse seria o principal 

motivo pelo qual pesquisadores interrogam-se sobre a condição juvenil. A literatura 

sociológica sobre juventude, por sua vez, faria dela um espelho de toda a sociedade, 

uma espécie de paradigma dos problemas cruciais dos sistemas complexos:  

 



35 
 

“Tensão entre expansão das oportunidades de vida e controle difuso, entre 

possibilidades de diferenciação e definições externas de identidade. A 

incompletude, como abertura ao possível, como mudança e reversibilidade 

das escolhas, transforma-se em destino e torna-se um limbo social para os 

que não se deixam reduzir aos códigos da normalidade” (MELUCCI, 2001, p. 

102).  

 

 

As mudanças na subjetividade dos jovens ocorrem na medida em que se 

identifica uma ampliação das suas possibilidades. Eles percebem os efeitos dessa 

suposta “ampliação de possibilidades” da maneira mais direta através de uma expansão 

dos campos cognitivo e emocional (tudo pode ser conhecido, tudo pode ser tentado); a 

reversibilidade de escolhas e decisões (tudo se pode mudar); a substituição de 

constructos simbólicos pelo conteúdo material da experiência (tudo pode ser imaginado) 

(MELUCCI, 1996).  

Os adolescentes, por exemplo, possuem um tipo de aproximação nômade em 

relação ao tempo, ao espaço e à cultura.  Estilos de roupas, gêneros musicais, 

participação em grupos, funcionam como linguagens temporárias e provisórias com as 

quais o indivíduo se identifica e manda sinais de reconhecimento para outros 

(MELUCCI, 1996; MAFESOLI, 1998).   

Não podemos esquecer, por outro lado, que o mercado também se beneficia 

dessa incompletude e reversibilidade das escolhas do jovem, alimentando-as com vistas 

ao consumo das massas. Karl Mannheim, um dos pioneiros nos estudos sociológicos 

sobre juventude já afirmava que esta não pode ser considerada “naturalmente” nem 

progressista, nem conservadora. Ela deve ser compreendida como uma grande 

potencialidade em disputa. Se os indivíduos irão “despertar” essa potencialidade 

imanente é um aspecto, que, dependerá, por sua vez, de outros fatores sociais, tais como 

a cultura, a situação de classe e a conexão geracional.  

A constante emergência dos jovens como novos “portadores de cultura” foi 

percebida por Mannheim como um fenômeno relevante para a vida social, pois são eles 

os responsáveis pela vitalidade e dinamicidade das sociedades. O texto de Mannheim 

intitulado “O problema da juventude na sociedade moderna” foi escrito no contexto da 

Segunda Guerra Mundial e reflete sobre o papel da juventude e das novas gerações para 

a sociedade e para a mudança cultural.  

 

“Na medida em que existe o desejo de adotar uma nova orientação, isso terá 

de fazer-se através da juventude. As gerações mais velhas ou intermediárias 

podem ser capazes de prever a natureza das mudanças futuras e sua 

imaginação criadora pode ser empregada para formular novas políticas; mas a 



36 
 

nova vida será vivida apenas pelas gerações mais jovens. Estas viverão os 

novos valores que os velhos professam somente em teoria. Sendo assim, a 

função da juventude é a de um agente revitalizador. Trata-se de uma espécie 

de reserva que se revela apenas se tal revitalização for desejada” 

(MANNHEIM, 1976, p. 92-93). 

 

 

 Mannheim reconhecia a importância da juventude como agente revitalizador da 

sociedade, isto é, como uma possível força desbravadora de uma democracia militante, 

cuja defesa é a de uma maior intervenção e controle das instituições públicas por parte 

do Estado, de forma a garantir a democratização da cultura e a educação das novas 

gerações.  

 Sob esse ponto de vista, ao tratar da relação entre juventude e ação coletiva, 

parte da literatura sociológica tem acentuado a importância da esfera cultural. Ela 

reforça o papel da cultura por concebê-la como aglutinadora de sociabilidades, de 

práticas coletivas e de interesses comuns. Na expressão de Helena Abramo (1994), nas 

últimas décadas a “cena juvenil” tem cada vez mais se ampliado e se diversificado, 

sendo ocupada por uma pluralidade de manifestações de motivação, sobretudo, culturais 

e identitárias. O problema está nas formas de apropriação ideológica deste discurso pelo 

poder público e pelo terceiro setor.  

O discurso do protagonismo juvenil emerge no cenário internacional e coaduna-

se com o aumento da demanda de políticas públicas para os jovens, que passam da 

condição de “desvio” ou “problema” para o de “solução”. Porém, orientada pelo eixo 

inclusão/exclusão, o modelo de participação prescrito pelo discurso de hipervalorização 

da juventude, de acordo com o levantamento feito por Regina Souza, baseia-se nos 

seguintes tipos de comportamento que devem ser adotados pelo jovem: 1. O fazer como 

forma de participação social, por vezes, nomeado de trabalho voluntário; 2.  O apelo à 

solidariedade; 3. A ideia de mudança pela via dos projetos sociais e do trabalho “de grão 

em grão” e 4. O estímulo à participação da juventude na formulação de políticas 

públicas (SOUZA, 2006).  

O problema que destacamos aqui refere-se ao fato de que as ações formatadas 

pelo terceiro setor e pelo poder público destinadas aos jovens, sobretudo, o jovem pobre 

urbano frequentemente se encontram ancoradas e restritas às premissas do 

reconhecimento social, obscurecendo questões e demandas relativas à redistribuição. 

Sobre esse aspecto, Nancy Fraser (2002) tece críticas importantes a respeito da 

proeminência das políticas de reconhecimento sobre as políticas de redistribuição. Na 

perspectiva de Fraser, a justiça social deve ser resultante de um processo bifocal, ou 



37 
 

seja, que privilegie concomitantemente a política do reconhecimento e uma política de 

redistribuição. 

Segundo o seu diagnóstico, parece que o centro de gravidade foi transferido da 

redistribuição para o reconhecimento, devido à supervalorização da cultura em 

detrimento da economia e da política. Nesse horizonte, as atuais lutas por 

reconhecimento não contribuem necessariamente para complementar e aprofundar as 

lutas por redistribuição igualitária. Ao contrário, tais ações podem produzir um efeito 

inverso no contexto de um neoliberalismo em ascensão, ou seja, pode contribuir para 

deslocar ou ofuscar as necessidades por redistribuição. Para Fraser, estaríamos trocando 

um paradigma truncado por outro, quer dizer, um economicismo por um culturalismo e 

a esse fenômeno ela denomina de problema da substituição (2002).  

O outro problema identificado por Fraser corresponde à reificação, que emerge 

da intensa “revalorização identitária”, trabalhada por diversos grupos que lutam por 

reconhecimento. A autora considera que a centralidade das políticas culturais pode 

contribuir para a reificação de identidades sociais e fomentar um comunitarismo 

repressivo, também identificado por Eagleton. Nestes casos, as lutas por 

reconhecimento não fomentam a interação e o respeito entre as diferenças em contextos 

cada vez mais pluralistas, mas tendem antes a encorajar o separatismo e a formação de 

enclaves grupais (2002).  

As políticas de identidade, na perspectiva da autora, colaboram para um falso 

reconhecimento. Em primeiro lugar, porque tende a “reificar as identidades de grupo e a 

ocultar eixos entrecruzados de subordinação”. Consequentemente, pode ajudar a 

“reciclar estereótipos relativos a grupos, ao mesmo tempo em que fomenta o 

separatismo e o comunitarismo repressivo”.  

Além disso, “o modelo identitário trata o falso reconhecimento como um mal 

cultural independente e, como consequência, oculta as suas ligações com a má 

distribuição, impedindo assim os esforços para combater simultaneamente ambos os 

aspectos da injustiça” (FRASER, 2001, p. 253). Portanto, ela conclui afirmando que na 

medida em que a ênfase no reconhecimento está levando a uma substituição das 

políticas de redistribuição, ele pode colaborar efetivamente para a perpetuação da 

desigualdade econômica.  

Fraser propõe ainda examinar a relação entre reconhecimento e redistribuição, 

teorizando sobre o modo pelo qual desigualdade econômica e desrespeito cultural estão 



38 
 

muitas vezes entrelaçados e apoiados um ao outro. Segundo a autora, injustiça 

econômica e desrespeito simbólico estão imbricados dialeticamente.  

A sua sugestão é extremamente pertinente para pensarmos os limites das 

políticas de reconhecimento e as imbricações entre cultura e política, cultura e economia 

numa sociedade como a brasileira. Se, por um lado, não podemos mais conceber cultura 

e política como esferas separadas e autônomas, devido às imbricações que ambas têm 

sofrido na contemporaneidade, elas também não podem ser desvinculadas, quando a 

problemática diz respeito à redistribuição econômica. E isso não significa utilizar a 

cultura como mero recurso orientado para o desenvolvimento do mercado de trabalho, 

criando novas profissões e postos de trabalho a partir de políticas públicas destinadas à 

cultura.  

Refletindo sobre essas questões, Fraser distingue as políticas de transformação 

em contraposição às políticas de afirmação. Enquanto estas são remédios voltados para 

a correção de resultados indesejáveis de arranjos sociais, sem perturbar o arcabouço que 

os gera, as primeiras são orientadas para a correção de resultados indesejáveis 

precisamente pela reestruturação do arcabouço genérico que os produz. Segundo Fraser, 

remédios afirmativos para injustiças culturais são altamente associados ao que ela 

chama de “multiculturalismo dominante”:  

 

“Esse tipo de multiculturalismo propõe reparar o desrespeito por meio da 

reavaliação das identidades injustamente desvalorizadas de grupos, enquanto 

deixa intacto tanto o conteúdo dessas identidades quanto as diferenciações de 

grupo que as embasam. Remédios transformativos, em contraste, são 

associados à desconstrução. Eles reparariam o desrespeito por meio da 

transformação da estrutura cultural-valorativa subjacente. Pela 

desestabilização das identidades e diferenciações de grupos existentes, esses 

remédios não iriam apenas elevar a autoestima dos integrantes dos grupos 

atualmente desrespeitados, mas mudariam a percepção de todos sobre a 

individualidade” (2001, p. 266).  

 

 

Os remédios transformativos, nessa perspectiva, reduziriam a desigualdade 

social sem criar classes ou grupos estigmatizados de pessoas vulneráveis, percebidas 

como beneficiárias de vantagens especiais. A partir de agora, acrescentaremos às 

análises de Nancy Fraser o projeto teórico que tem contribuído para a expansão do 

conceito de política cultural no interior da teoria sociológica. Na perspectiva que se 

segue, os autores pontuam a importância da desestabilização das identidades individuais 

e coletivas, assim como o fim da dicotomia política/cultura.    

 



39 
 

1.3 Políticas culturais para além do consenso 

 

 

Na teoria política clássica, ações coletivas e movimentos sociais eram 

concebidos como instâncias secundárias em relação às instituições reconhecidas como 

espaços “eminentemente políticos”, tais como partidos e sindicados. Mas após o 

reconhecimento das estruturas de poder simbólicas postas em questionamento pelos 

movimentos sociais, pesquisadores como Evelina Dagnino afirmam que as políticas 

culturais podem gerar novos significados às interpretações culturais dominantes da 

política e desafiar práticas discursivas reproduzidas pelos meios de comunicação de 

massa hegemônicos. Isso porque o conceito de política cultural aqui adotado:  

 

“É ativo e relacional. Interpretamos política cultural como o processo posto 

em ação quando conjuntos de atores sociais moldados por e encarnando 

diferentes significados e práticas culturais entram em conflito uns com os 

outros. Essa definição supõe que significados e práticas culturais - em 

particular aqueles teorizados como marginais, oposicionais, minoritários, 

residuais, emergentes, alternativos, dissidentes e assim por diante, todos 

concebidos em relação a uma determinada ordem cultural dominante – 

podem ser a fonte de processos que devem ser aceitos como políticos. Que 

isso seja raramente visto como tal é mais um reflexo das definições 

entranhadas do político, abrigadas nas culturas políticas dominantes, do que 

uma indicação da força social, eficácia política ou relevância epistemológica 

da política cultural” (DAGNINO, 2000, P. 25).  

 

 

De acordo com as reflexões de Dagnino, a cultura é política porque os 

significados são constitutivos dos processos que, implícita ou explicitamente, buscam 

redefinir o poder social. Isto é, “quando apresentam concepções alternativas de mulher, 

natureza, raça, economia, democracia ou cidadania, que desestabilizam os significados 

culturais dominantes, os movimentos sociais põem em ação uma política cultural” 

(DAGNINO, 2000).   

Nessa direção, as políticas culturais se tornam mais visíveis quando emergem de 

movimentos sociais, manifestações culturais populares e demais associações cívicas 

participativas, inseridas no confronto político e/ou interessadas nos processos de 

negociação com os diversos setores da política institucional.  

Dissociando-se de uma análise superficial que as tratam como modismo ou 

meras ações passíveis de “cooptação” pelo mercado, as políticas culturais devem ser 

compreendidas como articulações discursivas híbridas, que mostram contrastes 

significativos em relação às culturas dominantes (Dagnino, 2000). A cultura, nessa 



40 
 

perspectiva, é eminentemente política. Ela passou a ser concebida como uma arena 

crucial de disputa pelo poder ou “fomentadoras de modernidades alternativas” 

(Dagnino, 2000, p. 26). 

A legitimação das relações sociais de desigualdade e a luta para transformá-las 

são preocupações centrais da política cultural. Estas determinam fundamentalmente os 

significados das práticas sociais e, além disso, quais grupos e indivíduos têm o poder 

para definir esses significados. Elas se preocupam também com questões como 

subjetividade e identidade, uma vez que a cultura desempenha um papel central na 

constituição do sentido sobre nós mesmos.  

A subjetividade desempenha um papel crucial na determinação de se aceitamos 

ou contestamos as relações de poder existentes. Ademais, para grupos marginalizados e 

oprimidos, a construção de identidades novas e resistentes é uma dimensão essencial de 

uma luta política mais ampla para transformar a sociedade. Dagnino sustenta, nessa 

direção, que as contestações no âmbito cultural não são meros subprodutos da luta 

política, mas ao contrário, são constitutivas dos esforços dos movimentos sociais para 

redefinir o sentido e os limites do próprio sistema político (DAGNINO, 2000).   

A política cultural é potencialmente transformativa por incluir, a um só tempo, 

lutas por reconhecimento e redistribuição. Em contrapartida, a noção de “Cultura 

política”, também adotada pela autora, refere-se à construção social particular em cada 

sociedade do que conta como “político”. Cada sociedade é marcada por uma cultura 

política dominante, que engloba campos institucionalizados para a negociação do poder, 

ou seja, práticas e instituições que historicamente vêm a ser consideradas como 

propriamente políticas (DAGNINO, 2000). Tal legitimidade ocorre como práticas 

discursivas hegemônicas, que, em reação, as políticas culturais alternativas pretendem 

desestabilizar.  

Nessa direção, se a cultura política abrange campos institucionalizados para a 

negociação do poder, então os movimentos sociais e as ações coletivas a enfrentam não 

apenas com greves, piquetes e barricadas, mas com estratégias culturais, simbólicas e 

discursivas, na tentativa de reconfigurar a cultura política dominante. Elas podem 

emergir da Cultura Digital, das experiências populares em audiovisual e as diversas 

formas de midia livrismo. Basta analisarmos em que medida essas políticas culturais 

desestabilizam as significações que reproduzem a cultura política e se contribuem 

decisivamente para questões como redistribuição e para a consolidação de espaços 

democráticos alternativos.  



41 
 

A distinção entre Política cultural e Cultura política remete às reflexões de 

Chantal Mouffe acerca da diferença entre a “política” e o “político”. Segundo Mouffe 

(1996; 2003; 2006), o político se relaciona com a dimensão antagonista que é inerente a 

toda sociedade humana, um antagonismo que pode assumir diferentes formas e ser 

localizado em diversas relações sociais.  

Em contrapartida, a política pode ser compreendida como um conjunto de 

práticas, discursos e instituições que buscam estabelecer certa ordem e organizar a vida 

social em condições que estão sempre potencialmente sujeitas ao conflito, precisamente 

porque são afetadas pela dimensão antagonista do que ela denomina de “político”. A 

política pode ser vista como a pacificação tentada do político, ou a instalação e 

encarnação da ordem e de práticas sedimentadas de uma determinada sociedade.   

Ao contrário do político, que pode emergir de qualquer esfera do social, das 

ruas, das marchas e dos movimentos sociais, a política possui seu próprio espaço 

público, constituído por um campo de trocas entre partidos políticos, de negócios 

parlamentares e governamentais, de eleições e representação e, em geral, dos tipos de 

atividades, práticas e procedimentos que acontecem na arena institucional do sistema 

político.  

O político, por sua vez, pode se expressar em qualquer dimensão do social, 

independente de se localizar ou não nos espaços da política institucional, porque 

consiste num movimento vivo, um tipo de “magma de vontades em conflito” ou 

antagonismos; ele é móvel e flexível, indo além, mas também subvertendo os cenários e 

amarras institucionais da política.  

Chantal Mouffe questiona se é possível que as práticas artísticas e culturais ainda 

possam desempenhar um papel crítico em uma sociedade marcada pela publicidade e 

pelo marketing, onde artistas e produtores se transformaram em “trabalhadores 

culturais”. Para ela, é preciso ampliar o âmbito da intervenção artístico-cultural para 

uma multiplicidade de espaços sociais para fazer oposição ao programa de mobilização 

social total do capitalismo. Ou seja, para Mouffe, a arte crítica deve acontecer na esfera 

pública. Desse ponto de vista, as práticas artísticas e culturais podem desempenhar um 

papel decisivo na luta contra a dominação capitalista e na luta pela hegemonia. 

Mas o que a autora vem a entender por esfera pública? À luz da concepção de 

democracia agonística, ao contrário das concepções mais comumente difundidas sobre 

esfera pública como espaço do consenso e do entendimento universal, Mouffe afirma 

que o espaço público é um campo de batalha no qual se enfrentam diversos projetos 



42 
 

hegemônicos distintos, sem possibilidade alguma de conciliação final (MOUFFE; 1996, 

2003).  

Desse ponto de vista agonístico, o espaço público é sempre múltiplo, no qual 

uma diversidade de superfícies discursivas convive sem um princípio subjacente de 

unidade, mas com uma possibilidade de articulação entre elas; logo, ele não é mera 

dispersão, pois está estruturado hegemonicamente. Este espaço é discursivo, mas, ao 

mesmo tempo, também material, no qual a arte e a cultura podem interferir como 

política agonística. 

Nessa direção, as reflexões de Evelina Dagnino e Chantal Mouffe ajudam a 

encorpar os argumentos de Yúdice, expostos anteriormente. O recurso à cultura, para 

Yúdice, pode ser proponente de interpretações rivais às normas totalizadoras, onde 

identidades são (des) hierarquizadas e reconstruídas, legitimando grupos, ações e 

representações diversas. Assim, no interior do campo de forças performativas emergem 

“interpretações rivais” que buscam desconstruir o modelo totalizador, onde os atores 

agenciam sua autonomia e legitimidade em modalidades alternativas de poder, 

enquadrando interpretações que canalizam a significação dos seus discursos e atos 

(YÚDICE, 2004).  

Mas como essas “interpretações rivais”, que emergem das políticas culturais 

protagonizadas por sujeitos oprimidos historicamente, contribuem decisivamente para 

transgredir e redefinir sistemas de representação, discursos e ideologias? Como ocorre 

essa dinâmica? Acreditamos que a literatura pós-colonial pode nos oferecer pistas 

importantes para avaliar os efeitos substantivos dessas “interpretações rivais” na cultura 

política, bem como o alcance da chamada “auto-representação”, tão reivindicada como 

estratégia de reconhecimento social por comunidades quilombolas, moradores de 

favelas, indígenas, entre outros atores na atualidade e que, como veremos, dão vida ao 

Festival Visões Periféricas, cenário analisado nesta pesquisa.  

 

 

1.4 Descolonização da mente: a periferia pelo avesso 

 

 

Com efeito, os Estudos pós-coloniais não constituem uma matriz teórica única. 

Embora sejam animados por diferentes contribuições e com orientações distintas, 

predomina em todas essas orientações a crítica às concepções hegemônicas de 



43 
 

modernidade, bem como o método de desconstrução dos essencialismos que marcaram 

a epistemologia e a ciência ocidental.  

Os teóricos pós-coloniais afirmam que toda enunciação possui um local da fala. 

Sua crítica está voltada, portanto, para o processo de produção do conhecimento 

científico e filosófico que, ao privilegiar modelos e conteúdos próprios ao que se definiu 

como a cultura nacional nos países europeus, reproduziria, de formas renovadas, a 

lógica da relação colonial. Tanto as experiências de minorias sociais como os processos 

de transformação ocorridos nas sociedades ‘não ocidentais’ continuariam sendo tratados 

a partir de suas relações de funcionalidade, semelhança ou divergência com o que se 

denominou ‘centro’ (COSTA, 2006, p. 117).  

Apresentam, nesse horizonte, três questões importantes: a crítica ao modernismo 

como teleologia da história, a busca de um lugar de enunciação “híbrido” pós-colonial e 

a crítica à concepção de sujeito das ciências sociais. Inspirados na crítica foucaltiana 

direcionada à “episteme” das ciências humanas, os estudos pós-coloniais corroboram 

com a ideia de que a produção de conhecimento atende a um princípio circular e auto-

referenciado.  

Desse modo, “os ‘novos’ conhecimentos construídos sobre uma base de 

representação determinada reafirmam, ad infinitum, as premissas inscritas nesse sistema 

de representações” (COSTA, 2006, p. 119). Fazem parte das representações colonizadas 

epistemologicamente aquelas distinções binárias que predominam na ciência ocidental, 

tais como ocidente/oriente, centro/periferia, política/cultura, norte/sul, entre outras. 

Estas devem ser, portanto, revistas e des-essencializadas.  

A categoria periferia, sob esse ponto de vista, é um tipo de representação 

apoiada por esse pensamento binário e eurocêntrico, dominante também na produção do 

conhecimento sociológico desde as suas origens. A Sociologia “toma as normas sociais, 

as estruturas e os valores encontrados nas sociedades denominadas ocidentais como o 

parâmetro universal que define o que são sociedades modernas” (COSTA, 2006, p. 

119).  

Nesse sentido, sob a lente da sociologia, as especificidades das sociedades ‘não 

ocidentais’ passam a figurar como ausência e incompletude, em face do padrão 

moderno (COSTA, 2006). Representadas como “periferias do sistema”, a história dessas 

sociedades foram inscritas a partir do modelo hegemônico de modernidade.  



44 
 

A esse respeito, Achille Mbembe nos mostra alguns dos efeitos da epistemologia 

eurocêntrica sobre a produção do conhecimento na África, apoiada num conjunto de 

significados canônicos atribuídos à escravidão, ao colonialismo e ao apartheid. De um 

lado, predominou a ideia de que, através desses eventos, o eu africano tornou-se 

alienado de si mesmo. Nesse sentido, não apenas o eu (africano) não é mais reconhecido 

pelo Outro, como também não mais se reconhece a si próprio.   

Conforme Ali Mazrui e J. F. Ade Ajayi, o colonialismo provocou, entre outros 

problemas já bastante conhecidos, a inibição do desenvolvimento de uma filosofia e de 

uma ciência autônomas em relação ao ocidente. E dentre os fatores inibitórios da 

produção científica e filosófica da África está o sistema de ensino adotado. Esses 

autores afirmam que, antes de tudo, a educação formal no continente esteve mais ligada 

à promoção da religião que ao ensino científico, uma vez que a maioria das escolas era 

na realidade mantida por missionários cristãos. Nesse contexto, “as leis de Moisés eram 

mais familiares que as leis da relatividade” (MAZRUI; AJAYI; BOAHEN; 

TSHIBANGU, 2011, p. 769).  

Em suplemento ao fator missionário, ao longo da primeira metade do século XX, 

houve ainda uma diretriz de caráter literário nos programas das escolas coloniais 

francesas e britânicas. Toda uma geração de africanos foi formada com base no 

conhecimento ocidental e eurocêntrico, o que provocou o maior dentre os fatores 

inibidores do desenvolvimento de um conhecimento africano autônomo nesse período: a 

amnésia.  

“Poucas crianças fora da Etiópia haviam ouvido falar das igrejas monólitas 

de Lalibela, verdadeiras proezas da engenharia. Poucas crianças além dos 

limites da África austral sabiam o que foram as ruínas do Grande Zimbábue 

(...) Os currículos escolares recusavam-se em considerar o Egito antigo como 

uma civilização africana e, a fortiori, negra. Os argelinos aprendiam que o 

seu país era um atrasado prolongamento da França. (...) No século XX, o 

progresso científico africano foi retardado, em parte, porque as africanos, foi-

lhes imposto esquecerem que, outrora, eles próprios haviam sido criadores 

científicos. Mesmo aos egípcios, inventores da civilização, foi-lhes ensinado 

esquecerem o seu papel” (MAZRUI; AJAYI; BOAHEN; TSHIBANGU, 

2011,p. 770).  

 

 Essa “amnésia tecnológica” coletiva também teria contribuído para o 

desenvolvimento de um “complexo de inferioridade”.  Simultaneamente a esses fatores, 

para justificar o direito à soberania e à autodeterminação, e para lutar pelo poder, uma 

categoria foi insistentemente mobilizada por aquilo que Mbembe denominou de 



45 
 

“paradigma da vitimização”, a saber, a representação do africano como um sujeito 

vitimizado e espoliado. A história africana, afirma-se, “é essencialmente governada por 

forças que estão acima do controle dos africanos”. A própria existência é expressa, 

quase sempre, como vacilante. Em última análise, considerava- se o africano como 

apenas “um sujeito castrado, o passivo instrumento de gozo do outro” (MBEMBE, 

2001).  

A partir dessas reflexões, percebemos como a polaridade West/Rest, 

característico do pensamento colonial do ocidente, é inócua do ponto de vista cognitivo, 

uma vez que ofusca aquilo que supostamente busca elucidar, isto é, os antagonismos e 

as diferenças internas dessa multiplicidade de fenômenos sociais subsumidos nesse 

“outro genérico”, a exemplo do ser africano, latino-americano, favelado, periférico. É 

preciso, portanto, um trabalho de desconstrução dessas antinomias. Para isso, não basta 

um trabalho de “auto-representação”, isto é, de dar a voz aos oprimidos. É preciso um 

processo de descolonização da mente.  

  As reflexões de Gayatri Spivak (2010) em torno do poder da auto-

representação do subalterno, por exemplo, é bastante conhecida e muito criticada. As 

teses expostas em Pode o subalterno falar? partem, basicamente, de dois argumentos: 

em primeiro lugar, para se fazer ouvir, afirma a autora, é preciso ter poder. Além disso, 

em tempos de globalização, uma representação só pode se tornar legítima se estiver 

inscrita ou for produzida com base num esquema de pensamento ocidental e 

hegemônico. Sob essa perspectiva, para o sujeito “periférico”, a representação sobre si 

mesmo e sobre a sua comunidade só encontraria eco se produzida nos moldes de um 

sistema de representação e de discursos ocidentalizados e institucionalizados, em suma, 

hegemonizados.  

Segundo Spivak haveria uma heterogeneidade de subalternos, não possuidores 

de uma consciência autêntica pré- ou pós-colonial, capazes de promover uma 

descolonização da mente, como proposto incialmente pelos Estudos pós-coloniais. Essa 

heterogeneidade comporta “subjetividades precárias”, construídas no marco da 

“violência epistêmica” colonial. 

É inegável a sua contribuição para a constatação das dificuldades colocadas ao 

projeto de descolonização da mente pelo pensamento pós-colonial, mas muitas são as 

críticas direcionadas às reflexões de Spivak acerca das formas de auto-inscrição do ser 



46 
 

subalternizado. Autores como Homi Bhabha, por exemplo, irão buscar alternativas para 

a desconstrução das antinomias engendradas pelo cânone ocidental.  

Discutindo o processo pelo qual todas as formas de alteridade foram 

marginalizadas pela produção de conhecimento eurocêntrica, o trabalho de Homi 

Bhabha nos permite pensar os espaços que ele denomina de "enunciação" e que não se 

encontram definidos por polaridades como dentro/fora, centro/periferia, mas nas 

fronteiras dessas divisões. Ao contrário da noção de “diversidade cultural”, tais 

fronteiras estão articuladas à noção de diferença cultural, que corresponde a um fluxo de 

representações, articuladas ad hoc, nas entrelinhas das identidades externas totalizantes 

e essencialistas - a nação, a classe operária, os negros, os imigrantes, etc (BHABHA, 

2005).  

A analítica da diferença cultural, defendida por Bhabha, intervém para 

transformar o cenário de articulação e não simplesmente para expor a lógica da 

discriminação política. A diferença, sob essa lógica, altera a posição de enunciação e as 

relações de interpelação em seu interior; não somente aquilo que é falado, mas de onde 

é falado; não simplesmente a lógica da articulação, mas o topos da enunciação. O 

objetivo da diferença cultural, desse modo, é rearticular a soma do conhecimento a 

partir da perspectiva da posição de significação da minoria, que resiste à totalização. 

Isto é, “a repetição que não retornará com o mesmo, o menos-na-origem que resulta em 

estratégias políticas e discursivas nas quais acrescentar não soma, mas serve para 

perturbar o cálculo de poder e saber, produzindo outros espaços de significação 

subalterna” (BHABHA, 2005, p. 228).  

De acordo com essa perspectiva, o sujeito do discurso da diferença é dialógico 

ou transferencial à maneira da psicanálise. Ele é constituído através do lócus do Outro, o 

que sugere que o objeto de identificação é ambivalente e ainda, de maneira mais 

significativa, que a agência de identificação nunca é pura ou holística, mas sempre 

constituída em um processo de substituição, deslocamento ou projeção. Nas palavras de 

Bhabha:  

 

“A diferença cultural não representa simplesmente a controvérsia entre 

conteúdos oposicionais ou tradições antagônicas de valor cultural. A própria 

possibilidade de contestação cultural, a habilidade de mudar a base de 

conhecimentos, ou de engajar-se na "guerra de posição", demarca o 

estabelecimento de novas formas de sentido e estratégias de identificação. As 

designações da diferença cultural interpelam formas de identidade que, 

devido à sua implicação contínua em outros sistemas simbólicos, são sempre 

"incompletas" ou abertas à tradução cultural” (BHABHA, 2005, p. 228-29).     



47 
 

Enquanto a ideia de "diversidade cultural" pode estar a serviço de políticas 

liberais e “inclusivas”, cuja referência a um "centro" continue existindo, a analítica da 

diferença cultural defendida por Bhabha intervém para transformar o cenário de 

articulação. Em suma, a diferença cultural designa-se como "identificação", que remete 

a processos e a posições circunstanciais, ou seja, a "cadeias móveis de posição". Seu 

valor político, nesse sentido, não pode ser essencializado, mas determinado em termos 

relacionais. A noção de "identidade", por outro lado, parece atrelado a uma dimensão 

mais fixa, que contingente.      

A representação da diferença não deve ser interpretada apressadamente como 

um conjunto fornecido a priori de caracteres étnicos ou culturais no âmbito de um 

corpo fixo da tradição. Segundo Bhabha, da perspectiva da minoria, a articulação social 

da diferença representa uma complexa negociação em curso, que busca autorizar os 

hibridismos que aparecem nos momentos de transformação histórica. O “direito” de 

significar a partir da periferia do poder autorizado e privilegiado não depende da 

persistência da tradição. Ele inverte essa lógica afirmando que o direito está fundado no 

poder da tradição de ser reinscrita por meio das condições de contingência e contradição 

que respondem às vidas daqueles que “estão em minoria”. 

 Ao mesmo tempo, conceitos como “entre-lugares” e “híbrido” sugerem uma 

revisão da lógica binária e uma estratégia de negociação discursiva na obra de Bhabha. 

Trata-se de conceitos dialógicos, que, assumindo a perspectiva da différance, o Outro, o 

subalternizado, nunca é completamente silenciado. Ele sempre retorna. Nessa lógica, é a 

partir do caráter aberto e performativo da enunciação, enquanto diferença, que se 

constituem os discursos e os sujeitos. A intervenção política da diferença cultural, bem 

como da negociação identitária entre os indivíduos é processada, desse modo, de 

maneira contingente, quer dizer, por intermédio da "assimilação dos contrários", 

desencadeando na "instabilidade oculta que pressagia poderosas mudanças culturais" 

(BHABHA, 2005, p.69). 

 São nos "entre-lugares" e "interstícios" por onde adentra a "estrangeiridade das 

línguas". Contudo, o momento no qual esses "signos estrangeiros" emergem da 

diferença cultural não é identificado por Bhabha como um processo harmonioso e uma 

simples adição de conteúdos. Ao "atravessarem" os locais de cultura na "irrequieta 

pulsão de tradução cultural - in actu - lugares híbridos de sentido abrem uma clivagem 

na linguagem da cultura". Porém, tal hibridismo "não deve obscurecer o fato de que a 



48 
 

repetição do signo é, em cada prática social específica, ao mesmo tempo diferente e 

diferencial" (BHABHA, 2005, p. 230).       

Esse pensamento nos permite reconhecer simultaneamente crenças 

contraditórias, por exemplo, “uma oficial e uma secreta, uma arcaica e uma progressista, 

uma que aceita o mito das origens, outra que articula a diferença e a divisão”. 

(BHABHA, 2005, p.124) 

 Na perspectiva pós-colonial de Homi Bhabha, são os entre-lugares o verdadeiro 

terreno para a elaboração de “interpretações rivais”, ou seja, de repertórios de 

criatividade, estratégias de subjetivação e "rasura" singular ou coletiva. Os entre-

lugares, em suma, possibilitam um trabalho de tradução, que preferimos adotar em 

substituição à noção de “auto-representação”.  

 É importante ressaltarmos como esse modelo teórico pode vir a redefinir 

categorias como "povo", "popular" e "comunidade", atreladas agora às ideias de 

diferença e de tradução cultural. Para Homi Bhabha e Stuart Hall, tanto a cultura 

popular quanto o significante “povo”, devem ser analisados como corpos contraditórios 

e situados numa arena de lutas onde há sempre posições estratégicas a serem 

conquistadas ou perdidas (HALL, 2006, p. 239). Tal aspecto também é valido para 

conceitos como periferia.  

  Ambos os autores partilham da ideia de que o trabalho de disputa da hegemonia
5
 

é um processo de iteração e diferenciação. Ele depende da produção de imagens e 

representações alternativas que são sempre produzidas lado a lado e em competição. É 

essa natureza paralela, essa "presença parcial, ou metonímia do antagonismo, e suas 

significações efetivas que dão sentido a uma política da luta de identificações e à guerra 

de posições” (BHABHA, 2005, p. 56).  

Não existiria, dessa forma, uma cultura popular "íntegra", "autêntica" e 

"autônoma", situada fora do campo de força das relações de poder e de dominação 

culturais, tal como idealizada pelas políticas públicas de cultura. Stuart Hall sugere, 

desse modo, que os estudos de cultura popular, normalmente, têm se descolado entre 

dois polos inaceitáveis: o da "autonomia" e o do "encapsulamento total" (HALL, 2006, 

p. 231). Já o enunciado "povo", para Homi Bhabha, representaria o tênue limite entre os 

                                                           
5
 Ao situarmos a contribuição da Teoria do Discurso para os propósitos da pesquisa, conceitos como 

“enunciado”, “hegemonia” e “guerra de posições” também serão retomados e melhor definidos. Isso 

porque são nítidas as aproximações no uso que os autores trabalhados aqui fazem dos conceitos citados, 

cuja influência remonta às obras de Antonio Gramsci, Michel Foucault e Jacques Derrida.   



49 
 

poderes totalizadores do social como comunidade homogênea e as forças que significam 

a interpelação específica a interesses desiguais no interior de uma população.  

A emergência do povo como objeto de discurso se insere num movimento 

narrativo duplo, entre os discursos pedagógico (processo de identidade constituído pela 

sedimentação histórica) e performativo (a perda da identidade no processo de 

significação da identificação cultural). Ou seja, apresenta-se "dividido", o que torna 

impossível qualquer reivindicação hegemônica ou nacionalista de domínio cultural, 

"pois a posição do controle narrativo não é monológica”. O povo, o popular, o 

periférico, assim como o próprio sujeito, só podem ser apreensíveis na passagem entre o 

contar e o ser contado (BHABHA, 2005, p. 212). 

O modelo teórico proposto por Bhabha tende a explorar formas de identidade 

cultural e solidariedade política que emergem das temporalidades disjuntivas da cultura 

nacional. Esta, por caminhos diversos, sempre tenta voltar a um passado nacional 

‘verdadeiro’, “frequentemente representado nas formas reificadas do realismo e do 

estereótipo" (BHABHA, 2005, p. 215).   

 Ao contrário do sugerido por Spivak, defendemos juntamente com Bhabha  as 

formas intersticiais e híbridas de representação e articulação discursiva. Isso porque 

quem insiste na auto-representação como única forma de representação aceitável da 

diferença cultural, esquece que desse modo acabará defendendo um tipo de pensamento 

reacionário, numa espécie de “orgulhosamente sós”, em que cada um representa apenas 

a si mesmo, numa espécie de “comunitarismo repressivo”, tal como conceituou Nancy 

Fraser. Dito isto, como sugere Costa:  

 

“O "pós" do pós-colonialismo não representa simplesmente um "depois" no 

sentido cronológico linear; trata-se de uma operação de reconfiguração do 

campo discursivo, no qual as relações hierárquicas são significadas. O 

colonial, por sua vez, vai além do colonialismo e alude a situações de 

opressão diversas, sejam elas definidas a partir de fronteiras de gênero, 

étnicas ou raciais” (COSTA, 2006, p. 83-84). 

  

 

Nos termos utilizados por Boaventura de Sousa Santos (2008), o pós-colonial 

assim como a sua sociologia das ausências e das emergências, contribuem para uma 

expansão do presente, a partir de um questionamento do desperdício da experiência. A 

dilatação do presente está na manifestação da diferença, a saber, daqueles fragmentos 

não socializados pela ordem da totalidade da razão metonímica, pelo cânone ocidental. 

São fragmentos que “têm vagueado fora dessa totalidade como meteoritos perdidos no 



50 
 

espaço da ordem” (SANTOS, 2008, p. 102), mas que sempre retornam de algum modo 

reconfigurados.  

Essas reflexões são reanimadas pela Teoria do Discurso, que propõe um modelo 

metodológico com vistas à compreensão da dinâmica da articulação discursiva desses 

“meteoritos”, que são diferenças.  Ao indicar subsídios teórico-metodológicos para a 

análise de disputas ocorridas nos campos de hegemonia, Ernesto Laclau e Chantal 

Mouffe sugerem que os grupos sociais se definem (no duplo sentido de que traçam uma 

fronteira entre o dentro e o fora e produzem uma explicação de si mesmos, uma 

justificação de seu modo de vida) a partir de uma referência histórica, de suas relações 

com outros grupos e o fazem pela inscrição de sua diferença particular na ordem 

simbólica – como cultura, tradição, fé, como projeto ameaçado ou a realizar/completar, 

isto quer dizer, como discurso (BURITY, 2008). Para um melhor entendimento de toda 

essa dinâmica, partiremos de uma breve comparação entre a Teoria do Discurso e a 

Análise do Discurso.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



51 
 

Capítulo II 

 

 

2. A contribuição da Teoria do Discurso para o estudo do 

“cinema de periferia” 
 

 

Neste capítulo, delinearemos o caminho teórico-metodológico que nos 

possibilitou compreender quais sentidos e discursos têm sido articulados em torno do 

projeto político-cultural de reinvenção da periferia, engendrado pelo Festival 

Audiovisual Visões Periféricas. Para isso, é imprescindível a apresentação dos 

principais aspectos teóricos desenvolvidos por Ernesto Laclau e Chantal Mouffe acerca 

das questões tratadas até então, tais como diferença, tradução cultural, reconhecimento e 

política cultural.  

No segundo momento, será apresentada a contribuição metodológica da Teoria 

do Discurso, a partir da distinção das lógicas política, social e fantasmática no processo 

de articulação discursiva e de produção de sentidos.  Em seguida, registraremos como 

aconteceu a nossa inserção no campo de pesquisa e como ocorreu o processo de 

construção dos dados. Nessa seção, o leitor também terá acesso às informações dos 

vídeos analisados, assim como a descrição do Festival e dos informantes que 

contribuíram para a realização deste trabalho.  

 

 

2.1 Lutas articulatórias, hegemonia e diferença 

 

 

Em linhas gerais, podemos afirmar que no campo epistemológico, a Análise do 

Discurso (A.D.) vem realçar uma dupla dimensão do processo de construção da 

realidade social que as análises convencionais de vários campos científicos ignoravam. 

Ora, a materialidade do real é penetrada pelo simbólico, onde não há distância nem 

sequência entre um mundo duro dos objetos e um mundo etéreo dos signos (BURITY, 

2010). Nessa direção,  

 



52 
 

“O mundo dos objetos é “sempre-já significação”, pois é por meio da mesma 

que temos acesso à materialidade do mundo (se restringirmos esta afirmação 

às “coisas sociais”, tal materialidade é, em larga medida, simbólica). A 

desatenção para a imbricação entre a construção simbólica da realidade e sua 

conformação material não indicaria apenas um lapso de interesse, mas 

implicaria num “esquecimento” produtor de efeitos de poder, legitimadores 

da ordem vigente” (BURITY, 2010, p. 18).  

 

 

Para a A.D., o discurso pode, além disso, ser objeto de lutas pelo poder, ou seja, 

pelo controle da enunciação, envolvendo a concepção e implementação de táticas, 

estratégias, repertórios de ação, gestualidade, ritualização, etc., que são parte integrante 

das formações discursivas como lugares de hegemonia. O discurso é então  

 

“Uma prática na qual se constituem instituições, procedimentos, 

comportamentos; delimitam-se esferas de competência ou jurisdição; 

disputam-se posições de enunciação que são também lugares de 

disciplinamento ou controle de feixes de práticas sociais (ou, visto de uma 

outra ótica, lugares de capacitação para manter ou transformar a ordem 

vigente – num dado campo social, numa dada formação social, num dado 

período histórico)” (BURITY, 2010, p. 19-20). 

 

 

Enquanto construto analítico, um discurso pode ser sempre articulado a outros 

discursos e, desse modo, não seria possível demarcar rigorosamente os limites de um 

discurso, porque eles não se mantêm em relação de mera contiguidade uns aos outros. 

Estes se articulam e se enfrentam, o que pode ocasionar a sua transformação e morte.   

Em meados da década de 1980, a obra de Ernesto Laclau e Chantal Mouffe, 

Hegemonia e estratégia socialista: por uma democracia radical e plural suscitou um 

intenso debate em várias partes do mundo, embora Burity reconheça que este 

permaneça marginal nas ciências humanas e sociais brasileiras. Mas o que queremos 

enfatizar aqui é que há na Teoria do Discurso uma radicalização da passagem da 

linguagem do texto à tessitura/tecedura (natureza/processo) do real, em direção à 

postulação de uma ontologia política do social.  

A Teoria do Discurso rejeita a distinção entre “práticas discursivas” e “práticas 

não discursivas”, na medida em que todo objeto é constituído como um objeto de 

discurso, não restando nada fora das suas condições de emergência. Isso quer dizer que  

nenhum objeto ou prática tem sentido fora de uma cadeia de significados.  

 

“O discurso é o terreno primário de constituição da objetividade como tal. 

Por discurso, como já tentei esclarecer várias vezes, não quero dizer algo que 

seja essencialmente restrito às áreas da fala e da escrita, mas qualquer 

complexo de elementos no qual as relações cumpram um papel constitutivo. 

Isto quer dizer que os elementos não preexistem ao complexo relacional mas 



53 
 

se constituem através dele. Assim, “relação” e “objetividade” são sinônimos” 

(LACLAU, 2005, p. 68). 

 

Há na obra de Chantal Mouffe e Ernesto Laclau uma radicalização da dimensão 

política do discurso. Assim como os Estudos Pós-coloniais, a proposta inicial foi (des) 

essencializar determinados conceitos hegemônicos da modernidade e da tradição 

sociológica, tais como classe, hegemonia e a própria noção de política. O ponto de 

partida da Teoria do Discurso, nessa direção, é a releitura desses conceitos a partir de 

uma ótica pós-estruturalista. Aí é onde reside o seu “pós-marxismo” e o seu projeto de 

democracia radical, cujos temas do pluralismo, do antagonismo e da diferença tornam-

se centrais para a compreensão das noções de articulação e hegemonia.  

A perspectiva antiessencialista da Teoria do Discurso suscita uma reflexão sobre 

o político e sobre o caráter inerradicável do poder e do antagonismo, como já discutido 

anteriormente sob a leitura de Chantal Mouffe. Desse modo, “se aceitarmos que todas as 

identidades são relacionais e que a condição de existência de qualquer identidade é a 

afirmação de uma diferença, determinação de um ‘outro’ que desempenhará o papel de 

‘elemento externo constitutivo’, torna-se possível compreender a forma como surgem os 

antagonismos” (MOUFFE; 1996, p. 13). Essa é a base da noção de democracia 

agonística defendida por Chantal Mouffe.  

Com base nas reflexões de Carl Schimitt em torno da relação nós/eles, 

amigos/inimigos, o argumento de Chantal Mouffe é que com a ruína dos grandes 

projetos políticos, a exemplo do ideal de comunismo, a unidade criada na luta comum 

desses projetos também desapareceu e a fronteira amigo/inimigo assumiu uma 

multiplicidade de novas formas ligadas ao ressurgimento de antigos antagonismos, tais 

como os étnicos-raciais, nacionais, religiosos, entre outros.  

Não se trata da ideia de “fragmentação do social”, fortemente criticada e 

denominada por Terry Eagleton e Fredric Jameson de “pós-modernas”. A esse respeito, 

Mouffe afirma:  

 

“A concepção pós-moderna de fragmentação do social se recusa a conceder 

aos fragmentos qualquer tipo de identidade relacional. A perspectiva que 

tenho mantido consistentemente rejeita qualquer gênero de essencialismo, 

quer do todo, quer dos seus elementos, e afirma que nem o todo nem os 

fragmentos possuem qualquer tipo de identidade fixa, anterior à sua forma de 

articulação contingente e pragmática” (MOUFFE, 1996, p. 19). 

 

 



54 
 

A identidade da democracia não ficou imune à pluralidade das lutas políticas e 

da conexão cultura-identidade-política. Ela também está em jogo, isto é, precisa ser 

revista, na medida em que depende desse outro, anteriormente representado pelo 

comunismo e que constituía a sua própria negação. Nesse sentido, a categoria inimigo 

não desaparece, ela é apenas deslocada. Em contraposição à noção de adversário, a 

categoria inimigo refere-se aqueles atores que não aceitam as regras do jogo 

democrático e se excluem a si próprios da comunidade política.   

Enquanto no modelo de democracia liberal, assim como na teoria da ação 

comunicativa habermasiana, deve prevalecer a ideia de consenso quanto às regras do 

jogo democrático, a concepção de democracia radical proposta por Chantal Mouffe e 

Ernesto Laclau afirma que, ao contrário, a supremacia do consenso pode mascarar uma 

apatia inquietante (MOUFFE, 1996).  

A autora afirma que para uma democracia radical e plural, a ideia de que uma 

resolução final dos conflitos seja eventualmente possível, mesmo se encarada como uma 

abordagem assintótica do ideal regulativo de uma comunicação livre e ilimitada, tal 

como em Habermas, longe de facultar o horizonte necessário ao projeto democrático, é 

algo que o coloca em risco (MOUFFE, 1996, p. 19).   

Partindo da concepção de que as várias lutas que compõem a esfera pública, nos 

níveis global e local, não convergem espontaneamente, o projeto de democracia radical 

propõe uma articulação dessas lutas segundo o princípio da equivalência. Este consiste 

em criar uma cadeia de equivalências entre as várias lutas, não restritas às classes, que 

marcam o cenário político contemporâneo, contra as diferentes formas de subordinação.  

Essa articulação requer a criação de novas “posições de sujeitos” que permitam 

uma articulação comum; por exemplo, o antiracismo, o antisexismo e o anticapitalismo. 

Por posições de sujeitos, Mouffe afirma:  

 

“Qualquer posição de sujeito é constituída dentro de uma estrutura discursiva 

essencialmente instável, uma vez que está submetida a uma variedade de 

práticas articuladoras que a subvertem e transformam constantemente. É por 

isso que não existe qualquer posição de sujeito cujas ligações com as outras 

estejam definitivamente asseguradas e, assim, não existe qualquer identidade 

social que possa ser completa e permanentemente adquirida. Isto não quer 

dizer que não possamos manter noções como as de “classe trabalhadora”, 

“homens”, “mulheres”, “negros” ou outros significantes referidos a sujeitos 

coletivos. Porém, uma vez afastada a existência de uma essência comum, o 

seu estatuto deve ser concebido em termos daquilo que Wittgenstein designa 

por “semelhança de família” e a sua unidade deve ser encarada como 

resultado da fixação parcial de identidades através da criação de pontos 

nodais” (MOUFFE; 1996, p. 106).  



55 
 

 

Segundo Mouffe, posto que as diferentes lutas sociais não convergem 

espontaneamente, para estabelecer igualdades democráticas requer-se um novo sentido 

comum que permita transformar a identidade dos diversos grupos de maneira que suas 

reivindicações possam articular-se entre si, de acordo com o princípio da equivalência 

democrática (MOUFFE, 2003). Pois não se trata de estabelecer uma mera aliança entre 

determinados interesses de grupos, mas de modificar a própria identidade dessas forças. 

Por exemplo, com o objetivo de que a defesa dos interesses dos trabalhadores não se 

realize às custas dos direitos das mulheres, dos imigrantes e dos consumidores, é 

necessário estabelecer uma equivalência entre as distintas lutas:  

 
“As lutas contra o sexismo, o racimo, a discriminação sexual e em defesa do 

meio ambiente necessitam ser articuladas com as lutas dos trabalhadores em 

um novo projeto hegemônico da esquerda. Colocando em uma terminologia 

que tem se tornado muito popular recentemente, insistimos que a esquerda 

necessita encarar tanto as questões ligadas à redistribuição como ao 

reconhecimento. Isto é o que entendemos por democracia radical e plural” 

(MOUFFE, 2003, p. 19). (Tradução nossa).  

 

  

Na medida em que demandas particulares, sem deixar de sê-lo, podem 

transformar-se em “pontos nodais” de articulação de vontades coletivas mais amplas, há 

um trabalho da articulação a ser realizado, que não é dado pela situação nem vem “de 

graça” pela boa vontade de outras demandas. Articulação, portanto, é termo chave: fala 

da construção de uma vontade coletiva pela transformação de uma demanda particular 

num objeto de investimento simbólico universal ou “representativo” da comunidade em 

geral (BURITY; 2010, p. 18). Nisso consiste o processo de construção de uma dada 

hegemonia, conceito que a Teoria do Discurso incorpora da obra de Antonio Gramsci e 

o modifica.  

Reconhecemos na obra de Gramsci uma interpretação da cultura como dimensão 

essencial da política e a visão desta como a tarefa de estruturação e desenvolvimento da 

hegemonia (mais do que a simples dominação pela coerção ou pela força) de uma classe 

social sobre outra. Gramsci privilegiou, portanto, o estudo das condições ideológicas, 

culturais e políticas necessárias à preservação da dominação burguesa e à sua futura 

eliminação.  

Com isso, ele não entendeu o domínio burguês apenas como uma imposição, 

mas percebeu a capacidade dessa classe de estabelecer e preservar sua liderança 

intelectual e moral mais para dirigir do que para obrigar. A essa capacidade Gramsci 



56 
 

chamou de “hegemonia” e dedicou parte considerável do seu trabalho ao estudo de suas 

condições e possibilidades de existência.  

O conceito de hegemonia, nessa direção, deveria aprofundar a teoria marxista do 

Estado, superando sua interpretação inicial como simples conjunto de instrumentos de 

coerção, interpretando-o, também, como sistema de instrumento de produção de 

liderança intelectual e consenso.  

 

“O exercício normal da hegemonia se caracteriza por uma combinação de 

força e consenso, que se equilibram de diferentes maneiras, sem que a força 

predomine demais sobre o consenso e buscando que a força apareça apoiada 

na aprovação da maioria, expressa por meio dos chamados órgãos de opinião 

pública” (GRAMSCI, 2001, p. 167).  

 

 

Em relação à estratégia política e cultural do socialismo, seus conceitos de 

“guerra de posição” e “guerra de movimento” compõem o cerne de uma conceituação 

da estratégia que implica o deslocamento das classes, segundo uma analogia com a 

guerra de trincheiras, para melhores pontos de observação e “posições”. Como sugere 

Barret (1996), daí a “guerra de posições” ser a batalha pela conquista da hegemonia 

política, pela obtenção do consentimento, a luta pelos “corações e mentes” do povo, e 

não meramente sua obediência transitória ou seu apoio eleitoral. A “guerra de 

movimento”, em contraste, vem numa etapa posterior: é a tomada do poder estatal, mas 

(em oposição direta à tradição leninista de pensamento político) só pode ocorrer numa 

situação em que a hegemonia já tenha sido assegurada.   

Na literatura gramsciana, o poder se apoia, essencialmente, no controle das 

instituições que conferem sentidos: aquelas que definem e justificam o indivíduo, 

ensinam-no a pensar de certa maneira e não de outra, indicam-lhe os valores que deve 

compartilhar, as aspirações permitidas e as “fobias imprescindíveis”. Nesse sentido, a 

família, a igreja, a escola, o idioma, a arte, a moral sempre foram objetivos do poder, 

que tentou instrumentalizá-los em benefício próprio. Não é à toa que as questões 

políticas muitas vezes disfarçam-se de questões culturais (BARRET, 1996).  

Assim, Gramsci (1985) nos mostrou ser insuficiente nas sociedades modernas a 

ocupação de fábricas ou o confronto com o Estado como formas de disputa pela 

hegemonia. O que também deve ser contestado é toda a área da cultura, campo de 

disputas, definida em seu sentido mais amplo, mais corriqueiro. O poder da classe 

dominante é espiritual assim como material, e qualquer disputa hegemônica deve levar 



57 
 

sua campanha política até esse domínio de valores e costumes, hábitos discursivos e 

práticas rituais (GRAMSCI, 1985; EAGLETON, 1997; PORTELLI,1990).  

A Teoria do Discurso, por sua vez, irá desenvolver uma ideia de hegemonia 

enquanto lutas articulatórias, assumindo a impossibilidade de uma transformação plena 

do social, cuja aposta recai na sua hegemonização parcial e temporária. Essa só é 

possível na construção de “pontos nodais”, conceito desenvolvido por Jacques Lacan e 

que, utilizado por Laclau e Mouffe, remete a pontos discursivos privilegiados, que 

fixam significados apenas parcialmente. São tentativas de dominar o campo da 

discursividade, de deter o fluxo das diferenças, ou seja, de construir um centro, um 

consenso. 

É importante ressaltar que a noção de discurso aqui enfatizada “implica na 

articulação das palavras e das ações, de modo que a função de fixação nodal nunca é 

uma mera operação verbal, mas está inserida em práticas materiais que podem adquirir 

fixidez institucional” (LACLAU, 2003).  

 As práticas articulatórias e a conquista da hegemonia são resultados de uma 

relação dialética entre a lógica da equivalência e a lógica da diferença. Segundo essa 

perspectiva, os atores sociais ocupam posições diferenciais no interior dos discursos que 

constituem o tecido social; eles são particularidades que, devido aos antagonismos que 

criam fronteiras internas à sociedade, estabelecem entre si relações de equivalência 

(LACLAU e MOUFFE; 2004). Conforme Jason Glynos e David Howarth (2007):  

 

“A dimensão da equivalência capta os aspectos substitutivos da relação, 

fazendo referência à relação nós-eles. Dois ou mais elementos podem ser 

substituídos uns pelos outros, com referência a uma negação ou ameaça 

comum. Ou seja, eles são equivalentes não na medida em que eles 

compartilham uma propriedade positiva (embora empiricamente eles possam 

compartilhar algo em comum), mas, crucialmente, na medida em que eles 

têm um inimigo comum” (GLYNOS; HOWARTH, 2007, p. 144) (Tradução 

nossa).  

  
 

Já a dimensão da diferença, segundo esses autores, capta o aspecto combinatório 

ou contíguo da relação, o que representa não apenas para as diferenças de identidade 

entre os elementos, mas também para manter os elementos distintos, separados, e 

autónomos (GLYNOS; HOWARTH, 2007, p. 144). Uma dimensão pressupõe a outra e 

a constituição de redes de equivalência necessita que a dimensão da diferença, em cada 

lado da fronteira, seja enfraquecida, sendo as diferenças compreendidas como função de 

demandas ou identidades. 



58 
 

 No esforço de construir redes de equivalência entre as diversas lutas, a 

articulação aparece como resultado temporário de uma hegemonia provisória, isto é, 

como uma estabilização de poder que sempre vincula alguma forma de exclusão. Em La 

razón populista (2005), Laclau afirma que num processo de articulação que resultará 

numa hegemonia, uma diferença particular assume a representação de uma totalidade 

que a excede (sinédoque). 

É a partir do legado dos filósofos da linguagem, entre eles, Wittgenstein, 

Heidegger e Derrida, que a Teoria do Discurso contesta a ideia de fixação última do 

sentido. Jacques Derrida, por exemplo, construiu uma teoria da linguagem como o 

infindável jogo dos significantes e uma teoria do sentido linguístico como sendo 

construído através de relações de diferença numa cadeia. Segundo a interpretação de 

Derrida, a ausência do significado transcendental amplia indefinidamente o campo e o 

jogo da significação.  

Outro legado a ser enfatizado é o da psicanálise, que contribuiu para um 

processo de desestabilização da ideia de um sujeito coerente, racional e unificado. Freud 

com a noção de inconsciente e Lacan, por sua vez, com a percepção de que o lugar do 

sujeito é o da ausência, foram utilizados para reforçar o entendimento de que há uma 

ausência fundante, uma falta original que subverte e é a condição de qualquer 

identificação do individuo (MOUFFE; 1996).  

 A história do sujeito é a história de suas identificações. Não haveria, nesse 

sentido, uma identidade última e oculta a salvar. No processo de identificação dos 

sujeitos, existiria um duplo movimento: a dialética da fixação / não fixação. Essa 

dialética só é possível devido a uma negatividade do social, ou seja, o seu caráter aberto 

e precário, não havendo uma fixação predeterminada, um a priori ou uma sutura última.  

Os conceitos de sutura e de diferença são incorporados dessa forma para teorizar 

a precariedade dos projetos articulatórios, do processo de fixação e não fixação que 

caracterizam a hegemonia. Sutura, no sentido atribuído por Mouffe e Laclau “remete a 

um corpo permanentemente dilacerado, “exigindo um plantão interminável na sala de 

emergência por parte dos cirurgiões da hegemonia, cuja sina é tentar fechar os cortes, 

temporariamente e com dificuldades” (BARRET; 1996, p. 249).  

Sob esse ponto de vista, as práticas hegemônicas devem ser reconhecidas 

levando-se em consideração a diferença, a abertura do social e o caráter não fixo de todo 

significante. Essa falta originária lacaniana é precisamente o que as práticas 

hegemônicas tentam preencher, uma vez que os significantes são em sua origem vazios. 



59 
 

Nas lutas articulatórias, a disputa por sentido representada por forças antagônicas 

preenche esse vazio, dando aos significantes o status de flutuante.  

Por exemplo, de acordo com Laclau (1996), “unidade nacional” ou “revolução” 

são significantes flutuantes, porque seus significados só são fixados pelos conteúdos 

concretos dados pelas forças antagônicas. É importante sublinharmos que a flutuação 

dos significantes, para Laclau, não é puramente contingente e circunstancial. Se assim 

fosse, a vida política seria um diálogo de surdos, no qual só teríamos proposições 

incomensuráveis (LACLAU, 1996).  

O fato de uma expressão do tipo “os fascistas conseguiram realizar a revolução 

de que os comunistas não foram capazes” fazer sentido na Itália dos anos 1920, se deve 

ao significante “revolução” ser vazio, um objeto do discurso, que envolve produção de 

conhecimento, institucionalidade e poder, representando o sentimento das pessoas de 

que a velha ordem oriunda do Risorgimento tornara-se obsoleta e que era preciso a 

refundação radical do Estado italiano (LACLAU; 1996, p. 23). 

As reflexões de Joanildo Burity (2010) a respeito do significante “educação de 

qualidade” como uma articulação hegemônica podem contribuir para uma melhor 

compreensão do conceito tanto de práticas hegemônicas, quanto de “significante 

flutuante”. Além disso, colabora com as nossas impressões ulteriores acerca das lutas 

articulatórias ocorridas no plano das políticas públicas de cultura e da educação popular 

em audiovisual voltada para jovens.  

Burity afirma que o campo da educação é produtor de identidades e de práticas 

hegemônicas, sobretudo, discursivas. Há, nessa luta pela hegemonia em torno da 

educação, uma tensão entre a utopia da educação como emancipação e as anti utopias de 

“docilização” e “eficientização” dos sujeitos para o mercado e/ou projetos 

governamentais.  

Nesse campo, há um discurso absolutamente difundido, e nesse sentido, 

amplamente hegemônico, de que a educação é a saída em última análise para a pobreza, 

a marginalidade, o emprego desqualificado ou o desemprego. Nos anos de 1990, em 

escala mundial, constituiu-se uma formação discursiva em torno dessa posição. Burity 

afirma que a valorização da educação como meio de ascensão social, enfrentamento da 

desigualdade e do preconceito, bem como a preparação para a cidadania ativa parece ter 

vencido a disputa pela hegemonia.  

Da Unesco e do Banco Mundial a organizações e governos nacionais e locais, 

nas instituições representativas, na mídia e na academia, diferentes discursos 



60 
 

articularam um mesmo ponto, divergindo em várias medidas sobre como melhor 

realizá-lo: a educação é a solução. Neoliberais e republicanistas, capitalistas e 

socialistas engrossaram o coro, “todos pela educação” (BURITY, 2010 p. 22). 

Mas a hegemonia do discurso da educação como prática de reconfiguração do 

social abriga flutuações de sentido, que não estão definitivamente resolvidas: seja em 

decorrência das numerosas contra evidências dessa virtualidade transformadora 

(ineficiências, ausência de impacto positivo), seja porque “o que hoje se coloca como 

lutas isoladas por uma configuração mais crítica da educação pode dar lugar a 

radicalizações que reposicionem a educação como diferença num novo bloco histórico 

no qual ela esteja hegemonizada por outro princípio articulador” (BURITY, 2010, p. 

26).  

Por conseguinte, utilizando a Teoria do Discurso e os Estudos pós-coloniais 

como orientações teóricas das nossas análises, estamos pensando a educação e a 

apropriação da tecnologia audiovisual, distintamente das políticas de inclusão social. 

Estas sempre cancelam aquilo que é precisamente próprio do político, ou seja, o 

conflito, o antagonismo, a diferença e a possibilidade de tradução cultural.  A pesquisa 

que se segue reconhece a diferença como elemento fundamental da apropriação do 

audiovisual. Conforme Jonatas Ferreira (2010), esse reconhecimento baseia-se 

necessariamente numa recusa do fechamento instrumentalizador da linguagem e na 

manutenção da sua abertura semântica.  

Não é suficiente que tenhamos acesso à educação e às tecnologias, mas que 

possamos apropriá-las — isto é, torna-se necessário pensar radicalmente os nossos 

envolvimentos tecnológicos como parte desse processo. Não se trata, portanto, apenas 

de propiciar as condições de um acesso competente à educação, ao mundo digital e 

audiovisual, mas de perceber que essas tecnologias precisam ser social, filosófica e 

politicamente ocupadas. Em suma, é preciso pensar essas tecnologias como espaço 

técnico a ser constituído, uma vez que “ser incluído” não significa participar de modo 

democrático na sociedade de informação (FERREIRA, 2010).  

O que torna as tecnologias de informação um espaço político, nos termos da 

Teoria do Discurso, é a constatação de que, enquanto técnica, elas constituem um 

espaço tenso, ambíguo, “passível de uma pluralidade de apropriações entre os extremos 

de uma ocultação radical da verdade, o esquecimento do ser, da sua abertura para e pela 

linguagem, e o seu desvelamento” (FERREIRA, 2010, p. 532). Além disso, é preciso 

pensar que, como espaço tenso, agônico, político, as tecnologias demandam 



61 
 

movimentos contra hegemónicos que restaurem a produtividade do conflito, a 

possibilidade de pensar diferente do “programado”. 

Compreendendo o Festival Visões Periféricas como espaço de manifestação do 

político e da diferença,  a intenção aqui reside na compreensão dos sentidos e discursos 

produzidos em torno do projeto de reinvenção da periferia. Quais são as diferenças 

envolvidas? Como elas se articulam em torno de um projeto em comum? Qual o local 

do Estado nesse projeto e que discursos são reatualizados?  

Para responder a essas questões precisamos ter em mente que a Teoria do 

Discurso, assim como a Análise do Discurso, defende que a linguagem é uma prática 

em si mesma
6
 e a vida social deve ser percebida como um encadeamento de discursos 

permeados por conflitos diversos ao longo da história. Grande parte dos discursos, 

portanto, está implicada em estabelecer uma verdade do mundo diante de versões 

competitivas, expressas na textualidade do social.  

Embora haja diferenças consideráveis na utilização da noção de discurso, ambas 

partilham da rejeição da noção realista de que a linguagem é um meio neutro de refletir 

ou descrever o mundo e da convicção na importância central do discurso, que é uma 

forma de ação no mundo, na realidade social que ele constrói.  O discurso nada mais é 

que uma prática social, uma forma de construção social, cuja condição ontológica é o 

político, o que implica em considerá-lo como uma forma de ação das pessoas sobre o 

mundo.  

A luta política pode ser representada como tentativas de forças ou projetos rivais 

de fixar parcialmente significantes flutuantes a configurações significativas particulares. 

Nessa perspectiva, enquanto prática social, o discurso é tomado como prática política, 

que transforma ou mantém relações de poder.  

Mas segundo Laclau e Mouffe, os discursos são estruturas descentradas onde os 

sentidos são constantemente negociados e construídos. Essas estruturas descentradas, ou 

                                                           
6
 A colaboração de Michael Foucault foi decisiva para a formulação dessa matriz metodológica, cujos 

principais pressupostos são: a crença na natureza constitutiva do discurso – o discurso constitui o social, 

como também os objetos e os sujeitos sociais; a primazia da interdiscursividade e da intertextualidade – 

qualquer prática discursiva é definida por suas relações com outras e recorre a outras de forma complexa; 

a natureza discursiva do poder – as práticas e as técnicas do biopoder moderno são em grau 

significativamente discursivas; a natureza política do discurso; a natureza discursiva da mudança social – 

as práticas discursivas em mutação são um elemento importante na mudança social (FLAIRCLOUGH, 

2001, p. 81-82).  

 



62 
 

totalidade estruturada precariamente, a que chamamos discurso, consiste no resultado de 

práticas articulatórias, que ocorrem nos campos de hegemonia.  

É preciso ressaltar, nesse momento, que a Teoria do Discurso possibilita 

pensarmos a origem política contingente do significado que é fixado e objetivamente 

apresentado, abrindo espaço para novos antagonismos e fixação de novos conteúdos e 

formas que não se colocavam até então. Sua contribuição metodológica pode nos ajudar 

a compreender como se dá a articulação de uma multiplicidade de discursos 

concorrentes e, consequentemente, da transformação dos agentes e das práticas sociais. 

Isso porque, segundo Laclau (2004), a prática de articulação, como deslocamento / 

fixação de um sistema de diferenças penetra a densidade inteiramente material da 

multiplicidade de instituições, rituais e práticas através das quais uma estrutura 

discursiva é sedimentada (LACLAU, 2004).  

Nesse horizonte, a ideologia deve ser tratada como fenômeno discursivo. Ela “é 

menos um conjunto particular de discursos do que um conjunto particular de efeitos 

dentro dos discursos” (SALES, 2008, p. 145). O fato de algumas formas de significação 

serem excluídas no decorrer do processo de sedimentação hegemônica, em nome de 

uma “unidade” ou “coesão”, pode ser compreendido como fruto de investidas 

ideológicas, uma vez que a ideologia, nesse contexto, representa a pretensão de 

totalidade, de fechamento.   

Como já citado, a construção de uma hegemonia é marcada por uma pluralidade 

de interesses em competição. A ideologia, desse modo, deve ser compreendida como 

uma tentativa de estabilização, no plano das significações, da luta de interesses sociais 

antagônicos. Ou como explica o próprio Laclau, a ideologia é uma tentativa de 

totalização, de fechamento do social (LACLAU, 2004).  

Um exemplo de investida ideológica, ou seja, de totalização, comumente 

presente na história da formação da sociedade brasileira, tem sido a representação ou 

estereótipo da população pobre, sobretudo negra e mestiça, como submissa e passiva 

frente às opressões.  

Tal ideologia funciona como uma tentativa de estabilização, de totalização do 

social, que encobre todos os antagonismos e as lutas sociais travadas, desde a 

colonização até os dias atuais. Episódios como a Rebelião dos Malês, por exemplo, 

pouco têm sido ensinados e difundidos nas escolas, embora haja uma grande 

diversidade de trabalhos acadêmicos sobre esses temas.  



63 
 

Por outro lado, é importante enfatizarmos como a noção de ideologia na Teoria 

do Discurso se distingue e por vezes se entrelaça ao próprio conceito de discurso. Para 

Laclau e Mouffe, não há discurso geral e homogêneo, que guarde consigo uma espécie 

de consenso ou unidade, mas uma diversidade de discursos que juntos constituem uma 

“formação discursiva”. De acordo com Torfing, na Teoria do Discurso, uma formação 

discursiva constitui uma matriz de significados ou sistema de relações linguísticas 

dentro do qual são gerados processos discursivos efetivos (Apud SALES, 2008).  

Dito isto, podemos inferir que no nível metodológico a Teoria do Discurso 

propõe uma desconstrução dessa matriz de significados. Desconstrução porque objetiva 

identificar os elementos discursivos cuja ambiguidade, contraditoriedade ou oscilação 

de sentido revelaria a sua abertura, isto é, a sua precariedade.  

A desconstrução procura identificar sintomas de indecibilidade, de ambiguidades 

e oscilações de sentido. Em suma, descontruir um discurso, em termos laclaunianos, é 

“buscar nas suas profundezas que forças foram intensificadas, combatidas, reforçadas 

ou destruídas. Que valores e crenças fazem variar as intensidades e oscilar as 

distribuições de poder” (SALES, 2008, p. 160).  

Por outro lado, o que muito tem sido criticado nessa abordagem - uma crítica 

que acompanha toda a trajetória do pós-estruturalismo - é a ausência de uma concepção 

mais institucional de discurso, com atenção ao não linguístico, embora tanto Mouffe 

quanto Laclau insistam permanentemente na abrangência da noção de discurso para 

além da textualidade do social.  

Devido a essas críticas e na tentativa de melhor traduzir a noção de discurso no 

interior dessa abordagem, Burity (2007) e Sales (2008) irão propor uma união entre a 

Teoria do Discurso e a Análise do Discurso. A proposta de Sales, em particular, é 

realizar um diálogo entre Laclau e Foucault, uma vez que:  

 

“O que se encontra, o que se enfrenta, o que se entrecruza no antagonismo 

social de Laclau não são armas, não são punhos, não são forças selvagens e 

desenfreadas. Não há batalhas (...), não há sangue, não há cadáveres (...) Em 

outras palavras, podemos resumir que faltam os corpos na teoria de Laclau. 

Acreditamos que Foucault possa satisfazer essas demandas, que são menos 

lacunas ou falhas da teoria de Laclau, que demandas colocadas por nossas 

pretensões teóricas e metodológicas” (SALES, 2008, p. 159).  
 

 

 Concordamos com essa crítica na medida em que a explicitação dos dispositivos 

de violência, ligados às estruturas hegemônicas e ao antagonismo social, muitas vezes 

aparece de forma nebulosa nas análises da Teoria do Discurso. Por outro lado, 



64 
 

acreditamos que uma exposição mais detalhada do seu aporte metodológico pode nos 

fazer enxergar o discurso como uma gramática inscrita também na materialidade dos 

corpos e das instituições, revelando os punhos e a violência contida nas articulações 

discursivas e na construção de hegemonias, seja esta violência física ou simbólica.  

Nesse trabalho de tradução, Burity (2007) sugere que o diálogo entre a Teoria do 

Discurso e a Análise do Discurso tem demonstrado ser extremamente profícuo para a 

pesquisa social. Dentre as estratégias de diálogo elencadas pelo autor, daremos ênfase a 

duas: em primeiro lugar, a aplicação da estrutura narrativa-conceitual da Teoria do 

Discurso a objetos empíricos – falas, relatórios, manifestos, entrevistas, documentos 

públicos, etc, “definidos enquanto uma metalinguagem que funciona heuristicamente 

para ressaltar processos de delimitação de fronteiras, construção de identidades 

relacionais, expressões de antagonismo, etc” (BURITY, 2007, p. 79). Aqui, o 

tratamento da linguagem deve considerar a concepção de discurso como articulação 

entre o linguístico e o extra linguístico, isto é, trata-se de analisar o momento articulado 

desta prática e não separá-la em duas partes (BURITY, 2007).  

A segunda estratégia, por sua vez, implica numa “combinação entre a 

‘gramática’ da Teoria do Discurso e os procedimentos da Análise do Discurso enquanto 

técnica de análise, que deve subordinar-se à primeira como o referencial teórico-

metodológico mais geral” (BURITY, 2007, p. 79, 80 – 81). Nesse horizonte, embora os 

teóricos do discurso discordem da “distinção entre o discursivo e o extra discursivo”, 

enfatizada pela tradição foucaultiana da Análise do Discurso, o imbricamento entre as 

duas vertentes pode ser bastante proveitoso.  

Há nessas abordagens uma ênfase na interdependência das práticas discursivas 

de uma sociedade ou instituição: os textos sempre recorrem a outros textos 

contemporâneos ou historicamente anteriores e os transformam. Nesse sentido, qualquer 

tipo de discurso ou prática discursiva é gerado a partir de combinações de outros, sendo, 

portanto, definidos pelas suas relações com outras práticas discursivas.  

 

 

2.2 Articulando o social, o político e o fantasmático  

 

 

De acordo com a contribuição metodológica da Teoria do discurso, o processo 

de articulação discursiva que ocorre nos campos de hegemonia envolve três lógicas ou 



65 
 

dimensões que devem ser consideradas pelo pesquisador: o social, o político e o 

fantasmático. Em relação à primeira lógica, a social, Jason Glynos e David Howarth 

(2007), afirmam que ela emerge no pensamento de Laclau para caracterizar o padrão ou 

a coerência global de um discurso.  

Nesse sentido, as lógicas sociais consistem em “seguir regras” e envolve “um 

sistema rarefeito de afirmações, que é um sistema de regras delineado num horizonte 

dentro do qual alguns objetos são representáveis enquanto outros são excluídos” 

(GLYNOS e HOWARTH, 2007, p. 139).  De maneira geral, a lógica social refere-se ao 

caráter normativo e institucional da produção do discurso. Trata-se de uma gramática 

social, com regras pré-definidas e norteadoras das práticas sociais, todas estas 

significativas e discursivas. 

 Por outro lado, se na dimensão social, as práticas estão condicionadas a “seguir 

regras”, garantindo a regularidade na dispersão, a “lógica política” estaria relacionada à 

“instituição do social, que procede de demandas sociais muito mais do que de um 

decreto arbitrário” (GLYNOS e HOWARTH, 2007). A lógica política, nessa 

perspectiva, é “inerente à qualquer processo de mudança social”. Ela está associada a 

momentos de contestação e instituição, envolvendo, nesse sentido, a tentativa de 

desafiar as relações sociais existentes.  

Como afirmam esses autores, a lógica política das práticas sociais e discursivas 

está na vanguarda (GLYNOS e HOWARTH, 2007, p. 139).  Ela coaduna-se com a 

dimensão do político, caracterizada por Chantal Mouffe e com a noção de política 

cultural, trabalhada por Evelina Dagnino, ambas citadas no primeiro capítulo. Como 

vimos, trata-se de uma dimensão que se contrapõe à política institucional e à cultura 

política, que se assemelha muito mais à lógica social, por ser o espaço da sedimentação, 

das regras já instituídas.  

Como já afirmava Foucault, todo discurso é produzido em razão de relações de 

poder. Em A ordem do discurso, um momento de passagem entre a arqueologia do saber 

e a genealogia do poder, ele nos mostrou que em toda sociedade a produção do discurso 

é ao mesmo tempo controlada, selecionada, organizada e redistribuída por certo número 

de procedimentos que “têm por função conjurar seus poderes e perigos, dominar seu 

acontecimento aleatório, esquivar sua pesada e temível materialidade” (...) “Sabe-se que 

não se tem o direito de dizer tudo, que não se pode falar de tudo em qualquer 

circunstância” (FOUCAULT, 2000, p. 09).  



66 
 

 Desse modo, antecedendo a Teoria do Discurso de Chantal Mouffe e Ernesto 

Laclau, o discurso, na obra foucaultiana, não é simplesmente aquilo que traduz as lutas 

ou os sistemas de dominação, “mas aquilo por que e pelo que se luta, o poder do qual 

queremos apoderar” (FOUCAULT, 2000, p. 10).  

Para Laclau e Mouffe, o poder não apenas fixa, mas desloca, não apenas 

reprime, mas subverte. Desse modo, o poder na Teoria do Discurso é constitutivo e a 

lógica política, nessa direção, refere-se a uma reconfiguração daquilo que está 

instituído. Ela não possui um lugar ou uma esfera determinada na sociedade. A lógica 

política, assim como o poder, é difusa e emerge de qualquer prática social de 

contestação.  

Por último, a Teoria do Discurso define a “lógica fantasmática” para 

compreender a energia que impulsiona as práticas contestatórias ou, por outro lado, a 

resistência à mudança social.  Como afirma Zizek (1989, Apud Glynos e Howarth), as 

lógicas de fantasia têm um papel chave ao “preencher” ou “completar” o vazio, ou, para 

utilizarmos uma expressão lacaniana, o “fosso originário” que muitas vezes orienta as 

práticas sociais. A lógica fantasmática corresponde ao suporte que dá consistência ao 

que nós chamamos de “realidade”’ (GLYNOS e HOWARTH, 2007).  

As utopias, os desejos de mudança, os ideais revolucionários, nesse sentido, 

podem ser concebidos como aspectos da lógica fantasmática. Não queremos, com isso, 

dizer que são elementos nocivos à lógica política. Muito pelo contrário. São elementos 

que geram energia criativa e que podem vir a desafiar as regras instituídas.  

Conforme os autores citados, a investigação sociológica deve envolver a união 

das diferentes lógicas, juntamente com as circunstâncias empíricas em que elas 

ocorrem, no sentido de construir uma descrição explicativa e crítica. (GLYNOS e 

HOWARTH, 2007). O ponto de partida da análise segundo essa orientação deverá ser a 

interpretação que os componentes da ação política elaboram sobre suas próprias práticas 

articulatórias. Porém, a investigação não pode se restringir a essas “autointerpretações”, 

numa espécie de análise fenomenológica, porque a pesquisa deverá ser realizada no 

intuito de reunir, ou ainda, de articular os elementos heterogêneos dentro de uma 

explicação crítica, sem subsumi-los a leis ou abstrações de ordem superior e sem cair 

em um “descritivismo puro” (GLYNOS e HOWARTH, 2007). 

Como insistem os teóricos do discurso, se a explicação causal defendida pelos 

naturalistas e positivistas tende a subsumir os fenômenos sociais sob leis universais ou 

mecanismos gerais, e se a hermenêutica, em contrapartida, compreende o social a partir 



67 
 

do uso de interpretações particulares contextualizadas, a Teoria do Discurso deve 

considerar a explicação sociológica em termos de uma articulação de lógicas críticas 

(GLYNOS e HOWARTH, 2007). Tal exercício viria contribuir para “um tipo de teoria 

de médio-alcance, que se move entre o fenômeno empírico, constituído de 

autointerpretações e práticas, e nossas premissas ontológicas subjacentes”. (GLYNOS e 

HOWARTH, 2007, p. 165).  

De acordo com Burity (2007), os teóricos do discurso “procuram situar as 

práticas e as lógicas investigadas em contextos históricos e sociais mais amplos, de 

modo a que elas possam assumir uma significância diferente e prover a base para uma 

possível crítica e transformação das práticas e sentidos sociais existentes” (BURITY, 

2007, p. 82).  

No nosso entender, a articulação das três lógicas resolve, ainda, o problema do 

imbricamento entre o textual e o extra textual no aporte metodológico da Teoria do 

Discurso, já que não devemos tratar essas esferas como se fossem separadas e 

autônomas. Desse modo, a articulação entre as lógicas vem suprir a suposta ausência de 

materialidade e de “punhos” do conceito de discurso. Foi com esse objetivo que 

decidimos articular as lógicas social, política e fantasmática na construção do corpus da 

pesquisa e nas análises das articulações discursivas ocorridas no contexto do Festival 

Visões Periféricas.  

A lógica social dessas experiências, nessa direção, refere-se à presença dos 

discursos institucionais, do poder público e do terceiro setor, sedimentados ao longo do 

século XX e atualizados ou rearticulados pelas diferentes demandas representadas no 

Festival. Já a lógica política reside nas práticas de contestação que as experiências 

populares em audiovisual aqui analisadas produzem, seja através de vídeos, debates, 

encontros etc., para se contrapor aos discursos hegemônicos. 

 Defendemos que há uma reconfiguração do político vivenciada pelos grupos de 

formação audiovisual popular. Isto é, deslocamentos de poder e de sentido podem ser 

identificados, na medida em que muitos grupos estão transformando modos de 

representação e de subjetivação, que se iniciam internamente, mas que ganham um 

público mais amplo, crescente a cada dia. Muitos grupos se apropriam da tecnologia 

audiovisual para deslocar matrizes discursivas e imprimir novos sentidos sobre si 

mesmos, sobre o significante “periferia”, sua relação com o poder público etc.  

Finalizando, identificamos a lógica fantasmática das experiências populares em 

audiovisual como um arranjo interdiscursivo, que tenta articular todas as diferenças em 



68 
 

torno de um projeto de sociedade. Essa articulação só se realiza, por outro lado, a partir 

da identificação de uma vontade coletiva. Esta é construída precariamente a partir da 

renovação ou incorporação de antigos discursos.   

 É importante registrar que a nossa proposta metodológica não consiste em fazer 

uma espécie de coleção de lógicas. As dimensões social, política e fantasmática se 

relacionam dialeticamente nos sentidos construídos e nos discursos em circulação no 

festival. Tanto no discurso audiovisual, quanto nas falas dos entrevistados, podemos 

perceber como esses sentidos oscilam entre uma lógica e outra.  

Como afirmou Maingueneau (1997), um discurso não deve ser concebido como 

um bloco compacto que se oporia a outros (o discurso comunista contra o discurso 

democrata-cristão, por exemplo), mas como uma realidade "heterogênea por si mesma". 

O fechamento de uma formação discursiva, por exemplo, é fundamentalmente instável, 

“não se constituindo em um limite que, por ser traçado de modo definitivo, separa um 

interior e um exterior, mas inscrevendo-se entre diversas formações discursivas, como 

uma fronteira que se desloca em função dos embates da luta ideológica” 

(MAINGUENEAU, 1997, p. 112).  

Veremos que os sentidos construídos e as identificações negociadas no discurso 

mais amplo de reinvenção da periferia revelam a precariedade desse projeto político 

cultural. São discursos contraditórios que exprimem a impossibilidade de um 

fechamento do social, da sua totalização.  

 

 

2.3 O Festival Visões Periféricas e o Fórum de Experiências Populares em 

Audiovisual  

 

  

 O Festival Audiovisual Visões Periféricas foi idealizado pelo cineasta e 

comunicólogo Marcio Blanco em 2007. Nesse momento, o organizador do Festival 

estava vinculado ao Observatório de Favelas do Rio de Janeiro, que hoje possui uma 

profícua e diversificada produção de jovens nas áreas do audiovisual, da fotografia e das 

mídias digitais, além de trabalhos e pesquisas realizadas sobre essas experiências.   

 Acompanhamos a trajetória do Visões Periféricas desde o seu surgimento em 

2007, devido ao nosso contato com o Observatório de Favelas através dos seus 

informativos e redes virtuais. Em 2008 esse contato foi intensificado, devido ao 



69 
 

processo de construção do projeto de pesquisa que resultou neste trabalho. Durante o 

processo de elaboração do projeto, o idealizador do Visões Periféricas desvincula-se do 

Observatório e funda a Associação Imaginário Digital, que dará continuidade às ações e 

atividades planejadas para o Festival:  

 

“A Imaginário Digital é uma associação cultural para fins não econômicos 

que tem por principal objetivo promover e assegurar o acesso e a formação 

de indivíduos para o uso das novas tecnologias em comunicação. Criada por 

jovens empreendedores sociais - jornalista, cineasta, cineclubista e assistente 

social - a ID desenvolve projetos de educação e comunicação nas áreas 

audiovisual, jornalística, artística e multimídia”
7. 

 

 Ao elaborar o projeto de pesquisa, nosso interesse inicialmente estava atrelado 

aos sentidos construídos sobre as favelas e demais espaços populares por essas jovens 

experiências em audiovisual. Porém, rapidamente percebemos que o significante 

periferia, no contexto do Festival, passava por um processo de expansão. Como afirma 

o catálogo da primeira edição do evento:  

 

“O Visões Periféricas reconhece periferias não apenas como os espaços que 

margeiam os grandes centros urbanos, mas também aqueles que, mesmo 

distantes desses centros, estão excluídos do processo de representação 

audiovisual de sua realidade, como oficinas e escolas de meios rurais, como 

Aldeias indígenas e quilombolas. Mesmo que esses espaços hoje tenham uma 

ascensão de produção audiovisual, com diversas iniciativas em todo o Brasil, 

essa produção ainda é raramente exibida publicamente, dentro e fora de suas 

comunidades. Sem esse espaço de exibição, essas experiências populares, que 

dão vida a novos olhares sobre as diversas periferias da sociedade brasileira, 

têm o seu poder de transformação limitado. E o papel do Festival Visões 

Periféricas é simplesmente difundir essas iniciativas
8
.  

 

 

Esse formato de Festival, junto aos cineclubes, tem se consolidado como o 

principal espaço de divulgação e de articulação política das experiências populares em 

audiovisual em nível nacional. Desde a primeira edição, o Visões Periféricas
9
 promove, 

além das exibições de vídeos, diversos debates com representantes de instituições de 

ensino e de ONGs, pesquisadores, gestores e jovens realizadores audiovisuais sobre 

questões como financiamento, distribuição, atuação política e relações institucionais. 

Desses debates originou-se o FEPA
10

, que veio afirmar “a necessidade de um 

                                                           
7
 http://www.imaginariodigital.org.br/ 

8
 Os documentos encontram-se nos anexos, no final deste trabalho.  

9
 Endereço virtual do Festival: www.visoesperifericas.org.br/ 

10
 Página do FEPA: www.fepabrasil.org.br 

 

http://www.imaginariodigital.org.br/
http://www.visoesperifericas.org.br/
http://www.fepabrasil.org.br/


70 
 

reconhecimento público das produções periféricas, bem como adequações das políticas 

públicas para essas expressões populares” (Organização do FEPA, 2008).  

O FEPA é composto por ONGs, Pontos de Cultura, Coletivos Populares e 

membros de movimentos sociais, que desenvolvem atividades na área de formação, 

produção e exibição audiovisual. Sua missão consiste em refletir sobre a atividade 

dessas experiências e contribuir para a criação de políticas públicas e privadas com o 

objetivo de ampliar o seu potencial transformador e democratizante. Seus três braços 

são: 1 – fomento à produção e exibição da produção popular; 2 – profissionalização e 

geração de renda para jovens formados em oficinas e cursos populares de audiovisual; 3 

– educação audiovisual. 

A primeira medida do Fórum consistiu na elaboração de uma carta aberta ao 

Ministério da Cultura, a Carta da Maré, com propostas sobre os temas formação, 

produção e difusão do audiovisual pelo Brasil. As reivindicações do documento foram 

as seguintes:  

 

“1.Alterar a política de financiamento, distribuição e exibição das produções, 

para que o audiovisual popular possa ser amplamente divulgado, 

possibilitando à sociedade contato com outras visões, diferentes das que 

assistem diariamente em filmes, programas de TV e noticiários. 2. Criar 

editais públicos adequados aos núcleos populares (ONGs, Oscips, coletivos, 

etc.) de formação audiovisual com dotação orçamentária específica para cada 

região do Brasil (regionalização da produção). Para isso, propomos um 

diálogo com as instituições que desenvolvem trabalhos nessa área, de modo a 

que se considere a importância dos processos educativos, as especificidades 

dos grupos/sujeitos, a continuidade e sustentabilidade das ações, os critérios 

de avaliação, a distribuição dos produtos, etc. 3. Demarcar a TV pública e a 

Programadora Brasil como espaços para divulgação das produções 

periféricas, democratizando o seu perfil e imprimindo uma visão regional. 4. 

Reivindicar contrapartidas das TVs públicas e comerciais no sentido de co-

produzir obras a partir dos núcleos populares de formação audiovisual. 5. 

Incentivar a formação de platéias para o que é produzido pelos núcleos 

populares de formação audiovisual através dos cineclubes, escolas e espaços 

de exibição alternativos, festivais e mostras. 6. Apoiar o Fórum de 

Experiências Populares em Audiovisual (FEPA), no sentido de torná-lo uma 

atividade itinerante, representado em diferentes eventos de audiovisual do 

país. Uma das propostas colocadas para apoio imediato é a criação de um site 

do FEPA. 7. Criar um espaço de discussão para se pensar uma política de 

educação audiovisual, de modo a agregar os conteúdos e linguagens do 

audiovisual na escola, a partir de diferentes modos: formação de professores, 

disciplina própria, atividades complementares, tema transversal, oficinas, 

gerenciamento de equipamentos, utilização do audiovisual como instrumento 

pedagógico etc. 8. Fomento à integração das universidades públicas, as 

instituições de comunicação comunitária e o poder público, de modo a 

estimular pesquisas e o desenvolvimento de ações, especialmente no campo 

da formação de comunicadores e educadores. 9. Contribuição na construção 

de um portal nacional com produções audiovisuais que saíram de oficinas e 

projetos afins com o público de periferia. 10. Desenvolver uma política de 



71 
 

educação audiovisual, de modo a agregar os conteúdos e linguagens do 

audiovisual na escola” (FEPA, 2008). 

 

 

Desde a elaboração da Carta da Maré, a rede de articulação entre os grupos que 

compõem o FEPA conseguiu algumas conquistas importantes para o audiovisual 

brasileiro e para o reconhecimento dessa produção audiovisual “de periferia”. Após a 

reunião de 2007, o Fórum passou a integrar o Conselho Consultivo da Secretaria de 

Audiovisual através de uma votação entre os conselheiros existentes desde 2003. Além 

disso, a SAV criou um edital público específico para as produções “egressas de projetos 

sociais”. 

 Hoje, um dos seus objetivos consiste na “inclusão de moradores de áreas 

periféricas na criação de conteúdos audiovisuais e no contato com novas tecnologias” 

(MinC, 2008). Além dessas conquistas, a organização atual do Visões Periféricas 

organizou a rede ibero-americana de experiências populares em audiovisual, junto a 

entidades e realizadores de países como a Bolívia, a Argentina e o Uruguai.  

Dentre os participantes das últimas edições do Visões Periféricas, podemos citar: 

o coletivo Alice, prepara o gato!, que incentiva a realização de vídeos entre os pacientes 

do CAPS-AD Alameda (Centro de Atenção Psicossocial - Álcool e Drogas) de Niterói, 

numa perspectiva antimanicomial; a produtora Crioulas Vídeo, que oferece oficinas de 

produção audiovisual para jovens quilombolas do território Conceição das Crioulas, em 

Salgueiro/PE; a organização não governamental Fábrica de Imagens situada em 

Fortaleza/CE e que tem direcionado a formação audiovisual de jovens para o debate das 

questões de gênero e sexualidade; o Vídeo nas Aldeias, organização pernambucana já 

citada neste trabalho; o coletivo Voz da Rua de São Paulo, com ênfase na realização 

audiovisual de jovens moradores de periferias e integrantes do movimento hip hop; o 

documentarista Dalcivan Alves da Silva, membro de uma comunidade cigana que vive 

no interior de Góias e, por último, o projeto Vidas Paralelas
11

, promovido pelos 

Ministérios da Cultura e da Saúde em parceria com Pontos de Cultura de todo o país. 

 Esses são apenas alguns dos integrantes que revelam a heterogeneidade do 

evento, que percebe a condição de “periférico” atrelada a fatores que vão além do 

socioeconômico e do geográfico, sendo também culturais, identitários e políticos. Os 

                                                           
11

 Esse projeto tem como principal objetivo a promoção da saúde e segurança do trabalhador, abordadas a 

partir da construção simbólica, ou seja, por meio do estímulo à expressão artística e cultural, incluindo aí 

a realização audiovisual. Há uma expectativa, por parte dos membros desses grupos, de que, através dos 

vídeos realizados pelos trabalhadores, o governo tenha acesso à realidade dos mesmos, podendo atuar na 

melhoria da sua saúde e segurança.   



72 
 

organizadores do FEPA, assim como as entidades que publicizam as suas mensagens no 

Festival Visões Periféricas, concebem o audiovisual como arena política-cultural de 

busca por reconhecimento social, onde, além de exibição dos seus trabalhos 

audiovisuais, percebemos demandas sociais e reinvindicações por direitos. Nas linhas 

que se seguem será realizado o registro do nosso trabalho de campo e como ocorreu o 

contato com alguns dos realizadores e participantes do Festival.  

 

 

2.3.1 Sobre o trabalho de campo e a construção do corpus da pesquisa  

 

 

Após realizada a pesquisa bibliográfica, iniciamos o nosso trabalho de campo 

em julho de 2009, participando da terceira edição do Visões Periféricas. Como já foi 

dito, a Internet foi o primeiro espaço explorado para a investigação do campo da 

pesquisa, onde foi coletada também parte dos documentos utilizados. Durante o 

Festival, participamos das mostras de vídeos, além das mesas redondas que ocorreram 

no Seminário Deseducando o olhar, também promovido pela entidade Imaginário 

Digital e pelo FEPA.  

Nesse momento, ainda estávamos definindo os objetivos e a metodologia a ser 

adotada, mas a nossa participação foi bastante importante porque a partir dela foi 

possível conhecer as produções, o perfil dos realizadores e o público, além de ter sido o 

principal canal de comunicação para as entrevistas que seriam realizadas. Devido à 

ausência de um roteiro de entrevista definido, foram realizadas apenas conversas 

informais. Além destas, registramos as mesas-redondas e debates realizados durante a 

semana do Seminário Deseducando o Olhar.  

Com a primeira ida ao Visões Periféricas, foi estabelecida a comunicação, 

através da Internet, com alguns dos participantes que iriam se tornar nossos 

informantes. Através destes, foi possível conhecer melhor o universo das experiências 

populares em audiovisual e sua atuação no grupo e na comunidade a qual pertencem.  

Também passamos a frequentar mais os eventos organizados tanto pelos grupos 

atuantes na região metropolitana do Recife, em sua maioria Pontos de Cultura, quanto 

por órgãos públicos, tais como o Ministério da Cultura e a Fundação do Patrimônio 

Histórico e Artístico de Pernambuco (Fundarpe). Esses eventos consistiram em fóruns, 

encontros, exibição de vídeos em cineclubes, seguido de debate etc. Essa atuação foi 



73 
 

importante porque possibilitou que nós conhecêssemos outras realidades, para além do 

Festival analisado.  

A segunda participação no Festival Visões Periféricas, por sua vez, ocorreu no 

ano de 2010. Nesse momento, já havíamos definido parte considerável das questões que 

inquietavam a pesquisa. Com roteiro em mãos, foram realizadas 05 entrevistas, além da 

catalogação das mostras e seleção de parte dos vídeos que seriam utilizados nas 

análises. Também registramos os debates que ocorreram nesta edição, desta vez mais 

dispersos.  

O registro desses eventos foi feito através de diários de campo, fotografia e 

gravação de áudio. É necessário deixar claro que na maior parte das observações 

realizadas, os grupos e sujeitos da pesquisa estavam informados acerca da minha 

presença enquanto pesquisadora, embora em algumas ocasiões isso não fosse possível, 

devido à proporção do evento e à quantidade de participantes.  

Importante lembrar que na pesquisa social o observador é parte do contexto sob 

observação, ao mesmo tempo modificando e sendo modificado por este contexto. De 

acordo com Lakatos (1996), a construção dos dados via observação e participação ajuda 

o pesquisador a “identificar e obter provas a respeito de objetivos sobre os quais os 

indivíduos não têm consciência, mas que orientam seu comportamento” (LAKATOS, 

1996, p.79). A técnica de observação utilizada nesta pesquisa possuiu um caráter mais 

assistemático, onde procuramos recolher e registrar as interações e os acontecimentos 

sem um maior planejamento ou controle rigorosos. 

Sobre a inserção do/a pesquisador/a no campo, Alberto Mellucci sugere que a 

relação pesquisador/a – pesquisado/a deve ser submetida a uma constante negociação 

entre as partes. Segundo o autor, isso implica “numa capacidade de metacomunicação 

entre observador e observado que deve privilegiar, na compreensão das novas formas de 

ação e movimentos sociais, muito mais o processo, isto é, captar a ação no seu fazer-se 

e não apenas nos conteúdos sedimentados por essas ações” (MELLUCCI, 2001, p. 163-

164, 170).    

Porém, essa relação não pode ser confundida com uma “postura missionária” por 

parte do/a pesquisador/a, ou seja, o recurso a um “deus ex machina”, que “traz do 

exterior ao pesquisado/a aquele excedente de consciência e de sentido que este não 

possui”, porque nós, enquanto cientistas sociais, “não temos o privilégio de orientar os 

destinos da sociedade como conselheiros do príncipe ou da ideologia do protesto” 

(MELLUCI, 2001, p. 152, 164-165).  



74 
 

Chamando a atenção para as novas “entradas cognitivas” que o pesquisador 

social leva para o campo pesquisado e o controle das competências e das informações 

relativas a esse campo pelos seus membros, Melucci reforça o argumento de que a 

relação entre ambas as partes só pode ser contratual, abrindo, assim, a possibilidade de 

uma ética e de uma política do trabalho de conhecimento (MELLUCCI, 2001). E foi 

sob essa orientação metodológica que procuramos realizar o trabalho de campo.  

Ao mesmo tempo, é importante sublinhar que para os Estudos pós-coloniais, o/a 

pesquisador/a social precisa estar consciente do seu papel intermediário, ou como diria 

Homi Bhabha, do seu papel de “tradutor/a”. Isso porque ao representar o “Outro”, 

devemos não apenas dar a devida atenção à cultura para sobre a qual escrevemos, mas 

também para a qual escrevemos. Levando em consideração essas reflexões, procuramos 

organizar o trabalho escrito do modo mais dialógico possível, para que a sua leitura não 

fique restrita à academia.   

Após a nossa participação no Visões Periféricas nos anos de 2009 e 2010, 

continuamos mantendo o contato com participantes do evento, através da Internet. 

Foram observadas também redes sociais, sites e blogs das entidades que mais nos 

interessavam. A partir desses meios, foi possível identificar como alguns informantes da 

pesquisa se percebem e se articulam através da Internet. Além disso, com a ajuda desse 

recurso, nos mantivemos informados sobre os conteúdos/vídeos produzidos e os eventos 

organizados pelas entidades.  

A partir do programa Skype foi possível realizar mais 06 entrevistas com 

informantes que já havíamos estabelecido contato em 2010, mas que devido aos 

compromissos e à dinâmica do Festival, não tinha sido possível efetivar a entrevista 

presencialmente. A utilização dessa ferramenta não comprometeu a realização das 

entrevistas. Como já havia um contato prévio entre pesquisadora e pesquisados, estes se 

mostraram bastante à vontade e dispostos a contribuir para a construção do trabalho.  

Conforme Minayo (2000): 

 

“O que torna a entrevista instrumento privilegiado de coleta de informações 

para as Ciências Sociais é a possibilidade da fala ser reveladora de condições 

estruturais, de sistemas de valores, normas e símbolos (sendo ela mesma um 

deles) e ao mesmo tempo ter a magia de transmitir através de um porta-voz, 

as representações de grupos determinados, em condições históricas, 

socioeconômicas e culturais específicas” (MINAYO, 2000, p. 109).  

 

 



75 
 

De acordo com a tipologia apresentada por Bauer & Gaskell (2002), foram 

utilizadas entrevistas qualitativas (semiestruturadas, individuais e em profundidade)
12

. 

Como afirmamos, o roteiro das entrevistas foi elaborado após a pesquisa bibliográfica e 

os registros realizados no festival de 2009. Esses procedimentos nos indicaram os temas 

a serem investigados e quais eventos discursivos deveriam ser privilegiados nas falas 

dos informantes.  

As categorias foram definidas a partir dos elementos que se apresentaram como 

mais recorrentes nas falas registradas e arquivadas para posterior análise. Em suma, os 

núcleos de sentido foram delimitados pela recorrência da significação dos temas 

abordados. Dito isto, foram estas as categorias construídas junto aos informantes: 

periferia, juventude, diversidade cultural e participação/protagonismo. Todos esses 

temas são mobilizados na articulação do discurso de reinvenção da periferia, 

engendrado por diferentes posições de sujeito. 

 A partir de agora, faremos uma breve apresentação de nossos informantes, 

tratando dos aspectos gerais da sua atuação como aluno/a, ex-aluno/a, realizador/a ou 

idealizador/a de grupos de formação audiovisual. Devido ao desconforto de alguns 

informantes em ter as suas identidades expostas num trabalho acadêmico, decidimos 

utilizar nomes fictícios. No entanto, as informações que se seguem podem ajudar os 

leitores a se inserirem e visualizarem melhor o campo pesquisado.  

 

Os entrevistados  

 

 

 Nelson Antunes, 38 anos. Cineasta e mestrando em Comunicação Social na 

Universidade Federal Fluminense. Idealizador e coordenador geral do Festival 

Audiovisual Visões Periféricas. Atuou como educador no Observatório de 

Favelas do RJ. Organizador do Fórum de Experiências Populares em 

Audiovisual e fundador, junto com Olga Itzel, da Associação Imaginário Digital.  

 

 Olga Itzel, 39 anos. Jornalista e especialista em Jornalismo online. Atualmente é 

Coordenadora executiva do Festival Audiovisual Visões Periféricas e 

Coordenadora de projetos na Associação Imaginário Digital. Assim como 

                                                           
12

 O roteiro de entrevistas encontra-se nos anexos, no final deste trabalho.  



76 
 

Nelson Antunes, foi educadora no Centro de Estudos e Ações Solidárias da 

Maré – CEASM, que deu origem ao Observatório de favelas do RJ. Também foi 

Assessora em comunicação na instituição Paulo Freire de São Paulo.  

 

 Daniel Machado, 27 anos. Formado em Publicidade e propaganda, Warllem é 

realizador audiovisual e diretor de um dos curta-documentários analisados. Foi 

um dos colaboradores do Projeto Nós na Tela, vinculado ao CEPAC - Centro de 

Estudos, Pesquisas e Ação Cidadã. Atualmente ele oferece cursos de formação 

audiovisual em São Gonçalo no RJ.  

 

 Clariane Santos, 22 anos. Ex-aluna das oficinas Kinoforum
13

 de realização 

audiovisual da cidade de São Paulo. Trabalhou como roteirista e edição em 

curta-documentários. Atualmente Clariane faz faculdade de Gestão da 

Comunicação em Mídias digitais e trabalha na própria faculdade.   

 

 Nathalia Alves, 21 anos. Também é ex-aluna das oficinas Kinoforum de 

realização audiovisual da cidade de São Paulo. Trabalhou como assistente de 

produção, produção e direção de arte em curtas (documentários e ficção). 

Atualmente mora em Belo Horizonte e é formadora nas oficinas de vídeo do 

Coletivo A voz da rua.   

 

 Marcio Arruda, 30 anos. Cinegrafista da produtora Crioulas Vídeo. Marcio é 

quilombola e educador em cursos de formação audiovisual na sua comunidade, 

em Conceição das Crioulas, Pernambuco. Além de atuar na área do audiovisual, 

Marcio é liderança quilombola e participa de conferências e encontros em todo o 

país.  

 

 Silvia Ribeiro, 43 anos. Cineasta. Ex-coordenadora da Associação cultural 

Cinema Nosso, localizado na Lapa no Rio de Janeiro. Silvia também coordenou 

a oficina de vídeo voltada para jovens, que resultou em curta-documentários 

analisados neste trabalho.  

                                                           
13

 Essas oficinas são realizadas pela prestigiada Associação Cultural Kinoforum, entidade sem fins 

lucrativos, que também desenvolve atividades e projetos na área do audiovisual brasileiro.  



77 
 

 

 Alisson Santana, 22 anos. Ex-aluno da Associação cultural Cinema Nosso, 

situada na cidade do Rio de Janeiro. Participou como assistente de produção na 

realização do curta Lapa de rua. Atualmente, além de atuar como produtor, 

Alisson é integrante do Coletivo Alice prepara o gato!, situado em Niterói.   

  

 Valkíria Goés, 24 anos. Ex-aluna das oficinas de vídeo da ONG Fábrica de 

Imagens, atuante na cidade de Fortaleza-Ceará. À época da nossa entrevista, 

Valkíria já trabalhava no setor do audiovisual como formadora e ainda hoje ela é 

atuante da causa feminista em Fortaleza.   

 

 Tamires Aleixo, 21 anos.  Ex-aluna do Centro de Estudos e Ações Solidárias da 

Maré – CEASM. Hoje é colaboradora educacional na Escola Popular de 

Comunicação Crítica do Observatório de favelas. É poeta, roteirista e 

colaboradora do curso de Publicidade afirmativa da ESPOCC.  

 

 Júlio Cesar, 17 anos.   Aluno da Associação Imaginário Digital. À época da 

nossa entrevista, Júlio era estudante do Ensino Médio da Rede Municipal de 

Ensino do Rio de Janeiro e estava participando da Oficina de Vídeo Remix
14

, 

ministrada no Festival, na edição de 2010.  

 

 

Além das entrevistas, foi realizado o registro de falas dos participantes do 

Festival na ocasião do Seminário Deseducando o olhar, ocorrido em julho de 2009, e 

nas mesas redondas ministradas na edição de 2010. Foram elas: “Novas tecnologias, 

outras periferias”; “Eu sou de todo mundo e todo mundo é meu também: o audiovisual 

que nasce da mistura” e “Produção, difusão e educação audiovisual na América Latina – 

casos, caminhos e parcerias”. 

O recurso à Internet, por sua vez, além de tornar o nosso contato com os 

informantes mais duradouro, contribuiu para que tivéssemos acesso aos documentos 

produzidos pelos participantes do Visões Periféricas. São atas de reuniões, artigos 

                                                           
14

 Através de pesquisas online, o objetivo da oficina foi incentivar os alunos a desenvolverem a técnica da 

remixagem, a partir de repertórios próprios, através de softwares de VJ e de edição de vídeo, que 

resultaram numa projeção ao vivo, no final da oficina. 



78 
 

publicados, editais públicos, relatórios de prestação de contas, portfolios, vídeos e 

manifestos divulgados. A partir desses documentos adicionais foi possível entrar em 

contato com outras falas, projetos e reivindicações de informantes que, em alguns casos, 

aparecem como coadjuvantes nos eventos públicos, mas que revelam uma riqueza 

discursiva expressiva. 

De acordo com Antônio Carlos Gil (1999), é comum a pesquisa documental ser 

confundida com a pesquisa bibliográfica. Mas a diferença primordial entre ambas está 

na natureza das fontes. Enquanto na pesquisa bibliográfica utilizamos a contribuição de 

vários autores, a partir de livros, teses e outros trabalhos acadêmicos, na pesquisa 

documental é utilizado aquele material que não passou necessariamente por um 

tratamento analítico ou que pode ser reelaborado de acordo com os objetivos da 

pesquisa (GIL, 1999). 

O mérito da pesquisa documental, segundo Gil (1999), está na organização das 

informações que se encontram dispersas, servindo de consulta para estudos futuros. É 

importante enfatizar que o levantamento documental realizado ao longo deste trabalho 

envolve tanto documentos primários, quanto secundários, e suas fontes encontram-se 

todas descritas nas referências bibliográficas e nos anexos.  

 Outra fonte documental utilizada na construção do corpus da pesquisa refere-se 

ao próprio material audiovisual exibido no Visões Periféricas, entre os anos de 2009 e 

2011. O Festival é composto por uma variedade de mostras competitivas e não 

competitivas. Dentre elas, podemos citar: Visorama, Fronteiras Imaginárias, Lugar 

incomum e Periferia animada
15

.  

Tendo em vista os trabalhos já realizados sobre as experiências populares em 

audiovisual
16

, em que alguns deles preservam o enfoque no formato ficção, preferimos 

selecionar os curta-documentários, devido à riqueza das falas identificadas nesse 

material. As entrevistas editadas nos curta-documentários são ricas em significação e 

merecem um tratamento analítico, assim como as demais falas registradas por nós no 

trabalho de campo. A partir desses vídeos, serão analisados os sentidos e discursos 

construídos sobre algumas das diferenças representadas no festival entre 2009 e 2011.  

                                                           
15

 Para conhecer a proposta de cada uma delas, ver: www.visoesperifericas.org.br 
16

 Destacam-se as pesquisas realizadas por Daniela Zanetti, O cinema da periferia: narrativas do 

cotidiano, visibilidade e reconhecimento social (UFBA); Ester Fér, O Audiovisual na rede dos Pontos de 

Cultura da Grande São Paulo (Faculdade Cásper Líbero) e Moira Toledo, Educação audiovisual popular 

no Brasil 1990-2009 (USP).  

http://www.visoesperifericas.org.br/


79 
 

Em suma, as análises contidas neste trabalho levam em consideração dois níveis 

distintos de articulação discursiva: o discurso produzido pelos organizadores do festival 

e pelos realizadores participantes, no momento de realização das entrevistas, debates e 

em documentos pesquisados, e o discurso construído nos curta-documentários, exibidos 

no festival entre 2009 e 2011.  

Compreendendo as narrativas audiovisuais como discursos abundantes de 

sentido, temos em vista a distinção feita por Roland Barthes (1992) entre as abordagens 

“legível” e a “escrevível”. A primeira delas supõe uma supremacia autoral e uma 

suposta passividade do leitor, transformando o autor em um deus e o crítico numa 

espécie de sacerdote responsável por decifrar o “texto”. A abordagem escrevível, por 

outro lado, postula um leitor/espectador ativo, sensível às contradições e à 

heterogeneidade, consciente do trabalho da narrativa. Nesse sentido, percebe o leitor 

não como um mero consumidor, mas como um produtor, trazendo a primeiro plano o 

processo de sua própria construção e promovendo, por sua vez, o jogo infinito da 

significação (BARTHES, 1992).  

Sob essa perspectiva, embora os documentários analisados se utilizem 

obviamente das estratégias do realismo e, muitas vezes, do formato do vídeo 

reportagem, eles não podem ser entendidos como tentativas de imitação da realidade. 

Eles são artefatos, ou seja, construtos encenados por contradições e disputas de sentido. 

Como apontado por Bill Nichols, o documentário agrega os discursos da lei, família, 

educação, economia, política, entre outros, à sua construção da realidade social 

(NICHOLS, 1991, p. 10).  

Em conformidade com essas considerações, os discursos audiovisuais 

selecionados no processo de mapeamento da pesquisa são tratados como narrativas em 

aberto, construtos interdiscursivos, uma vez que todo discurso tem a propriedade de 

estar em relação multiforme com outros discursos e que mantem relações de delimitação 

recíproca uns com os outros (MAINGUENEAU, 2004). 

Curta-documentários analisados:  

 

 Iraque – Terra da Esperança
17

. Ano: 2008. 12’ min. Sinopse: Um bairro cheio 

de esperanças e com fama de campo de batalha. As contradições de uma 

                                                           
17

 Disponível em: http://www.kinooikos.com/acervo/video/25073/# 

http://www.kinooikos.com/acervo/video/25073/


80 
 

comunidade marcada pelo descaso e pelo preconceito. Direção: Associação 

Artística Saudáveis Subversivos (AL). Foi exibido no Visões Periféricas em 

2009 na Mostra Lugar Incomum. 

 

 Curta saraus
18

. Ano 2010. 15’ min. Sinopse: Um panorama dos saraus 

realizados nas periferias de São Paulo, propondo uma discussão com os artistas 

locais sobre a cultura e transformação social por meio da arte. Direção: David 

Alves da Silva (SP). Foi exibido no Visões Periféricas em 2011 na Mostra 

Visorama.  

 

 Do Morro?
19

  Ano 2010. 20’ min. Sinopse: “Do Morro?” é um documentário 

sobre o mais recente fenômeno da música pernambucana, o cantor João do 

Morro. O filme mostra a trajetória do músico, discutindo as polêmicas em que 

se envolveu, os mecanismos contemporâneos de divulgação da cultura e o 

rompimento das fronteiras geográficas e sociais pelos músicos da periferia. 

Direção: Mykaela Plotkin e Rafael Montenegro (PE). Foi exibido no visões 

Periféricas em 2010 na Mostra Fronteiras Imaginárias. 

 

 Arte na rua Keller.
20

 Ano 2008. 05’ min. Sinopse: O que é a arte? O que é o 

belo? Uma reflexão sobre o tema ao comparar uma instalação de materiais 

recicláveis com importantes movimentos artísticos. Direção: Associação 

Cultural Kinoforum (SP). Exibido no Visões Periféricas em 2009 na Mostra 

Visorama.  

 

 Lapa de rua
21

. Ano 2009. 06’ min. Sinopse: Documentário entra na vida de 

Dona Elenice Quedas, moradora de rua dos arcos da lapa, no centro do Rio de 

Janeiro.  Direção: Cinema Nosso (RJ). Exibido no Visões Periféricas em 2009 

na Mostra Visorama.  

                                                           
18

 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=7FyCf1CrFcI 
19

 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=lNAV8AikXPI 
20

 Disponível em: http://www.kinooikos.com/acervo/video/20976/ 
21

 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=nTQLZt51nPc 

https://www.youtube.com/watch?v=7FyCf1CrFcI
https://www.youtube.com/watch?v=lNAV8AikXPI
http://www.kinooikos.com/acervo/video/20976/
https://www.youtube.com/watch?v=nTQLZt51nPc


81 
 

 

 Qual centro?
22

 Ano 2010. 15’ min. O filme debate o projeto de revitalização da 

região central de São Paulo, mostrando os moradores de uma ocupação num 

posto de gasolina e sua luta pelo direito à moradia. Direção: Nossa Tela (SP). 

Exibido no Visões Periféricas em 2011 na Mostra Fronteiras imaginárias.  

 

 Nossa história nossa gente – o outro lado da transposição.
23

 Ano: 2009. 07’ 

min. Sinopse: Os adolescentes das Comunidades Quilombolas de Contendas e 

Tamboril (Salgueiro-PE) decidiram entrevistar os mais velhos. E fizeram um 

registro poético do encontro com o universo, ainda por descobrir, da história e 

dos costumes da sua própria comunidade. Direção: Quilombo de Contendas 

Vídeo (PE). Exibido no Visões Periféricas em 2010 na Mostra Visorama.  

 

 Entre
24

. Ano 2010. 09’ min. Sinopse: Uma equipe entra no armário de garotas 

lésbicas mergulhando no seu universo e debatendo temas como família, 

casamento e preconceito. Direção: Carlos Côrtes (SP). Exibido no Visões 

Periféricas em 2011 na Mostra Visorama.  

 

 Quenda.
25

 Ano: 2010. 15’min. Sinopse: Três jovens gays cariocas: Giul, Caio e 

Daniel mostram suas baladas preferidas e contam como enfrentam, em casa e na 

rua, o preconceito cotidiano contra a sua sexualidade. O filme passeia pelas 

festas de Copacabana até a noite de Madureira, passando pela Parada do 

Orgulho de Niterói, onde os três meninos, cada um no seu estilo, contam como 

a família descobriu sobre sua sexualidade, como é a vida entre os amigos e nas 

suas comunidades. Direção: Alexandre Bortolini e Warllem Machado (RJ). 

Exibido no Visões Periféricas em 2011 na Mostra Fronteiras Imaginárias.  

 

 Moderna idade.
26

 Ano: 2009. 09’ min. Sinopse: Senhores e senhoras com 

juventude acumulada estão conectados virtualmente, mostrando sempre que é 

tempo de aprender, conhecer e adaptar-se às novas tecnologias. Direção: 

                                                           
22

 Disponível em: http://www.kinooikos.com/acervo/video/28081/ 
23

 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=HBi6PjDUfLs 
24

 Disponível em: http://www.kinooikos.com/acervo/video/15670/# 
25

 Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=9Or3HcClmrw 
26

 Disponível em: http://www.kinooikos.com/acervo/video/25161/ 

http://www.kinooikos.com/acervo/video/28081/
https://www.youtube.com/watch?v=HBi6PjDUfLs
http://www.kinooikos.com/acervo/video/15670/
https://www.youtube.com/watch?v=9Or3HcClmrw
http://www.kinooikos.com/acervo/video/25161/


82 
 

Marcelo Carvalho Marques (SP). Exibido no Visões Periféricas em 2010 na 

Mostra Miradas.  

 

 

 Aloha.
27

 Ano. Ano: 2011. 15’ min. Sinopse: Do mar, a inspiração para a vida. 

Das ondas, o impulso para o prazer. De como os avanços tecnológicos 

acabaram com as barreiras entre surfistas com necessidades especiais e sua 

paixão pelas ondas. Direção: Paula Luana Maia e Nildo Ferreira (SP). Exibido 

no Visões Periféricas em 2011 na Mostra Visorama.  

 

No total, selecionamos 11 vídeos no formato curta-documentário, exibidos entre 

2009 e 2011 em diferentes mostras. Não se trata de analisar a dimensão estética dessas 

produções. Tal exercício tem sido realizado já há alguns anos por outros pesquisadores. 

O enfoque, aqui, reside nas constelações de sentido e de discurso presentes nas falas dos 

entrevistados, nos seus depoimentos.  

É importante destacar que devido ao grau de detalhamento e de discursos 

identificados, sobretudo nos vídeos selecionados, nos inspiramos em trabalhos que se 

concentram em fragmentos sinedóquicos do registro audiovisual. São cenas ou 

sequências de imagens, sons e textos abordados como constelações de sentido.  

Com o intuito de analisar o papel dado à juventude no projeto de reinvenção da 

periferia, encabeçado pelos atores sociais aqui analisados, bem como o local do poder 

público nesses novos discursos, partiremos de uma abordagem genealógica, 

identificando os discursos institucionais produzidos ao longo dos anos sobre os temas 

abordados. Após pontuá-los, daremos continuidade à análise sob a orientação 

metodológica da Teoria do Discurso, fundamentada nas lógicas social, política e 

fantasmática, como mencionado anteriormente.  

 

 

 

 

 

 

                                                           
27

 Disponível em: http://www.kinooikos.com/acervo/video/33823/# 

 

http://www.kinooikos.com/acervo/video/33823/


83 
 

Capítulo III 

 

3. Primeira formação discursiva: Estado, cultura e o tema da 

juventude no Brasil  

 

Nos últimos anos, o aquecido investimento estatal no setor da cultura fez com 

que pesquisadores, de divergentes orientações teóricas, se voltassem para a análise das 

relações entre Estado e sociedade civil, que essas políticas públicas de cultura têm 

ensaiado. A atual conjuntura justifica a quantidade de trabalhos apresentados em 

congressos sobre a gestão pública de cultura, em suas diferentes variações. Por ora, a 

nossa intenção consiste em realizar um mapeamento das relações entre Estado, cultura e 

sociedade civil no Brasil, na sua dimensão particularmente histórica.  

Em linhas gerais, as políticas públicas destinadas à cultura abarcam desde a 

preservação de monumentos históricos até o fomento da cinematografia, passando por 

diversas linguagens artísticas como as artes plásticas, o teatro e a música. E como 

afirma Enrique Saravia (2001), as ações públicas destinadas à cultura estão sujeitas a 

disputas políticas e orientações ideológicas, muitas vezes explícitas, tais como: a antiga 

discussão sobre cultura erudita, cultura popular e cultura de massas, a dicotomia entre o 

nacional e o cosmopolita e o papel das indústrias culturais na difusão dos bens 

simbólicos. Esses são alguns dos temas que integram o conjunto de problemas a partir 

de cujas respostas serão feitos os investimentos e alocados os recursos (SARAVIA, 

2001).  

De acordo com a literatura dedicada ao tema, haveria quatro momentos 

expressivos para a construção das políticas culturais no âmbito federal: as políticas do 

Estado Novo; da ditadura militar, especialmente entre 1968 e 1975; o período que marca 

a construção do MinC em 1985 e sua dissolução no Governo Collor; e, por fim, a gestão 

de Gilberto Gil / Governo Lula. Seguindo a sugestão da bibliografia pesquisada, essa 

guiará basicamente a organização do terceiro capítulo, onde serão privilegiadas as 

relações mantidas entre Estado, setor cultural e sociedade civil ao longo dessas décadas. 

Trata-se de um levantamento razoavelmente extenso, mas de extrema 

importância para compreendermos os ciclos de renovação e/ou reprodução das políticas 

públicas destinadas à cultura e ao audiovisual no país. Muitos são os setores da cultura e 



84 
 

linguagens artísticas financiadas por recursos estatais ao longo desses anos. Porém, 

devido aos objetivos da pesquisa, os recortes históricos aqui propostos enfatizarão, 

sobretudo, o setor das comunicações e do audiovisual.  

 

 

3.1 O surgimento de um inimigo interno   

 

 

Na Primeira República, inúmeros conflitos emergem dos esforços do Estado 

brasileiro em “civilizar” e “disciplinar” as manifestações culturais oriundas das camadas 

populares.  Conforme Durval Muniz de Albuquerque, episódios como o de Canudos, a 

Revolta da Vacina, a repressão à capoeiragem e a Revolta da Chibata, mostram a 

incompreensão existente num país segmentado entre uma elite com identidade 

europeizada e uma população majoritariamente mestiça, muitas vezes em aberto 

conflito com o que se entendia por civilização (ALBUQUERQUE JR, 2007, p. 67).  

Concomitantemente, a colaboração da medicina social e das teorias eugênicas 

conduzia o processo de modernização das cidades, que teve como base ideológica o 

discurso da higienização, famoso por promover a categorização dos comportamentos 

interpretados como “normais” ou “patológicos”. Assim, eram reformuladas 

incessantemente as possíveis “causas” da corrupção física e moral da população pobre e 

mestiça.
28

 

No final do século XIX e início do século XX eram recorrentes, portanto, as 

perseguições aos mocambos, cortiços e terreiros. Esses espaços foram estigmatizados 

pelo Estado e pela imprensa, que frequentemente os tratavam como abrigo das “classes 

perigosas”, compostas por “ladrões, prostitutas, malandros, desertores do exército, 

ambulantes, trapeiros, serventes de repartições públicas, pivetes e capoeiras” 

(CARVALHO, 2004, p. 18).  

Com o projeto de modernização urbana de inspiração haussmanniana, ocorrida 

em grandes cidades do mundo a partir do século XIX, o espaço público e urbano 

                                                           
28

 Sobre as políticas higienistas que estiveram na base do processo “civilizatório” brasileiro ver COSTA, 

Jurandir Freire (1999), Ordem médica e norma familiar, Rio de Janeiro, Editor Graal; CARVALHO, 

Murilo (1990) A formação das almas: o imaginário da república no Brasil, Belo Horizonte, Editora 

UFMG, (2004) e Os bestializados: o Rio de Janeiro e a república no Brasil, São Paulo, Companhia das 

Letras.  



85 
 

assistirá ao reforço do cerceamento do convívio entre as diferenças, paradoxalmente, 

num contexto de expansão de ideais republicanos como igualdade e liberdade.  

O modelo de reforma urbana projetada por Georges-Eugène Haussmann para a 

cidade de Paris, entre 1852 e 1870, serviu de modelo e inspiração para o ideal de 

modernização do espaço urbano no ocidente. Essa “haussmanização” não consistiu 

apenas em um projeto de embelezamento das cidades. Havia uma operação política, que 

defendia interesses de cunho estritamente militares.  

Com isso, é produzido um urbanismo totalmente racionalista, cujo foco principal 

era a melhoria da circulação, o acesso rápido a toda a cidade como visão estratégica. Na 

França, tal projeto de urbanização envolvia também a questão da insalubridade, 

eliminando os bairros considerados degradados. As antigas ruas estreitas passaram a ser 

cortadas por grandes eixos, transformadas em largas avenidas, que não só dificultavam a 

construção das barricadas operárias, como contribuíam para as ações de cavalaria de 

Luís Bonaparte. 

No Brasil do século XIX, concomitante às intervenções urbanas inspiradas no 

modelo de Haussmann, vislumbramos o início de construção social das favelas e 

periferias urbanas e a emergência de uma concepção de cidade como espaço partido, 

potencialmente excludente e abundante em fronteiras físicas e simbólicas.  

Os primeiros registros e discursos que contribuíram para a construção social das 

favelas, por exemplo, foram elaborados sob o ponto de vista de jornalistas e médicos, 

cujo ideal de conhecimento estava permeado pela intervenção da medicina social.  Esta, 

por sua vez, estava associada ao projeto de modernização brasileira, idealizada pelos 

republicanos positivistas e teóricos do branqueamento. O seu ideal de modernidade 

buscava transformar a capital brasileira da época em uma cidade europeizada.  

Tal movimento já estava em curso desde a vinda da corte portuguesa para o Rio 

de janeiro em 1808, que contribuiu para uma incipiente urbanização, seguida da 

abertura de universidades e de uma série de transformações nos hábitos da população 

local, relatadas por autores como Gilberto Freyre e Jurandir Freire Costa (1999). 

Jurandir Freire Costa (1999) afirma que uma mudança nas estruturas de 

sociabilidade ocorreu devido ao processo de higienização (1999), direcionada à 

instituição familiar, cujo objetivo seria oferecer cidadãos individualizados e capacitados 

para exercer atividades burocráticas demandadas pela formação de um aparato estatal.  

Em Ordem médica e norma familiar, Costa (1999) discute o processo de 

normatização médica do comportamento privado no Brasil e sua importância na 



86 
 

formação de um Estado moderno.  A partir da contribuição de Michael Foucault sobre o 

poder disciplinar no desenvolvimento das sociedades modernas, Jurandir Freire Costa 

afirma que a medicina social possuiu um papel fundamental na normatização das 

condutas, dos sentimentos e da moral dos brasileiros, antes regida e reconduzida pela 

igreja católica, pela tradição e pelo pater familis. 

Esses fatores inviabilizavam o desenvolvimento da individuação e de um modo 

de vida burguês, necessário à construção do Estado moderno brasileiro.  O objetivo 

higiênico de recondução dos indivíduos à tutela do Estado, portanto, redefiniu as formas 

de convivência íntima, assinalando, a cada um dos membros da família, novos papéis e 

novas funções.  

Estimulando a competição interna entre eles, “freando aqui e ali os excessos 

individuais, dando novas significações aos vínculos entre homens, mulheres, adultos e 

crianças, a medicina higiênica formulou, enfim, uma ética compatível com a 

sobrevivência econômica e a solidez do núcleo familiar burguês” (COSTA, 1999, p. 

110). A regulação médica disciplinar, nesse sentido, assumia a forma de uma militância 

moral, onde os indivíduos, gradativamente, começaram a agir como fiscais de higiene.   

Os higienistas, ao disciplinar o físico, o intelecto, a moral, a sexualidade e a 

organização do espaço público e urbano, visavam multiplicar os indivíduos brancos 

politicamente aptos à ideologia nacionalista e à consolidação de uma classe dirigente 

sólida, respeitosa das leis, costumes e convenções (COSTA, 1999). 

Nessa sociedade disciplinar, as elites passam a se preocupar, não somente com 

as infrações cometidas pelo sujeito, mas também com aquelas que poderão vir a 

acontecer. Assim, o controle não se fará apenas em cima do que se é, do que se fez, mas 

principalmente sobre o que se poderá vir a ser, do que se poderá vir a fazer, ou seja, 

sobre as virtualidades.  

Aos poucos, a “degradação moral” será comumente associada à pobreza e 

percebida como uma epidemia que se deve evitar. Não é à toa que no Brasil o discurso 

da eugenia se entrelace com o higienista. Para erigir uma Nação, os higienistas 

afirmavam que toda a sociedade deveria participar dessa “cruzada saneadora e 

civilizatória” contra o mal que se encontra no seio da pobreza.  

A reforma do prefeito Pereira Passos, por volta de 1902 e 1906, no Rio de 

Janeiro, tornou-se um modelo da política higienista conduzida pelas recomendações da 

medicina social, na tentativa de deter os problemas urbanos.  A respectiva reforma tinha 



87 
 

como uma das suas principais atribuições a destruição de todos os cortiços, já que estes 

eram representados como abrigo e fonte de “corrupção moral”.  

A reforma ficou conhecida como movimento “bota a baixo”, desencadeando, 

paralelamente, a ocupação ilegal dos morros. Como afirma José Murilo de Carvalho 

(2004) a respeito do início desse processo, a prevenção republicana contra pobres e 

negros manifestou-se na perseguição movida por Sampaio Ferraz contra os capoeiras, 

na luta contra os bicheiros, na destruição, pelo prefeito florianista Barata Ribeiro, do 

mais famoso cortiço do Rio, a Cabeça de Porco, em 1892. Isso porque, para as elites, 

cortiços e favelas impediam o movimento de haussmanização e de higienização das 

cidades.  

Conforme o autor, não seria exagerado supor que a reação popular a certas 

medidas da administração republicana, mesmo que teoricamente benéficas, como a 

vacina obrigatória, tenha sido em parte alicerçada na antipatia popular pelo novo 

regime. Mais ou menos à época da Revolta da vacina obrigatória, João do Rio verificou, 

ao visitar a Casa de Detenção, que “com raríssimas exceções, todos os presos são 

radicalmente monarquistas”. “Essa extraordinária revelação confirma o abismo 

existente entre os pobres e a República e abre fecundas pistas de investigação sobre um 

mundo de valores e ideias radicalmente distintas do mundo das elites e do mundo dos 

setores intermediários” (CARVALHO, 2004, p. 31).   

. É nesse contexto que surgem as favelas e com elas a estigmatização dos seus 

moradores. Com a contribuição dos textos jornalísticos, da medicina social e do poder 

público, estará atribuído à favela o lugar do Outro, ou seja, de um estrangeiro 

inconveniente, de um inimigo que deve ser combatido. A identidade do morador ou 

moradora de favela, principalmente entre a população jovem, ainda hoje não conseguiu 

desvencilhar-se de uma imagem negativa, cheia de estereótipos e que tem permeado a 

forma pela qual a maioria dos brasileiros concebe a pobreza: associada ao vício, à 

periculosidade, à sujeira e à preguiça. Os pobres, nesse sentido, carregam ainda os 

estigmas da escravidão (ALVITO e ZALUAR, 1998; VALLADARES, 2000).  

Na esteira desses registros, como pensar a relação entre o projeto de Estado-

nação brasileiro, pretensamente homogeneizador, higienizador e totalizante, e a irrupção 

desse “inimigo interno”, num contexto em que a cidade reforça o seu potencial 

excludente? A proliferação das favelas, embora tenha agregado parcela significativa da 

sociedade brasileira, tornou-se um estrangeiro em seu próprio país, pondo em risco a 



88 
 

“totalidade” e a “ordem” imaginadas pelo Estado.  Os registros dos meios de 

comunicação da época nos ajudarão a compreender esse processo. 

Em 1900, o Jornal do Brasil denunciava estar o morro "infestado de vagabundos 

e criminosos que são o sobressalto das famílias". Como nos mostram Valladares (2000), 

em uma das matérias publicadas na revista O Malho em 1908, Oswaldo Cruz ostenta 

uma braçadeira com o símbolo da saúde no braço esquerdo e expulsa a população do 

morro da Favella com um pente onde se lê "Delegacia de Hygiene".  

 Outra caricatura publicada no mesmo período no Jornal do Brasil é 

acompanhada por um texto que informa "As três autoridades vão trabalhar de comum 

acordo, para melhoria das condições hygienicas dos referidos morros, expurgando-os ao 

mesmo tempo das maltas de desocupados que ali existem nos referidos casebres" 

(VALLADARES, 2000). Um dos discursos do rotariano Mattos Pimenta, datado de 

meados da década de 1920, é bastante expressivo, nesse sentido:  

 

“Desprovidas de qualquer espécie de policiamento, construídas livremente de 

latas e frangalhos em terrenos gratuitos do Patrimônio Nacional, libertadas de 

todos os impostos, alheias a toda acção fiscal, são excellente estímulo à 

indolência, attraente chamariz de vagabundos, reducto de capoeiras, 

valhacoito de larapios que levam a insegurança e a intranquilidade aos quatro 

cantos da cidade pela multiplicação dos assaltos e dos furtos”. (MATTOS 

PIMENTA, Apud, VALLADARES, 2000).  

 

 

Em linhas gerais, podemos afirmar que a construção social das favelas em 

cidades como o Rio de Janeiro é resultado de uma articulação discursiva, protagonizada 

por diferentes tipos de profissionais: médicos, jornalistas e engenheiros, que as 

representou como um estranho, “um mundo diferente que emergia na contramão da 

ordem” (VALLADARES, 2000). Trata-se da emergência de um estereótipo, que ainda 

hoje traz consequências sociais significativas para a vida das pessoas que moram em 

favelas e periferias urbanas.   

Conforme Homi Bhabha, o processo de ambivalência é central para a construção 

do estereótipo. Para o autor, os estereótipos possuem duas funções: a produção de fobia 

e de fetiche.  No discurso colonial que ainda persiste, o estereótipo acede às fantasias 

mais selvagens do colonizador. Quer dizer, esse Outro estereotipado revela algo da 

“fantasia” enquanto desejo e defesa: 

 

“O fetiche ou o estereotipo dá acesso a uma “identidade” baseada tanto na 

dominação e no prazer quanto na ansiedade e na defesa, pois é uma forma de 

crença múltipla e contraditória em seu reconhecimento da diferença e recusa 



89 
 

da mesma. Esse conflito entre prazer/desprazer, dominação/defesa, 

conhecimento/recusa, ausência/presença, tem uma significação fundamental 

para o discurso colonial. Isto porque a cena do fetichismo é também a cena 

da reativação e repetição da fantasia primária – o desejo do sujeito por uma 

origem pura que é sempre ameaçada por sua divisão” (p.116-117). 

 

 

"Medo e fascinação", "desejo e defesa", eis os sentimentos que norteiam a 

categoria de "estranho" na teoria psicanalítica freudiana e que Homi Bhabha retoma 

para desenvolver uma compreensão alternativa sobre o estereótipo. O estranho em 

Freud consiste em algo que estava obscuro e veio à luz – o “recalcado” – aquele que é 

intimo e que nós negamos. O estranho vem a ser “aquilo que retorna sempre, mas que é 

ao mesmo tempo esquecido” (FREUD, 1986).  

Haveria, nesse sentido, ligações entre saber e fantasia, poder e prazer, medo e 

fascinação que embasa os estereótipos inscritos no discurso colonial. Não seria 

arriscado dizer que tais ligações estiveram presentes na constituição do discurso 

sanitarista frente à proliferação desse agente que deve ser permanentemente controlado: 

o “favelado”, um individuo não-civilizado, que estaria mais próximo do arquétipo do 

“selvagem”, assim como foi imaginado o negro colonizado.   

Os trabalhos de autoras como Irene Rizzini (1997), Alba Zaluar (1998) e Marcia 

Liunghi (2008), nos ajudam a perceber como o jovem pobre, incessante alvo de 

estereotipia, emerge como questão social e de competência administrativa do Estado, a 

partir do final do século XIX, junto com a família, a higiene e a moralização dos 

costumes.   

De acordo com Rizzini (1997) e Liunghi (2008), há registros de que por volta de 

1836 já havia projetos da polícia da corte contra a vadiagem. Com a Lei do Ventre livre, 

os filhos de escravos passaram a ser preocupação das autoridades. Alguns afirmavam, 

por exemplo, que o nascimento de filhos de escravas livres resultaria numa geração sem 

pais e sem ordem.  

Essas autoras nos mostram como, através de duas frentes, isto é, do saber 

médico e da ação do Estado, as famílias pobres foram insistentemente representadas 

como desorganizadas, desestruturadas e incapazes de educar os seus filhos 

adequadamente. Fruto de investidas ideológicas, haveria, desse modo, uma verdadeira 

culpabilização das famílias pobres, reproduzida posteriormente tanto pelo conhecimento 

acadêmico, quanto pelo aparato técnico e burocrático do Estado.  

Entre os “pobres dignos”, era preciso o fortalecimento da moralização e da 

higiene, pois pertencem a uma classe “mais vulnerável aos vícios e às doenças”. Os 



90 
 

pobres considerados “viciosos”, por sua vez, por não pertencerem ao mundo do trabalho 

e viverem no ócio, seriam portadores de delinquência, seres libertinos, maus pais e 

vadios. Representariam, em suma, um “perigo social” que deve ser erradicado.  

Daí a necessidade de medidas coercitivas, principalmente para essa parcela da 

população, por serem considerados criminosos em potencial. Assim, embora a parcela 

dos “ociosos” seja a mais visada por seu “potencial perigoso”, a periculosidade também 

estaria latente entre os “pobres dignos”, pois devido à sua “natureza” – a pobreza – 

também correm os riscos das doenças.  

Esse tipo de discurso encontrará fixidez institucional no decorrer do século XX, 

fundamentando políticas públicas destinadas à população jovem, a partir de diferentes 

orientações. No discurso dos meios de comunicação de massa, nas ações do poder 

público ou do terceiro setor, gradativamente, o jovem pobre urbano ganhará 

representações ambíguas, que vacilam entre o algoz e a vítima. Os discursos produzidos 

sobre as periferias urbanas, as favelas e a cultura produzida nesses espaços também 

acompanharão esse movimento de ambivalência.  

 

 

3.2 Da docilização do nacional-popular à valorização do capital cultural das 

favelas  

 

Com a subida de Vargas ao poder, o Brasil assistirá à consolidação das primeiras 

iniciativas de políticas públicas destinadas ao setor da cultura no Brasil. Além disso, 

com a Revolução de 1930, no bojo do processo de legalização, institucionalização e 

sistematização da presença do Estado na vida política e cultural do país, a área urbana 

passa gradativamente a ser objeto de atenção das políticas públicas, visando estimular a 

mão-de-obra para as indústrias, que se concentravam no sul do país.  

Novas legislações são criadas e o Estado passa a organizar e a interferir na 

economia e na sociedade com mais força. A subida de Vargas ao poder redefiniu a 

organização do Estado, preparando o aparato burocrático necessário para o controle da 

participação da sociedade nos espaços institucionalizados. A legalização e estatização 

de atividades antes livres da ingerência estatal, como as atividades sindicais, estudantis 

e culturais são um dos aspectos mais marcantes deste período.  

Portanto, foi a partir da década de 1930, que o Estado brasileiro teria inaugurado 

o desenvolvimento institucional na área da gestão cultural, com forte investimento 



91 
 

político, simbólico e financeiro no setor
29

. Entre 1935 e 1938, por exemplo, são 

fundadas novas instituições culturais e órgãos importantes, tais como o Instituto 

Nacional do Livro; o Museu Nacional de Belas Artes; o Serviço Nacional de Teatro; a 

Superintendência de Educação Musical e Artística; o Serviço de Radiodifusão 

Educativa; o Instituto Nacional de Cinema Educativo e o Serviço do Patrimônio 

Histórico e Artístico Nacional (FALCÃO, 1984; RUBIM, 2007).  

Estimulando e dando incentivos às manifestações que “descobrissem” o Brasil, 

os primórdios das políticas culturais públicas estiveram marcados por um componente 

ideológico bastante presente na formação dos Estados modernos: a necessidade em 

forjar um ideal de identidade nacional. De acordo com Alexandre Barbalho (2007), 

justificando os esforços da administração getulista em integrar o país, centralizando os 

poderes regionais e locais, o sentimento de “brasilidade” se transformaria em um 

recurso extremamente importante para a construção de um ideal de identidade nacional, 

com o objetivo de reunir a pluralidade social brasileira em torno do poder central. Tal 

processo contou com uma intensa articulação entre o Estado, a elite econômica e os 

intelectuais (BARBALHO, 2007, p. 40).   

Monica Pimenta Velloso (2003), nessa direção, destaca o vínculo dos 

intelectuais com a política cultural-pedagógica, destinada a popularizar a ideologia 

nacionalista. Desde a independência, a elite intelectual brasileira arrogou-se para si o 

papel de guia na construção da jovem nação, defendendo o direito de interferência no 

processo de organização política.  

Para isso, alguns desses intelectuais reforçavam uma representação de sociedade 

civil como “um corpo conflituoso, indefeso e fragmentado”, o que os levou a 

corporificar no Estado a ideia de ordem, organização e unidade. Esse ideário de Estado 

forte e centralizado será reforçado, sobretudo, pelas políticas culturais de Vargas, 

responsáveis por forjar um diálogo com a sociedade civil.  

As expressões “Estado Novo”, “Nova Ordem” e “Brasil Novo” denotam a 

tentativa do projeto pedagógico em marcar a era Vargas como um período de redenção, 

“de um encontro do Brasil consigo mesmo”. Mas essa redenção só poderia ter sentido se 

                                                           
29

 Ver RUBIM, Antonio. “Políticas culturais no Brasil: tristes tradições, enormes desafios”, 

BARBALHO, Alexandre. “Políticas culturais no Brasil: identidade e diversidade sem diferença” e 

ALBUQUERQUE, Durval. “Gestão ou gestação pública da cultura: algumas reflexões sobre o papel do 

Estado na produção cultural contemporânea”. In: Políticas culturais no Brasil, RUBIM, Antonio e 

BARBALHO, Alexandre (Orgs), 2007, Salvador, EDUFBA.  



92 
 

contraposta a um antagônico, a saber, um período de caos e desajuste, atribuído ao 

liberalismo importado.  

Vários intelectuais e artistas buscaram sedimentar uma ideia de educação da 

coletividade de acordo com as doutrinas e valores do regime. A valorização da 

nacionalidade, nesse sentido, orientou os programas e ações do Estado Novo nos setores 

da educação e da cultura, que passam a exaltar a mestiçagem e o sincretismo cultural 

como marcas da nossa suposta “identidade nacional”.  

A positividade da mistura das três raças, enfatizada na obra do sociólogo 

Gilberto Freyre, em contraposição às teses eugênicas e racialistas de Sílvio Romero, 

Euclides da Cunha, Nina Rodrigues e Oliveira Vianna, se transformou em uma das 

bandeiras das políticas culturais varguistas.  O sincretismo e a mestiçagem passaram a 

ser referenciadas como o processo responsável por transformar a “diversidade cultural 

brasileira” em uma única identidade, ou seja, em um único “ser nacional”: o brasileiro. 

Não custa lembrar que data desse período a transformação da feijoada, da capoeira, do 

malandro, do samba e da mulata em símbolos nacionais.  

Como nos mostram Alexandre Barbalho, Antonio Rubim e Durval Muniz de 

Albuquerque (2007), o que está subjacente ao discurso enaltecedor desse “ser nacional 

mestiço” é a necessidade do governo varguista em legitimar e fortalecer a relação dos 

brasileiros com o Estado. As políticas culturais, desse modo, deveriam trabalhar com o 

intuito de construir um sentimento de “brasilidade”, de “unidade”, em contraposição a 

uma celebração da diferença entre culturas.  

Nos termos utilizados por Ângela Dias (1999), no seu estudo sobre as relações 

entre cultura e política no Brasil, o debate sobre “identidade nacional” e “diversidade 

cultural” ganha uma dimensão “simbólico-integradora” na era getulista e suas políticas 

culturais ajudarão a fomentar o discurso de neutralização das diferenças. 

Segundo a autora, pensar a influência da metrópole e a criatividade colonizada 

têm se constituído um exercício bastante contraditório para a intelectualidade e o campo 

artístico-cultural brasileiro. Pensando nisso, ela detecta duas matrizes de construção 

reflexiva da nacionalidade, empreendidas no decorrer do século XX.  A primeira delas 

seria a matriz alegórico-paródica, cuja dimensão crítica e qualidade metonímica 

conformam uma espécie de dialogismo do absurdo (DIAS, 1999, p. 40).  

Extremamente próxima às noções de carnavalização e de polifonia expostas nos 

estudos de Mikhail Bakhtin acerca da cultura popular na França renascentista, Ângela 

Dias (1999) afirma que podemos encontrar exemplos da matriz “alegórico-paródica” 



93 
 

nos discursos satíricos de Gregório de Mattos; na paródia das Chanchadas; no cinema 

de Glauber Rocha; no teatro de José Celso Martinez e em Macunaíma, de Mario de 

Andrade. 

  Em contrapartida, a matriz “simbólico-integradora” presidiria “o projeto 

literário do Romantismo ontológico-nacionalista, capaz de tornar-se, nas palavras de 

Antônio Candido, a língua geral duma sociedade à busca do autoconhecimento” (DIAS, 

1999, p. 40).  Seriam exemplos dessa última matriz a representação do bom selvagem 

indígena, encontrada na nossa literatura romântica, além das inúmeras produções 

cinematográficas que exaltavam uma história oficial do país como harmônica e 

totalizante, muitas vezes encomendadas pela gestão Vargas e, posteriormente, pelos 

governos militares na década de 1970.   

Seria interessante notar os efeitos concretos da absorção desse ideário 

“simbólico-integrador” pelos diversos setores da população, uma vez que a contribuição 

dos meios de comunicação da época foi decisiva para a sua rápida difusão. Porém, não 

compete a esta pesquisa a realização de tal exercício. Basta reconhecer que, nesse 

contexto, os intelectuais passaram a ser representados como porta-vozes dos anseios 

populares, porque seriam capazes de captar o “subconsciente coletivo” da 

nacionalidade. Junto a isso, foi preciso o forte apoio do Departamento de Imprensa e 

Propaganda (DIP), subordinado diretamente ao Executivo.  

Assim como ocorreu com diversos países que experimentavam o totalitarismo 

político naquele contexto, tal como a Alemanha hitlerista ou a Itália de Mussolini, em 

1934 Vargas já defendera a necessidade do governo associar rádio, cinema e esporte em 

um sistema articulado de “educação mental, moral e higiênica”. Esta ideia começou a se 

concretizar no ano seguinte, quando o primeiro escalão do governo se reuniria para 

fazer uma avaliação da repressão à Intentona comunista. Nesta reunião, seriam lançadas 

duas sementes de rápida frutificação: o DIP e o Tribunal de Segurança Nacional. Criado 

pelo decreto presidencial de dezembro de 1939, o DIP, sob a direção de Lourival 

Fontes, viria materializar toda a prática propagandista do governo.  

A entidade abarcava os seguintes setores: divulgação, radiodifusão, teatro e 

imprensa, estando “incumbida de coordenar, orientar e centralizar a propaganda interna 

e externa; fazer censura a teatro, cinema, funções esportivas e recreativas; organizar 

manifestações cívicas, festas patrióticas, exposições, concertos e conferências e dirigir e 

organizar o programa de radiodifusão oficial do governo” (VELLOSO, 2003, p. 165).  



94 
 

Como nos mostra Lia Calabre (2003), o Estado ordena, distribui e racionaliza o 

sistema de radiodifusão em todo o país, preparando-se, em contrapartida, para utilizá-lo 

em proveito próprio, a partir da criação de um programa nacional de caráter oficial. 

Segundo o artigo 69° do Decreto nº 21.111, o programa deveria ser ouvido, ao mesmo 

tempo, em todo o território do país, em horas determinadas, tendo como principais 

assuntos questões educacionais de ordem política, social, religiosa, econômica, 

financeira, científica e artística. Ficava proibida, portanto, a irradiação de outros 

programas no horário do Programa Nacional (CALABRE, 2003, p. 165).  

A partir deste momento, o governo passa a reivindicar das mais diferentes 

linguagens midiáticas e artísticas a garantia da comunicação direta entre o Estado e 

setores da sociedade civil. Um exemplo dessa “comunicação direta” pôde ser percebida 

na proposta do jornal “A manhã”, uma espécie de porta-voz do governo, que realizou 

uma série de inquéritos populares, com o objetivo de medir a popularidade da política 

varguista. Esses inquéritos foram publicados com o título “A rua com a palavra”, que 

forjavam uma ideia de participação social.  

É importante salientarmos, porém, que outro tipo de participação social ocorria 

nas ruas sob a forma de ações coletivas e movimentos populares organizados. Essas 

ações previsivelmente foram ocultadas pelo poder público centralizado, com a ajuda do 

DIP e do Tribunal de Segurança Nacional. Elas reforçam a ideia de que as classes 

populares começaram a emergir como atores políticos sob novos prismas, se 

comparadas às revoltas ocorridas no império e na Primeira República.  

Dentre as ações coletivas e movimentos populares organizados, ocorridos de 

1930 a 1945, podemos citar: a Aliança Libertadora Nacional (1935); os Movimentos 

pelo congelamento dos aluguéis (1942), ocorridos em São Paulo e no Rio de Janeiro, os 

Movimentos de Associações de Bairros (1942), entre ouros.  

Enquanto ocorria a emergência de novos atores políticos, acompanhando uma 

tendência mundial de movimentos populares organizados por descontentes com o 

totalitarismo que vigorava em várias partes, na rádio brasileira, o “Programa Nacional” 

fora rebatizado de “Hora do Brasil”, introduzindo na sua programação depoimentos que 

defendiam e exaltavam a política do Estado Novo. Tais depoimentos, recolhidos através 

de entrevistas, tinham como objetivo substituir os longos e monótonos discursos de 

gestores pelo “depoimento vivo” e pela “voz sincera do povo” (CALABRE, 2003; 

VELLOSO, 2003).  



95 
 

Muitos foram os recursos utilizados para reforçar o sentimento de brasilidade, 

tais como a ênfase nos fatos históricos dada pelo rádio teatro, que os transformavam em 

narrativas romanceadas e adequadas ao “gosto popular”. Além do rádio teatro, a música 

ocupa lugar de destaque no projeto cultural-educativo do Estado Novo. Ela poderia 

ajudar no processo de “civilização” da população brasileira e a música popular, a 

exemplo do samba, expressaria a “poesia espontânea do povo”.  

O que ocorre, porém, é que várias canções populares foram percebidas como 

imorais, por se utilizarem de gírias, paródias e caricaturas para retratar o cotidiano e 

tecer críticas ao poder institucionalizado. Velloso afirma, nesse sentido, que havia uma 

ambiguidade nas políticas culturais do regime. Por um lado, o governo incentivava e 

financiava pesquisas que revelassem a contribuição dos escravos africanos para a 

cultura brasileira, enfatizando junto a isso suas manifestações religiosas, sua culinária, 

seus ritmos etc. Por outro lado, o Departamento de Imprensa e Propaganda (DIP) é 

acionado para censurar qualquer letra que recorra ao linguajar “vulgar” da cultura 

popular. O samba, desse modo, foi utilizado como recurso pedagógico, mas antes ele 

deveria “ser educado para civilizar”. (VELLOSO, 2003, p. 172).  

Como exemplos do processo de “educação” do samba e demais manifestações 

populares está a rápida substituição de temas como a boemia e a malandragem pela 

ideologia do trabalho e a emergência do “samba exaltação”, caracterizado por temática 

ufanista e arranjos sofisticados. “Aquarela do Brasil”, de Ary Barroso, é emblemática 

desse novo gênero musical, ou seja, o samba civilizado e embranquecido.  

Havia, portanto, uma incorporação à cultura popular dos conteúdos ideológicos 

propagados pelo Estado Novo, bem como a eliminação dos seus aspectos 

“indesejáveis”. Nesse sentido, na medida em que o Estado e a sociedade mais ampla se 

apropriam das manifestações de matriz africana e as integra no discurso unívoco do 

nacional, elas acabam perdendo a sua especificidade. Em suma, ao promover o samba 

como manifestação do nacional, esvazia-se sua especificidade de origem, que era ser 

uma música negra (ORTIZ, 1988).  

 O cinema também foi profundamente atingido pela política do Estado Novo. A 

partir da criação do DIP em 1939, o Estado passou tanto a censurar quanto a produzir 

sistematicamente documentários e jornais cinematográficos. Na década de 1940, pouco 

a pouco o cinema ocupará o lugar do rádio em termos de importância nos discursos do 

DIP e do próprio Getúlio Vargas, que o classifica como “um dos mais úteis fatores de 

instrução de que dispõe o Estado moderno”:  



96 
 

“Cinema será, assim, o livro de imagens luminosas, no qual as nossas 

populações praieiras e rurais aprenderão a amar o Brasil, acrescendo a 

confiança nos destinos da pátria. Para a massa dos analfabetos, será essa a 

disciplina pedagógica mais perfeita, mais fácil e impressiva. (...) Associado 

ao cinema, o rádio e o culto racional dos desportos, completará o Governo 

um sistema articulado de educação mental, moral e higiênica, dotando o 

Brasil dos instrumentos imprescindíveis à preparação de uma raça 

empreendedora e varonil” (DEPARTAMENTO DE IMPRENSA E 

PROPAGANDA).  

 

 

Mas o cinema brasileiro não conseguiu despontar no decorrer da década de 

1930. Os anos 40, por sua vez, são marcados pela atuação da Companhia Atlântida, 

criada com o objetivo de produzir com continuidade um cinema brasileiro de boa 

qualidade, contribuindo para o seu desenvolvimento industrial. Decerto, a maquinaria e 

as instalações são precaríssimas, mas o sucesso dos primeiros filmes garantiu a 

continuidade da companhia e a gradativa melhoria na qualidade técnica das produções 

(GALVÃO e SOUZA, 1984).  

Nesse momento do cinema brasileiro, proliferam-se as famosas chanchadas, que 

acabam compondo o primeiro movimento cinematográfico brasileiro prolongado e 

realmente significativo em termos de contato com o público. Essas produções 

avançaram pelos anos 50 e se distanciavam da imitação do filme estrangeiro. Muitas 

vezes, trabalhavam a paródia e articulavam sátira e nacionalismo, assumindo atitudes 

críticas em face ao produto original. Para isso, nutriam um enraizamento popular muito 

grande, aproveitando as tradições do circo, do mambembe e do teatro de revista 

(GALVÃO e SOUZA, 1984). 

Em termos de alocação de recursos para a produção cinematográfica, a 

contribuição do Estado esteve muito aquém do que esperavam muitos cineastas 

brasileiros. A inauguração da intervenção estatal no setor do audiovisual ocorreu devido 

às pressões de produtores e cineastas brasileiros sobre Getúlio Vargas, que ainda na 

década de 1930, assinou um decreto que previa a projeção de um curta-metragem 

nacional para cada longa. Tratava-se de uma reserva de mercado para dar visibilidade à 

produção nacional, diante da presença agressiva dos filmes estrangeiros nas nossas salas 

de cinema.    

É importante ressaltar que os incentivos do Estado Novo destinados ao cinema, à 

música e demais setores da cultura, junto a sua política identitária, não pretendia e nem 

seria capaz de abarcar, obviamente, toda a pluralidade social brasileira. Além disso, à 

medida que essa sociedade se complexifica, mais diferenciadas passam a ser as 



97 
 

demandas que o Estado recebe em relação ao apoio e reconhecimento de determinadas 

manifestações culturais.   

O fim do Estado Novo e a convocação de eleições gerais no país, segundo Maria 

da Glória Gohn (1995), levaram a várias manifestações populares e estudantis. Em 

1945, a vida política partidária foi recomposta, dando início a um período, 

frequentemente denominado de populista ou nacional-desenvolvimentista, que perdura 

até o golpe civil-militar de 1964.  

Na década de 1950 houve a instalação do Ministério da Educação e Cultura, a 

expansão das universidades públicas nacionais, a Campanha de Defesa do Folclore e a 

criação do Instituto Superior de Estudos Brasileiros (ISEB). Vinculado ao MEC, o ISEB 

terá um grande impacto no setor cultural, sendo o maior produtor do ideário nacional-

desenvolvimentista do país (RUBIM, 2007).  

Nesse momento, o cenário político brasileiro adquire novas configurações e 

novos atores começam a ganhar espaço na sociedade civil. Uma fresta democrática se 

abre na história do país e, concomitante a essas mudanças, o setor da cultura ensejará 

produções e manifestações extremamente profícuas, mesmo com a tímida participação 

dos recursos do Estado.  

Esse período de interregno democrático pode ser compreendido como um 

momento extremamente fértil em seus aspectos políticos e culturais. Nele é identificado 

um período de florescimento do sindicalismo, do movimento estudantil e outros 

movimentos sociais que se fortalecem em diferentes partes, reivindicando múltiplas 

questões, como as reformas de base e melhorias nas condições de vida na cidade e no 

campo. Ademais, surge da grande intervenção do Estado na economia, o 

aprofundamento de obras importantes como as usinas e as siderúrgicas, além de grandes 

rodovias e companhias geradoras de energia.  

O Estado brasileiro passa a intervir na sociedade por meio de políticas sociais. O 

contexto internacional, marcado pela bipolaridade da guerra fria também se fez refletir 

entre as políticas econômicas e a intelectualidade brasileira. Os inimigos do país a serem 

combatidos eram vistos por muitos intelectuais, como sendo os latifundiários e os países 

imperialistas.  

Segundo Maria da Glória Gohn (1995), enquanto esses intelectuais defendiam 

junto aos movimentos populares um modelo de desenvolvimento autônomo, centrado 

no apoio à agricultura, na necessidade das reformas de base etc.  

 



98 
 

“o país costurava, por meio de seus líderes, acordos com as indústrias 

americanas e europeias, para aqui instalarem suas filiais, reinserindo o Brasil 

na nova ordem econômica do pós-guerra, alicerçada no desenvolvimento de 

algumas nações periféricas, aproveitando não apenas suas riquezas naturais, 

mas, sobretudo, sua mão-de-obra barata, num processo de deslocamento do 

campo para os bolsões de reserva na cidade” (GOHN, 1995, p. 92).  

 

 

Trata-se de um período marcado pelo otimismo econômico e pela emergência da 

sociedade de consumo, fatores que vão provocar transformações significativas na esfera 

pública e na vida privada dos brasileiros. Concomitante à modernização dos anos 1950, 

a crescente concentração de renda e a difusão dos ideais socialistas se fazem presentes 

na América Latina. A Revolução cubana encorajou o engajamento político que, no 

Brasil, adquiriu um caráter pedagógico, visando à conscientização do povo brasileiro 

frente aos excessos do capitalismo.  

Como nos mostram Nelson Coutinho (2005) e Heloísa Buarque de Hollanda 

(1980), o país vivenciou a formação de uma geração de artistas e intelectuais engajada 

nas questões do “desenvolvimento e da emancipação nacional”, decorrente do 

crescimento de uma sociedade civil mais rica e articulada, apoiada em grande parte na 

dinamização do movimento de massa, ocorrida no final dos anos 50. Segundo Barbalho 

(1998), entre intelectuais e artistas que nutriam uma perspectiva transformadora e 

autônoma, o ideário nacional-popular era defendido e percebido como elemento 

ordenador de uma organicidade dos movimentos sociais.  

A forte efervescência artístico-cultural das décadas de 1950 e 60, nas áreas do 

teatro, da música, do cinema, das artes plásticas, da literatura, da cultura popular, entre 

outras, raramente possuiu algum apoio de programas e recursos estatais. Foram essas 

experiências autônomas, não estatais, que tiveram grande repercussão no país, 

fortalecendo o imbricamento entre cultura e política, que emerge das ruas e dos espaços 

políticos não institucionalizados.  

Dentre os movimentos com maior projeção nacional podemos citar o 

Concretismo e o Neoconcretismo, nas artes plásticas, os Centros Populares de Cultura 

da União Nacional dos Estudantes (CPCs); o Cinema Novo, que começa a despontar no 

finalzinho da década de 1950; o Teatro de Arena, fundado em São Paulo em 1953; o 

Teatro Oficina, inaugurado em 1958, também na cidade de São Paulo; além do Gráfico 

Amador, formado em 1954 por artistas e intelectuais pernambucanos, entre eles, Ariano 

Suassuna, João Cabral de Melo Neto e Aloísio Magalhães, tendo um importante papel 

nas origens da moderna tipografia brasileira.  



99 
 

De acordo com Durval Muniz de Albuquerque (2007), esses movimentos 

produzem uma espécie de oxigenação na produção cultural-artística brasileira. Além 

daquelas já citadas, o autor dá destaque às iniciativas empresariais no campo do cinema, 

como as experiências da Vera Cruz e no campo da museologia, como a criação do Masp 

e a realização das bienais, “voltadas para afirmar simbolicamente o poderio da 

burguesia paulista” (ALBUQUERQUE, 2007, p. 70).  

Em relação aos movimentos sociais desta fase, há de citar: o Movimento por 

Reformas de Base na Educação (1947-61); os Movimentos sociais no campo pela 

Reforma Agrária (1958-64); os movimentos pela legalização dos partidos políticos na 

clandestinidade, em várias regiões do país; as passeatas da panela vazia, ocorridas em 

São Paulo e no Rio de Janeiro (1951-1953); a greve geral que em 1953 mobilizou 

300.000 trabalhadores em todo país; as Ligas Camponesas no Nordeste; os Movimentos 

Nacionalistas pela Cultura (1954 – 1964); entre outras ações sociais organizadas que 

revelavam a heterogeneidade de demandas da sociedade civil brasileira, entre 1945- 

1964
30

. 

Desse período datam, ainda, a atuação de fundações organizadas com o apoio da 

Igreja Católica e do Estado, que objetivavam implantar alguns serviços básicos como 

água, esgoto, luz e redes viárias, além de centros sociais que possibilitassem a formação 

de lideranças comunitárias nas favelas, em diversas cidades do país. Mas ao invés do 

conflito político, o trabalho da igreja frente às favelas sugere o diálogo e a compreensão. 

No lugar da luta pelo acesso aos bens públicos, o assistencialismo; no lugar da crítica, a 

resignação; em vez do intelectual orgânico, a formação de lideranças tradicionais 

(BURGOS, 2006).  

Por outro lado, o contato incipiente entre moradores de favela e Estado, 

ocasionado pela precariedade dos parques proletários e outras políticas remocionistas, 

inauguradas na década anterior pelo Estado Novo, produziram um efeito não esperado, a 

saber, um processo embrionário de organização política nesses espaços. Despertados 

pela intervenção do poder público e sob a ameaça de perderam suas casas e seus 

vínculos sociais pelo deslocamento forçado das políticas remocionistas, os moradores 

de favelas começaram a constituir-se em ator político (BURGOS, 2006).  

Concomitantemente a esse processo, o capital cultural das favelas começa a ser 

valorizado, fato que contribuiu para aproximar os seus moradores de segmentos 

                                                           
30

 Ver Gohn, Maria G. História dos movimentos e lutas sociais: a construção da cidadania dos 

brasileiros, 1995, São Paulo, Ed. Loyola.  



100 
 

intelectuais da classe média. São estudantes, profissionais da imprensa, literatos e 

artistas, que começam a frequentar as favelas a fim de partilhar, entender e revelar seu 

estoque de cultura.  

Utilizando a expressão de Maria Alice Rezende de Carvalho (1994), trata-se de 

uma “intelligentsia sem lugar”, que, como afirmamos, havia permanecido apartada do 

grande movimento de incorporação da intelectualidade carioca às agências culturais do 

Estado, em curso desde Vargas (CARVALHO, 1994, p. 102). A partir da valorização do 

capital cultural das favelas empreendida por esses intelectuais e artistas “apartados”, um 

novo discurso será elaborado, pautado na construção de uma identidade positiva da 

favela e longe do controle do Estado e da igreja.  

O discurso de valorização das favelas, nesse período, se utiliza da visão 

romântica de comunidade para forjar uma concepção de favela caracterizada por 

relações sociais mais horizontalizadas, relativamente autônomas em relação à 

racionalidade instrumental e à sociabilidade moderna e capitalista. Trata-se de um 

discurso que será novamente utilizado por sociólogos na década de 1970, na sua crítica 

ao vigente esquema dualista de conceber a cidade, que fundamentava as políticas de 

remoção das favelas encabeçadas pelo regime militar.  

A favela, no novo discurso, aparece como “um complexo coesivo, extremamente 

forte em todos os níveis: família, associação voluntária e vizinhança”. “Além de estarem 

dotados de forte sentimento de otimismo, teriam uma vida rica de experiências 

associativas, imbuídas de amizade e espírito cooperativo e relativamente livre de crimes 

e violência” (ALVITO e ZALUAR, 2006, p. 15).  

Segundo esses autores, o discurso de exaltação do comunitarismo presente nas 

favelas serviu para justificar sociologicamente as demandas para a sua inclusão no 

campo da política institucional e da economia. No bojo desse processo, Marcelo 

Ridentti, no livro Em busca do povo brasileiro (2000), nos mostra como as demandas 

políticas advindas de setores excluídos e o encantamento das classes médias pelos 

setores populares se expressaram numa efervescência cultural, caracterizada por ele 

como romântico-revolucionário. Os Centros Populares de Cultura da UNE são 

emblemáticos, nesse sentido. Valorizava-se acima de tudo a vontade de transformação, 

a ação para mudar a história e para construir o “homem novo”.  

Mas o modelo para esse “homem novo” estava no passado, na percepção ou 

idealização de um autêntico homem do povo, com raízes rurais, supostamente não 

contaminado pela modernidade urbana capitalista. Data desse período, então, a 



101 
 

associação entre favela e comunidade, onde o “agir em comunidade” é contraposto à 

impessoalidade, à racionalidade técnica e instrumental, a uma ordem social 

normatizada, peculiar ao “agir em sociedade”. 

Em contrapartida, com o golpe civil-militar de 1964, muitas das mobilizações 

populares presentes dentro e fora das favelas foram reprimidas e mesmo aniquiladas, 

voltando a redefinir suas lutas somente na segunda metade da década de 1970. Decerto, 

as políticas públicas destinadas ao setor da cultura a partir desse período não 

objetivavam mais a construção de um ideário de nação brasileira, antiga preocupação do 

Estado Novo. Mas elas servirão de base para a garantia da sua integração. 

 Nesse horizonte, a cultura popular mais uma vez é percebida como elemento 

central na exaltação da nacionalidade, dando continuidade a um pensamento anterior, 

marcado pelo frequente desejo de sua incorporação. Passaremos, nesse instante, à 

renovação do discurso institucional de política cultural em nível nacional, ocorrida a 

partir de 1964. Assim como ocorreu no Estado Novo, essa renovação será respaldada 

por um forte investimento no setor das comunicações, que fortalecerá a Indústria 

Cultural brasileira e o seu mercado de bens simbólicos. 

 

 

3.3 Transe e autoritarismo: a consolidação da Indústria Cultural brasileira  

  

 

Ao tematizar as relações entre Estado, cultura e sociedade civil no período do 

regime civil-militar, alguns pesquisadores a exemplo de Heloísa Buarque de Hollanda 

(1980) irão afirmar que diante da incapacidade dos intelectuais brasileiros de repensar o 

nacional-popular sob as novas condições sociais e políticas, o Estado encontrará espaço 

para apropriar-se desse discurso, recolocando-o sob seu controle e definição 

(HOLLANDA, 1980). Nessa direção, “a mitologia verde-amarela” elaborada ao longo 

dos anos por uma elite intelectual e econômica brasileira, passa a servir-lhe de suporte e 

de autoimagem celebrativa, enfatizando o lado “bom selvagem tropical” e reforçando o 

mito do brasileiro cordial e pacífico (CHAUÍ, 1996).  

O ideário de cultura popular, nesse contexto, passa a ser fabricado como um 

elemento central dessa mitologia nacionalista e, mais uma vez, a miscigenação servirá 

de um recurso discursivo na construção do ideal de identidade nacional, pautada pelo 



102 
 

“encontro harmônico de culturas”; um Brasil unificado, sem contradições, em prol da 

“unidade e segurança nacional”. 

Segundo Marilena Chauí (1996), a utilização do ideário nacional-popular se 

adequa aos regimes autoritários, frequentemente produtores de uma ideologia da união 

nacional como forma de neutralização das diferenças e das contradições internas do 

país. Nesse sentido, há uma apropriação da cultura popular, elemento central dessa 

ideologia, pelas classes dirigentes e por uma elite intelectual hegemônica.   

Esses setores “exorcizam o horror às contradições” produzindo uma ideologia da 

indivisão e da união nacionais. Essa seria a razão pela qual a cultura popular tende a ser 

apropriada e reinventada por gestores e intelectuais através do discurso nacional-popular 

(CHAUÍ, 1996). Apropriando-se desses elementos, o regime militar esvaziou o antigo 

discurso da esquerda, elaborando a sua interpretação do país.  

Nas políticas públicas destinadas ao setor cultural, administradas pelo governo 

militar, havia uma tendência em essencializar a noção de cultura e de identidade 

cultural, que deveriam preservar, segundo os seus mentores, as seguintes características: 

originalidade, genuinidade, tradição, enraizamento, vocação, perenidade, e, sobretudo, 

“consciência nacional”. 

Portanto, para atuar no campo da cultura, o governo militar desenvolve em 1966 

o Conselho Federal de Cultura (CFC). Vinculado ao Ministério da Educação, o 

Conselho reunia diversos intelectuais, escolhidos entre instituições consagradas, tais 

como, o Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro e a Academia Brasileira de Letras. O 

Conselho era o órgão mais importante do setor, responsável pela gestão pública de 

cultura em nível nacional e pelas normas necessárias para a sua efetivação.   

Além das responsabilidades habituais, o Conselho trabalhava sob a lógica do 

Plano Nacional de Cultura, cujo objetivo principal era elaborar diretrizes para a Política 

Nacional de Cultura, que passa a entrar em vigor a partir de 1973. Segundo Gabriel 

Cohn (1984), a Política Nacional de Cultura pode ser percebida como o ponto 

culminante de um processo que percorreu toda a primeira metade da década, da busca 

de um equacionamento da cultura adequado ao regime político que se procurava 

consolidar.  

De acordo com o autor, o esforço que ganhava corpo nas reuniões fechadas do 

Conselho Federal de Cultura do MEC representava uma espécie de ação de retaguarda 

daquilo que se poderia chamar de operação do Estado na área da cultura. Enquanto isso, 

na linha de frente, travava-se uma batalha mais árdua para desarticular as forças 



103 
 

adversárias e neutralizar a sua produção, com vistas a assumir o controle do processo 

cultural no passo seguinte.  

Tal projeto, porém, não obteve êxito. Conforme Gabriel Cohn (1984), as 

posições mais importantes do setor cultural ainda estavam ocupadas pelos 

“adversários”. Por isso, continuava válida, naquele momento, a reflexão de Roberto 

Schwarz, ao afirmar que “apesar da ditadura de direita, há relativa hegemonia cultural 

da esquerda no país” (COHN, 1984, p. 88). 

Para alcançar uma política cultural própria, frente à hegemonia cultural de 

esquerda, que havia se estabelecido desde meados da década de 1950, as ações do PNC 

incluíam o Programa Impacto Cultural, que consistia numa grande caravana, levando 

para todo o país uma espécie de pacote de produtos culturais como teatro, música, 

dança, mostra de museus etc; os Encontros Nacionais de Cultura e o Mobral
31

 Cultural, 

que tinha como proposta principal a integração das comunidades com as manifestações 

da cultura brasileira.  

Foi nesse clima de integração nacional, que o governo militar incorporou duas 

atividades populares, dando-lhe cunho nacionalista para a exaltação do Estado: o 

carnaval, com as escolas de samba financiadas pelo governo e por banqueiros do jogo 

do bicho e o futebol, que durante os campeonatos mundiais ajudava a forjar o 

sentimento de patriotismo e de união.  

Utilizando-se de uma perspectiva gramsciana, Alexandre Barbalho (1998) 

afirma que a busca da identidade nacional, nesse momento do regime, estava atrelada à 

tentativa dos militares de substituir o controle fundamentado na coerção por um outro 

que conquistasse a hegemonia, manipulando e forjando símbolos nacionais. Conforme o 

autor, “com a crise do regime na segunda metade dos anos 70, a preocupação com a 

cultura torna-se fundamental, justamente no momento em que o Estado não pode 

apresentar-se à sociedade apenas com a sua face coercitiva. A cultura passa a ser ainda 

mais estimulada, desde que sob o controle do poder nacional” (BARBALHO, 1998, p. 

55).  

Além do plano de integração do país através da cultura, a formação de um forte 

mercado unificado de bens simbólicos consiste em outra característica importante do 

período. Se os anos 1940 e 50 podem ser considerados como momentos de incipiência 

de uma sociedade de consumo, as décadas de 1960 e 70 se definem pela consolidação 

                                                           
31

 Movimento Brasileiro de Alfabetização.  



104 
 

de um mercado de bens culturais, que encontrará na projeção de uma Indústria Cultural, 

as principais bases para o seu desenvolvimento e consolidação em nível nacional.  

Por conseguinte, como nos mostra Antonio Rubim (2007), ocorrerá uma 

importante transição nos anos de 1970. Se até 1968, mais ou menos, a produção cultural 

hegemônica vinha do circuito escolar-universitário, após esse período, a produção 

cultural será intensamente midiatizada. A televisão se concretiza como veículo de massa 

em meados de 1960, enquanto o cinema nacional somente se estrutura como indústria 

nos anos 1970. O mesmo pode ser dito de outros setores da cultura de massa: indústria 

fonográfica, editorial, publicidade, entre outros.  

A expansão da Indústria Cultural no Brasil obviamente estava associada ao 

crescimento do seu parque industrial e do mercado de bens materiais. Mas não podemos 

esquecer que havia um real interesse na interligação de todo o território nacional, que 

esses meios de comunicação poderiam gerar, através de um sistema de redes. Esse 

processo começou a despontar já em 1965, com a criação da EMBRATEL, que inicia 

toda uma política modernizadora para as telecomunicações. Nesse mesmo ano, o país se 

associa ao sistema internacional de satélites (INTELSAT) e em 1967 é criado o 

Ministério das Comunicações.  As redes nacionais, a partir desse momento, passaram a 

integrar as emissoras regionais, transmitindo uma programação unificada para todo o 

país.  

Portanto, a instalação da infraestrutura de telecomunicações e a implantação de 

uma lógica de Indústria Cultural são realizações dos governos militares, que controlam 

rigidamente o modelo de radiodifusão e buscam integrar simbolicamente o país, de 

acordo com a política de segurança nacional. Um apelo à “diversidade cultural 

brasileira” passa a ser orquestrada pela Indústria Cultural e pelos meios de 

comunicação, setor privilegiado na agenda orçamentária desse período e responsáveis 

pelo projeto de “modernização da cultura”. 

Em países como o Brasil, essa modernização acompanha o processo mais amplo 

e global de modernização econômica, ou seja, a transformação apenas do sistema 

produtivo, sob o controle de grupos de poder tradicionais e sem mudanças qualitativas 

na situação educacional da população (SODRÉ, 1984).  

Como se sabe, no Brasil, a televisão liderou o processo de penetração da 

indústria da comunicação nas diferentes camadas sociais, favorecida e controlada pelo 

Estado. Segundo Muniz Sodré (1984, p. 144), esse processo se dava por meio do 

esvaziamento político e do controle tecnoburocrático dos meios de difusão de notícias. 



105 
 

Nesse horizonte, conteúdos culturalistas eram significações implícitas em textos afins à 

doutrina de Segurança Nacional – que adotava a noção de “inimigo interno” desde os 

tempos da Guerra Fria.  

O autor afirma, ainda, que o controle governamental sobre os jornais no Brasil 

até então era muito precário, devido à representatividade político-econômica da 

imprensa escrita, que frequentemente patrocinava causas e interesses divergentes. 

Investindo nas mídias eletrônicas, a exemplo da televisão, o Estado deteria o monopólio 

das telecomunicações, através das concessões, que constituem, nas palavras de Sodré, 

“mais uma fonte de cooptação ou de clientelismo do Estado: os beneficiados tendem a 

ser grupos alinhados com as posições governamentais” (SODRÉ, 1984, p. 144).  

Por outro lado, é preciso lembrar que o consumo de bens culturais era 

estimulado nos limites impostos pelo pensamento autoritário e pela censura, que muitas 

vezes dificultava a circulação livre de determinados produtos e conteúdos. Esse será um 

dos principais motivos do conflito entre intervenção estatal e iniciativa privada, que 

frequentemente se fazia presente no processo de emergência e fortalecimento do 

mercado cultural brasileiro, mas que não o inviabilizava.  Isso porque a evolução do 

mercado de propaganda no Brasil está intimamente associada ao Estado, que é um dos 

principais anunciantes.   

De acordo com Renato Ortiz (1984, p. 121), o governo militar, através das suas 

agências, detinha um poder de “censura econômica”, pois ele era uma das forças que 

compunham o mercado. Os empresários da cultura, por sua vez, tinham prejuízos com a 

censura das suas peças, livros, programas, filmes, mas eles também tinham consciência 

de que o Estado repressor era um protagonista do desenvolvimento da Indústria Cultural 

brasileira. A censura era certamente um incômodo para o crescimento desse mercado, 

mas esse era o preço a ser pago pelo fato de ser o polo militar o seu principal 

incentivador.  

Em relação ao audiovisual e ao cinema, o Estado passa a dedicar uma atenção 

maior e com a criação da Embrafilme, em 1969, fica claro o papel que o governo militar 

passa a conferir a esse setor, com vistas à consolidação de uma indústria com interesses 

ideológicos, que impulsionasse a “integração nacional”. Nesse horizonte, haverá uma 

gradativa convergência entre as mudanças na concepção em torno do nacionalismo e da 

cultura brasileira, assumidas por antigos cineastas cinemanovistas, e a política cultural 

estatal, que passa a ser extremamente centralizadora no decorrer da década de 1970, 

com a ajuda do Plano Nacional de Cultura e da Embrafilme.   



106 
 

Com o objetivo de reconstruir um ideal de “identidade nacional”, centralizadora, 

unificada e harmonizadora, as políticas culturais administradas pelo Estado 

manifestaram a simpatia pela utilização de textos históricos e literários que exaltavam 

uma imagem romântica do país, recorrendo a mitos e personagens de um suposto 

passado heroico. O filme de Carlos Coimbra Independência ou morte, de 1972, é 

emblemático nesse sentido.  

Sobre a ligação entre os cineastas e intelectuais oriundos dos movimentos de 

esquerda e o projeto da Embrafilme, articulado pelo regime autoritário de direita, 

Marina Soler Jorge afirma que a relação se explica pela busca da industrialização do 

cinema brasileiro como parte de um desenvolvimento nacional e a tentativa de levar os 

problemas culturais para o interior do Estado (JORGE, 2005). 

Concomitante a esse processo, fazia-se presente o debate em torno do papel 

social do intelectual e do artista, bem como da sua relação com o Estado e com o 

público. Com o acirramento do autoritarismo político e da censura, em 1968, e a 

expansão dos meios de comunicação de massa, o cenário artístico passa a repensar o 

papel do artista naquele momento, seu diálogo com o público e a compreensão acerca 

das desigualdades sociais, o que o leva a ter uma relação complexa com o Estado e com 

os órgãos censores.  

Mesmo iniciado o período mais repressor da ditadura em 1968, o cenário 

cultural e artístico brasileiro irá vivenciar um clima progressista, que possibilitou a 

emergência de vários movimentos artísticos e culturais, entre eles, o Tropicalismo. Este 

encontrou um repertório cultural e um cenário artístico que mesclava desencantamento 

político, experimentalismo artístico, o diálogo com a cultura pop, a influência dos 

movimentos jovens conhecidos como contracultura e a antropofagia oswaldiana.  

Como nos mostra Ismail Xavier, neste momento, passamos de uma arte 

“pedagógico-conscientizadora”, a exemplo dos Centros Populares de Cultura,  para 

espetáculos provocativos “que se apoiavam em estratégias de agressão e colagens pop 

que marcaram a politização, no Brasil, de protocolos de criação que, na origem (Estados 

Unidos), tinham outro sentido” (XAVIER, 2001, p. 29).  

A ironia de determinados artistas privilegia a sociedade de consumo como alvo, 

num momento em que, no Brasil, há uma nova forma de entender a questão da Indústria 

Cultural e o novo patamar de mercantilização da arte, da informação e do 

comportamento jovem, incluída a rebeldia. A tradição do rádio e da televisão passa a ser 

observada com outros olhos. “O cinema reincorpora a chanchada, os artistas trabalham 



107 
 

com maior nuance as ambiguidades do fenômeno Carmem Miranda, antes reduzida a 

um paradigma do colonialismo; a vanguarda flerta com o Kitsch, abandonando de vez 

qualquer resíduo de pureza no eixo da poesia quanto no eixo da questão nacional” 

(XAVIER, 2001, p. 29). 

O Tropicalismo tem sido reconhecido como um ponto de ruptura em níveis 

comportamentais, político-ideológico e estético. Além disso, os tropicalistas renovaram 

a discussão em torno da arte brasileira frente à cultura estrangeira, em um contexto em 

que os artistas precisavam redefinir a sua relação com o mercado e a Indústria Cultural.  

Finalizando as análises deste período, podemos afirmar que a resistência ao 

regime civil-militar emergia ora de movimentos culturais e artísticos, ora de ações 

coletivas e movimentos sociais organizados, que mesmo sofrendo com a repressão e as 

perseguições, não foram definitivamente silenciados.  

Segundo Maria da Glória Gohn (1995), entre 1964 e 74, houve uma intensa 

articulação de forças políticas no Brasil, que precisaram operar na clandestinidade. As 

expressões de maior repercussão dessa resistência, como se sabe, foram a luta armada, o 

Movimento Estudantil, atuante até a promulgação do AI-5 em 1968, e os Movimentos 

das Comunidades Eclesiais de Base da Igreja Católica, implementados a partir de 68. 

Mas esses movimentos não foram os únicos. Podemos citar ainda o Movimento do 

Custo da Vida, organizado em várias capitais brasileiras e ligado às ações da Igreja 

Católica, em sua ala da Teologia da Libertação e o Movimento das Pastorais de 

Periferia Urbana em São Paulo, células da organização popular que atravessará as 

décadas seguintes. 

Embora esses movimentos tenham exercido uma importante representação de 

contestação ao regime, não podemos esquecer as inúmeras práticas violentas adotadas 

pela linha dura da ditadura, tais como torturas, assassinatos e prisões. Além disso, junto 

ao controle dos meios de comunicação e das formas de censura direcionadas às 

expressões artísticas consideradas transgressoras, o regime civil-militar adotou uma 

política extremamente severa, voltada não somente à luta armada e aos movimentos 

estudantis das classes médias, mas também à juventude pobre urbana.  

Conforme Lilia Longo (2010), já em 1964, a Lei 4.513 definiu a PNBM - 

Política Nacional para o Bem Estar do Menor, criando a FUNABEM - Fundação 

Nacional para o Bem-Estar do Menor, que deveria emanar políticas estaduais. Neste 

contexto, a FUNABEM é criada para conter o avanço da marginalidade infanto-juvenil, 

mas com um “verniz de modernidade”. “O novo enfoque assistencialista de atendimento 



108 
 

coloca para a criança e o adolescente pobre o feixe de carências bio-psico-

socioculturais. O padrão de desenvolvimento normal seria o jovem da classe média e, 

portanto, mais uma vez o estigma da marginalização dos pobres estaria preservado” 

(LONGO, 2010, p. 12). 

Em ambos os períodos históricos (era Vargas e governos militares), o problema 

da juventude pobre urbana passou a ser abordado como questão de segurança nacional, 

enfrentado de forma estratégica, por meio de um conjunto de medidas legislativas, 

administrativas e políticas.  

Assim como a FUNABEM, outros estabelecimentos denominados de 

“depósitos”, à época da vigência dos Códigos de Menores, surgem em todo país, 

dizendo-se destinados ao “regime educativo” e com a finalidade de “prevenção ou 

preservação”.   Mas talvez a preocupação maior que se fazia presente naquela época, 

junto às medidas de internação e isolamento, era a tendência de se oferecer cursos 

profissionalizantes em oficinas, que preparam para o trabalho em funções socialmente 

desvalorizadas e de baixa remuneração, medida que encontraremos em várias políticas 

de inclusão social ao longo dos anos, sob a “pedagogia da precariedade”.    

Já o período de 1975 a 82, segundo Gohn (1995), corresponde a um dos mais 

ricos da história dos movimentos e lutas sociais do país. Ele corresponde a uma fase de 

resistência e de enfrentamento ao regime militar, “que já perdera sua base de 

legitimidade junto à sociedade devido à crise econômica que se esboçava desde 1973 

com a chamada crise do petróleo, a retomada vagarosa da inflação e o desmonte das 

facilidades do paraíso do consumo das classes médias” (GOHN, 1995, p. 114).   

A contestação ao regime e a luta pela redemocratização começavam a se 

expressar em várias frentes e, a partir de 1974, os diferentes movimentos ensejaram 

articulações em vários níveis. Movimentos das minorias sexuais, dos negros, das 

mulheres, dentre outros, conseguiram a articulação com três outros grandes 

movimentos: a luta pelos direitos humanos, a luta contra a Lei de Segurança Nacional e 

a reivindicação de uma Assembleia Nacional Constituinte livre e soberana, eleita por 

sufrágio universal. A identificação de um “inimigo comum”, isto é, o Estado autoritário, 

possibilitou a mobilização de diferentes demandas.  

Entre 1975 e 82, além dos Movimentos pela Redemocratização do País, 

devemos lembrar das seguintes lutas: o fortalecimento de vários Movimentos 

Feministas no país, inspirados na onda de organizações de mulheres que havia ocorrido 

na Europa e nos Estados Unidos desde a década de 60; o retorno do Movimento 



109 
 

Estudantil; a retomada do Movimento Sindical no ABC paulista; o Movimento pela 

Anistia; o Movimento de bairros, que ganha maior visibilidade nas grandes cidades, 

como São Paulo, Rio de janeiro, Recife e Belo Horizonte; a criação do Movimento dos 

Sem-Terra, em 1979; a criação da Articulação Nacional de Movimentos Populares e 

Sindicais – ANAMPOS; entre outras ações organizadas que ganhavam legitimidade em 

todo país.   

Nesse horizonte, a década de 1980 é caracterizada pela consolidação de 

inúmeros movimentos sociais e pela recomposição da política partidária brasileira. A 

luta pelas Diretas-Já e o processo constituinte são emblemáticas nesse período. Embora 

o país tenha ganhado politicamente, com a inscrição dos direitos na elaboração da 

Constituição, em termos econômicos o país apresentava uma realidade dramática.  

Ao mesmo tempo, houve uma crescente desmobilização das massas, permeada 

por um desencanto em relação às supostas conquistas atingidas no processo de 

redemocratização. Os olhares sobre a cultura, certamente, não ficariam imunes a essas 

transformações. No mundo todo, houve um grande aumento de investimentos no 

mercado de bens culturais, favorecido, sobretudo, pelos setores privados.  

Com a redemocratização, as políticas públicas destinadas à cultura no Brasil 

serão gradativamente reconfiguradas, adquirindo contornos neoliberais, onde a dinâmica 

do mercado foi potencializada. Esse movimento ocorre concomitantemente ao processo 

de onguização, que marcará a relação Estado-sociedade civil no Brasil. Nesse contexto, 

surge, em 1985, o Ministério da Cultura (MinC), tendo origem nas articulações políticas 

dos Secretários Estaduais de Cultura durante a transição do regime militar ao regime 

democrático. 

 

 

3.4 Leis de incentivo à cultura e confluência perversa em tempos neoliberais 

 

 

Com a elaboração da Constituição de 1988, o emergente Ministério da Cultura 

adotará uma definição antropológica de cultura, onde o Estado reconhece como 

patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza material e imaterial nos quais se 

incluem: 

 



110 
 

“As formas de expressão; os modos de criar, fazer e viver; as criações 

científicas, artísticas e tecnológicas; as obras, objetos, documentos, 

edificações e demais espaços destinados às manifestações artístico-culturais; 

os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, artístico, 

arqueológico, paleontológico, ecológico e científico. [e se obriga a proteger] 

(...) as manifestações das culturas populares, indígenas e afro-brasileiras, e 

das de outros grupos participantes do processo civilizatório nacional” 

(BRASIL, 1988: Art. 216).  

 

 

A forte atuação do Estado brasileiro sobre as manifestações culturais e artísticas, 

que caracterizou os períodos anteriores de autoritarismo político, foi substituída 

rapidamente por uma política neoliberal, que enfatizava a relação entre o poder público 

e o privado, através das políticas de incentivo fiscal. Nesse horizonte, “a visão de estado 

mínimo, acompanhada pela política de incentivo fiscal, acaba submetendo a cultura à 

lógica do mercado e os criadores e artistas passam a ter que adequar cada vez mais as 

suas produções à lógica mercantil” (BARBALHO, 2007, p. 49).  

A chamada Lei Sarney, nesse contexto, possuía algumas características bastante 

interessantes para o entendimento da organização dos investimentos direcionados à 

cultura. Em primeiro lugar, exigia-se a aprovação prévia dos projetos culturais, bastando 

o simples cadastramento do proponente, e da empresa interessada, como entidade 

cultural junto ao Ministério da Cultura. Transfere-se à iniciativa privada o poder de 

decisão sobre os investimentos públicos na área da cultura, sem que se tenha nenhum 

julgamento meritório sobre a importância pública e estratégica do projeto, ou sequer um 

controle sobre os custos iniciais de sua realização.  

 Segundo Carlos Alberto Dória (2004), qualquer empresa ou pessoa física podia 

fazer a sua doação de parte do imposto a uma série de atividades ou, ainda, realizar a 

comercialização de produtos culturais e outras iniciativas empresariais de interesse 

cultural. As doações deviam apenas ser comunicadas ao Conselho Federal de Cultura 

para que ele pudesse acompanhar e supervisionar as aplicações. Cabia à Secretaria da 

Receita Federal fiscalizar a “efetiva execução” da lei no tocante à aplicação dos 

recursos. Entretanto, a base da concessão do benefício fiscal estava nas “relações de 

compadrio”, entre o Estado e os favorecidos, o que lhe valeu severas críticas.  

Com a eleição de Fernando Collor, houve um completo desmembramento do 

aparato burocrático que poderia favorecer qualquer tipo de política cultural apoiada pelo 

Estado. Em primeiro lugar, o Ministério da Cultura foi rebaixado ao status de 

Secretaria, ligada diretamente à Presidência da República, e vários órgãos foram 

extintos. Em seguida, a Lei Sarney é revogada, sem nenhum planejamento ou 



111 
 

substitutivo. Em 1991, tem-se então um novo projeto, apresentada pelo então Secretário 

de Cultura do Governo Collor, Sérgio Paulo Rouanet: a Lei Federal de Incentivo à 

Cultura (BRASIL, Lei nº 8.313, 1991), que instituiu o Programa Nacional de Apoio à 

Cultura (Pronac).    

A Lei Rouanet, como ficou conhecida, passou a ser o alicerce para toda e 

qualquer política de incentivos praticada no Brasil, através da renúncia parcial dos 

recursos públicos, agregados a um montante a ser complementado pelas empresas 

privadas, previamente estabelecidos em categorias específicas. A Lei funciona a partir 

de três mecanismos: o Fundo Nacional de Cultura (FNC), o Mecenato, e os Fundos de 

Investimento Cultural e Artístico (Ficart). O FNC destina recursos a projetos culturais 

através de empréstimos reembolsáveis, o Mecenato, por sua vez, viabiliza benefícios 

fiscais para investidores que apoiassem projetos culturais, sob a forma de doação ou 

patrocínio, e o Ficart possibilita a criação de fundos de investimentos culturais e 

artísticos. 

Segundo João Domingues (2008), a Lei Rouanet trouxe avanços sobre a 

antecessora, em especial quanto ao rigor no controle dos incentivos fiscais. Tornava-se 

necessária a aprovação prévia dos projetos culturais, baseado na análise de seu mérito e 

não o seu “apadrinhamento”. Esse procedimento era realizado pela Comissão Nacional 

de Incentivo à Cultura (CNIC), formada por representantes do governo e entidades 

culturais. A CNIC representava o órgão de acompanhamento da sociedade civil, de 

forma a criar critérios transparentes para o repasse dos recursos disponíveis. 

Conforme o levantamento realizado por Yacoff Sarkovas (2005), a captação 

junto às empresas passou a ser autorizada somente após a divulgação de sua aprovação 

no Diário Oficial. Para isso, foram criados processos de prestação de contas e 

acompanhamento da captação de recursos. A Lei define como um dos mecanismos de 

implementação do Pronac o Fundo Nacional de Cultura (FNC), uma cessão “a fundo 

perdido”, que destina recursos a projetos culturais que não fossem atrativos às 

empresas. Mas essa operação, de acordo com o autor, é relativa.  Desde que foi criado, 

os recursos do Fundo Nacional de Cultura são arbitrariamente distribuídos segundo 

predileções e interesses do Ministério da Cultura (SARKOVAS, 2005). 

Nessa direção, a atuação do Estado no setor da cultura foi praticamente nula. Em 

relação ao cinema, logo ao tomar posse em 1990, Fernando Collor extinguiu alguns 



112 
 

órgãos como a Embrafilme
32

, o Concine e a Fundação do Cinema Brasileiro. Nenhuma 

outra instituição foi colocada em seu lugar. A produção cinematográfica brasileira caiu 

substancialmente e apenas alguns raros filmes foram lançados em festivais ou no 

circuito comercial.  

Em contrapartida, após o impeachment de Collor, produtores de cinema 

conseguiram junto a Itamar Franco a aprovação da Lei 8.685, de 20 de julho de 1993, 

que beneficiava a aquisição de cotas de comercialização de filmes. Itamar Franco 

promulgou um dispositivo que não só permitia abater integralmente o valor investido na 

aquisição das cotas, como ainda lançá-lo como despesa, reduzindo, indiretamente, mais 

impostos.  

 

“O resultado é que o Artigo 1º da chamada Lei do Audiovisual tornou-se um 

instrumento sem precedentes, pelo qual o Estado não só permite a uma 

empresa privada usar dinheiro público, sem nenhuma contrapartida, para se 

tornar, a seu exclusivo critério, sócia de um empreendimento comercial, 

como ainda comissiona com mais dinheiro público esse falso investidor, no 

ato da operação” (SARKOVAS, 2008, p.23).  

 

 

No Governo Fernando Henrique Cardoso, cujo Ministro da Cultura foi Francisco 

Weffort, a Lei Rouanet sofre nova alteração, como uma maneira de responder aos 

produtores de variadas áreas quanto às facilidades que o setor cinematográfico garantia 

naquele momento específico. Na forma da Medida Provisória (1.589), de 24 de 

setembro de 1997, introduz-se na Lei Rouanet a dedução de 100% para algumas 

categorias de projetos culturais: artes cênicas; livros de valor artístico, literário ou 

humanístico; música erudita ou instrumental; circulação de exposições de artes 

plásticas; doações de acervos para bibliotecas públicas e para museus. Em 2001, após a 

pressão de outros grupos produtores,  

 

“A dedução de 100% passou, com a Medida Provisória (2.228-1), para artes 

cênicas; livros de valor artístico, literário ou humanístico; música erudita ou 

instrumental; exposições de artes visuais; doações de acervos para bibliotecas 

públicas, museus, arquivos públicos e cinematecas, bem como treinamento de 

pessoal e aquisição de equipamentos para a manutenção desses acervos; 

produção de obras cinematográficas e videofonográficas de curta e média 

metragem e preservação e difusão do acervo audiovisual; e preservação do 

patrimônio cultural material e imaterial. O apoio a projetos culturais via 

incentivo deveria significar que o investidor coloca recursos próprios 

                                                           
32

 Como afirma Luiz Oricchio (2003), quando Fernando Collor assumiu a presidência, a empresa já estava 

em processo de deterioração, com o esgotamento do modelo de produção para o qual foi criada. Collor 

teria apenas acelerado a sua extinção.  



113 
 

adicionais, sendo este o objetivo destas leis” (BARBOSA DA SILVA, 2007, 

p. 175).   

 

 

Ao contrário da ampliação dos recursos do Minc, esse modelo acaba por 

transferir às grandes empresas e a um corpo privilegiado de profissionais da cultura, o 

poder de decidir sobre os objetos e locais onde esses investimentos públicos deveriam 

ser empregados. Nesse sentido, as leis de renúncia fiscal substituíam a responsabilidade 

do Ministério da Cultura. Além disso, nas demais esferas da administração pública, nos 

níveis estaduais e municipais, não havia nenhum instrumento de avaliação ou 

fiscalização dos programas e projetos incentivados, planejado junto à sociedade.  

Na sua dimensão mais discursiva e ideológica, durante toda a década de 1990, os 

responsáveis pelos investimentos no setor passam a reforçar a ideia de cultura como um 

“bom negócio”. Em uma das declarações de Fernando Henrique Cardoso como 

presidente, ele afirma que “muito ao contrário do nacionalismo xenófobo, 

eminentemente defensivo, essa cultura (brasileira) em ebulição inspira uma nova visão 

autoconfiante do Brasil em tempos de globalização” (CARDOSO, Apud BARBALHO, 

2007, p. 50).  

Embora os temas da brasilidade e da segurança nacional não fossem questões 

centrais na agenda política do governo FHC, discursos em torno das noções de 

“identidade nacional” e “diversidade cultural” estiveram presentes nas medidas de 

incentivo direcionadas à reformulação de um mercado nacional de bens simbólicos. 

Esse mercado deveria estar apto a consumir toda “diversidade de bens culturais” 

produzidos no Brasil. Para isso, reforçou-se a parceria entre Estado e mercado, 

apontando o papel da cultura como mais um setor de investimento para o país, geração 

de empregos e oportunidades de lucro.  

Sobre esse aspecto, concordamos como Antonio Rubim (2011), entre outros 

pesquisadores, quando afirmam que a predominância da lógica neoliberal corrói o poder 

de atuação do Estado e potencializa a intervenção do mercado, sem, entretanto, a 

contrapartida do uso de recursos privados. Durante os governos de Fernando Collor, 

Itamar Franco e Fernando Henrique Cardoso, o Estado transformou-se em um mero 

repassador de recursos, e no setor da cultura não foi diferente. Qualquer outra atitude 

tomada pelo Estado em termos de gestão pública de cultura era imediatamente 

contestada e acusada de “dirigismo cultural”.  

 



114 
 

“O desprezo da política e do Estado, próprio do neoliberalismo, provoca uma 

ruptura entre o cultural e o político, com o esquecimento da política e a 

ocupação de seu espaço pela afirmação do mercado como ente adequado e 

capaz de regular a sociedade e a cultura. A hegemonia do neoliberalismo 

como ‘pensamento único’, quando se impõe, interdita imaginar possíveis 

alternativas, imprescindíveis à realização da (grande) política; bloqueia a 

invenção de novos horizontes e inibe a criação, porque oblitera a percepção 

das tensões e da diversidade. Por certo, este é um dos efeitos mais perversos 

do neoliberalismo sobre a política e a cultura” (RUBIM, 2011, p. 19).  

 

 

A falta de iniciativas governamentais para o campo da cultura vem reforçar a 

hipótese de autores como Durval Muniz de Albuquerque Jr (2007) e Antonio Rubim 

(2007), sobre a relação problemática que há entre democracia e políticas culturais no 

Brasil. Para eles, o período de democratização vem consolidar no imaginário nacional, a 

ideia de que o governo formalmente democrático não possui política cultural, porque 

abre mão do dirigismo que seria característico dos regimes autoritários, preocupados em 

gerir para controlar a cultura, e aposta na liberdade dos agentes privados, que seriam 

responsáveis por produzir, gerir e legitimar a sua produção cultural. Nesse contexto, o 

terceiro setor parece transformar-se no principal mediador entre Estado e sociedade 

civil.  

No Governo FHC, por exemplo, o terceiro setor frequentemente encontrou na 

cultura um dos principais canais de atuação. Desde meados dos anos 1980, o Estado 

brasileiro percebeu nas ONGs uma espécie de parceiros estratégicos na prestação de 

serviços públicos, variando desde a criação de fundos e programas, que muitas vezes 

financiam o trabalho desenvolvido pelas ONGs, até a criação de novos espaços de 

participação política, com o objetivo de incorporar estes grupos nos processos de 

formulação e/ou implementação de políticas públicas. A relação entre o Estado e as 

ONGs não inviabiliza, por outro lado, a aproximação destas com algumas entidades 

internacionais, que passam a financiar as suas ações.   

O crescimento das ONGs e as parcerias estimuladas pelo poder público vêm 

reforçar o processo de desregulamentação do papel do Estado na economia e na 

sociedade como um todo, transferindo responsabilidades do Estado para as 

comunidades organizadas, com a intermediação das ONGs.   

Entre as décadas de 1980 e 2000, podemos afirmar que, em nível nacional, as 

iniciativas geradas no campo da cultura estiveram, muitas vezes, restritas aos serviços 

prestados pelas ONGs em comunidades, capacitando jovens através de oficinas de 

teatro, percussão, vídeo, artesanato, entre outras. No que diz respeito às leis de iniciativa 



115 
 

fiscal destinadas à produção e difusão cultural, ocorreu uma grande concentração na 

aplicação dos recursos, em um pequeno grupo de produtores e artistas renomados, 

voltados exclusivamente para o mercado. Não há nenhuma surpresa na constatação de 

que parte do patrocínio ficou concentrada nas capitais da região sudeste (CALABRE, 

2007).  

Ao analisar a relação entre Estado e sociedade civil, estabelecida a partir da 

década de 1990, Evelina Dagnino (2004) sugere a existência de uma confluência 

perversa entre um projeto político democratizante, participativo, e o projeto neoliberal. 

A disputa entre projetos políticos distintos assume, nesse contexto, o caráter de uma 

disputa de significados para referências aparentemente comuns: participação, sociedade 

civil, cidadania, democracia. “Nessa disputa, onde os deslizamentos semânticos, os 

deslocamentos de sentido, são as armas principais, o terreno da prática política se 

constitui num terreno minado, onde qualquer passo em falso nos leva ao campo 

adversário” (DAGNINO, 2004, p. 05).  

Eis o dilema que a autora expõe, ao problematizar uma tensão que obstaculiza o 

avanço democrático no Brasil. Ou seja, por um lado, a constituição dos espaços 

públicos representa o saldo positivo das décadas de luta pela democratização, expresso 

especialmente pela Constituição de 1988, que foi fundamental na implementação destes 

espaços de participação da sociedade civil organizada na gestão da sociedade. Por outro 

lado, o processo de encolhimento do Estado e da progressiva transferência de suas 

responsabilidades sociais para a sociedade civil, que tem caracterizado os últimos anos, 

estaria conferindo uma dimensão perversa a essas jovens experiências. Segundo 

Dagnino (2004), a redefinição da noção de sociedade civil e do que ela designa talvez 

tenha constituído o deslocamento mais visível produzido no âmbito da hegemonia do 

projeto neoliberal.  

O crescimento acelerado das ONGs e das Fundações Empresariais, com a forte 

ênfase numa “filantropia redefinida”, além da marginalização, a que alguns autores se 

referem como “criminalização” dos movimentos sociais, evidenciam esse movimento de 

redefinição. O resultado tem sido uma crescente identificação entre “sociedade civil” e 

ONG, onde o significado da expressão “sociedade civil” se restringe cada vez mais a 

designar apenas essas organizações, quando não em mero sinônimo de “terceiro setor”. 

Reforçada pelo que tem sido chamado de “onguização” dos movimentos sociais, essa 

tendência é mundial. (DAGNINO, 2004).  



116 
 

Concomitante a esse processo, entre 1990 e 2000, os movimentos populares se 

alteram significativamente. Alguns entram em crise em termos de mobilização. Segundo 

Remo Mutzenberg (2010), a crise ou refluxo da visibilidade dos movimentos sociais se 

manifestou devido aos seguintes aspectos:  

 

“A crescente institucionalização que redirecionou as suas ações para o campo 

técnico-administrativo; a dificuldade de sua inserção no novo quadro político 

que redefiniu a ação do Estado e das agências públicas na execução das 

políticas públicas e a identificação de práticas nos movimentos sociais 

contrárias àquelas que buscavam superar” (MUTZENBERG, 2010, p. 413).  

 

 

A partir da relação complexa que o Estado começa a ensaiar com outros setores 

da sociedade, sobretudo após a vitória do Partido dos Trabalhadores nas eleições 

presidenciais de 2002, o conceito de “sociedade civil”, convertido em lugar comum, 

passa a ser hasteado como bandeira de uma exigência política. Essa renovada 

valorização da sociedade civil será central na atuação do governo petista na área da 

cultura.  

Com o governo Lula, a partir de 2003, o Estado brasileiro volta a promover e 

administrar políticas públicas destinadas ao setor cultural. Na esteira do debate sobre a 

diversidade cultural dos povos, iniciado nas décadas de 1970 e 80 e reforçado pela 

UNESCO, com a Convenção Internacional sobre a Proteção e Promoção da Diversidade 

Cultural, haverá uma série de redefinições institucionais direcionadas à área, que 

sustentarão as políticas públicas em curso no Brasil.  

É importante não perdermos de vista, porém, que apesar do retorno dos 

investimentos do Estado no campo da cultura, o discurso neoliberal persiste. 

Acrescenta-se a esse aspecto a ressonância da confluência perversa identificada por 

Evelina Dagnino (2005), o que mais uma vez demonstra as ambiguidades em torno da 

noção de sociedade civil e da sua relação com o Estado.  

 

 

3.5 Aventura antropológica e o discurso do protagonismo juvenil  

 

 

Não podemos negar que, na última década, mudanças significativas ocorreram 

nas políticas públicas destinadas à cultura no país. A primeira mudança corresponde ao 

próprio sentido da cultura e da diversidade cultural. Sob um novo princípio 



117 
 

epistemológico, a cultura é vista como singularidade, uma individualidade própria, 

dotada de uma estrutura específica, representando um conjunto de valores únicos e 

insubstituíveis (CHAUI, 2006).  

Tal princípio apontará para a diferença estrutural entre comunidades (estas 

colocadas em relações sociais concretas, efetivadas) e sociedades (fragmentadas). Indica 

também para uma nova lógica política, que afirma que “cada povo e cada grupo devem 

nutrir-se de seu passado e acolher as formas externas compatíveis com suas 

idiossincrasias, de maneira a perseguir seu próprio processo de criação cultural” 

(UNESCO, 1982). Nesse horizonte, propõe-se a incorporação de novos atores aos 

processos de construção das políticas culturais das nações para a materialização das 

condições de produção da diversidade cultural. 

A segunda mudança a ser ressaltada diz respeito à atualização do papel da 

Indústria Cultural e das novas tecnologias no processo de desenvolvimento. A mudança 

fundamental consiste no entendimento de que as indústrias culturais também devem ser 

consideradas como um direito, orientando-se segundo as demandas reais que cada 

sociedade tem, estando disponíveis às classes populares, e configuradas por estas 

classes, como forma de promover seu próprio desenvolvimento econômico e social.  

De acordo com Domingues (2008) e Yúdice (2004), todo o investimento nos 

processos de ação cultural realizado pelas agências financiadoras nas sociedades 

contemporâneas é feito tendo em vista ações que beneficiem as localidades no sentido 

de “promover processos de pacificação” ou “diminuição dos conflitos sociais”, para 

garantir investimentos posteriores, o que pode revelar novas formas de 

instrumentalização da cultura.  

As mudanças apontadas estão presentes no documento elaborado pelo Partido 

dos Trabalhadores, durante a campanha de 2002, “A imaginação a serviço do Brasil”, 

que funcionaria como o seu futuro Programa de Políticas Públicas de Cultura 

(PARTIDO DOS TRABALHADORES, 2003).  

Afirmando o seu projeto de descontinuidade ao modelo de Francisco Weffort 

para a cultura, o Programa reconhece as limitações das políticas culturais do governo 

FHC e abrange propostas de políticas públicas orientadas à inclusão social e ao acesso 

“dos mais pobres e fragilizados à esfera pública”; ampliação dos mecanismos de 

fomento (incluindo a participação de instituições como o BNDES, Banco do Brasil e a 

Caixa Econômica); a regionalização das políticas públicas de cultura e a reorganização 

do planejamento cultural, com implantação de um Sistema Nacional de Política 



118 
 

Cultural; e a adoção de mecanismos de participação popular para o controle social das 

políticas (PARTIDO DOS TRABALHADORES, 2003).  

Conforme José Domingues (2008), a maior contribuição do documento é alargar 

o papel do Estado na promoção do direito à cultura, e pensá-lo em relação aos 

compromissos assumidos mundialmente quanto ao papel das políticas culturais relativo 

ao processo de desenvolvimento humano. Outro avanço identificado é a percepção de 

que há um outro tipo de economia da cultura, capaz de gerar ativos econômicos, sem 

compromissos com a escala industrial nem com o patamar de lucros proporcionados 

pelo mercado. Essa nova economia da cultura é aquela que nasce nas comunidades com 

as festas populares (DOMINGUES, 2008).  

Afirma-se que essas comunidades exigem a inclusão das suas demandas nas 

agendas de política cultural, não só como medida de reconhecimento ou como produto 

turístico, mas como alternativa inteligente para gerar bônus econômicos, distribuição de 

renda e “desenvolvimento sustentável”. De acordo com o programa de políticas públicas 

de cultura do PT, caberia ao poder público, portanto, contribuir para que esses processos 

culturais adquirissem a dimensão econômica que lhes compete no mundo 

contemporâneo (PARTIDO DOS TRABALHADORES, 2003).  

Inicialmente, a proposta do PT se pautava no reconhecimento da cultura como 

um direito social básico do cidadão, opondo-se à face neoliberal das políticas culturais, 

e incluindo a tecnologia das políticas sociais como ferramenta de ação. Tendo como 

suporte o discurso da pluralidade social brasileira, o projeto destacado no discurso de 

posse de Gilberto Gil como ministro do MINC, em janeiro de 2003, atribui à cultura a 

sua participação na elaboração de estratégias de inclusão social, apostando na realização 

de uma outra economia, baseada na criatividade e nas novas tecnologias como vetor de 

um novo princípio de desenvolvimento humano.  

O papel da cultura, nesse sentido, não é apenas tático ou estratégico, é central. É 

responsável em “reduzir as desigualdades que nos atormentam”, “contribuir 

objetivamente para a superação dos desníveis sociais” e “fazer uma espécie de “do-in 

antropológico” (...) “massageando pontos vitais, mas momentaneamente desprezados ou 

adormecidos, do corpo cultural do país” (GIL, 2005). Em várias falas, Gilberto Gil 

ressalta a necessidade de uma “discriminação positiva”, reforçando a ampliação do 

conceito de cultura:  

 



119 
 

“Ampliação do conceito de cultura, para além da produção cultural e das 

linguagens artísticas; cultura, portanto, enquanto produção simbólica, 

enquanto cidadania e enquanto economia; mudança do público-alvo principal 

das políticas e ações, que passa a ser o cidadão, e não apenas o artista e o 

produtor ou o difusor cultural; construção de políticas públicas sistêmicas e 

estruturantes, para além dos projetos pontuais e dos mecanismos de fomento; 

não mais a produção e a difusão direta pelo Estado, mas a criação de 

condições favoráveis à ampliação da produção, da difusão e da fruição pela 

sociedade; aplicação do conceito de “discriminação positiva”, ou seja, tratar 

os desiguais desigualmente, em busca de um equilíbrio” (GIL, MINISTÉRIO 

DA CULTURA, 2005).  

 

 

Atualmente, as políticas públicas direcionadas à cultura no Brasil são 

administradas pelo Sistema Nacional de Cultura (SNC). Criado em 2005, o SNC tem 

como objetivo definir junto aos estados e municípios, representados pelos respectivos 

secretários de cultura, uma agenda para coordenar planos e ações públicas para a cultura 

em todo o país.  

A literatura dedicada ao estudo da trajetória das políticas públicas destinadas à 

cultura no Brasil tende a afirmar que o discurso norteador das propostas do atual SNC 

se distancia de discursos anteriores, articulados em épocas de autoritarismo político. 

Antigas categorias como “integração” e “identidade nacional” são substituídas por 

“autonomia” e “diversidade cultural”.   

A preocupação maior na elaboração do Plano Nacional de Cultura (PNC), uma 

das medidas de implementação do SNC, foi a de possibilitar uma discussão ampla com 

diversos setores da sociedade civil, através de seminários abertos ao público em todo o 

país
33

. A intenção foi conhecer as demandas sociais e consolidar, a partir de 

negociações com os envolvidos, o PNC, transformado na Lei 12.343/10.  

Em diálogo com os valores que permeiam o debate internacional sobre a questão 

da diversidade, a noção de identidade nacional no PNC tende a se pluralizar. No seu 

caderno de diretrizes
34

, ao contrário das referencias a uma “identidade nacional” 

homogeneizadora, são comuns os jargões que exaltam a ideia de “diversos brasis”. As 

atuais políticas culturais públicas, nesse sentido, afirmam que é responsabilidade do 

Estado resguardar e revelar a pluralidade cultural brasileira. É nesse contexto, portanto, 

que será criada a Secretaria da Identidade e da Diversidade Cultural (SID) e o Programa 

Cultura Viva.   

                                                           
33

 Em Pernambuco, esse seminário ocorreu em setembro de 2008, na cidade do Recife, reunindo 

pesquisadores, produtores culturais, artistas e gestores. Na época, participamos do evento com vistas à 

elaboração do projeto de pesquisa que deu origem a este trabalho.   
34

 O caderno pode ser acessado no seguinte endereço:  http://www.cultura.gov.br/cnpc/2008/02/07/plano-

nacional-de-cultura/ 

http://www.cultura.gov.br/cnpc/2008/02/07/plano-nacional-de-cultura/
http://www.cultura.gov.br/cnpc/2008/02/07/plano-nacional-de-cultura/


120 
 

É comum a afirmação entre gestores e pesquisadores de que a iniciativa mais 

marcante da política implementada pela gestão de Gilberto Gil foi a criação, em 2004, 

do Programa Nacional de Cultura, Educação e Cidadania – Cultura Viva. Ainda hoje, 

o Programa continua sendo um dos mais centrais e, grosso modo, funciona como uma 

transferência de recursos do fundo público da cultura, por meio de concursos via edital 

(com regras públicas), que tem como destinatário um processo cultural já existente. 

De acordo com o texto de divulgação do Ministério da Cultura, disponível na 

sua página virtual, o Programa nasceu para estimular e fortalecer no corpo do país uma 

rede de criação e gestão cultural, tendo como base os Pontos de Cultura, regulamentado 

pelas Portarias MinC nº 156 e nº 82, de 06 de julho de 2004 e de 18 de maio de 2005, e 

é executado pela Secretaria de Cidadania Cultural (SCC), que até 2008 se chamava 

Secretaria de Programas e Projetos Culturais. 

Inicialmente o Programa era formado por cinco ações: Pontos de Cultura, Escola 

Viva, Ação Griô, Cultura Digital e Agente Cultura Viva. Todas elas vinculadas aos 

Pontos de Cultura e articuladas por eles. Com o passar dos anos e a evolução do 

Programa, outros prêmios e ações foram concebidos, sempre atrelados às necessidades e 

desenvolvimento dos Pontos de Cultura, que envolvem comunidades em atividades de 

arte, cultura, educação, cidadania e economia solidária. Essas organizações, depois de 

selecionadas, recebem uma quantia do Governo Federal, em cinco parcelas semestrais, 

para potencializar suas ações com a compra de material (principalmente equipamento 

multimídia) ou contratação de profissionais, entre outras necessidades (MINC).  

A ideia do conceito de Ponto de Cultura é garantir o direito autônomo de 

produção e utilização dos recursos da maneira que cada iniciativa entender ser a mais 

proveitosa. Os Pontos têm por função ressoar as diversas formas de produção, como um 

“amplificador das expressões culturais de sua comunidade” (MINC, 2005).  

 

“Todos os Pontos de Cultura estarão em rede, a fim de trocar informações, 

experiências e realizações. Os parceiros locais, por sua vez, entram com os 

espaços, a gestão e um punhado de compromissos: responsabilidade, 

transparência, fidelidade aos conceitos, inserção comunitária, democracia, 

intercâmbio. Os Pontos de Cultura terão a cara de seus usuários”. 

(MINISTÉRIO DA CULTURA, 2005).  

 

 

Buscando corresponder a uma das pautas do Mais Cultura, que diz respeito à 

aproximação entre o poder público e a sociedade civil, o Programa Cultura Viva e os 

Pontos de Cultura reforçam a proposta de gestão compartilhada, ou seja, a participação 



121 
 

dos seus usuários para decidir diretamente seus conceitos e sua condução; um processo 

de construção coletiva onde são compartilhadas as responsabilidades para a 

continuidade do trabalho do programa (TURINO, 2009).  

A proposta de gestão compartilhada envolve os conceitos de “empoderamento”, 

“autonomia” e “protagonismo social” na partilha do poder. A intenção teria sido 

“estabelecer novos parâmetros de gestão e democracia na relação entre Estado e 

sociedade” (MINC, 2005). Quanto aos conceitos, eles têm como princípio o 

fortalecimento da gestão e das demandas locais, no sentido de que participação na 

decisão pública é um processo permanente de conquista. 

O princípio da construção compartilhada está no incentivo à formação de uma 

rede ativa dos Pontos de Cultura, em níveis local, regional e nacional. A ideia de 

construção da rede, nas palavras de Celio Turino, “ganha centralidade para potencializar 

a articulação entre as diferentes formas de organização comunitária e do movimento 

social, e destas com o poder público” (TURINO, 2009). O Ponto de Cultura, sob esse 

aspecto, é ao mesmo tempo o destino do princípio do trabalho cultural das classes 

populares e o mediador na relação entre Estado e sociedade civil para a efetivação do 

processo de participação (TURINO, 2009).  

Imbuídos pelo ideário de participação social, várias são as propostas para a 

melhoria das relações entre os Pontos de Cultura, sugeridas pelas Representações 

Regionais de 2007 até os dias atuais. São elas: reuniões dos Pontos de Cultura nos 

estados e nas regiões, com oficinas de formação, capacitação e estímulo à formação de 

redes
35

; viabilização de infraestrutura e recursos humanos; formação para as equipes das 

Representações Regionais; como, por exemplo, sobre prestação de contas; 

fortalecimento da articulação entre os Pontos de Cultura e as Representações Regionais, 

bem como destas e as equipes regionais de implementação da Cultura Digital, que 

falaremos logo a seguir.  

Pensando nessa comunicação e possível integração, o MINC articulou a TEIA – 

Mostra de Cultura e Economia Solidária, que vem acontecendo desde 2006.  O evento 

                                                           
35

 Em Pernambuco, podemos citar algumas tentativas de articulação dos Pontos de Cultura em rede. São 

elas: O Encontro Tecendo Redes, organizado pela Fundação do Patrimônio Histórico e Artístico de 

Pernambuco (FUNDARPE); O Portal iTEIA, que  tem como objetivo ser o acervo da produção 

multimídia de centros culturais nacionais e internacionais, integrando e relacionando conteúdos das redes 

atuais e a Produtora Cultural Colaborativa, composta por sete pontos de cultura: Pontão de Cultura Digital 

iTEIA, Ponto de Cultura CUCA Recife, Ponto de Cultura Canal Capibaribe, Ponto de Cultura Coco de 

Umbigada, Pontão de Cultura Digital CDTL, OSCIP Diálogos, Pontão de Cultura Sustentável Ciranda 

Solidária e Ponto de Cultura Pé-de-Serra.  



122 
 

tem como principal objetivo debater os princípios de uma nova economia sustentável, a 

formação de uma nova cultura colaborativa, e as possibilidades de inserção das classes 

populares na construção destas redes e na consolidação efetiva das políticas culturais. 

No processo de articulação entre os Pontos de Cultura, os gestores e grupos 

beneficiados afirmam ser de extrema importância a utilização do kit multimídia em 

todas as suas potencialidades: internet, software livre, audiovisual, fotografia, entre 

outras estratégias de comunicação. Em termos de alocação de recursos, podemos 

afirmar que os setores mais beneficiados pelo Programa Cultura Viva são o audiovisual 

e as chamadas mídias livres.  

Isso ocorre porque se intensificou a utilização do audiovisual no Brasil e no 

mundo por grupos atuantes em diversos movimentos socioculturais. Como afirmamos 

anteriormente, são grupos étnico-raciais, feministas, gays, jovens moradores de favelas, 

entre outros, que perceberam na tecnologia audiovisual a oportunidade de produzir 

sentidos diferenciados sobre si mesmos, em contraposição aos discursos presentes na 

grande mídia.  

Além da renovação da indústria cinematográfica brasileira nos últimos oito anos 

e os incentivos destinados à produção e proteção dos filmes nacionais, através de editais 

públicos e do fomento a festivais e cineclubes, a Secretaria do Audiovisual (SAV)
36

 

afirma que atualmente no Brasil já são mais de 500 grupos formados por ONGs, 

coletivos formados por jovens, movimentos sociais e Pontos de Cultura, que, com a 

ajuda do software livre e o crescente barateamento tecnológico, apostam na produção de 

vídeos independentes e programas, como uma estratégia de desmistificação dos 

discursos hegemônicos, em circulação nos grandes meios de comunicação.  

Para esses grupos, a produção audiovisual e as rádios livres, entre outros canais 

de comunicação alternativos, representam uma esfera pública pulsante, onde a 

participação política pode ser conquistada. Por um lado, o ex-gestor da Secretaria da 

Cidadania Cultural, Célio Turino (2009), chama a atenção para o ineditismo do 

Programa Cultura Viva em sua relação com a burocracia do Estado brasileiro. Por outro 

                                                           
36 Os dados podem ser obtidos em http://www.cultura.gov.br/site/categoria/politicas/audiovisual/quem-

somos-audiovisual-politicas/ 

 

 

 

http://www.cultura.gov.br/site/categoria/politicas/audiovisual/quem-somos-audiovisual-politicas/
http://www.cultura.gov.br/site/categoria/politicas/audiovisual/quem-somos-audiovisual-politicas/


123 
 

lado, segundo Domingues (2008), um programa que aposta na transferência direta de 

recursos para comunidades de baixa renda, na democratização dos meios de produção 

da cultura, precisa de uma administração do Estado que se “abra” às necessidades destes 

grupos sociais, que não se limite a tecnocracia:  

 

“A racionalização da gestão e as regras públicas são essenciais, mas o Estado 

precisa atuar tendo em vista que os processos sócio-políticos devem ser os 

reais condicionantes das políticas públicas e de seus destinatários. E neste 

caso, trata-se de reconhecer que os destinatários não são objeto, mas o sujeito 

principal destas políticas, e o Estado só pode existir como seu instrumento de 

promoção (...) Não é possível que se imagine tratar as comunidades 

tradicionais e os movimentos sociais da mesma forma que empresas. Para 

uma política cultural que visa ser democrática se efetivar, o Estado deve se 

modificar para incluir estes sujeitos, e não o contrário. E o problema sobre o 

Estado é esse: a quem serve e quem o controla” (DOMINGUES, 2008, p. 

153).  

 

 

Domingues (2008) e Turino (2009) sugerem que a heterogeneidade da sociedade 

civil, que se expressa na proposta do programa Cultura Viva e dos Pontos de Cultura, 

pode apresentar inúmeras dificuldades quanto à orientação dos caminhos a se seguir. 

Utilizando as conquistas empreendidas na área das políticas públicas de cultura, esses 

autores destacam que o Estado não estaria preparado para se relacionar diretamente com 

os setores populares da sociedade, ainda mais com um Programa que tem por 

perspectiva a emancipação social e não a simples inclusão. 

Tal reflexão pode ser exemplificada na dificuldade de alguns membros de 

Pontos de Cultura na retirada de certidões e na prestação de contas, demonstrando que 

não basta promover políticas de “discriminação positiva”, sem mudanças profundas na 

estrutura burocrática do Estado e que sejam capazes de se adaptar às demandas destes 

grupos. 

 

“Devemos lembrar que o Cultura Viva é justamente aberto a diferentes 

propostas e diferentes linguagens, algumas das quais têm sua matriz baseada 

na cultura oral ou cujos proponentes não estão propriamente inseridos na 

educação formal. Sujeitos que, por sua posição social ou cultural, têm de 

contornar dificuldades a mais tanto na confecção dos portfolios necessários à 

sua inscrição no Programa e na aquisição da documentação necessária para o 

Tribunal de Contas da União” (DOMINGUES, 2008, p. 153).  

 

  

Em contrapartida, podemos afirmar que as ações como as dos Pontos de Cultura 

tornaram-se não apenas uma demanda social, mas um recurso gerencial para o Estado. 

Como sugere Evelina Dagnino, a respeito da relação entre Estado e sociedade civil 



124 
 

organizada no início do século XXI, esse tipo de programa visa uma maior 

“transparência e publicização das políticas públicas”, bem como a participação efetiva 

na sua formulação por setores da sociedade civil desprovidos de outras formas de acesso 

a espaços de decisão (DAGNINO, 2002). Nesse horizonte, 

 

“O que os espaços públicos estão colocando é o aprendizado da tarefa da 

construção hegemônica, que requer o reconhecimento da pluralidade como 

ponto de partida de um processo de busca de princípios e interesses comuns 

em torno dos quais a articulação das diferenças abra caminho para a 

configuração do interesse público” (DAGNINO, 2004, p. 286). 

  

 

A busca por uma gestão compartilhada, ensaiada pelo Programa Cultura Viva e 

Pontos de Cultura, traz à tona o debate sobre as redefinições da relação entre Estado e 

sociedade civil no Brasil, tema presente e que se intensificou após a eleição de governos 

de esquerda. Com as transformações ocorridas na forma de intervenção do Estado, via 

políticas públicas e incentivos à gestão compartilhada, essa relação tem se tornado cada 

vez mais ambígua e complexa para os movimentos sociais, na medida em que lideranças 

oriundas dos seus quadros e comprometidas com as suas demandas tornam-se governo 

em seus diferentes níveis (municipal, estadual e federal) (MUTZENBERG, 2010,  p. 

417).  

De acordo com o levantamento nacional realizado pelo IPEA em 2010, 70 % dos 

Pontos de Cultura tem sua origem nas Organizações Não Governamentais. Mas estas 

não são as únicas bases. Muitos são os Pontos de Cultura que possuem uma relação 

orgânica com movimentos populares organizados. Por isso, torna-se importante destacar 

a heterogeneidade do Programa e de suas demandas em qualquer pesquisa interessada 

no tema.   

Nesse contexto, concomitante ao processo de valorização da diversidade 

cultural, das novas tecnologias comunicacionais e das mais variadas formas de “gestão 

compartilhada”, a categoria juventude, àquela advinda das parcelas mais pobres, se 

transformará numa temática central. Trata-se de um processo desencadeado a partir da 

década de 1990.  

É interessante lembrar que a atuação das ONGs, junto à emergência de 

movimentos como o Hip Hop, serão responsáveis por transformar a representação do 

jovem pobre urbano. De potencial criminoso, esse jovem passa a ser percebido, aos 

poucos, como ator político. A partir da atuação de entidades como a Central Única de 

Favelas (hoje espalhadas por todo país), o Afro Reggae (no Rio de Janeiro) e a Auçuba 



125 
 

(atuante em Recife desde o final de 1980), a juventude passa a ser representada 

concomitantemente como problema social e sujeito de direitos. Isso porque os 

problemas sociais que afetam a sociedade brasileira ganham maior visibilidade neste 

segmento da população, que é a principal vítima de políticas públicas ineficientes.  

Ao mesmo tempo, houve uma intensificação e diversificação da produção 

acadêmica brasileira voltada para a temática da juventude, a partir da década de 1990. 

Foram publicados trabalhos que estudavam a juventude a partir dos mais variados 

segmentos e sob os mais diferentes pontos de vista, acompanhando as reflexões 

engendradas a partir do Estatuto da Criança e do Adolescente (ECA). 

 Desde a instauração do “Código de menores”, datado de 1927, o menor sempre 

esteve associado aos efeitos negativos das gritantes desigualdades sociais do país. Mas, 

dessa vez, apoiada por organismos multilaterais e agências internacionais, sob o 

impulso das discussões promovidas desde 1985, por ocasião do Ano Internacional da 

Juventude, o jovem passa a ser considerado como um ator estratégico do 

desenvolvimento.  

Conforme Helena Abramo (2005), a mobilização social e política de jovens, que 

se consolida ao longo da década de 1990, tem papel decisivo na conformação deste 

novo contexto ideológico, em que emerge a compreensão dos jovens como sujeitos de 

direitos, definidos não mais “por suas incompletudes ou desvios”, mas por suas 

especificidades e necessidades, que passam a ser reconhecidas no espaço público como 

demandas cidadãs legítimas. 

Frequentemente, as políticas públicas voltadas para os jovens ainda se 

concentram nas áreas de educação e emprego – sob a perspectiva da juventude como 

fase preparatória da vida – ou de saúde e segurança pública – com o viés da juventude 

como etapa crítica. Em geral, tais ações não se estruturaram como elementos de uma 

“política de juventude”, mas como estratégias de atuação da sociedade para orientar a 

formação dos jovens e minimizar seu envolvimento em “situações de risco”. Nesse 

sentido, da rápida associação com as “classes perigosas”, a juventude pobre urbana 

passa à condição de “situação de risco”. Mas a ênfase na juventude como problema 

social permanece, ora como algoz, ora como vítima.  

Ressalvando a pluralidade de enfoques, as características institucionais e a 

diversidade regional dos países latino-americanos, Sposito e Carrano (2003) sintetiza 

contribuições de diversos autores e estabelece periodização em torno de quatro distintos 

modelos de políticas de juventude: a) a ampliação da educação e o uso do tempo livre 



126 
 

(entre 1950 e 1980); b) o controle social de setores juvenis mobilizados (entre 1970 e 

1985); c) o enfrentamento da pobreza e a prevenção do delito (entre 1985 e 2000); e d) a 

inserção laboral de jovens excluídos (entre 1990 e 2000). 

De acordo com esses autores (2003), no interior do aparelho de Estado, as 

políticas de juventude comportam diversidade de orientações e podem disputar recursos 

e operar diferentes definições de prioridades em face de outras políticas. Podem estar 

mais próximas de modelos participativos e democráticos ou serem definidos com base 

no que, no Brasil, tradicionalmente foi designado como “cidadania tutelada”, ou apenas 

como forma de assistência e controle do Estado sobre a sociedade, sobretudo, para os 

grupos que estão na base da pirâmide social.  

Mas como nos mostra o trabalho de Marcia Liunghi (2008), embora as políticas 

públicas voltadas para essa população tenham evoluído bastante nos últimos anos, 

algumas delas ainda carregam o ranço de concepções discriminatórias e do não 

reconhecimento. Além disso, como nos mostram Sposito e Carrano, nas políticas 

públicas atuais, 

 

“Ocorre um novo ocultamento e naturalização das condições em que as 

desigualdades sociais operam, pois na ausência de direitos assegurados resta 

aos atores jovens, muitas vezes sem nenhum apoio de caráter mais 

duradouro, a tarefa de construir um projeto voltado para o desenvolvimento 

local e comunitário, deslocando-se para o sujeito a responsabilidade de 

empreendimentos que a rigor não seriam da sua alçada” (SPOSITO e 

CARRANO, 2003, p. 166).  

 

 

Os atuais programas e ações governamentais afirmam ter como preocupação 

maior a preparação do jovem para o mercado de trabalho, contribuindo, ainda, para a 

sua formação cidadã e o seu protagonismo. Mas que concepção de “protagonismo” tem 

sido utilizada? De acordo com a bibliografia voltada para o tema, trata-se mais de 

ensinar o que é cidadania e protagonismo, que praticá-la, de fato.  

Ou seja, trata-se mais de um projeto voltado para a gestão do tempo livre dos 

jovens em situação de risco, que uma ação potencializadora, na busca por igualdade de 

oportunidade e melhoria nas condições de moradia, de emprego, saúde, educação etc. O 

objetivo dessas ações, em sua maioria, permanece o mesmo que as políticas de 

integração de décadas atrás: “conter” um suposto potencial desse jovem para a 

marginalidade. Já em relação à educação, reforça-se um caráter meramente instrumental 

e meritocrático.  



127 
 

Além disso, nem sempre os resultados obtidos por programas e políticas 

públicas têm sido satisfatórios, ou seja, os objetivos não são alcançados, como esperado. 

Isso porque estudos identificam tensões e preconceitos na relação entre educador e 

aluno. Muitas vezes, professores e coordenadores de ONGs e outras entidades percebem 

os cursos oferecidos como uma dádiva ofertada a uma população pobre. Entra em cena 

a lógica da “pedagogia da precariedade” ou ainda do “qualquer coisa serve” (Liunghi, 

2008). Por conseguinte, os alunos, frequentemente, não são percebidos pelos 

professores e coordenadores de programas como pares ou pares em potencial. 

O mapeamento histórico e o debate realizado até o momento é do real interesse 

desta pesquisa, uma vez que discursos articulados pelo Estado em torno de questões 

como diversidade cultural, gestão compartilhada e protagonismo juvenil são 

frequentemente incorporados ou confrontados nos discursos em circulação no Festival 

Audiovisual Visões Periféricas.  

Programas governamentais como o Mais cultura, Cultura Digital, Cine Mais 

Cultura, entre outros, são os principais colaboradores financeiros de pelo menos 80% 

dos vídeos exibidos no Visões Periféricas. Muitos desses realizadores são atuantes em 

Pontos de Cultura ou são beneficiados por outros programas relacionados à gestão 

pública de cultura. Isso não quer dizer, por outro lado, que o vínculo entre poder público 

e realizadores audiovisuais ameace a autonomia destes.   

No capítulo que se segue, analisaremos a emergência das experiências populares 

em audiovisual no Brasil, enfatizando a relação entre movimentos socioculturais e o 

recurso à linguagem audiovisual. Trata-se de uma afinidade que encontramos nos atuais 

Pontos de Cultura, nos coletivos juvenis e ONGs, mas que possuem suas raízes em 

décadas passadas, quase tão remotas quanto às descritas neste capítulo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



128 
 

Capítulo IV 

 

4. Segunda formação discursiva: A trajetória das experiências 

populares em audiovisual  

 

No mundo globalizado, não é raro a produção audiovisual está presente nos 

indicadores de desenvolvimento social e econômico de um país. Cada vez mais, ela se 

consagra como um negócio lucrativo. Mas há outra face do recurso ao audiovisual que 

pretendemos dar destaque nas linhas que se seguem. Estamos nos referindo às 

produções que utilizam a linguagem audiovisual com fins pedagógicos, como forma de 

negociação e reconstrução de identidades nacionais e locais, como “instrumento” na luta 

por reconhecimento de minorias políticas e no fortalecimento da autoestima de atores 

sociais estigmatizados.  

Além da presença do audiovisual nos movimentos sociais, o MinC e a Secretaria 

do Audiovisual (SAV) têm fomentado programas e ações destinados a uma espécie de 

“inclusão audiovisual”. Programas como Cine Mais Cultura e Cultura Digital, através 

dos Pontos de Cultura, tem levado a tecnologia audiovisual para comunidades 

quilombolas, indígenas, terreiros de candomblé, periferias urbanas, entre outros espaços 

de produção cultural popular. Paralelamente às investidas do governo federal, muitos 

são os grupos ou realizadores individuais que utilizam o audiovisual como forma de 

atuar na sua comunidade, mantendo uma relação completamente autônoma quanto às 

políticas públicas de cultura.  

Para compreendermos como se inscreve a relação entre audiovisual e política no 

contexto do Festival Audiovisual Visões Periféricas, serão destacados alguns momentos 

decisivos. Num primeiro momento, daremos ênfase à emergência do movimento 

cineclubista no Brasil; as investidas de “conscientização do povo” operadas pelo CPC e 

o desenvolvimento do Quarto cinema. Logo em seguida, será debatida a proliferação 

das escolas de formação audiovisual popular, que começam a ganhar visibilidade entre 

as décadas de 1980 e 1990. Por último, traremos alguns dados do contexto atual, 

marcado pelo boom da tecnologia digital e o apoio do poder público. 

 

 



129 
 

4.1 Genealogias possíveis: Cineclubismo, CPC, Cinema Novo  

 

 

Para compreendermos o contexto atual, no qual atuam os grupos formadores de 

educação audiovisual nos espaços populares, um dos caminhos possíveis a ser 

percorrido é entender como ocorreu a emergência dessa prática no cenário nacional. Em 

linhas gerais, o surgimento dos grupos formadores em educação audiovisual está 

atrelado à luta pela democratização dos meios de comunicação, que ganha fôlego 

nacionalmente junto às articulações dos movimentos sociais em prol da 

redemocratização do país entre 1970 e 80. Mas se atentarmos para a dimensão político-

discursiva desses grupos, encontraremos suas raízes em movimentos socioculturais um 

pouco mais remotos.  

Partiremos, portanto, de um momento histórico já mencionado no primeiro 

capítulo, marcado por poucos investimentos públicos no setor da cultura e das artes. 

Essa inoperância estatal, ocorrida entre o final da década de 1940 e meados de 1960, 

todavia, não obscureceu a produção cultural no país. Pelo contrário. A sociedade 

brasileira vislumbrou, em várias partes, uma efervescência cultural e artística, expressa 

em vários movimentos, tais como o CPC, o Teatro de Arena, o Teatro Oficina, a 

primeira geração do Cinema Novo, entre outras experiências já descritas anteriormente. 

 É nesse contexto que se fortalecem também os cineclubes, como um espaço de 

entretenimento, reflexão e debate. Muitos grupos de formação audiovisual, que hoje 

atuam em espaços populares no Brasil, operam juntamente aos cineclubes. Devido a 

essa relação, nos dedicaremos rapidamente a essa prática, que só faz crescer no contexto 

atual. Só na região metropolitana do Recife, podemos citar o Cineclube Dissenso, o 

Cine Coque, o Cine Chinelo, o Cine Cabeça, o Curta no Xinxim, o Cine Aurora, entre 

outras experiências tão bem sucedidas quanto estas.  

De maneira geral, os cineclubes surgiram como um caminho alternativo ao 

modelo de consumo da produção cinematográfica que encontramos na Indústria 

Cultural. Indo além da mera função de divertir, a proposta da maioria dos cineclubes é a 

de promover intercâmbios culturais, experimentações estéticas, informação e educação, 

sendo, além disso, acessível a todas as pessoas interessadas. Normalmente, o cineclube 

surge da organização de atores sociais, que possuem um interesse ou experiência em 

comum (cineastas e pesquisadores de cinema, universidades, centros comunitários, 

sindicatos etc.).  



130 
 

Dito isto, associações se organizam acerca da escolha e da avaliação de filmes, 

dos processos de exibição e até mesmo dos processos de produção das obras. Sua 

atividade principal, nesse sentido, é promover a discussão de filmes, que estejam fora 

das lógicas de programação das grandes distribuidoras, privilegiando pela qualidade nas 

escolhas das obras vistas e da construção de uma crítica “independente”. Segundo a 

Enciclopédia do Cinema Brasileiro: 

 

“Um cineclube define-se por algumas características básicas que são 

mantidas internacionalmente, como o fato de estar legalmente constituído, 

possuir caráter associativo e conter, nos seus estatutos, como finalidade 

principal, a divulgação, a pesquisa e o debate do cinema como um todo” 

(GATTI, 2000, p.128).  

 

 Os cineclubes apresentam, como marcas próprias, uma organização com base na 

mobilização de seus associados, normalmente dispostos de forma horizontal, em função 

de objetivos não financeiros, voltando-se para fins culturais, éticos, estéticos e, 

dependendo do contexto, político-partidários ou religiosos. Segundo Luiz Eduardo 

Tavares (2006), existem, de maneira geral, três conceitos que regem os cineclubes: “sua 

finalidade não-lucrativa; uma estrutura organizacional democrática; e o seu 

compromisso com a cultura” (TAVARES, 2006, p.22). Como acrescenta o autor:  

 

“O trabalho das salas de cineclubes, ao promover discussões e reflexões 

socioculturais, políticas e estéticas que incidem no debate público, propicia 

aos seus participantes, tanto exibidores quanto espectadores, uma visão mais 

ampla do cinema que permite melhor contextualizá-lo dentro da cultura. E é 

dessa maneira também que os cineclubes, desde sua origem, se destacam 

como agentes propositores de novos paradigmas para a atividade 

cinematográfica” (TAVARES, 2006, p.22).  

  

 

Com relação às datas de início da atividade cineclubista no Brasil, não existe um 

consenso entre os pesquisadores. Alguns destes, porém, consideram como o início 

oficial do cineclubismo brasileiro a fundação do Chaplin Club, em 1928, no Rio de 

Janeiro. É válido salientar que em 2008, o Conselho Nacional de Cineclubes do Brasil 

(CNC), comemorou oficialmente os 80 anos do cineclubismo no país, utilizando como 

marco inicial a data de fundação do Chaplin Club. 

 Pesquisadores dedicados ao tema afirmam que o cineclubismo no Brasil passou 

por períodos distintos. Essas fases se confundem, por sua vez, com os momentos 

sociopolíticos vivenciados no país. Não compete a essa pesquisa realizar um 

levantamento dessas fases, mas precisamos ressaltar a importância que os cineclubes 



131 
 

tiveram na formação de vários jovens artistas e cineastas, por exemplo, daqueles que se 

tornariam os futuros criadores do Cinema Novo.  

O movimento cineclubista desse período (décadas de 1940 e 1950) foi marcado 

pelo grande comprometimento com as questões estéticas e políticas, reunindo nomes 

como Paulo Emílio Salles Gomes e Décio de Almeida Prado. Nessa direção, durante as 

décadas de 1950 e 1960, o movimento só fez crescer em todo país e, a partir do golpe de 

1964, os cineclubes passaram a assumir um caráter de maior engajamento político, 

como instrumento e espaço privilegiado de encontro e debate da oposição ao regime 

civil-militar.  

 Durante as décadas de 1960 e 1970, o movimento cineclubista foi marcado pelo 

diálogo político com a oposição feita pelos sindicatos, partidos clandestinos, 

associações e diretórios estudantis das universidades e faculdades por todo o país. As 

práticas desses grupos estavam ligadas a uma vontade de articulação, tanto de 

resistência à situação de repressão militar, quanto de promoção cultural. O movimento 

cineclubista passou a ter, desse modo, uma preocupação em promover uma atividade 

cultural fundamentada na conscientização de suas plateias. 

 Dito isto, ao mesmo tempo em que ocorria a efervescência na articulação 

cultural e política no movimento cineclubista, durante o período democrático de 1945 a 

1964, é levantada no país a questão da cultura popular através da experiência histórica 

concretizada na ação dos CPCs.  

Como se sabe, esses centros foram criados por artistas de distintas origens: 

teatro, música, cinema, literatura, artes plásticas etc., tendo como principais nomes o 

dramaturgo Oduvaldo Viana Filho, o Vianinha, o cineasta Leon Hirszman e o sociólogo 

Carlos Estevam Martins. Graças a uma afinidade com os projetos criados pela UNE, 

cujo principal objetivo era o de politizar o público universitário acerca dos problemas 

que atingiam a sociedade brasileira, os CPCs rapidamente se vincularam a esta entidade 

estudantil. 

 Nas atuações dos CPCs, é importante enfatizarmos que o conceito de cultura 

popular se confundia com a ideia de conscientização, significando uma função política 

dirigida em relação ao povo. E era exatamente isso que pretendia o CPC, realizar um 

trabalho que consistia ir em busca do povo e instruí-lo, no que diz respeito à realidade 

brasileira.  

A entidade acreditava que só através dessa nova consciência a população 

brasileira poderia lutar por um outro tipo de organização social. Assim o teatro, a 



132 
 

música, a literatura e outros meios artísticos foram utilizados para realizar essa 

mobilização popular. A arte não poderia romper diretamente com a hegemonia das 

classes economicamente superiores, mas poderia provocar uma mentalidade 

revolucionária, rompendo assim toda e qualquer forma de dominação
37

.  

A produção cinematográfica do CPC constituiu-se na realização pioneira de 

filmes autofinanciados, cujo objetivo era o de estabelecer um diálogo político com os 

espectadores populares, na tentativa de conscientizá-los para a luta de classes. Como 

primeiro projeto cinematográfico do CPC, foi proposta por Leon Hirszman a realização 

de um longa-metragem intitulado “Cinco vezes favela”
38

, composto por cinco curtas-

metragens, dirigidos por Joaquim Pedro de Andrade, Marcos Farias, Miguel Borges, 

Carlos Diegues e Leon Hirszman. De acordo com Reinaldo Cardenuto Filho (2008): 

  

“Os quatro jovens cineastas de classe média, influenciados pelas atividades 

cineclubistas cariocas, se sentiam artistas engajados com o dever de mediar 

um projeto nacional e popular: como conheciam a perversidade da estrutura 

capitalista, dos privilégios de uma classe social em oposição aos infortúnios 

das outras, deveriam transmitir essas informações essenciais às massas 

alienadas, em um processo de politização para o breve e definitivo 

enfrentamento destas com a burguesia” (CARDENUTO FILHO, 2008, p.77). 

 

 

 Apesar de ser considerado um marco no campo cinematográfico brasileiro, a 

produção “Cinco vezes favela” foi um fracasso de bilheteria nos cinemas, duramente 

rechaçado pela crítica de direita e, o que era o pior para o movimento do CPC, o filme 

não teria conseguido promover um diálogo com o povo. 

Outra obra a ser citada, que começou a ser realizada pelo CPC, mas que fora 

interrompida pelo golpe militar de 1964, é o longa-metragem “Cabra marcado para 

morrer”, de Eduardo Coutinho. Tratava-se de uma reconstituição ficcional, baseada na 

história real do assassinato de João Pedro Teixeira, líder de uma das Ligas Camponesas 

na Paraíba. Como nos mostram os livros de história do cinema brasileiro, o filme só 

                                                           
37

 Para um estudo mais amplo e aprofundado do movimento e o seu contexto político-cultural ver  

Impressões de viagem: CPC, vanguarda e desbunde (2000), São Paulo, Editora Brasiliense, Cultura e 

participação nos anos 60, 1980, São Paulo, Editora Brasiliense, ambos de Heloisa Buarque de Hollanda, 

e Em busca do povo brasileiro: artistas da revolução, do CPC à era da televisão, 2000, Rio de Janeiro, 

Editora Record, de Marcelo de Ridentti.  
38

 O filme “Cinco vezes favela”, produzido pelo CPC em 1961, inspirou o projeto “Cinco vezes favela, 

agora por nós mesmos”, lançado no mercado brasileiro em 2010. Passadas quatro décadas, "Cinco vezes 

favela, agora por nós mesmos" reúne jovens cineastas moradores de favelas do Rio de Janeiro, formados  

a partir de oficinas profissionalizantes de audiovisual, ministradas por grandes nomes do cinema 

brasileiro, como Nelson Pereira dos Santos, Ruy Guerra, Walter Lima Jr., Daniel Filho, Walter Salles, 

Fernando Meirelles, João Moreira Salles, dentre outros. O projeto apresenta cinco filmes de ficção, de 

cerca de 20 minutos cada um, sobre diferentes aspectos da vida em suas comunidades. 



133 
 

chegou a ser finalizado em 1984, com o processo de abertura política. Coutinho 

finalizou o filme e o transformou em um documentário ganhador de prêmios nacionais e 

internacionais, sendo considerado um dos melhores filmes brasileiros de todos os 

tempos.  

Mas como sugere Cardenuto Filho (2008), conhecer a produção cinematográfica 

do CPC é, do ponto de vista de uma política para as massas, conhecer a história de uma 

frustração. Entre interrupções de projetos e a circulação irrisória do filme “Cinco vezes 

favela”, este cinema não se realizou como militância ideológica em diálogo com a 

sociedade. Na verdade, “havia uma crença ingênua de que filmes um tanto improvisados 

e com severos limites orçamentários pudessem realmente provocar mudanças sociais e 

contribuir para uma revolução política de bases marxistas” (CARDENUTO FILHO, 

2008, p.96).  

 As ligações entre as propostas de cultura popular do CPC foram diretamente 

inspiradas pelas técnicas de disseminação de conteúdo político-revolucionário através 

do teatro, da música, das artes plásticas e do cinema utilizadas pelos bolcheviques, 

durante a revolução socialista de 1917. Além de condenar qualquer tipo de 

inventividade de linguagem ou estética que pudesse comprometer o entendimento da 

mensagem política, o projeto de cultura popular do CPC desconsiderava as 

manifestações originais do povo, entendidas apenas como um passatempo lúdico, sem 

caráter político.  

A opção por uma instrumentalização da linguagem artística em benefício da 

“comunicação direta com o povo” fez com que alguns artistas e cineastas se afastassem 

das atividades do CPC. A oposição estético-ideológica entre o CPC e a emergente 

militância por um Cinema Novo produziu uma acirrada discussão entre seus 

representantes, Carlos Estevam e Glauber Rocha, nas páginas do jornal O Manifesto
39

. 

 Ao utilizar a experiência do agitprop
40

 como referência de discurso e o conceito 

de cultura popular, que diminuía as manifestações tradicionais do povo, a produção 

cinematográfica do CPC, resumida na realização de “Cinco vezes Favela”, acabou por 

ocultar a diversidade das camadas populares para transformá-las em massa esquemática, 

cuja finalidade exclusiva é aspirar à revolução. O filme, dessa forma, acaba por refletir 

                                                           
39

 Para uma análise aprofundada deste episódio, consultar GALVÃO, Maria Rita e BERNARDET, Jean-

Claude. O nacional e o popular na cultura brasileira - Cinema: Repercussões em caixa de eco 

ideológica (1983), São Paulo, Brasiliense / Embrafilme.   
40

 Agitrop (agitação e propaganda). Palavra utilizada para expressar as técnicas de disseminação de 

conteúdo político-revolucionário, utilizadas pelos bolcheviques.  



134 
 

muito mais as idealizações de engajamento de seus realizadores, que se consideravam 

“porta-vozes” das aspirações nacionais, do que uma identidade popular verificável na 

realidade. 

Paralelamente à atuação do CPC e à crescente desigualdade social, os anos de 

1950, como afirmam Maria Rita Galvão e Jean-Claude Bernardet (1983, p.62), também 

são marcados pela influência do Neorrealismo italiano e pela preocupação crescente das 

elites culturais brasileiras com o cinema. Tais fatores levam a discussão sobre o cinema 

no Brasil a adquirir uma originalidade que não tinha na primeira metade do século e a se 

politizar fortemente (BERNARDET e GALVÃO, 1983). 

Articulados a tais fatores, polos divergentes no interior do cenário 

cinematográfico brasileiro lutavam por uma política de cinema e pela hegemonia no 

setor, onde é nítida a polarização de grupos em “cosmopolitas” e “nacionalistas”.  

Cineastas da ala nacionalista, a exemplo de Nelson Pereira dos Santos e Leon 

Hirszman, almejavam um cinema nacional que refletisse a realidade e os costumes da 

“nossa terra”, acusando os produtores da vertente cosmopolita, como Walter Hugo 

Khoury, de produzirem representações burguesas, desmoralizantes, falsas e humilhantes 

do povo, que serviria de disseminação das ideias “antinacionais” e “imperialistas” na 

nossa cultura. Diante desse cinema “alienado” e de “mau gosto”, os nacionalistas 

afirmavam que caberia aos cineastas, portanto, “formar e educar o povo”; função 

didática atribuída ao cinema, mas que se encontra, nesse período, inserido num debate 

mais amplo referente à responsabilidade social do artista. 

Nesse contexto, Nelson Pereira dos Santos afirmava que a arte não deveria estar 

destinada a seguir o nível das necessidades do povo; muito mais; ela deveria 

desenvolver seus gostos, elevar suas exigências, enriquecê-lo de ideias novas, levá-lo 

avante. Pensando na dimensão popular que deveria possuir o cinema, tornou-se comum 

a afirmação de que os filmes brasileiros deveriam representar nas telas a vida e os 

costumes do povo e da nossa terra (GALVÃO & BERNARDET, 1983, p. 74).  

Em contrapartida, assim como ocorreu com o filme Cinco vezes favela, Paulo 

Emilio Salles Gomes nos lembra que no engajamento nacionalista, “o antigo herói 

desocupado da chanchada foi suplantado pelo trabalhador, mas nos espetáculos 

cinematográficos que essas fitas proporcionavam, ‘os ocupados’ estavam muito mais 

presentes na tela do que nas salas” (GOMES, 1980, p. 93). 

Na trilha dessa crítica, que indica a falta de um diálogo mais substantivo do 

cinema engajado com o público brasileiro, muitos serão os cineastas e intelectuais que 



135 
 

irão questionar e afirmar a necessidade de uma forma cinematográfica que fosse capaz 

de comunicar-se com o povo através dos seus próprios códigos. Tal questão, é preciso 

salientar, tem atravessado inúmeras expressões e movimentos artísticos brasileiros.  

Por outro lado, o Cinema Novo, segundo Raquel Gerber (1995), não consistiu 

em um movimento homogêneo, mas amplo, lançando como reflexões principais a 

discussão em torno da cultura nacional como colonizada e da linguagem audiovisual 

sobre a mente do “homem brasileiro”, em um período fortemente marcado pelo 

nacionalismo.  

Assumindo uma posição política de negação ao desenvolvimentismo econômico 

e à presença do cinema estrangeiro no mercado brasileiro, que ocupava na década de 

1950, 90% do tempo de projeção, o Cinema Novo foi fruto da ideologia nacionalista no 

Brasil. Também contribuiu para a sua formação a emergência dos primeiros conceitos 

de subdesenvolvimento do ponto de vista de uma análise econômica do país, como as 

realizadas por Celso Furtado, Caio Prado, além das discussões sobre o respectivo 

ideário de engajamento político do artista e intelectual (GERBER, 1995, p. 17). 

Nesse horizonte, o Cinema Novo propõe uma estética da fome, realizada com 

baixos custos, mesclando neorrealismo e experimentação eisensteiniana. A respeito da 

relação entre o Cinema Novo e o questionamento em torno do tema do 

subdesenvolvimento, Paulo Emilio Salles Gomes afirma que “em cinema o 

subdesenvolvimento não é uma etapa, mas um estado. Logo, o cinema seria incapaz de 

encontrar dentro de si próprio energias que lhe permitam escapar à condenação do 

subdesenvolvimento, mesmo quando uma conjuntura particularmente favorável suscita 

uma expansão na fabricação de filmes” (GOMES, 1980, p. 85). 

Além disso, influenciado pelo pensamento pós-colonial de Frantz Fanon, o 

Cinema Novo se desenvolveu dentro de um contexto marcado pela busca de alternativas 

ao estado de colonização dos países chamados do “Terceiro mundo”, frente aos 

produtos estrangeiros. Tal projeto foi compartilhado por outros cineastas e teóricos 

latino-americanos, como Fernando Solanas e Octavio Getino na Argentina e Jorge 

Sanjinés na Bolívia, que logo seriam reconhecidos como produtores de um “Terceiro 

Cinema”, "cujo projeto ideológico e estético reconheceria nos seus esforços 

antiimperialistas, a manifestação cultural, artística e científica mais importante da nossa 

época" (SHOHAT e STAM, 2005, p. 59).  

O Cinema Novo objetivava levar a cultura popular para as telas como forma de 

engajamento político, sem, com isso, abdicar da experimentação.  De acordo com Ismail 



136 
 

Xavier (2001), a questão do nacional-popular se fez presente de diferentes formas no 

Cinema Novo, que muitas vezes se mostrou ambíguo ao tratar temas como o futebol, a 

religião e as festas populares. Havia de um lado, a ideia de que certas práticas 

tipicamente nacionais eram formas de alienação; de outro, havia certo zelo por estas 

mesmas práticas culturais que derivava de uma vivência direta destes traços de cultura, 

e, por outro, da falta de confiança no processo de modernização técnico-econômica que 

estava acontecendo (XAVIER, 2001, p. 21).  

De um lado, o cinema brasileiro moderno não aderiu a ufanismos tecno-

industriais que marcaram certas atitudes da vanguarda em outras linguagens artísticas; 

“mas raramente o Cinema Novo e muito menos o Cinema Marginal, em sua 

iconoclastia, apresentaram aqueles traços conservadores de idealização de um passado 

pré-industrial tomados como essência, como ‘origem mítica da nação’” (XAVIER, 

2001, p. 21).  

Ismail Xavier afirma que os idealizadores do Cinema Novo, mesmo levando em 

consideração a ala mais nacionalista, procuraram evitar que a crítica ao mito do 

progresso se desdobrasse numa hipótese de retorno a um estado de pureza mais nacional 

do que “o mundo contaminado do presente”. Concluindo, Xavier (2001) sugere que tal 

mito de estado de pureza perdido no passado “foi sempre mais a gosto de uma 

oligarquia para a qual a cultura é patrimônio a preservar, enquanto o cinema dos anos 

1960 e 1970 tendeu, não sem atropelos e construções míticas, a pensar a memória e a 

cultura como mediação, trabalhando a ideia de uma nova consciência nacional a 

construir” (XAVIER, 2001, p. 22). 

Dentre os precursores do Cinema Novo que mais tiveram repercussão neste 

cenário, há de se destacar o trabalho de Nelson Pereira dos Santos, por ter sido aquele 

que mais recorreu aos espaços populares como estratégia discursiva de aproximação 

com o público. Antes do projeto cinematográfico do CPC, Rio 40 graus (1955) e Rio 

Zona Norte (1957) foram os primeiros filmes de ampla divulgação a tematizarem a 

favela e periferias urbanas como ator social.  

Pela primeira vez, filmes nacionais de ampla divulgação teriam rompido com 

um tipo de estética e de abordagem social que vinha imperando desde as chanchadas e o 

os filmes da Vera Cruz. Como nos lembra Mirian Rossini (2003), a favela, que é 

introduzida nas sequências iniciais de Rio 40 graus, por exemplo, apresenta o outro lado 

do cartão postal do Rio de Janeiro, pois mostra pela primeira vez um lado do Brasil que 

sempre ficou oculto: o da pobreza, o da contravenção.  



137 
 

Sob esse ponto de vista, as periferias urbanas nas produções precursoras do 

Cinema Novo aparecem como o lugar da pobreza, habitada por trabalhadores cujos 

salários não são suficientes para morar em outro lugar. Ao mesmo tempo, elas são o 

lugar da família, da amizade, onde os vizinhos apoiam uns aos outros em seus afazeres e 

sofrimentos. De maneira geral, Nelson preza por aspectos da nossa cultura popular, 

como o futebol, elementos da comédia, o carnaval e o samba; trazendo para seus filmes 

imagens do morro, dos pivetes vendedores de amendoim, de sambistas famosos como 

Zé Kéti, entre outros. 

 Levando a cultura popular para as telas, acreditava-se, portanto, que haveria 

uma maior aceitação do filme pelo público. Mas não se tratava de uma simples 

“transposição” da cultura popular para as telas.  Era preciso reelaborar criticamente 

esses elementos com vistas à “conscientização do público”. Para isso, era necessário 

também a pesquisa de uma linguagem popular que fosse ao mesmo tempo política, ou 

seja, que possuísse o caráter de denúncia social, ao inserir conteúdos e reflexão política 

nos contos, mitos e manifestações da cultura popular. 

Ajustando modelos e linguagens cinematográficas europeias à realidade 

brasileira e às necessidades urgentes do nosso cinema naquele período, Nelson Pereira 

dos Santos, assim como outros cinemanovistas, percebiam no mundo rural e nos 

subúrbios o “autêntico Brasil”, o lócus a ser investigado e representado nas telas. 

Segundo Maria Rita Galvão e Jean-Claude Bernardet (1983, p. 221), com o Cinema 

Novo, desligam-se as ideias – adotadas pelo Cine arte desde os anos 20 e encampadas 

pelo cinema industrial paulista dos anos 50 – da associação entre o mundo urbano e a 

beleza, harmonia e civilização.  

O Cinema Novo, desse modo, irá focalizar nas cidades os pontos de atrito entre 

riqueza e miséria, e as contradições de toda ordem que implica a existência humana nas 

grandes cidades brasileiras, percebendo as favelas e os subúrbios como maiores 

representantes dessas tensões e nos bolsões de pobreza que permeiam os centros 

urbanos um prolongamento do mundo rural, “autenticamente brasileiro”, ou seja, do 

universo cultural sertanejo de onde provem a maioria dos imigrantes nordestinos que 

povoam as grandes metrópoles nacionais.  

Por outro lado, distante do realismo cru e desconfortável da adaptação de Vidas 

secas, também realizada por ele, o cotidiano do morador de favela em Rio 40 graus e 

Rio Zona Norte é trabalhado com elementos que mesclam realismo e comédia. O tema 

da violência, por sua vez, não chega a ser nem romantizada, nem folclorizada.  Mas em 



138 
 

termos geopolíticos, a favela aparece como objeto de um discurso que tende a perceber 

a cidade como partida em blocos monolíticos, numa visão dualista que faz eco às 

representações da época. A complexidade e fragmentação urbana são obscurecidas por 

esse discurso e só num segundo momento do movimento, veremos os cineastas 

voltarem para uma análise da sua classe social e seus respectivos problemas.   

Essa fragmentação urbana ganhou as telas do cinema a partir da contribuição 

neo-antropofágica, onde podemos citar o filme de Rogerio Sganzerla, O bandido da luz 

vermelha, de 1968. Marcado pelo imperativo “seja marginal, seja herói”, o filme de 

Sganzerla capta a fragmentação da cidade, a desestruturação do eu diante da sociedade, 

a descontinuidade histórica e o diálogo com os veículos de comunicação de massa. O 

diálogo que o cineasta buscou com o público, expressa uma maior aproximação com a 

política cultural tropicalista e oswaldiana que àquela idealizada pelo CPC.  

A tematização da marginalidade, do “submundo” da cidade, operada pelas 

estratégias narrativas e discursivas de O bandido da luz vermelha não recai em 

dualismos fechados, monolíticos. Nele, a complexidade urbana é representada a partir 

das suas ruínas, da sua indecibilidade. Não há um arquétipo de “povo” a ser idealizado 

ou conscientizado.  

Paralelamente ao clima de “neo-antropofagia”, a chamada “revolução dos 

costumes” ou os movimentos “liberacionistas” ganhavam repercussão entre os jovens 

dos setores médios.  Ao longo da década de 70, o cinema nacional assiste a uma rápida 

substituição das temáticas políticas e sociais pelos dramas de família e questões da vida 

privada.  

Isso acontecia concomitantemente à consolidação da nossa Indústria Cultural, que 

com a difusão da imagem eletrônica televisiva, veio transformar também as relações da 

comunicação audiovisual até então conhecidas. Como nos mostra Roy Armes (1999), a 

televisão foi o maior veículo de expansão da comunicação audiovisual na vida das 

sociedades modernas. O autor nos informa que a decisão de construir um sistema de 

transmissão em massa, ao invés de perpetuar o esquema de entretenimento proposto 

pelo cinema, adveio principalmente dos fabricantes de equipamentos televisivos, que 

tinham interesse nos lucro da venda dos receptores (ARMES, 1999, p.73).  

Armes também adiciona a esse fator a grande atração que os anunciantes 

enxergaram na possibilidade de entregar sua publicidade dentro das casas dos 

consumidores, o que não era possível com os espetáculos tradicionais do século XIX e 

início do XX, como o cinema. Essa relação íntima com a publicidade é claramente 



139 
 

visível na televisão brasileira, que construiu suas práticas em concordância com o 

modelo comercial de televisão dos Estados Unidos e em oposição aos modelos de 

televisão pública e estatal adotados na Europa. É nessa direção que, a partir da década 

de 60, a televisão no Brasil deixa de ser somente um “brinquedo da elite” (SODRÉ, 

1999, p.95), para, com o desenvolvimento da indústria eletrônica, entrar definitivamente 

nos lares da classe média, conseguindo chegar até as classes mais pobres do país.  

Nesse período, chega ao sistema de produção televisiva o videoteipe, tecnologia 

de armazenamento de imagens e sons em fitas magnéticas. O vídeo, surgido 

inicialmente como mais um avanço tecnológico, “uma substância neutra de gravação 

que oferecia tão somente maior flexibilidade à produção televisiva” (ARMES, 1999, p. 

139), iria alterar profundamente a linguagem audiovisual e seus modos de produção, 

através de um sistema próprio de realização e veiculação audiovisual, desvinculado da 

TV. 

O que nos interessa nesse momento, portanto, é constatar que paralelamente à 

difusão dessa produção televisa, encontramos um outro movimento que contribuirá para 

a emergência das experiências populares em audiovisual no país. Estamos nos referindo 

ao chamado vídeo militante, da década de 1960, debatido em países como França, Itália 

e Canadá e que rapidamente ganhará o estatuto de “vídeo popular” no Brasil.   

 

 

4.2 Do Vídeo militante à Educomunicação  

 

 

No trabalho de Fernando Santoro, intitulado A imagem nas mãos: o vídeo 

popular no Brasil (1989), encontramos uma declaração do cineasta Jean-Luc Godard 

sobre o cinema político, no contexto dos anos 1960. A declaração pode ser considerada 

um dos marcos no questionamento em torno do poder de representação do artista-

cineasta, colocando por terra o ideário de “conscientização do povo”, que encontramos 

em movimentos como o CPC. Afirmou Godard: “Quero dizer ao público, inicialmente, 

que ele não possui esse instrumento de comunicação – ainda nas mãos dos ‘notáveis’ –, 

mas que poderá servir-se dele se lhes derem oportunidade para dizer e ver o que quiser, 

e como quiser” (GODARD, Apud, SANTORO, 1989, p. 22). 

Outra importante declaração de Godard destacada por Santoro (1989) aconteceu 

em 1969, na Universidade de Vincennes, na qual o cineasta ofereceu um equipamento 



140 
 

de vídeo aos estudantes, propondo que estes “tomassem em mãos um dos instrumentos 

do poder” (SANTORO, 1989, p.22). Tais declarações, vindas de um dos expoentes da 

nouvelle vague, deflagraram uma série de discussões, nas quais o vídeo era colocado de 

maneira oposta à TV de massa. 

 O valor mais acessível dos equipamentos audiovisuais é visto como uma 

possibilidade de participar da comunicação audiovisual ocupando um espaço além do de 

espectador. “A comunicação audiovisual, assim, deixaria de ser um processo cuja 

emissão é exclusiva dos grandes estúdios cinematográficos e emissoras de TV e se 

tornaria potencialmente disponível para a população em geral” (SANTORO, 1989, 

p.19). 

Para os idealizadores do até então chamado “vídeo militante”, pessoas deveriam 

ter os equipamentos do audiovisual “nas mãos”. O vídeo é eleito, pois permite, em tese, 

que qualquer um faça televisão fora das emissoras de TV, alinhando-se assim ao 

discurso emergente em maio de 1968, da consciência do papel dos meios de 

comunicação no condicionamento ideológico, evidenciados em pichações na cidade de 

Paris como: ‘Attention, la radio ment’ e ‘Fermez la télé, ouvrez les yeux’. (SANTORO, 

1989, p.22) 

A partir da década de 1970, o entendimento do “vídeo militante” enquanto um 

tipo de trabalho que se opunha à produção massiva identificada na televisão ganha uma 

nova perspectiva, a ideia de “contrainformação”. Ou seja, o vídeo militante teria que 

interferir na prática dos meios de comunicação de massa com outro tipo de informação, 

que viesse a preencher a lacuna deixada por esses meios pela omissão ou tratamento 

superficial de temas que questionem as relações de poder estabelecidas (SANTORO, 

1989). 

Contrainformação consiste em um dos aspectos do vídeo militante que, junto à 

participação popular, teriam sustentado a concepção das experiências de televisão 

comunitárias na França e no Canadá, numa tentativa de recriar a noção de 

“comunidade” por meio de um dispositivo eletrônico. “A praça pública passa a ser 

eletrônica e o encontro com os vizinhos não se dá mais nas ruas, mas via depoimentos e 

participação em programas de TV locais” (SANTORO, 1989, p.24). 

Com base em algumas experiências, o autor qualifica, por outro lado, que seria 

difícil acreditar que “as emissões televisivas de caráter comunitário, por si só, fossem 

capazes de formar uma comunidade, como também é ilusório pensar que esses novos 

instrumentos em mãos de grupos isolados, sem estarem a serviço de um movimento 



141 
 

social determinado que justifique sua utilização, possam ser eficazes” (SANTORO, 

1989, p.26). 

 Esta constatação levou a uma diminuição no entusiasmo pelo vídeo militante, 

gerando uma redução da utilização do vídeo, no que diz respeito a um uso do meio com 

vistas a uma transformação social, a um grupo de videoartistas e videoanimadores 

solitários. Com isso, evidenciou-se a frágil relação entre o uso da tecnologia do vídeo e 

os movimentos sociais.  

A proposta do vídeo militante só foi restabelecida, na década de 1980, pelos 

líderes do movimento do vídeo popular na América Latina, no intuito de construir uma 

prática distinta das experiências europeias, mas que continuava se apropriando das 

características mais marcantes do vídeo militante, como a contrainformação e, 

sobretudo, a questão da participação. 

De acordo com as observações de Santoro (1989), o vídeo popular na América 

Latina desenvolve, a partir da década de 1980, uma trajetória própria, construindo aqui 

um quadro mais dinâmico do que o observado na Europa. Neste contexto, o vídeo é 

incorporado como mais um instrumento de comunicação pelos movimentos sociais 

populares. Com o relativo abrandamento das restrições políticas por parte do Estado 

neste período, há uma intensificação das manifestações de comunicação ao nível das 

bases sociais. Tais experiências passam a ser chamadas pelos comunicólogos como 

“comunicação popular”.  

Os estudos nessa área foram iniciados nesse mesmo período, a partir de uma 

necessidade concreta da academia em dialogar com essas práticas comunicacionais. O 

levantamento feito por Cicília Peruzzo (1998; 2006) é bastante interessante para 

compreendermos as bases da comunicação popular. 

 Segundo a autora (1998), a comunicação popular normalmente está vinculada à 

prática de movimentos coletivos, retratando momentos de um processo democrático 

inerente aos tipos, às formas e aos conteúdos dos veículos. “Nesse patamar, a ‘nova’ 

comunicação representa um grito, antes sufocado, de denúncia e reivindicação por 

transformações, exteriorizado, sobretudo, em pequenos jornais, boletins, alto-falantes, 

teatro, folhetos, volantes, vídeos, audiovisuais, faixas, cartazes, pôsteres, cartilhas, etc” 

(PERUZZO, 1998, p. 125). 

A comunicação popular, por estar diretamente relacionada aos movimentos 

sociais, tem como característica essencial a participação popular voltada para uma 

mudança social. Além dessa característica, Peruzzo identifica a comunicação popular 



142 
 

como um instrumento das classes subalternizadas, constituído enquanto expressão de 

um processo de luta, ou seja, um “meio de conscientização, mobilização, educação 

política, informação e manifestação cultural do povo” (PERUZZO, 1998, p.125), tendo 

este como protagonista e criador de um conteúdo crítico-emancipador, em um contexto 

de participação democrática.  

Por outro lado, como uma realização da sociedade civil, que se constitui 

historicamente, “é capaz de sofrer as metamorfoses que o contexto lhe impõe, admitindo 

o pluralismo e ocupando novos espaços ou incorporando canais de rádio e televisão e 

outras tecnologias de comunicação, como as redes virtuais (Internet, etc.)” (PERUZZO, 

1998, p. 120).  

As TVs comunitárias, por sua vez, surgem no mesmo contexto do vídeo popular, 

caracterizadas pela produção de vídeos educativo-culturais, que eram exibidos em 

circuito fechado ou em praça pública, destinados à recepção coletiva (PERUZZO, 

2004).  No conjunto dessas experiências, através da participação popular no processo de 

produção dos audiovisuais, almejava-se desmistificar a televisão, discutir assuntos 

contundentes de interesse público aos grupos locais e motivar o envolvimento das 

pessoas na democratização dos meios de comunicação de massa através da apropriação 

pública das tecnologias da informação. 

Não resta dúvida de que o movimento do vídeo popular defendia, da mesma 

forma que o vídeo militante, a participação direta no sentido de que a câmera deveria 

estar nas mãos das pessoas para que elas próprias pudessem tomar as suas imagens do 

mundo. Por outro lado, pesquisadores como Henrique Luiz Oliveira (2001), Clarisse 

Alvarenga (2004) e Ester Fér (2009) chamam atenção para o fato de os vídeos da 

Associação Brasileira do Vídeo Popular não seguirem o mesmo caminho que o discurso 

levantado nos documentos internos da associação.  

Segundo o levantamento realizado por esses pesquisadores, embora a 

participação ativa dos grupos no processo de produção fosse enfatizada nas discussões 

registradas em documentos internos, essa participação não se torna visível nos vídeos. 

De maneira geral, havia na produção uma disparidade entre o conceito de vídeo popular, 

que acentuava a participação das comunidades no processo de produção dos vídeos, e a 

efetiva realização dessa proposta. 

Além de constatarem a ausência de uma participação efetiva dos grupos sociais 

no processo de produção dos vídeos, algumas dessas pesquisas apontam para o 

enfraquecimento dessa produção devido aos conflitos encontrados entre os produtores e 



143 
 

as lideranças dos movimentos sociais em relação aos vídeos produzidos por eles. 

Santoro (1989), por exemplo, cita também a difícil relação entre a dinâmica própria dos 

movimentos populares e as atividades de realização do vídeo. 

Havia ainda diversas críticas em relação às demandas que os movimentos sociais 

imprimiam ao vídeo popular. Ao que parece, eram sempre urgentes e pragmáticas, não 

dando chances aos realizadores de elaborar questões de linguagem, ou mesmo propor 

suas próprias questões sobre a realidade. Além disso, a abordagem dos temas propostos 

“seguia um viés unidirecional, maniqueísta, que os trabalhos em vídeo acabaram 

assimilando fortemente. O movimento de vídeo popular foi assim, perdendo forças, até 

deixar de existir enquanto movimento organizado em 1995”. (FÉR, 2009).  

Conforme Peruzzo (2006), se nos anos de 1970, 1980 e parte dos 90 uma espécie 

de “contracomunicação” ou “contrainformação” aparecia preponderantemente no 

âmbito dos movimentos populares (das organizações de base, da imprensa alternativa, 

da oposição sindical metalúrgica, de ONGs, de setores progressistas da igreja católica, 

ou realizada por militantes articulados em núcleos de produção audiovisual), a partir dos 

últimos anos emergem experiências comunicacionais mais diversas, incluindo as do tipo 

popular tradicional (hoje mais conhecidas como comunitárias e que se baseiam em 

premissas de cunho coletivo) e outras realizadas por associações, grupos ou até por 

pessoas autonomamente. 

 Nesse contexto, a autora sugere que aquele caráter mais combativo das 

comunicações populares, no seu sentido político-ideológico, de contestação e projeto de 

sociedade, foi substituído gradativamente por discursos e experiências mais plurais (no 

nível do tratamento da informação, abertura à negociação) e incorporando o lúdico, a 

cultura e o divertimento com mais desenvoltura, o que não significa dizer que a 

combatividade tenha desaparecido.  

É preciso levar em consideração principalmente a apropriação de novas 

tecnologias da comunicação e incorporação da noção do acesso à comunicação como 

direito humano. Todo esse processo refere-se, portanto, a pontos de passagem e de 

convergência entre a comunicação popular e a alternativa, propriamente dita, e a 

comunicação comunitária, “que extrapola a dos movimentos populares, embora 

continue em muitos casos a se configurar como tal ou a representar um canal de 

comunicação destes movimentos, ou, no mínimo, a ter vínculos orgânicos com os 

mesmos” (PERUZZO, 2006, p. 5-7). Ao descrever a chamada comunicação 

comunitária, Peruzzo afirma:  



144 
 

“A comunicação comunitária – que por vezes é denominada de popular, 

alternativa ou participativa – se caracteriza por processos de comunicação 

baseados em princípios públicos, tais como não ter fins lucrativos, propiciar a 

participação ativa da população, ter propriedade coletiva e difundir conteúdos 

com a finalidade de desenvolver a educação, a cultura e ampliar a cidadania. 

(...) Em última instância, realiza-se o direito à comunicação na perspectiva do 

acesso aos canais para se comunicar. Trata-se não apenas do direito do 

cidadão à informação, enquanto receptor – tão presente quando se fala em 

grande mídia –, mas do direito ao acesso aos meios de comunicação na 

condição de emissor e difusor de conteúdos” (2006,  p. 10-11). 

 

Interessante notar como esta terminologia se torna hegemônica, articulando entre 

si diferentes experiências, todas elas reconhecidas como comunicação comunitária. 

Articulando um discurso de enfrentamento às lógicas da Indústria Cultural e da 

concentração dos meios de comunicação de massa, além da racionalidade instrumental, 

do individualismo e fragmentação do “agir em sociedade”, típicos de uma sociabilidade 

moderna, a comunicação comunitária fundamenta-se em um “agir em comunidade”. A 

predominância das reflexões em torno do modelo de comunicação comunitária, nesse 

momento, acompanha a retomada do próprio conceito de comunidade ocorrida na teoria 

sociológica. Hoje, a noção de comunicação comunitária coaduna-se com as orientações 

encampadas por programas e ações como o Cultura Viva e os Pontos de Cultura, vistas 

anteriormente.   

Durante as décadas de 1980 e 90, houve uma produção intensa por parte de TVs 

alternativas e comunitárias ligadas a projetos sociais e organizações não 

governamentais. Experiências como a TV Viva, a TV dos Trabalhadores, o Centro de 

Criação de Imagem Popular (CECIP), a TV Rocinha, entre outras, recebiam 

financiamento através de cooperações internacionais, verba que aos poucos foi sendo 

suprimida, sob a alegação de que a democracia já se consolidara no Brasil. Além disso, 

as grandes emissoras de TV aos poucos passaram a dar mais espaço a temas sociais. 

Esse novo cenário, que se estabeleceu nos anos 90, teria levado as produtoras de vídeo 

popular a modificarem suas estratégias de comunicação e de “auto sustentabilidade” 

(FECHINE, 2007). 

Somam-se a essas experiências a emergência de um fenômeno que Ella Shohat e 

Robert Stam (2006) denominaram de “Quarto cinema” e que vem ganhando cada vez 

mais espaço, em várias partes do globo. Trata-se da utilização do audiovisual por 

populações que estão à margem de um universo que ficou conhecido como “Terceiro 

mundo”. São povos que “raramente aparecem no mapa global e nem sequer são 

identificados com os nomes que eles próprios escolheram para si: ‘rebeldes’, 



145 
 

‘guerrilheiros’ ou ‘separatistas’ envolvidos em ‘guerras civis’” (SHOHAT e STAM, 

2006, p. 65). O exemplo de maior destaque, sem dúvida, é o da comunidade Zapatista, 

cuja produção deixou de se restringir aos limites de Chiapas e ganhou visibilidade no 

mundo todo.  

O Quarto cinema, de maneira geral, é realizado por comunidades indígenas, 

quilombolas, entre outras que praticam a posse comum da terra e a produção 

cooperativa. Tal fenômeno coaduna-se com a proposta do vídeo militante dos artistas 

cineastas de maio de 1968, mas guarda diferenças que devem ser ressaltadas, porque 

encontra seu embasamento político-filosófico no pensamento pós-colonial, de radical 

questionamento aos códigos e imagens produzidas por um “eurocentro”.  

No Brasil, podemos inferir que o Quarto cinema possui suas origens em filmes 

como Congo (1977) de Arthur Omar, que ridicularizou a própria ideia de que um 

cineasta branco fosse capaz de dizer algo significativo sobre a cultura indígena ou 

africana no Brasil. Cineastas como Andrea Tonacci, por exemplo, “cediam a câmera 

para o ‘Outro’ a fim de possibilitar uma ‘conversa’ de mão dupla entre os brasileiros 

urbanos e os grupos nativos” (SHOHAT e STAM, 2006, p. 69).  

A questão a ser debatida aqui não é mais como representar esses grupos, 

pergunta que permeava a intelectualidade do CPC, mas como colaborar com esse Outro 

em um espaço comum.  O objetivo, portanto, recai na garantia da participação efetiva 

daquelas comunidades em todas as fases da produção. Isso tem acontecido, por 

exemplo, na chamada mídia indígena. No universo dessa mídia, os produtores são 

também os espectadores, ao lado de outras comunidades vizinhas. Esse fenômeno tem 

acontecido já há pelo menos três décadas em países como Estados Unidos, Brasil e 

Austrália.  

A busca de Frantz Fanon em descrever o mundo moderno visto pela perspectiva 

do negro e do colonizado servirá de inspiração seja para o projeto político do Cinema 

Novo, seja para os primeiros cineastas dispostos a garantir a participação do 

subalternizado na realização de um Quarto cinema. Isso porque o pensamento pós-

colonial vem propor uma revisão e deslocamento discursivo das representações 

hegemônicas, bem como uma descolonização da mente.  

Com o objetivo de assumir uma postura crítica frente às concepções dominantes 

de modernidade, teóricos pós-coloniais argumentam que as sociedades “periféricas” ou 

“ex-colônias”, bem como as reivindicações e experiências vivenciadas por minorias 



146 
 

sociais, continuam sendo tratadas a partir de suas relações de funcionalidade, 

semelhança ou divergência com aquilo que se definiu como "centro". 

Mas Shohat e Stam sugerem que se o Quarto cinema, por um lado, constitui um 

veículo poderoso para comunidades que lutam contra a expulsão geográfica, a 

deterioração econômica e ecológica e o aniquilamento cultural (SHOHAT e STAM, 

2006), por outro lado, ele reserva uma relação ambígua com o pensamento pós-colonial.  

Eles afirmam que enquanto os povos do Quarto Mundo enfatizam o discurso 

sobre direitos territoriais, a relação simbiótica entre natureza e a resistência ativa às 

incursões coloniais, o pensamento pós-colonial enfatiza a desterritorialização e o 

processo de construção do nacionalismo e das fronteiras nacionais. Isso porque o pós-

colonial é associado não apenas aos países do Terceiro Mundo, que conquistaram sua 

independência após a Segunda Guerra Mundial, mas também à presença diaspórica 

deste mesmo Terceiro Mundo no interior das metrópoles dos países “centrais” 

(SHOHAT e STAM, 2006, p. 74).  

 Finalizando nossa breve exposição acerca do Quarto cinema, é importante 

lembrar que, embora tais esforços, às vezes, sejam patrocinados por governos liberais 

ou grupos de apoio internacional, eles ainda são restritos, tem pequena escala e baixo 

orçamento:  

 

“Os cineastas indígenas tem que lidar com o que Ginsburg chama de ‘dilema 

faustiano’: se, por um lado, utilizam as novas tecnologias para sua afirmação 

cultural, por outro, disseminam uma tecnologia que pode no futuro contribuir 

para sua própria desintegração (...) Ao mesmo tempo, a mídia indígena não 

deve ser vista como uma resolução mágica, seja dos problemas concretos das 

populações nativas, seja das aporias da antropologia. Tal trabalho pode tanto 

provocar controvérsias entre diferentes grupos dos povos nativos quanto ser 

apropriado pelos meios de comunicação internacionais como símbolo 

simplista das ironias da era pós-moderna” (SHOHAT e STAM, 2006, p. 71).  

 

 Em Pernambuco, dentre as experiências mais bem sucedidas, podemos citar o 

Vídeo nas aldeias. Criado em 1986, Vídeo nas Aldeias (VNA) é um projeto precursor 

na área de produção audiovisual indígena no Brasil. O objetivo do projeto tem sido, 

desde o início, apoiar as lutas dos povos indígenas para fortalecer suas identidades e 

seus patrimônios territoriais e culturais, por meio de recursos audiovisuais e de uma 

produção compartilhada com os povos indígenas com os quais o VNA trabalha.  

O VNA surgiu dentro das atividades da ONG Centro de Trabalho Indigenista, 

como um experimento realizado por Vincent Carelli entre os índios Nambiquara. De 

acordo com o texto de divulgação do movimento, o ato de filmá-los e deixá-los assistir 



147 
 

o material filmado, foi gerando uma mobilização coletiva. Diante do potencial que o 

instrumento apresentava, esta experiência foi sendo levada a outros grupos, e gerando 

uma série de produções sobre como cada povo incorporava o vídeo de uma maneira 

particular. 

O VNA foi criando uma rede de distribuição dos vídeos que iam produzindo. Foi 

se desenvolvendo e gerando novas experiências, como promover o encontro na vida real 

dos povos que tinham se conhecido através do vídeo, “ficcionar” seus mitos, etc. 

Rapidamente, o VNA foi se tornando cada vez mais um centro de produção de vídeos e 

uma escola de formação audiovisual para povos indígenas
41

. 

Outro elemento importante para a renovação das experiências populares em 

audiovisual nos últimos anos tem sido o imbricamento entre as novas tecnologias 

digitais e o campo da educação. Muitos são os trabalhadores da área da educação que 

percebem no audiovisual e na Internet aliados didáticos dentro e fora da sala de aula. 

Nesse contexto, não podemos esquecer a emergência da Educomunicação, que surge 

como um campo de pesquisa, reflexão e intervenção social. A partir desse novo campo, 

busca-se compreender, sobretudo, as inter-relações dos mais diversos tipos de 

conhecimento que se fundem nos campos da educação e da comunicação.  

O argumento central da Educomunicação sugere que a educação formal não 

conseguiu acompanhar a aceleração tecnológica e a crescente influência dos meios de 

comunicação, o que gerou um descompasso entre ambas as áreas. Sua proposta central 

repousa na utilização dos mais diversos meios e suportes da comunicação voltada para a 

uma “educação cidadã”. 

  A concepção de intervenção social, nesse contexto, está ancorada num conjunto 

de ações destinadas a integrar às práticas educativas o estudo sistemático dos sistemas 

de comunicação; a criar e fortalecer ecossistemas comunicativos em espaços educativos, 

fortalecendo sempre ambientes abertos e democráticos. Trata-se, portanto, de um novo 

campo de reflexão e atuação que pretende ser transdisciplinar e interdiscursivo 

(SOARES, 1999).  

 Tais reflexões são importantes na medida em que alguns dos sentidos e discursos 

em circulação no Festival Audiovisual Visões Periféricas ressaltam o investimento 

                                                           
41

 O leitor poderá encontrar outras informações sobre o Vídeo nas Aldeias no endereço: 

www.videonasaldeias.org.br 

 

http://www.videonasaldeias.org.br/


148 
 

simbólico no imbricamento entre educação e as novas tecnologias, na construção de um 

espaço de compartilhamento que alie técnica e conhecimento.  

Além dos aspectos político-discursivos mencionados até então, as renovações no 

campo das experiências populares em audiovisual têm sido possível graças ao processo 

de barateamento e de miniaturização da tecnologia audiovisual. A partir dos anos 1970, 

adotamos o modelo das redes telemáticas e todo um conjunto de tecnologias da 

informação e da comunicação, resultante da junção entre os recursos das 

telecomunicações (telefonia, satélite, cabo, fibras ópticas, etc.) e da informática 

(computadores, softwares e sistemas de redes). Essa junção possibilitou o 

processamento, a compressão, o armazenamento e a comunicação de grandes 

quantidades de dados (nos formatos texto, imagem e som), em curto prazo de tempo, 

entre usuários localizados em qualquer ponto do planeta (FÉR, 2009). 

Tal avanço tecnológico desencadeou o processo de digitalização dos conteúdos 

audiovisuais, até então encontrados em formatos analógicos (película e fitas 

magnéticas), potencializando, através da popularização do computador e dos celulares, a 

presença do audiovisual nas trocas informacionais e simbólicas em todas as camadas da 

sociedade.  

 

 

4.3 Cultura Digital e poder público: políticas de inclusão ou de democratização?   

 

 

A revolução tecnológica digital começou a adentrar a indústria de equipamentos 

audiovisuais a partir dos anos 1980. Em contrapartida, seus efeitos só começaram a ser 

experimentados nas práticas de produção, distribuição e exibição em larga escala em 

meados da década seguinte, com a comercialização de câmeras digitais de pequeno 

porte (mini-DV), aparelhos leitores e gravadores de DVD.  

Como bem nos lembra Ester Fér (2009), na esfera da produção cinematográfica, 

uma das primeiras aplicações para a nova tecnologia digital, que veio propor um novo 

entendimento da realização audiovisual, pode ser encontrada no Movimento Dogma 95. 

Manifesto escrito pelos cineastas dinamarqueses Thomas Vinterberg e Lars Von Trier, o 

Dogma 95 pregava a utilização da tecnologia digital para, no lugar de produzir ilusões 

através dos efeitos digitais, realizarem um cinema mais realista (FÉR, 2009, p. 85). 



149 
 

O Dogma 95 foi motivado por questões ideológicas, no sentido de reascender 

uma resistência da criatividade acima da técnica. Seus filmes de longa-metragem 

lançados internacionalmente possuíam um orçamento irrisório em comparação com os 

padrões de Hollywood, e repercutiram por todo o mundo como uma possibilidade de 

fazer cinema de extrema qualidade com uma tecnologia mais acessível (FÉR, 2009, p. 

85). 

Para a cinematografia brasileira, o uso da tecnologia digital em movimentos 

como o do Dogma 95 representou uma nova possibilidade de existência, dado a 

significativa redução nos custos de produção que ela proporciona. Neste mesmo 

período, vários filmes brasileiros de longa-metragem se utilizaram destas tecnologias, 

como os pioneiros “Nós que aqui estamos por vós esperamos”, de Marcelo Massagão 

(1999) e “Santo Forte”, de Eduardo Coutinho (1999).  

A possibilidade do acesso a uma produção audiovisual de qualidade técnica com 

baixos custos repercutiu não só dentro dos cursos de cinema, mas também nas novas 

iniciativas de democratização da comunicação que se espalharam pelo Brasil a partir de 

meados da década de 1990.  

Com a miniaturização e o barateamento das câmeras digitais e do computador, o 

acesso aos meios de realização audiovisual foi ampliado para uma grande camada da 

população, permitindo uma significativa mudança na estruturação do trabalho prático 

balizado em uma participação efetiva dos grupos comunitários. 

Essa é uma das razões principais para o verdadeiro boom de grupos formadores 

em audiovisual que encontramos nos espaços populares. Porém, essa não é a única 

causa. Um outro aspecto que possibilitou o crescimento de projetos audiovisuais junto 

às comunidades e periferias do país deve-se à atuação do terceiro setor, a partir dos anos 

1990, além do interesse do poder público pela Cultura Digital na última década.   

De maneira geral, o acesso à tecnologia digital e ao Software Livre tem sido um 

dos principais fatores para o sucesso das oficinas de vídeo e a real participação da 

população, sobretudo jovem, em todo o processo de realização audiovisual. Desde o 

governo FHC, assistimos a inúmeras ações destinadas àquilo que se convencionou 

chamar de “inclusão digital”. Seja sob a tutela das ONGs, seja através de políticas 

públicas, os programas normalmente estão voltados para os campos da cultura, da 

educação e do ensino à distância.  



150 
 

Os mapas elaborados por Frederico Barbosa da Silva (2011) mostram a grande 

abrangência territorial das políticas de inclusão digital. Os dados
42

 sobre o acesso da 

população indicam, por sua vez, que essas políticas ainda não são suficientes, já que seu 

relatório nos mostra que há crescimento de forma desigual pelas regiões do país, sendo 

as maiores beneficiadas o Sul e o Sudeste. Dentre os programas destinados à chamada 

“inclusão digital”, enfatizaremos a “Ação Cultura Digital”.  

De acordo com SILVA (2011), o universo abarcado pela Cultura Digital não é 

exatamente o observado nos processos de inclusão digital e a ênfase aqui não é apenas o 

acesso aos conteúdos tecnológicos, mas a processos de valorização e promoção da 

diversidade e da exploração dos potenciais do digital na produção e na difusão das artes.  

Essa lógica também pressupõe que as mídias tradicionais vão perdendo 

gradativamente o monopólio na construção de informações e formação da opinião, no 

espaço de surgimento de novos atores e formas de mediação. Esse duplo processo, 

conexão e formação de espaço público de circulação da palavra e da imagem em rede 

aberta fomenta as interconexões ao mesmo tempo local (comunitária) e global (nacional 

e mundial) (SILVA, 2011).  

As políticas públicas destinadas ao digital, portanto, têm como objetivo 

“disponibilizar instrumentos para a formação de públicos para a criação artística 

tradicional, para a educação continuada, para o compartilhamento de sentidos de 

comunidade, pertencimento local e enraizamento” (SILVA, 2001, p. 57). 

Sobre a concepção da Ação Cultura Digital, Frederico Silva (2001) afirma que o 

conceito utilizado é mais amplo e complexo que o de “inclusão digital”, pois envolve, 

sobretudo, a autonomização das capacidades de lidar com os equipamentos multimídia e 

com as linguagens por estes disponibilizadas, bem como o potencial político da atuação 

em redes. Por essa razão, os processos de formação complexos implicam desde o 

contato com equipamentos, passando por aprendizado de linguagens artísticas e 

metarreciclagem, até a disseminação dos resultados dessas interações criativas. 

Estudos recentes têm analisado esse tipo de investimento propondo uma crítica e 

reavaliação à noção de “inclusão digital”, vez ou outra presente, sublimarmente ou 

explicitamente, nos programas de políticas públicas e do terceiro setor. A crítica dirige-

se a dois fundamentos teóricos em torno do tema: o paradigma da justiça distributiva e 

                                                           
42

 Ver “Cultura Viva e o digital”, SILVA, Frederico. In: Pontos de cultura: olhares sobre o Programa 

Cultura Viva. Organizadores: Frederico Barbosa, Lia Calabre.- Brasília: Ipea, 2011. 



151 
 

as noções de informação e comunicação tal como preconizadas pela teoria da 

informação. 

Quanto ao primeiro aspecto, ressalta-se que a ideia de “inclusão digital” tem 

como premissa fundamental uma suposta equivalência entre justiça e redistribuição de 

recursos sociais concentrados e uma percepção unilateral daquilo que deve ser objeto de 

tal redistribuição. Nesse sentido, muitas iniciativas de “inclusão digital” enfrentam 

problemas devidos à ausência de atenção aos interesses e repertórios de seu público-

alvo. O segundo fundamento da ideia de “inclusão digital”, tomado como alvo de 

crítica, refere-se à noção de informação, tal como proposta de modo sistemático a partir 

de meados do século XX, quando consuma uma dimensão instrumental já presente no 

Ocidente ao menos desde o século XIX (FERREIRA e ROCHA, 2009).  

Influenciando a teorização dos processos comunicacionais, essa noção teria 

levado os indivíduos a conceber a comunicação cada vez mais como uma transmissão 

de dados e não como uma partilha de significados. O resultado, segundo Maria Eduarda 

Rocha e Jonatas Ferreira (2009) é que, por mais que as políticas públicas e as iniciativas 

do terceiro setor tentem superar as limitações postas por essa visão instrumental, acerca 

das chamadas tecnologias de informação e comunicação, os objetivos dos projetos para 

além da inovação empresarial e da “qualificação” da mão-de-obra, tendem a ser a 

reposta. Desse modo, sugerem que, sem uma crítica persistente e profunda a esses 

fundamentos, a passagem da “inclusão” para a “democracia” digital parece improvável 

(Idem).  

Essa dificuldade deve-se ao fato de que o princípio distributivo que tende a 

orientar as políticas de inclusão digital apresenta um limite teórico e um problema 

político grave, já que não leva em conta o problema da opressão e da dominação 

nos processos que definem o que deve ser objeto de distribuição. Além disso, haveria 

uma tensão entre os princípios de justiça distributiva e diferença naqueles esforços, ou, 

o conflito entre a ideia de “inclusão digital” e de “democracia digital” ainda persiste nos 

esforços governamentais (FERREIRA e ROCHA, 2009; 2011).  

Os autores argumentam que a desigualdade digital não poderia ser tratada apenas 

sob a ótica da “transmissão de conhecimentos” básicos que adaptem os atores ao mundo 

do trabalho, por exemplo, mas que os capacitem a interferir neste horizonte que em 

grande medida continua aberto.  

Com base em pesquisa exploratória realizada em oito instituições do serviço 

público e do terceiro setor, localizadas na Região Metropolitana do Recife, e tendo 



152 
 

como foco analítico sua atuação no que diz respeito a projetos de 

inclusão/democratização digital, os autores (2009; 2011) constataram alguns problemas. 

São eles: a fragmentação das iniciativas; a dificuldade de articulação entre os diferentes 

atores e as perspectivas filosóficas que orientam suas intervenções; a descontinuidade 

das fontes de financiamento e a concorrência pelos recursos. Além desses problemas, 

em algumas das falas coletadas na pesquisa é destacado o desvirtuamento do uso dos 

computadores e da Internet pelos beneficiados do programa, mas interessados em jogos 

e redes sociais, particularmente o Orkut.  

A pesquisa realizada na RMR sugere, ainda, que haveria uma ambiguidade no 

tratamento das novas tecnologias, celebradas simultaneamente como ferramentas para o 

desenvolvimento econômico e para a promoção da cidadania, embora essa última 

dimensão tenda a ser obscurecida pela primeira. Nas oito instituições públicas e do 

terceiro setor pesquisadas, responsáveis por ações de ampliação do uso das novas 

tecnologias da informação e da comunicação em comunidades pobres do Recife:  

 

“Foi verificada a sua distribuição em um espectro que vai de uma concepção 

de “inclusão digital”, segundo a qual a meta é prover os “carentes” do 

conhecimento técnico necessário ao manuseio dessas tecnologias, com vistas, 

sobretudo, à sua inserção no mercado de trabalho, até uma concepção aqui 

denominada de “democratização digital”, em que essas tecnologias são 

abordadas como instrumentos potenciais de emancipação, caso introduzidas 

em contextos favoráveis à formação ampla dos sujeitos” (FERREIRA e 

ROCHA, 2009, p. 27). 

 

 

 A ideia de “democracia digital” é mais ampla e complexa, porque envolve a 

apropriação. Segundo os autores (2009; 2011), a apropriação diz respeito não apenas ao 

conhecimento técnico necessário ao uso dos softwares e equipamentos produzidos pela 

grande indústria, mas se estende até à capacidade de entender o funcionamento das 

máquinas a ponto de ser possível reaproveitar o material “obsoleto” em novas 

composições, tal como ocorre no processo de metareciclagem.   

Além disso, deve-se contemplar também o uso de softwares livres, sem 

licenciamento, o que implica muito mais do que a eliminação do custo com a compra 

dos programas, uma vez que abre ao usuário mais habilitado a possibilidade de recriá-

los segundo suas próprias necessidades.  

Nessa perspectiva, a ideia de desigualdade digital não deve ser pensada apenas 

em termos de restrição ao acesso, mas da possibilidade de apropriação criativa que essas 

tecnologias demandam (ALBAGLI e MACIEL, 2011). Por conseguinte, “democratizar 



153 
 

significa propiciar as condições para que uma tecnologia aberta no que respeita às suas 

finalidades possa levar a um exercício radical de reflexão acerca do mundo em que 

vivemos e do mundo que desejamos”. 

 Uma questão inevitável, portanto, consiste em saber: como podemos 

verdadeiramente falar de apropriação nos nossos programas de democratização das 

TICs? Utilizando o conceito de Técnica, a partir de uma compreensão heideggeriana, 

Ferreira (2010) afirma que devemos pensar as tecnologias de comunicação e 

informação, não como um meio para obter determinados fins, mas como algo que diz 

respeito ao conhecimento das nossas próprias possibilidades.  

Para isso, é preciso que nos afastemos daquilo que Heidegger chamou de 

“representação antropológico-instrumental da técnica”. Segundo essa visão, tanto faz 

que operemos um computador ou manejemos uma lança; nos dois casos temos à nossa 

disposição meros instrumentos (FERREIRA, 2010, p. 519-520). 

Em contrapartida, uma percepção política da técnica afirmará que ela deve ser 

concebida na sua ambiguidade. Ela produz confusões, imprecisões, “mesmo quando 

deseja capturar e colocar de prontidão o mundo em categorias inequívocas, rapidamente 

mobilizáveis e automatizáveis” (Idem). É, portanto, esse espaço tenso, onde as 

ambiguidades entre o exprimível e inexprimível brotam, que constitui a possibilidade 

política da tecnologia (FERREIRA, 2010).  

O autor segue afirmando a necessidade de nos colocarmos de modo decisivo 

dentro do espaço dessa tensão. “Isto equivale a dizer que é preciso manter abertos os 

‘grandes riscos’ e oportunidades dessa abertura pela participação plural nos processos 

de democratização da tecnologia” (FERREIRA, 2010, p. 530). 

As formas de apropriação das TICs e as políticas públicas nessa área geram 

tensões colocadas em evidência por Sarita Albagli e Maria Lucia Maciel (2011). Essas 

tensões podem ser percebidas no conflito entre novas formas de mobilização e 

participação social – potencializadas por essas tecnologias – e o estabelecimento de 

novas hierarquias e controle.  

É preciso estar atento, ainda, à persistência de antigas desigualdades ou à 

emergência de novas formas de exclusão que a era da informação e do conhecimento 

pode vir a promover. Desse modo, a mera inclusão digital de segmentos excluídos das 

redes de comunicação globais, segundo uma ótica de justiça distributiva, não é 

considerada suficiente para enfrentar essas disparidades (FERREIRA; ROCHA, 2011). 



154 
 

Para esses autores, as mediações tecnológicas e institucionais aparecem como 

elementos-chave, introduzindo novos ingredientes nesse cenário, ao tempo em que não 

podem ser tratadas como elementos autônomos das dinâmicas sociais em que elas se 

inscrevem e sobre as quais também intervêm. Tais mediações constituem ainda 

elementos indispensáveis quando se consideram os campos de luta e disputa entre as 

forças, hoje em jogo, nas novas dinâmicas cognitivas e comunicacionais. 

Se tomarmos as oficina de vídeo e a apropriação da tecnologia digital pelos 

jovens como campo de análise, iremos constatar que o substrato político-ideológico 

dessas experiências comunga de uma antiga reivindicação, presente no vídeo militante 

da década de 1960, de que a câmera deve estar na mão das pessoas para que elas 

próprias pudessem tomar suas imagens do mundo.  

Reiterada mas não realizada pelo vídeo popular nos anos 1980, esse projeto 

tornou-se, enfim, possível. Entretanto, constatamos que esse importante passo no que 

diz respeito ao processo de autonomia na emissão da mensagem audiovisual tem 

acontecido desconectado de um projeto político único ou de uma “metanarrativa”.  

As motivações políticas agora são descentralizadas, fragmentadas, não existe 

uma coesão ou proposta única. As demandas, o desejo, a utopia, podem surgir agora em 

qualquer grupo que defenda a formação de uma sociedade democrática para além da 

democratização ocorrida no âmbito do Estado. Como indica Ester Fér (2009), no 

levantamento realizado sobre a utilização do audiovisual por Pontos de Cultura atuantes 

na cidade de São Paulo, não existe mais um projeto ou sentido único para essas 

experiências, como houve no passado.  

Além da diversidade de propostas, as experiências populares em audiovisual 

demonstram ser um novo campo repleto de ambiguidades. Devido às diferenças que dão 

vida aos fóruns e a eventos como o Festival Visões Periféricas, bem como às tentativas 

de articulações dessas diferenças em torno de um projeto político-cultural comum, 

devemos lembrar que o ponto de partida da análise deve ser a interpretação que os 

sujeitos elaboram sobre suas próprias práticas.  

Sob essa perspectiva, a partir das falas e imagens selecionadas nos curtas 

documentários, é possível vislumbrar como os “sujeitos periféricos” representados 

questionam práticas e regimes de significação em torno das suas identidades, da sua 

forma de lidar com o preconceito, da sua relação com o local onde vivem, da sua 

situação social e econômica etc., construindo novos significados, práticas e identidades. 

 



155 
 

CAPÍTULO V  

 

5. Periferia como unidade precária: a construção de uma vontade 

coletiva  

 

As linhas que se seguem trazem análises dos discursos e sentidos produzidos 

pelos mais diferentes participantes do Festival Audiovisual Visões Periféricas, entre os 

anos de 2009 e 2011. Nelas, encontramos demandas por direitos e expressões de 

diferenças sociais, de classe, étnicas, geracionais, de orientação sexual, entre outras, que 

são articulados entre si no contexto do Festival.  

Os organizadores e participantes pesquisados percebem no Visões Periféricas 

não só um espaço de divulgação dos seus trabalhos audiovisuais, mas uma oportunidade 

para debater questões que vão desde o papel do audiovisual nas sociedades 

contemporâneas até a relação das entidades com a comunidade onde atuam, com a 

cidade, a família, o poder público, seu afastamento ou inserção nos meios de 

comunicação de massa etc.  

Nas falas e imagens selecionadas, elementos como a cultura, a arte e o 

audiovisual são, frequentemente, interpretados como “recursos disponíveis” na busca 

desses atores sociais por reconhecimento e visibilidade. Além disso, nesse espaço de 

troca, de aprendizado e de divulgação, no qual o Festival se transformou, o conceito de 

periferia se expande e os mais diversos participantes se identificam com ele a partir de 

outros critérios e motivações.  

Partindo, portanto, dessa produção de sentidos em torno do significante periferia, 

este capítulo tem como objetivo analisar os discursos em circulação no Festival 

Audiovisual Visões Periféricas. Para isso, serão mantidas as orientações teórico-

metodológicas elencadas. As tipologias construídas a partir da noção de lógica podem 

nos auxiliar numa compreensão mais ampla das identidades forjadas discursivamente no 

contexto do Festival, não ficando restrita, por outro lado, a uma análise subjetivista.  

Como foi dito anteriormente, o discurso aqui é compreendido como um sistema 

de significação no qual o significado nunca está absolutamente fechado, mas é 



156 
 

parcialmente fixado em um sistema em que são articuladas diferenças e equivalências. 

O caráter discursivo das identidades, sob esse ponto de vista, revela uma compreensão 

destas como relacionais.  

Nesse horizonte, concordamos com a Teoria do Discurso e com as reflexões de 

Homi Bhabha acerca da diferença, quando estes afirmam que a formação de uma 

identidade coletiva (“nós”) pressupõe, inevitavelmente, a identificação de um “eles”, 

que a um só tempo o nega e é condição para sua existência.  

Um aspecto decorrente dessa compreensão das identidades como relacionais e 

que é fundamental para o exercício analítico aqui empreendido, diz respeito ao caráter 

radicalmente contingente das identidades. Se, como afirmamos, as identidades se 

instituem no jogo discursivo, fica entendido que a fronteira antagônica que delimita um 

“nós” e um “eles” nunca está completamente fechada. Tal fronteira sempre está sujeita a 

deslocamentos.  

Interessa-nos, portanto, saber como ocorre a articulação no âmbito da 

pluralidade de discursos audiovisuais exibidos no circuito estudado, uma vez que 

periferia, enquanto processo articulatório, é entendida como unidade precária e 

contingente. Para isso, é preciso identificar quais são as temáticas e diferenças 

trabalhadas, quais são as posições de sujeito envolvidas e o que essas diferenças 

possuem em comum, ou seja, como se dá o processo de identificação entre elas. Dito de 

outro modo, como se dá a “regularidade na dispersão” de temáticas e diferenças 

representadas no Festival Visões Periféricas.  O objetivo é compreender como essas 

diferenças se articulam, sem abandonar o que lhes há de particular. Trata-se da 

formação de uma vontade coletiva que, como nos mostra Laclau (2005), é definida em 

termos de demandas.  

 

5.1 Cultura e poesia: do princípio de transformação social ao consumo 

pastichizado 

 

O consumo das novas tecnologias digitais pelos setores populares, por vezes, é 

compreendido como prática não reflexiva, mera recompensa ou fonte de felicidade 



157 
 

imediata. Por outro lado, paralelamente ao crescimento desse tipo de consumo, 

consolidam-se também as formas de apropriação política dessas linguagens, 

normalmente potencializadas por grupos ou realizadores individuais interessados na 

expressão da pluralidade social e da diferença. Como podemos perceber nas falas dos 

organizadores do Festival Visões Periféricas:   

 

“O poder de consumo aumentou e isso é significativo. A classe C realmente 

entrou nesse mercado, comprando celular, máquina fotográfica, netbook, etc. 

Além disso, eles estão ingressando nas redes sociais (...) A partir do momento 

que qualquer um tem acesso a um espaço de conexão, pode participar da 

construção de conhecimento coletivo. Isso para mim é educação popular. O 

‘Visões’ virou este lugar da tecnologia. Não é a tábua da salvação, mas é algo 

que está aí para ser aproveitado, para quebrar os muros do preconceito. Nós 

queremos filmes que tragam uma visão de mundo interessante (...) O 

audiovisual é uma linguagem com mais de 100 anos de existência e 

influência sobre o imaginário do ser humano em todo o mundo. Molda 

hábitos, cria gostos, dissemina informação e opinião. Pouco se discute sobre 

a apropriação dessa linguagem em contextos de educação e o seu impacto 

sobre a formação do ser humano. Atualmente, o Brasil possui experiências 

em diversas regiões do país que procuram fazer uma interface entre essas 

duas áreas do conhecimento, o audiovisual e a educação. São experiências no 

âmbito do ensino informal ou popular que estão criando suas próprias 

metodologias. Ao contabilizarmos essas experiências e seu alcance no 

cenário nacional torna-se muito importante refletirmos sobre suas práticas e 

importância no movimento de renovação da linguagem, democratização dos 

meios de produção e difusão e transformação da sociedade” (NELSON 

ANTUNES). 

 

 Ou como afirma a entrevistada:  

 

“O fato de explicitarmos a educação, o audiovisual e as novas tecnologias 

neste ano (2009) tem a ver com isso, pois são três pilares do festival que 

potencializam esse questionamento do que é ser periférico. A educação no 

festival não está necessariamente ligada a uma educação formal. Mas a 

própria educação de estar ali”. (OLGA ITZEL).  

  

O projeto de sociedade idealizado pelos organizadores do festival inclui uma 

concepção de educação, que incorpora o audiovisual e as novas tecnologias digitais 

como recursos disponíveis para a transformação social. Essa transformação social deve 

ser compreendida como conquista de direitos, tais como o direito à comunicação e ao 

espaço público, bem como o reconhecimento e a visibilidade da multiplicidade de 

periferias, no seu sentido mais amplo e político.  



158 
 

Hoje o Visões Periféricas abriga desde vídeos caseiros, protagonizados por 

jovens de diferentes classes sociais, até documentários realizados a partir de um suporte 

técnico mais sofisticado, dirigidos por representantes de comunidades quilombolas e 

indígenas, artistas, membros de Organizações não governamentais e Pontos de  

Cultura, entre outros.  

Por razões óbvias, durante a pesquisa de campo, o primeiro discurso construído 

acerca do significante periferia que nos saltou aos olhos foi àquele vinculado às 

demandas que vêm dos morros e das favelas brasileiras, onde os “porta-vozes” são, em 

sua maioria, jovens. Nos curtas selecionados, frequentemente estes jovens percebem na 

cultura o recurso disponível e imprescindível na busca por mudança social e no 

processo de questionamento da relação entre o (nós) e o (eles). Ressaltados os 

elementos mais gerais, os primeiros documentários analisados são Iraque – Terra da 

Esperança, Curta saraus e Do morro?  

No contexto desses documentários, o significante “periferia” está circunscrito 

aos sentidos predominantes no nosso imaginário urbano e geopolítico: um espaço 

segregado, abandonado pelo poder público, constantemente associado à pobreza e à 

violência. “Ser periférico”, por outro lado, também inclui a contestação desses sentidos, 

o questionamento da relação nós-eles, bem como a instituição de novas práticas e 

sistemas de significação acerca do seu cotidiano, que se contraponham de algum modo 

aos canais de comunicação hegemônicos. Assim como ocorre na maioria dos curtas 

analisados, a narrativa desses documentários é construída a partir das falas dos 

entrevistados, intercaladas ou justapostas às sequências de imagens que reforçam o 

argumento dos textos.  

Iraque – Terra da Esperança conta a história do loteamento Terra da Esperança 

em Marechal Deodoro, Maceió - AL, que sofre com o preconceito e com o estigma de 

ser um dos mais violentos da região. O documentário tem como argumento principal a 

problematização de questões como a violência e a busca de alguns dos seus moradores 

por novos olhares sobre o lugar em que vivem. Espera-se que esses novos olhares sejam 

capazes de desmistificar as imagens e discursos negativos construídos acerca da 

comunidade. 

Com base nos depoimentos dos entrevistados, os realizadores do documentário 

vão traçando as diferentes opiniões dos moradores sobre a vida nesta comunidade e 



159 
 

como eles lidam com o preconceito “de quem é de fora”. Para isso, perguntam aos 

entrevistados se eles conhecem o país que deu origem ao segundo nome do local onde 

vivem e o que eles acham da sua fama de “campo de batalha”.   

 

“No Iraque do Oriente Médio eu só vejo violência. O Iraque de Marechal 

Deodoro não tem essa violência (...). Nós somos tão humanos quanto os de 

lá. Só que aqui nós temos um desejo de um trabalho, que não é dada a 

oportunidade.  E lá é a ganância do petróleo, a ganância da riqueza, essa é a 

grande diferença” (MANOEL).  

 

- “Você pode me contar por que o nome desse lugar passou a se chamar 

Iraque”? (pergunta o diretor do documentário a um jovem morador): 

 

- “Porque no início houve umas chacinas aqui, morreu muita gente, devido ao 

envolvimento de máfia com tráfico, essas coisas. Gangues com gangues, esse 

tipo de coisa (...).  Se alguém perguntar onde você mora e você dizer no 

loteamento Terra da Esperança, ninguém conhece. Mas se você falar Iraque, 

todo mundo conhece” (JOSÉ ANTÔNIO).  

 

“Aqui arrancavam até porta. Já se foi embora um bocado. Mas que 

derrubavam até porta, até geladeira levavam. Eu fico mais desgostosa daqui 

também porque eu tive problema com filho meu (...) É muito triste a mãe que 

perde os seus filhos. A mãe dá conselho, os filhos não tomam o conselho da 

mãe. Se acaba muito cedo” (IRENE).  

 

Entre os moradores de Terra da Esperança, a construção da identidade coletiva, 

um (nós), é frequentemente marcada pela presença do estereótipo e do estigma, seja 

para reforçá-los ou para negá-los. Assim como ocorre nas mais diversas periferias 

urbanas do Brasil, a formação da identidade coletiva dos moradores de Terra da 

Esperança, mais conhecida como Iraque, é marcada por uma relação conflituosa entre o 

(nós) e o (eles). Mas o conflito reside não apenas na relação nós (moradores da 

comunidade) e eles (os de fora, os que não moram lá, os que estigmatizam). A tensão 

também se faz presente internamente, na relação nós (trabalhadores, “moradores de 

bem”) e eles (bandidos, ladrões, os que “mancham” o nome do local).  

As falas registradas e editadas, muitas vezes, podem vir a reproduzir as imagens 

negativas que acompanham o processo de construção discursiva das favelas brasileiras e 

da população pobre urbana, problematizadas no início deste trabalho. Nesse discurso, o 

homem jovem pobre acaba por se transformar na personificação de toda a negatividade 

do seu grupo social. O traficante ou o ladrão, por exemplo, são incorporados num 



160 
 

discurso e numa representação de “favelado” como “bandido”, como um perigo em 

potencial. Além disso, como nos mostram os trabalhos de Alba Zaluar (1998) e Marcia 

Liunghi (2008), os pobres das áreas urbanas passam a ser culpabilizados não apenas 

pela sua pobreza, pelo seu estado, mas pelos problemas sociais que afetam toda uma 

sociedade.  

No decorrer do documentário percebemos, porém, que a construção de um (nós) 

em Terra da Esperança ultrapassa a simples dicotomia trabalhadores x bandidos e 

abrange o confronto entre três elementos distintos. O primeiro deles é representado pelo 

“pessoal de fora”, percebido como os principais responsáveis por estigmatizar a 

comunidade e os seus moradores. O segundo elemento é representado pelos “bandidos”, 

aqueles que não “escutam os conselhos das mães”. O terceiro elemento, por sua vez, 

aparece como o próprio Iraque, “aquele do Oriente Médio”, que funciona como uma 

espécie de fantasma constitutivo da identidade coletiva dos moradores, uma identidade 

marcada pelo estigma e pelo preconceito.   

 

“Tá vendo essa menina? Ela mora no Iraque. Naquele lugar que sai lá na 

página do jornal. O que você acha do seu lugar? Ah, o meu lugar é 

maravilhoso! Eles exageram (...). Mas, assim, pelo menos com o nome, eu já 

me acostumei (...) As pessoas que inventaram esse nome deviam residir aqui, 

porque elas mesmas iam se sentir envergonhadas por ter inventado”. 

 

 Em outro momento: 

 

“O perigo existe em todo lugar. É você ter a certeza de que tá vivendo o 

agora, mas o amanhã só a deus pertence. E aqui as pessoas às vezes 

marginalizam só por conta do apelido que pegou. Lá essa hora deve tá 

chovendo aviões fazendo patrulha, mas aqui, você tá vendo, o nosso céu é 

azul. As pessoas que moram aqui são pessoas muito boas, o que elas tão 

precisando é que elas sejam vistas com outros olhos. O que nós estamos 

precisando é de outros olhares. Abaixo o preconceito e venham conhecer a 

minha terra de perto, que vocês vão ver que não tem nada a ver com aquilo 

que falam” (NÚBIA). 

 

A partir da fala da entrevistada percebe-se que a demanda central em Iraque – 

Terra da Esperança é a busca por reconhecimento e por visibilidade dos aspectos 

positivos da vida nessa localidade. O audiovisual, nesse sentido, pode cumprir um papel 

importante. Como afirmamos anteriormente, a luta por reconhecimento tem se 

apresentado nas sociedades contemporâneas como uma das principais demandas entre 

minorias políticas e movimentos sociais. Mas como foi dito, concordamos com as 



161 
 

reflexões de Nancy Fraser de que a luta por reconhecimento deve vir acompanhada pela 

luta por redistribuição, para que haja mudanças, de fato, estruturais. 

 

 

                              Imagem 1: Imagem aérea do bairro Terra da Esperança, conhecido como Iraque.  

 

 

Imagem 2: Jovem entrevistado em Iraque – Terra da Esperança.  

Ao mesmo tempo, a busca por reconhecimento social em Iraque – Terra da 

Esperança limita-se à construção de novos olhares sobre o local. Questões como 

redistribuição, organização popular ou formas de reivindicação frente à cultura política 

não são tratadas pelo curta-documentário. Por conseguinte, a construção da relação nós-

eles isenta o poder público do local do “Outro”, isto é, de inimigo ou adversário a 

combater/negociar, o que ocorre em Curta saraus, o segundo documentário analisado.  



162 
 

Curta saraus mostra os poetas das periferias de São Paulo e toda efervescência 

cultural ocorrida nas favelas paulistanas nos últimos anos, onde bares e botecos têm se 

transformado em centros culturais. O roteiro do curta-documentário gira em torno dos 

saraus, que têm se consolidado como o principal espaço de criação e divulgação artística 

da região, além de um ambiente propício para a discussão dos problemas dos bairros.  

A narrativa de Curta saraus é construída, basicamente, a partir dos depoimentos 

das pessoas que fazem e frequentam os saraus, além de músicas e poesias recitadas 

pelos artistas locais, registradas em diferentes momentos da realização do vídeo. Esses 

textos são intercalados com as imagens do público, das manifestações locais e das 

entrevistas concedidas pelos poetas.  

O documentário tem início com imagens das ruas estreitas de uma favela de São 

Paulo, em que pessoas saem das suas casas e ganham as ruas em direção aos saraus. No 

trajeto, os poetas convidam os vizinhos a participarem dos saraus e entregam poesias 

enroladas em papel. Enquanto essas imagens são exibidas, a voz over de um jovem 

recita o seguinte texto de Solano Trindade:  

“Cuidado com os poetas! Esses caras são subversivos. Propagam indignação 

e desordem. Se acham no direito de mudar o mundo. Cuidado! Eles estão por 

toda parte! São bruxos e bruxas, cujo ritual mais sagrado se chama sarau. 

Atacam em grupo, numa super dosagem de palavras ritmadas. Atingem seu 

espírito e modificam-no para sempre. Qualquer pedaço de papel é uma arma 

na mão de um poeta e se você ver algum deles escrevendo alguma coisa num 

guardanapo de boteco, pelo amor de Deus, eu insisto, não leia”. 

 

 

Imagem 3: Pessoas em frente aos bares onde ocorrem os saraus.  

 



163 
 

A principal demanda identificada em Curta saraus é a luta por direitos, 

particularmente, o direito à expressão e ao consumo cultural e artístico daqueles que 

moram nas periferias urbanas brasileiras. Nos sentidos e discursos produzidos por este 

curta documentário, o nós (jovens moradores de favela) identificam na cultura um 

princípio de mobilização social e de confronto em relação a eles (o poder público).  

Em torno do significante “periferia”, ressalta-se a falta de serviços públicos de 

qualidade. Essa falta, por outro lado, não gera um discurso vitimizador. Em Curta 

saraus é reforçada a vontade coletiva de artistas e realizadores culturais locais, que têm 

conseguido, muitas vezes sem o apoio do estado, mobilizar os moradores em torno de 

um cenário cultural próprio.  

 

“Na periferia não tem teatro, não tem museu, não tem biblioteca, não tem 

cinema. O único espaço público que o Estado deu foi o ar. Imaginaram que a 

gente ia se acabar bebendo cachaça e a gente transformou os bares em centro 

cultural. Então fudeu, cara, porque não tem mais como controlar a gente, 

porque o que não falta é bar na periferia” (SERGIO VAZ).  

 

 

“Não tem um poder público que dê lá uma injeção cultural no cidadão. Então 

é o cidadão que tá manifestando. E as pessoas tem que se manifestar mesmo, 

porque se a gente não fizer isso, não tem ninguém que vá fazer” (NARUNA 

COSTA).  

 

As falas remetem à falta de infraestrutura e das condições básicas para a 

expansão de um cenário cultural e artístico nas periferias urbanas. O nós (moradores de 

periferia) se contrapõe a “eles” (poder público) num discurso marcado pelo 

ressentimento. Se esse ressentimento se expressa devido à “ausência” do Estado no que 

tange ao acesso dos cidadãos a um determinado capital cultural, por outro lado, ele se 

expressa como uma crítica às formas de presença do poder público nas favelas e 

periferias urbanas, através das suas políticas remocionistas, do controle policial, das 

ações de “paz”, entre outras. O texto de Marcelino Freire, recitado pela atriz Naruna 

Costa, é ilustrativo desse tipo de discurso, como podemos perceber em uma das cenas 

de Curta saraus. Nela, a atriz interpreta uma dona de casa, em um dos saraus 

organizados pela entidade Cooperifa
43

:  

 

                                                           
43

 Cooperifa é um coletivo que vem se destacando entre os movimentos culturais em atuação nas 

periferias de São Paulo, promovendo há cerca de 10 anos uma série de ações culturais no Jardim Ângela, 

zona sul da cidade. Entre os eventos estão o Sarau Cooperifa, que reúne poetas locais, e o Cinema na 

Laje, uma programação de filmes exibidos na laje de casas dos moradores do bairro. 



164 
 

“Não visto camiseta nenhuma, não senhor. Não solto pomba nenhuma, não 

senhor. Não me venha pedir pra chorar mais. Secou. A paz tem hora 

marcada. Vem governador participar, vem prefeito, senador, até jogador. Vou 

não! Não vou! A paz é perda de tempo. A paz é uma senhora que nunca 

olhou na minha cara. A paz não mora aqui no meu tanque. A paz é muito 

branca. A paz é pálida. A paz precisa de sangue! Já disse: não quero, não vou 

a nenhum passeio, nenhuma passeata, não saio, não movo uma palha, nem 

morta, nem que a paz venha aqui bater na minha porta. Eu não abro, eu não 

deixo entrar. A paz está proibida! Proibida!”.  

 

Em Curta saraus, a poesia e toda a efervescência cultural que tem ocorrido 

atualmente nas periferias urbanas de cidades como São Paulo, Rio de Janeiro, Belo 

Horizonte e Recife, são associadas a atitudes revolucionárias, além de expressarem o 

poder de organização de entidades da sociedade civil e a importância da atuação dos 

artistas locais.  

 

Imagem 4: A atriz Naruna Costa interpretando o texto de Marcelino Freire, citado anteriormente.  

. Encontramos neste documentário textos ricos de significação acerca do local 

onde moram, do poder público, da “relação nós-eles”. O documentário mostra que a 

cachaça (os vícios, o perigo) não é a única protagonista das relações de sociabilidade 

vivenciadas pelos seus moradores. A poesia e as manifestações da cultura popular 

entram em cena como estratégias de reconhecimento e visibilidade dos seus moradores.  

Nesse horizonte, os textos e os depoimentos que encontramos em Curta saraus 

coadunam-se com as reflexões de George Yúdice (2004) acerca do recuso à cultura para 

a promoção da justiça social. Assim como nos mostrou o autor, percebe-se que as 

tecnologias disponíveis às políticas culturais, tais como o audiovisual, o teatro, a música 



165 
 

e a poesia, não se reduzem simplesmente a um caráter instrumental. Elas podem ser 

politicamente e filosoficamente apropriadas, gerando interpretações rivais e 

performatividade crítica.  

Retomando as reflexões de autores como Evelina Dagnino e Chantal Mouffe, 

podemos afirmar que o sarau é o local ou o ponto de encontro entre a cultura e o 

político, que envolve contestação e diferença. A música, a poesia e as manifestações da 

cultura popular também são estratégias de angariar novos públicos e participantes, onde 

o bar e os saraus se transformam numa espécie de ágora, onde são discutidas questões 

como transporte público, lideranças comunitárias, eleições, representatividade na grande 

mídia etc, como podem ser visualizadas nas falas abaixo:  

 

“A gente tá tentando criar força através da literatura, né. É a arte que vem de 

forma engajada. Ela também tem a questão criativa, artística, que quer causar 

o imaginário, a emoção, tudo que a arte propõe, mas ela tem a proposta de 

intervir” (MARCELINO).  

 

“Sarau é feito de poesia e a poesia quem faz é o taxista, é uma empregada 

doméstica, é uma criança, é um velho, é o aposentado, o intelectual também” 

(SÉRGIO VAZ).  

 

“A riqueza do sarau, do sarau aqui da periferia, é o poder de troca, sem 

considerar a parte política extremamente rica que tem (...) só no movimento 

de resistência, que existe em cada espaço, onde são realizados os saraus” 

(NARUNA COSTA). 

 

“É preciso que a literatura esteja ao lado da batata frita, ao lado da cerveja, ao 

lado do amigo, ao lado do músico” (SÉRGIO VAZ). 

 

“Nós estamos vivendo a nossa tropicália, é a literatura periférica, a literatura 

marginal, a literatura divergente, suburbana, não interessa o nome que se dê, 

ainda sim é feita por nós, por pessoas simples” (SÉRGIO VAZ). 

 

“Muita gente sonhou junto comigo e eu também sonhei num dia que a gente 

ia falar pro nosso próprio povo com os nossos próprios meios de 

comunicação. Que a palavra que saia daqui pro povo volte pra onde ela tem 

que tá, pro povo. O livro é onde ela morre. Certo? Mas quando o cara lê é 

onde ela nasce de novo” (HAMILTON).  

 



166 
 

A construção de sentidos em torno da poesia e da produção cultural, pelos 

diferentes personagens que dão vida ao documentário, pauta-se na percepção do fazer 

poético como um princípio de transformação social. O poeta é representado como 

subversivo e a cultura como palco para o reconhecimento social dos moradores de 

favela, isto é, o recurso disponível que têm em mãos. Ela também é o principal recurso 

para a mobilização popular e a reivindicação por direitos. Como expresso no 

depoimento de Marcelino Freire, um dos poetas representados no documentário.   

 

“O artista inquieto, aquele artista que quer modificar alguma coisa, ele 

interfere na geografia das coisas, né. Além de escrever, ele vai interferindo na 

sua comunidade” (MARCELINO).  

 

A poesia e a cultura são tratadas, portanto, como investimentos políticos. São 

recursos capazes de gerar interpretações rivais, que pretendem desestabilizar práticas 

hegemonizadas, estigmas e fronteiras. As falas selecionadas são narrativas individuais 

que expressam a articulação de uma vontade coletiva (entidades artísticas, ONGs, 

pontos de cultura ou realizadores autônomos), que percebem na arte, nas tecnologias 

digitais e na cultura, de maneira geral, um instrumento capaz de gerar transformações 

coletivas e individuais.  

Se em Iraque – Terra da Esperança nos deparamos com a falta de discursos 

alternativos, que possam se contrapor aos estereótipos e aos problemas que marcam a 

comunidade, em Curta saraus o espectador tem acesso a textos múltiplos, onde a busca 

por reconhecimento social coaduna-se com a ocupação do espaço público, ou melhor, 

com outras formas de apropriação do espaço público, através da cultura, da poesia, do 

audiovisual. Aqui, a cultura produzida na periferia ultrapassa a concepção de 

mercadoria cultural e a noção de cidadão substitui àquela de mero consumidor, que 

encontramos no terceiro documentário analisado, Do morro? 

Do morro? traz à cena a saga do cantor pernambucano João do Morro, que 

através da sua música realizaria uma “crônica social”, abrangente não apenas do dia a 

dia das periferias urbanas, mas do cotidiano das cidades de maneira geral. O vídeo 

debate o consumo da música de João do Morro entre as mais diferentes classes sociais, 

convidando o espectador a reconhecer o canal de comunicação existente entre mundos 

supostamente diferentes. Inicialmente, embora a fala de João do Morro pretenda 

desmistificar a imagem das favelas e periferias urbanas como espaços definidos 



167 
 

exclusivamente pela falta, o morro acaba por ser representado como o “outro” da 

cidade, o outro lado da fronteira.  

Esse discurso se contrapõe ao trabalho de redefinição da cidade como espaço 

múltiplo e plural, empreendido por pesquisadores e intelectuais
44

 em resposta aos 

antigos discursos, que contribuíram para a nossa percepção da cidade como um espaço 

segregado e partido entre o centro e a periferia, o morro e o asfalto, os de “dentro” e os 

que ficam “fora” e “à margem” dela.  

Dito isto, o documentário se inicia com o depoimento e as impressões de um 

vendedor de CDs a respeito da música de João do Morro, seguido de imagens de um dos 

shows do artista no seu bairro de origem e de dois jovens descendo o morro, como se 

estivessem caminhando rumo ao asfalto, aos arranha-céus, à “cidade”.  

Após essa sequência, nos deparamos com as imagens exibidas pelo aparelho de 

TV pertencente a um dos bares localizado no Morro da Conceição, que noticia uma 

matéria sobre o seu artista mais ilustre. As pessoas presentes no bar, entre elas João do 

Morro, assistem a essas imagens, intercaladas às imagens de transeuntes, do movimento 

dos ônibus e do cotidiano do bairro. Nesse momento, a voz-off de João do Morro 

afirma:  

 

“O morro da Conceição é a minha base, a minha sede. É aqui que eu tenho a 

minha fonte de inspiração. Eu posso passar a noite fora, mas aqui é a minha 

‘batcaverna’. Eu sou um cara bem família mesmo” (JOÃO DO MORRO). 

 

As estratégias de encenação do documentário são bastante reveladoras a respeito 

do texto construído. Uma delas nos chamou mais atenção e diz respeito ao local 

escolhido para a entrevista concedida pelo cantor. De um dos pontos do Morro da 

Conceição, ele fala para a câmera que exibe os arranha céus de um dos bairros vizinhos, 

na tentativa de revelar uma espécie de contraste social.  

Essa é uma técnica muito utilizada nos discursos produzidos pelas experiências 

populares em audiovisual, que tratam da problemática das favelas brasileiras. Podemos 

encontrá-la em outros vídeos documentários exibidos no festival, no período estudado. 

O contraste entre prédios (desenvolvimento, modernização, riqueza) e favela (bares, 

                                                           
44

 A atuação do geógrafo e sociólogo Jailson de Souza e Silva, junto ao Observatório de favelas do Rio de 

Janeiro, é exemplo desse trabalho de questionamento e revisão. Entre as principais obras, podemos citar 

Favela: alegria e dor na cidade; Por que uns e não outros: caminhada de jovens pobres para a 

universidade e, mais recentemente, O novo carioca.  



168 
 

ônibus, esgoto a céu aberto, pobreza, carência etc.) por vezes é utilizado como uma 

forma de denúncia social.  

Por outro lado, é salutar pontuarmos que esta técnica pode expressar certa 

ambiguidade, que inclui ora uma visão crítica e potencialmente transformadora, ora uma 

visão paternalista das diferenças entre o “morro” e o “asfalto”. Essas imagens 

“contrastantes”, frequentemente, corroboram com uma visão dicotômica de cidade, tal 

como encontramos em telenovelas, filmes e noticiários vinculados e difundidos pela 

grande mídia.  

Elas escondem o que há em comum nas favelas e nos bairros mais luxuosos da 

Região metropolitana do Recife.  E o mais grave: elas ocultam os problemas existentes 

nos bairros mais valorizados da cidade, como se os vícios, o ócio, a pobreza, as más 

condições de infraestrutura e a falta de perspectiva entre os jovens, por exemplo, fossem 

peculiares aos moradores dos morros e favelas.  

 Junto aos textos editados, essas imagens dicotômicas reforçam os sentidos e os 

discursos hegemônicos em torno dos morros e das favelas como o “outro”, que 

vislumbra o desenvolvimento e a riqueza concentrada naqueles prédios tão próximos 

espacialmente, mais “tão distantes” nas suas dimensões econômica, social e política.  

 

 

 

Imagem 5: Jovens descendo uma das escadarias do Morro da Conceição. 

 



169 
 

 

Imagem 6: Uma das entrevistas concedidas pelo cantor João do Morro. 

 

Após apresentados o artista e o bairro, João do Morro disserta sobre a adoção do 

nome artístico e a fama de “cronista social” ou “sociólogo da periferia”, em um dos 

trechos desta entrevista: 

 

“Do morro... Eu tive receio no começo da reação das pessoas lá fora, mas 

depois eu achei interessante em mostrar que aqui no morro também tem 

música, tem cultura, tem muita coisa. Então eu coloquei João do Morro (...) 

Eu achava que era putaria, que era zona. Mas depois você vai conhecendo as 

pessoas do meio, a galera cabeça, as pessoas formadoras de opinião, você vai 

escutando relatos, e você vai percebendo que, poxa, a visão é essa mesmo: 

cronista social, sociólogo da periferia.  Por que isso? Porque são crônicas, 

são coisas que acontecem no cotidiano da periferia. São coisas que (...) só da 

periferia não, do dia a dia de todo mundo, do barraco do morro à cobertura 

mais chique, então é do dia a dia do ser humano, de cada um, de todo 

mundo”. 

 

 

Os artistas “cabeça” e “formadores de opinião” são representados como os 

agentes detentores de um capital cultural e intelectual “legítimo”, “lá de fora”. Em 

outras palavras, são os peritos que avaliam o estonteante sucesso de João do Morro nas 

mais diferentes classes sociais. As falas do cantor, nesse sentido, reforçam esse ponto de 

vista.  

Importante observar que no discurso construído pelos entrevistados do 

documentário, a produção de uma “cultura da periferia”, expressa através da música de 

João do Morro, é representada como um canal de comunicação entre o “nós” (do morro, 

das favelas) e “eles” (músicos e consumidores da classe média ou da “alta classe”). 

Nesse sentido, a “crônica social” musicada por João do Morro é representada como o 



170 
 

elemento aglutinador, que pode diluir as fronteiras concretas e imaginárias da cidade, 

anteriormente representadas a partir daquelas imagens dicotômicas.  

 

“Os boyzinhos viajam e a periferia entende, essa é uma grande observação. 

Ele consegue se comunicar com todo mundo, isso é uma coisa muito legal 

dele” (JONAS).  

 

 

“Avenida Boa Viagem, lugar de rico, de alta classe, mas ele tá aqui, cara. Por 

que ele tá aqui? Porque ele fala a realidade, o que a gente tá vivendo aqui” 

(CESAR).  

 

 

Podemos identificar em Curta saraus e Do morro? o discurso de valorização das 

formas de sociabilidade vivenciadas nas favelas, bem como do seu capital cultural. Esse 

trabalho de valorização, por outro lado, se distancia daquele discurso produzido no 

início da década de 1960 sobre as favelas brasileiras, engendrado pelos Centros 

Populares de Cultura e pela já citada intelligentsia sem lugar.  

Decerto, há uma valorização da pluralidade social característica dos espaços 

populares, da relação de proximidade entre os vizinhos, das formas menos impessoais e 

mais “frouxas” que caracterizam a relação entre comerciante e freguês. Por outro lado, 

essas imagens deixam de ser atravessadas pelo antigo discurso da favela idílica, 

ingênua, que estaria mais próxima de um “estado de natureza”, de onde surgiriam “o 

homem novo” ou a “mulher nova” da revolução social brasileira. Os espaços populares 

passam a ser problematizados a partir de outras questões, como a sua inserção numa 

sociedade de consumo em plena expansão. 

Em Curta saraus e Do morro?, os sentidos produzidos sobre a categoria 

periferia de algum modo mantêm e reproduz os discursos convencionais e hegemônicos. 

Reforça-se a ideia de periferia como espaço geograficamente delimitado, apartado da 

cidade. Por outro lado, quanto aos discursos produzidos em torno do papel da cultura, 

encontramos uma diferença significativa entre os dois vídeos. 

Em Curta saraus, a cultura e a poesia são entendidas como princípios de 

transformação social e estratégias de questionamento frente à atuação do poder público 

nos espaços populares. Já os textos e sentidos articulados no documentário Do morro? 

constroem um discurso acerca  da cultura e da música “da periferia” como um bem 

cultural divertido e exótico, disponível para o consumo da classe média ou da “alta 

classe”.  



171 
 

 Debatida entre os “formadores de opinião”, a música de João do Morro é 

concebida ora como uma crônica específica do morro, ora como um retrato mais amplo 

e democrático da cidade, não restrito à classe social. Nos dois sentidos construídos, a 

música “do morro” é percebida como um canal de comunicação entre os “de dentro” e 

“os de fora”.  

 

“O João é a crônica do lugar que ele mora. Ele faz um desenho exato, é quase 

uma história em quadrinho, ele consegue contar essas histórias através do 

linguajar dele que é ultra popular e super preciso” (LULA).  

 

“Ele consegue contar tudo que está à volta dele de maneira jocosa e que é 

sensacional” (SUZANA).  

 

“Ele faz uma crônica como Bezerra da Silva fazia, crônica do morro, da 

bandidagem” (LULA).  

 

“Pra mim João não é nada disso que a galera fala, que é cronista, que num sei 

o quê... Esse papo de classe média intelectualizada tentando enquadrar o cara 

em algum rótulo. Pra mim, ele é uma pessoa divertida, que escreve de 

maneira divertida e sabe utilizar, tirar proveito disso” (CHINA).  

 

“Você via show a 5 reais dele na periferia e às vezes no mesmo dia ele ia 

tocar na UK Pub a 25, 30 reais. Não que as pessoas manguem de João do 

Morro, pelo contrário. As pessoas tem orgulho de João do Morro e entendem 

aquilo que ele canta. Mas quando um produtor chama João do Morro para ir 

numa casa na zona sul existe uma “gréia” naquele negócio, uma certa 

excitação, um frenesi de ir ali, porque é João do Morro. Mas na realidade, às 

vezes, nem conhecem a música toda do cara, mas vão pra ali e “Oba! Vamos 

brincar de ser pobre”! Eu acho muito bom que paguem e paguem caro” 

(ROGER). 

 

“Ele tem uma coisa, uma esfera meio cult” (MÁRCIO) 

 

“O cult é um dos artifícios pra gente poder gostar, sem mexer ou discutir os 

critérios de qualidade” (MOURA).  

 

 Em todas as falas predomina a percepção da música de João do Morro como um 

canal de comunicação entre dois mundos distantes, diferentes. A sequência de imagens 

exibida após os depoimentos selecionados reforça o argumento de que a crônica social 



172 
 

produzida na periferia, mas representativa de toda uma cidade, podem “ganhar” o 

asfalto e a praia, esta última, frequentemente, concebida como o local mais democrático 

da cidade. Ao som de João do Morro, o jovem vendedor de CDs “ganha” a praia de Boa 

Viagem, espaço em que todas as classes e diferenças são supostamente niveladas.  

O discurso construído pelo documentário sobre o consumo da música “do 

morro” por todas as classes, independente da origem social, do nível de escolaridade ou 

do bairro em que mora, nos passa a sensação de que os conflitos sociais (se é que eles 

realmente existem) podem ou devem ser apaziguados ali, no show, na mesa do bar, no 

momento da “gréia”.  

 

 

Imagem 7: Apresentação de João do Morro e banda em um programa de televisão local.  

 

Imagem 8: Vendedor de CDs na praia de Boa Viagem.  



173 
 

 O documentário nos mostra que a cultura produzida no morro está disponível 

para o consumo e massificação. Suas letras, antes de serem reconhecidas pela crítica 

que toda crônica social propõe, são lembradas e apreciadas pelo seu teor “jocoso”, 

“excêntrico” ou “cult”. Consumir a música de João do Morro em eventos como I love 

cafusú
45

, por exemplo, é “brincar de ser pobre” por uma noite,  é vestir a fantasia da 

empregada doméstica, do trabalhador da construção civil, do cobrador de ônibus, da 

dançarina de brega, numa espécie de performatização do “mau gosto”.  

Não se trata, a nosso ver, de uma “inversão carnavalesca”, típicas das paródias e 

do alegórico, tal como apontada por Mikhail Bakhtin a respeito da cultura popular na 

Europa renascentista. Além de consolidar o mercado da estética pasteurizada de uma 

periferia “folclórica”, a música de João do Morro e os consumidores da cena “cult” 

acabam reforçando discursos estereotipados sobre os espaços populares, tais como o da 

mulher “suburbana”, representada como “assanhada”, “mal vestida”, “mal educada” e 

dada aos vícios. Os homens, “cafusús”, por sua vez, são representados como “brutos”, 

“mal educados”, “mal cheirosos”, mas sexualmente “determinados”, detentores de uma 

virilidade “selvagem”.  

 

 

             Imagem 9: Registro fotográfico de dois foliões no baile I love cafusú, edição de 2011.  

                                                           
45

 O I love cafusú é um bloco carnavalesco criado em 2004 na cidade de Olinda e que se transformou em 

um prestigiado baile, que hoje ocorre em Recife. Em matéria publicada na Globo.com, afirma uma das 

organizadoras do evento, Luisa Accetti, “que oficialmente o termo correto é cafuçú, mas escrever errado 

faz parte do folclore”.  http://g1.globo.com/pernambuco/carnaval/2012/noticia/2012/01/no-recife-

reginaldo-rossi-comanda-previa-do-bloco-i-love-cafusu.html.  

http://g1.globo.com/pernambuco/carnaval/2012/noticia/2012/01/no-recife-reginaldo-rossi-comanda-previa-do-bloco-i-love-cafusu.html
http://g1.globo.com/pernambuco/carnaval/2012/noticia/2012/01/no-recife-reginaldo-rossi-comanda-previa-do-bloco-i-love-cafusu.html


174 
 

Tomando de empréstimo os conceitos de Fredric Jameson e Jean Baudrillard a 

respeito do consumo cultural nas sociedades contemporâneas, podemos sugerir que a 

forma de apropriação da música “do morro”, pela “classe média intelectualizada” e pela 

“alta classe”, possui o status de pastiche, um simulacro destituído de crítica, de 

interpretações rivais. Não se trata, tampouco, de uma visão alegórico-paródica, tal como 

encontramos nas leituras tropicalistas do kitsch ou dos retratos construídos sobre a 

“marginalia” urbana pelo cinema de invenção.   

A relação dos consumidores da classe média com a música produzida por João 

do Morro é semelhante àquela que ocorre com o brega. Em pesquisa realizada nos anos 

de 2008 e 2009 sobre o consumo da música brega entre grupos com status 

socioeconômico distintos
46

, constatamos um discurso bastante frequente entre o público 

de classe média. Dos entrevistados, nenhum afirmou consumir a música brega no dia a 

dia, tampouco conhecer a história ou a realidade dos músicos e da banda, ressaltando, 

em vários momentos da entrevista, a diferença do seu gosto musical e do seu capital 

cultural em relação aos consumidores oriundos de bairros populares.    

Estes últimos, por sua vez, revelaram nas suas falas o orgulho de conhecer os 

DJs e os cantores das bandas, bem como os personagens do bairro que inspiram as letras 

das músicas. Afirmaram ter uma relação íntima de identificação com elas, percebendo 

no sucesso de algumas bandas e cantores, uma forma de reconhecimento social. No 

documentário analisado, quando perguntada sobre os motivos para o sucesso da música 

de João do Morro nas casas noturnas de Boa Viagem, uma jovem responde:  

 

“Acho que é o estilo diferente, entendeu? Aqui, assim, eu acho tudo muito 

igual, e João do Morro é aquele cara que, assim, ninguém consegue fazer do 

mesmo jeito e divertir as pessoas do mesmo jeito. Os temas dele são temas 

que ninguém mais aborda, o ritmo é gostoso, acho que é isso” 

(ALESSANDRA).  

 

O consumo desses produtos culturais, antes de promover uma comunicação mais 

orgânica ou uma espécie de identificação entre os diferentes públicos, acaba por 

                                                           
46

 A pesquisa intitulada “O mercado paralelo do brega” foi realizada com mais dois colegas do curso de 

doutorado em sociologia deste programa, como forma de avaliação para a disciplina de Métodos e 

técnicas da pesquisa social quantitativa. O objetivo principal da pesquisa foi identificar o consumo deste 

gênero musical entre diferentes públicos, adotando uma perspectiva bourdieusiana na análise dos dados. 

O trabalho encontra-se disponível na página http://www.alas.fsoc.uba.ar/Congreso-2009/GT-18.html.  

http://www.alas.fsoc.uba.ar/Congreso-2009/GT-18.html


175 
 

reforçar antigos valores e estereótipos. Divergindo do antigo discurso produzido por 

sambistas das décadas de 1950 e 60, o da “favela idílica”, os atuais produtos culturais de 

“periferia”, tal como a música brega ou o funk, constroem outros sentidos acerca da 

vida no morro e mantem outras relações com o público “de fora”. São produtos de 

massa, consumidos pela “classe média” ou pela “alta classe” como uma forma de “sair 

do tédio” ou de se divertir “brincando de ser pobre”. Esse segmento ressalta, sempre que 

questionado, a sua diferença em relação aos “populares”, indivíduos tão “excêntricos”. 

O sobrenome “Do Morro”, nesse horizonte, emerge como uma logomarca, 

apartada do movimento de ressignificação em torno daquilo que compreendemos por 

“periferia urbana”. O reconhecimento social do sobrenome “Do Morro” gira em torno 

do sucesso do João cantor, brincalhão, consumidor, que “venceu na vida” e hoje mora 

em Boa Viagem. Como podemos perceber na fala de alguns moradores do Morro da 

Conceição, entrevistados no documentário: 

 

“Eu acho que o fato dele ter assumido João do Morro foi muito importante. 

Ele não sabe o quanto é forte isso. Ele já é uma referência para os meninos. 

Os meninos todos cantam a música dele, dançam a música dele e eu acho isso 

muito  bom” (CONCEIÇÃO). 

 

“Ele mora em Boa Viagem, né? Mas tem a logomarca. A logomarca dele é 

João do Morro” (ANTÔNIO).  

 

Percebido como uma “referência” pelas crianças da sua “batcaverna”, o 

reconhecimento social, nesse cenário, passa mais pela ideia de inclusão e ascensão 

social, que de transformação social ou demandas por direitos. O reconhecimento social, 

completamente desvinculado de uma exigência por redistribuição, realiza-se através do 

consumo e não do empoderamento de um sujeito, que reivindica o direito à cidade e à 

cultura no seu sentido político, social e filosófico de ocupação do espaço público, de 

questionamento das fronteiras simbólicas e concretas da sociedade.  

No discurso articulado em Curta saraus, o reconhecimento social passa pelo 

recurso à cultura e à poesia, ambas percebidas como estratégias de mobilização e de 

discussão pública sobre os problemas do bairro e da cidade. Já no documentário Do 

morro?, encontramos um discurso que associa reconhecimento social à mera inclusão 

na sociedade de consumo. Nas falas, o sucesso musical é compreendido como uma das 



176 
 

estratégias disponíveis ao morador do morro, no seu ingresso ao outro lado da cidade, 

ao mundo da “alta classe”.  

 Ressaltadas as diferenças em ambos os documentários, os sentidos e discursos 

construídos em torno do significante periferia circunscrevem-se a uma concepção mais 

tradicional, que permeia o nosso imaginário urbano. Ser periférico, nesses dois 

discursos, é morar na favela ou no morro, é ter um estilo de vida específico e produzir 

uma cultura contrastante em relação ao que é vinculado pelos canais hegemônicos. 

 Além disso, encontramos nos dois documentários a demanda por 

reconhecimento social, além da percepção da cultura como um recurso disponível às 

pessoas simples, na sua forma de atuação no mundo e na sua busca por reconhecimento. 

Mas os sentidos e discursos produzidos em torno do significante periferia não se 

esgotam aí. O Festival Visões Periféricas abriga uma multiplicidade de temáticas, todas 

elas identificadas como periféricas.  

 

5.2 A demanda que vem das ruas 

 

Em curtas como Arte na Rua Keller e Lapa de rua, por exemplo, outras questões 

são problematizadas sob o guarda chuva “periferia”. Em ambos os documentários, 

conhecemos a história de duas pessoas que possuem uma relação diferenciada com o 

espaço urbano, nas cidades de São Paulo e Rio de Janeiro, respectivamente.  

Arte na Rua Keller e Lapa de rua seguem uma abordagem bastante comum no 

tratamento audiovisual dado às pessoas que vivem em situação de rua. A partir dos 

depoimentos dos protagonistas, a intenção é dar visibilidade a essas pessoas, às suas 

histórias de vida, aos seus feitos e anseios. Assim como os moradores de favela e outras 

posições de sujeito representadas no festival, as pessoas em situação de rua são alvos de 

estereótipos e estigmatização. Dentre os estigmas mais comuns que essas pessoas 

carregam, como se fossem verdadeiras chagas, destaca-se a condição de louco.  

A associação entre morador de rua e loucura talvez seja o mais comum dentre 

todos os estereótipos construídos sobre esse contingente populacional. Ser periférico, 

nesse sentido, é ser o “Outro” da normalidade, da normatividade. É interagir com o 

espaço público e urbano, desestabilizando-o, ao colocar em suspenso dicotomias como 



177 
 

público x privado, casa x trabalho, dentro x fora, conhecido x desconhecido etc. São ao 

mesmo tempo invisibilizados e estigmatizados, condensando tudo aquilo que é 

reconhecido como margem: vagabundos, sujos, loucos, perigosos, coitados etc.  

Em mesa redonda organizada pelo Seminário Deseducando o olhar, em 2009, 

uma das idealizadoras da Escola Cinema Nosso, do Rio de Janeiro, conta sobre a 

experiência de orientar os seus alunos na realização do curta-documentário Lapa de rua:  

 

“Como a Lapa tem toda essa mística, que atrai muita gente ainda, os meninos 

queriam resgatar a história de vida dessa moradora, que já é uma personagem 

muito antiga desse bairro (...) A história de “dona” Elenice é interessante e 

tem tudo a ver com a proposta aqui do Visões Periféricas. Ela é criativa e traz 

a periferia para o centro da cidade. Então a proposta desse documentário foi 

tornar essa personagem visível, que ela pudesse sair do anonimato. Esse tipo 

de projeto me atrai muito” (SILVIA RIBEIRO). 

 

 

Nem íntima, nem anônima, Elenice Quedas é uma das muitas vizinhas nômades 

e ao mesmo tempo constantes que a Lapa abriga. Uma coletividade indecidida e 

indecidível. A periferia, aqui, está representada por essas personagens “excêntricas”, 

pessoas que “não são ou não fazem como todos nós”; que rompem ou reinventam o 

contrato necessário à convivência entre vizinhos, tal como nos mostra Michel de 

Certeau em A invenção do cotidiano (2009).  

Corroborando com a proposta do Festival, o documentário pretende dar 

visibilidade e reconhecimento a esses sujeitos “periféricos”, habitantes de um bairro 

também periférico. Embora localizado no centro da cidade e mesmo após as ações de 

enobrecimento e revitalização, a Lapa reinventa sua identidade com base nos fantasmas 

do passado e do presente.  

Nos sentidos construídos pelo documentário, o nós (moradores de rua) se 

contrapõem a eles (os transeuntes de posse), que escolhem quais são os merecedores do 

seu auxílio. São os que consomem o bairro em seu sentido mais funcional ou que estão 

apenas “de passagem”.  

 

“Eu tomava psicotrópico. Aí, de repente, o médico tirou, não quis mais me 

dar psicotrópico. Eu ia lá, ele não dava. A minha cabeça “embananou” tudo e 

de repente eu peguei um dinheiro lá em casa e vim pra cá (...). Deus não me 

queria aqui não, quem me jogou aqui acho que foram os homens” 

(ERENICE).  

 

 

 Em outro momento: 
 

 



178 
 

“Mas eu já vi judiarem dos outros, sim. Coisa que o coração da gente às 

vezes não aceita (...). Aí na Cruz Vermelha, uma vez, um moço bateu tanto 

no outro moço. Pegava a cabeça do rapaz e batia, batia, batia no chão. Era 

tanto sangue que saia. Ninguém fez nada e o outro ficou lá desmaiado no 

chão. Aí não sei quem foi que chamou a ambulância” (ELENICE).   

 

Em outro depoimento ela revela:  

 

“O pessoal trata melhor os escuros de rua. Eles tem mais preconceito pelos 

brancos que pelos escuros (...). Os escuros são mais ajudados do que os 

brancos (...) Hoje eu não tenho mais sonho não. Tenho vontade, sim, de ter 

minha casa, de ver meu filho. Mas sonho, não tenho mais não, porque eu tive 

muito sonho bonito e nada desse sonho bonito se realizou”.  
 

 

                         Imagem 10: Elenice Quedas, protagonista de Lapa de rua.  

 

 

Assim como Elenice, no documentário de produção paulistana, Arte na rua 

Keller, o espectador se depara com a história de Jayme, que também sobrevive catando 

material reciclável disponível nas ruas. O objetivo central do documentário é dar 

visibilidade ao feito de Jayme, uma espécie de “casa-instalação” situada na Rua Keller e 

que guarda traços semelhantes àqueles que encontramos em movimentos artísticos 

como o cubismo e o dadaísmo.  

Nesse contexto, as fronteiras e dicotomias questionadas pelos narradores do 

curta-documentário situam-se entre a loucura e a normalidade, entre a arte da Bienal e a 

arte de rua. Esse questionamento se expressa logo no início do vídeo, com a referência 

feita à obra de Helen Keller
47

, A porta aberta: “Não há barreiras que o ser humano não 

                                                           
47

 Hellen Keller foi uma escritora e ativista estadunidense que desenvolveu vários trabalhos em favor das 

pessoas portadoras de necessidades físicas especiais.   



179 
 

possa transpor”. Esse questionamento norteia parte significativa das falas presentes no 

curta.  

 

“(...) Uma vez eu tava conversando com o médico e ele me falou que a 

loucura se manifesta de várias formas” (JAIME).  

 

“Nós estamos diante aqui de um trabalho muito interessante. Um trabalho do 

Jaime aqui, que se a gente pegar partes desse trabalho, com certeza tem 

relações diretas com vários movimentos artísticos internacionais renomados. 

Então se a gente pegar esse trecho aqui lembra muito o quadro Nu descendo a 

escada
48

, tá certo? Então lembra muitos esses movimentos todos aí, o 

dadaísmo, enfim, o próprio expressionismo, algumas fases do Picasso, do 

Duchamp. Se isso tivesse na Bienal de São Paulo, seria a grande atração da 

bienal, essa obra como um todo” (DURVAL). 

 

O trabalho de Jayme comunica ao espectador que a cidade e o bairro podem ser 

reinventados pelos sujeitos. A forma pela qual Jayme interage com o espaço urbano 

revela que este se traduz não apenas em objeto de conhecimento, mas em espaço de 

reconhecimento social. Ser periférico, no contexto deste documentário, é refabricar o 

espaço urbano e público, poetizá-lo a partir de outros usos, que fogem ao pragmatismo e 

ao consumo apático das grandes cidades.  Assim, necessidade e criatividade dão vida ao 

significante “periferia”.  

 

 

Imagem 11: Os realizadores do documentário observam à distância a obra de Jayme.  

  

                                                           
48

 Marcel Duhamp, 1912.  



180 
 

 

                Imagem 12: Fragmento da obra do protagonista, discutida em seu valor estético. 

 

Imagem 13: Jayme trabalhando na sua obra em Arte na Rua Keller.  

Nos discursos e sentidos produzidos em Arte na Rua Keller, o nós (loucos, 

marginalizados) se contrapõem a eles (os normais e os artistas legítimos). Se a demanda 

primeira que encontramos em Lapa de rua refere-se ao direito à moradia, seguido de 

reconhecimento, em Arte na Rua Keller este é a principal busca. A partir da voz do 

“perito” em arte, o objetivo do documentário é tornar legítima a obra de Jayme, tirá-la 

do “anonimato”
49

.  

A visão periférica, nesses cenários, revela os usos contra hegemônicos e contra 

assépticos do espaço público. Trata-se de um tema bastante rico para pensarmos as 

                                                           
49

 Aproveitamos para fazer a nossa homenagem à memória do artista chileno Jorge Selarón. Agradecemos 

a esses poetas do traço sobre o concreto, que conseguem modificar a cidade e a nossa forma de concebê-

la, de ocupá-la.  



181 
 

formas de ocupação e de apropriação do espaço urbano pelos diferentes sujeitos e 

grupos sociais, numa espécie de política dos lugares.  

Por outro lado, a busca por reconhecimento identificada nesses vídeos articula-se 

no festival a outra demanda que é primeva. Estamos nos referindo ao direito à moradia, 

em contraposição ao processo de gentrificação que ocorre nos quatro cantos do país. 

Essa luta também se fez presente de forma representativa no Festival Visões Periféricas, 

entre 2009 e 2011. Dentre os vídeos que tratam desta temática selecionamos dois, Qual 

centro? e Nossa história nossa gente – o outro lado da transposição, produzidos por 

entidades de São Paulo e Pernambuco, respectivamente.  

 

5.3 O outro lado do desenvolvimento e da “gentrificação”   

 

Nos curta-documentários Qual centro? e Nossa história nossa gente – o outro 

lado da transposição, os espectadores são convidados a refletir sobre o processo de 

desocupação vivenciado por populações em duas situações distintas. Enquanto o 

documentário Qual centro? revela a outra face do processo de gentrificação ocorrido 

nos últimos anos na região central de São Paulo, no curta Nossa história, nossa gente 

conhecemos o sofrimento da população quilombola das comunidades de Santana e 

Contendas, ambas localizadas em Salgueiro, Pernambuco. A população sofre com 

antigos e novos problemas, gerados pelas obras de transposição do rio São Francisco.  

O argumento central do documentário gira em torno da relação dos moradores 

de ambas as comunidades com as obras da transposição. Imagens desta obra abrem o 

curta, acompanhadas pela música “Berço dos ancestrais”, interpretada pelo grupo de 

afoxé Ômonilê Ogunjá.  

  A voz over de uma das moradoras apresenta ao espectador a comunidade, sua 

geografia, e como a população tem sofrido com as obras. Falam da ausência do Estado e 

da precariedade dos serviços públicos como hospitais e escolas, bem como das 

promessas políticas feitas no período de eleição.  

Neste documentário, a demanda problematizada refere-se à luta pelo direito aos 

serviços públicos mais básicos, que lhes foram prometidos como moeda de troca. Nesse 

sentido, assim como ocorre em outros documentários, a exemplo de Curta saraus e 



182 
 

Qual centro?, a relação nós-eles é definida a partir da oposição nós (moradores da 

comunidade) e eles (o poder público). Encenando um diálogo, duas jovens nos 

informam a respeito da situação da comunidade e a sua percepção sobre as 

consequências da transposição do rio São Francisco para a população:  

 

- Tanto dinheiro sendo gasto com a transposição e a gente aqui desse mesmo 

jeito. 

- Pois é, e as obras de compensação que iam sair, cadê?  

- Sei que o PSE
50

 pra fazer escola depende de vontade política. Tem as outras 

obras que é o quiosque cidadão... Eu acho que isso vai ficar só em promessa.  

- Pois é, os tratores aí toda hora, de dia e de noite, e a gente que tá no 

prejuízo. Eles estão muito bem.  

- Barulho, não é? Sem falar do desmatamento. A gente passando um tempão 

sem desmatar, cuidando da natureza, pra eles chegarem aí, abrindo uma faixa 

de terra (...) 

- E as estradas, que não tem nem pra onde passar. As estradas estão todas 

interrompidas. Os animais têm que ficar nos terreiros agora.  

- Tu lembra daquela grande obra que ia mudar a comunidade? Que falaram 

assim “dinheiro não é problema, é uma grande obra que vem mudar a cara da 

comunidade, depois que a transposição passar, a comunidade vai tá com 

outra cara”. Já tá ficando com outra cara né, Vanessa?  

- Tá, com a cara bem horrível.  

- Porque quando eles chegaram eles invadiram e não pediram permissão a 

ninguém e nem pagaram indenização.  

- É. As indenizações até hoje não foram pagas.   

 

 

Em linhas gerais, o documentário questiona as promessas de “progresso” feitas 

pelo poder público. Um desenvolvimento que “não chega nunca”, conhecido apenas na 

sua face “horrível”. A trilha sonora que compõe o argumento do documentário mobiliza 

o discurso de orgulho da origem africana. A busca pelo reconhecimento da identidade 

quilombola, expresso nas letras dessas músicas, traduz-se em energia criativa, que 

impulsiona a luta da comunidade frente ao seu antagônico.  

 

 

“O povo reescreveu a sua história, com muita luta e muita dor. Hoje o povo é 

forte e sabe o seu valor, sem esquecer que a batalha não acabou. Não vista 

esse manto de preconceito, pois eu já sei o meu valor. Meu culto é pra 

mostrar minha alegria, minha fé no orixá. Olodum, hoje o povo é forte e sabe 

o seu valor” (Ômonilê Ogunjá).  

 

 

                                                           
50

 Programa Saúde nas Escolas.  



183 
 

 

Imagem 14: Comunidade de Contendas, Salgueiro – PE.  

 

 

Imagem 15: Obras da transposição do rio São Francisco, em Nossa história nossa gente.  

 

O documentário Qual centro?, por sua vez, nos apresenta a outra face do projeto 

de revitalização da região central de São Paulo, promovendo um debate acerca do 

processo de desocupação de vários imóveis, ocorrido com maior intensidade nos 

últimos anos. A ênfase é dada a um grupo de pessoas que vive em condições precárias 

num posto de gasolina e que se organiza junto ao movimento dos Sem Teto na luta pelo 

direito à moradia. Esta é, portanto, a demanda central que nos soltam aos olhos assim 

que nos deparamos com a história de cada um dos personagens do curta-documentário. 

A primeira imagem que temos acesso é de uma criança, que de tão pequena mal 

consegue levantar a louça que é obrigada a lavar. Na sequencia, o espectador é levado a 



184 
 

percorrer trechos da região central de São Paulo, onde está localizado o posto de 

gasolina. No percurso, acompanhamos o movimento dos carros, dos transeuntes e 

vislumbramos os arranha-céus da “cidade que nunca para”, ao som da música “Despejo 

na favela” de Adoniran Barbosa:  

 

“Quando o oficial de justiça chegou/Lá na favela/E contra seu 

desejo/Entregou pra seu Narciso/Um aviso pra uma ordem de 

despejo/Assinada seu doutor, assim dizia a petição/Dentro de dez dias quero 

a favela vazio/E os barracos todos no chão/É uma ordem superior/Ôôôôôôôô 

meu senhor, é uma ordem superior/Não tem nada não seu doutor, não tem 

nada não/Amanhã mesmo vou deixar meu barracão/Não tem nada não seu 

doutor, vou sair daqui /Pra não ouvir o ronco do trator/Pra mim não tem 

problema/Em qualquer canto me arrumo/De qualquer jeito me ajeito/Depois 

o que eu tenho é tão pouco/Minha mudança é tão pequena/Que cabe no bolso 

de trás/Mas essa gente ai hein como é que faz?” 

 

 A música de Adoniran guia o nosso olhar como uma espécie de filtro. A partir 

dele, captamos aquelas imagens que prenunciam as consequências sociais das políticas 

de gentrificação das cidades. O termo gentrificação frequentemente é utilizado para 

descrever projetos de intervenção urbana como empreendimentos. As empresas 

envolvidas escolhem certos espaços da cidade considerados como “centralidades” e os 

transformam em áreas de investimentos públicos e privados.  

Tendo em vista eventos de grande porte, como as Olimpíadas e a Copa do 

Mundo, as políticas de gentrificação/enobrecimento se intensificam em um ritmo nunca 

visto anteriormente, em cidades como São Paulo, Rio de Janeiro e Recife. Prédios e 

demais espaços, antes ocupados por famílias sem moradia, são desapropriados para o 

uso de empresas privadas.  

O documentário Qual centro? retrata, por outro lado, a mobilização de algumas 

dessas famílias. Esse tipo de registro tem se proliferado nos últimos anos em várias 

partes do país. Eles acompanham as tentativas de organização de setores da sociedade 

civil para conter aqueles projetos que beneficiam primordialmente o setor privado. O 

grupo recifense Direitos Urbanos
51

 é exemplo profícuo deste tipo de mobilização.  

                                                           
51

 O grupo conseguiu se articular e angariar novos participantes através das redes sociais. De acordo com 

membros da organização, esta mobilização agregou pessoas em torno do desejo comum de participar mais 

ativamente das decisões políticas, “que regulam ou interferem na vida social da cidade do Recife, 

buscando alternativas de ação quando o interesse da cidade fica esquecido pela representação política 

formal”. As discussões giram em torno de estratégias de embargo às iniciativas, privadas ou do poder 

público, que atentam contra as formas democráticas de apropriação do espaço público.  

http://direitosurbanos.wordpress.com/ 

https://www.facebook.com/groups/233491833415070/?ref=ts&fref=ts 

 

http://direitosurbanos.wordpress.com/
https://www.facebook.com/groups/233491833415070/?ref=ts&fref=ts


185 
 

 Nesse horizonte, as experiências populares em audiovisual se consolidam como 

políticas culturais importantes, ao contribuírem para dar visibilidade a essas demandas, 

que emergem de vários setores da população. No curta-documentário Qual centro? 

temos acesso aos depoimentos de algumas dessas personagens que dão vida à 

mobilização coletiva do movimento dos Sem Teto: 

 

“A gente vai pra rua São Bento,  para o prédio da Cohab. A gente vai 

acampar, vai passar a noite lá. Amanhã quando eles chegarem vai ser uma 

surpresa, né. Mas tem que ser assim, entendeu? A gente tenta fazer tudo 

certinho, conversar com eles educadamente, fazer tudo na lei, mas se a gente 

não pressionar, eles não atendem. Eu tô desde fevereiro morando de favor já” 

(TATIANA).  

 

 

“O que eu tenho a dizer é que aí não é lugar pra morar, tem muita sujeira, 

muito rato, o cheiro é horrível. E a gente tá sofrendo muito nesse lugar, 

entendeu? A gente só não tá sofrendo mais porque a gente é forte e tem um 

objetivo na vida. A gente quer pagar um apartamento, ter condições de pagar 

um apartamento, mas precisa que eles olhem pra gente e atendam às nossas 

necessidades. Eu tô esperando que a prefeitura e a CTTU venha tomar 

alguma providência” (ELISÂNGELA).  

 

“Eles foram despejados de uma fábrica, em outubro do ano passado e 

ocuparam esse posto aí. E a prefeitura não tem recebido a liderança pra 

discutir uma saída para as famílias e não restou outra alternativa a não ser 

protestar e trazer a público a situação que as famílias tão vivendo (...) As 

famílias não querem ficar, as famílias querem sair. Nós queremos ser 

atendidos pela prefeitura para discutir o atendimento dessas famílias. São 146 

famílias lá na Animação, mais 36 famílias na rua do Iutí, mais 46 famílias 

aqui na rua em Viema, vinte e poucas lá no Brás. Então tem que produzir 

moradia para as pessoas que ganham entre 1 e 3 salários mínimos, ou as 

pessoas que não tem renda né? E terminam produzindo moradia pra quem 

tem acima de 3 salários mínimos e a população daqui, quem mais precisa, 

fica de fora de qualquer programa de habitação para o centro” (AMILTON).  

 

“Eles pensam só em revitalizar o centro, deixar bonito. E as pessoas?” 

(ANDREZA) 

 

 

“Eu tô com 36 anos e sou tratada como lixo. Eu vou ver meu filho crescer, 

ficar com 36 anos e ser tratado como lixo também?” (SONIA). 

 

 

Em Qual centro? e Nossa história, nossa gente – O outro lado da transposição, 

a categoria periferia circunscreve-se à luta da população frente ao descaso do poder 

público. Ser periférico, nesse contexto, é estar à margem do ideal de desenvolvimento 

econômico brasileiro. É lutar pelo direito à moradia e por outros serviços que nos são 

negados. O “eles” (poder público) é representado como um antagônico em comum e o 



186 
 

Festival consegue reunir, desse modo, tanto a causa dos Sem Teto, quanto às 

reivindicações das comunidades quilombolas sob a rubrica de periferia.  

 

Imagem 16: Registro de um dos postos do bairro Da Luz após incêndio.  

 

Imagem 17: Mobilização de várias famílias no centro de São Paulo. 

 

Imagem 18: Criança lavando louça na cena inicial de Qual centro? 



187 
 

Nas análises que se seguem, encontramos outras posições de sujeito, também 

representadas como “periféricas” pelo Festival estudado. Elas reivindicam o acesso ao 

espaço urbano e público, bem como o questionamento das fronteiras existentes entre a 

homossexualidade e a heteronormatividade. Não circunscrita à noção tradicional de 

periferia, a demanda coletiva que trataremos a seguir pouco tem a ver com 

redistribuição. Os conflitos analisados anteriormente, entre o nós (moradores de 

favela/quilombolas/Sem Teto/pessoas em situação de rua) e o eles (os não favelados/o 

poder público/os da alta classe) são substituídos pela dicotomia gays x heteros. No 

entanto, assim como os outros atores sociais representados, a busca por reconhecimento 

é recorrente: da família, dos vizinhos, dos amigos, da sociedade.  

 

5.4 Quando sexualidade é periferia  

 

Dos documentários analisados, encontramos em Quenda
52

 e Entre, o tema da 

homossexualidade discutida sob o ponto de vista dos jovens. Ambos seguem 

praticamente o mesmo formato de documentário, bastante expressivo na quantidade de 

falas registradas e editadas. Nestes depoimentos, o espectador é informado sobre as 

descobertas sexuais dos jovens, sobre o processo de aceitação da família, a relação com 

os amigos e com os “heteros” de maneira geral.  

“Eu não falei pra minha família. Eu cheguei a ter namorada de fachada. A 

amiga sapatão que vai pra casa fingir que é sua namorada, que é super normal 

(risos) Aí a noite eu cheguei em casa e tava o meu pai, a minha tia, minha tia 

avó, todo mundo assim sentado. Aí eu pensei, ué, vai ter jantar em família e 

ninguém me avisou nada. Aí todo mundo sentou e jantou e eu também jantei. 

Aí eu ia dormir porque eu tinha que acordar cedo pra poder ir pra escola. Aí 

eles falaram que não. Que não era pra eu ir dormir. Aí eles começaram a 

conversar comigo, dizendo que viram umas coisas no Orkut, aí foi aquela 

choradeira (...) Meu pai ficou atordoado, até hoje ele não sabe conversar 

direito comigo (...) Eu e meu pai, a gente não conversa muito, ainda mais 

sobre isso, sobre sexualidade. Durante um tempo, eles não aceitaram, me 

prenderam em casa. Eles queriam me mudar de escola. Eles não deixavam eu 

sair e tudo mais. Sendo que um dia, aí, eu cansei. Eu virei e falei: “cara, 

vocês querem me mudar de escola, mas eu vou continuar fazendo as mesmas 

coisas só que com pessoas diferentes. Eu sou assim, essa é uma essência 

minha, sabe” (GIUL).  

 

                                                           
52

 Palavra utilizada para designar “escandaloso”, “chamativo” e “absurdo”.  



188 
 

“A minha irmã é uma pessoa maravilha, só que quando éramos menores eu 

ficava ouvindo o tempo todo: “pô, você não pode ser viado. Pô, pelo amor de 

deus, né. Não faça isso!” E apesar de hoje saber que ela não ligaria, quando 

eu falasse e tudo mais, eu já não me sinto mais à vontade. Eu acho que a 

minha irmã e a minha mãe por causa das palavras e das pequenas atitudes que 

elas tomaram no passado, elas perderam acesso a essa parte da minha vida 

(...) Pode até ficar repetitivo, mas eu acho que a coisa que mais me marcou 

foi a minha mãe. Eu juro pra você como eu não esperava a reação dela. 

Esperava outra coisa. Nós éramos muito amigos. Eu gostava muito dela, 

muito dela” (DANIEL).  

 

“Eu entrei na universidade e aí comecei a conviver com uma série de pessoas 

que têm uma diversidade de origens, de hábitos, de cultura (...) E aí eu 

conheci uma garota, eu me apaixonei por ela e foi um período muito 

complicado porque eu não admitia pra mim isso, eu achava que era errado. 

Meus pais não sabiam disso, ninguém sabia e eu vivi uma relação aos 18 

anos (...) Minha mãe disse que tava muito impressionada com o que eu tava 

fazendo. Que precisava de muita coragem e que não via problema algum. Um 

detalhe é que minha mãe é evangélica” (MARCELA).  

 

“Eu acho que o contexto familiar é muito importante né. E a própria relação 

que você tem com a família. “Vou assumir pra minha família que sou lésbica 

e o meu pai vai me matar ou meu pai vai me bater ou vai me expulsar de 

casa”. O que eu posso fazer após isso né? Qual a postura que eu posso tomar? 

Então acho que tudo isso tem que ser analisado” (SILVIA).  

 

Em Quenda vislumbramos os depoimentos de três jovens gays, Giul, Caio e 

Daniel, que nos mostram suas baladas preferidas e contam como enfrentam, em casa e 

na rua, o preconceito cotidiano contra a sua sexualidade. No documentário, há uma 

ênfase nas festas que eles frequentam, localizadas nos mais diferentes bairros do Rio de 

Janeiro, como Copacabana e Madureira. Os três personagens, cada um no seu estilo, 

contam como a família descobriu sobre sua sexualidade, como é a vida entre os amigos 

e no local onde vivem. 

 O documentário Entre, por sua vez, possui esse nome devido à proposta inicial 

dos realizadores, que consistiu em “entrar no armário” de garotas lésbicas paulistanas, 

com a intenção de discutir como elas vivenciam, enquanto homossexuais, as fronteiras 

concretas e simbólicas infligidas a elas no dia a dia. As falas revelam, nesse sentido, um 

trabalho de questionamento dessas fronteiras, que envolve orientação sexual, modos de 

pensar, de se vestir, de se expressar publicamente e de se apropriar do espaço urbano e 

público. 



189 
 

 Expressar a sua homossexualidade, dessa forma, é manifestar-se como 

diferença, como sujeito periférico. Consiste em reivindicar novos olhares sobre a 

população gay, que inclui respeito e reconhecimento. Aqui, a demanda traduz-se na luta 

por reconhecimento e na busca por direito ao espaço público, isto é, que o espaço 

urbano possa ser ocupado pela diferença no seu sentido mais político. Como podemos 

vislumbrar nas falas selecionadas:  

 

“Eu sou uma pessoa que precisa se expressar. Eu preciso botar pra fora o que 

eu tô sentindo naquele momento. E eu vejo que a forma como eu me visto, a 

minha aparência, o que eu uso, o que falo, como eu gesticulo, vai falar muito 

sobre o que eu sou e o que eu quero expressar. Então se hoje eu tô usando um 

“black power”, um “oclão” ou algo mais é porque eu quero me expressar 

dessa forma. E, assim, durante um tempo, minha avó e minha tia, elas me 

prenderam. A minha tia, ela chegou a jogar roupa minha fora, porque ela 

falava que enquanto eu morasse na casa dela eu teria que me vestir que nem 

gente e que se eu fosse viado eu teria que ser viado da porta de casa para a 

rua” (GIUL).  

 

“Eu não tenho problema de sair em São Paulo, abraçar, beijar, ela é minha 

namorada, da mesma forma que um casal hetero pode se expressar, eu 

também posso me expressar” (SILVIA).   

 

“Eu não vou deixar de fazer coisas na frente de todo mundo,  não vou deixar 

de beijar a minha namorada porque não tenho nada pra esconder” 

(MARCELA).  

 

“É diferente eu estar num lugar que eu não posso, no shopping, eu não posso 

ficar me agarrando, mas isso não quer dizer que eu não vou tratar ela 

carinhosamente. Eu vou pegar na mão, vou dar beijinho” (CRIS).  

 

“Vou entrar numa balada. A balada não é gay, mas muitas pessoas 

frequentam. Primeiro, eu não curto balada gay, porque eu não curto música 

eletrônica. E aí eu vou procurar as coisas que me interessam. Eu gosto muito 

de MPB, eu gosto muito de classic rock e são exatamente os dois tipos de 

música que toca aqui. Já aconteceu de pessoas me olharem torto em outras 

baladas que eu frequento também e que não são gays. Mas, assim, 

sinceramente, eu não ligo, porque essa pessoa não tá tomando conta da minha 

vida, não tem nada a ver comigo, e, sinceramente, se eu tô ali e se ela tá me 

vendo já é um grande avanço, porque ela vai saber que não é só ela, não é só 

heterossexual que pode frequentar aquela festa, uma pessoa gay também pode 

frequentar o mesmo tipo de festa” (GIUL).  

 

 Ao descrever as festas que frequenta, Giul nos informa como é a recepção das 

pessoas “do outro lado da fronteira”, toda vez que ele decide ultrapassá-la, indo a uma 



190 
 

balada de “heteros”. A fala de Giul quer demonstrar que sua inserção nesses espaços 

ultrapassa o direito de mera “visita” mediada pelo consumo estandardizado.  

A partir dos depoimentos selecionados, podemos perceber como esses sujeitos 

“periféricos” compreendem o espaço urbano e público, entendido, aqui, como “espaços-

signos”, delimitados por representações e relações de poder. A diferença, nesse sentido, 

deve ocupar esses espaços-signos, como política de reconhecimento. Sob o ponto de 

vista dos entrevistados, as festas, o shopping, os parques etc. podem funcionar como 

territórios políticos, de subjetivação. Isso porque a presença do nós (gays) no território 

deles (heteros) altera, rasura a paisagem “convencional”, esperada.  

 

                                      Imagem 19: Giul, um dos jovens entrevistados em Quenda.   

 

Essa presença “indesejada” frequentemente encontra obstáculos, conhecidos 

antigos de casa e da rua. Como sabemos, o preconceito e a violência são os mais 

constantes. Nesse sentido, quando perguntados sobre as atitudes homofóbicas que 

precisam enfrentar no dia a dia, relatam: 

Isso foi logo quando a gente se conheceu. A gente tava no parque da Luz e a 

gente tava sentada (...) e uma moça, ela falou coisas absurdas. “Duas 

mulheres se beijando era uma obscenidade” (...) Ela xingou, falou pra gente 

tomar vergonha na cara, e ficou parada, esperando uma reação, pensando que 

a gente ia xingar (...) eu simplesmente virei e disse: “olha, desculpa, mas a 

gente não é atração turística pra você parar e ficar olhando pra gente” (CRIS).  

 

“Eu saio de casa aí eu ando um pouquinho, aí no final da minha rua tem um 

ponto de moto taxi (risos). E aí, todo dia, imagina você todo dia, nove e meia 

da manhã, você acordando cedo, indo pra faculdade e depois da faculdade 

você tem que ir trabalhar (...) e você começa o seu dia ouvindo “VIADO!”. 

Todo dia é assim (...) Aí a gente começou a enfrentar isso de frente. Começou 



191 
 

a não ignorar o fato de ser chamado de viado. Então como é que isso 

funcionou? Quando a gente era chamado de viado aí a gente respondia 

“heterozinho”, quando a gente passava e eles falavam “ah, passa borboleta”, 

a gente mandava se fuder, quando eles mandavam a gente se fuder, a gente 

dizia vamos mesmo, vamos juntos. A gente passou a chamar os caras 

homofóbicos de gostosos, de ficar “zoando” com eles. Pra mostrar pra eles 

que, tipo, que não são apenas eles que podem “zoar” a gente, que eles 

também têm motivos para serem ‘zoados’”.  

 

“E quando isso já mexe com o fetiche masculino e você também mexe com a 

moral da pessoa, a pessoa fica muito mais propensa a te agredir. Então, eu 

nunca sofri, mas também não fico abusando. Não é em qualquer lugar, a 

gente anda juntas, mas no centro de São Paulo, onde tem muita gente, então 

não é em qualquer lugar” (SILVIA).  

 

“O negócio é o seguinte: não mexe comigo que eu não mexo com você. Se 

eles vierem falar comigo e quiserem brigar, como eles falam, né, eu não vou 

correr, eu vou pra cima” (CAIO).  

 

“É uma busca, as pessoas querem te rotular de todo jeito. Você é lésbica, 

você é a passiva, você é a ativa, você é machinho, então as pessoas buscam o 

tempo todo esses estereótipos e eu acho que isso empobrece qualquer pessoa” 

(SILVIA).  

 

 

Imagem 20: Marcela, entrevistada em Entre.  

 

Imagem 21: Zoom in de camiseta. Parada do orgulho gay de Niterói em Quenda. 



192 
 

 

Imagem 22: Plano plongée de um dos realizadores “entrando no armário”, na cena inicial de Entre.  

 

No documentário Entre é interessante notar que a afirmação do nós (gays, 

lésbicas) não se estabelece apenas no confronto com eles (heteros). “Eles”, nesse 

contexto, também inclui os homens. Já em Quenda, tal diferenciação entre homens e 

mulheres não é trabalhada, ou pelo menos as mulheres não são representadas como um 

antagônico.    

“Mulher é carinhosa, mulher é diferente, você quer bater um papo, ela vai te 

entender. Mulher vai chegar e vai querer realmente saber como foi o seu dia. 

Homem não, que se dane! Ele vai querer a comida dele lá, ele quer você lá” 

(CRIS).   

 

“Tudo flui muito bem com a mulher, né. Você chega, ela quer te ouvir, ela 

quer falar, e é uma coisa que flui. O significado de mundo mesmo, o que 

você acha das pessoas, das cosias, a forma como você enxerga o mundo. 

Acho que isso dá uma grande facilitada. Já me envolvi com homens que a 

gente tinha muita afinidade, mas ao mesmo tempo faltava alguma coisa. Pra 

mim faltava alguma coisa, não é que falte alguma coisa nos homens. Pra mim 

faltava alguma coisa nos homens com os quais eu me relacionava” (SILVIA).  

 

A partir destes depoimentos podemos ter acesso às demandas dos sujeitos 

representados. Além disso, conhecemos como se estabelece a relação nós-eles e quais 

são os sentidos atribuídos ao espaço público. Esses sentidos são atribuídos como parte 

da busca por reconhecimento das reinvindicações em curso, empreendidas pelo 

movimento LGBT. Ser periférico, nesse contexto, é estar “do lado de cá” da fronteira, 

isto é, da não heteronormatividade. Rasurar a paisagem convencional, “hetero”, nesse 

sentido, é expressar-se politicamente. 

  Em se tratando de paisagens convencionais, os próximos “periféricos” 

representados no Festival também possuem uma relação de reinvindicação frente ao 



193 
 

espaço público. Suas reivindicações, decerto, são distintas em relação às dos moradores 

de favela, dos quilombolas que sofrem com as obras da transposição do rio São 

Francisco, do movimento gay e dos que lutam pelo direito à moradia. Estamos nos 

referindo à população idosa e às pessoas portadoras de necessidades físicas especiais. 

Assim como ocorre com todas as outras diferenças representadas, os documentários 

Aloha
53

 e Moderna idade mostram a busca por reconhecimento desses grupos, numa 

sociedade que também lhes é tão hostil. 

 

 

5.5 Mapeando outras fronteiras  

 

 

Em Aloha, conhecemos um pouco da história de um grupo de surfistas, que 

devido a acidentes ou erro médico, passaram à condição de portadores de necessidades 

físicas especiais. Tratando do direito à acessibilidade, o vídeo mostra como o surf se 

transformou numa prática agregadora e socializadora para esses indivíduos.  

O curta-documentário se inicia com a ida do grupo a uma praia no Grajaú – SP, 

onde praticam o chamado surf adaptado. Dentre os personagens representados, destaca-

se Taiu, que ficou conhecido mundialmente por ter consagrado o nome do Brasil no 

cenário do surf internacional, nas décadas de 1980 e 90. A partir de algumas falas, nota-

se como o surf é representado: como um recurso capaz de restaurar ou manter os laços 

de sociabilidade muitas vezes partidos após o acidente.  

 

“O surf me ajudou a ter amigos, o surf me ajudou a ser alguém” (JOJÓ).  

 

“Qualquer esporte que eu quisesse praticar, eu teria que praticar junto com as 

pessoas que também tem alguma deficiência. E o surf possibilitou que eu 

esteja ali com os que foram meus amigos da vida inteira, está ali socializando 

com eles, me divertindo, viajando. É por isso que eu digo que o surf envolve 

muita coisa” (GUTO).  

 

 

“O surf adaptado é uma modalidade, de acordo com a necessidade de cada 

um, na maioria, de pessoas com deficiência” (GUTO).  

 

 
                                                           
53

 A palavra é de origem polinésia e significa “bem vindo” ou, de forma ampla, “o que é meu também é 

seu”. Ela passou a ser utilizada por surfistas do mundo todo, como uma forma de saudação ao mar e às 

ondas. 



194 
 

 

Imagem 23: Plano fechado em um dos surfistas representados no documentário.  

 

 

Imagem 24: Cena final do documentário.  

 

Aloha, no contexto do documentário, é uma saudação à vida. É a celebração de 

sujeitos, cujos corpos estigmatizados acabam por rasurar a paisagem convencional, 

reservada aos “corpos saudáveis”. Ser periférico, mais uma vez, é transpor fronteiras, 

nesse caso, entre nós (portadores de necessidades físicas especiais) e eles (os não 

portadores). No horizonte amplo de Aloha, discutir a acessibilidade por meio do surf 

adaptado é pensar politicamente. É criar condições para que as fronteiras e diferenças 

sejam questionadas.  

Já em Moderna idade, o sujeito periférico problematizado é o idoso. Nesse 

documentário, os idosos se apresentam como empoderados a partir do uso que fazem 

das tecnologias de comunicação e informação. O curta-documentário mostra como esses 

sujeitos se utilizam da internet, não apenas como uma ferramenta para superar uma 

suposta solidão, mas como um veículo para a produção de conhecimento ou expressão 

da sua subjetividade: como eles percebem o mundo, a família e os amigos.  



195 
 

A fronteira identificada nas falas é representada pelo questionamento da relação 

entre nós (o idoso) e eles (os jovens, os ricos da sociedade).  É questionado também o 

padrão de beleza nas sociedades capitalistas, orientada pela dinâmica do mercado e por 

um ideal de juventude.  

 

 

“No mundo dos ricos a perenidade depende da aparência. 

“Enfeiou”,dançou!” (NEUZA).  

 

 

 

“Eu acabei de escrever o meu livro. Ele fala de msn, ele fala de Hotmail, ele 

fala de outros sites de relacionamento, ele fala até do Orkut, ele fala do idoso, 

das expectativas do idoso, das carências do idoso, coisas que o idoso tem 

vontade de falar, mas ele se prende e não tem para quem falar. Ele se fecha, 

porque a família não o ouve (pausa). A sociedade não o ouve, e se torna, em 

muitos casos, invisível completamente (...) O que abriu esse horizonte, pra 

mim, foi a internet, o computador” (AMÉLIA).  

 

 Assim como a poesia e os saraus nas periferias de São Paulo, bem como o 

audiovisual para a população de Terra da Esperança em Alagoas, a apropriação da 

Internet por pessoas idosas como Amélia e Neuza traduz-se em política de 

reconhecimento.  

 Através dessa tecnologia, as personagens representadas em Moderna idade 

podem reescrever suas histórias de vida, reconstruí-las a partir do seu próprio ponto de 

vista. O nós (idosos), tão hostilizados numa sociedade que não sabe/quer envelhecer, 

encontram na Internet um canal de comunicação com o eles (os jovens, a família, a 

sociedade).  

 

     

Imagem 25: Curso de informática do Sesc – SP, destinado à “terceira idade”. 



196 
 

 

 
 

   Imagem 26: Neuza, uma das entrevistadas em Moderna idade.   

 

Essas são apenas algumas das posições de sujeito em movimento no Festival 

Audiovisual Visões Periféricas, entre 2009 e 2011. Nesse mesmo período, encontramos 

ainda reivindicação por direitos e por reconhecimento social nos documentários sobre 

os mestres da cultura popular da Bahia e de Pernambuco, os indígenas do norte do país, 

a comunidade cigana de Goiás, os catadores de lixo do centro do Rio de Janeiro, nas 

transexuais de Fortaleza, entre outras.  

São minorias, diferenças que resistem à totalização, cujas identidades são 

sempre negociadas a partir da identificação de um Outro, que se apresenta com um 

antagônico a superar, seja através de políticas públicas, seja através de mudança de 

“mentalidade” ou de política de reconhecimento.  

Vimos a partir dos vídeos como as identidades representadas, sob o significante 

periferia, são negociadas constantemente. Elas não são fixas, pelo contrário. São 

identidades relacionais, performatizadas sempre a partir de elementos externos 

constitutivos.  

A seleção dos vídeos realizada pelos organizadores do Visões Periféricas revela 

uma concepção de periferia que se distancia do discurso nacional-popular, 

predominante nas políticas públicas de cultura desenvolvidas ao longo dos anos no 

Brasil, cuja principal intenção era forjar uma ideia de integração do país. Como vimos 

no primeiro capítulo, a cultura popular, naquele contexto, recebia um tratamento 

simbólico-integrador, que valorizava elementos como perenidade, autenticidade e 

enraizamento.  



197 
 

O indígena, por exemplo, não emergia como sujeito político, possuidor de 

demandas, denúncias e reivindicações a cumprir. Forjava-se a ideia do indígena como 

um personagem fetichizado, repleto de estereótipos e revelador de uma suposta 

passividade e harmonia do povo brasileiro.  

A diferença e os conflitos entre a cultura política da época e os representantes do 

popular (o sambista morador da favela, indígenas, quilombolas etc.) eram silenciados e 

ocultados por um ideal de música “civilizatória” ou de cinema “educativo”, surgido da 

necessidade de tentar controlar as imagens produzidas sobre o país e sua realidade, 

instrumentalizando essas imagens para as mudanças econômicas e sociais em curso.  

Em contrapartida, a periferia em análise neste trabalho não acena para uma 

representação “cosmética” da favela e das periferias urbanas, como identificou a 

pesquisadora Ivana Bentes no Cinema da Retomada. Tampouco alude àquelas 

construções meramente “idílicas”, onde a favela é representada estritamente pelos seus 

aspectos “positivos”, que reivindica sua inserção no cartão postal para o consumo do 

turista “pacificado”. 

Decerto, as imagens “pastichizadas” existem e circulam no Festival, mas elas 

não são as únicas, nem são hegemônicas. Nesse cenário, as reivindicações das 

comunidades tradicionais partilham do mesmo espaço que as demandas originárias do 

movimento gay, das mulheres, dos moradores de favela, dos artistas de rua etc.  

Hoje, utilizando os canais que têm disponíveis, a exemplo do Festival, as 

experiências populares em audiovisual visualizam a possibilidade de se expressarem, de 

levar a público as suas demandas, as suas inquietações e reivindicações políticas, 

ocupando o centro comercial da antiga capital do país com o seu olhar sobre a realidade 

na qual estão inseridas. Cada uma, ao seu modo, busca traduzir e modificar essa 

realidade. 

Entre o contar e ser contado emergem possibilidades de performatização e de 

hibridização das diferenças, de identificação entre essas pessoas, que não abandonam, 

por outro lado, o que lhes é específico. Naquelas ruas projetadas para excluir todo tipo 

de diferença, que não se adequasse ao modelo higienizador de cidade, surgem políticas 

culturais, que expressam tentativas de articulação de novos discursos e de instituição do 

social.  

São grupos que estiveram “vagueando como meteoritos” (SANTOS, 2008), 

excluídos e estigmatizados pelo cânone ocidental, mas que retornam como rasuras, 

como periferias empoderadas. Articulam, a partir da apropriação da tecnologia 



198 
 

audiovisual, novos sentidos sobre o que é ser homossexual, ser poeta, feminista, 

morador de favela etc.  

Nesse horizonte de expansão da experiência, do presente, a intenção dos 

organizadores do Festival é dilatar o conceito de periferia, reinventá-lo. Se este 

significante, durante tanto tempo, foi ocupado por sentidos negativos, estereotipados, o 

objetivo agora é ressignificá-lo, contribuindo para a sua abertura semântica.  Para isso, é 

preciso “deseducar o olhar” e descolonizar a mente. 

Retomando as reflexões teóricas aqui adotadas, o trabalho de fixação dos novos 

sentidos atribuídos à periferia traduz-se num processo de instituição do social, típico da 

lógica política e do trabalho de tradução cultural. Como vimos no capítulo 

metodológico, a lógica política está relacionada a esse momento de instituição do social, 

quando determinado regime de significação está em suspenso. Sob esse ponto de vista, 

os sentidos convencionais atribuídos ao significante periferia, no contexto do Festival, 

estão em aberto. Forças políticas diferentes disputam a hegemonização de novos 

sentidos.  

Trata-se de um processo de ressignificação que só pode se efetivar a partir da 

construção de uma vontade coletiva, compreendida não como um projeto determinado 

pela estrutura econômica ou pelo poder público, mas como um reflexo do jogo de forças 

que atuam na sociedade ao longo da história. No bojo deste argumento, a lógica 

fantasmática dos novos discursos em torno do significante periferia assume um papel 

fundamental.  

Assim como funcionam as ideologias, no sentido gramsciano, as forças 

fantasmáticas mobilizam e organizam seja pequenos grupos, movimentos sociais ou as 

massas. Elas funcionam como um terreno fértil sobre o qual os indivíduos se 

movimentam, adquirem consciência de sua posição e lutam a favor ou contra um projeto 

de sociedade. Dito isto, a partir das falas de organizadores e participantes do Festival, 

registradas em diferentes momentos do nosso trabalho de campo, analisaremos os 

discursos e sentidos construídos em torno do significante periferia e como por 

intermédio dele é forjada uma vontade coletiva. 

 

 

 



199 
 

5.6 A reinvenção da periferia como projeto político-cultural  

 

“Ser periférico é cada vez menos uma condição social, geográfica ou 

econômica e cada vez mais uma atitude criativa e curiosa diante da 

vida. É comunicar-se com pessoas que estão do outro lado do mundo, 

mostrando ao mundo um pedaço do seu” (Organização do Festival 

Visões Periféricas).  

 

No discurso médico, o termo “visão periférica” corresponde à propriedade da 

visão capaz de perceber o que está fora do foco principal. Visão esta também conhecida 

como visão tangencial. A visão periférica, nesse sentido, consegue enxergar pontos a 

sua frente e ao redor do seu campo visual, ou seja, é aquela que se forma fora da 

mácula, na periferia da retina.  

Afirmam os admiradores do futebol arte que a diferença entre o jogador mediano 

e o gênio também está no desenvolvimento da sua visão periférica, condição 

imprescindível para uma boa atuação no teatro. Já no circuito audiovisual analisado, a 

expressão visão periférica é incorporada a um projeto político-cultural dos seus 

realizadores, que objetiva criar estratégias de visibilidade das diferenças e da 

pluralidade social brasileira, sem obscurecer ou ocultar as demandas dessa mesma 

pluralidade.   

Sob a ótica da Teoria do Discurso, o significante periferia, a priori, corresponde 

a um espaço vazio de sentido. Mas como campo de luta da significação, é marcado 

pelas tentativas de projetos políticos distintos de fixar sentidos, de ocupá-lo (LACLAU 

e MOUFFE, 1985). Se o significante periferia, tradicionalmente, esteve presente no 

imaginário ocidental e urbano como um espaço geograficamente delimitado pela 

pobreza, pela violência e marginalidade, nos diversos discursos em circulação no 

Festival, encontramos a demanda por “novos olhares” sobre o que é periférico. 

Nesse sentido, o Festival, desde 2008, tem expandido constantemente a noção de 

periferia, não mais restrita à localização geográfica ou à classe social dos realizadores. 

Essa abertura semântica tem sido um dos aspectos que mais nos interessa no processo 

de análise dos discursos em circulação no Festival. Isso porque a categoria periferia, nos 

termos utilizados pela Teoria do Discurso, foi transformada no ponto nodal, no 



200 
 

significante privilegiado que aglutina todas as diferenças reunidas e problematizadas 

nesse circuito de exibição audiovisual. 

Os organizadores e realizadores que participam do Festival Audiovisual Visões 

Periféricas contribuem para a construção de um ideal de periferia pautado na 

valorização, no reconhecimento e na visibilidade de grupos e indivíduos, que 

performatizam suas identidades em contraposição a uma percepção estereotipada e 

estigmatizada sobre si mesmos. Algumas dessas posições de sujeitos precisam lidar com 

o descaso do poder público, outras com o isolamento social, mas todas elas são vítimas 

de preconceito e lutam por diferentes direitos e reconhecimento social.  

Se a comunicação comunitária orienta suas ações a partir de uma idealização do 

“agir comunitário” e o vídeo popular, por sua vez, ficava restrito ao campo de atuação 

dos movimentos sociais, o “cinema de periferia” empreendido pelo Festival analisado 

propõe uma hibridização das mais diferentes periferias ali representadas. Trata-se da 

construção de uma cadeia de equivalências, que requer a criação de novas posições de 

sujeito. A periferia, nesses termos, torna-se um híbrido que permite a articulação de 

várias demandas em torno de si.  

A heterogeneidade dos participantes, das temáticas abordadas e dos formatos 

utilizados no festival, desse modo, condiz com os deslocamentos de sentido que a 

abertura do conceito de periferia, empreendida pelos organizadores do evento, permite. 

Sob esse ponto de vista, o Festival se realiza como um espaço de manifestação da 

diferença, do político.  

A partir da fala de uma das organizadoras do evento, Olga Itzel, fica nítido que a 

categoria periferia é utilizada para desestabilizar qualquer tipo de fechamento do social 

ou de separação das diferenças. No depoimento que segue abaixo, podemos perceber 

como a noção de “periferia” se transformou num campo de significação em constante 

negociação e expansão:  

 

 

 

“Porque antes a gente era muito conhecido na cidade por ser um festival que 

exibe produção de periferia. As pessoas tinham um conceito de que eram 

apenas filmes feitos por moradores de periferia, mas desde 2008 exibimos 

filmes de qualquer lugar e realizador, independente de classe social e 

econômica. Hoje nosso maior interesse é criar um espaço de exibição de 

filmes, encontro de pessoas e discussões que sempre estejam repensando esse 

conceito de periferia (...) A gente pega o nome periferia, que teria essa 

conotação de tudo que está fora, do que está a margem, fora do sistema, e 

atualiza isso agregando outros valores e sentidos através das diversas mostras 

do festival e suas propostas. É a gente criar um espaço onde as pessoas se 



201 
 

eduquem; onde as pessoas, de alguma maneira, saiam do seu lugar; onde elas 

entrem em contato com algo que é diferente de si” (OLGA ITZEL). 

 

Periferia, nesse contexto, envolve questões de orientação sexual, geracionais, 

culturais, econômicas etc., que requerem uma descolonização da mente, isto é, novos 

sentidos, novas problematizações, em suma, novos olhares. Esses realizadores propõem 

concepções alternativas de mulher, do negro, do morador de favela, do poeta marginal 

etc.  

Além do reconhecimento de antagônicos em comum, o discurso que une as mais 

diversas “visões periféricas” reunidas no Festival é a concepção do direito à cultura, à 

comunicação e ao espaço público como forma de reconhecimento e de visibilidade das 

mais diferentes reivindicações políticas.   

Desse modo, o processo de articulação que forja uma vontade coletiva é também 

uma ação pedagógica, tal como encontramos nas falas de alguns dos organizadores e 

participantes do Festival Visões Periféricas.  

 

“Outra questão é que não se tem uma educação audiovisual dentro das 

escolas, onde os alunos, que estão sendo alfabetizados na escrita e na leitura, 

também possam ser alfabetizados na linguagem audiovisual. Acabamos 

atropelando as coisas ao passar de uma tradição oral para uma tradição 

audiovisual, e não passamos pela escrita e a leitura. Então, é fundamental, 

sem esquecer a parte da escrita e da leitura, ter uma alfabetização 

audiovisual. Senão a gente fica achando que a televisão ou a forma de 

produção audiovisual que estamos acostumados a ver é uma só. Para começar 

a ter vontade de ver algo diferente, é preciso criticar aquilo que se vê, e 

assim, começar a perceber que existem outras formas de fazer. Isso acaba 

gerando uma série de consequências como a vontade de produzir” (NELSON 

ANTUNES).  

 

 

“A gente tá fazendo a nossa parte, né. Os festivais funcionam como uma rede 

que cada um vai tecendo, transformando a cada ano. E todos nós nos 

transformamos com essa rede. O Fepa e o Visões Periféricas são exemplos 

disso, dessa comunhão. Cada um se identifica a partir das suas experiências 

com a entidade onde atua, com a sua comunidade ou grupo social que 

pertence. Sem dúvida esse espaço é um espaço de troca e de comunhão, onde 

podemos unir forças” (TAMIRES ALEIXO).  

“Entendo que esse tipo de evento sirva pra gente divulgar nossos trabalhos, 

esses trabalhos que não têm vez em outros circuitos. O pessoal aqui tá 

fazendo história, é algo inovador mesmo, sem rotulações, sem encaixotar 

nada nem ninguém. Ser periférico pra mim é ser múltiplo, é não se encaixar 

em tipos ou formatos dados, seja lá por quem for. Aqui eu posso divulgar o 

meu trabalho, que em festivais como o da Cufa talvez não fosse possível. Lá 

a rapaziada ainda tá muito ligada a uma concepção, uma visão de mundo que 

é a da favela. Aqui não (...) E o audiovisual ajuda a agente ampliar as 

possibilidades e a mostrar a nossa cara, que é a cara do Brasil” (ALISSON 

SANTANA).  



202 
 

 Em outro momento, Alisson afirma:  

 

“Eu não sou da “periferia”, vamos dizer assim. Não moro em favela. Mas eu 

me sinto periférico, sim. É outro formato, é uma questão de identificação, eu 

acho. Aqui a gente constrói outra coisa, é outro olhar. Aqui você encontra 

ciganos e indígenas fazendo ficção ou longas em formato de documentário 

mesmo, como é o caso do Escuta Gajón
54

 Tem os quilombolas de Conceição 

das Crioulas, que realizam um trabalho incrível. E tem o pessoal das favelas 

também. Então, assim, aqui não tem preconceito (...) O Visões Periféricas tá 

reivindicando uma redefinição do que a gente entende por periferia.  E todo 

mundo tá construindo isso aqui, juntos. Há uma vontade e uma mobilização 

muito grande. Tem gente que vem do Pará, do Ceará, do Rio Grande do sul. 

Tem o pessoal da mostra ibero-americana também. E vem todo mundo 

discutir mesmo, cada um com a sua experiência pra contar o que tem feito na 

sua cidade (...) São muitas as periferias aqui representadas (...) E todo mundo 

se identifica como visão periférica, porque cada um aqui tem uma história, 

um outro olhar sobre o Brasil pra contar, pra fazer refletir. Essa é a mágica, a 

vontade de cada um” (ALISSON SANTANA).  

 

 

Ao se apropriarem de uma concepção alternativa de educação audiovisual e das 

tecnologias digitais, os informantes acreditam que os mais diferentes “periféricos” têm a 

oportunidade de realizar uma espécie de “tradução cultural”, onde as mais diversas 

vozes e identidades podem construir vínculos de identificação e estratégias de 

reconhecimento.  

As ações são voltadas, portanto, para a contestação daqueles sentidos mais 

convencionais de se conceber as periferias, as comunidades. Reforça-se, com isso, a 

importância da performatividade, capaz de gerar interpretações rivais.  

Divergindo dos discursos e das ações pedagógicas que prevaleceram no Brasil 

nas décadas de 1960 e 70, a busca dos participantes do Visões Periféricas não parece ser 

a “conscientização do povo”. Esta, aliás, parece ser uma categoria em desuso nesse 

cenário. A intenção, aqui, é “sair do seu lugar”, é deparar-se com o outro 

dialogicamente, a partir de um processo de identificação/não identificação.  

A relação com o público também parece ser outra, se compararmos com as 

plateias do Cinema Novo, do movimento de vídeo popular ou das produções da 

comunicação comunitária. Esse foi um aspecto que nos chamou bastante atenção. 

Difusas pela cidade, as várias salas de cinema que abrigam o Festival agrega um público 

heterogêneo, curioso em conhecer o “cinema de periferia”. São trabalhadores 

autônomos, estudantes da rede pública, universitários, artistas, funcionários públicos 

                                                           
54

 Documentário realizado por membros de uma comunidade cigana, hoje localizada em Goiás. O vídeo 

foi um dos mais elogiados na mostra competitiva do Visões Periféricas na edição de 2009.  



203 
 

etc. que, ao realizar o seu percurso de rotina, são seduzidos pela programação do Visões 

Periféricas.   

A partir dessas estratégias de visibilidade, os discursos produzidos por 

moradores de favela, poetas, gays, idosos, quilombolas, feministas, mestres da cultura 

popular, entre outros, são articulados a uma concepção imprecisa de periferia, mas ao 

mesmo tempo nodal, dotada de potencialidades e de diferença. Ser preconceituoso, no 

contexto do Festival, é possuir uma visão/concepção restrita de periferia. É concebê-la a 

partir de antigos discursos e representações.  

Não se trata, por outro lado, de mera “fragmentação do social”, fortemente 

criticada e denominada por Terry Eagleton e Fredric Jameson de manifestações “pós-

modernas”. Nos termos utilizados pela Teoria do Discurso e pelos Estudos Pós-

coloniais, esses meteoritos são diferenças no seu sentido político. Em outras palavras, 

são elementos que foram articulados precariamente ou marginalizados em 

discursos/projetos hegemônicos passados e que retornam como novas ou antigas 

demandas reconfiguradas, para serem novamente articuladas por projetos de sociedade e 

programas políticos.  

Assim, em oposição aos limites impostos pelos sentidos convencionais 

atribuídos à periferia, engendrados por uma percepção dicotômica de cidade (espaço 

segregado, geograficamente delimitado, reduto de violência, pobreza, das “classes 

perigosas” etc.), a reinvenção da periferia no contexto do Festival emerge como um 

significante impreciso, um equivalente genérico que permite a inclusão de uma série de 

diferenças numa cadeia de identificação: 

 

“Nunca nos acomodamos por sermos reconhecidos como um Festival de 

filmes de periferia ou de realizadores de periferia porque sempre vem junto 

uma visão meio paternalista quando a gente fala de cinema de periferia, como 

se fosse um gênero diferente de cinema e como se cinema de periferia 

pudesse ser delimitado de alguma maneira: seja pela origem dos diretores ou 

o lugar em que o filme é feito. A gente nunca quis rotular o Festival, que essa 

periferia fosse uma coisa muito clara (...) Para a gente, esse terreno meio 

impreciso é interessante, afinal são tantas e múltiplas as periferias desse país, 

do mundo. E elas estão em franca transição se pensarmos que a capacidade 

de comunicação colocada hoje pela tecnologia configura de uma outra forma 

o imaginário sobre esses espaços. Estamos mais interessados em uma noção 

de periferia que se alimente constantemente desses deslocamentos. Isso é 

saudável para repensarmos o nosso lugar no mundo e nossa maneira de agir 

nele, de nos relacionarmos (...) A periferia aqui é uma palavra aberta à 

circulação de sentidos. A diversidade um projeto universal, a “diversalidade”, 

onde todo mundo, junto e misturado, participa e se reinventa. Mais do que 

isso, o Visões Periféricas é um espaço para multiplicar imagens e sons, criar 



204 
 

novas redes de comunicação e criação, refletir um mundo em permanente 

movimento (...) Acho que o Fórum tem que discutir tudo. Mas que tipo de 

bandeira o Fórum terá? Temos que levantar algum assunto específico? Se 

pelo lado pragmático é importante defender uma bandeira, para que esse tema 

tenha uma visibilidade e para que possamos concentrar esforços, eu percebo 

também que precisamos pensar de uma forma global” (NELSON 

ANTUNES).  

 

Os deslocamentos de sentido são imprescindíveis a todo trabalho de 

desconstrução e de tradução cultural. Tornar um significante impreciso e aberto a 

deslocamentos facilita a “estrangeiridade da língua”, que pressagia a mudança social 

(BHABHA, 2005). A abertura semântica possibilita novas entradas cognitivas por onde 

emerge o híbrido.  Além disso, a criação de novos sentidos em torno de um projeto 

político-cultural como o Festival Visões Periféricas não implica em meras descobertas 

ou vontades individuais dos seus organizadores.  

Essa reinvenção do conceito “periferia” sugere uma publicização de concepções 

individuais ou coletivas para a obtenção de uma ambiência cultural. Por outro lado, não 

há garantias de que esses novos sentidos fiquem imunes às fixações institucionais 

posteriores, que tendem a sedimentar o novo na forma de um senso comum, aparecendo 

como um dado em si mesmo.  

O discurso de reinvenção da periferia empreendido pelo Festival Visões 

Periféricas deve ser entendido como um projeto político cultural, resultante de uma 

articulação de diferentes discursos e posições de sujeito, todas estas identificadas como 

periféricas.  

Tentando desvencilhar-se de uma concepção “paternalista” de “cinema de 

periferia”, são selecionados vídeos que “possuam uma visão interessante de mundo”, 

“independente da origem ou da classe social dos realizadores”. São incorporados, 

portanto, diferentes posições de sujeito em torno de um significante comum. Essas 

diferenças, por sua vez, não deixam de ser atravessadas por conflitos.  

O morador do morro representado naquela tela pode expressar conteúdos 

indesejáveis à população gay
55

, enquanto uma determinada visão de mundo indígena 

pode se contrapor à causa feminista. São conflitos que emergem da convivência entre as 

                                                           
55

 A polêmica que encontramos no documentário Do morro? entre o cantor João do Morro e 

representantes do movimento gay da cidade do Recife é emblemática nesse sentido.  



205 
 

diferenças. Estas, por outro lado, ao serem amparadas pelo discurso de reinvenção e 

expansão da periferia, acaba por fazer parte de uma cadeia de equivalência.  

Nesse horizonte, as unidades fantasmáticas possuem um papel ativo e criativo no 

processo de construção de uma cadeia de equivalência. É um principio a partir do qual 

os indivíduos constroem uma unidade entre uma multiplicidade de vontades individuais 

que se agregam, em busca de uma mesma finalidade.  

 A vontade coletiva é resultado da articulação político-ideológica de forças 

históricas dispersas. Desse modo, ao tentar compreender como ocorre o processo de 

articulação das diferenças em torno de um equivalente comum é preciso identificar 

quais são os antagônicos e as demandas que convergem, possibilitando a unidade do 

grupo. 

Utilizando as orientações teórico-metodológicas elencadas, é importante 

lembrarmos que quanto mais genérico é um equivalente, a exemplo do conceito 

“periferia”, maiores são as possibilidades de inscrição de demandas sociais em seu 

campo de representação e, consequentemente, ampliam-se as possibilidades de 

identificação. Entretanto, a articulação de diversas demandas em uma cadeia de 

equivalência torna a fronteira antagônica, que determina o adversário comum, menos 

evidente (MUTZENBERG, 2002). 

Como vimos na seção anterior, vários elementos antagônicos foram 

identificados nas falas e imagens exibidas pelos mais diferentes “periféricos”. Nelas 

encontramos discursos de confronto ou reação aos heteros, aos não moradores de favela, 

ao poder público, ao padrão de beleza e juventude, entre outros. A partir das análises 

realizadas, percebemos como todas essas posições de sujeito, identificadas como 

periféricas, se colocam na posição de sujeitos estigmatizados, além de problematizarem, 

de alguma forma, a percepção da cidade como um espaço partido e a necessidade de 

ocupação política e cultural do espaço público pela diferença. Ao mesmo tempo, em 

diversas falas analisadas a partir do material audiovisual, podemos perceber como 

injustiça econômica e desrespeito simbólico estão fortemente imbricados.  

O estabelecimento de uma cadeia de equivalências delimita uma fronteira 

antagônica na qual as diferentes demandas que compõem a cadeia compartilham um 

“nós” (periferia), que emerge em oposição a um “eles” (centro, alta classe, heteros, 



206 
 

poder público). Dessa forma, a identificação dos mais diferentes atores sociais como 

“periféricos” se engendra na articulação de uma cadeia de equivalências na qual suas 

demandas são representadas.  

Ao se articularem em uma cadeia de equivalência, o indígena, a feminista e o 

morador de favela estão criando uma nova posição de sujeito: o periférico, que contesta 

os sentidos convencionais e passa a ser dotado de conteúdo político. Nesse processo de 

articulação entre diferentes posições de sujeito, outros elementos são excluídos, 

ocultados.  

Os participantes e realizadores, frequentemente, se reconhecem como sujeitos 

pertencentes ao que não é hegemônico na sociedade, da cidade, das fronteiras que 

distinguem a “normalidade” da “não normalidade”, o morador de favela da “alta 

classe”, a heterossexualidade da homossexualidade, o “estranho” do “não estranho” etc. 

Esses periféricos afirmam, ao mesmo tempo, que estas fronteiras devem ser 

desmistificadas, questionadas, diluídas: 

 

“Por que um médico que mal conhece a “dona” Elenice tem a autoridade de 

rotulá-la de louca? Como ela vive, como é o cotidiano dela, o que temos em 

comum com essas pessoas que vagam pelas ruas da Lapa e por outras ruas, 

pela cidade? Acho que é esse tipo de pergunta que deve ser feita. O visões 

Periféricas pode ajudar a derrubar essas barreiras, não pode?” (ALISSON 

SANTANA).  

 

“Há barreiras concretas e imaginárias na nossa cidade. O tempo todo 

precisamos lidar com elas. Algumas pessoas não conseguem enxergar, né. E 

por que? Falta conhecimento, sensibilidade (...) Quando estou com a câmera 

penso o tempo todo como traduzir para as pessoas essas barreiras, esses 

muros” (NATHALIA ALVES).  

 

“E não é preciso ser pobre pra se confrontar com o preconceito. Não é só o 

morador de favela que sofre com o preconceito e com obstáculos que temos 

que enfrentar no dia a dia. Isso tudo aqui é periferia e é ser criativo também” 

(CLARIANE SANTOS).  

 

“Lembro quando a gente terminou a primeira oficina do Cinema Nosso. Foi 

uma emoção muito grande! Começou tudo como uma brincadeira e logo 

depois os meninos estavam fazendo registros lindos. Não é preciso ser 

formado nas melhores escolas para saber se expressar, mostrar sua 

sensibilidade (...) E hoje os trabalhos têm avançado muito, tanto no seu 

aspecto técnico e formal, quanto na questão do conteúdo, das abordagens. Há 

sempre uma vontade muito grande em transformar a visão que se tem sobre a 



207 
 

periferia, deseducar o nosso olhar. Sim, esse trabalho todo de reunião das 

Epas, dos diferentes grupos de trabalho do Fepa, são formas que vamos 

encontrando de deseducar o nosso olhar, de questionar as fronteiras para 

ultrapassá-las logo em seguida, fazendo uma junção, uma mistura disso tudo 

aqui” (SILVIA RIBEIRO).  

 

“Deseducar o olhar” prevê não apenas a democratização das novas tecnologias e 

do audiovisual. Trata-se de um processo de redefinição, de instituição do social, 

próprios da lógica política, uma vez que requer mudanças nas formas de pensar, de 

perceber a si e o outro, o diferente.   

Ao afirmar que a câmera pode ajuda-la a traduzir as barreiras “concretas” e 

“imaginárias” existentes na cidade, na sociedade, Nathalia está nos dizendo que entre as 

diferentes posições de sujeito, há um processo de identificação com o periférico a partir 

do reconhecimento de antagônicos em comum: aqueles que estigmatizam, que possuem 

o “monopólio da fala”, da razão metonímica, do cânone ocidental.  

Sua materialidade pode ser percebida na concentração de renda, no poder 

público, nos meios de comunicação, na autoridade médica, na heteronormatividade, no 

padrão de beleza. São expressões de um projeto de modernidade e de um ideal de 

modernização pautados na razão instrumental, no pensamento dicotômico e no horror às 

diferenças, elementos que reverberam numa concepção segregadora de cidade e de 

espaço público.  

 

“São muitas as barreiras e os obstáculos que enfrentamos todos os dias. Se a 

gente parar pra analisar é um absurdo, é uma barbárie. Mas o preconceito 

mata. Mata gay, mata morador de favela, indígenas, morador de rua. São 

muitos os casos todos os dias (...) É como se você não tivesse o direito de tá 

ali, sabe, na rua, em determinados locais. É como se a gente não pudesse sair 

do nosso lugar, do gueto, da caixinha que estabeleceram pra gente” 

(DANIEL MACHADO).  

 

 

“O Visões Periféricas, todo o trabalho da Imaginário Digital, do pessoal, tem 

dado uma “oxigenada” muito grande no debate sobre o uso do audiovisual na 

área da educação, seja ela formal ou não formal. Houve um amadurecimento 

muito grande da década de noventa pra cá. Esse formato atual de festival e de 

fórum é exemplo disso. Há uma vontade de mobilização maior, eu acho, 

frente ao poder público também. É uma questão de imaginário, de mudança 

de mentalidade, mas é uma mobilização em prol dos nossos direitos também. 

Principalmente ao direito de comunicação. A vontade maior aqui é que as 

nossas visões se façam mais visíveis e que nossa voz se faça mais aguda” 

(SILVIA RIBEIRO).  

 

 

“O audiovisual é um recurso de articulação política e mobilização dos jovens 

quilombolas. Nesse contexto de luta pela regularização fundiária de 

Conceição das Crioulas surgiu, em 2005, o Crioulas Vídeo, primeira 



208 
 

produtora formada por jovens quilombolas que moram e atuam dentro de um 

quilombo. A equipe de vídeo foi criada para fortalecer o sistema de 

comunicação da comunidade e do movimento – articulação difícil por causa 

da infraestrutura nas localidades, inclusive de telefonia – promovendo a 

visibilidade interna e externa das comunidades” (MARCIO ARRUDA).  

 

 

Não é raro que no contexto do Festival a busca por reconhecimento social e 

descolonização da mente venha acompanhada por outras demandas ligadas à 

redistribuição e justiça social. Do mesmo modo, a construção de uma vontade coletiva 

questionadora das fronteiras “que matam” envolve um sentimento de pertença a um 

projeto ou programa. Como vimos a partir das falas dos entrevistados, este projeto não 

está dado previamente, tampouco é propriedade de qualquer coletividade. As vontades 

coletivas, assim como ocorre no contexto do Visões Periféricas, emergem da articulação 

de forças dispersas e de diferentes demandas difusas no interior de determinados grupos 

sociais. (MUTZENBERG, 2002).  

Não se trata, aqui, de uma descentralização, em que a dispersão das posições de 

sujeito é transformada numa efetiva separação. Por isso o aspecto da articulação é 

fundamental. “Negar a existência de uma ligação prévia e necessária entre as posições 

de sujeito não significa que não existam constantes esforços no sentido de estabelecer 

entre elas ligações históricas, contingentes e variáveis” (MOUFFE, 1996, p. 106).  

O significante periferia, nesse sentido, embora submetido a um processo de 

“expansão” e de contestação, é transformado em ponto nodal, isto é, no significante 

privilegiado que articula as diferentes demandas em uma cadeia de equivalência no 

Festival. A sua hegemonização se apresenta como verdade ou valor geral. Ela consiste, 

em linhas gerais, numa aliança de forças e sua visão de mundo é o resultado de uma 

síntese de vários componentes ideológicos em uma “vontade coletiva”.  

A partir das pesquisas e análises realizadas, fica nítido que dentre os vários 

componentes ideológicos presentes e articulados na cadeia de equivalência “periférica”, 

dois deles, em especial, precisam ser problematizados. Estamos nos referindo aos 

discursos da diversidade cultural e de hipervalorização da juventude. O jovem, em 

especial, emerge como o agente responsável por concretizar as mudanças previstas. 

Nesse horizonte, confirma-se um consenso, a saber, a hegemonização do discurso do 

protagonismo juvenil em vários setores e grupos sociais representados no Festival e no 

Fórum.  

 



209 
 

Realizando o mapeamento dos participantes do Visões Periféricas e do Fórum de 

Experiências Populares em Audiovisual, podemos constatar que suas produções são,  

majoritariamente, frutos de oficinas de vídeo destinadas à população jovem. São cursos 

promovidos por Pontos de Cultura, ONGs e outras entidades, frequentados por jovens 

quilombolas, feministas, indígenas, moradores de favelas, entre outros, que se utilizam 

do audiovisual para construir relatos sobre os mais variados temas.  

O vídeo Moderna idade, por exemplo, embora trate de questões relacionadas à 

população idosa, é roteirizado, dirigido e editado por jovens paulistanos formados nas 

oficinas do Kinoforum. E esse não ó o único caso. Seja lá qual for a temática abordada 

sob o ponto nodal periferia, os jovens aparecem como os principais idealizadores e 

realizadores dos projetos audiovisuais.  

Há entre os organizadores e os realizadores uma aposta no jovem como aquele 

agente mais sensível às mudanças, capazes de comunicar/prenunciar ao resto da 

sociedade as transformações sociais em curso. Assim como sugeriram Melucci (1996, 

2001) e Mannheim (1976), sua ação é interpretada como uma espécie de indicador, uma 

mensagem enviada à sociedade, a respeito de seus problemas cruciais, como podemos 

perceber nas falas a seguir:  

 

“Essa garotada tem muito talento. Essa geração nova pega tudo muito rápido, 

estão atentos a tudo e todos possuem um poder de interação e de 

comunicação muito grande, próprio a essa sociedade de informação. Acredito 

que há uma postura a ser desenvolvida por essa juventude, mas as sementes 

já estão aqui (...) Postura que é política mesmo. É cultural, está ligada ao 

acesso às tecnologias digitais, e é política também. E ninguém melhor que o 

jovem para divulgar toda essa mudança, para fazê-la repercutir” (OLGA 

ITZEL).  

 

 

“O jovem tem uma inquietação, uma maneira de lidar com a diversidade que 

eu acho que é próprio dele. Se você olhar ao redor vai ver que o jovem 

predomina aqui. Em todos os vídeos, em todas as entidades e coletivos, o 

jovem é a maioria. Acho que é por causa da inquietação política e da 

facilidade de lidar com os equipamentos” (TAMIRES ALEIXO).  

 

 

“Somos mais fortes unidos. No Brasil e no mundo há muitas provas disso. 

Estamos mais propensos à mobilização, a se organizar em grupos, acho que é 

isso. No Visões Periféricas não seria diferente (...) Seja gay, morador ou não 

de periferia, o jovem tem que ir para as ruas mesmo. Hoje em dia tem os 

movimentos sociais, tem as redes sociais, os festivais...” (DANIEL 

MACHADO).  

 

“O protagonismo juvenil não deve ser retórico, quer dizer, uma etiqueta, um 

rótulo. Os jovens precisam cumprir o seu papel de vanguarda na sociedade, 

de comunicadores, gerando mudanças sociais mais profundas (...) Quais 

mudanças? Gerar empatia, justiça e igualdade social (...) O que não falta é 



210 
 

gente querendo tirar uma casquinha dos cofres públicos. Então prefiro manter 

uma relação mais distante com os negócios do Estado. O fazer audiovisual 

necessita de apoio, mas a mágica só acontece com o jovem, com a sua 

participação efetiva” (SILVIA RIBEIRO).   

  

 

“Percebe-se que essa garotada se sente reconhecida e feliz de estar em um 

espaço que não os percebe de uma forma paternalista. Eles sentem a 

autoestima lá em cima, percebem que estão fazendo, que têm uma coisa 

diferente para falar, e que são mensageiros de um novo Brasil, de um novo 

cinema, de uma nova estética. Os jovens se veem protagonistas de uma coisa 

muito nova que está acontecendo neste país” (NELSON ANTUNES).  

 

 

Os informantes creem que os jovens são eminentemente comunicativos e 

potencialmente revolucionários. Não podemos negar que a constante emergência dos 

jovens como novos “portadores de cultura” é um fenômeno imprescindível para a vida 

social, pois podem vir a contribuir para a vitalidade e dinamicidade das sociedades.  

Em várias falas, a juventude aparece como o “porta-voz” das mais diferentes 

posições de sujeito articuladas no Festival. Isto é, como o agente que ocupa o lugar 

central na articulação das demandas em torno do significante periferia. Em 

conformidade com o discurso do protagonismo juvenil, largamente difundido pelos 

meios de comunicação de massa, gestores públicos, ONGs e fundações internacionais, 

organizadores e participantes do Visões Periféricas delegam ao jovem a força motriz 

que impulsionará mudanças sociais significativas. 

Certamente, o tipo de envolvimento dos jovens com os movimentos sociais e a 

sua atuação frente ao poder público é um elemento que deve ser levado em conta nas 

análises. A participação desses jovens em fóruns e redes, além da organização das 

demandas que são colocadas em pauta para serem discutidas com as secretarias e os 

governos, são aspectos que demonstram um amadurecimento do sistema democrático 

que o país tem vivenciado nas duas últimas décadas.  

Esse amadurecimento político pode ser percebido nos seguintes depoimentos, 

registrados em diferentes momentos da pesquisa:  

 

“O Cinema Nosso dialoga com outros coletivos e ONGs. Com a secretaria de 

cultura e com Pontos de Cultura também. A gente participa de fóruns, como 

o antigo Fepa, que você mencionou. O objetivo é sempre esse, reunir o maior 

número possível de grupos. A gente aprende com o outro. Um dá força ao 

outro. Daqui as nossas deliberações chegam às secretarias de cultura, às 

prefeituras. O negócio é não desistir, é continuar levando a periferia para o 

centro da cidade, discutindo as nossas identidades” (ALISSON SANTANA). 

  



211 
 

 

“Qual o papel da juventude nesse processo todo? Pra mim é o acesso que nós 

temos à informação, aos suportes, que os mais velhos da minha comunidade 

muitas vezes não têm. Sem falar das opiniões muitas vezes restrita e 

preconceituosa mesmo que eles têm. Acho que os mais jovens se jogam mais, 

estão mais abertos à novidade, à discussão, ao aprendizado” (CLARIANE 

SANTOS).  

 

“Acho que o pessoal não está aqui só para divulgar os vídeos, entendeu? Tem 

muita discussão, muito debate, palestras. Você viu o “deseducando o olhar” 

como acontece? É um momento de união, mas de muita discussão também. 

Todo mundo aprende muito. O que eu aprendo aqui eu levo para o meu 

trabalho” (VALKÍRIA GÓES).  

 

Assim como os organizadores do Festival e os autores citados acima, 

reconhecemos a importância da juventude como agente revitalizador da sociedade, isto 

é, como uma possível força desbravadora de uma “democracia militante”. O audiovisual 

e as políticas culturais, nesse sentido, podem se transformar em elementos aglutinadores 

de sociabilidades, de práticas coletivas e de interesses comuns. 

O problema, porém, está nas formas de apropriação ideológica deste argumento, 

uma vez que esses não são os únicos sentidos construídos e compartilhados quanto à 

participação política e cultural dos jovens nas sociedades contemporâneas. Como vimos 

no primeiro capítulo, no projeto de integração nacional do Estado Novo, o porta-voz das 

mudanças sociais profetizadas pelas políticas públicas varguistas eram os intelectuais. 

Era confiado a estes o papel de porta-vozes de toda uma nação e, principalmente, da 

vontade popular, que legitimava o projeto de integração nacional em curso. 

Já no discurso político-pedagógico dos movimentos socioculturais de esquerda, 

que floresceram no período de interregno democrático, o sujeito histórico da mudança 

social era representado pelo homem do povo, de origem rural ou morador de favela. O 

porta-voz da mudança, por outro lado, era o estudante universitário, o jovem intelectual 

e artista de classe média, que havia prenunciado para si próprio o papel de protagonista 

no trabalho de conscientização de uma população, aos seus olhos, alienada.  

Na esteira das transformações ocorridas nas últimas décadas e registradas por 

nós ao longo do trabalho – o consenso em torno da educação e da cultura como recursos 

disponíveis ao combate da desigualdade social; o discurso de valorização da diversidade 

cultural e a aparente passagem da juventude como problema para a juventude como 

solução – identificamos deslocamentos de sentido e certa ambiguidade quanto ao papel 

do jovem nas sociedades contemporâneas, que reverberam nas falas dos participantes do 



212 
 

Visões Periféricas.  Nesse cenário, os jovens são representados como “porta vozes” de 

um “novo Brasil” que precisa ser “descoberto”.  

Como foi dito anteriormente, o discurso do protagonismo juvenil emerge com 

mais força no Brasil e no mundo a partir da década de 1990, com as mudanças 

engendradas pela UNESCO e por fundações internacionais. Nesse contexto, o jovem 

pobre urbano, em especial, passa a ser concebido, concomitantemente, como problema 

social e sujeito de direitos.  

Algumas das falas localizadas no trabalho de campo reiteram as diferenças de 

orientação que muitas vezes encontramos, simultaneamente, tanto em programas e 

ações do terceiro setor, quanto nas políticas públicas dirigidas ao controle social do 

“tempo juvenil”. De um lado, há aquelas que se restringem à formação de mão-de-obra 

entre a população jovem. Por outro, há aquelas que aspiram à realização dos jovens 

como sujeitos de direitos. 

 

“Esses realizadores não querem mais ser rotulados como jovens da inclusão 

social, vindos da periferia, e que estão fazendo vídeo para sair da 

marginalidade. São rótulos com que nos acostumamos a lidar dentro do 

terceiro setor, e que ainda são muito fortes nesta área. Mas vejo que essa 

juventude está cansada de ser rotulada. Eles estão querendo ser reconhecidos 

como artistas, cineastas, realizadores, com propostas estéticas e artísticas. 

Estão também em uma fase de querer ocupar um espaço dentro do mercado e 

de ter um canal de diálogo com as políticas públicas de audiovisual. Então, o 

fórum (FEPA) surgiu como uma consequência dessas transformações (...) 

Existe um preconceito muito grande em relação ao audiovisual feito a partir 

de projetos sociais porque essas obras são realizadas muito em função de 

processos educativos, e não têm a intenção de formar técnicos ou 

profissionais. São processos educativos que querem fazer o jovem expressar- 

se ou inseri-lo em questões de cidadania. Mas os jovens já estão a fim de dar 

esse passo para frente, de tomar outro rumo. É importante que eles comecem 

a participar dessa estrutura econômica para que esse trabalho conquiste outro 

tipo de reconhecimento. Essa produção está conseguindo mostrar um tipo de 

Brasil que a gente não está acostumado a ver. E que só os jovens podem 

mostrar” (NELSON ANTUNES).  

 

 

“A mudança é muito simples: ser jovem hoje em dia tem outro significado. 

Todo mundo exige o tempo todo que você tome uma atitude (...) Pra mim, a 

participação social é a nossa maior conquista, com câmera ou sem. Espero 

continuar fazendo parte do Fepa e do coletivo... o próprio nome já diz tudo” 

(ALISSON SANTANA).  

 

 

Ocorre certa ambiguidade nos sentidos construídos quanto ao papel da educação 

e da tecnologia audiovisual. Em alguns momentos, essas tecnologias são abordadas, 



213 
 

concomitantemente, como ferramenta para o desenvolvimento econômico, inclusão 

social via inserção no mercado de trabalho e promoção da cidadania.  

Decerto, a apropriação audiovisual pelos jovens participantes do Visões 

Periféricas não se limita ao uso instrumental da cultura com vistas à diminuição da 

desigualdade social e à inclusão. Para nós, isso ficou bastante evidente no trabalho de 

campo e nos relatos selecionados. A “pedagogia da precariedade”, do “qualquer coisa 

serve”, muito em voga na atuação do terceiro setor (LIUNGHI, 2008), é constantemente 

questionada pelos organizadores do Festival e demais realizadores presentes.  

Em alguns casos, há uma preocupação por parte de professores e oficineiros em 

oferecer aos jovens um suporte técnico e cultural que os motivem a desenvolver o fazer 

artístico per si, estimulando a experimentação do audiovisual enquanto linguagem.   

Não se trata, tampouco, da retomada de uma visão pedagógica de outrora, que 

encarregava à tecnologia audiovisual o trabalho de “conscientização”.  

Ao contrário das ações pedagógicas dos Centros Populares de Cultura da UNE 

ou do Movimento do Vídeo Popular da década de 1980, muitos dos projetos e entidades 

analisadas pretendem ir além do rótulo da “conscientização” e da “inclusão social”, 

ensaiando formas de experimentação da linguagem audiovisual, bem como o seu 

diálogo com outros formatos e suportes.  

O discurso de reinvenção da periferia, como vimos a partir dos vídeos e dos 

depoimentos selecionados, articula uma série de diferenças, todas elas com demandas e 

reinvindicações em negociação. A partir delas, tem-se construído um nós (periféricos) 

em contraposição a antagônicos nem sempre comuns (poder público, heteros, os que 

estigmatizam, os da “alta classe” etc.). Essa identificação não está dada de antemão e a 

cada ano o Festival vai encontrando novas formas de problematização da relação nós-

eles, uma vez que o significante periferia está em aberto.   

 Os esforços de articulação político-cultural entre as demandas no contexto do 

Visões Periféricas, a nosso ver, são importantes para o desenvolvimento de políticas 

públicas mais democráticas, que não se restringem ao setor do audiovisual. Essa 

articulação publiciza as lutas sociais e viabiliza novos formatos de negociação entre os 

movimentos e o Estado,  modernizando a cultura política.  

As relações e negociações mantidas entre o Fórum/Festival e o Estado, 

definitivamente, devem ser analisadas tendo em vista essa multiplicidade de posições de 

sujeito e de demandas que mapeamos neste trabalho, em contraposição a uma visão 

reducionista de “cinema de periferia”, enredada a uma concepção de identidade que, em 



214 
 

nosso país, sempre teve a cara das elites brancas ou dos subalternos “folclorizados”, 

como bem nos lembra Durval Muniz de Albuquerque:  

 

“Lampião, Jesuíno Brilhante, Jararaca, podem se tornar símbolos de uma 

pretensa identidade cultural agora que estão mortos e não oferecem mais 

perigo; quando vivos eram apenas facínoras e monstros humanos. Capoeira e 

maracatu se tornam manifestações típicas, quando se transformam em danças 

ou rituais pacificados e dentro da ordem. Talvez em pouco tempo o rap e o 

hip hop tornem-se expressões da identidade nacional, quando forem 

finalmente domados em sua diferença e capacidade de questionamento 

(ALBUQUERQUE, 2007, p. 76).  

 

Finalizando as nossas análises, identificamos no Visões Periféricas um 

importante espaço de expressão dos grupos não hegemônicos, dos periféricos, ou seja, 

dos conflitos que atravessam o social e que são ocultados, excluídos, mas que retornam. 

O Festival problematiza, desse modo, um desafio recente, colocado para todos os 

agentes que participam da relação entre política cultural e Estado, que é o de saber 

governar a diferença e o conflito, sem reduzi-los ou apagá-los, aceitando-os como 

indicador de potência e transformação.  

Mas as experiências atuais nos mostram como permanece problemática a relação 

entre Estado, como agente da sedimentação e da institucionalização e as formas de 

produção política-cultural, que com seu trabalho de contestação e de instituição do 

social, ameaçam sempre escaparem dos controles sobre as suas virtualidades. 

 

 

Considerações finais  

 
   

 A utilização do audiovisual como política de reconhecimento, certamente, não 

consiste em um fenômeno recente, mas a extensão dessa prática, nos últimos anos, 

adquiriu proporções inimagináveis. Desde o vídeo militante, prenunciado por Godard na 

França dos anos 1960, passando pelas investidas cinematográficas do CPC e do 

Movimento de Vídeo Popular no Brasil, projetos de democratização dos meios 

audiovisuais têm sido mobilizados no mundo todo.  

 Frequentemente, são setores populares ou grupos subalternizados, sobretudo, 

jovens, que encabeçam o ativismo audiovisual em países como França, Inglaterra, 

México e Argentina. No Brasil, como vimos, essa tendência também se faz presente. Os 

diversos coletivos, ONGs e Pontos de Cultura, envolvidos na produção de novos 



215 
 

conteúdos, percebem nos cineclubes e festivais a oportunidade de divulgar o material 

realizado e fazer com que essas obras repercutam para além das fronteiras dos 

movimentos sociais ou das entidades promotoras.   

 A partir da experiência do Festival Visões Periféricas, o objetivo deste trabalho 

foi analisar como as diferenças representadas nesse circuito ensejam formas de 

articulação discursiva em torno do trabalho de reinvenção do conceito de periferia. Para 

isso, foi realizada uma pesquisa histórica que nos possibilitou compreender também 

aproximações e diferenças entre as atuais experiências populares em audiovisual e 

movimentos mais antigos, como os já citados.  

Tentar compreender a construção de uma identidade/projeto político-cultural 

“periférico”, a partir da construção de uma cadeia de equivalência que aglutina tantas 

diferenças, possibilitou abordar as redefinições da categoria periferia a partir de uma 

perspectiva que transcendesse a sua dimensão socioeconômica.  

Esses periféricos foram concebidos aqui como os “Outros”, os estrangeiros do 

projeto hegemônico de modernidade, como definido por Homi Bhabha (2005) e 

Boaventura Santos (2008). Ancorado nos valores eurocêntricos de civilização, controle 

e higiene, junto à especulação imobiliária, o processo de “modernização das cidades”, 

ocorrido no século XIX, manteve o cerceamento do convívio entre as diferenças no 

espaço público, mesmo com a emergência de ideais como igualdade e liberdade. A 

cidade, portanto, se manteve como um espaço partido, abundante em fronteiras 

concretas e imaginárias.   

  O Visões Periféricas, sob esse aspecto, tem problematizado as fronteiras 

vivenciadas pelos mais diferentes sujeitos, independente da sua classe social.  O 

Festival se efetiva como um espaço de troca de experiências, onde a imprecisão do uso 

da categoria periferia tem sido importante para o reconhecimento e a articulação de 

diferentes demandas, de diferentes forças históricas dispersas. 

 O processo de articulação de um nós (periféricos) ocorre a partir da identificação 

de antagônicos em comum: o poder público, os não moradores de favela, os heteros, o 

poder médico, os meios de comunicação, os transeuntes de posse etc. Todos eles são 

percebidos como agentes que possuem o poderio econômico e/ou o monopólio da fala. 

São os responsáveis por estigmatizar, por “encaixotar” o estranho e o diferente em 

categorias, destinando a eles as mais variadas formas de gueto.  Nesse processo, 

injustiça econômica e desrespeito simbólico se imbricam dialeticamente.  



216 
 

Há na luta pela hegemonia em torno da educação audiovisual uma tensão entre a 

utopia da educação como emancipação e as anti-utopias de “docilização” e 

“eficientização” dos sujeitos para o mercado. Em contrapartida, no tratamento ambíguo 

dado às tecnologias digitais, entre a lógica da inclusão e da democratização, o uso da 

tecnologia audiovisual não se reduz simplesmente ao seu caráter instrumental.  

A partir das demandas representadas nos vídeos analisados, essa apropriação 

também se apresenta como performatividade, baseada no questionamento das normas e 

da experiência, onde os agentes realizam uma prática reflexiva do autogerenciamento 

frente aos modelos impostos por determinada sociedade ou formação cultural. Com 

isso, as experiências populares em audiovisual põem em prática várias políticas 

culturais, ao pretenderem dar novos significados às interpretações culturais dominantes 

da política e desafiar práticas discursivas reproduzidas pelos meios de comunicação de 

massa, pelo pensamento dicotômico ocidental etc.  

Nessa perspectiva, a experiência do Festival Audiovisual Visões Periféricas e do 

Fepa não deve ser entendida como mero “subproduto” da luta política, mas ao contrário, 

são eventos constitutivos dos esforços dos movimentos sociais para redefinir o sentido e 

os limites do próprio sistema político.  

Por outro lado, devido ao caráter interdiscursivo de todo discurso, foi preciso 

chamar a atenção para os enunciados sedimentados em forma de componentes 

ideológicos, incorporados ao projeto de reinvenção da periferia.  

Se o discurso de reinvenção da periferia assume a proposta político pedagógica 

de contestação de um sistema de significação hegemônico e de instituição do novo, 

próprio da lógica política, em contrapartida, ele revela os obstáculos que uma cultura 

política pode impor a um projeto não hegemônico de sociedade, cuja unidade é sempre 

forjada de maneira precária, que tenta reunir uma pluralidade de diferenças e suas 

respectivas demandas em torno de um equivalente comum.  

 A natureza das formações discursivas e dos campos de hegemonia é a 

heterogeneidade. Um discurso não deve ser concebido como um bloco compacto que se 

oporia a outros (o discurso comunista contra o discurso democrata-cristão, por 

exemplo), mas como uma realidade "heterogênea por si mesma".  

Nesse sentido, o fechamento de uma formação discursiva é fundamentalmente 

instável, “não se constituindo em um limite que, por ser traçado de modo definitivo, 

separa um interior e um exterior, mas inscrevendo-se entre diversas formações 



217 
 

discursivas, como uma fronteira que se desloca em função dos embates da luta 

ideológica” (MAINGUENEAU, 1997, p. 112).  

A ocupação do espaço público e urbano pela diferença, a vontade de dissolução 

das fronteiras simbólicas e materiais da cidade, bem como o reconhecimento e a 

visibilidade das lutas quilombola, indígena, feminista, gay etc., são algumas das pautas 

que fazem do discurso de reinvenção da periferia uma vontade coletiva e um projeto 

político-cultural legítimo, potencialmente combativos e transformadores, capaz de 

vitalizar espaços alternativos de exercício do político.  

Esses projetos emergem da postulação de uma exigência da democracia, onde 

múltiplas formas de articulação de demandas vieram à tona, nas duas últimas décadas, 

versando a linguagem dos direitos, pedindo atendimento de carências ou 

reconhecimento de identidades. Nesse contexto, a cultura, a educação e o audiovisual 

são percebidos como partes integrantes, imprescindíveis a uma nova ordem em processo 

de fixação institucional.   

Os componentes ideológicos incorporados pelo discurso de reinvenção da 

periferia, por sua vez, são compreendidos como tentativas de deter o fluxo da 

significação. Diversidade cultural e protagonismo juvenil são discursos que 

conseguiram ampla aceitação nos mais diferentes setores e que ganha força ao 

incorporar as críticas que são destinadas a eles. No Brasil, o discurso de 

hipervalorização da juventude, por exemplo, coaduna-se com um sistema de enunciados 

sedimentado desde o contexto pós-abolição da escravatura.  

Em suma, a produção de sentidos quanto ao papel da juventude pobre urbana e 

ao uso que esta faz da educação e da tecnologia audiovisual, de maneira frequente, 

sucumbe a esse discurso: o da necessidade do controle do tempo juvenil através da arte, 

da cultura, da educação, a fim de tirá-lo da marginalidade, percebido como um destino a 

ser ludibriado.  

Do mesmo modo, na tentativa de dar coerência estrutural a um projeto em 

negociação, ontologicamente contingente e precário, o enunciado diversidade cultural é 

incorporado para dar estabilidade, para deter a abertura semântica. Nesse processo de 

fechamento, periferia se entrelaça às concepções de comunidade e de diversidade 

cultural idealizadas pelas atuais políticas públicas de cultura.  

São discursos institucionais, portanto, que são mobilizados junto a outros 

discursos em circulação no Festival. Esses sistemas de significação  ora se 



218 
 

complementam, ora se contradizem, e os deslocamentos de sentido nem sempre são tão 

perceptíveis, em tempos de confluência perversa.  

Como vimos, a luta pela terra, pela moradia digna e o direito à cidade são 

algumas das demandas redistributivas que acompanham a busca por reconhecimento 

social da periferia, no seu sentido mais político. O recurso ao audiovisual pode, sim, vir 

a contribuir para a elevação da autoestima dos personagens representados. É preciso ter 

em mente, porém,  que a elevação da autoestima se constrói com a descolonização da 

mente, na rasura do pensamento dicotômico com a presença da diferença. Para isso, é 

importante combatermos a reprodução de conteúdos estigmatizantes, que insiste numa 

valorização do jovem periférico como uma solução para os problemas que, 

paradoxalmente, afirmam ser inerentes a ele.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



219 
 

Referências bibliográficas  
 

 

 

ABRAMO, Helena. Cenas juvenis: punks e darks no espetáculo urbano. São Paulo, 

Editora Scritta, 1994. 

 

________________ “Considerações sobre a tematização social da juventude no Brasil”. 

In: Juventude e contemporaneidade. Revista Brasileira de Educação. São Paulo, 

ANPEd, nº 5 e 6, 1997.  

 

ALBAGLI, Sarita e MACIEL, Maria Lucia. “Informação, poder e política: a partir do 

sul, para além do sul”. In: Informação, conhecimento e poder: mudança tecnológica e 

inovação social. Rio de Janeiro, Garamond, 2011.   

 

ACANDA, Luis Jorge. Sociedade civil e hegemonia. Rio de Janeiro, Editora UFRJ, 

2006.   

 

ADORNO; HORKHEIMER. Dialética do esclarecimento. Fragmentos filosóficos. Rio 

de Janeiro, Jorge Zahar Editor, 1985. 

 

ADORNO, Theodor. Indústria cultural e sociedade. São Paulo, Editora Paz e Terra, 

2002. 

 

ALBUQUERQUE, Durval. “Gestão ou gestação pública da cultura: algumas reflexões 

sobre o papel do Estado na produção cultural contemporânea”. In: Políticas culturais 

no Brasil, RUBIM, Antônio e BARBALHO, Alexandre (Org.), Salvador, EDUFBA, 

2007.  

 

ALVARENGA, Clarisse Castro de. Vídeo e experimentação social: um estudo sobre 

o vídeo comunitário contemporâneo no Brasil. UNICAMP, Departamento de 

Multimeios, dissertação de Mestrado, 2004. 

 

ARMES, Roy. O Vídeo: o significado do vídeo nos meios de comunicação. São Paulo, 

Summus, 1999.   

 

BARBALHO, Alexandre. “Políticas culturais no Brasil: identidade e diversidade sem 

diferença” In: Políticas culturais no Brasil, RUBIM, Antonio e BARBALHO, 

Alexandre (Org.) Salvador, EDUFBA, 2007. 

 

___________________. Relações entre Estado e cultura no Brasil. Rio Grande do Sul, 

Editora Unijuí, 1998. 

 

BARBOSA DA SILVA, Frederico A. Caderno de Políticas Culturais, Volume 3 – 

Economia e Política Cultural: acesso, emprego e financiamento. Brasília: Ministério 

da Cultura, Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada, 2007.  

 

_____________________ “Cultura Viva e o digital”, In: Pontos de cultura: olhares 

sobre o Programa Cultura Viva. Frederico Barbosa, Lia Calabre (Org). Brasília, 

Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada, 2011.   



220 
 

 

BARRET, Michèle. “Ideologia, política e hegemonia: de Gramsci a Laclau e Mouffe” 

In: Um mapa da ideologia, Zizek, Slavoj (Org). Rio de Janeiro, Contraponto, 1996.   

 

BARTHES, Roland. S/Z; uma análise da novela Sarrasine de Honoré de Balzac. Rio 

de Janeiro, Nova Fronteira, 1992.   

 

BAUDRLLARD, Jean. A sociedade de consumo. Edições 70- Brasil, 2000.  

 

BAUER, Martin W. & GASKELL, George. Pesquisa qualitativa com texto, imagem e 

som. Tradução de Pedrinho A. Guareschi. Petrópolis: Vozes, 2002.  

 

BENTES, Ivana. “Sertões e subúrbios no cinema brasileiro contemporâneo”, In: A 

missão e o grande show: Políticas culturais no Brasil dos anos 60 e depois (Org.) 

Ângela Maria Dias. Rio de Janeiro, Tempo Brasileiro, 1999.  

 

BERNARDET, Jean-Claude. Cinema brasileiro: propostas para uma história. São 

Paulo, Companhia das Letras, 2009.  

 

BHABHA, Homi. O local da cultura.  Belo Horizonte, Editora UFMG, 2005.  

 

BURGOS, Marcelo B. “Dos parques proletários ao Favela-Bairro: as políticas públicas 

nas favelas do Rio de Janeiro. In: Alvito, Marcos; Zaluar, Alba (Orgs.). Um século de 

favela, Rio de Janeiro, FGV, 1998.  

 

BURIY, J. “Teoria do Discurso e Educação: reconstruindo o vínculo entre cultura e 

política”. Revista Teias v. 11, n. 22, p. 07-29, maio/agosto 2010.  

 

_________ “Identidade e cidadania: a cultura cívica no contexto de uma nova relação 

entre sociedade civil, indivíduos e Estado”. Texto trabalhado durante o 1º Módulo do 

Curso Nacional de Formação Político-Sindical da ENFOC, em Brasília, durante os 

dias 04 a 15/07/2008.  

 

__________ “Teoria do discurso e análise do discurso: sobre política e método”, in: 

Métodos qualitativos nas Ciências Sociais e na prática social. (Org). Silke Weber e 

Thomas Leithauser, Recife, Editora universitária da UFPE, 2007.   

 

CADERNUTO FILHO, Reinaldo. Discursos de intervenção: o cinema de 

propaganda ideológica para o CPC e o Ipês às vésperas do Golpe de 1964. 

Dissertação de mestrado. ECA, USP, 2008. 

 

CALABRE, Lia. “Políticas culturais de 1924 a 1945: o rádio em destaque”. Estudos 

Históricos, Rio de Janeiro, nº 31, 2003.  

 

______________ “Políticas culturais no Brasil: balanço e perspectivas”, In: Políticas 

culturais no Brasil, RUBIM, Antonio e BARBALHO, Alexandre (Orgs), 2007, 

Salvador, EDUFBA, 2007.  

 

CARVALHO, Maria Alice R. Quatro vezes cidade, Rio de Janeiro, Sete Letras, 1994.   



221 
 

CARVALHO, Murilo. A formação das almas: o imaginário da república no Brasil, 

Belo Horizonte, Editora UFMG, 1990. 

 

__________________ Os bestializados: o Rio de Janeiro e a república no Brasil, São 

Paulo, Companhia das Letras, 2004.   

 

CHAUÍ, Marilena. Conformismo e resistência: aspectos da cultura popular no Brasil. 

São Paulo, Editora Brasiliense, 1996.  

 

_______________ Cultura e democracia: o discurso competente e outras falas. 5º 

edição, São Paulo, Editora Cortez, 1990.  

 

_______________ Cidadania cultural: o direito à cultura. 1º edição, São Paulo, 

Editora Fundação Perseu Abramo, 2006.   

 

COHN, Gabriel. “A concepção oficial da política cultural nos anos 70”, In: Estado e 

cultura no Brasil. São Paulo, DIFEL, 1984. 

 

COSTA, Jurandir Freire. Ordem médica e norma familiar, Rio de Janeiro, Editor 

Graal, 1999.  

 

COSTA, Sérgio. “Pós-colonialismo e Différance”, In: Dois Atlânticos: Teoria Social, 

Anti-Racismo e Cosmopolitismo. Belo Horizonte, Editora UFMG, 2006.  

 

______________“Desprovincializando a Sociologia: a contribuição pós-colonial”. 

Revista Brasileira de Ciências Sociais. Vol. 21 nº. 60 fevereiro/2006 

 

COUTINHO, Carlos Nelson (2005). Cultura e sociedade no Brasil: ensaio sobre ideias 

e formas. Rio de Janeiro, DP&A.  

 

DAGNINO, Evelina. “Cultura, cidadania e democracia: a transformação dos discursos e 

práticas na esquerda latino-americana” In: Cultura e política nos movimentos sociais 

latino-americanos. Belo Horizonte, UFMG, 2000.   

 

DAGNINO, Evelina. “Sociedade civil, participação e cidadania: de que estamos 

falando?” In: Daniel Mato (coord.), Políticas de ciudadanía y sociedad civil en tiempos 

de globalización. Caracas: FACES, Universidad Central de Venezuela, 2004.  

 

__________________ “Confluência perversa, deslocamentos de sentidos, crise 

discursiva”. Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales – CLACSO, 2004. 

http://bibliotecavirtual.clacso.org.ar/clacso/gt/20100918091218/10dagnino.pdf 

 

DIAS, Angela M (1999). A missão e o grande show: Políticas culturais no Brasil dos 

anos 60 e depois. Rio de Janeiro, Editora Tempo Brasileiro, 1999.  

 

DOMINGUES, João L. P. “Programa Cultura Viva: Políticas culturais para a 

emancipação das classes populares”. UFRJ, Dissertação, Programa de Pós-Graduação 

em Sociologia, Rio de Janeiro, 2008. 

 



222 
 

DÓRIA, Carlos Alberto. “Os compadres e o mercado”. Revista Trópico, 2004. 

Disponível em: www.uol.com.br/tropico/html/textos/2749,1.shl.  

 

EAGLETON, Terry. Ideologia: uma introdução. São Paulo, Editora Boitempo, 1997.  

________________  A ideia de cultura. São Paulo, Editora Unesp, 2005. 

 

FAIRCLOUGH, Norman. Discurso e mudança social. Brasília, Editora UNB, 2001.  

 

FALCÃO, Joaquim Arruda. “Política cultural e democracia: a preservação do 

patrimônio histórico e artístico nacional”, In: Estado e cultura no Brasil, (org.) Sérgio 

Miceli. São Paulo, DIFEL, 1984.   

 

FANON, Frantz. Os condenados da terra, Juiz de Fora, Editora UFJF, 2006.  

 

FECHINE, Yvana. “O vídeo como um projeto utópico de televisão”. In: MACHADO, 

Arlindo (Org.) Made in Brasil: três décadas do vídeo brasileiro. São Paulo: Iluminuras: 

Itaú Cultural, 2007.  

 

FÉR, Ester. “O audiovisual na rede dos Pontos de Cultura da Grande São Paulo”. 

Dissertação de mestrado, Programa de Mestrado em Comunicação, Faculdade Cásper 

Líbero, 2009.  

 

FERREIRA, Jonatas. “A ideia de democracia digital em Heidegger”. Análise Social, 

vol. XLV (196), 2010. 

 

FERREIRA Jonatas; ROCHA, Maria Eduarda. “Entre a Inclusão e a Democracia 

Digital: a atuação do Estado e do terceiro setor em comunidades pobres da Região 

Metropolitana do Recife”. Liinc em Revista, v.5, n.1, março, 2009, Rio de Janeiro, p. 

100- 116, 2009.  

 

___________________ “Democracia Digital: para além da ideia de justiça distributiva” 

In: Informação, conhecimento e poder: mudança tecnológica e inovação social, 

Maciel, M; Albagli, S (org). Rio de Janeiro, Garamond, 2011.  

 

FOUCAULT, Michel. Em defesa da sociedade. São Paulo, Martins Fontes, 1999. 

 

_________________ A ordem do discurso, São Paulo, Editora Loyola, 2005.  

 

FRASER, Nancy. “A justiça social na globalização: Redistribuição, reconhecimento e 

participação”. Texto da conferência de abertura do colóquio "Globalização: Fatalidade 

ou Utopia?" (22−23 de Fevereiro de 2002), organizado em Coimbra pelo Centro de 

Estudos Sociais e publicado na revista virtual Eurozine.  

 

________________. “Da redistribuição ao reconhecimento? Dilemas da justiça na era 

pós-socialista”. In Democracia hoje: Novos desafios para a teoria democrática 

contemporânea. Brasília, Editora UNB, 2001.  

 

FREYRE, Gilberto (1995). Sobrados e mocambos: decadência do patriarcado rural e 

desenvolvimento do urbano, Rio de Janeiro, Livraria José Olympio Editora.  

 

http://www.uol.com.br/tropico/html/textos/2749,1.shl


223 
 

FREUD, Sigmund. “O estranho”. In: Freud. Obras completas. Edição Standard 

Brasileira V. XVII. Rio de Janeiro, Imago, 1986.   

 

GALVÃO, Maria Rita e SOUZA, Carlos R. “Cinema Brasileiro: 1930 – 1964”, In: O 

Brasil Republicano: Economia e Cultura, v. 4. São Paulo, Ed. DIFEL, 2003.   

 

GALVÃO, Maria Rita e BERNARDET, Jean-Claude. “Os irmãos inimigos. A década 

de 50” e “Nacional-popular. Nacional-popular? A década de 60”, In: Cinema: 

Repercussões em caixa de eco ideológica (As ideias de “nacional” e “popular” no 

pensamento cinematográfico brasileiro). São Paulo, Editora Brasiliense, 1983.   

 

GATTI, André. Verbete: cineclube In: RAMOS, Fernão Pessoa; MIRANDA, Luiz 

Felipe (Org.) Enciclopédia do Cinema Brasileiro. São Paulo: Editora SENAC, 2000. 

 

GERBER, Raquel. O cinema brasileiro e o processo político e cultural. Rio de Janeiro, 

Graal, 1995.  

 

GLAYNOS, Jason e Howarth, David. “Logics”, in: Logics of critical explanation in 

social and political theory. New York, Taylor & Francis e-Library, 2007.   

 

GOHN, Maria da Glória. História dos movimentos e lutas sociais. São Paulo, Edições 

Loyola, 1995 

 

_____________________ “Teorias sobre os movimentos sociais: o debate 

contemporâneo” In: XV Congresso da SBS, Curitiba, 2011.  

 

GOMES, Paulo Emilio Salles.  Cinema: Trajetória no subdesenvolvimento. Rio de 

Janeiro, Paz e Terra, 1980.   

 

GIL, Antonio Carlos. Métodos e técnicas de pesquisa social. 5. ed. São. Paulo: Atlas, 

1999.  

 

HALL, Stuart. “A centralidade da cultura: notas sobre as revoluções culturais do nosso 

tempo”. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 22, nº2, p. 15-46, jul./dez. 1997. 

 

____________ Da diáspora: Identidades e mediações culturais. Belo Horizonte, 

Editora UFMG, 2006.  

 

HARVEY, David. A condição pós-moderna. São Paulo, Edições Loyola, 16º edição, 

2007.  

 

HOLLANDA, Heloísa B. Cultura e participação nos anos 60. São Paulo, Ed. 

Brasiliense, 1980.  

_____________________. Impressões de viagem: CPC, vanguarda e desbunde. São 

Paulo, Editora Brasiliense, 2000.   

 

JAMESON, Fredric. Pós-Modernismo: A lógica Cultural do Capitalismo Tardio. São 

Paulo, Ed. Ática, 1997. 

 



224 
 

JORGE, Marina Soler. “Industrialização cinematográfica e cinema nacional-popular no 

Brasil dos anos 70 e 80”. História Questões & Debates. 2005.  

 

LACLAU, Ernesto. "A Política e os Limites da Modernidade", in Holanda, Heloísa B. 

de (ed.) Pós-modernismo e Política. São Paulo, Rocco, 1992.  

 

________________. “Inclusão, exclusão e a construção de identidades”, in Amaral, 

Aécio e Burity, Joanildo (ed.) Inclusão Social, Identidade e Diferença: perspectivas pós-

estruturalistas de análise social. São Paulo, Annablume, 2006.   

________________ . “La democracia y el problema del poder”. Actuel Marx, n. 1, 

Argentina, 2001. 

________________ . “Os novos movimentos sociais e a pluralidade do social”. CEDLA 

(Centro de Documentação Latino-Americano), Amsterdã, Outubro de 1983. 

 

LACLAU, Ernesto e MOUFFE, Chantal. Hegemonía y estratégia socialista. Hacia 

uma radicalizacíon de la democracia. Buenos Aires, Editora Fondo de Cultura 

Económica de Argentina, 2004.  

 

LACLAU, Ernesto. La razón populista. México/Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica, 2005.  

 

LAKATOS, Eva Maria & MARCONI, Marina de Andrade. Técnicas de pesquisa. 3
a 

edição. São Paulo: Editora Atlas, 1996. 

 

LIUNGHI, Marcia. Viajando em seu cenário: reconhecimento e consideração a partir 

de trajetória de rapazes de grupos populares do Recife. Recife, departamento de 

Antropologia, UFPE, Tese de Doutorado, 2008.  

 

MAINGUENEAU, Dominique.  Novas tendências em Análise do Discurso. Campinas, 

Editora da Universidade Estadual de Campinas, 1997.  

 

MAFFESOLI, Michel. O Tempo das Tribos: o declínio do individualismo nas 

sociedades de massa. Rio de Janeiro, Forense Universitária, 1998.  

 

MANNHEIM, K. Diagnóstico de nosso tempo. Rio de Janeiro: Zahar, 1976.  

  

MAZRUI, Ali; AJAYI, Ade. “Tendências da filosofia e da ciência na África”, In: 

MAZRUI, Ali (Org.). História Geral da África: África desde 1935.  São Paulo, Cortez: 

Unesco, 2011.   

 

MBEMBE, Aquille. “As formas africanas de Auto-Inscrição”. Estudos Afro-Asiáticos, 

Ano 23, nº 1, 2001.  

 

MELUCCI, Alberto. “Juventude, tempo e movimentos sociais”. Revista Brasileira de 

Educação. Set-Dez, N. 7, 1996.  

 

________________  A invenção do presente. Rio de Janeiro, Editora Vozes, 2001.   

 

MICELI, Sérgio. “O processo de construção ‘institucional’ na área cultural federal 

(anos 70)”, In: Estado e cultura no Brasil. São Paulo, DIFEL, 1984.  



225 
 

 

MINAYO, Maria Cecília de Souza. O desafio do conhecimento científico: pesquisa 

qualitativa em saúde.. São Paulo/Rio de Janeiro: Hucitec-Abrasco, 1993.  

 

___________________ Pesquisa Social: Teoria, Método e Criatividade. Petrópolis: 

Editora Vozes, 2000.  

 

 

MOUFFE, Chantal. “Democracia, cidadania e a questão do pluralismo”. Revista 

Política e Sociedade, n. 3. p. 11-26, Outubro de 2003.   

 

________________ O regresso do político, Lisboa, Editora Gradiva, 1996.   

 

_______________ “Wittgenstein, la teoría política y la democracia”. Revista de 

Filosofía  y cultura democrática. Ano 3, n. 9, 2003. 

 

_______________ “Por um modelo agonístico de democracia”. Revista Sociologia 

Política, n. 25, Curitiba, junho de 2006. 

 

 

MUTZENBERG, R. Ações coletivas, movimentos sociais: Aderências, conflitos e 

antagonismo social. Tese de Doutorado. Universidade Federal de Pernambuco: Recife, 

2002.  

__________________ “A questão dos Movimentos sociais na atualidade”, In:  

MARTINS, C.B. MARTINS, H.H.T. Horizontes das Ciências Sociais no Brasil: 

Sociologia, São Paulo ANPOCS, 2010.  

 

NICHOLS, Bill. Introdução ao documentário, Campinas, Papirus editora, 2007.   

 

OLIVEIRA, Henrique Luiz P. “Tecnologias audiovisuais e transformação social: o 

movimento do vídeo popular no Brasil (1984-1995)”. São Paulo, departamento de 

história, PUC-SP, Tese de doutorado, 2001. 

 

ORTIZ, Renato. A moderna tradição brasileira: cultura brasileira e indústria cultural. 

São Paulo, Editora Brasiliense, 1988.   

 

ORICCHIO, Luiz Z. Cinema de novo: um balanço crítico da retomada. São Paulo, 

Estação Liberdade, 2003.  

 

PERUZZO, Cicília M. K. Comunicação nos movimentos populares: a participação na 

construção da cidadania. Petrópolis, Editora Vozes, 1998. 

 

________________ “Direito à comunicação comunitária, participação e cidadania”. 

Revista Semiosfera, ano 5, n° 8, 2004.  

 

_________________ “Revisitando os conceitos e comunicação popular, alternativa e 

comunitária”. Trabalho apresentado ao Núcleo de Pesquisa “Comunicação para 

Cidadania”, do XXIX Congresso Brasileiro de Ciências da Comunicação, Brasília-DF, 

INTERCOM/UnB, 6 a 9 de setembro de 2006. 

 



226 
 

PORTELLI, Huges. Gramsci e o bloco histórico. Rio de Janeiro, Paz e Terra, 1990.   

 

RAMOS, José Mario Ortiz. Estado, Cinema e lutas culturais: anos 50, 60 e 70. Rio de 

Janeiro, Paz e Terra, 1983.  

 

RIDENTI, Marcelo. Em busca do povo brasileiro: artistas da revolução do CPC à era 

da TV. Rio de janeiro, Editora Record, 2000. 

 

RIZINI, Irene. Olhares sobre a criança no Brasil: séculos XIX e XX. Rio de Janeiro, 

Editora Universitária: Amais, 1997.  

 

RUBIM, Antonio (2007). “Políticas culturais no Brasil: tristes tradições, enormes 

desafios” In: Políticas culturais no Brasil, RUBIM, Antonio; BARBALHO, Alexandre 

(Org). Salvador, EDUFBA, 2007.  

 

________________ “Crise e políticas culturais” In: Cultura e desenvolvimento: 

perspectivas políticas e econômicas. BARBALHO, Alexandre; CALABRE, Lia etall 

(Org). Salvador, EDUFBA, 2011.   

 

SALES, Ronaldo. “Laclau e Mouffe : desconstrução e genealogia”, In: Pós-

Estruturalismo e Teoria do Discurso: em torno de Ernesto laclau. (Org.). Mendonça, 

D. e Rodrigues, L. Porto Alegre, EDIPUCRS.  

 

SANTORO, L. F. A imagem nas mãos: o vídeo popular no Brasil, São Paulo, Summus 

Editorial, 1989.  

 

SANTOS, Boaventura. “Uma Sociologia das ausências e uma Sociologia das 

emergências”, In: A gramática do tempo, São Paulo, Cortez, 2008.  

 

SARAVIA, Enrique. “Política e estrutura institucional no setor cultural na Argentina, 

Bolívia, Chile, Paraguai e Uruguai” In: Cultura e democracia Vol. 1. Cadernos do 

Nosso Tempo, Rio de janeiro, Edições Fundo Nacional de Cultura, 2001.    

 

SARKOVAS, Yacoff. “O incentivo fiscal à cultura no Brasil”. Blog do Canal, 2005. 

Disponível em: www.canalcontemporaneo.art.br/blog/archives/000355.html. ver se 

confere!!! 

 

SCHAUN, Ângela. Educomunicação: reflexões e princípios. Rio de Janeiro:Mauad, 

2002. 

 

SCHWARZ, Roberto. “Cultura e política, 1964-1969”, In: Cultura e política. São 

Paulo, Paz e Terra, 2005.   

 

SOARES, Ismar de Oliveira. “Comunicação/Educação: a emergência de um novo 

campo e o perfil de seus profissionais”. Contato, Brasília: Ano 1, nº 1, jan/mar 1999. 

 

SODRÉ, Muniz. “O mercado de bens culturais”, In: Estado e cultura no Brasil. São 

Paulo, DIFEL, 1984.  

 



227 
 

SODRÉ, Muniz. O monopólio da fala: função e linguagem da televisão no Brasil. 

Petrópolis: Vozes, 1999.  

 

SOUZA, Regina. O discurso do protagonismo juvenil. USP, Tese apresentada ao 

Departamento de Sociologia da Universidade de São Paulo, 2006.  

 

SPOSITO, Marília. “Algumas hipóteses sobre as relações entre movimentos sociais, 

juventude e educação”. Revista Brasileira de Educação. Jan-Abr, 2000.  

 

SPOSITO, Marília e CARRANO, Paulo. “Juventude e políticas públicas no Brasi”l, 

Revista Brasileira de Educação, Set /Out /Nov /Dez, Nº 24, 2003.  

SPIVAK, Gayatari Chakravorty. (1988), “Can the subaltern speak?”, in C. Nelson e L. 

Grossberg (orgs.), Marxism and the interpretation of culture, Londres, Macmillan, 

1988. 

 

STAM, Robert e SHOHAT, Ella. Crítica à imagem eurocêntrica: Multiculturalismo e 

representação. São Paulo, Cosac e Naify, 2006.  

 

TAVARES, Luiz Eduardo. “Cineclubes como expressão da diversidade”. Revista 

Aguarrás, edição 3, ano 1 - setembro & outubro de 2006.  

 

TURINO, Célio. Ponto de cultura: o Brasil de baixo para cima. São Paulo, Anita 

Garibaldi, 2009.  

 

______________ “Ponto de cultura: a construção de uma política pública”. Cadernos 

Cenpec, v. 5, n. 7. 2010.  

 

VALLADARES, Licia. “A gênese da favela carioca. A produção anterior às Ciências 

Sociais”. Revista Brasileira de Ciências Sociais. Vol. 15, n° 44. São Paulo Oct. 2000 

 

___________________ A invenção da favela: do mito de origem a favela.com, Rio de 

Janeiro, Editora FGV, 2005.  

 

VELLOSO, Monica Pimenta. “Os intelectuais e a política cultural do Estado Novo”. In: 

O Brasil republicano: o tempo do nacional-estatismo, V. 2, Rio de Janeiro, Editora 

Civilização Brasileira, 2003. 

 

YÚDICE, George. A conveniência da cultura. Belo Horizonte, Editora UFMG, 2004.   

 

XAVIER, Ismail. O cinema brasileiro moderno. São Paulo, Paz e Terra, 2001.  

 

______________ O olhar e a cena. São Paulo, Cosac Naify, 2003.  

 

ZALUAR, A. e ALVITO, M. Um século de favela. Rio de Janeiro, FGV, 1998.  

 

_____________ A máquina e a revolta. Rio de Janeiro, Editora brasiliense, 2000.  

 

ZALUAR, Alba. “Democratização inacabada: fracasso da segurança pública”. Revista 

Estudos Avançados, 21 (61), 2007.  

 



228 
 

DOCUMENTOS CONSULTADOS: 

 

GIL, Gilberto. Discurso na solenidade de transmissão do cargo. 02/01/2003. Disponível 

em: http://www.cultura.gov.br/site/2003/01/02/discurso-do-ministro-gilberto-gil-na-

solenidade-detransmissao- do-cargo/ 

 

____________. Que acontece quando se liberta um pássaro? Pronunciamento sobre o 

Programa Cultura Viva. Berlim, Alemanha, 2/09/2004. In: Programa Nacional de Arte, 

Educação, Cidadania e Economia Solidária 3ª. Edição revisada. 

 

MINISTÉRIO DA CULTURA. Cultura é um bom negócio. Brasília: MINC, 1995. 

 

MINISTÉRIO DA CULTURA. Cultura Viva. Programa Nacional de Cultura, 

Educação e Cidadania. Brasília: Ministério da Cultura, 2005. 

 

MINISTÉRIO DA CULTURA. Programa Nacional de Cultura. Disponível em 

http://www.cultura.gov.br/site/wpcontent/uploads/2008/10/pnc_2_compacto.pdf  

 

MINISTÉRIO DA CULTURA. Execução Orçamentária por Segmento/Região (Fundo 

Nacional de Cultura - FNC) 1995 a 2006. Brasília: Fundo Nacional de Cultura, 2006. 

 

MINISTÉRIO DA CULTURA. Programa Nacional de Arte, Educação, Cidadania e 

Economia Solidária. Editado pela Secretaria de Programas e Projetos Culturais do 

Ministério da Cultura. 3ª. Edição revisada. Brasília, 2003. 

 

MINISTÉRIO DA CULTURA 1ª. Conferência Nacional de Cultura 2005/2006: Estado 

e sociedade construindo políticas públicas de cultura. Secretaria de Articulação 

Institucional do Ministério da Cultura. Brasília: Ministério da Cultura, 2007. ISBN 978-

85-60618-00-2 

 

PARTIDO DOS TRABALHADORES. A Imaginação a Serviço Brasil. Caderno 

Temático de Programa de Governo. São Paulo, 2003. 

 

PONTOS DE CULTURA. CARTA - Viva a Cultura! 2007. Disponível em: 

www.iteia.org.br/carta-viva-a-cultura/17.  

 

UNESCO (1982). Um mundo e muitas vozes: comunicação e informação na nossa 

época. Rio de Janeiro: Editora da Fundação Getúlio Vargas / Unesco.  

 

________  Declaração do México, Conferência Mundial sobre as Políticas Culturais, 

México, 1985, ICOMOS- Conselho Internacional de Monumentos e Sítios) 

 

________  Convenção sobre a proteção e promoção da diversidade das expressões 

culturais. Paris, 2005.  

 

________ (2003) Políticas Culturais para o desenvolvimento, uma base de dados para a 

cultura. UNESCO, Brasília.  

 

http://www.cultura.gov.br/site/2003/01/02/discurso-do-ministro-gilberto-gil-na-solenidade-detransmissao-%20do-cargo/
http://www.cultura.gov.br/site/2003/01/02/discurso-do-ministro-gilberto-gil-na-solenidade-detransmissao-%20do-cargo/


229 
 

VISÕES PERIFÉRICAS, Festival Audiovisual. Catálogo do evento. Rio de Janeiro, 

2007.  

VISÕES PERIFÉRICAS, Festival Audiovisual. Catálogo do evento. Rio de Janeiro, 

2008.  

VISÕES PERIFÉRICAS, Festival Audiovisual. Catálogo do evento. Rio de Janeiro, 

2009. 

VISÕES PERIFÉRICAS, Festival Audiovisual. Catálogo do evento. Rio de Janeiro, 

2010.  

VISÕES PERIFÉRICAS, Festival Audiovisual. Catálogo do evento. Rio de Janeiro, 

2011.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



230 
 

Anexos  

 

Anexo 1: Roteiro de entrevista  

 

1. Sobre a trajetória pessoal: 

 

- Dados gerais: em que entidade atua, onde mora (cidade/bairro), quantos anos têm, 

onde fez o curso de formação em audiovisual, onde trabalha.  

- Como foi o seu primeiro contato com o equipamento audiovisual?  

- Quais foram as suas motivações para ingressar no curso de formação em audiovisual? 

(Para alunos e ex-alunos) 

- Quais foram as motivações que o fez conceber essa experiência? Como foi todo o 

processo de concepção do projeto? (Para gestores de entidades ou realizadores: Visões 

periféricas, Imaginário digital, Cinema Nosso, Fepa).  

- Você faz parte de alguma outra ONG, partido político ou movimento social? Fale 

sobre sua atuação política e cultural de maneira geral.  

 

2. Falar da sua experiência como integrante de uma EPA (Experiência popular em 

audiovisual)  

- Quais são as principais propostas e objetivos do grupo? 

- Como é o dia a dia? Quais são as atividades desenvolvidas? 

- Quais são as suas atribuições?  

- Como se dá a sua relação com o/a professor/a? Ou, como se dá a sua relação com os/as 

alunos/as?  

- Como se dá a sua relação com os outros alunos?  

- O que você tem gostado mais de aprender/desenvolver no grupo?  

- Qual o seu envolvimento com a comunidade/bairro onde reside ou onde o grupo está 

localizado? Fale sobre a sua relação com a associação de moradores ou outras entidades 

existentes na localidade?  

- O que é periferia ou visão periférica pra você?  

- Qual a importância desses festivais, a exemplo do Visões Periféricas? 



231 
 

- Qual a importância do Fepa?  

- Na sua perspectiva, qual a importância do grupo e do audiovisual na sua vida e na vida 

da comunidade?  

 

3. Sobre financiamento e políticas públicas 

- Como o grupo consegue angariar recursos para os seus projetos, ações e despesas em 

geral? 

- Qual a relação do grupo com o Estado? Ele é beneficiado por políticas públicas 

voltadas para o setor da cultura? Na sua opinião, qual a importância dessas políticas 

públicas? 

- Para você, quais seriam as outras alternativas de financiamento desses grupos?  

- Você não acha que seria importante manter uma autonomia em relação aos recursos do 

Estado? 

- Ao seu  ver, qual a importância política de ações como os pontos de cultura e dos 

grupos de formação audiovisual?  

 

4. Sobre audiovisual, política e juventude 

- Você acha que cultura, política e audiovisual se misturam?  Como? Por quê? 

- Para você, qual o papel ou a contribuição política do grupo do qual faz parte?  

- Para você, qual a importância das políticas públicas voltadas para a juventude?  

- No seu entender, qual o papel da juventude?  Como os jovens podem contribuir para a 

mudança social?  

- Você acha que o seu grupo, assim como o audiovisual contribui para a mudança 

social? Para melhorar a nossa sociedade? Como? Por quê? 

 

 

Anexo 2: Texto de divulgação da primeira edição do Festival Visões Periféricas, 

realizado em 2007 

 

 

Reunir num único espaço a produção nacional de vídeos vinculados a escolas e 

oficinas populares que utilizam o audiovisual como meio de expressão cultural é o 



232 
 

principal objetivo do Festival Audiovisual Visões Periféricas. As inscrições são 

gratuitas e podem ser feitas até dia 30 de março de 2007, com preenchimento da ficha 

via site do Observatório de Favelas e envio, via correio, do material a ser exibido. 

 

O Festival Visões Periféricas, patrocinado pela Petrobrás, terá sua abertura no seis de 

junho de 2007, e as principais mostras acontecerão no espaço cultural da Caixa 

Econômica Federal no centro do Rio de Janeiro.  

 

Periferia Plural  

 

O Observatório de Favelas, proponente da iniciativa, considera de extrema relevância a 

realização desse Festival, pois entende que ele irá contribuir para a representação da 

periferia sob diversos ângulos, abrindo um espaço de discussão e afirmação da 

alteridade. O Visões Periféricas reconhece periferias não apenas como os espaços que 

margeiam os grandes centros urbanos, mas também aqueles que, mesmo distantes 

desses centros, estão excluídos do processo de representação audiovisual de sua 

realidade, como oficinas e escolas de meios rurais, como aldeias indígenas e 

quilombolas. 

 

Mesmo que esses espaços hoje tenham uma ascensão de produção audiovisual, com 

diversas iniciativas em todo o Brasil, essa produção ainda é raramente exibida 

publicamente, dentro e fora de suas comunidades. Sem esse espaço de exibição, essas 

experiências populares, que dão vida a novos olhares sobre as diversas periferias da 

sociedade brasileira, têm o seu poder de transformação limitado. E o papel do Festival 

Visões Periféricas é simplesmente difundir essas iniciativas.  

 

 

Mostras 

 

A Mostra Retrospectiva irá resgatar a produção nacional que deu origem e alimentou o 

movimento popular de audiovisual da década de 80 até os dias de hoje. 

Já a Mostra Competitiva reunirá a produção nacional produzida por oficinas e projetos 

populares de audiovisual inscritos no Festival e serão premiados o Melhor Filme (pelo 

júri popular) e Prêmios de Crítica Social, Retrato da Periferia e Coisas Nossas. Além 



233 
 

disso, serão realizadas intervenções audiovisuais e exibições em diversos locais da 

cidade. 

 

Patrocínio: Petrobras, lei de incentivo à Cultura, Governo Federal  

 

 

Anexo 3: Carta da Maré, elaborada no primeiro Visões Periféricas em 2007  

  

Nos últimos cinco anos, em todas as regiões do Brasil houve uma ampliação de 

experiências de formação audiovisual ligadas aos espaços populares. Esse crescimento 

evidenciou a necessidade de encontro e diálogo para identificar estratégias de 

fortalecimento dessas iniciativas, possibilitar a troca de experiências e dar visibilidade a 

essa diversidade de olhares.  

A periferia se representa pela multiplicidade de olhares diferenciados sobre sua 

história, memórias e tradições, sobre a vida e a experiência das pessoas, sobre aspectos 

poéticos e sutis que lá encontram sobre o outro lado dos fatos e da notícia e sobre a 

crítica à maneira como a mídia convencional mostra as coisas. Entendendo periferia 

como representações próprias, que podem se colocar como um contraponto à visão 

imposta pela mídia convencional - que revela esses lugares como violentos e separados 

do resto da sociedade - caso conquistem espaços de exibição públicos, ampliando seu 

alcance.  

Não existe, de forma alguma, uma representação da periferia a partir dos que lá 

estão produzindo, mas muitas e diferenciadas representações, todas válidas e necessárias 

para o grupo que se expressa. O principal na diversidade das produções audiovisuais 

brasileiras, tal como em qualquer produção artística, é o que leva a pensar, tanto quem 

cria, como quem assiste.  

A Carta da Maré sai do Primeiro Fórum de Experiências Populares em 

Audiovisual que aconteceu no dia 09 de junho de 2007, no Rio de Janeiro, dentro da 

programação do Festival Audiovisual Visões Periféricas. O encontro reuniu 42 

iniciativas de um universo estimado em cerca de 200 grupos que desenvolvem trabalhos 

na área do audiovisual. O Fórum evidenciou a necessidade de um reconhecimento 

público dessas produções periféricas, bem como adequações das políticas públicas para 

essas expressões populares. Assim, escrevemos essa Carta Aberta ao 301  



234 
 

Ministério da Cultura com nossas propostas sobre os temas formação, produção e 

difusão do audiovisual pelo Brasil.  

 

PROPOSTAS  

 

1. Alterar a política de financiamento, distribuição e exibição das produções, para 

que o audiovisual popular possa ser amplamente divulgado, possibilitando à sociedade 

contato com outras visões, diferentes das que assistem diariamente em filmes, 

programas de tv e noticiários;  

2. Criar editais públicos adequados aos núcleos populares (ong`s, oscips, coletivos, 

etc...) de formação audiovisual com dotação orçamentária específica para cada região do 

Brasil (regionalização da produção). Esses editais devem promover a diversidade sócio-

cultural de cada região. Para isso, propomos um diálogo com as instituições que 

desenvolvem trabalho nessa área, de modo a que se considere a importância dos 

processos educativos, as especificidades dos grupos/sujeitos, a continuidade e 

sustentabilidade das ações, os critérios de avaliação, a distribuição dos produtos, etc;  

3. Demarcar a TV pública e a Programadora Brasil como espaços para divulgação 

das produções periféricas, democratizando o seu perfil e imprimindo uma visão 

regional;  

4. Reivindicar contrapartidas das TV`s públicas e comerciais no sentido de co-

produzir obras a partir dos núcleos populares de formação audiovisual;  

5. Incentivar a formação de platéias para o que é produzido pelos núcleos 

populares de formação audiovisual através dos cineclubes, escolas e espaços de exibição 

alternativos, festivais e mostras;  

6. Apoiar o Fórum de Experiências Populares em Audiovisual (FEPA), no sentido 

de torná-lo uma atividade itinerante, representado em diferentes eventos de audiovisual 

do país. Uma das propostas colocadas para apoio imediato é criação de um site do 

FEPA.  

7. Criar um espaço de discussão para se pensar uma política de educação 

audiovisual, de modo a agregar os conteúdos e linguagens do audiovisual na escola, a 

partir de diferentes modos: formação de professores, disciplina própria, atividades 

complementares, tema transversal, oficinas, gerenciamento de equipamentos, utilização 

do audiovisual como instrumento pedagógico etc;  



235 
 

8. Fomento à integração das universidades públicas, as instituições de comunicação 

comunitária e o poder público, de modo a estimular pesquisas e o desenvolvimento de 

ações, especialmente no campo da formação de comunicadores e educadores.  

9. Contribuição na construção de um portal nacional com produções audiovisuais 

que saíram de oficinas e projetos afins com o público de periferia.  

10. Desenvolver uma política de educação audiovisual, de modo a agregar os conteúdos 

e linguagens do audiovisual na escola, a partir de diferentes modos: formação de 

professores, disciplina própria, atividades complementares, tema transversal, oficinas, 

gerenciamento de equipamentos, etc  

 

Rio de Janeiro, 10 de Junho de 2007  

 

Assinam esta carta as seguintes instituições e coletivos:  

Observatório de Favelas/RJ, Cinema Nosso /RJ, TV Morrinho /RJ, Ascine / RJ, 

ABD&C / RJ, Cinemaneiro /RJ, Bem TV/RJ, Rede Jovem de Cidadania (Associação 

Imagem Comunitária) /MG, Juventude de Atitude (Associação de Imagem 

Comunitária) /MG, Favela é isso aí / MG, Kinoarte -Londrina /PR, Associação 

Quilombola de Conceição das Crioulas-PR, Movimento Cultural Arte e Manhã - 

Caravelas /BA, Auçuba – Comunicação e Educação- Recife /PE, Vídeo nas Aldeias-Rio 

Branco/AC, Festival Um Amazonas /AM, Amacine Futuros Cineastas / AM, Ação 

Jovem Indígena /MS, Anthares Multimeios /SP, Associação Kinoforum /SP, Cinema de 

Guerrilha / SP, Instituto Criar de TV e Cinema /SP, Ong Ação social Pankararú /SP, 

Aldeia-Fortaleza /CE, Associação Cultural Faísca -Riacho Fundo/ DH, Centro de 

Referência Undergrond-DH, Rede terceiro Setor /Rj, UFRJ /RJ. 

 

 



236 
 

 

Anexo 4: Organização do Fórum de Experiências Populares em Audiovisual (2008) 

 

O movimento de audiovisual nas periferias é altamente plural e atravessado por 

características as mais variadas possíveis, dependendo da faixa etária, região, 

metodologia e mesmo do que se entende por periferia no Brasil. Desde junho de 2007 

ele vem se aglutinando em torno do Fórum de Experiências Populares em 

Audiovisual ou simplesmente FEPA. Por ser um Fórum ainda em vias de construção, 

seria muito precipitado definir objetivamente o que ele é, mas isso, ao contrário de ser 

um problema, é sua principal virtude. O FEPA está sendo construindo de baixo para 

cima, tentando mobilizar experiências de audiovisual nas periferias de todo o Brasil 

para discutir o que vem a ser esse movimento, como ele pode contribuir de forma 

articulada para a construção de políticas públicas no setor audiovisual.  

Não é um esforço simples devido à heterogeneidade das experiências, mas é um 

esforço necessário para que esse movimento tenha impacto global nas estruturas de 

comunicação do país. Mesmo com tão pouco tempo o FEPA já conseguiu produzir uma 

carta de recomendações e reivindicações que chegou até a secretaria do audiovisual do 

Ministério da Cultura. O resultado foi um convite da secretaria para que o Fórum 

ocupasse uma cadeira no Conselho Consultivo da SAV e o lançamento de um edital de 

produçã o para alunos e ex-alunos de projetos sociais com foco na formação em 

audiovisual. Em agosto de 2007, em encontro realizado na Mostra Kinoikos, chegou-se 

a um consenso preliminar do que é o Fórum e sua missão:  



237 
 

Quem é parte integrante do FEPA? 

 

Organizações Não Governamentais, Pontos de Cultura, Coletivos Populares que 

desenvolvem atividades na área de formação, produção e exibição audiovisual.  

  

Sua missão: refletir sobre a atividade dessas experiências e contribuir para a criação de 

políticas públicas e privadas com o objetivo de ampliar o seu potencial transformador e 

democratizante. Seus três braços: 1 – fomento à produção e exibição da produção 

popular; 2 – profissionalização e geração de renda para jovens formados em oficinas e 

cursos populares de audiovisual; 3 – educação audiovisual. 

  

Neste ano, o Encontro 2008 do FEPA reúne coordenadores, alunos e ex-alunos de 11 

estados para prosseguir avançando em sua organização e na criação de políticas públicas 

para o audiovisual. Ele também vai contar com a participação de representantes da 

Associação Brasileira de Documentaristas e Curta-Metragistas e o Conselho Nacional 

de Cineclubes. 

 

Temas do Fórum 2008 

  

1) ORGANIZAÇÃO DO FÓRUM – elaboração de uma carta de princípios que irá reger 

o Fórum e sua forma de organização (O que é o FEPA? Quem faz parte do FEPA? 

Como ele irá funcionar daqui pra frente?) 

  

2) POLÍTICAS PÚBLICAS PARA AS EPAS – Discussão de editais (principalmente 

aquele voltado para projetos sociais, lançado pelo MinC ), Plano Nacional de Educação 

Audiovisual, inserção na TV pública 

 

3) PESQUISA E ANÁLISE DE METODOLOGIAS DE APRENDIZAGEM EM 

AUDIOVISUAL – elaboração de seminários, pesquisas e publicações na área. 

  

4) COMUNICAÇÃO INSTITUCIONAL – elaboração de um portal para a publicação e 

disponibilização de informativos e espaços virtuais de discussão 

  



238 
 

5) AUTOSUSTENTABILIDADE DAS EPA`S – como cada EPA pode gerar processos 

de auto sustentabilidade. 

  

6) PARCERIAS INSTITUCIONAIS – promoção do diálogo com outras entidades do 

audiovisual ou áreas de atuação (no nível municipal, estadual e federal) que possam 

dialogar com o trabalho das EPA`s contribuindo para o seu desenvolvimento.  

  

Programação  

Dia 04/09 (Quinta-Feira) 

13 ás 15h: Apresentação / Dinâmica do Fórum 

  

Dia 05/09 (Sexta-Feira) 

10 às 11h - Pesquisa e Análise de Metodologias de Aprendizagem em Audiovisual  

11 às 12h - Comunicação Institucional  

13 às 15h - Projetos para a auto-sustentabilidade das EPA`s  

15 às 17h - Parcerias institucionais  

  

Dia 06/09 (Sábado) 

 

10 às 12h: Políticas Públicas para as EPA`S 

13 às 15:30h : Organização do FEPA 

   

Dia 07/09 (Domingo) 

10 às 12h: Organização do FEPA  

13 às 17h: Organização do FEPA  

 

 

Anexo 5: Relato do I Encontro do Fórum de Experiências Populares em 

Audiovisual / FEPA/ 2008 

 

Entre os dias 04 e 07 de Setembro foi realizado na Caixa Cultural do Rio de 

Janeiro o Encontro 2008 do Fórum de Experiências Populares em Audiovisual, que 

reúne desde Junho de 2007 Organizações Não Governamentais, Pontos de Cultura e 

Coletivos que desenvolvem atividades regulares na área de formação audiovisual em 



239 
 

espaços populares. Nessa ocasião foram discutidos temas pertinentes ao 

desenvolvimento e estruturação do Fórum com o objetivo de seguir contribuindo de 

forma organizada e democrática com as políticas públicas na área do audiovisual, em 

especial aquelas desenvolvidas pela Secretaria do Audiovisual, do Ministério da 

Cultura, onde o FEPA possui assento em seu Conselho Consultivo desde Setembro de 

2007. O Encontro, que aconteceu ao longo de 04 dias, ocorreu em forma de plenária 

permanente e contou com a participação de instituições e coletivos de 11 Estados da 

Federação. Os temas discutidos foram: 

 

1 - Organização do Fórum 

2 - Políticas Públicas para as EPAS (Experiências Populares em Audiovisual) 

3 - Pesquisa e Análise de Metodologias de Aprendizagem em Audiovisual 

4 - Comunicação Institucional 

5 - Sustentabilidade das EPAS 

6 - Parcerias Institucionais 

 

Segue um relato resumido das discussões e suas principais resoluções: 

 

 

Em votação foi deliberado que a interlocução entre o FEPA e a Secretaria do 

Audiovisual feita através da ocupação titular de um assento em seu Conselho 

Consultivo será exercida por um membro eleito a cada 02 anos sem direito a reeleição, 

passando esse tempo a vigorar a partir do Encontro 2008. Os interlocutores dos Grupos 

de Trabalho autonomeados na ocasião ficarão pelo período de 01 ano. Toda a Reunião 

do Conselho da SAV será comunicada com antecedência ao FEPA e o seu titular no 

Conselho fará um relato após. Também se tirou um indicativo para que o Encontro 2009 

aconteça em outros estados, além do Rio de Janeiro e São Paulo. 

 

Políticas Públicas para as EPAS 
 

O Encontro 2008 do Fórum tirou as seguintes resoluções: 

No tocante a atual Edital para Egressos de Projetos Sociais o Fórum exige: 

 

- Simplificação do processo de seleção do edital. A versão atual é vista como 

extremamente burocrática e fora de sintonia com o universo de candidatos que atende, 

egressos de projetos de formação em audiovisual e sem experiência com os tradicionais 

editais. 

- Reconhecimento dos Coletivos Populares como espaços de formação informais, desde 

que seja comprovado por material gráfico ou audiovisual. 

-  Ampliação do objeto do edital para as áreas de formação, exibição e distribuição. 

- Exibição dos filmes vencedores na TV Brasil 

 



240 
 

O Fórum também entende a necessidade de se fomentar uma discussão sobre educação 

audiovisual no país através da realização de Seminário sobre Cinema e Educação 

proposto em parceria FEPA, CNC e ABD à Secretaria do Audiovisual. Esse Seminário 

deve envolver todos os segmentos da sociedade civil interessados no tema e apontar 

para a criação de um Plano Nacional de Educação Audiovisual. 

Em Relação à TV Pública o FEPA entende que deve haver uma aproximação efetiva 

entre as Experiências Populares em Audiovisual e a TV Brasil no que diz respeito à uma 

produção colaborativa para a sua grade. 

 

Pesquisa para Análise de Metodologias de Aprendizagem em Audiovisual 
 

O Fórum reconhece a importância da diversidade de Experiências Populares de 

formação em Audiovisual e a necessidade de compartilhamento, troca e difusão dessas 

Experiências entre si e para o público em geral interessado no tema Educação 

Audiovisual. Entende que as metodologias desenvolvidas pela EPAS  é uma de suas 

maiores riquezas e que, portanto, merece especial atenção do poder público no tocante a 

sua sistematização e divulgação. Por isso foi deliberado que as EPAS irão 

disponibilizar  um texto síntese de suas metodologias no site do FEPA (em construção) 

e que esta divulgação é um primeiro passo para uma sistematização de maior fôlego que 

possa resultar em uma publicação impressa e ser disponibilizada gratuitamente para o 

público interessado, em especial as próprias EPAS e a Rede de Ensino Público. 

 

Comunicação Institucional 
 

O FEPA entende a necessidade de divulgar seu trabalho e por isso já está em construção 

um site para abrigar informações pertinentes ao Fórum e às EPAS, divulgar suas ações e 

organizar suas discussões internas. 

 

Sustentabilidade das EPAS 
 

O Fórum entende a importância das EPAS, principalmente aquelas que estão em vias de 

institucionalização ou o fizeram recentemente,  se qualificarem para a participação nas 

leis de incentivo municipais, estaduais e federais. Com o objetivo de instruir e 

esclarecer sobre essas referidas leis, chamou o especialista Antônio Leal para um 

explanação sobre as referidas leis, gerando inclusive uma interessante discussão sobre 

outras possibilidades de sustentabilidade, como a criação de cooperativas de produção 

formadas por alunos e ex-alunos das EPAS. 

 

Parcerias Institucionais 
 

É fundamental a integração do FEPA com outras entidades do Audiovisual, entender 

suas demandas e reivindicações e apoiarem-se mutuamente no exercício de uma 

cidadania audiovisual plena e na democratização do audiovisual em todo o território 

brasileiro. Por isso o FEPA contou com a participação do Presidente do Conselho 

Nacional de Cineclubes, Antônio Claudino de Jesus, e da Diretora da Associação 

Brasileira de Documentaristas e Curta-Metragistas, Saskia Sá, para uma troca de 

informações e estreitamento dos laços e afinidades que ligam essas entidades ao Fórum. 

O FEPA  entende a importância dessa aproximação no sentido de ampliar o 

conhecimento das EPAS sobre questões fundamentais para a democratização do 



241 
 

audiovisual no Brasil, oferecendo uma ampla perspectiva de atuação política e 

profissional para os jovens formados pela Experiências Populares em Audiovisual. 

 

O FEPA apóia junto ao CNC e ABDN: 

 

Ampla e imediata revisão da legislação de direito autoral que, por sua imprecisão e falta 

de atualidade contribui para a restrição da circulação dos bens culturais e permite que, 

através de manobras legais e abusos de poder econômico, se limite de forma 

escandalosa o acesso da quase totalidade da população brasileira ao conhecimento, à 

informação e à cultura; Reconhecimento do direito de organização do público e da 

responsabilidade do Estado, em todos os níveis, de proteger e estimular essa 

organização através de dotações orçamentárias para a sustentação das entidades 

representativas do público - em particular os cineclubes e suas entidades representativas 

locais, regionais, nacionais e internacionais. O FEPA também destaca a presença dos 

coordenadores do Circuito Brasil, Frederico Cardoso e Rodrigo Bouillet, que nessa 

ocasião explanaram sobre o Programa de disseminação de pontos de exibição em todo 

território brasileiro e o comparecimento do  Secretario do Audiovisual Silvio Darin no 

encerramento do Encontro 2008. 

 

Rio de Janeiro, 07 de Setembro de 2008 

Marcio Blanco - Relações Institucionais do FEPA 

Anexo 6: Texto de divulgação do Seminário Deseducando o olhar, ocorrido na 

edição de 2009 

 

 

Deseducando o olhar 

Seminário Nacional de Educação Popular em Audiovisual 

23 a 25.07 

  
O audiovisual é uma linguagem com mais de 100 anos de existência e influência sobre o 

imaginário do ser humano em todo o mundo. Molda hábitos, cria gostos, dissemina 

informação e opinião. Pouco se discute sobre a apropriação dessa linguagem em 

contextos de educação e o seu impacto sobre a formação do ser humano.  Atualmente, o 

Brasil possui experiências em diversas regiões do país que procuram fazer uma interface 

entre essas duas áreas do conhecimento, o audiovisual e a educação. São experiências 

no âmbito do ensino informal ou popular que estão criando suas próprias metodologias. 

Ao contabilizarmos essas experiências e seu alcance no cenário nacional torna-se 

imprescindível nos voltarmos a elas e refletirmos sobre suas práticas e importância no 

movimento de renovação da linguagem, democratização dos meios de produção e 

difusão e transformação da sociedade. 

  

O Fórum de Experiências Populares em Audiovisual (FEPA-Brasil,) em parceria com a 

Associação Imaginário Digital, abre um espaço entre os dias 23 e 25 de julho para essa 

reflexão. Estão convidados palestrantes de diversas partes do país e experiências na área 

para falarem sobre suas práticas. A programação está dividida em cinco eixos temáticos. 

Confira:  

 

►23.07 (quinta) 

 

10 às 12:30h 



242 
 

Mesa 01 – Audiovisual na educação, uma ferramenta multidisciplinar ou uma linguagem  

com campo específico? 

 

14 às 16:30h 
Mesa 02 – Audiovisual, memória e identidade cultural 

►24.07 (sexta) 

 

10 às 12:30h 

Mesa 03 – Interferências na imagem de massa, o antídoto cineclubista 

 

14 às 16:30h 
Mesa 04 – Deseducando o olhar, uma apropriação livre do audiovisual pelos coletivos 

 

►25.07 (sábado) 

 

10 às 12:30h 

Mesa 05 – Papel das novas mídias na Educação 

  

 

As mesas de debates vão acontecer na sala 1 de cinema da CAIXA Cultural RJ  

(Almirante Barroso, 25 – Centro).   

As vagas estão limitadas a 100 e será dado um certificado para participantes que 

frequentarem 75% das mesas.  

 

   

Realização:  
  

Fórum de Experiências Populares em Audiovisual (FEPA – Brasil) 

www.fepabrasil.org.br 

  

Imaginário Digital 

www.imaginariodigital.org.br 

  

Apoio institucional: 
Cidadela - Arte, Cultura e Cidadania 

CAIXA Cultural 

Secretaria da Identidade e Diversidade Cultural 

 

Anexo 7: Convocatória da Secretaria do Audiovisual para a composição do 

Conselho Executivo. Documento disponibilizado na antiga página do FEPA Brasil  

 

 

http://www.fepabrasil.org.br/
http://www.imaginariodigital.org.br/


243 
 

 

 

Brasília, 9 de outubro de 2010 

  

  

Prezados dirigentes de entidades do setor cinematográfico e audiovisual; 

  

  

A Secretaria do Audiovisual do Ministério da Cultura vem convidá-los a indicar dois 

nomes cada, para recomposição de seu Comitê Consultivo. 

  

O Comitê é o principal instrumento de que a SAv dispõe para discutir suas políticas 

com o setor, bem como os modos de implementação e os efeitos dos programas e linhas 

de ação sobre as atividades que nos cabe fomentar. 

  

Em nossa gestão, instituímos e temos mantido rigorosamente a periodicidade semestral 

das reuniões. Além disso, dilatamos para dois dias a duração dos trabalhos, para que 

todos os segmentos representados disponham do tempo necessário para formular suas 

sugestões, crítica e comentários. Nossas expectativas se confirmaram plenamente - nas 

reuniões realizadas em 2008 e 2009, desfrutamos de um sereno e produtivo ambiente de 

trabalho, que nos ajudou a balizar e calibrar as atividades da Secretaria. 

  

A primeira reunião com a atual composição do Comitê se deu em 26 de outubro de 

2007, no mesmo dia em que fui anunciado para o setor e para a imprensa como sucessor 

de Orlando Senna à frente da SAv. Completam-se dois anos e, após quatro reuniões, é 

tempo de proceder a renovação dos conselheiros, de modo a assegurar a mais ampla 

representatividade daqueles que são indicados por entidades que, nos últimos meses, 

passaram por processos eleitorais e mudaram suas diretorias. 

  



244 
 

Até o dia 10 de novembro de 2009 estaremos recebendo, por meio do endereço 

eletrônico ana.santana@cultura.gov.br, a indicação de dois nomes de cada entidade 

consultada, para renovar as representações dos seguintes segmentos que compõem o 

Comitê: 

  

- Cineclubes 

- Animação 

- Diretores de filmes de longa metragem 

- Diretores de filmes de curta metragem 

- Pesquisadores e Críticos 

- Produtores independentes para televisão 

- Jogos eletrônicos e conteúdos digitais 

- Roteiristas 

- Emissoras públicas de televisão 

- Ensino de cinema 

- Experiências populares em audiovisual 

- Festivais 

- Técnicos 

- Produtores de cinema 

  

Encorajamos vivamente as entidades regionais, ou mesmo as nacionais, a promoverem 

consultas às diretorias das demais entidades representativas do mesmo segmento, de 

modo a que, sempre que possível, nos sejam encaminhados nomes consensuais. Esse 

procedimento também visa o estabelecimento de canais de consulta entre as entidades, 

de modo a garantir que a participação em reuniões seja antecedida de consultas e 

seguida de relatórios, tornando o Comitê Consultivo um fórum cada vez mais irrigador 

de discussões sobre as políticas públicas setoriais. 

  

A equipe da SAv examinará os nomes recebidos e promoverá, por meio de portaria, a 

nomeação dos novos membros, pelo período de dois anos, admitida uma recondução. 

Procuraremos respeitar as indicações das entidades e arbitraremos casos de duplicidade 

de representação de uma mesma categoria, em razão de atuações regionalizadas ou de 

particularidades estatutárias. Nosso objetivo será a composição de um colegiado 

mailto:ana.santana@cultura.gov.br


245 
 

legitimamente representativo do conjunto de segmentos com os quais a SAv se 

relaciona, considerando ainda a necessidade de contemplar algum equilíbrio regional. 

  

O prazo estipulado não sofrerá dilatação e não serão considerados nomes enviados após 

10 de novembro, de modo a que possamos proceder aos trâmites necessários e convocar 

a próxima reunião do Comitê, com nova composição, para os dias 3 e 4 de dezembro 

próximo. 

Saudações, 

  

Silvio Da-Rin 

Secretário do Audiovisual 

 

Anexo 8: Diretrizes gerais do Festival Visões periféricas, edição de 2010.  

 

A proposta do festival de 2010 segundo a ONG Imaginário Digital: 

 

- Compôr um painel multicultural sobre a realidade e a produção cultural das múltiplas 

periferias do Brasil (favelas das grandes metrópoles, comunidades quilombolas e 

ciganas, sertões, aldeias indígenas etc.); 

 

- Divulgar os filmes produzidos em projetos, coletivos informais, pontos de cultura, 

oficinas e escolas populares que utilizam o audiovisual como meio de expressão e 

desenvolvimento social;  

 

- Desenvolver uma reflexão profunda sobre essas obras, promovendo o intercâmbio 

entre as diferentes instituições e grupos realizadores existentes no Brasil e em países 

ibero-americanos; 

 

- Usar e divulgar a tecnologia e as novas mídias a serviço da democratização dos meios 

de produção e difusão do audiovisual;  

 

- Promover a liberdade de expressão, fruição estética e intercâmbio de conhecimentos; 

 

- Divulgar as produções surgidas no contexto da cultura digital, assim como refletir 



246 
 

sobre o seu impacto na cultura, na renovação da linguagem audiovisual e na sociedade 

do conhecimento.  

 

- Promover a mistura de olhares e refletir sobre o próprio conceito de periferia a partir 

das inovações tecnológicas em curso;  

 

A programação será composta pelos filmes mais representativos produzidos de 2008 a 

2010, além de filmes convidados de qualquer época. O festival será realizado entre 18 e 

24 de outubro no Oi Futuro em Ipanema na cidade do Rio de Janeiro.  

 

Anexo 9: Criação da rede de experiências ibero-americanas em educação 

audiovisual (Edição de 2010) 

 

A criação da Rede de Experiências Ibero-americanas em Educação Audiovisual 

– festivais, mostras, escolas, oficinas e produções independentes foi anunciada durante 

o encerramento da 4ª edição do Festival Visões Periféricas no último dia 24 de outubro 

no Oi Futuro em Ipanema, no Rio de Janeiro (RJ). A rede nasceu com o intuito de 

divulgar e promover a circulação dos filmes que participam de festivais e mostras da 

região ibero-americana, bem como criar um espaço de diálogo entre as iniciativas de 

educação em audiovisual existentes nesses países. Marcio Blanco e Karine Mueller do 

Festival Visões Periféricas (Brasil), Ramiro Garcia do Festival Nacional de Cine y 

Video Comunitario Cineenmovimiento (Argentina) e Daniel Bejarano do Festival Ojo 

AL Sancocho (Colômbia) firmaram o acordo que inicialmente irá promover a circulação 

dos filmes vencedores da última edição dos três festivais. Leia a carta de compromisso 

na íntegra: 

Miradas en Movimiento / Visões em Movimento 

Rede de Experiências Ibero-americanas em Educação Audiovisual – festivais, escolas, 

oficinas e produções independentes 

 

Nos distintos países da região ibero-americana, múltiplas experiências no âmbito 

da educação audiovisual buscam promover novos olhares sobre a sociedade e seus 

diversos aspectos.  Essas experiências estão comprometidas com a construção de uma 

identidade ibero-americana que incentive a pluriculturalidade e os valores de liberdade, 

solidariedade, paz e justiça. 

http://www.visoesperifericas.org.br/
http://www.cineenmovimiento.com.ar/
http://festivalojoalsancocho.wordpress.com/
http://festivalojoalsancocho.wordpress.com/


247 
 

A partir da produção e difusão audiovisual essas experiências fomentam e 

facilitam o intercâmbio de conhecimentos, saberes, práticas e pessoas com o objetivo de 

criar espaços de reflexão sobre a identidade e as questões sociais e culturais de seus 

países. Essas experiências estão distribuídas em todos os países da região ibero-

americana e desempenham um papel muito importante em seus locais de origem. Neste 

momento identificamos uma necessidade de criar diálogos entre os países e suas 

experiências em educação audiovisual. Por isso estamos reunidos hoje para dar início a 

conformação de uma rede que dê visibilidade, reconhecimento e promova a integração 

entre essas experiências em nível ibero-americano. 

Reuniram-se no dia 24 de outubro de 2010, na cidade do Rio de Janeiro (RJ), 

durante a 4ª edição do Festival Visões Periféricas representantes de três países: 

Argentina, Brasil e Colômbia para firmar um convênio de colaboração mútua que 

realize esses objetivos.  

Como primeira ação, os representantes aqui presentes se comprometem a 

produzir uma edição em DVD de filmes selecionados em cada um de seus projetos para 

que circulem em festivais e mostras da região ibero-americana no ano de 2011. Também 

se comprometem com a construção de um portal na internet que abrigue informações 

dos integrantes da rede que chamaram de Miradas em Movimiento / Visões em 

Movimento - Rede de Experiências Ibero-americanas em Educação Audiovisual – 

festivais, escolas, oficinas e produções independentes. 

 

Assinam este compromisso, 

Marcio Blanco e Karine Muller 

Festival Visões Periféricas 

Associação Imaginário Digital 

 

Ramiro Garcia 

Associação Civil Cineenmovimiento 

Festival de Video Comunitario Juvenil 

 

Daniel Bejarano 

Festival de Cine y Video  Ojo al Sancocho 

Sueño Films Colombia 



248 
 

 

Objetivos e compromissos: 

1 – Criar um portal bilingüe na internet para permitir a circulação de informação e 

filmes entre festivais e mostras que trabalhem com jovens realizadores de projetos de 

educação audiovisual. 

2 – Realizar mostras simultâneas nos países que assinam o acordo. 

3 – Cada festival ou mostra se compromete a legendar os filmes vencedores para 

fazerem parte de uma compilação que será produzida no final de cada ano para circular 

nesses festivais e mostras no ano seguinte.  

4 – Abrigar filmes e material pedagógico que possam ser compartilhados na internet 

para utilização de professores e educadores de diversas áreas do conhecimento. 

5 – Criar perfis no Facebook, Twitter e outras redes sociais para divulgação. 

6 – Criar, manter e atualizar o blog da Rede.  

7 – Responsabilizar-se por enviar e circular material nos países que assinam o acordo. O 

Festival Visões Periféricas está responsável por compilar os filmes em uma master que 

será enviada para os outros países. 

 

Anexo 10: Material de divulgação do Festival  

 

 

Oficina de VJ no festival de 2009.  

 



249 
 

 

Seminário Deseducando o olhar, edição de 2009.  

 

 

Público no Festival de 2009. Centro Caixa cultural – RJ.  

 

 

Um dos cartazes de divulgação do Festival  

 


