
O conceito Ma
O conceito Ma na conformação de espaços em Tadao Ando



Projeto de pesquisa para Mestrado 

 Faculdade de Arquitetura e Urbanismo 

 Universidade Federal de Pernambuco

Área de concentração: Projeto da Cidade e da Edificação

Aluna: Walkyria Tsutsumi Ferreira Coutinho

Orientadora: Maria de Jesus de Britto Leite

Co-orientador: Luiz Amorim

O conceito Ma
O conceito Ma na conformação de espaços em Tadao Ando



3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  

  

  
  

 
 
 
 
 

 

 
Catalogação na fonte 

Bibliotecário Jonas Lucas Vieira, CRB4-1204 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

C871c        Coutinho, Walkyria Tsutsumi Ferreira 
     O conceito Ma: o conceito Ma na conformação de espaços em Tadao 
Ando / Walkyria Tsutsumi Ferreira Coutinho. – Recife: O Autor, 2015. 

                        233 f.: il., fig.  
 

                        Orientadora: Maria de Jesus de Britto Leite.       
           Dissertação (Mestrado) – Universidade Federal de Pernambuco, 
Centro de Artes e Comunicação.  Denvolvimento Urbano, 2016. 
            

 
Inclui referências. 

 
 

1. Prática arquitetônica. 2. Espaço (Arquitetura). 3. Espaço e tempo. 4. 
Arquitetura - Japão. 5. Civilização oriental.  I. Leite, Maria de Jesus de 
Britto (Orientadora). II. Título. 

 
 
        711.4 CDD (22. ed.)        UFPE (CAC 2016-36) 
       



4

 
 

 
 

  
 

A
ta

 d
a 

qu
ar

ta
 d

ef
es

a 
de

 D
is

se
rta

çã
o 

de
 M

es
tra

do
, d

o 
P

ro
gr

am
a 

D
e 

P
ós

-G
ra

du
aç

ão
 

em
 D

es
en

vo
lv

im
en

to
 U

rb
an

o 
do

 C
en

tro
 d

e 
A

rte
s 

e 
C

om
un

ic
aç

ão
 d

a 
U

ni
ve

rs
id

ad
e 

Fe
de

ra
l d

e 
P

er
na

m
bu

co
, n

o 
di

a 
 

15
 d

e 
se

te
m

br
o 

de
 2

01
5.

 

 A
os

 q
ui

nz
e 

di
as

 d
o 

m
ês

 d
e 

se
te

m
br

o 
de

 d
oi

s 
m

il 
e 

qu
in

ze
 (

20
15

), 
às

 1
6 

ho
ra

s,
 n

a 
S

al
a 

do
 

C
on

se
lh

o 
do

 C
en

tro
 d

e 
A

rte
s 

e 
C

om
un

ic
aç

ão
 d

a 
U

ni
ve

rs
id

ad
e 

Fe
de

ra
l d

e 
P

er
na

m
bu

co
, e

m
 

se
ss

ão
 p

úb
lic

a,
 te

ve
 in

íc
io

 a
 d

ef
es

a 
da

 d
is

se
rta

çã
o 

in
tit

ul
ad

a 
“O

 C
O

N
C

E
IT

O
 M

A
. O

 c
on

ce
ito

 

M
a 

na
 c

on
fo

rm
aç

ão
 d

e 
es

pa
ço

s 
em

 T
ad

ao
 A

nd
o”

 d
a 

al
un

a 
W

al
ky

ria
 T

su
ts

um
i 

Fe
rr

ei
ra

 

C
ou

tin
ho

, n
a 

ár
ea

 d
e 

co
nc

en
tra

çã
o 

D
es

en
vo

lv
im

en
to

 U
rb

an
o,

 s
ob

 a
 o

rie
nt

aç
ão

 d
a 

P
ro

fe
ss

or
a 

M
ar

ia
 d

e 
Je

su
s 

B
rit

to
 L

ei
te

 e
 c

oo
rie

nt
aç

ão
 d

o 
P

ro
fe

ss
or

 L
ui

z 
M

an
ue

l d
o 

E
ira

do
 A

m
or

im
. 

A
 

m
es

tra
nd

a 
cu

m
pr

iu
 t

od
os

 o
s 

de
m

ai
s 

re
qu

is
ito

s 
re

gi
m

en
ta

is
 p

ar
a 

a 
ob

te
nç

ão
 d

o 
gr

au
 d

e 

m
es

tre
 e

m
 D

es
en

vo
lv

im
en

to
 U

rb
an

o.
 A

 B
an

ca
 E

xa
m

in
ad

or
a 

fo
i i

nd
ic

ad
a 

pe
lo

 c
ol

eg
ia

do
 d

o 

pr
og

ra
m

a 
de

 p
ós

-g
ra

du
aç

ão
 e

m
 1

3 
de

 a
go

st
o 

de
 2

01
5,

 n
a 

su
a 

1ª
 R

eu
ni

ão
 e

xt
ra

or
di

ná
ria

 e
 

ho
m

ol
og

ad
a 

pe
la

 D
ire

to
ria

 d
e 

P
ós

-G
ra

du
aç

ão
, a

tra
vé

s 
do

 P
ro

ce
ss

o 
N

º 
23

07
6.

04
00

48
/2

01
5-

67
, e

m
 1

1/
09

/2
01

5,
 c

om
po

st
a 

pe
lo

s 
P

ro
fe

ss
or

es
: M

ar
ia

 d
e 

Je
su

s 
B

rit
to

 L
ei

te
, L

ui
z 

M
an

ue
l d

o 

E
ira

do
 A

m
or

im
 e

 F
er

na
nd

o 
D

in
iz

 M
or

ei
ra

, 
M

D
U

/U
FP

E
, 

M
ár

ci
o 

C
ot

rim
 C

un
ha

, 
U

FP
B

. 
A

pó
s 

cu
m

pr
id

as
 a

s 
fo

rm
al

id
ad

es
, 

a 
ca

nd
id

at
a 

fo
i 

co
nv

id
ad

a 
a 

di
sc

or
re

r 
so

br
e 

o 
co

nt
eú

do
 d

a 

di
ss

er
ta

çã
o.

 C
on

cl
uí

da
 a

 e
xp

la
na

çã
o,

 a
 c

an
di

da
ta

 fo
i a

rg
ui

da
 p

el
a 

B
an

ca
 E

xa
m

in
ad

or
a 

qu
e,

 

em
 

se
gu

id
a,

 
re

un
iu

-s
e 

pa
ra

 
de

lib
er

ar
 

e 
co

nc
ed

er
 

à 
m

es
m

a 
a 

m
en

çã
o 

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

__
__

 d
a 

re
fe

rid
a 

D
is

se
rta

çã
o.

 E
, p

ar
a 

co
ns

ta
r, 

la
vr

ei
 a

 p
re

se
nt

e 

A
ta

 q
ue

 v
ai

 p
or

 m
im

 a
ss

in
ad

a,
 R

en
at

a 
de

 A
lb

uq
ue

rq
ue

 S
ilv

a,
 e

 p
el

os
 m

em
br

os
 d

a 
B

an
ca

 

E
xa

m
in

ad
or

a.
  

 

R
ec

ife
, 1

5 
de

 s
et

em
br

o 
de

 2
01

5.
 

B
A

N
C

A
 E

X
A

M
IN

A
D

O
R

A
 

P
ro

fa
. M

ar
ia

 d
e 

Je
su

s 
B

rit
to

 L
ei

te
 

 

P
ro

f. 
Lu

iz
 M

an
ue

l d
o 

E
ira

do
 A

m
or

im
 

 

P
ro

f. 
Fe

rn
an

do
 D

in
iz

 M
or

ei
ra

 
 

P
ro

f. 
M

ár
ci

o 
C

ot
rim

 C
un

ha
 

 

W
al

ky
ria

 T
su

ts
um

i F
er

re
ira

 C
ou

tin
ho

 
 

R
en

at
a 

de
 A

lb
uq

ue
rq

ue
 S

ilv
a 

(S
ec

re
tá

ria
) 

 

  

A
PR

O
VA

D
A



AGRADECIMENTOS

Ao meu maior elo com o Japão, minha mãe, e

Ao meu companheiro para toda vida, André Figueiredo,

Todo o meu amor e minha gratidão.

Aos professores Maria de Jesus, Luiz Amorim e Fernando Diniz 

da Universidade Federal de Pernambuco,

Aos professores Ohno Satoshi, Matsuzaki Teruaki e Sugeno 

Yuku da Universidade Nacional de Yokohama,

A Andrea Flores Urushima da

 Universidade de Kyoto

Meus sinceros agradecimentos.



RESUMO

	 O presente estudo visa compreender o conceito Ma, inerente na cultura oriental japonesa e identificar os pos-

síveis espaços que caracterizariam esse conceito na produção arquitetônica de Tadao Ando, através do estudo acerca 

dessa cultura e das distintas abordagens sobre o Ma, como dito por Ando (2000):

	 Arquitetos japoneses, a exemplo de Ito Yotaro, Kiwari – Module of Traditional Japanese Architecture, 1961; 

Isozaki Arata, Ma – nijunen ato no kikanten, (MA – Twenty Years On) e Kenmochi Takehiko, usam o termo Ma tanto 

para indicar o espaço físico quanto uma espécie de espaço-tempo. A espacialidade Ma parece ser de frágil visuali-

dade, mas eminentemente comunicativa, ao convidar não só à participação perceptiva do ser humano que vivencia 

a espacialidade, mas também sua memória e seu pensamento, pela relação do homem com a sociedade e a cultura. 

(MICHIKO, 2007: p. 84). 

	 O sentido japonês do Ma não é algo criado por uma composição de elementos, é algo que toma lugar no imag-

inário do ser humano à medida que experimenta o vazio arquitetônico gerado pela composição desses elementos. 

	 A existência de um conceito exclusivo da cultura oriental e intrínseco a vários gêneros artísticos instigaram a 

investigação sobre esse tema. A partir de teorias ocidentais que auxiliassem a compreensão do espaço arquitetônico, 

o presente trabalho busca compreender o conceito Ma e aproximar as distintas culturas.

	 Com esse objetivo de compreender propriamente o conceito do Ma em arquitetura e estudá-lo através do 

método cientifico, foram analisadas obras do arquiteto contemporâneo Tadao Ando com o fim de exemplificar as 

possíveis espacialidades Ma presentes nessas obras.

Palavras-chave: espaço, vazio, espaço-tempo, Ma, Arata Isozaki, Tadao Ando. 

Esse vazio existente entre os elementos em oposição deve ser ocupado. Tal “vazio” corresponde ao con-

ceito estético japonês do Ma. O Ma não é nunca uma paz dourada, e sim um lugar de violentos conflitos. 

E é esta brutalidade do Ma que me permite continuar colocando a prova e provocando o espírito humano. 

(REVISTA EL CROQUIS N.44+58 1983-2000 Tadao Ando: El Croquis: p. 8 T.N.)



ABSTRACT

	 This study aims to comprehend the concept of Ma, inherent in the japanese culture, and  to identify possible 

spaces that could characterize this concept in Tadao Ando’s architectural production, through the study about this 

culture and from different approaches about Ma, as said by Tadao Ando (2000):

	 Japanese architects, as Ito Yotaro, Kiwari - Module of traditional Japanese Architecture, 1961;Isozaki Arata, 

Ma – nijunen ato no kikanten, (MA – Twenty Years On) and Kenmochi Takehiko, use the term Ma to indicate physical 

space and also a kind of space-time. The spatiality of Ma seems to be of a fragile visualization, but eminently com-

municative, when invites not only to the perceptive participation of human being that lives the spatiality, but also 

your memory and your thought, through the relationship between man, society and culture. (MICHIKO, 2007: p. 84). 

	 The Japanese sense of Ma is not something created by a composition of elements, it is something that takes 

place in the imaginary of human being as he experience the architectural void created by the composition of these 

elements.

	 The existence of an exclusive concept of the eastern culture and intrinsic of various artistic genders insti-

gated the inquiry about this theme. From the western theories that assisted the understanding of the architectural 

void, this dissertation seeks to comprehend the concept of Ma and approximate these different cultures.

	 With this objective of properly comprehend the concept of Ma in architecture and study it through the scien-

tific method, different works of the contemporary architect Tadao Ando were studied in order to exemplify possible 

spatialities of Ma present in these works. 

 

Keywords : space, void, space - time , Ma , Arata Isozaki , Tadao Ando .

This existing void among the elements in opposition must be filled. Such “void” correspond to the 

Japanese aesthetic concept of Ma. Ma is never a golden peace, but a place of violent conflicts. And this 

brutality of Ma that allows to keep putting to the test and provoking the human spirit. (EL CROQUIS 

magazine N.44+58 1983-2000 Tadao Ando: El Croquis: p. 8 T.N.)



LISTA DE FIGURAS

Fig. 01 -  Fotos da Vila Katsura por Ishimoto Yasuhiro.	�  3
ISOZAKI, Arata. Katsura Imperial Villa. Phaidon, Londres, 2011.

Fig. 02 - Sequência de imagens em Parallax de Awaji Yumebutai. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro de 2014.	�  5

Fig. 03 - Kanji de “Kami”	�  9
http://www.aikikai.org.br/art_kami.html

Fig. 04 - Portão Sul do Templo Todaiji em Nara.	�  11
http://m.forocoches.com/foro/showthread.php?t=1050207

Fig. 05 - Estádio Nacional de Yoyogi, Em Tóquio, Japão. Arquiteto Kenzo Tange.	�  14
http://catalogo.artium.org/book/export/html/7748

Fig. 06 - Castelo de Himeji	�  17
http://i.ytimg.com/vi/UWKPJoWrfWU/maxresdefault.jpg

Fig. 07 - Castelo de Matsumoto	�  17
http://otakulife1.blogspot.com.br/2012/08/castelo-de-matsumoto.html

Fig. 08 - Vista da cidade de Yokohama do alto da Landmark Tower. 
Acervo Pessoal. Foto tirada em Outubro de 2014. 	�  18

Fig. 09 - Terremoto em Kobe, Japão, 1995. 	�  19
http://solangeemmatsue.blogspot.com.br/2008/05/memorial-do-grande-terremoto-hanshin.html

Fig. 10 - Jardim Ryoanji em Kyoto	�  24
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Setembro de 2014.

Fig. 11 - Perspectiva Isométrica de uma típica casa em Nara.	�  27
http://www.kyotojournal.org/the-journal/culture-arts/ma-place-space-void/

Fig. 12 - Ikebana	�  33



http://www.rosesarered.co.nz/Resources/Ikebana+Flower+Arranging.html

Fig. 13 - Warui Ma ga, arte da caligrafia. 	�  35
NITSCHKE, Gunter. MA – Place, Space, Void, in From Shinto to Ando – 
Studies in Architectural Anthropology in Japan, pp. 48-61, Academy Editions, London, 1993.

Fig. 14 - Teatro Noh em Nagoya International Center	�  36
http://www.nic-nagoya.or.jp/korean/ko/archives/146

Fig. 15 - Kabuki	� 38
Fonte: https://www.pinterest.com/artgalleryvic/kabuki-japans-dynamic-theatre-in-prints/

Fig. 16 - Recipiente de sakê com pintura Shibui	�  40
https://en.wikipedia.org/wiki/Shibui

Fig. 17 - Exemplo de pintura japonesa em que o Ma aparece no espaço entre a ordem.	�  41
https://misampe.wordpress.com/2010/07/03/aprendendo-com-os-gansos/

Fig. 18 - Jardim Ryoanji. 
Acervo Pessoal. Foto tirada em Dezembro de 2014.	�  43

Fig. 19 - Jardim da Vila Imperial Katsura. 
Foto Acervo Pessoal. Tirada em Novembro de 2014.	�  51

Fig. 20 - Santuario de Toshogu, em Nikko.	�  53
Fonte: http://curtindoojapao.com/relatos/log/eid22.html

Fig. 21, 22 e 23 - Fotos da Vila Katsura por Ishimoto Yasuhiro	�  55
ISOZAKI, Arata. Katsura Imperial Villa. Phaidon, Londres, 2011.

Fig. 24, 25 e 26 -  Fotos da Vila Katsura por Ishimoto Yasuhiro	�  57
ISOZAKI, Arata. Katsura Imperial Villa. Phaidon, Londres, 2011.

Fig. 27, 28 e 29 - O Santuário Ise	�  60
http://www.divertinajes.com/nueva/modules/notices/notice.php?idnotice=1685

Fig. 30 - Reconstrução Santuário de Ise	�  61



10

http://www.divertinajes.com/nueva/modules/notices/notice.php?idnotice=1685

Fig. 31 - Portão Sul do Templo de Todaiji. 	�  63
Acervo Pessoal. Foto tirada em Janeiro de 2015.	

Fig. 32 - Portão Sul do Templo Todaiji. 
Acervo Pessoal. Foto tirada em Janeiro de 2015.	� 64

Fig. 33 - Grande Buda. 
Acervo Pessoal. Foto tirada em 01 de Janeiro de 2015.	�  65

Fig. 34 - Festival Omizu Tori em Nara no Templo Todaiji	�  66
http://catatansijeruk.blogspot.com.br/2014/11/architecture-spatial-concept-related-to.html

Fig. 35 - As figuras de dança Nio. Exemplificando a “morte” e o “ nascimento”	�  67
http://taizen-saintseiya.com/artigos/referencias-reais-de-saint-seiya/artefatos-e-esculturas/

Fig. 36 - Foto do guardião Agyo no Portão Sul do Templo de Todaiji. 
Acervo Pessoal. Foto tirada em  Janeiro de 2015.	�  68

Fig. 37 - Les demoiselles d’Avignon (As senhoritas de Avignon) 	�  71
https://pt.wikipedia.org/wiki/Les_demoiselles_d%27Avignon

Fig. 38 - Altar de Himorogi	�  73
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 39 - Entrada da exposição de 1978.	� 74
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 40 - Shukkein, Hiroshima. 
Acervo pessoal Tirada em 10 de Novembro de 2014.	�  77

Fig. 41 - Festival Omizu Tori em Nara no Templo Todaiji	�  82
http://catatansijeruk.blogspot.com.br/2014/11/architecture-spatial-concept-related-to.html

Fig. 42 - Croqui de Annisa P. Cinderakasih	�  83
http://catatansijeruk.blogspot.com.br/2014/11/architecture-spatial-concept-related-to.html



11

Fig. 43 - Casa de Chá. Estrutura Básica	�  86
Coutinho, Walkyria. Casa de Gueixas, Okiya. Trabalho de Graduação Universidade Federal de Pernambuco, 2011.

Fig. 44 - Tokonoma � 86
http://flickrhivemind.net/Tags/washitsu

Fig. 45 - Okoshi-ezu 	�  88
http://www.pechakucha.org/presentations/back-to-okoshi-ezu

Fig. 46 - Akigusa	�  90
http://new.uniquejapan.com/akigusa-folding-japanese-screen/

Fig. 47 - Kuzoshi Emaki	� 94

Fig. 48 - Caminho de pedras em Michiyuki. Templo Nanzen em Kyoto 	�  98
http://www.wa-pedia.com/japan-guide/nanzenji_temple_kyoto.shtml

Fig. 49 - Himorogi	�  99
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 50 - Hashi    � 99
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 51 - Sabi		                 	�  99
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 53 - Susabi	� 99
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 53 - Utsuroi	�  99
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 54 - Utsushimi			�    99
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 55 - Michiyuki		�   100
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.



12

Fig. 56 - Yami		�   100
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 57 - Suki		�   100
ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

Fig. 58 - Arata Isozaki	�  101
http://www.e-architect.co.uk/architects/arata-isozaki

Fig. 59 - Parthenon	�  102
http://www.gratefulhead.co/greek-architecture-parthenon-inside/

Fig. 60 - Templo de Ise	�  103
http://journals.worldnomads.com/leo/photo/1785/38163/Japan/O-dourado-do-templo-ao-sol

Fig. 61 - Tadao Ando	�  134
http://www.arcspace.com/features/tadao-ando/

Fig. 62 - Croqui Projeto Naoshima	�  136
https://www.pinterest.com/pin/160159330475065700/

Fig. 63 - Mapa Google Maps da Igreja de Luz	�  139

Fig. 64 - Vista Lateral Igreja da Luz. 
Acervo Pessoal. Foto tirada em Setembro de 2014.	�  142

Fig. 65 - Mapa Google Maps do Templo da Água	�  143

Fig. 66 - Imagem 3D do Templo da Água	� 145
http://pt.wikiarquitectura.com/index.php/Templo_da_%C3%81gua

Fig. 67 - Mapa Google Maps do Projeto Casa Benesse na Ilha de Naoshima	�  146

Fig. 68 - Croqui do Museu de Arte de Hyogo por Ando	�  149
http://www.artm.pref.hyogo.jp/eng/home.html

Fig. 69 - Mapa Google Maps do Museu de Arte de Hyogo	�  150



13

Fig. 70 - Planta da Igreja da Luz adaptada	�  155

Fig. 71 à 255 - Fotos sequenciadas da Igreja da Luz. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Setembro 2015.	�  161

Fig. 256, 257 e 258 - Fotos do conceito Ma na Igreja da Luz. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Setembro 2014.� 162

Fig. 259, 260, 261 - Fotos do conceito Ma na Igreja da Luz. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Setembro 2014.	�  164

Fig. 262 - Fotos do conceito Ma de Yami na Igreja da Luz. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Setembro 2014.	�  166

Fig. 263 - Planta do Templo da Água adaptada	�  169
ANDO, Tadao.  Tadao Ando 3: Inside Japan. Tokyo : TOTO Shuppan, 2008.

Fig. 264 à 400 - Fotos sequenciadas do Templo da Água. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Dezembro 2014.	�  173

Fig. 401, 402 e 403 - Fotos do conceito Ma no Templo da Água. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Dezembro 2014.	�  175

Fig. 404, 405 e 406 - Fotos do conceito Ma no Templo da Água. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Dezembro 2014.	�  176

Fig. 407 - Foto do conceito Ma no Templo da Água. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Dezembro 2014.	�  177

Fig. 408 - Fotos do conceito Ma de Susabi no Templo da Água. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Dezembro 2014.	�  178

Fig. 409 - Planta da casa Benesse Editada	�  181
ANDO, Tadao.  Tadao Ando 3: Inside Japan. Tokyo : TOTO Shuppan, 2008.

Fig. 410 à 688 - Fotos sequenciadas da Casa Benesse. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro 2014.	�  189



14

Fig. 689, 690, 691 - Fotos do conceito Ma na Casa Benesse. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro 2014.	�  191

Fig. 692, 693 e 694 - Fotos do conceito Ma na Casa Benesse. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro 2014.	�  193

Fig. 695 e 696 - Fotos do conceito Ma na Casa Benesse. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro 2014.	�  194

Fig. 697 - Foto do coceito Ma de Michiyuki na Casa Benesse. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro 2014.	�  195

Fig. 698 - Planta do Museu de Arte de Hyogo Editada	�  197
ANDO, Tadao.  Tadao Ando 3: Inside Japan. Tokyo : TOTO Shuppan, 2008.

Fig. 699 à 875 - Fotos sequenciadas do Museu de Arte de Hyogo. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Janeiro de 2015.	�  203

Fig. 876, 877 e 878 - Fotos do conceito Ma do Museu de Arte de Hyogo. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Janeiro de 2015.	�  206

Fig. 879 e 880  - Fotos do conceito Ma do Museu de Arte de Hyogo. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Janeiro de 2015.	�  207



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO	 1

ESPAÇO 1 | Teorias sobre o Ma	 9

1.	 Imersão na cultura japonesa	�  9
1.1.	 A história da religião para o entendimento do Ma	�  9
1.2.	 Arquitetura	�  13

2.	 Contextualização do Ma 	�  21
2.1.	 Descrições fenomenológicas 	�  22
2.2.	 Variações linguísticas	� 27
2.3.	 O Ma em outros gêneros artísticos	�  30
2.4.	 Relação espaço e tempo	�  42

3.	 A arquitetura tradicional japonesa segundo Arata Isozaki	�  48
3.1 	 O evento-edifício da Vila Imperial de Katsura	�  52
3.2 	 O evento-edifício do Santuário Ise 	�  59
3.3.	 O evento-edifício do portão sul do templo Todai-ji	�  63
3.4.	 Espaço e tempo em Isozaki 	�  69

4.	 O Ma por conceitos nipônicos: Exposição de 1978	�  73
4.1. 	 Himorogi	�  73
4.2. 	 Hashi� 77
4.3. 	 Yami	�  79
4.4. 	 Suki	�  84
4.5. 	 Utsuroi	� 89



4.6. 	 Utsushimi	�  91
4.7. 	 Sabi� 92
4.8. 	 Susabi	�  95
4.9. 	 Michiyuki	�  96

5. O conceito Ma em Arata Isozaki	�  101

6.	 Aproximações teóricas do Ma no Ocidente	�  106
6.1. 	 A limitação da existência por intermédio da linguagem	�  106
6.2.	 A arquitetura do Ma	�  110
6.3.	 O entre-espaço entre a fenomenologia e a semiótica	�  113
6.4.	 O lugar do Ma	�  118
6.5.	  Homem, arquitetura e natureza	�  122
6.6.	 O espaço/tempo entre culturas	�  128

ESPAÇO 2. Uma análise do Ma na produção de Tadao Ando 	 134

7.	 O conceito Ma em Tadao Ando	�  134
7.1.	 Igreja da Luz e Escola Dominical	�  139
7.2.	 Templo da Água	�  143
7.3.	 Casa Benesse “Salão Oval”	�  146
7.4.	 Museu de Arte de Hyogo	�  149

8.	 Perspectivas do Ma na obra de Tadao Ando	�  152
8.1.	 Igreja da Luz e Escola Dominical	�  162
8.2.	 Templo da água	�  174
8.3.	 Casa Benesse “Salão Oval”	�  190
8.4.	 Museu de Arte de Hyogo	�  204



ESPAÇO 3 | Considerações finais	 208

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS	 213



1

INTRODUÇÃO
A retomada do Ma pela arquitetura tradicional japonesa

	 Nas décadas de 60 e 70, perante uma necessidade de afirmação da arquitetura genuinamente japonesa, al-
guns autores retomam o tema do conceito Ma. Para os japoneses, Ma é um modus operandi cotidiano, apresentando-
se em todos os aspectos da sua cultura, de maneira que a construção do conhecimento se faz mais pela percepção 
que pela razão.
	 Augustin Berque (2001) diz que, justamente por não poder ser reduzida apenas à sua medida, Ma se torna 
incontestável para a noção moderna de espaço, por seu significado universal:

	 Gunter Nitschke, em “From Shinto to Ando. Studies in architecture antropology in Japan”, também aborda o 
tema do Ma e define, trazendo elementos fenomenológicos ocidentais, que o lugar é um produto do espaço vivo e 
da incidência do tempo, um reflexo do estado de mente e alma do ser. (Nitschke, 1993: p. 51).
	 Em 1978, diante de poucos escritos acerca desse tema, surge a exposição Ma: Espace-Temps du Japon, reali-
zada em Paris por Arata Isozaki. A exposição teve como iniciativa a sugestão do secretário da Embaixada da França 
no Japão, para realização de um evento sobre o “espaço japonês”. Essa iniciativa afinava-se com a política de fo-
mentar culturalmente Paris no momento em que o seu lugar de centro irradiador da cultura estava sendo ameaçado 
pela cidade de Nova York. 
	

	
	 A estratégia adotada por Arata Isozaki para a apresentação desse tema correspondia a uma forma caracter-
isticamente japonesa de aguçar múltiplos sentidos: visual, auditivo e tátil. Para atender a tal formato, a exposição 

No espaço concreto da existência humana, a distância entre as coisas assegura a singularidade da ex-

periência, tanto na escala de uma vida, quanto da história: o que dá um valor contingente, irredutível, 

a esse modelo abstrato é o sistema métrico (BERQUE, 2001: p. 69-70).

No Japão, os conceitos de espaço e tempo têm sido simultaneamente apreendidos pela única palavra 

“Ma”. Ma é, literalmente, definido como o intervalo natural entre duas ou mais coisas existentes em 

uma continuidade “ou” o fosso entre duas coisas, uma abertura; o espaço abrangido por colunas ou 

biombos ou a pausa singular ou intervalo em que os fenômenos surgem ao longo do tempo. (ARATA 

ISOZAKI, 2009: p.156) 



2

compreendia uma variedade de elementos: objetos artesanais, fotografias, instalações, concertos, representações 
teatrais, dança, objetos do cotidiano, projeções de filmes e vídeos. O tema foi organizado para que o público, ao 
passar de um item a outro, experimentasse corporalmente um espaço-tempo de modo a provocar uma reação de 
sentidos em cadeia (MICHIKO, 2007: p. 26). 
	 O objetivo do evento era apresentar o Ma como uma característica da cultura japonesa, de modo compreen-
sível para o olhar regido pela lógica ocidental.  Isozaki realizou uma exposição que não se restringia à apresentação 
do tema em si, mas que abarcava as correlações culturais por ele engendradas. Um conceito tão enraizado na cultura 
nipônica não poderia ser analisado isoladamente; a cultura oriental dispõe de “uma concepção holística da natureza 
onde cada parte interage com a outra, formando um todo harmonioso e que é mais que a soma das partes individ-
uais” (RICARD E THUAN, 2001: p. 76), fruto de seu pensamento filosófico. 

O conceito Ma

	 Apesar de o conceito Ma estar presente em distintos setores da cultura nipônica, entre eles a literatura, 
caligrafia, artes plásticas, música, dança tradicional, arranjos florais e até mesmo artes marciais, abordados no capí-
tulo 2, este estudo foca na sua significância inserida no contexto da teoria da arquitetura. 
	 Evaldo Coutinho (1977) escreveu que a matéria autônoma do gênero artístico da arquitetura é o vazio ar-
quitetônico. O que reforça sua compreensão de espaço da arquitetura como arte de realidade e não de representação 
(como vemos na pintura, escultura, e/ou no cinema) é a intenção de compreender esse vazio, a necessidade de 
vivenciar o espaço para alcançar a percepção de uma “plenitude espacial”.  Daí a decisão de experienciar espaços Ma 
com o fim de atingir uma fundamentada significância, de encontrar elos que facilitem nossa compreensão ocidental 
acerca desse tema genuinamente japonês e buscar resultados que o torne passível da compreensão por pessoas de 
culturas diversas.
	 O presente estudo busca então, uma compreensão do Ma, transcrito como um fenômeno real, aplicado a uma 
espacialidade, tomando como estudos de caso a arquitetura de Tadao Ando. O objetivo é alcançar a compreensão do 
Ma através do estudo científico e de teorias como a semiótica e a fenomenologia, que nas investigações bibliográ-
ficas empreendidas foram consideradas passíveis de uma aproximação teórica com o Ma.



3

Autores que abarcaram o conceito Ma

	 A fundamentação teórica relativa ao panorama da ar-
quitetura oriental teve como base arquitetos japoneses, a ex-
emplo de Teiji Itoh, Yasutada Watanabe e Ito Yotaro a fim de 
obter uma contextualização do conceito Ma, inserido na teoria da 
arquitetura.
	 Outros teóricos orientais como Osamu Sato e Arata Iso-
zaki, em conjunto com o fotógrafo Yasuhiro Ishimoto realizaram 
estudos sobre a Vila Katsura em 1987, trabalho que orientou a 
presente pesquisa sobre as origens e peculiaridades de uma ar-
quitetura japonesa, bem como Noboru Kawazoe e Kenzo Tange, 
em sua investigação sobre o Templo de Ise.
	 Yukio Futagawa, Takehiko Ken’mochi, Yuichiro Kojiro, 
Fumihiko Maki e Mitsuo Inoue são exemplos de alguns estudiosos 
japoneses que desenvolveram a temática específica do conceito 
Ma aplicado à teoria do espaço arquitetônico, também abordados 
nos capítulos seguintes.
	 Tendo em vista o objetivo de realizar um diálogo entre o 
Oriente e Ocidente foram de extrema importância teóricos tais 
como Walter Gropius, Le Corbusier e Bruno Taut que visitaram e 
posteriormente teorizaram sobre obras essenciais para se com-
preender a arquitetura japonesa. Bem como estudiosos acerca 
da temática espacial, analisada sob a ótica ocidental de Michael 
Lucken, Matthieu Ricard, Trinh Thuan, Frederic Migaryou, Kate 
Nesbitt, Juhani Pallasmaa e Bruno Zevi.
	 A análise especifica sobre o conceito Ma entre os oci-
dentais teve como pilares os teóricos Augustin Berque, Siegfried 
Giedion, Gunter Nitschke e Michiko Okano. Da vertente oriental, 

Fig. 01 -  Fotos da Vila Katsura por Ishimoto Yasuhiro.



4

além dos citados anteriormente, o japonês Tadao Ando teve sua produção arquitetônica como objeto de estudo sendo 
levado em consideração seus escritos acerca do tema e o arquiteto Arata Isozaki, além de ter seus estudos contem-
plados na fundamentação teórica, também fez parte de uma formatação na metodologia de análise das obras.

[…] Isso foi há 35 anos, quando nem ao menos tinha conhecimento de fenomenologia ou hermenêutica, quan-

do a semiótica não estava sendo aplicada como um método. Uma coisa eu tinha certeza: o espaço arquitetônico 

sobre o qual várias coisas estavam começando a ser escritas tinha se limitado ao espaço teleológico e ao con-

ceito de tempo-espaço no trabalho de Sigfried Giedion, (1941). Uma cópia que eu finalmente havia adquirido 

não transcendia as ideias de espaço em quatro dimensões. Isto é, era uma versão popularizada do princípio de 

relatividade. Eu usei a frase paradoxal “espaço real tridimensional” porque eu acreditava que os espaços deve-

riam ser estendidos mais profundamente e distintos do que se conhecia por espaço teleológico, com o qual nós, 

arquitetos, nos preocupamos. (ISOZAKI, 2009: p. 163, T.N.).

	 Pela dificuldade de tradução literal do conceito Ma, somado à imersão em uma cultura distinta da Ocidental, 
foi necessário um embasamento teórico sobre o tema que permeasse autores orientais e ocidentais, numa tentantiva 
de se buscar uma aproximação teórica nos distintos universos.

A análise metodológica do Ma

	 A metodologia de análise das obras do arquiteto Tadao Ando teve fundamento nos conceitos desenvolvidos 
por Arata Isozaki envolvendo as diversas aplicações do conceito Ma (Himorogi, Hashi, Yami, Suki, Utsuroi, Utsushi-
mi, Sabi, Susabi e Michiyuki) inicialmente publicados na exposição de 1978 e teorizados em diversos escritos desde 
então. A utilização desses conceitos auxiliou nas aplicações do Ma às distintas visadas em cada obra do arquiteto.   
	 Dentro do universo da teoria da arquitetura moderna ocidental, a análise das obras buscou fundamentos e 
aproximações teóricas inicialmente na linguagem, e assim, levando em consideração convenções às distintas cul-
turas. Teorias tais como o regionalismo crítico, os conceitos distintos de espaço e tempo, a influência do sítio e 
o território foram utilizadas em busca de uma aproximação teórica, enquanto que a fenomenologia e a semiótica 
embasaram fundamentalmente a pesquisa numa tentativa de se chegar a uma compreensão psicofísica do conceito 
Ma.



5

	 A escolha dos objetos de pesquisa levou em consideração as mais variadas tipologias de edificações, em 
relação a seus usos, dimensões, inserções urbanas ou em ambientes naturais, distintas técnicas construtivas e 
variados orçamentos para execução de obras além de levar em consideração diferentes épocas de planejamento. 
Essa preocupação em destacar obras de diferentes caráteres pretende assegurar a existência do conceito dentro 
de uma metodologia de planejamento arquitetônico, independente do programa, uso ou tipologia do projeto.	
	 Além de caracterizar a obra com croquis, plantas técnicas e fragmentos de textos explicativos do autor, 
a presente pesquisa utiliza do artifício da fotografia para representar a produção arquitetônica de Tadao Ando e 
identificar as possíveis existências dos espaços que contemplam o conceito do Ma. 
	 Tanto a fotografia quanto o vídeo, considerados representações em perspectiva não são suficientes para 
nossa experiência da arquitetura, levando em consideração a apreensão do espaço/tempo real de cada obra, en-
tretanto, trazem uma inscrição do tempo por serem fragmentos da realidade que compreendem um intervalo de 
tempo capturado no instante em que o experienciador da obra realizou seu percurso. Como reforça Zevi, ao afirmar 
que:

Além dos croquis, outro instrumento para avaliar o processo de criação cênica é a fotografia da obra, que 

reproduz fielmente tudo o que existe de bidimensional e tridimensional na arquitetura, resolvendo em 

grande parte os problemas da representação a três dimensões. Isto significa que se pode analisar o edifício 

por completo menos a sua essência espacial. (ZEVI, 1996, p. 42).

Fig. 02 - Sequência de imagens em Parallax de Awaji Yumebutai. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro de 2014.



6

	 A imagem do cinema é a mesma imagem estática, absoluta da fotografia. Um filme constitui-se de diversas 
imagens estáticas em sequência, e o movimento que percebemos não passa de um efeito cinematográfico. O tempo 
no cinema não se inscreve, ou melhor, “o tempo (e, por consequência, o movimento) ocorre justamente no intervalo 
entre um fotograma e outro, na brecha em que a tela está vazia e onde, a rigor, não há imagem alguma. (SANTOS,  
1998).
	 Diante dessa linguagem de imagens sequenciadas foram utilizadas produções fotográficas sequenciadas em 
parallax. Em astronomia, parallax é a diferença na posição aparente de um objeto visto por observadores em locais 
distintos. A paralaxe estelar é utilizada para medir a distância das estrelas utilizando-se o movimento da Terra em 
sua órbita. É a alteração da posição angular de dois pontos estacionários relativos um ao outro como vistos por um 
observador em movimento. De forma simples, paralax é a alteração aparente de um objeto contra um fundo devido 
ao movimento do observador.
	 Esse termo tem sido emprestado para a linguística arquitetônica na definição da influência do tempo no 
espaço, tornando-se uma possibilidade de representação da arquitetura, no caso do presente estudo, uma represen-
tação do conceito Ma espacializado. (HOLL, 2000: p. 345-348. T.N.)
	 Não se pretende, através da realização sequencial de imagens do Parallax, atingir uma experiência arquitetôni-
ca fenomenológica das obras, pois entende-se que as dimensões temporais e comportamentais são essenciais para a 
experienciação do espaço arquitetônico físico e cultural. Entretanto, a utilização da técnica parallax propõe através 
de uma sucessão de imagens da obra atingir uma contextualização do espaço arquitetônico obtido por um observador 
que teve a escolha de um caminho desenvolvido empiricamente, gerado pela própria definição do espaço por Tadao 
Ando, como dito por Heidegger:

[...] prevalece na discussão sobre a representação e arquitetura a representação da arquitetura, ou seja, a ma-

neira como o objeto arquitetônico é reduzido em sua dimensão perceptiva e dado à leitura. Os desenhos da ar-

quitetura serão considerados sua representação, como também o serão a fotografia, o vídeo, os modelos, enfim, 

tudo que guarde uma relação de aparência com o objeto, mas que não faça ver o objeto enquanto fenômeno, 

senão representação do fenômeno. (HEIDEGGER, 1990.)



7

Espaço 1 | Espaço 2 

	 A estruturação do trabalho se deu em dois momentos: ESPAÇO 1 “Teorias 
sobre o Ma” e ESPAÇO 2 “Uma análise do Ma na produção de Tadao Ando”. No 
primeiro espaço sugerimos uma imersão do leitor na cultura japonesa, através de 
um contexto religioso-filosófico, visto que a arquitetura tradicional japonesa se 
desenvolveu através de um universo espiritual embasado no Xintoísmo, Budismo, 
Taoísmo e Confucionismo.
	 Em “Contextualização do Ma” a pesquisa aponta as diversas definições 
desse conceito encontradas em autores orientais e ocidentais, iniciando uma 
aproximação entre as culturas. 
	 Os capítulos 3, 4 e 5 são dedicados à definição, exposição e conclusões 
de Arata Isozaki sobre o tema, desde sua compreensão sobre a originalidade da 
arquitetura tradicional japonesa até seus escritos sobre o conceito Ma, propria-
mente. No capítulo 4, especificamente, encontramos as bases para a metodologia 
aplicada às obras de Tadao Ando.
	 Ao final do Espaço 1 abordamos uma aproximação teórica do Ma em au-
tores imersos na teoria da arquitetura prioritariamente ocidental. Ao englobar 
aspectos semelhantes aos analisados nos estudos sobre o conceito Ma, o capítulo 
6 busca a correlação entre conceitos tais como o de “lugar” e “genius loci“ de 
Norberg-Schulz e o conceito Ma.
	

Genius loci é um conceito romano, do latim, que significa Espírito 

do lugar. Segundo os gregos cada ser “independente” tinha o seu ge-

nius, o seu espírito-guardião, que dava vida às pessoas e aos lugares, 

os acompanhava desde o nascimento até a morte e determinava as 

suas características e essências. (NORBERG-SCHULZ, 1991: p. 5 T.N.)

	
	 Nas religiões que vinculam o povo firmemente ao lugar, como o Budismo 



8

e o Xintoísmo, as divindades (kamis) parecem ter em comum as características 
do lugar, conferindo a sua personalidade a este. Norberg-Schulz afirma que “O 
lugar é a concreta manifestação do habitar humano” (NORBERG-SCHULZ,1991: 
p.6). Por “habitar” entende-se muito mais do que um abrigo, Schulz denomina 
de “suporte existencial” e é conferido ao homem através da relação entre este e 
o seu meio pela percepção e o simbolismo. 
	 A aproximação teórica do conceito Ma com a fenomenologia de Norberg-
Schulz intensifica-se com a definição de espaço existencial, que “não é um termo 
lógico-matemático, mas compreende as relações básicas entre o homem e o seu 
meio”. 
	 O Espaço 2 pode ser considerado como a aplicabilidade da fundamentação 
teórica adquirida no Espaço 1, através de uma concepção geral sobre as obras 
elegidas como estudo de caso do arquiteto Tadao Ando e, posteriormente, uma 
análise e aplicação do método embasado em Arata Isozaki nas representadas de 
efeito parallax.
	 O Espaço 3 apresenta as considerações finais do trabalho, contendo pos-
síveis conclusões e algumas potencialidades de desdobramento teórico e artístico 
do conceito Ma.
Pormenores das traduções
	 Todas as traduções que foram de nossa autoria dos textos em japonês, 
inglês e francês para a língua portuguesa estão identificadas pela abreviatura 
T.N. (tradução nossa).
	 Compreendendo a importância da linguagem e consequente tradução mais 
próxima do original para o estudo sobre o conceito Ma, algumas referências em 
inglês mantiveram-se originais, enquanto que, a maioria dos títulos em japonês 
foram literalmente traduzidos.
	 Sobre a romanização da escrita japonesa foi utilizado o sistema Hepburn 
(Japonês: Hebon-shiki) desenvolvido pelo Reverendo James Curtis Hepburn para 
transcrever os sons da Língua japonesa para o alfabeto romano no seu dicionário 



9

ESPAÇO 1 | Teorias sobre o Ma

1.	 Imersão na cultura japonesa

1.1.	 A história da religião para o entendimento do Ma

	 A história da religião no Japão é intrinsicamente relevante para a história 
do país como nação, demostrando influências na sua linguagem, na política, na 
sociedade, na educação, nas artes e, primordialmente no caso deste estudo, na 
arquitetura. 
	 Como revelam os períodos históricos, as crenças eram reflexos da época 
e da sociedade existentes antes mesmo da formatação de uma religião propria-
mente dita. No período Jomon, a religião estava muito ligada à sua relação com 
a fertilidade; no período Yayoi, a importância do sepultamento e ritos funerários 
passou a existir; a partir do terceiro período, Kofun, as religiões que deram maior 
consistência à sociedade japonesa foram: Xintoísmo, Budismo, Taoísmo e Confu-
cionismo. 
	 A palavra ‘Xintoísmo’ é geralmente traduzida como “o caminho dos de-
uses” e escrita com dois caracteres chineses. O primeiro caractere, que é pronun-
ciado como kami isoladamente, significa ‘deus’, ‘divindade’, ou ‘poder divino’, e 
o segundo caractere significa ‘caminho’ ou ‘trilha’. Com a introdução do sistema 
de arrozais durante o período Yayoi, começaram a surgir os rituais agrícolas e 
festivais que posteriormente foram incorporados do Xintoísmo.
	 Embora a palavra kami possa ser usada para se referir a um único ‘deus’, 
ela também pode ser usada no coletivo para designar uma miríade de ‘deuses’ 
os quais têm sido o objeto central do culto no Japão desde o período Yayoi. Os 
kamis são partes de todas as formas de vida e se manifestam em diversas formas; 
podem existir em elementos da natureza e em fenômenos naturais, em deidades 
formadas por ancestrais de clãs em proteção aos arrozais, nas deidades humanas, 
entre outros. 

Fig. 03 - Kanji de “Kami”

O termo refere-se as varias di-
vindades do Xintoismo. Todavia, 
esta palavra não corresponde ex-
actamente ao que nas religiões 
monoteístas se entende por 
“deus”. Para essas religiões, “deus” 
tem um sentido de transcendên-
cia e superioridade, habitante de 
um mundo superior. Kami designa 
toda a sorte de espíritos invisíveis 
e poderosos. O termo liga-se eti-
mologicamente ao sentido de “di-
vino, supremo, elevado, superior”.

Fonte: http://www.aikikai.org.br/
art_kami.html



10

	 Os kamis que mais se assemelham aos deuses tendo em vista o padrão 
ocidental são as divindades celestiais que residem no Takamagahara, Alto Plano 
Celestial, e são dirigidos por Amaterasu Omikami, a divindade que é venerada 
no Santuário Ise, o principal santuário Xintoísta do Japão e a construção que 
mais expressa a peculiaridade da arquitetura tradicional japonesa (Bruno Taut, 
1936:17).
	 Quando o Budismo foi introduzido no Japão no século VI, as crenças 
Xintoístas já eram difundidas entre o povo japonês, passando a interagir com o 
Budismo. O maior exemplo dessa interação é a teoria de honji suijaku, na qual o 
kami Xintoísta foi visto como a encarnação de divindades Budistas.
	 De acordo com a Embaixada do Japão, o Confucionismo e o Taoísmo são 
religiões que tiveram sua origem fora do Japão, mas que desempenharam um 
importante papel no arquipélago. Os preceitos confucionistas tiveram influência 
sobre a ética e a filosofia japonesa, no período da formação do Estado, entre os 
séculos VI e IX, e novamente no período Edo. Enquanto que o Taoísmo pode ser 
percebido no uso do horóscopo chinês e em crenças populares como nas adivin-
hações.
	 Originário na Índia por volta do século V a.C., o Budismo se espalhou pela 
China nos séculos II e III d.C., e finalmente chegou ao Japão via Coréia no século 
VI. O Budismo se espalhou rapidamente entre as classes altas, sendo o príncipe 
Shotoku (574-622) considerado o fundador do Budismo no Japão.
	 O imperador Shomu (701-756) adotou o Budismo como religião oficial 
do Estado e construiu o templo Todaiji em Nara e sua grande estátua de Buda, 
templo de crucial importância para o desenvolvimento de uma arquitetura genu-
inamente japonesa. No início do período Heian, a seita Tendai foi introduzida no 
Japão pelo sacerdote Saicho (767-822) e a seita Shingon foi introduzida por Ku-
kai (774-835), o qual é também conhecido como Kobo Daishi. Essas duas seitas 
esotéricas vieram a ser as mais importantes seitas na corte imperial.



11

	 No período Kamakura foi estabelecida a escola Zen por Eisai (1141-1215), 
fundador da seita Rinzai, e posteriormente modificada por Dogen (1200-1253), 
fundador da seita Soto. O Zen encontrou um público receptivo na elite guerreira 
de seu tempo devido à sua praticidade e ênfase na autodisciplina e meditação. 
A prática Zen utiliza a meditação sentada, conhecida como zazen, enigmas con-
hecidos como koan, como meios para se alcançar a iluminação. O jardim seco 
no Ryoan-ji é um exemplo de um templo Zen Rinzai, que vai ser analisado nos 
seguintes capítulos devido a espacialização do conceito Ma em sua formatação.
	 No período Edo, o xogunato Tokugawa solicitou que todas as pessoas 
fossem filiadas a um templo Budista como parte do seu esforço de manter a 
população longe do Cristianismo, essa medida assegurou uma grande base de 
membros nos templos, porém não contribuiu para a vitalidade do Budismo como 
uma religião. No princípio do período Meiji, esse sistema entrou em colapso por 
meio de ondas de sentimento anti-budismo estimuladas pelo desejo do governo 

Fig. 04 - Portão Sul do Templo To-
daiji em Nara.



12

de eliminar a influência do Budismo dos santuários Xintoístas e fazer do Xintoís-
mo a religião oficial do Estado. Como resposta a isso e à mudança do ambiente 
social da Era moderna, o Budismo passou a se esforçar para redefinir o seu papel 
no Japão.
	 Atualmente, no sentimento religioso da maioria dos japoneses o Xin-
toísmo e o Budismo podem coexistir pacificamente, visto que a filiação religiosa, 
para o cidadão japonês, não se traduz em uma frequência regular aos cultos. A 
maioria das pessoas visita os santuários e templos como parte dos eventos anu-
ais e rituais de passagem mais marcantes. 
	 O desenvolvimento mais notável da religião no Japão no século XX foi 
o rápido crescimento de novas religiões, que detinham ensinamentos alinhados 
com vários cultos tradicionais, incluindo aspectos do Shito, Budismo, Confucion-
ismo, Taoísmo, religiões populares e Xamanismo.

Instituições Religiosas no Japão

Xintoísmo  Budismo  Cristianismo  Outras

Santuários, templos, igrejas, 

outras organizações

88.591 85.439 9.344 38.107

Religiosos (sacerdotes, ministros, 

etc.)

76.190 348.662 35.129 216.560

Membros 102.756.326 84.652.539 2.773.096 9.435.317

Fonte: Agência de Assuntos Culturais, julho de 2012. 

Essa estatística mostra a membresia combinada de ambas as religiões (Budismo e Xintoísmo) em 

187,4 milhões, cerca de 53% a mais do que o total da população do Japão.



13

1.2.	 Arquitetura

	 Para se entender qualquer gênero artístico legitimamente japonês, como 
a arquitetura tradicional japonesa, deve-se compreender que esta fração de sua 
cultura está inteiramente ligada ao modo de vida oriental, todos os segmentos 
que constituem a vida no Japão e em particular à religião, como vista no capítulo 
anterior.
	 Uma característica da arquitetura japonesa é a coexistência de tudo, des-
de os estilos tradicionais, transmitidos de geração a geração, até as modernas 
estruturas que empregam as mais avançadas técnicas de engenharia. Durante 
muito tempo a madeira serviu de base para a arquitetura japonesa, embora seja 
um país relativamente pequeno, o Japão foi agraciado com abundantes recursos 
florestais em seu clima quente e úmido.
	 Em meados de 1870 surgiu um período de modernização e ocidentali-
zação e foram introduzidas as técnicas de construção que usam a pedra e tijolo 
na arquitetura. O novo método construtivo espalhou-se pelo país e foi adotado 
em muitas fábricas administradas pelo governo e repartições oficiais. Entretanto, 
as estruturas de pedra e tijolo construídas não conseguiram ficar de pé no grande 
terremoto de 1923, que reduziu Tóquio a escombros. Depois disso foram feitos 
progressos na pesquisa sobre métodos de construção à prova de terremotos, e 
entrou em voga a arquitetura do concreto armado.

Qualquer questão que toque a identidade de uma arquitetura japone-

sa, qualquer tentativa de fortalecimento da história, de definir uma 

crítica e conceito coerentes, fazendo possível a articulação de perío-

dos em uma cronologia, remete a problemática acerca da origem, um 

início, aonde a cultura arquitetônica circunscreva algo que ateste uma 

especificidade genuinamente de arquitetura japonesa (MIGAYROU, 

2014: p. 23)



14

	 Ao superar a Segunda Guerra Mundial, o Japão entrou em um período de 
crescimento econômico rápido utilizando o aço e o concreto na construção, at-
ingindo um dos níveis mais elevados do mundo. Foi projetado um grande número 
de construções, que proporcionaram uma contribuição significativa à arquitetura 
em nível internacional. O Estádio nacional de Yoyogi, do arquiteto Kenzo Tange 
e os vários tipos de arquitetura vistos na Exposição Mundial de Osaka em 1970 
exemplificam um resultado do crescimento econômico japonês do pós-guerra. 
(MIGARYOU, 2014)
	 Ao pensar o espaço, o ocidental normalmente se refere à distância entre 
objetos, ao vazio existente na arquitetura, enquanto que a visão de espaço dada 
pelo oriental se distingue à medida que tudo parte de algum significado. No caso 
do vazio, a percepção da forma e o arranjo existente entre os vazios é preenchido 
de significado, para isso, utiliza-se uma palavra, Ma. O Ma, ou intervalo é um 
elemento básico de construção e presente em todas as experiências culturais 
japonesas. Sua aplicação se dá em toda a organização de elementos desde ar-
ranjos florais até espaços arquitetônicos.
	 Para o início da compreensão desse conceito Ma, faz-se necessário um 
retorno à origem dessa arquitetura. Frédéric Migayrou, em “Japan Architects 
1945-2010” escreve que: 
	 Segundo a cronologia descrita por Mitsuo Inoe em “Space in Japanese 
Architecture”, apresenta-se um histórico dos períodos da arquitetura tradicional 
japonesa e de suas principais características a fim de compreendermos o presente 
momento da arquitetura contemporânea. 

Fig. 05 - Estádio Nacional de 
Yoyogi, Em Tóquio, Japão. Ar-
quiteto Kenzo Tange.



15

CRONOLOGIA
Antiguidade Jōmon

Yayoi
Kofun (túmulo)

Período Asuka 
Período Hakuhō

Período Nara
Período Heian

- 300 a.C.
300 a.C. – 300 
300 – 552

552 - 645
645 – 710

710 – 794
794 – 1185	

Preeminência da materialidade 
dos objetos 

Composição Plástica

Composição Pictórica

Medieval Período Kamakura
Período Nambokuchō
Período Muromachi

1185 – 1333
1336 – 1392
1392 – 1573

Desenvolvimento do espaço inte-
rior. 
Espaço em movimento

Feudal Período Azuchi Momoyama
Período Edo

1573 – 1600
1600 – 1868

Moderno Era Meiji
Era Taishō
Era Shōwa

1868 – 1912
1912 – 1926
1926 -

	 O Período Jomon durou de cerca de 13000 a.C a 300 a.C., nesse período 
os habitantes do Japão eram principalmente extrativistas, pescadores e caça-
dores. As moradias foram construídas diretamente sobre um chão de terra com 
uma base de madeira e telhado de palha de sapé e são frequentemente denomi-
nadas de “habitações em cova”.
	 O Período Yayoi é caracterizado pelo início do cultivo de arroz, resultando 
no aparecimento de assentamentos permanentes com populações maiores. Comu-
nidades passaram a se organizar em aldeias, com áreas demarcadas para celeiros, 
armazéns e alojamentos.



16

	 O crescimento da religiosidade e a introdução de novos equipamentos dá 
origem a construção dos Kofuns, grandes sepulcros, mausoléus, com a função de 
simbolizar o poder e prestígio das famílias abastadas da época Yamato, sendo o 
período Kofun uma etapa de unificação da casa imperial. O governo dos Yamato 
consolidou o seu poder com a criação de uma forma primitiva do Xintoísmo, que 
também servia de instrumento político, dando início à religião primitiva.
	 Exigindo técnica mais avançada do que aquela empregada na construção 
das casas escavadas (habitações em alcovas), percebe-se a necessidade do uso 
de instrumentos de ferro, como serra, machado e formão, importados da China e 
de preços elevados. Assim começa a formar-se a coletividade com diferenciação 
de classes. As famílias mais abastadas constroem suas casas com assoalho el-
evado e a população pobre mantém-se nas casas tradicionais, aterradas, com 
assoalho batido e cobertas de palha. (MIGARYOU, 2014: p.27-36)
	 Nesta época, o culto aos Deuses converte-se oficialmente no Xintoísmo, 
religião inicialmente primitiva e grosseira, mas evolui para uma tradição re-
ligiosa culta, convertendo-se, com o tempo na religião nacional. O Xintoísmo, ou 
‘Caminho dos Deuses’, é politeísta e se caracteriza por cultuar os elementos da 
natureza, como mencionado no capítulo anterior.
	 Entre os primeiros estilos de arquitetura de santuário temos o Shinmei ex-
emplificado pelo Santuário de Ise e o estilo Taisha, representado pelo Santuário 
Izum. Além desses, há o estilo de Sumiyoshi, representado pelo Santuário Sum-
iyoshi em Osaka que também é considerado um estilo de arquitetura de santuário 
nativamente japonês.
	 No período Nara, a civilização chinesa tinha grande influência sobre o 
Japão, com base na Dinastia Tang. Assim, começava a surgir uma administração 
centralizada e uma poderosa aristocracia ao mesmo tempo em que o budismo 
começou a se espalhar pelo arquipélago. A necessidade de acomodar a crescente 
população forçou a corte imperial a escolher uma nova capital Heijo-kyo em 710, 
cidade hoje denominada de Nara.



17

	 O Budismo trouxe influências arquitetônicas para o tradicionalismo 
japonês; historicamente o povo japonês adotou e adaptou as suas necessidades 
e condições naturais do país tudo o que importou do exterior. O Templo Kasuga 
e Santuário Usa estão entre dois protótipos de construção de santuário que dem-
ostram assimilação estrangeira. O Imperador Shomu, defensor do Budismo, foi 
o principal responsável pela construção do templo de Todai-ji, um dos grandes 
exemplos da arquitetura tradicional japonesa.
	 No período Kamakura a tecnologia foi ganhando espaço na arquitetura, 
no desenvolvimento de técnicas construtivas apropriadas para resistir aos ter-
remotos e guerras. A guerra de Genpei ocorreu entre 1180 e 1185, e os custos 
provenientes dessa guerra fizeram ser prioridade o investimento em métodos 
construtivos. Casas de chá também se tornaram populares durante este período, 
eram pequenos espaços, sustentadas por pilares e com reduzida decoração.
	 O período de Azuchi - Momoyama ocorreu quando o Japão estava pas-
sando por um processo de unificação após um longo período de guerra civil. A 
construção de castelos é a principal característica dessa época, em conjunto 
com o aparecimento das varandas que unificavam os interiores das casas com os 
jardins. O Castelo de Himeji e Matsumoto são exemplos de castelos que sobre-
viveram aos anos pós-feudais.
	 A partir do final do século 12 até o século 17, o Japão foi governado 
por samurais, houve guerras internas e as mudanças de poder foram muito fre-
quentes, configurando um período de instabilidade política. Tokugawa unificou o 
país após a decisiva batalha de Sekigahara em 1600 e os ataques em Castelo de 
Osaka em 1615. 
	 O período Edo, também chamado de período Tokugawa, foi marcado por 
obras públicas agressivas, incluindo recuperação de terras, novos canais e sis-
temas de abastecimento de água, é considerado como o início da história do 
desenvolvimento econômico do Japão. Entretanto, na arquitetura, o período Edo 
trouxe de volta técnicas arquitetônicas clássicas e a valorização do ornamento Fig. 07 - Castelo de Matsumoto

Fig. 06 - Castelo de Himeji



18

passou a ser evidênciada com o Santuário Nikko Toshogu.
	 A Restauração Meiji de 1868 viu um afluxo de conceitos ocidentais em quase todos os aspectos da vida, desde 
vestuário à comida, de entretenimento à arquitetura. Cidades portuárias foram abertas ao comércio internacional, 
como Yokohama, Kobe, Nagasaki, Hakodate e Moji. Esse período data da mesma época da revolução industrial no 
Ocidente, trazendo também materiais modernos, como o aço, o concreto e vidro para o Japão. (MIGARYOU, 2014: p 
27-36)
	 Nos anos seguintes a 1880, uma parcela da população se virou contra a corrida em direção a ocidentalização 
e, após a I Guerra Mundial, a arquitetura japonesa tradicional passou por uma reavaliação quando arquitetos como 
Frank Lloyd Wright (1869-1959), dos Estados Unidos, e Bruno Taut (1880-1938), da Alemanha, vieram trabalhar no 
Japão.
	 Os anos que seguiram a II Guerra Mundial viram a continuação nos esforços para conciliar a arquitetura 
moderna e a tradicional. Kenzo Tange, um dos arquitetos japoneses influentes do pós-guerra, conseguiu em deter-
minados projetos fundir arquitetura japonesa tradicional com avanços científicos e tecnológicos.
	 O primeiro arranha-céu do Japão, o prédio Kasumigaseki, foi concluído em 1968 usando a mais recente 
tecnologia resistente a terremotos. Um grande número de arranha-céus tem sido construído desde então, incluindo 
aqueles em Nishi-Shinjuku em Tóquio de 1971 e a Landmark Tower em 1993 em Yokohama.

Fig. 08 - Vista da cidade de Yoko-
hama do alto da Landmark Tower. 
Acervo Pessoal. Foto tirada em 
Outubro de 2014. 



19

	 Arata Isozaki havia trabalhado sob a orientação de Tange, o arquiteto 
foi responsável por conduzir um redirecionamento das prioridades arquitetôni-
cas para que se distanciassem da comercialização irrestrita. O seu trabalho e 
produção literária tiveram uma grande influência nas gerações mais jovens de 
arquitetos. Os anos 1970 também foram palco para o aparecimento de arquitetos 
que destacaram a importância de um enfoque artístico para a arquitetura, aban-
donando a ênfase anterior em competência técnica.
	 Escritórios de arquitetura se mantiveram ocupados durante o elevado de-
sempenho da década de 80, assim como alguns grandes arquitetos estrangeiros 
que foram convidados para trabalhar no Japão, entretanto o colapso da “bolha 
econômica” do Japão no início dos anos 1990 causou uma desaceleração na in-
dústria da arquitetura.     Dentre os trabalhos excepcionais dos anos 1990 estão 
o Fórum Internacional de Tóquio (1997) de Rafael Vinoly e o Edifício do Governo 
Metropolitano de Tóquio (1991) de Kenzo Tange.
	 Nos anos 1980 e 1990, arquitetos japoneses foram crescentemente recru-
tados para trabalhos no exterior. Dentre eles estavam Isozaki, chamado para fazer 
o Museu de Arte Contemporânea (1986) em Los Angeles; Tange, para o Centro 
OUB (Overseas Union Bank) de Singapura (1986); Kurokawa Kisho, para a Pacific 
Tower (1992) em Paris; e Tadao Ando, para o Espaço de Meditação (1995) no 
complexo da UNESCO em Paris. 
	 Diante desse cenário arquitetônico, arquitetos japoneses sempre foram 
agraciados com prêmios e reconhecimentos da comunidade internacional, a ex-
emplo de Tadao Ando, com o Pritzker em 1995, dado pela Fundação Hyatt e 
a Medalha de Ouro Real de 1997, concedida pelo Instituto Real de Arquitetos 
Britânicos.
	 Em 2006 Toyo Ito também foi premiado com a Medalha Real de Ouro pelo 
Instituto Real de Arquitetos Britânicos. Além disso, Kazuyo Sejima e Ryue Nishi-
zawa ganharam juntos o Prêmio Pritzker de Arquitetura de 2010, em reconheci-
mento pelo escritório de arquitetura SANAA (Sejima, Nishizawa e Associados), 

Fig. 09 - Terremoto em Kobe, 
Japão, 1995. 

A título de curiosidade: Tadao 
Ando doou os 100 mil do premio 
pritzer as vitimas do terremoto de 
1995.

Fonte: http://www.arqba-
cana.com.br/internal/news/
read/1497/pritzker-1995---tadao-
ando



20

com obras como o Museu Ogasawara e o Museu do Século 21 de Arte Contem-
porânea de Kanazawa.
	 Em 2012, a Tóquio Skytree, maior torre de transmissão independente do 
mundo, com 634 metros, entrou em operação comercial. A torre caracteriza-se 
por uma silhueta do topo para cima, que possui “distorção” e “arqueamento”, 
características presentes na arquitetura japonesa tradicional. 
Nesse contexto, a arquitetura japonesa teve de se reinventar. Depois do atraso 
construtivo causado pela II Guerra Mundial, pelo grande incêndio de Tokyo em 
1923 e pelo terremos de Kobe em 1995 e de Fukushima em 2011, o Japão dis-
pôs de um período cíclico de arquitetura, recomeçando várias vezes diante de 
inúmeros cenários de destruição. 
 



21

2.	 Contextualização do Ma 

	 O Ma se apresenta como um modus operandi de caráter essencialmente 
japonês, presente em todas as manifestações culturais orientais, na arquitetura, 
artes plásticas, paisagismo, cinema, comunicação e cotidiano social (MICHIKO, 
2007: p.1). Tudo nessa cultura possui uma ordem, serenidade, disciplina e har-
monia entre a natureza e o homem, presenciados a cada momento de contem-
plação e surpresa. 

Ma pode ser descrito como uma herança adquirida no cotidiano ori-

ental e faz parte de um senso comum enraizado na cultura que nor-

teia todas as ações e atitudes de gerações. Existe até a expressão 

Manuke, que significa falta do Ma, que quer dizer uma pessoa igno-

rante, desprovida de inteligência (ISOZAKI, 2009: p. 156 T.N.).

	 A dificuldade de uma tradução literal desse conceito torna-o de difícil 
alcance, além de fazer parte de todo um universo estranho ao Ocidente, princi-
palmente por ser próprio de um sistema social distinto, representativo da cultura 
específica japonesa. No entanto, isso não significa que o conceito Ma não possa 
ser compreendido por outras culturas, todavia inserido ou permutado em outras 
teorias e vivências. Essa possibilidade fortalece a necessidade de um estudo so-
bre o próprio Ma e sobre as condições que determinam a sua existência.

 



22

2.1.	 Descrições fenomenológicas 

	 Pelas traduções realizadas por Mitchiko, em “Ma – Entre- espaço da comu-
nicação do Japão, um estudo acerca dos diálogos entre Ocidente e Oriente”, o Ma 
é descrito das seguintes maneiras por autores ocidentais: 

Ma é simultaneamente intervalo, vazio e entre-espaço. Ele separa, 

ata e instala uma respiração, uma flutuação e incompletude que en-

gendra essa relação do termo com o infinito, própria ao Japão. O 

intervalo instaura, simultaneamente, uma distância e uma dinâmica, 

um vazio e uma pluralidade de sentidos (BUCI-GLUCKSMAN, 2001: 

p.36).

O sentido do espaço japonês é o Ma, melhor descrevê-lo como a 

consciência do lugar. Esse sentido toma lugar na imaginação do ser 

humano que o experimenta (NITSCHKE, 1966: p. 152). 

O Ma é, com efeito, um espaçamento carregado de sentido. Ele fun-

ciona de maneira análoga ao símbolo: separa tudo atando e, etimo-

logicamente, supõe a separação e depois a reunião. De onde surge 

a dificuldade de definir o Ma: ele é, sem ser, o que ele implica. Essa 

carga semântica varia conforme duas condições: seu lugar dentro do 

conjunto e sua escala (BERQUE, 2001: p. 72). 

		
	 No dicionário de língua clássica Iwanami, o Ma corresponde a um espaço 
intervalar entre dois objetos contíguos existentes; o espaço cercado por pilares 
e/ou biombos, construtor de um recinto; no sentido temporal, a uma pausa ex-
istente entre dois fenômenos contíguos.



23

	 O espaço dos tatames, geralmente, é desprovido de mobiliário fixo e, portanto, “vazio”, capaz de abrigar 
inúmeras funções diferentes e dispõe de outra característica da arquitetura japonesa, que é a possibilidade de re-
configuração dos espaços. Dessa maneira, a espacialidade Ma desenvolve-se como um lugar plural, com possibilidade 
de ser expandido ou reduzido, repleto de significado e podendo abrigar distintas funções.
	 Ao se manifestar no território epistemológico da fenomenologia, o Ma torna-se uma linguagem perceptível 
no plano cultural. O ideograma Ma, corresponde a uma composição de duas portinholas, através das quais, no seu 
“entre-espaço”, avista-se um feixe de luz para o sol, segundo a escrita japonesa.

				          Ma			  Portinhola	          	       Sol

	 Alguns arquitetos japoneses, como Maki Fumihiko, definem o Ma como o espaço labiríntico que se utiliza para 
chegar ao espaço fim, um lugar de passagem, mas isso para o mundo ocidental é facilmente confundido como um 
elemento meio, sem tanta importância quanto o fim. Entretanto, na cultura japonesa, o clímax de uma experiência 
arquitetônica se dá no processo de condução até o espaço final, o japonês dá muita importância ao esforço e dedi-
cação a qualquer atividade, enquanto que o ocidental, se o objetivo final não tiver sido conquistado, o processo da 
construção perde em parte seu significado. 
   	 Ken Tadashi Oshima (2009), historiador de arquitetura do Sainsbury Institute Fellow, Londres, relatou sobre 
o Ma através da exposição de Isozaki: 

A representação do Ma caligraficamente entre dois portões configura uma repetição que evoca espacialidade 

como uma aberta e perceptual experiência. Jardins japoneses, como o Ryoanji são caracterizados por um espaço 

integrado ao meio ambiente, que são animados pela chuva, vento e outras forças naturais. O tempo aqui não é 

linear e sim cíclico como um componente inerente do conceito Ma. (ISOZAKI & OSHIMA, 2009: p. 10-18. T.N.).



24

	 Para Colleen Lanki (2009), em “Ma: An Aesthetic of Space-Time”, o con-
ceito Ma representa o princípio estético japonês de “vazio” ou “ausência”. O 
termo descreve ambos tempo e espaço e vai além da falta de algo. O vazio, nesse 
caso, torna-se uma entidade palpável. Colleen registra o conceito Ma da seguinte 
forma:

O espaço entre objetos; O silencio entre sons; A quietude entre as 

ações. Tenho o Ma como uma potencialidade: uma potencial presen-

ça, um potencial som, uma potencial ação. Pessoalmente o descrevo 

como uma gota de água pendurada na extremidade de uma torneira, 

sabemos que a gota irá cair, só desconhecemos “quando”. A gota de 

água é iminentemente assistível, porque você sabe que algo está 

para acontecer. Mesmo no meio do vazio e do silêncio, a tensão está 

lá porque a queda acabará por ocorrer. Quando a gota cai, há um mo-

Fig. 10 - Jardim Ryoanji em Kyoto

O celebrado jardim ao estilo zen 
do templo é cercado por uma 
parede baixa por três lados e é 
feito apenas por quinze pedras de 
formatos estranhos, com taman-
hos variados, colocadas em uma 
cama de cascalho branco.

Fonte: Embaixada do Japão no 
Brasil



25

mento de alívio. Em seguida, mais uma gota de água se forma e você observa 

e espera essa também cair. Esta tensão é o Ma (COLLEEN, 2009: p.14. T.N.).

	 A contribuição de estudiosos ocidentais da arquitetura cujo interesse reside no 
espaço arquitetônico torna-se fundamental diante dessa dificuldade em caracterizar e 
compreender o Ma como conceito existente no universo oriental. Com isso, busca-se 
uma aproximação nos conceitos espaciais entre aqueles que podem ter alguma similari-
dade de cultura e conhecimento próximo ao ensino ocidental, que torne o espaço Ma 
compreensível e talvez presente em distintos espaços não necessariamente restrito ao 
oriental. Seguindo esse raciocínio, em “Saber ver arquitetura”, Bruno Zevi (1996) diz 
que: 

			     

A Arquitetura não provém de um conjunto de larguras, comprimentos e 

alturas dos elementos construtivos que encerram o espaço, mas precisamente 

o vazio, do espaço encerrado, do espaço interior em que os homens andam e 

vivem. (ZEVI, 1996: p.17-28).

	 Em “Notas sobre a dimensão estética da arquitetura” Frederico de Holanda 
(1990), resume com propriedade a definição da arte da arquitetura e o significado de 
espaço para Evaldo Coutinho:

			     
A “forma bastante” utilizada para a comunicação da intuição do artista, isto 

é, a matéria-prima fundamental com a qual este constrói sua obra: o traço 

e a cor, na pintura; o volume, na escultura; a imagem verbal, palavras e 

proposições retransmissoras, na literatura; a imagem em preto e branco em 

movimento, no cinema; o espaço, na arquitetura. Mais ainda: uma arte se 

caracterizaria como tal apenas quando se utiliza de uma matéria que é exclu-

sivamente sua, conferindo-lhe assim a especificidade necessária e indispen-

sável a qualquer manifestação artística (HOLANDA, 1990: p 79).



26

	 Ainda citados por Frederico de Holanda (1990), Hillier& Hanson, na In-
glaterra, partindo de pressupostos gerais distintos de Evaldo Coutinho, chegam a 
teorias semelhantes. Para esses britânicos, o que diferencia a arquitetura em face 
de outros fenômenos artefatuais é:

			     

A ordenação do espaço é a finalidade do edifício, não o objeto físico 

em si. O objeto físico é um meio para um fim. Neste sentido os 

edifícios não são o que parecem. Eles parecem ser artefatos físi-

cos, como quaisquer outros, e seguir o mesmo tipo de lógica. Mas 

isso é ilusório. Enquanto são eivados de intenção, edifícios não são 

objetos, mas transformações de espaços por meio de objetos”... a 

ordenação do espaço nas edificações está relacionada às relações 

entre as pessoas e é aqui que se encontra seu significado social 

(HOLANDA, 1990: p 84).

	 Na linguagem da arquitetura, uma porta, uma parede, a textura de um ma-
terial, quaisquer que sejam seus atributos isolados são inteiramente desprovidas 
de sentido. O sentido da arquitetura são os sentidos do vão, cujos atributos são 
formados a partir dos elementos-meio que o definem, mas que se fundem e meta-
morfoseiam em um fenômeno maior que os requalifica: o espaço arquitetônico 
(HOLANDA, 1990: p. 88). 
	 A arquitetura tradicional japonesa é regida de maneira intrínseca pela 
adaptabilidade, funcionalidade, relação de exterior e interior, inserção no entorno 
natural e espiritualidade significativa, componentes muitas vezes presentes nas 
definições do Ma. Em descrições fenomenológicas de autores ocidentais sobre o 
Ma, palavras como “lugar”, “sítio”, “vazio”, “espaço” e “tempo” aparecem nas 
descrições de muitos autores, com distinções específicas de acordo com a tem-
poralidade com que foram criadas. Entretanto, parece ser de senso comum que a 
importância dada para o significado da arquitetura prevaleça entre os principais 
temas da teoria da arquitetura tanto no Ocidente quanto no Oriente.



27

2.2.	 Variações linguísticas

	 Ao longo do desenvolvimento da arquitetura e das artes no Oriente, a ex-
pressão Ma pôde ser aplicada em diferentes usos que foram evoluindo conforme o 
tempo. Dentre eles, Gunter Nitschke exemplificou de acordo com a complexidade 
de seus significados os seguintes:

Objetividade em uma dimensão:

	 Hari – ma: significava uma medida espacial, fundamentada na construção 
em madeira, uma unidade de medida básica que forneceu as bases para o dimen-
sionamento do tatame. Para essa finalidade o caractere do Ma era pronunciado 
como “ken”. Pelo século 16, todo dimensionamento de colunas em madeira eram 
frações ou múltiplos do “ken”.
	 Tokyoto Kyoto no aida: Com o caractere sozinho e pronunciado como 
“aida”. Significava não só uma distância em linha reta entre dois pontos no 
espaço, mas também uma consciência simultânea de ambos os polos como uni-
dades individuais. 

Objetividade em duas dimensões:

	 Rokujo no ma: Ma combinado com um número de tatames definindo a 
área de um recinto. A adoção do tatame como unidade de medida há mais de 
cinco mil anos trouxe duas maneiras de definição de área: a tsubo, um quadrado 
de ken definido a partir de uma linha reta entre os eixos das colunas e a jo, a 
área coberta com um tatame.       
	 Nenhuma das duas correspondia a uma medida universal e exata, visto 
que a tsubo não respeitava as espessuras das divisórias e as medidas dos tatames 
são variáveis de acordo com a região.

Fig. 11 - Perspectiva Isométrica de uma 
típica casa em Nara. Demostração da do-ma 
de uma cozinha e espaço de trabalho. Por 
Gunter Nitschke.



28

	 Objetividade em três dimensões:

	 Ku-kan: O caractere “ku” é utilizado como “vão” no simples espaço físico, 
e como “vazio” na metafísica budista, sendo uma espécie de espaço vazio. O 
ku-kan significa uma expressão importada do Oeste, como uma tridimensionali-
dade espacial que representasse o espaço inerentemente estático e imutável, sem 
qualquer sentido dinâmico de variação ou subjetividade humana.  
	 Entretanto, no pós-guerra, esses caracteres foram implementados um 
pouco distorcidos da intenção original, trazendo uma óbvia confusão gráfica na 
nomenclatura arquitetônica. A estrutura da língua japonesa ditada por uma de-
scrição linguística do “espaço” embasada na cultura europeia de leitura espacial, 
trouxe essas combinações do caractere Ma:

		
	

Espaço de trabalho. Literalmente, espaço na terra. Usado especialmente em construções no campo.

Verbo para abrir espaço. Significa literalmente desenhar o espaço para as plantas crescerem.

Quarto para alugar.

Casa de chá. Espaço reservado para a cerimônia do chá, onde convidados são entretidos. 

Alcova na casa tradicional japonesa, ou espaço para os pergaminhos, arranjos de flores ou objetos de 

arte. 

O lugar do tigre. A nomeação dos espaços com identificação nas portas caracteriza os recintos, uma 

tradição relevante da cultura que define o espaço existencial de cada lugar dentro de um todo.

Quarto do espelho. Quarto da vestimenta. O espaço reservado para a transformação do artista, no caso 

das gueixas, quando a preparação para conformação da personagem ocorre.



29

Objetividade em quatro dimensões:
	
	 Ji-Kan: Expressão que representa a interferência do tempo, sem início 
ou fim. Em japonês, tempo é expresso muitas vezes como “espaço em fluxo”, 
fazendo do tempo uma expressão de espaço, de fato, o tempo é essencialmente 
a demonstração de espaço para a experiência humana consciente de lugar.   
	 Muitas culturas representam o tempo como intervalos no espaço, pronun-
ciados como Ma ou kan, podendo ser usado para indicar uma expressão temporal 
e/ou uma extensão espacial.
	 Exemplo de expressões aonde o Ma é identifiacado como tempo:

( shun -kan ) Um momento (literalmente : a piscar ou piscar de tempo)
( ma- ni -au ) Para estar em algum tempo  (literalmente : para cumprir o tempo)
( ma mo naku ) Limite de tempo ( literalmente : em nenhum momento )

	 Para Gunter Nitschke, a relação de Ma para o espaço e o tempo não é 
simplesmente semântica, refletindo o fato de toda a experiência espacial ser 
um processo estruturado em um determinado tempo, e todas as experiências de 
tempo ocorrerem em um processo estruturado de espaço.

	
		   	   

Quando olhamos para uma imagem de rolagem tradicional japonesa 

ou emaki-mono, o tempo é concretamente presente ao termos os 

nossos olhos seguindo uma seqüência de eventos espaciais... Nada 

poderia ser mais prejudicial para o processo narrativo pretendido 

de visualização do que uma exposição simultânea total da rolagem 

como um todo (NITSCHKE, 1993: p 50-58 T.N.).

 



30

2.3.	 O Ma em outros gêneros artísticos

	 A palavra ‘ma’ não é diferenciada entre os entendimentos ocidentais de 
tempo e espaço (no Japão). Em vez disso, exprime tanto tempo e espaço através 
de uma noção de intervalo. Este uso é a base para entender todas as esferas do 
meio ambiente, da vida e da arte, na medida em que a arquitetura, belas artes, 
música, teatro e jardins no Japão são embasados no conceito do Ma.
			     

Esta forma única de percepção espacial no Japão deu origem a um 

sentido de vida diária e expressão artística que difere fundamental-

mente do Oeste. Se alguém toma isso como um extremo, o conceito 

de espaço-tempo no Oeste deu origem a imagens fixas de um con-

tinuo homogêneo e infinito, como apresentado por Descartes, que 

se tornou a base para concepções modernas. No entanto, o espaço e 

o tempo no Japão eram partes onipresentes e mutuamente respon-

sivas. Numa condição caótica, misturado, o espaço não pode ser 

percebido independentemente de o elemento de tempo. Da mesma 

forma, o tempo não foi captado como um fluxo homogêneo regula-

mentado, mas sim se acreditava existir apenas em relação aos movi-

mentos ou espaços. (ISOZAKI, 2009: p.156-161 T.N.).

	 A presença do Ma no cotidiano japonês já foi citada anteriormente como 
sendo parte de uma rotina habitual ao oriental, como um princípio organiza-
cional básico encontrado na pintura japonesa, fotografia, teatro, performace, 
música, escultura, arquitetura e vida cotidiana. Alan Fletcher (2001) em “The Art 
of Looking Sideways” descreve o Ma da seguinte forma: 

O espaço é substância. Cézanne pintou e modelou espaço. Giaco-

metti esculpiu comprimindo o espaço. Mallarmé concebeu poemas 



31

com ausências, tanto quanto com palavras. Ralph Richardson afirmou 

que a boa atuação estava nas pausas. “Eu coleciono silêncios”, disse  

Heinrich Boll [...] Isaac Stern descreveu a música como “um pouco 

entre cada nota - silêncios que dão forma”. Frank Kafka advertiu que 

[...] sereias têm uma arma ainda mais fatal do que a sua canção, 

designada do seu silêncio... alguém poderia possivelmente ter esca-

pado de seu canto, mas para o seu silêncio, certamente nunca. [...] 

Os japoneses têm uma palavra (MA) para este intervalo que dá forma 

ao conjunto. No Ocidente, não temos nem palavra e nem termo. Uma 

omissão grave (FLETCHER, 2001: p.370 T.N.). 

	 Para Fletcher o espaço negativo é negligenciado pelos ocidentais, ou até 
mesmo algumas vezes é evitado pelas sociedades mais tradicionais. Em a “Ex-
plicação de vazio, a construção do sentido na arquitetura”, Coelho Neto (1979) 
discorre sobre essa noção espacial do vazio, e suas distinções relacionadas ao 
Oriente e Ocidente: 
	 O ocidental tem horror às paredes vazias e lisas, reflexos do vazio maior e 
universal: por isso ele as ocupa não só com quadros como procura ocultá-las sob 
um acúmulo de móveis. Por essa razão jamais haverá um canto vazio numa casa-
tipo ocidental: um canto deve ser sempre ocupado por um objeto, e proliferam 
as mesinhas, vasos, espelhos, “cantoneiras”, etc. Reduzindo acentuadamente o 
espaço destinado inicialmente ao indivíduo. 

Inversamente no Japão, por exemplo o que se privilegia é justamente 

a noção de intervalo de vazio entre dois pontos, duas referências 

espaciais ... verifica-se desde no famoso “arranjo floral” japonês até 

a disposição dos elementos num Jardim, passado pela mobília dos 

aposentos. Uma “sala” não terá mais que uma pequena mesa e um 

ou outro objeto (ficando os demais ocultos em armários embutidos) 



32

assim como um Jardim se faz com uma ou duas pedras espaçadas e relacionadas com não maior número de 

plantas (NETO, 1979: p. 156).

	 Essa distinção entre as maneiras de analisar o vazio arquitetônico resultou no desenvolvimento do espaço 
Ma no Japão em quase todos os seguimentos da vida e das artes em contraponto com a inexistência até do simples 
termo Ma, no Ocidente. Como disse Isozaki:

Ma está conectado a vários níveis desde pequenas, delicadas e leves coisas, a objetos pesados, a mudança, 

desaparecimento e entidades instáveis. Neste contexto, propus a exposição chamada “Ma - Espaço / Tempo no 

Japão” (1978-1981) a fim de introduzir estes elementos da cultura japonesa para o oeste... O meu objetivo era 

criar um lugar que estimulasse a compreensão das diferentes abordagens culturais para o tempo e o espaço do 

Oriente e do Ocidente. Conexão de um vasto leque de domínios culturais através de elementos representativos 

de arte, música, teatro, dança, objetos do cotidiano, jardins, etc. (ISOZAKI, 2009: p.158. T.N.)

	 A existência do conceito Ma no universo oriental desde o surgimento de sua sociedade fez com que o termo 
permeasse entre distintos setores da comunidade. Como exemplo, quando os japoneses são ensinados a se curvar em 
idade precoce, eles são instruídos a fazer uma pausa deliberada antes de voltar a sua postura normal, para garantir 
que na pausa, o Ma desempenhe seu significado de respeito.  
	 Nas artes marciais, além de estar presente no comportamento dos seguidores, Ma também possui um aspecto 
estratégico, como explica Michiko Okano:

A utilização do vocábulo Ma, acontece, por exemplo, nas artes marciais, na Era Edo (1603-1868). O Ma era 

considerado necessário para essa arte, porque é justamente a sua correta utilização que possibilita derrubar o 

adversário e na falha desta, pode-se perder a própria vida. A estratégia adotada para a luta era roubar o Ma al-

heio, isto é, aquele intervalo de descuido do adversário em que ele permite a entrada da espada sem ter tempo 

de defender-se. Também é imprescindível não deixar escapar o seu Ma ao inimigo, o que garantiria a vitória. 

(MICHIKO, 2007: p. 21)



33
Fig. 12 - Ikebana



34

IKEBANA

	 Na técnica japonesa utilizada para montar arranjos florais, Ikebana (flores vivas), o Ma compõe base das re-
gras e simbolismos preestabelecidos. Ikebana é a conformação de arranjos com flores, folhas, galhos, frutos e plantas 
secas e, geralmente é utilizado como oferta religiosa e para decorar altares.
	 No Ikebana, o conceito do vazio permite a cada flor respirar e revelar os contrastes entre os elementos, bem 
como a harmonia e o equilíbrio encontrado no arranjo assimétrico. 
	 Ma é o que permite o movimento implícito para formar a composição e cria o “espaço” para relações harmo-
niosas entre os elementos. O oriental crê que a falta de espaço leva a desordem e desarmonia no arranjo.
	 Espaço vazio é tão importante quanto os elementos positivos, aprendendo a valorizar os espaços o especta-
dor consegue conectar-se com os arranjos, ajudando a criar um todo que é mais envolvente do que a soma das partes 
individuais.

Arranjos (modelos) devem estimular a imaginação do espectador. A formalidade propicia a criatividade e liber-

dade de expressão, sem estrutura não existe liberdade.

Na simplicidade existe clareza, beleza e significado... O equilíbrio assimétrico é natural, dinâmico e envolvente. 

Para o designer (ou artista), foco, calma, visão e mansidão de espírito são qualidades mais importantes do que 

entusiasmo cru. 

Arranjos com base nos elementos com princípios sólidos crias beleza e engajamento sem decoração... Em outros 

países, as pessoas tendem a fazer arranjos de flores preenchendo todos os ramos e todo o espaço, em nossos ar-

ranjos de flores, nós cortamos as coisas desnecessárias. Acreditamos na beleza do minimalismo. Então, usando 

menos coisas, nós apreciamos o espaço entre elas. 1	 	

HAIKU

A forma de poesia haikai, ou haicai aportuguesado, haiku para os japoneses, de apenas 17 sílabas, é a com-

posição de imagens que, como na linguagem cinematográfica, parte de um cenário geral para o particular, ou, 

como ensina Bashô, da “permanência” para a “transformação” ou “percepção momentânea” apenas sugerindo, 

mostrando de relance, cabendo ao leitor sua interpretação, “o que (interpretação do leitor) faz da imperfeição 

do haiku uma perfeição de arte”, como diz Yone Noguchi. A ação se passa no presente e neste sentido, se diz 

1 Texto extraído de: https://wawaza.com/pages/when-less-is-more-the-concept-of-japanese-ma.html em setembro 2014.



35

que o haicai é infindável, sua mensagem está sempre ali visível, 

como uma pintura de imagens. É o retrato de um momento de êxtase, 

onde o mínimo sugere o máximo, mais omite do que diz e por isso, 

é preciso mais interpretar do que entender. Nas palavras de Haroldo: 

“no pensamento por imagens do poeta japonês, o haicai funciona 

como uma espécie de objetiva portátil, apta a captar a realidade 

circunstante e o mundo interior, e a convertê-los em matéria visível”. 

Ou como resume Eisenstein: “o haicai é um esboço impressionista 

concentrado. 2

	 O conceito Ma na escrita japonesa Haiku torna-se evidente e essencial à 
medida que o autor provê de significância cada espaço vazio entre as palavras 
de um poema, mais até mesmo do que as próprias palavras. O oriental busca a 
essencialidade da mensagem dada, tentando transmitir em poucos versos a alma 
do poema.

Warui Ma ga ou seu oposto, ma ga Umai, é muitas vezes utilizado 

como um julgamento estético da caligrafia Haiku ou pintura japone-

sa Sumi-e. Em comparação com a pintura ocidental, estas formas 

de arte sino-japonesas envolvem grandes áreas sem tinta. Qualquer 

pessoa que praticar essa caligrafia logo percebe que a proficiência 

não reside apenas em dominar a forma dos caracteres, mas também 

na relação da figura para a não-forma envolvente. Este equilíbrio 

de forma e espaço sempre serão tomadas em conta no julgamento 

artístico final. A apreciação adequada da caligrafia também reside na 

dimensão do tempo. 

É uma mistura complexa de poesia, dança e a ação de pintar. Não 

é só a colocação dos desenhos no espaço, mas também a marcação 

2  Publicado por Iochihiko Kaneoya em www.nipocultura.com.br, acessado em 27 de julho de 
2015.

Fig. 13 - Warui Ma ga, arte da 
caligrafia. Percebe-se que uma 
grande área do papel não é pin-
tada.



36

de ritmo no tempo - os vestígios do movimento e a velocidade do 

pincel. (NITSCHKE, 1966: p. 116-156. T.N.)

	 O Ma na poesia haiku não necessariamente tem uma função gramatical 
ou sintática, entretanto indica quando o poeta deseja que o leitor realize uma 
pausa, ao menos mental, ao interpretar o poema. O Ma reprenta o “respiro” do 
poema, permitindo ao leitor uma aproximação semiótica com a obra ao tornar-se 
em parte autor, preenchendo o vazio deixado propositalmente.

Gaiola Vazia 3

Trinta raios se encontram no centro,

Embora o espaço entre eles é a essência da roda .

Potes são formados a partir de argila,

Embora o espaço dentro deles é a essência da panela .

Paredes com janelas e portas formam uma casa,

Embora o espaço dentro deles é a essência da casa.

TEATRO NOH

	 Nô, nou ou noh (habilidade, talento) ou ainda nogaku (talento que vem 
com facilidade) é uma forma clássica de teatro profissional japonês que combina 
canto, pantomima, música e poesia. Executado desde o século XIV, é uma das 
formas mais importantes do drama musical clássico japonês. O foco da narrativa 
se encontra no protagonista (shite), o único que porta uma máscara. Shite é um 
espírito errante que exprime, de forma lírica, a nostalgia dos tempos passados. O 
coadjuvante (waki), geralmente um monge, não interfere no curso da ação, ap-

3	  Poema Haiku sobre o significado do MA, extraído de www.wawaza.com  em 27 de 
Julho de 2015. Autor desconhecido.

Fig. 14 - Teatro Noh em Nagoya International Center



37

enas é revelador da essência do shite. Um coro e quatro instrumentos auxiliam na 
condução da trama, que se soluciona através da dança. Esse coro vale destacar, 
possui uma função dramática decisiva, conduzindo à narrativa. 4

	 O Noh é a fusão de poesia, teatro, bailado, música vocal e instrumental e 
máscaras. Os diversos elementos musicais são estreitamente entrelaçados numa 
simbiose entre o canto e a pantomima. No noh, a descrição de cada cena repousa 
unicamente no texto do canto, nos gestos e nos movimentos do ator, como disse 
Nitschke:

	 O que [o ator] não faz é de interesse (Senu tokoro ga omoshi-

roki). Na verdade, Komparu Kunio respeita noh como não mais nem 

menos do que a arte de ma: a encenação se destina a criar um con-

stantemente transmutado, transformando o espaço de ação apenas 

o suficiente para criar o ma que é um espaço-tempo em branco onde 

nada é feito... A música existe nos espaços negativos, no branco 

gerado pelos sons reais. E na dança, busca-se adquirir a técnica de 

não circulação. (NITSCHKE, 1966: p. 116-156 T.N.)

	 Nitschke crê que o teatro Noh é a expressão suprema da arte do Ma, com-
binando todos os aspectos em uma grande sinfonia. Ele resume a preocupação 
artística japonesa tradicional com equilíbrio dinâmico entre o objeto e o espaço, 
ação e inação, o som e o silêncio, o movimento e o repouso.
	 O Ma pode ser percebido até mesmo na conformação do palco no teatro 
Noh, de acordo com Isozaki:

Na configuração espacial do palco, as diferenças entre ocidente e 

oriente persistem. Por exemplo, num teatro de ópera, o palco é pro-

fundo, para que seja percebido a perspectiva espacial e o arco do 

4	  Texto extraído de: https://wawaza.com/pages/when-less-is-more-the-concept-of-
japanese-ma.html em setembro 2014.



38

proscênio, o enquadramento é largo e a ab-

ertura retangular. 

Em contrapartida, o palco de Kabuki no Japao 

é baixo e raso correspondendo à horizontali-

dade da barra de rolagem, além de ser um pal-

co extremamente escuro e bidimensional. En-

quanto que o palco ocidental é desenhado se 

utilizando de técnicas de profundidade numa 

perspectiva e profundidade, o kabuki usa de 

camadas bidimensionais para criar a ilusão de 

profundidade. (ISOZAKI, 2009: p. 157 T.N.)

Fig. 15 - Kabuki

O significado individual de cada ideograma é 
canto (ka), dança (bu) e habilidade (ki), e por 
isso a palavra kabuki é por vezes traduzida 
como “a arte de cantar e dançar”. Primeira-
mente apresentado somente por mulheres 
trazia uma conotaçao erotica e a pratica de 
prostituiçao, foi então proibido pelas mul-
heres e executado por atores adultos do 
sexo masculino, chamados Yoro-kabuki, em 
meados da década de 1600. As performances 
eram igualmente obscenas e os atores do sexo 
masculino também estavam disponíveis para 
a prostituição, trazendo desordem e eventual-
mente proibiçao. Apos a restauraçao Meiji, o 
kabuki teve sua reputaçao e nivel elevados 
sendo hoje em dia, no Japão moderno, a arte 
mais popular dos estilos tradicionais de dra-
ma japonês.

Fonte: https://pt.wikipedia.org/wiki/Kabuki



39

MÚSICA

	 A estrutura musical do Japão também reflete a ausência do tempo ab-
soluto ocidental, quando o condutor de uma orquestra musical clássica normal-
mente dirige o movimento e o desenvolvimento da música e se coloca no papel 
de um metrônomo. Cada jogador segue o ritmo determinado pelo condutor, que 
exige que a música possa se desenvolver ao longo de uma linha harmônica.
	 Por outro lado, grupos musicais tradicionais japoneses tocam sem um 
condutor e a música é modificada pelas interações dos músicos. Cada person-
agem possui um ritmo intuitivo, produzindo certa composição espontânea. 
Por isso, esta música japonesa não segue o tempo absoluto representado pelo 
metrônomo. 
	 Isozaki, em “Arata Isozaki por Ken Tadashi”, descreve o Ma como “a dis-
tância natural entre duas ou mais coisas existentes em uma continuidade ou o 
espaço delineado pelas mensagens e telas”. O autor entende que a essência da 
arte japonesa é atingir algo invisível nas manifestações artísticas e exemplifica 
com alguns dos aspectos do Ma na vida oriental “na pintura, o foco é a margem 
e não a forma, na música, o silêncio ao invés de as notas e na dança estática ao 
invés de movimento. Todos estes podem ser expressos por um único termo: Ma”.



40

PINTURA

	 A pintura japonesa (Kaiga, também gadô), é uma das mais 
antigas e refinadas artes visuais do Japão e compreende uma 
ampla variedade de estilos e géneros. O tema amplamente con-
siderado como o mais característico da pintura japonesa - mais 
tarde com técnicas de impressão - é a representação de cenas do 
cotidiano e narrativas, muitas vezes representadas com inúmeros 
personagens e complexos detalhes. 

Na maioria das técnicas japonesas de artes 

pictóricas os elementos são posicionados sobre-

postos uns aos outros para expressar profundi-

dade. A perspectiva, do início da Renascença na 

Europa, não foi devidamente aceita no Japão para 

representar a profundidade do espaço como algo 

infinitamente divisível e homogêneo, até mesmo 

em paisagens de três dimensões a profundidade é 

suprimida por imagens planas (ISOZAKI, 2009: p. 

157. T.N.).

	 A presença do Ma nas mais variadas formas de expressões 
artísticas é vinculada a outros princípios que conduzem os 
japoneses, como o Oku e Miegakure, que veremos nos capítulos 
seguintes, ou shibumi, ligado à estética da auteridade, fazendo 
com que tudo que seja produzido artisticamente no país seja con-
duzido por uma linha de raciocínio estabelecida, quase como um 
contrato social.

Fig. 16 - Recipiente de sakê com pintura Shibui

Shibumi (substantivo), ou shibusa são palavras 
japonesas que se referem a uma estética particular 
de beleza simples, sutil e discreta. Obras shibui car-
regam uma sofisticada austeridade em sua forma e 
concepção, aparenta simplicidade, entretanto pos-
suem detalhes como texturas e variação de cores sutis 
que fazem a obra buscar o equilíbrio entre o simples 
e o complexo. Objetos shibui podem desencadear 
novos significados ao longo do tempo, acrescendo de 
valor estético com o passar dos anos. Fazem parte 
do conceito de Shibusa valores como simplicidade, a 
qualidade da implicidade, a modéstia, o silêncio, a 
naturalidade, a rotina, e a imperfeição. 

Fonte: https://en.wikipedia.org/wiki/Shibui



41

Fig. 17 - Exemplo de pintura japonesa em que o Ma aparece no espaço entre a ordem.



42

2.4.	 Relação espaço e tempo

	 A relação entre o espaço e o tempo para o Ma é muito mais semântica do 
que sintática, e a semântica contrapõe-se com frequência à sintaxe, caso em que 
a primeira se ocupa do que algo significa, enquanto a segunda se debruça sobre as 
estruturas ou padrões formais e espaciais do modo como esse algo é expresso. De-
pendendo da concepção de significado que se tenha, têm-se diferentes semânticas. 
	 A espacialidade Ma está intimamente relacionada ao significado, sendo em 
busca da transmissão dessa essência do vazio arquitetônico, a primordial carac-
terística desse segmento intrínseco a cultura oriental. É o reflexo de que toda a 
experiência espacial contempla um processo de tempo estruturado e toda fração de 
tempo dispõe de um estado de espaço real.
	 Em vários gêneros artísticos, o tempo tem a sua interferência, em especial, 
no caso da apreensão da arquitetura, o tempo torna-se parte da experiência espacial 
a medida que nossos olhos se movem gradativamente de cena em cena em ângulos 
distintos e únicos. Isozaki comenta sobre a bidimensionalidade na representação do 
espaço japonês: 

Figurativamente falando, diz-se no Oeste que o espaço é tridimensional 

e a quarta dimensão está no elemento adicional de tempo. No Japão, 

contudo, o espaço é considerado como sendo um composto bidimen-

sional plano. A profundidade é criada por uma combinação de planos. 

O significado deriva da junção das duas dimensões com vários eixos de 

tempo. Em outras palavras, no Japão o espaço em quatro dimensões 

é visualizado como o resultado da combinação de planos e eixos de 

tempo. A razão básica para a utilização da palavra “MA” para expressar 

ambos tempo e espaço parece ser baseada na compreensão de espaço 

que emerge através da intersecção dos planos com o eixo do tempo. 

(ISOZAKI, 2009: p. 158. T.N.).



43

Fig. 18 - Jardim Ryoanji. Acervo Pessoal. Foto tirada em Dezembro de 2014.



44

	 Um exemplo dessa semântica do espaço-tempo do Ma é o jardim do 
mosteiro zen de Ryoanji, em Kyoto. Existe uma ordem, serenidade, disciplina 
e harmonia entre a natureza e o homem, presenciados a cada momento de 
con¬templação e surpresa nessa obra. 
	 O jardim seco no Ryoan-ji é um templo Zen Rinzai em Kyoto, a contem-
plação do jardim serve como um auxílio à meditação. A areia branca e o arranjo 
das rochas podem ser interpretados como ilhas em um oceano de areia. Subja-
cente ao uso estético de objetos naturais é o uso desses objetos nos primeiros 
santuários xintoístas, quando a pedra era considerada um objeto sagrado e a 
areia branca do campo um local de santidades.
	 Em “A Note for MA: Space/Time in the Garden of Ryoan-Ji” o director 
Takahiko Limura escreve que: o meu interesse neste filme é o mesmo em o in-
tervalo “Ma”, esse conceito é composto por quatro qualidades: luz, escuridão, 
intermitência e duração; retratar estas qualidades em combinações de imagem e 
som é uma tarefa extremamente complicada. Pensei em não apenas expressar o 
conceito de “MA”, mas também de experimentar o “MA”. Eu não queria ilustrar o 
conceito do filme com um texto explicativo, como é comum em filmes conven-
cionais de arte de instrução, mas fazer com que o filme seja uma experiência real 
de “MA” para o expectador.
	 Takahiko buscou atingir uma real experiencia sensitiva filmando cenas 
que ilustram os olhos e o caminho percorrido do observador ao visitar o jardim 
Ryoanji. Comtemplado por um poema escrito por Isozaki, cada cena teve em sua 
fimografia um enquadramento guiado pelas palavras do estudioso japonês.



45

MA 5

O jardim é um meio para a meditação
Perceba o vazio
Ouça a voz do silêncio
Imaginem o vazio preenchido

Não percebam os objetos
mas sim a distância entre eles
não os sons
mas as pausas 
que não são preenchidas por eles

São as pedras colocadas no chão
as ilhas do paraíso
é a areia branca do vasto oceano
que os distancia deste mundo

Respire
Engula este jardim
Deixá-lo engolir você
Torne-se um junto dele

5	 Texto de autoria de Arata Isozaki em “A Note for MA: Space/Time in the Garden of 
Ryoan-Ji”. Traduzido a partir do catálogo japonês Meios de Comunicação Mundial da Takahiko 
Iimura, Kirin Plaza Osaka, Osaka, 1993, pp. 34-39, pelo autor com a ajuda de Peter D’Agostino 
e Grahame Weinbren.



46

	 Através desse jogo de antônimos, Isozaki tentou justapor o negativo e o 
positivo do espaço Ma. O poema admite a existência do espaço negativo e tam-
bém entende que o positivo, ou seja, as pedras, são geradoras desses espaços 
negativos. Segundo Isozaki, espaço negativo não significa necessariamente não-
existência.	
	 No Jardim Ryoanji não se pode ver todas as quinze pedras existentes 
no jardim a partir de um ponto único, sendo necessário mover-se para apreciar 
todas, com o expectador no meio da varanda, vizualizando o jardim de sua parte 
central. No mais singelo passo para qualquer direção, somente quatorze pedras 
são vislumbradas, a medida que uma some, a outra surge, reforçando a ideia de 
que todas as pedras estão numa constante tensão e seu posicionamento é estri-
tamente preciso em relação a todos os pontos de vistas imagináveis da perspec-
tiva humana, relacionando-se ao conceito de Parallax, descrito anteriormente.
	 Parte desse conceito na criação dos jardins também se dá no emprego de 
todos os sentidos na percepção do espaço. O olfato, mudanças de temperatura, 
umidade, luz, sombra e cor são trabalhadas em conjunto, de forma que utilizem 
o corpo inteiro como órgão sensorial em movimento. 
	 A arquitetura é trabalhada de modo a levar o observador a perceber e faz-
er descobertas no espaço sozinho. O autor da obra faz com que a experimentação 
do indivíduo seja repleta de significativas visadas posicionadas com perfeição 
onde uma simples virada de olhos, do mesmo ângulo consiga atin¬gir outro nível 
de experiência, diferentemente de jardins ocidentais, tais como Versailles, como 
disse Isozaki:

A conspícua ausência de eixos dominantes na composição dos jar-

dins japoneses preludia a criação de vistas panorâmicas. As visadas 

são alternativamente abertas e escondidas, para que o espaço do 

jardim seja dividido em diferentes cenas e o visitante desfrute a 

mudança de perspectiva enquanto sequência as visadas.

Esse tipo de jardim é completamente distinto da logica por exemplo 



47

de Versailles, onde existem eixos dominantes que norteiam a jornada 

do visitante. Os jardins japoneses carecem de um ponto focal... e são 

designados a criação de um ambiente natural através de um micro-

cosmo particular. (ISOZAKI, 2009: p. 157. T.N.).

	 Essa forma fenomenológica de apreensão espacial se assemelha ao estudo 
de Evaldo Coutinho (1977) em sua obra “O espaço da arquitetura”, que através 
do método estético é possível compreender como se dá a semiose significativa 
de uma obra de arte. No caso da arquitetura, tendo como material semiótico es-
sencial o vazio, o estudo através das dimensões sensoriais consegue tornar a obra 
passível de compreensão e significados artísticos, destacando para a necessidade 
de uma bagagem cultural essencialmente japonesa daquele que experimenta a 
obra.
 



48

3.	 A arquitetura tradicional japonesa segundo Arata Isozaki

Isozaki partiu em uma estrada a fim de ser arquiteto do mundo, tendo 

o mundo inteiro e sua cultura como base. Um diálogo entre Oriente 

e Ocidente não seria apenas entre as culturas do leste e oeste, mas 

também entre as culturas regionais no interior das diferentes ilhas do 

Japão. Isozaki nasceu e foi criado em Oita City, na ilha japonesa de 

Kyushu sul, próxima da China e Coréia, tanto física como historica-

mente. Seu pai, Soji Isozaki, estudou direito em Xangai antes de 

voltar para casa para assumir negócio de arroz da família.... As carac-

terísticas típicas dos habitantes Kyushu - pensamento independente, 

a rebeldia e a abertura às influências externas em contraste com os 

seus homólogos norte mais contidos, podem ser encontrados em Iso-

zaki. (ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken, 2009: p. 45).

	 Isozaki estudou na Universidade de Tóquio e logo mais expandiu seus 
horizontes geograficamente e temporalmente. Focado em trabalhos como o de 
Le Corbusier, e posteriormente Banister Fletcher, Sigfried Giedion e Louis Mum-
ford, a partir de 1954, tornou-se membro do escritorio de Kenzo Tange, o qual 
se dizia buscar encontrar uma metodologia que sintetizasse Europa e Japão ou a 
arquitetura moderna e a tradição japonesa.
	 Isozaki esclarece que ao ser um estudioso da lingua japonesa, é capaz de 
interpretar e alcançar difíceis textos como os clássicos Katsura Rikyu e sobre os 
templos de Ise, e se posiciona, como integrante da primeira geração capaz de 
analisar, por exemplo, o Parthenon, Chartres e os feitos de Palladio da mesma 
maneira como os clássicos japoneses.
	 Essa consciência da arquitetura oriental e do espaço urbano emergiu em 
1950 em referência ao contexto internacional Euro-Americano, com a presença, 
na companhia de Tange, no CIAM de 1959 em Otterio e 1960 na conferência mun-



49

dial de design em Tokyo. Isozaki e mais doze arquitetos urbanistas formaram o 
grupo de pesquisa de desenho urbano “City Design” baseados em análises fisicas, 
funcionais, estruturais e simbolicas. 

[...] passei a analisar pelo olhar ocidental fatores que permaneceram 

pela linguagem e costumes na carne e sangue do japonês. Comecei a 

dissipá-los em logicas ocidentais, por exemplo, o Ma é um conceito 

perfeitamente compreensivel para o japonês, faz parte de sua sensi-

bilidade. Para expor esse conceito aos olhos de outros é necessario 

revelar as contradições que a cultura japonesa preserva por mais de 

cem anos de modernização[...]. Descobrir possibilidades que desm-

antelem e ao mesmo tempo reconstruam o Japão. (ISOZAKI, 2006: 

p. 50-55) 

 	 A partir de 1963, Isozaki inicia atividade independente desenvolvendo 
uma obra influenciada pelo grupo “metabolismo”, que propunha a utilização de 
enormes infraestruturas urbanísticas de alto nível tecnológico como forma de 
resolver os problemas das cidades atuais.
 	 Na década de 1970 Isozaki enveredou por um ramo mais teórico da ar-
quitetura, o que sugere uma ligação com o crescente movimento pós-moderno 
da Europa e dos Estados Unidos. Ligado as discursões sobre a existência de uma 
arquitetura genuinamente japonesa, Isozaki investiga o termo Ma.
	 Em “Japan-ness in Architecture” Arata Isozaki inicia sua tese lembrando 
que o discurso arquitetônico demanda que analisemos os edifícios como eventos, 
e não somente como objetos inertes, transcendendo ao estado filosófico da obra.
Reforça a ideia de que a compreensão da edificação vai além da experiência 
empírica, sendo necessária a leitura dos textos referentes a obra para elevar o 
conhecimento em busca de alcançar a problemática que cada edifício original-
mente internaliza. 



50

	 A análise realizada por Isozaki sobre as origens e os aspectos que carac-
terizariam uma arquitetura genuinamente japonesa são se extrema importância 
para a inserção do olhar ocidental na arquitetura nipônica e consequentemente, 
embasam o conhecimento sobre o espaço Ma, aqui em questão.
	 Isozaki analisa um dos eventos-edifícios emblemáticos da arquitetura 
japonesa, a Vila Imperial de Katsura (Katsura Rikyu), ou Palácio Separado de 
Katsura, como um espaço textual, sendo a análise não distante das interferências 
do tempo e contexto sócio histórico, discorre que através das imagens realizadas 
pelo fotografo Yasuhiro Ishimoto, uma leitura hermenêutica da obra pode ser 
realizada na qual a visão e a linguagem transitam e permeiam entre si.
	 Outro marco na arquitetura oriental, a que se refere Isozaki, é o Santuário 
Ise. O autor discorre sobre a impossibilidade de julgar o evento-edifício desse 
santuário da maneira como julgamos a materialidade da construção, pelo mate-
rial, pois nesse caso, o material detém significativa eternidade em sua constante 
reconstrução, como veremos no capítulo sobre o Templo de Ise.
	 O terceiro grande evento-edifício na arquitetura japonesa é estudado como 
uma arquitetura predominantemente de influência chinesa, o suntuoso portão sul 
do templo Todai-ji em Nara. Isozaki considera a obra, de arquitetura imponente 
como o início da arquitetura com força construtiva.
	 A seguir, uma descrição de cada evento-edifício considerados por Isozaki 
inicio de uma definição sobre a origem da arquitetura japonesa e intrínsecos ao 
conceito Ma e assim, indispensáveis para a compreensão desse conceito pelo 
Ocidente.
 



51

Fig. 19 - Jardim da Vila Imperial Katsura. Foto Acervo Pessoal. Tirada em Novembro de 2014.



52

3.1 O evento-edifício da Vila Imperial de Katsura

	 Foi iniciada sua construção em meados de 1620, às margens do rio Kat-
sura, oeste de Kyoto, pelo príncipe Toshihito, após sua morte em 1629, seu filho, 
Toshitada fez pouco uso da Vila, que foi se deteriorando. Quando se casou com 
Fu-Hime, a filha do chefe do clã de Kaga, sua renda cresceu muito e assim, ele 
ganhou os meios financeiros para renovar completamente a vila, o edifício foi 
concluído em sua forma atual por volta de 1650. O palácio somado ao jardim 
cobrem uma área de mais de 50.000 metros quadrados. 
	 O palácio Katsura é uma obra fundamental da arquitetura japonesa, mui-
tas vezes descrito como a “ quinta-essência do sabor japonês”. Kenzo Tange clas-
sificou a Vila como epítome da tradição arquitetônica e artística japonesa, uma 
fusão de duas forças básicas dentro da cultura japonesa: o Yayoi e Jomon. 
	 Estas duas culturas remontam aos primórdios da história do Japão, o 
Yayoi é a força de refino e civilizadora que criou a delicada poesia japonesa, era 
uma cultura criada por um desejo de ordem e fundada sobre a necessidade de 
uma maneira mais civilizada de vida, enquanto que a cultura Jomon representa o 
lado selvagem e cheio de energia do Japão, é a força que borbulha e ferve sob a 
superfície ocasionalmente em erupção, com obras vivas e orgânicas da natureza. 
	 Tange descreve Katsura como sendo representativa dessas duas forças e 
culturas que se reúnem em uma obra de arte. Desta forma, Katsura também rep-
resentava o povo do Japão, síntese de paixão e requinte em todos os espaços 
entrelaçados com a natureza, ele escreve: 

Foi no período em que o Palácio Katsura foi construído que as duas 

tradições, Jomon e Yayoi colidiram. Quando o fizeram, o formalis-

mo cultural da classe alta e a energia vital das classes mais baixas 

proporcionou a criatividade da Vila de Katsura. Uma resolução dialé-

tica. (TANGE in ISOZAKI, 2006: p. 265. T.N.)



53

	 Bruno Taut foi um dos primeiros ocidentais a abordar a Vila Katsura, 
em 1933, quando chegou pela primeira vez ao Japão para evitar os nazistas na 
Alemanha, ele foi ofuscado pelo mais glorioso e ostensivo Palacio Nikko, con-
struído durante aproximadamente a mesma era da Vila Katsura. Taut desprezou 
a arquitetura de Nikko, constatando ser impressionante apenas devido à sua 
grandeza, e afirmou:

“Katsura e Ise, juntos, configuram uma concretização da estética 

Tenno, e portanto genuínas, em contraponto com Toshogu em Nikko, 

o mausoléu de Tokugawa shogun”.  (TAUT in ISOZAKI, 2006: p. 122. 

T.N.)

	 A Vila Katsura, por outro lado, Taut qualificou como uma obra de grande 
habilidade e talento, aplaudiu o uso eficiente de materiais e sua espacialidade, a 
ponto de considerar ser representante do mais alto nível da arquitetura japonesa. 

Fig. 20 - Santuario de Toshogu, em 
Nikko.

Toshogu, o santuário xintoísta 
estabelecido no século XVII para 
abrigar o mausoléu de Tokugawa 
Ieyasu, fundador do shogunato 
de Tokugawa. As construções dos 
santuários, como o portão prin-
cipal conhecido como Yomeimon, 
estão decoradas de maneira ex-
travagante com figuras talhadas e 
pintadas.

Fonte: http://curtindoojapao.
com/relatos/log/eid22.html



54

	 Le Corbusier e Walter Gropius, pilares do movimento modernista, também 
demostraram grande fascínio por Katsura. Em seus espaços ortogonais e modu-
lares, desprovido de decoração, visualizaram traços paralelos ao modernismo 
contemporâneo, tais como padronização, pré-fabricação e simplicidade.
	 Embora o interior do palácio se assemelhe a uma pintura de Mondrian, 
os arquitetos e construtores não tinham qualquer intenção em obter quaisquer 
similaridades a um movimento ocidental. Era apenas a reação profundamente 
pessoal de seu criador, Toshihito, às correntes sociais de sua época no Oriente.
	 O Katsura é considerado uma obra universal de arte, apesar da grande 
extensão, apresenta inúmeras instigantes visadas intimistas. O palácio possui 
um shoin, uma casa de chá e jardins para passeios. Uma réplica do palácio foi 
construída no Parque do Ibirapuera por ocasião de sua inauguração em 1954, 
atração hoje conhecida como Pavilhão Japonês.
	 O palácio é dividido em três partes: O Velho Shoin, O Shoin oriental e 
Novo Shoin. Cada um tem seu próprio edifício em diferentes estilos, entretanto, 
possuem uma certa harmonia entre as partes, compreendendo o todo como uma 
só Vila.
	 O palácio principal, que tem um só andar, está dividido em quatro pa-
vilhões conectados pelas bordas: Shokintei, Shokatei, Shoiken e Gepparo. Todos 
são elevados sobre palafitas e construídos em madeira, com paredes caiadas de 
branco e portas de correr que conduzem para o parque circundante, o edifício 
principal pode ser considerado o mais próximo de um minimalismo. 
	 O parque do lago é alimentado pelo rio Katsura, a vila também está ro-
deada por quatro casas de chá, uma para cada uma das estações, uma colina, 
areia branca, uma ponte e lanternas. Há também um salão budista, o Onrindo.
	 Os admiradores modernistas de Katsura sempre lamentaram a construção 
do Novo Shoin. Em contraste com os componentes anteriores, o Novo Shoin é 
deliberadamente mais ornamentado e menos minimalista. Esteticamente, é a 
cristalização de uma mudança no paladar japonês que ocorre em meados do 



Fig. 21, 22 e 23 - Fotos da Vila Katsura por Ishimoto Yasuhiro

O fotógrafo Ishimoto Yasuhiro nasceu em 1921, em San Francisco. Em 
1948, ele se matriculou como estudante no Instituto de Design, em Chi-
cago , a instituição sucessora da New Bauhaus , fundada por László 
Moholy- Nagy. 



56

século 17.   
	 Anteriormente, o estilo da arquitetura Shoin tinha dominado a es-
tética japonesa, que é geralmente formal, ortogonal, e com ostentação, 
entretanto as dificuldades financeiras e educação artística do fundador 
Toshihito criaram um leve e contido edifício de estilo Shoin, simples e 
elegante. 
	 A fortuna de seu filho, Toshitada, permitiu que o Novo Shoin fosse 
mais decorativo e extravagante, em harmonia com o estilo “Sukiya “ que 
estava prestes a substituir a arquitetura Shoin.
	 Em 1883, a propriedade entrou na posse da corte imperial, mas sof-
reu danos durante o tumulto da Restauração Meiji, entretanto nunca houve 
um incêndio, muito comum no Japão antigo. Em 1983, uma restauração 
abrangente foi feita, envolvendo o desmantelamento de praticamente todo 
o edifício, substituindo a madeira podre e reforçando as fundações. 
	 Yasuhiro Ishimoto publicou seu trabalho inicial sobre Katsura, “Kat-
sura: Tradition and Ceration in Japanese Architecture”, em 1960, em co-
laboração com Kenzo Tange. Alguns anos depois, publicou o segundo livro: 
“Katsura Villa: Space and Form”, em 1983. Se ambos forem comparados 
a diferença é tão absurda que é quase impossível encontrar similaridades 
entre o mesmo edifício. (ISOZAKI, 2006: p.08)
	 O mais recente a analisar a Vila de Katsura é Arata Isozaki, sua 
opinião do Palácio difere tanto de Taut quanto de Tange. Em sua obra, 
intitulada “Katsura Villa: a ambiguidade do seu espaço”, Isozaki apoia sua 
crença de que não existe um único estilo constituinte da Vila Katsura. Não 
é nem o epítome do modernismo, nem o ideal democrático de Tange, em 
vez disso, toda a área contém uma mistura de várias técnicas e estilo que, 
juntos, criam a ambigüidade de Katsura, na obra Katsura Villa: The Ambigu-
ity of Its Space, Isozaki escreve:



57

Fig. 24, 25 e 26 -  Fotos da Vila Katsura por Ishimoto Yasuhiro

Em 1953, Ishimoto foi recebeu a encomenda pelo MoMA para fotografar 
detalhes arquitetônicos japoneses para a exposição ‘ The Japanese House’ . 
Sua série de fotos de Katsura foi tomada em 1954. Seus quadros eram parte 
da famosa exposição ‘ Family of Man’ . Em 1966, Ishimoto retornou ao Japão 
, onde foi nomeado professor da Universidade de Tóquio de Arte e Design e 
tornou-se um cidadão japonês em 1969. Ishimoto foi homenageado em 1996 
pelo governo japonês como uma “pessoa de Mérito Cultural “ . 



58

Eu não tenho sido capaz de ver o Katsura na mesma luz dos mod-

ernistas. Eles selecionaram o que eles queriam do espaço da Vila, a 

sua transparência e o projeto funcional. Tenho analisado a sua tão 

profunda ambiguidade, tomando a sua evolução como resultantes de 

acidentes de trabalho e uma certa opacidade no design. (ISHIMOTO, 

ISOZAKI & SATO, 1987: p. 156)

	 Dessa forma, Isozaki considera a Vila Katsura um evento-edifício singular 
e essencial para compreensão da arquitetura tradicional japonesa, bem como sua 
evolução e influências durante os anos.
 



59

3.2 O evento-edifício do Santuário Ise 

	 O Santuário Ise é composto por um complexo de santuários xintoístas 
centrados em dois santuários principais, Naiku e Geku. Também é conhecido por 
Ise Jingu, ou apenas por Jingu (“o Santuário”) e é um dos mais importantes san-
tuários xintoístas do Japão. Segundo os escritos da tradição, o Santuário Naiku 
foi fundado em 4 a.C., mas historiadores atestam que a construção teria iniciado 
somente no século 3 d.C. O Santuário Geku foi fundado no final do século 5 d.C. 
	 O Santuário Inner, Naiku, conhecido como “Kotai Jingo”, está localizado 
na cidade de Uji - tachi, centro sul da cidade de Ise, e é dedicado à adoração de 
Amaterasu - Omikami. O Santuário Outer, Geku, conhecido como “Toyouke Daijin-
gu”, está localizado a seis quilômetros da cidade de Naiku e dedicado a Toyouke, 
a divindade da agricultura e da indústria. Além Naiku e Geku, há um adicional 
de 123 santuários xintoístas na cidade de Ise e nas zonas circundantes, 91 deles 
ligado a Naiku e 32 a Geku.
	 O local do Santuário Ise há muito tempo é sagrado, devido a sua floresta 
de cipreste japonês (ou cryptomeria) de aproximadamente 5.500 hectares, lem-
brando que para o povo japonês, os elementos da natureza denotam a divindades 
espirituais.
	  Incialmente, aquele espaço era sagrado e a adoração realizada em di-
reção as árvores e pedras, sem qualquer edificação. Posteriormente, uma árvore 
foi cortada e transformada em um pilar (himorogi), que era venerado como divin-
dade. No mesmo lugar, santuário foi construído. (ISOZAKI, 2006)
	 O edifício principal em cada santuário é uma cabana de palha simples 
feita em madeira cipreste natural. O acesso aos edifícios é resguardado pela 
família real, sendo protegido e não aberto aos turistas. A presença de galos pode 
ser vista pelos santuários, especialmente em Naiku. O galo está associado com a 
deusa do sol, Amaterasu, ao cantar antes do amanhecer e desempenhar um papel 
fundamental no misticismo japonês.



60

Fig. 27, 28 e 29 - O Santuário Ise

Ise é um santuário xintoísta dedicado à deusa do sol, Amaterasu e 
está situado na cidade de Ise, na província de Mie, no Japão



61

	 Amaterasu, divindade do sol, é considerada a antepassada da 
Família real nipónica e é a divindade tutelar do povo japonês. Esta 
ligação mantém-se até aos nossos dias, pois o sumo-sacerdote con-
tinua a ser um membro da Família Real. O cargo é hoje exercido por 
Kitashirakawa Michihisa, bisneta do Imperador Meiji.
	 Os santuários de Amaterasu são considerados um dos três 
tesouros sagrados do Japão. A presença de um espelho, no interior 
do santuário denota um shintai, um objeto sagrado em que um deus 
Shinto reside ou se manifesta. O espelho é geralmente mantido fora 
da vista dos devotos, sendo apenas visto pelo próprio imperador.
	 Geku é dedicado a Toyouke Okami, a deusa da alimentação, 
agricultura, indústria, roupas e abrigo. Ela foi trazida para Ise para 
supervisionar o oferecimento de comida sagrada para Amaterasu. A 
oferta do alimento sagrado para a Deusa ocorre duas vezes por dia 
em um edifício principal em Geku. O ritual inclui o uso do fogo 
sagrado, que é aceso de forma tradicional por madeira girando em 
madeira.
	 No Santuário Ise, a sacerdotisa suprema, a Saishu, está acima 
até mesmo o sacerdote xintoísta supremo, dai – Guji. Em tempos 
imperiais, a sacerdotisa suprema sempre foi uma princesa solteira. 
A sacerdotisa conduz as cerimônias religiosas mais importantes do 
Santuário Ise, servindo como um intermediário entre os deuses e os 
adoradores. Junto com outros sacerdotes xintoístas, ela reza para 
Amaterasu para a saúde do imperador e da paz no Japão e no mundo.
	 O curioso do santuário de Ise é que os principais edifícios do 
santuário são destruídos e reconstruídos em um local adjacente a 
cada aproximados 20 anos em uma cerimônia conhecida como a Shi-
kinen Sengu. Esta tradição remonta ao século 7 e tem-se realizado 
regularmente desde então. 

Fig. 30 - Reconstrução Santuário de Ise



62

	 As últimas cerimônias de reconstrução, 61º a ser realizada, ocorreu no dia 02 de 
outubro no Santuaria Naiku e 5 de Outubro no santuário Geku, em 1993. A mais recente, 
62º, ocorreu em 2013.
	 Depois que um edifício santuário é destruído, seixos brancos são espalhados em 
todo o terreno e um único pilar em madeira, de aproximadamente dois metros de altura 
é erguido no centro. Uma pequena cabana de madeira recobre o pilar e o material que 
constituía a construção é enviado a outros templos no Japão para ser reutilizado. 
	 Vários festivais são hospedados no santuário de Ise, desde eventos comemora-
tivos da família real a festivais de importância nacional. Em 1965, Kenzo Tange e Noboru 
Kawazoe sugerem em “Ise: Prototype of Japanese Architecture”:

[...] a construção de um único pilar no centro de uma área sagrada repleta 

de pedras representa a forma assumida pelo povo japonês na antiguidade. O 

shin-no-mihashira seria apenas a sobrevivência de um simbolismo primitivo 

resguardado até os dias atuais. (TANGE & KAWAZOE, 1965, p. 229)

	 Nenhum arquiteto no início do movimento moderno contestou a importância 
do Santuário de Ise tanto para as origens da arquitetura japonesa, quanto a sua con-
tribuição para o Ocidente. Em sua primeira visita ao Japão, Bruno Taut atestou:

Não existe arquitetura superior ao Santuário de Ise em termos de pureza 

observadas na harmonia entre material e estrutura. Somente o povo japonês 

reverencia o Ise Jingu como um estado santificado, arquitetos japoneses de-

vem reverencia-lo como um exemplo do design. Sua beleza desafia a mera 

descrição. Arquitetos do mundo deveriam tê-lo como um excepcional espaço 

sagrado de arquitetura de peregrinação. Essa singular arquitetura japonesa 

é também uma das mais importantes obras-primas da arquitetura. (TAUT in 

ISOZAKI, 2006: p. 127)



63

3.3.	 O evento-edifício do portão sul do templo Todai-ji

	 O templo de Todaiji é estruturado em madeira e contém a maior estátua 
de Buda em bronze do mundo. Foi construído no período Nara, 710 – 794, sob 
ordens do imperador Shomu. Em 741, a fim de estabelecer o budismo por todo 
o país e consolidar o poder do trono imperial, o Imperador Shomu autorizou a 
construção de mosteiros nacionais, Kokubunji, e conventos, kokubunniji. 
	 Em 743, o imperador ordenou a construção de uma estátua de Rushana, 
mais tarde conhecido como Dainichi Nyorai, Buda cósmico, ou simplesmente Dai-
butsu, Grande Buda. Este Buda, chamado Vairocana Buda em sânscrito, foi con-
struído como a imagem principal para um salão memorial, em homenagem a seu 
filho, que havia morrido em uma idade precoce. Este salão estava dentro de um 
templo chamado Konshu -ji, que mais tarde foi transformado em templo nacional 
da província de Yamato e recebeu o nome Konkomyo -ji. O templo começou a ser 
chamado de Todaiji, grande templo oriental, no fim de 747.

Fig. 31 - Portão Sul do Templo de Todaiji. 

A título de curiosidade: na cidade de Nara os 
veados são atração turística.



64

Fig. 32 - Portão Sul do Templo Todaiji. Acervo Pessoal. Foto tirada em Janeiro de 2015.



65

	 Atualmente, o templo é considerado como principal templo budista, 
servindo como um lugar de oração pela paz e riqueza da terra, bem como um 
centro de pesquisa doutrinária budista. Vairocana Buda, ou “luz universal” é o 
principal Buda no Kegon Sutra. 
	 A estátua de Buda Vairocana é feita de bronze fundido, e foi consagrada 
em 752, mas foi danificado e reparado por diversas vezes nos séculos seguintes. 
As mãos atuais da estátua foram feitas no período Momoyama (1568-1615), e a 
cabeça foi feita no período Edo de 1615 a 1867. 
	 O grande hall do Buda, Daibutsuden, foi queimado no fogo da guerra em 
1180 e 1567, sendo o edifício atual construído no período Edo. A única estrutura 
que não veio a total destruição foi o Portão Sul do Templo Todai-ji.
	 Vários eventos são realizados anualmente em Todai –ji, entre os mais 
atrativos estão o Omizu - tori, também conhecido como a Festival do fogo. Este 
evento é realizado na primeira quinzena de março em um dos edifícios do com-
plexo. Outro evento importante é O-minugui ou “limpeza da primavera do Buda”. 
No início de agosto, dezenas de jovens monges vestidos de branco escalam o 
Buda para limpar a estátua enorme com a utilização de panos coloridos.
	 A importância do templo Todai-ji para a religião, cultura e arquitetura 
torna-se incontestável diante da significância que os edifícios religiosos mantêm 
até os dias atuais para a comunidade japonesa, entretanto, o destaque ao portão 
sul do tempo Todai-ji, bem como a sua colocação como evento-edifício de suma 
importância para a compreensão do espaço japonês destaca-se diante dos de-
mais.
	 O grandioso portão Sul do templo de Todai-ji faz parte de um dos exem-
plos da influência da arquitetura Chinesa na dinastia Sung, construído em 1199. 
Na estrutura do portão, os suportes dos beirais são diretamente fixados nas colu-
nas de sustentação que, por sua vez, estão ligados entre si por uma sucessão de 
vigas de fixação encaixadas, que se estendem através do centro dos pilares.

Fig. 33 - Grande Buda. Acervo Pes-
soal. Foto tirada em 01 de Janeiro 
de 2015.

No terremoto de 855 a cabeça do 
grande Buda caiu, e o prejuízo 
demorou cerca de seis anos para 
ser consertado.Na Era de Chogen, 
o grande hall do tempo Todai-ji, 
bem como o grande Buda esta-
vam em perigosas condições, e 
no incêndio de 1180, a cabeça do 
grande Buda caiu de novo, deix-
ando o corpo inclinado para trás.

Fonte: https://pt.wikipedia.org/
wiki/Todai-ji



66

Fig. 34 - Festival Omizu Tori em Nara no Templo Todaiji



67

	 No interior do portão toda a estrutura construtiva é aparente, demostran-
do vigas curtas que irradiam nos cantos para criar a extensão em balanço. Os 
principais pilares possuem altura total da estrutura e no topo, encontramos uma 
série de vigas arco-íris, termo genérico para qualquer vigota transversal curva no 
Japão.
	 As figuras de dança Nio, dois guardiões de aproximados 28 metros de 
altura de cada lado da parte interior do Nandaimon, foram construídas na mesma 
época que o restante do portão. São compostas pelo par Ungyo que, por tradição 
tem uma expressão facial com a boca fechada, significando “morte”, ou “fim”, e 
Agyo, que tem uma expressão de boca aberta, o que remete a “nascimento” ou 
“começo”.
	 Os dois números foram rigorosamente avaliados e amplamente restaurado 
por uma equipe de conservadores de arte entre 1988 e 1993. Até essa data, 
nunca antes haviam saído dos nichos em que foram instalados originalmente.
	 O portão sul do templo Todai-ji denota um exemplo singular da influência 
da arquitetura chinesa e capacidade de adequação à arquitetura japonesa, con-
cretizando um dos exemplos impares em construção tradicional.

Fig. 35 - As figuras de dança Nio. Exemplificando a “morte” e o “ nascimento”



68

Fig. 36 - Foto do 
guardião Agyo no 
Portão Sul do Templo 
de Todaiji.
Acervo Pessoal. Foto 
tirada em  Janeiro de 
2015.



69

3.4.	 Espaço e tempo em Isozaki 

Arquitetura pode ser teorizada como a convergência dos conceitos 

ocidentais de tempo e espaço. O ambiente que nos rodeia está em 

um estado de transformação impulsionado por aquilo que poderia 

ser chamado de um lugar de grau zero, em que não apenas enti-

dades físicas, mas também as estruturas sociais estão sendo continu-

amente destruídos e desmantelados. Tentei resgatar tais entidades 

como partes de um processo, a cidade, arquitetura e estilos de vida. 

(ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken, 2009: p. 07 T.N.).

	 A compreensão da arquitetura tradicional japonesa por Isozaki nos dire-
ciona ao entendimento do espaço-tempo para o oriental e consequente aproxi-
mação do conceito Ma. Os três eventos-edificios descritos no capítulo anterior 
configuram para Isozaki a espacialização do conceito da arquitetura japonesa. 
Por mais que cada um dos eventos-edifícios descritos por Isozaki fossem conce-
bidos em períodos distintos, o autor destaca que todos possuem uma intenção 
em comum. O templo de Ise forneceu um antídoto para a estandartilização da 
arquitetura de templos importada da Ásia no século XX, a reconstrução do Todai-
ji e permanecimento do portão sul tomaram o estilo robusto de arquitetura Sung 
além da tendência construtivista, e por fim, a vila imperial Katsura exerceu 
pressão no estilo ortodoxo Shoin gerando um novo conceito. 
	 Apesar de cada edifício ter sua peculiar maneira de lidar com a tradição, 
todos esses edifícios-eventos produziram e exerceram uma arquitetura que pode 
ser considerada genuinamente japonesa.
	 Em 1978, Isozaki recebeu a incumbência de participar da exposição Ma: 
Espace-Temps du Japon, como dito anteriormente, onde o arquiteto deveria dem-
ostrar o Japão moderno do momento pós-guerra. Isozaki buscou o termo Ma, 
para entender e debruçar-se sobre as profundas origens da palavra e suas ramifi-



70

cações subsequentes. 
	 Compreendendo as principais diferenças entre as culturas, o arquiteto faz 
uma analogia entre o meio pelo qual os mitos japoneses de origem Kojiki não 
distinguem o estado do céu e da terra e como ele acreditava que era necessário 
não diferenciar o estado de tempo e espaço. Em japonês, quando os conceitos 
de tempo, jikan, e espaço, Kukan, foram escritos pela primeira vez, o ideograma 
chinês Ma, como um interstício, foi utilizado como segundo caractere para am-
bos.
	 Inicialmente, na exposição de 1978, Isozaki buscou aprofundar-se sobre 
as origens e ramificações linguísticas posteriores do termo Ma.

	 O próprio termo “Ma” veio a ser anotado como se segue: inicialmente, 
o espaço entre as coisas que existem uma ao lado da outra; em seguida, vem a 
significar um interstício entre as coisas - abismo; mais tarde, como um recinto 
espacial fisicamente definido por colunas e / ou telas de byombo; num contexto 
temporal, o espaço de repouso ou pausa na ocorrência de fenómenos um após o 
outro.

Parece ser que o Ma poderia ser melhor pensado como “lacuna”, ou 

uma “diferença” imanente às coisas. Só muito mais tarde é que o 

termo veio a significar “vazio marginal”, uma definição de Ma que é 

dificilmente explicável. (ISOZAKI, 2006: p 142).

	 Isozaki discorre sobre a visão ordinária de perceber o espaço como algo 
absolutamente localizável, enquanto que o tempo como mera eventualidade de 
ocasião. Contesta a convenção de tempo e espaço da ciência moderna, imposta 
por historiadores como Sigfried Giedion entre outros críticos, ao afirmar que:



71

Eu acredito que o espaço aparece apenas no tempo que o homem o 

percebe, sendo sempre especifico, concreto, hesitante e nunca fixo. 

(ISOZAKI, 2006: p 142).

	 Siegfried Giedion publicou pela primeira vez em 1941 “Space, Time and 
Architecture”, no qual afirma que “a física modera concebe o espaço como algo 
relativo a um ponto de referência móvel e não como uma entidade absoluta e 
estática que, na era barroca, o sistema de Newrton requereria. E na arte mod-
erna, pela primeira vez desde o Renascimento, uma nova concepção de espaço 
conduz conscientemente ao alargamento das nossas capacidades de percepção 
espacial.” 	
	 Esse processo encontrou no Cubismo a sua máxima realização. Segundo 
Giedion, esta nova concepção de espaço e tempo integrados teria sido formulada 
pela primeira vez por Hermann Minkowski que, em 1908 proclamou que “de agora 
em diante, espaço ou tempo, com entidades isoladas e autônomas estão conde-
nados a desaparecem como sombras: somente uma qualquer forma de união entre 
ambas será capaz de preservar a sua existência. ” (GIEDION, 2004: p. 749)
	 A fase analítica do cubismo iniciou em 1907 e sua evolução percorreu até 
meados 1914, logo após a proclamação de Minkowki, o que fez com que Giedion, 
encontrasse nas obras do Cubismo a exemplificação da integração desse espaço 
e tempo representados pelo movimento e fragmentação dos objetos do Cubismo, 
lançando as fundações para uma nova consciência artística.
	 Giedion compreende e considera a importância do homem na interpretação 
que este dá ao perceber que, nas dimensões do espaço, um quarto elemento, o 
“Tempo”, surge para romper com antigos paradigmas.

O cubismo rompe com a perspectiva renascentista. [...] Ao dissecar os 

objetos, percebe-os simultaneamente, por todos os lados - por cima 

e por baixo, por dentro e por fora, circundando-os e penetrando-os. 

Fig. 37 - Les demoiselles d’Avignon 
(As senhoritas de Avignon) 

Considerado o marco do início do 
cubismo com Pablo Picasso.
Esta obra representa, para além 
de uma obra-prima do cubismo 
mundial, a violação de todas as 
tradições e convenções visuais 
naturalistas ocidentais, ao apre-
sentar cinco aleivosas (prostitu-
tas), representadas de forma cubi-
sta. 
O quadro teve em sua época uma 
péssima repercussão. O amigo do 
artista, Henri Matisse horrorizou-
se com a obra e considerou-a uma 
tentativa de representar quatro 
dimensões. Derain afirmou que em 
alguma ocasião “Picasso se enfor-
caria atrás de sua obra”. A tela se 
tornou um escândalo: era grossei-
ro, chocante e indigno. Nas pala-
vras de Picasso, “foi meu primeiro 
exorcismo”.

Fonte: https://
pt .w ik iped ia .o rg/wik i/Les_
demoiselles_d%27Avignon



72

Dessa maneira, às três dimensões do Renascimento, que haviam se 

mantido como fatos constituintes por tantos séculos, é acrescentada 

uma quarta – o tempo. (GIEDION, 2004: p. 746-749)

	 Isozaki crê que o que chamamos de espaço é a imagem hesitante ideali-
zada mentalmente pelo indivíduo, que surge através da performance dos nossos 
cinco sentidos:

Se nos posicionarmos o espaço tridimensional, representado na 

vida cotidiana e percebido pelo homem como um par de eixos, um 

representaria uma serie de espaços simbólicos (profundo espaço 

psicológico) associado com a imagem da escuridão; o outro uma 

serie de abstrações, espaços multidimensionais (espaço semiótico), 

afiliados com a imagem do vazio. O espaço da escuridão prova ao in-

dividuo a consciência da profundidade, enquanto que o espaço vazio 

analisa logicamente a personalidade individual da diversificação na 

apreensão dos espaços. (ISOZAKI, 2009: p. 158 T.N.)

	 Dessa maneira Isozaki declara seu desvio do ponto de vista neo-carte-
siano, a favor de um posicionamento direcionado a fenomenologia epistemológi-
ca. Considera a obra de Giedion uma tentativa de sintetizar tempo e espaço em 
uma transferência de ponto de vista, inspirando-se na quarta dimensão espacial 
de Minkowski e sendo assim, chega a manifestação da impossibilidade de distin-
ção entre os dois elementos, tempo e espaço.
	 A seguir, ressaltamos a exposição Ma: Espace-Temps du Japon, na qual 
Isozaki busca definir e fazer compreensível o termo Ma para o Ocidente através 
de nove conceitos genuinamente japoneses: Himorogi, Yami, Suki, Sabi, Michi-
yuki, Utsuroi, Hashi, Susabi e Utsushimi.
 



73

4.	 O Ma por conceitos nipônicos: Exposição de 1978

	 Isozaki pretendia esclarecer o conceito do Ma para o Oriente com o fim de 
promover uma compreensão da cultura japonesa aonde a palavra Ma é tida como 
uma função vital do cotidiano e principalmente nos gêneros artísticos.
Todos os temas elegidos para representar o Ma permeiam várias esferas artísticas 
e foram selecionadas de acordo com seu potencial de representarem o conceito 
mais concretamente na exibição. Ao mesmo tempo, Isozaki tinha o Ma como um 
termo fluido, encontrado em vários aspectos objetivos e subjetivos da vida no 
Japão.
	 A exposição foi desde o segmento sagrado como o Himorogi e Yami, até 
o profano com Utsuhimi, a estética consciente do Suki e Sabi, aspectos da vida 
cotidiana com Susabi e Michiyuki, conceitos espaciais mais concretos como o 
Hashi e temporais como o Utsuroi. (OKANO, 2006)

4.1. HIMOROGI

Ma é a forma de construir o lugar aonde Kami, divindade, vem ao mundo real.

Etimologia do Himorogi
“Hi” de Himorogi significa a atividade do tama (alma, espirito). “Moro” se refere 
ao mori (floresta), e o significado da palavra completa é “o lugar aonde kami 
desce”.
	 Quando adoradores queriam evocar o Kami para a Terra, preparavam um 
lugar sagrado, himorogi, colocando quatro mastros na terra para marcar os can-
tos de um quadrado ou retângulo. Ao centro do espaço era construída uma coluna 
aonde os Kamis eram incorporados e uma corda amarrada em volta de quatro 
postes delimitava o espaço. A areia branca e as pedras naturais eram às vezes 
colocadas nos espaços sagrados para simbolizar as forças sobrenaturais. Fig. 38 - Altar de Himorogi



74

Fig. 39 - Entrada da exposição 
de 1978.



75

Conceitualmente Himorogi é um altar. O altar que, situado em um 

lugar específico, com telhado e rodeado por cercas, tornou-se um 

santuário. (ISOZAKI, 2009: p. 158 T.N.)

Shinkyo

	 Para convidar as divindades, galhos da árvore Sakaki (Cleyera Ochnacea) 
eram colocadas numa posição vertical e um espelho redondo era suspenso a par-
tir delas. Nos tempos antigos o sol era o protótipo do mais poderoso kami. Para 
os orientais, um espelho reflete tanto a luz do sol quanto visões projetadas de 
um outro mundo, enquanto que ao mesmo tempo pode parecer ser uma entrada 
para o mundo do outro lado, era considerado como um símbolo do kami e, com o 
tempo, foi instalado como um objeto de adoração nos templos Xintoístas.
Tama
	 Acreditava-se que espíritos poderiam entrar, habitar, e sair de objetos 
ou corpos, tais espíritos encarnados nos objetos eram denominados tama. Por 
pensarem que as pedras redondas, abrigavam estes espíritos, tais pedras eram 
frequentemente usadas para rituais mágicos ou como decorações sagradas. 
Crê-se no xintoísmo que o tama (espírito) por algum tempo ainda exerça influên-
cia na vida antes de se tornar um antepassado kami (divindade) da família à qual 
pertenceu, o que dá raízes indenitárias à ancestralidade da família ou do clã.
Rissa
	 Areia branca conformada dentro de um cone estava entre os símbolos uti-
lizados para marcar o lugar aonde o kami descia. Tais cones foram sempre locados 
antes da varanda nos jardins das famílias nobres e eles também eram colocados 
nos átrios dos templos xintoístas. 
	 Mais tarde esta forma foi incorporada como um importante elemento ab-
strato de composição na areia e jardins de rocha (kare-sansui). A maioria dos mé-
todos e elementos da composição espacial empregadas no Japão são originários 
da antiga cerimônia de convocação do kami. 



76

Himorogi

	 Segundo Isozaki (2008), Himorogi é um altar, originalmente, entretanto, o 
altar era uma estrutura temporária. Posicionado em quaquer lugar e em qualquer 
momento em que houvesse cerimônias e desmontados quando acabavam.
	 Nesse espaço percebemos a efemeridade da presença do Kami, o Himorogi 
é montado e desmontado à medida que o ritual termina, trazendo novamente a 
conexão entre espaço e tempo para a cultura japonesa.
	 Estes meios primários de definição do espaço no Japão influenciaram mé-
todos tradicionais de composição arquitetônica, como exemplo a areia branca que 
levou a criação dos jardins secos, karesansui, e representa a água que circunda as 
“ilhas” de rochas.
	 A construção dos himorogis era feita quando ainda não se construíam san-
tuários, acreditava-se que as divindades faziam visitas em ocasiões especiais. Tudo 
era considerado sagrado, desde a construção como também o entorno, por serem 
construídos em meio à natureza, nas montanhas, perto de cachoeiras ou em ilhas 
isoladas. No Xintoísmo, a própria natureza era vista como símbolo da divindade. 

As divindades normalmente existem independentes de construções ar-

quitetônicas, como um ritual de atratividade para evocar essa divindade 

da natureza, cria-se temporariamente um Himorogi, habitualmente cir-

cundado por arvores esverdeadas ou uma cerca de estilo imperial. (ISO-

ZAKI, 2000: p. 121-148 T.N.).

	 Em uma tentativa de aproximar o termo Himorogi a um conceito espacial 
ocidental, podemos analogicamente conceber esse princípio como sendo o primeiro 
reconhecimento de um espaço natural pelo homem. O ato de fincar o pilar do 
Himorogi, e partir do instrumento posicionado, fazer surgir uma noção de lugar e 
transmissão de significado, corresponde ao fazer arquitetura, inserido numa teoria 
da arte da arquitetura ocidental.



77

4.2. HASHI

Ma é uma divisão entre dois mundos. Espaço de conexão entre dois objetos.

Etimologia de Hashi
“Hashi” significa extremidade e ponte, na antiguidade também significava escada 
e varanda, hoje também denotam os instrumentos para comer sashimi. Os sig-
nificados da palavra “hashi” podem referir-se a distintas formas de objetos, mas 
possuem em comum a função de conexão/ligação entre universos, ou fim de um 
universo e início de um outro. No Japão, tudo que conecta dois lados, pode ser 
chamado de hashi. 

Fig. 40 - Shukkein, Hiroshima. 
Acervo pessoal Tirada em 10 de 
Novembro de 2014.

No caso de "hashi" significar "var-
anda", a denominação em japones 
é "engawa". Funciona como um 
espaço de transição entre o mundo 
interior da habitaçao tradicional e 
o jardim do espaço exterior, pert-
encente a ambos e servindo como 
um elo de ligaçao.



78

Fudara- Tokai

	 Isozaki descreve em ”MA: Space-time in Japan” a lenda dos sacerdotes budistas que navegavam até a penín-
sula Kii para um lugar sagrado, Kumano, em busca de se tornarem Budas vivos. Essa aventura é denominada Fudara-
Tokai. 
	 Posteriormente esse lugar sagrado, em parte por sua localização geográfica ao sul da península, foi pensado 
para ser um eixo de conexão entre o Japão e um outro mundo, o mundo de Kami (divindade), quando acreditava-se 
que o sagrado existia em algum lugar atrás do oceano.
	 Hashi nesse caso está representado por essa travessia de conexão entre a terra, sacerdotes, e o universo 
espiritual de Kami, ao ter homens enfrentando a morte para atingir o estado de Budas vivos em terra.  
	 Ao conceituar o Ma como Hashi, visualizamos uma ponte de conexão entre dois mundos a espera de uma 
ligação, dois universos distintos que aguardam uma vinculação, entretanto, essa distância entre os mesmos se torna 
além de complementar, indispensável.
	 Quando esse intervalo ou ponte é representado como uma varanda, engawa, ele separa e unifica a natureza, 
no caso da casa tradicional japonesa, o jardim e o homem.
	 Em “The concept of Ma and the music of Takemitsu”, Chenette descreve a relação da música de Takemitsu, 
que incorpora diferentes tipos de sons em uma mesma composição e convida aos ouvintes a quebrar paradigmas 
entre os distintos mundos da música. O autor comenta sobre a incorporação de sons da natureza aos sons da arpa, 
eletrônicos e sons de atividades humanas, ao dizer: Não existem barreiras entre os sons, apenas hashis (pontes) a 
serem cruzadas. Takemitsu descreve que:

A natureza deve fazer parte da música, bem como faz parte da casa japonesa. No Ocidente, constroem-se casas 

com paredes que separam o homem da natureza. Nessas paredes são recortadas janelas em quartos das quais a 

natureza é visualizada como um quadro com molduras. Isso está errado. (TAKEMITSU in CHENETTE, 1985: p. 68) 

	 Como dito, Hashi faz referência a um elo de ligação, podendo ser ele uma ponte, especificamente, ou um 
vazio entre dois elementos que configura uma tensão, uma união de elementos pelo espaço negativo existente entre 
eles.



79

4.3. YAMI

Ma é mantido numa absoluta escuridão.

Etimologia de Yami
	 O “Yo”, raiz do nome “Yami” significa mundo inferior ou noite. A palavra 
Yami deu origem ao verbo Yamu, cessar/interromper. Hoje em dia no dicionário 
encontramos as traduções escuridão, desnorteamento, desesperança, mercado 
negro, ilegal, entre outras relativas a um mundo obscuro.
	 Antigamente se acreditava que os kamis permeavam no cosmos, mas eram 
originários do mundo das sombras. Eles apareciam em ocasiões especiais quando 
eram invocados e depois desapareciam na escuridão. 
	 Quando o Budismo foi trazido da China, algumas práticas xintoístas, como 
a convocação de kamis, foi incorporada a nova religião. No Budismo exotérico, 
por exemplo, acreditava-se que o guardião da morte Fudo-Myoo surgia por trás da 
escuridão e um altar denominado Gomadan, esses rituais performáticos onde se 
convidava um espírito para a terra deram origem aos teatros sofisticados Kabuki 
e Noh.
	 Hoje em dia, quando um artista de Kabuki entra em cena considera-se 
uma aparição de kami das sombras, todo o teatro reverbera a cerimônia que tem 
como início e fim a obscuridade.
Omizu-tori 
	 Omizu-Tori é um festival para evocação dos espíritos japoneses no Templo 
de Todai-ji, em Nara. Um evento que só ocorre uma vez no ano e preserva a forma 
desse mágico ritual. 
	 Esta cerimônia tem o objetivo de purificar o povo de seus pecados, bem 
como inaugurar na primavera o começo do ano novo. Uma vez que o Omizutori é 
concluído, as cerejeiras começaram a florescer e a primavera se inicia.
	 Tochas são acesas no início do Omizutori, durante o Ittokuka, que é re-



80

alizada no início da manhã no dia primeiro de março. Há uma cerimônia à noite, 
chamado Otaimatsu, em que jovens ascetas carregam grandes tochas em fogo 
alto. Enquanto acenam as tochas no ar, eles atraem grandes círculos com o fogo 
que emite. Acredita-se que, se uma pessoa que vê a cerimônia é regada com as 
faíscas de fogo, que irão proteger esse indivíduo de todos os males.
Estrutura do teatro Noh
	 A estrutura do palco montada para os dramas Noh refletem diretamente 
a concepção japonesa de universo. Nos fundos uma parede em madeira denomi-
nada kagami-ita representa a divindade, kami, a pintura de uma árvore nessa 
parede representa a casa de kami.  O palco em si representa o universo atual e 
atrás dele, o mundo dos mortos.
	 O espelho, kagami-no-ma, é posicionado logo na entrada do palco, dem-
ostra a transferência do espirito do mundo dos mortos para o ator que está 
prestes a pisar no palco. A ponte que conecta os bastidores com o palco simboli-
za o espaço entre os dois mundos, a conexão entre o mundo real com o mundo 
dos mortos.
	 Na apresentação de um drama Noh, a lenta passagem do ator pelo hashi 
que conecta os dois mundos representa a descida de um espirito para o mundo 
real.Tanto a estrutura da montagem do palco Noh, quanto a configuração do 
cenário e a apresentação do teatro em sí são elementos que detém o Ma em to-
dos os seus segmentos.
	 Michiko Okano em Ma: Entre-espaço da comunicação no Japão destacou a 
correlação existente entre Yami e Oku, conceito desenvolvido pelo arquiteto Maki 
Fumihiko em 2002:

Oku significa fundo e, por extensão, oculto e secreto. Os antigos 

acreditavam que no Oku das montanhas, também denominado Yami, 

moravam os espíritos. A pessoa que fica no fundo da casa é chamada 

Okusan (esposa) e Okuyuki (fundo + ir = profundidade) expressa um 

deslocamento para o interior do ambiente. Os templos nipônicos 



81

escondem-se, não ficam visíveis, abrigando um espaço labiríntico para se chegar a ele. No Japão, tudo que 

tem valor está oculto. A idéia de Oku incorpora a ação de ir para o fundo e, simultaneamente, aventurar-se e 

perder-se no caminho labiríntico para chegar ao destino que normalmente se correlaciona com a penumbra e a 

escuridão.... Os presentes são embrulhados, repetidamente, em um papel em cima do outro, como se o fato de 

o fazer inúmeras vezes, tornasse o objeto mais valioso. (MAKI, 2002: p. 202-204)

	 Oku tem uma conotação relativa ao mistério e instigante profundidade espacial, referindo-se a uma distância 
mais metafisica do que mensurável, podendo ser aplicada a diferentes escalas. Intimamente relacionado com oku, 
existe outra expressão japonesa, Miegakure. Signfica literalmente “ vislumbrar algo que está escondido “, como a lua 
passa atrás das nuvens, é um conceito que engloba tanto o efêmero e ambíguo.
	 Em Miegakure Suru Toshi, Fumihiko se refere ao paradigma da aldeia japonesa localizada ao longo de um vale 
na base de uma montanha. A floresta é misteriosa e desconhecida, desperta no inconsciente coletivo uma vontade 
de desbravar e percorrer adentro. Em arquitetura também se considera oku as fachadas trabalhadas dos edifícios que 
escondem e ao mesmo tempo deixam passar informações parciais do interior.
	 Yami, ou escuridão, também está relacionado ao efeito da sombra, penumbra no planejamento arquitetônico. 
A variedade e dinamicidade gerada pela incidência da luz nos espaços, gerando elementos que se modificam de 
acordo com o tempo de exposição ao sol, pode ser considerada Yami. 
	 Em seu trabalho, “Em louvor da sombra”, o famoso romancista japonês Tanizaki (2008) pergunta se o leitor 
já viu a cor da escuridão iluminada mediante uma lâmpada, ao recordar a escuridão de um quarto espaçoso em um 
lugar de entretenimento denominado a casa de chá Sumiya no distrito Shimabara de Kyoto. Naquela sala iluminada 
por uma vela havia uma tela de folha simples shoji. Além do universo iluminado da tela, que era do tamanho de 
dois tatames, uma alta e densa escuridão monocromática estava pendurada, aparentemente prestes a cair do teto. 
Incapazes de penetrar a espessura da escuridão, uma luz precária da vela atingiu uma massa na parede escura e a 
recuperou.
	 Interpretando o espaço interior japones como produto das sombras, Tanizaki afirma que espaços arquitetônic-
os japoneses são permeados com a escuridão, e a partir da luz, cria sombras que determinam e caracterizam espaços.

Nós, os orientais, buscamos satisfação no ambiente que nos cerca, ou seja, tendemos a nos resignar com a situ-

ação em que nos encontramos. Não nos queixamos do escuro, mas resignamo-nos com ele como algo inevitável. 



82

Fig. 41 - Festival Omizu Tori em Nara no Templo Todaiji



83

E se a claridade é deficiente, imergimos na sombra e descobrimos a 

beleza que lhe é inerente. Mas os ocidentais, progressistas, nunca 

se cansam de melhorar suas próprias condições. De vela a lampião, 

de lampião a lampião de gás, de lampião de gás a lâmpada elétrica, 

buscaram a claridade sem cessar, empenharam-se em eliminar o mais 

insignificante traço de sombra. (TANIZAKI, 2007, p. 48)

	 No cenário com o candeeiro de Tanizaki, sombras não nascem quando a 
luz é projetada, mas tudo é deixado para trás quando a luz corta a escuridão. Por 
essa razão, luz não pode ser absoluta, e é sim efêmera e deve passar. O espaço 
manifesta-se como a densidade da luz, mas dosada pela sua densidade. O espaço 
arquitetonico no Japão pode ser explicado através do conceito básico do monis-
mo da escuridão, o monismo absoluto incapacita a teoria analítica e operacional, 
é a relação entre a luz e sombra que proporcionam a experiência e geram o lugar.

Fig. 42 - Croqui de Annisa P. Cin-
derakasih

No conceito de oku, a semi visu-
alizaçao de espaços ao fundo, 
gerando uma perspectiva de pro-
fundidade, despertam a atençao 
do observador a ponto de criar 
um espaço instigante e misterioso 
para quem o percorre.

Fonte: http://catatansijeruk.
blogspot.com.br/2014/11/archi-
tecture-spatial-concept-related-
to.html



84

4.4. SUKI

Ma é a unidade estrutural para um espaço de convivência.

Etimologia de Suki
	 “Su” significa “abertura”. Entretanto, no período Edo houveram inúmeras 
conotações, entre elas “gostar” e “elegante”. Originariamente o conceito Ma ex-
pressava a distância entre dois pontos, subsequentemente passou a significar 
um espaço gerado por paredes nos quatro lados, um recinto. Essa evolução eti-
mológica sugere que originariamente os espaços de convivência no Japão deve-
riam ser sem a existência de paredes, vazios gerados por quatro pilares. 
	 Perto do final do século XVI, em uma reação contra o estilo estabelecido 
de construções domésticas, a casa de chá foi acrescida a definição de suki. Todos 
os elementos desta sala eram montados para atender ao gosto do mestre do chá, 
artigos usados e exibidos nela eram meticulosamente tratados para geração de 
um microcosmo.

Esta evolução etimológica sugere que originalmente espaços em que 

a humanidade vivia no Japão podem ter sido “zonas com ausëncia 

de paredes e definidas por quatro pilares... Todos os elementos desta 

sala (casa de chá) foram montados para atender ao gosto do mestre 

do chá, que foi seu criador, artigos utilizados e visualizados forma 

recolhidos de todo o mundo e organizados como ele dirigiu. Esse 

acúmulo de componentes de diferentes estilos constituído um novo 

mundo, um microorganismo. O processo de combinar uma variedade 

de elementos “estrangeiros” era muito parecido com o método usado 

neste momento na criação de novos poemas composta de citações de 

textos clássicos, como em o waka (31 sílabas) e haiku (17 sílabas). 

(ISOZAKI, 2009: p. 160 T.N.)



85

Casa de Chá. So-an

	 Os mestres do chá de sado (culto do chá) criaram uma casa de chá adap-
tada para palácios de abades e samurais, o recinto era modelado após o soan 
(telhado de palha). Enquanto o edifício Shoin-zukuri (palácio dos samurais) foi 
baseado em um conceito autêntico da arquitetura e construído de acordo com 
normas rígidas, a casa de chá era composta por materiais simples, de uma ar-
quitetura rústica. Essa dificuldade em conformação da casa de chá fez com que o 
sistema formal da Shoin-zukuri evoluísse para uma forma mais adaptável e mais 
livre, o Sukiya-zukun. 

Tana 

	 Um dos objetivos primordiais da cerimônia do chá é a exposição de ob-
jetos cuidadosamente arranjadas de propriedade do mestre. Exibido no Toko (al-
cova) e sobre a tana (prateleira) da casa de chá e do lugar de estudo, shoin, os 
utensílios da cerimônia são organizados de acordo com a técnica do mestre do 
chá para criar um equilíbrio artístico, esses elementos variam de acordo com o 
convidado de honra, tornando cada cerimonia única e particular.

Katsura-dana
	
	 Um recanto para a exposição de arte chamada tokonoma ou tana, foi 
criado dentro das casas de chá. A alcova se tornou o lugar mais importante na 
composição de design destes espaços, uma infinidade de variações envolvidas de 
um mínimo de elementos essenciais.



86

Estrutura básica de uma casa de chá

Fig. 44 - Tokonoma (próxima página)

Originalmente este espaço foi projetado 
para fornecer um lugar para pequenos or-
namentos, tais como um rolo de papel sus-
penso, podendo ser exibido de acordo com 
os preceitos do MA. Tradicionalmente , o 
conteúdo do Tokonoma era escolhido para 
expressar o ambiente de cada temporada.

Fonte: http://flickrhivemind.net/Tags/
washitsu

Fig. 43 - Casa de Chá. Estrutura Básica



87



88

Okoshi-ezu 

	 A arquitetura tradicional japonesa é caracterizada pela ausência de pare-
des fixas e a utilização de divisórias leves e móveis, entretanto o espaço da casa 
de chá distingue-se conceitualmente. As quatro paredes que envolvem o ambi-
ente são fixas a fim de isolar a casa de chá dos diversos recintos. 
	 Com essa característica principal, a casa de chá assemelha-se da ar-
quitetura ocidental em seu volume tridimensional. Entretanto, as especificações 
de uma casa de chá são expressas em duas dimensões, paredes, piso, teto e 
demais estão redigidos isoladamente podendo ser lidos e compreendidos sepa-
radamente, mas constituindo um todo harmonioso entre suas partes. Okoshi-ezu 
refere-se a técnica utilizada para gerar espaços tridimensionais a partir de planos 
bidimensionais. Também chamado de tate-ezu, são elementos tridimensionais 
planificados.  

Fig. 45 - Okoshi-ezu 

No século XVI no Japão foi mais 
frequentemente utilizado para a 
modelagem arquitetônica das ca-
sas de chá. Estes modelos podem 
ser pensados como uma espécie 
de tradicional pop-up, que está 
sendo erguido e realizada em con-
junto com um elaborado sistema 
de abas, ganchos e inserções - no-
tas no desenho indicam materiais, 
dimensões e texturas.

Fonte: http://www.pechakucha.
org/presentations/back-to-oko-
shi-ezu



89

4.5. Utsuroi

Ma é a maneira de perceber o momento do movimento.

Etimologia de Utsuroi
	 Originário de Utsurohi: Utsu, vazio e Hi, atividade da alma. Posterior-
mente desenvolveu-se a palavra Utsuru, relativo a mudança, transformação de 
estados. Isozaki define:

Utsu parece ser a forma mais antiga deste conceito (ma), traduzido 

como vazio. Utsu significa o vazio dentro de uma determinada sub-

stância, uma caverna em uma montanha rochosa, o interior oco de 

uma árvore velha, o buraco de uma canoa, ou na cavidade de uma 

habitação - o espírito sagrado foi pensado para se apresentar em 

todos estes espaços vazios. Como a vista para o vazio tornou-se mais 

ritualizada, mesmo uma jóia sólida parecia conter um vazio; um saco 

de pano, sem furos para mãos e pés, foi pensado para ser habitada 

pelo Deus sagrado. Quanto mais destacáveis da exterioridade, o mais 

sagrado o vazio interno. (ISOZAKI, 2009: p. 160 T.N.)

	 Na antiguidade Utsuroi significa o exato e preciso momento em que kami 
desce e ocupa um lugar vazio na cerimônia. Depois passou a significar o momen-
to em que a sombra do espírito surgiu a partir do vazio. Essa sensação de súbito 
aparecimento deu origem ao utsuroi, momento em que a natureza se transforma, 
a passagem de um estado para outro.
	 Este ponto de vista da natureza se reflete no espaço arquitetônico quando 
planos translúcidos são colocados um em frente do outro, controlando a trans-
missão de luz e linhas de visão, definindo um espaço de compreensão ambígua. 
	 Nesse espaço, a cintilação das sombras e a transitoriedade da mudança de 



90

planos aludem ao mundo em mudança da natureza, Ma é o silêncio expectante do 
momento deste tipo de mudança.
	 A temporada da flor de cerejeira é curta e as pétalas caem após cerca de 
uma semana. Esta transitoriedade da vida (utsuroi) expressa a impermanência 
da natureza. Baseado nos conceitos Budistas de transitoriedade e efemeridade, 
utsuroi registra a incapacidade de qualquer entidade em manter sua forma, figura 
ou essência.
	 As gramíneas outonais ou Akigusa fazem parte da história do Japão, 
porque outono prenuncia a extinção da vida e cenas outonais capturam o exato 
momento dessa transição. 

Esta visão da natureza se reflete no espaço arquitetônico, onde, pla-

nos móveis, tão finos e quase transparentes, são colocados um em 

frente do outro, controlando a transmissão de luz e linhas de visão 

e produzindo um espaço indefinido ambígua... Ma é a quietude que 

precede o momento de ir a este tipo de mudança. (ISOZAKI, 2009: 

p. 160 T.N.)

Tagasode-zu byogu (Kimono pintado na tela)

	 O biombo foi inventado para dividir uma grande sala aberta temporaria-
mente. Biombus ornamentais foram, por vezes, decorados com desenhos pintados 
contra um fundo de folha de ouro. Colocado em um canto escuro de uma sala, o 
brilho da composição reluzente era atraente e o utsuroi era exemplificado por sua 
tela.

Ganko –gata
	 A pintura japonesa é marcada pela ausência de profundidade (perspec-
tiva) em suas representações. Esta atitude espacial é estendida para arquitetura. 

Fig. 46 - Akigusa

Ao longo da história da arte 
japonesa, a imagem de Akigusa 
(gramíneas outonais) tem sido um 
assunto importante, simbolizando 
a mudança das estações. Porque 
outono prenuncia a extinção da 
vida, cenas outonais capturam o 
exato momento da passagem de 
tempo. 

Fonte: http://new.uniquejapan.
com/akigusa-folding-japanese-
screen/



91

Uma composição constituída por vários edifícios nunca pode ser apreciada a par-
tir de um ponto de vista estacionário. Apenas movendo através do espaço, com 
cada edifício vindo gradualmente em vista, pode o projeto de ser compreendido, 
como é o caso do jarim Ryoanji.

Arquitetura de interiores

	 Plantas arquitetônicos são chamadas ma- dori (incorporação do MA), tor-
nando explícito o fato de que os espaços arquitetônicos no Japão foram acredi-
tados para incluir Ma. Após a Idade Média, tatamis foram usados como revesti-
mento de pisos de quartos. As dimensões do tatami determinam a forma da sala, 
a partir da medida básica de 180cm por 90cm.
	 Quatro pilares foram estabelecidos nos cantos de uma sala; portas desli-
zantes em madeira e painéis cobertos de papel (fusuma) delimitam o espaço. 
A utilização dos quatro pilares de demarcação do espaço revela a influência da 
delimitação do espaço sagrado semelhante ao Himorogi. 
	 Na arquitetura japonesa, paredes espessas foram consideradas um meio 
indesejável da divisão do espaço, com o uso de plantas livres, espaço e luz as lin-
has de visadas podem ser manipuladas. Kakine (cercas de jardim), engawa (var-
andas), Sudare (persianas de vime) , shitomi (janelas articuladas) , shop (papel 
em portas de correr), kicho (telas), etc, contribuem para este espaço ambíguo e 
com distintos usos.

4.6. UTSUSHIMI

Ma é um lugar onde a vida é de fato vivida.

Etimologia de Utsushimi
	 Utsu significa vazio, mas posteriormente passou a significar “projeção”. 



92

“Mi” significa corpo. A expressão como um todo remete ao uma física projeção 
da realidade em um espaço vazio.
	 Nessa parte da exposição, Isozaki apresentou diferentes tipologia de hab-
itações em distintos lugares do Japão. Uma extravagante sala de um astro popu-
lar, uma cabana abandonada em uma área de mineração, uma tradicional casa de 
fazenda, uma casa de gueixas sofisticada, uma habitação em palha, uma casa de 
barro, entre outras. 
	 Os quartos dessas casas são denominados de Ma e variam de acordo com o 
clima, classe social, nível intelectual, e até mesmo gosto. Nesse caso o Ma toma 
forma quando carrega com ele as marcas identitárias de cada ser humano que o 
habita, torna-se realidade ao transparecer no espaço, a vida que abriga.

Kurazashiki

	 A palavra kura (armazenamento) foi originalmente usada para descrever 
um espaço oco, entretanto, como grãos eram cotidianamente armazenados em 
lugares ocos, com o tempo a palavra passou a significar “ armazenamento “. 
	 Os kamis foram pensados para descer em lugares vazios, portanto kura 
também foi usado para significar o assento de divindades. Esta relação eti-
mológica é explicada pelo templo de Ise e Izumo, santuários antigos que se asse-
melhavam as casas de armazenamento de seu tempo. Segundo Isozaki (2009) “O 
Ma – o espaço onde as pessoas vivem, torna-se atrativo somente quando anuncia 
traços da vida no abrigo. (ISOZAKI, 2009: p. 163 T.N.)

4.7. SABI

Ma é preenchido de sinais do efêmero.

Etimologia de Sabi



93

	 Sabi representa uma abrangente visão de mundo centrada na aceitação 
da transitoriedade. O termo também é encontrado na atualidade como Wabi-Sabi, 
onde Wabi originalmente se referia a solidão de viver na natureza, distante da 
sociedade, e sabi significava “frio”, “enxutar” ou “secar”. 
	 Por volta do século XIV esses significados começaram a mudar, assumindo 
conotações mais positivas. Wabi passou a conotar rústico, simplicidade, frescura, 
ou sossego e Sabi, ferrugem.
	 Também pode se referir a peculiaridades e as anomalias decorrentes do 
processo de construção, que acrescentam originalidade e elegância para o ob-
jeto. Sabi é a beleza ou a serenidade que vem com a idade, quando a vida do 
objeto e sua impermanência são evidênciados em sua pátina e desgaste ou em 
quaisquer reparos visíveis.
	 Sabi é o estado do corpo após o espírito partir. No Japão, desde a Idade 
Média, a beleza das cores pálidas, de objetos patinados pela passagem do tempo, 
de uma etapa da transfiguração que precede a destruição, foi chamada de sabi. 
	 Características da estética wabi-sabi incluem assimetria, aspereza, simpl-
icidade, modéstia, intimidade, e a sugestão de processos naturais. Este conceito 
permeou inúmeras formas de expressão artística. A exemplo de:

	 Honkyoku. (tradicional shakuhachi música de monges Zen)
	 Ikebana. (arranjo floral)
	 Jardins japoneses, jardins zen.
	 Haiku. (poesia japonesa)
	 Hagi ware. (Cerâmica japonesa)
	 Cerimônia do chá japonesa
	 Bonsai (arte japonesa de árvores em miniatura)

	 A raiz dessa ideia encontra-se no sentido de dissolução de todas as coi-
sas, todos os fenómenos podem ser considerados como existentes a uma fase 



94

temporária, nesta abordagem de extinção. 
	 O ser humano vivo é transformado em um cadáver e, finalmente, o es-
queleto descarnado. Este ciclo de destruição nascimento, repetidas infinitamente, 
é a base da escatologia japonesa. Ciente da inevitável conclusão, faltando toda 
a esperança de escapar desse destino, ao homem só resta a escolha de viver mo-
mento a momento. (ISOZAKI, 2006).

Kuzoshi emaki 

	 A pintura em rolo das nove etapas da coleção particular Nakamura, da-
tado do início do século XIV é geralmente chamado de Kusoshi Emaki (rolo do 
poema das nove etapas de uma deterioração corporal). 
	 A sequência é prefaciada por um retrato de uma mulher sentada com 
cabelos longos, em trajes aristocráticos, entre seus lábios vermelhos, os dentes 
brancos cobertos por pigmento preto, costume entre as mulheres aristocráticas. 
	 Na primeira etapa posterior a morte, ela encontra-se com a cabeça apoia-
da em um travesseiro em um tatame, sua roupa de baixo com estampa de folha de 
cobre a maior parte de seu corpo branco nu, mas deixa seu seio direito exposto. 
	 Da terceira a décima ilustração, um processo altamente realista de dec-
adência se inicia. O realismo é cruelmente acentuado de várias maneiras, cada 
cadáver cresce no enquadramento, tornando a arte mórbida, confrontando o es-
pectador de forma agressiva com a sua imagem de decadência corporal. 
	 Em “Behind the Sensationalism: Images of a Decaying Corpse in Japanese 
Buddhist Art”, a análise dos retratos se dão na seguinte ordem: retrato vivo; 
recém- falecida; a distensão; a ruptura; a exsudação de sangue; putrefação; a 
descoloração e dessecação; o consumo de aves e animais; esqueleto; e desarticu-
lação.
	 Este rolo serviu aos propósitos didáticos da doutrina budista e sublinhou 

Fig. 47 - Kuzoshi Emaki



95

a inevitabilidade da extinção. Cada uma das nove etapas da decomposição do 
cadáver de uma mulher é dotada de um significado especial. Esta representação 
em movimento e altamente detalhada da transformação sugere que mesmo uma 
catástrofe pode tornar-se objeto de arte.
A cidade no futuro
	 A devastação de Hiroshima pela bomba atômica prediz a ruína instantânea 
possível até mesmo das maiores cidades. O pensamento que mesmo os edifícios 
maciços de nosso século não podem escapar de um destino de destruição e ex-
tinção fornece a base para visões de uma sociedade. Como disse Arata Isozaki: 
“A cidade do futuro é a ruína da cidade do presente”.
	 O conceito Ma em Sabi parece ser o mais presente e indissociável de to-
das as formas de arte inclusive das obras de arquitetura, a noção real e concreta 
da efemeridade do tempo e espaço para o japones faz uma correlação com o 
modo de vida budista, em se viver o momento atual, consciente da passagem do 
tempo.

4.8. Susabi

Ma é um alinhamento de sinais.

Etimologia de Susabi
	 Susabi significa “brincar”. Originalmente se referia a um jogo praticado 
pelos kamis. “Su” denota a algo elementar. Remete a ludicidade, forma de de-
senvolver a criatividade, os conhecimentos, através de jogos, música e dança. O 
intuito é educar, ensinar, se divertindo e interagindo com os outros. 
	 Ma é o vazio onde vários fenômenos aparecem, passam e desaparecem. 
Ele está repleto de sinais que, em determinado momento, os sinais se tornam 
clichês – quando os padrões de seus arranjos permanecerem imutáveis. Exemp-
los disso são esses agrupamentos tradicionais como as três plantas auspiciosas 



96

(pinho, bambu e ameixa); a tríade do céu, terra e homem. Esses clichês visuais, 
vulgarizados, tornaram-se “ kitsch “. 

Tokyo—Vila

	 A visão panorâmica de Tokyo revela uma cidade inteiramente composta 
por unidades arquitetônicas. Terrenos são divididos em pequenos lotes e em cada 
lote minúsculo o máximo possível é construído. É, portanto, quase impossível 
atingir a relação de jardim para a construção que existia em um Japão antigo. 
Nessa metrópole, o MA é agora, inexistente, segundo Isozaki.

4.9. Michiyuki

Ma é a coordenação de movimentos de um lugar ao outro. 

Quando o homem move-se dentro de um espaço, o espaço é dividido 

por um invisível movimento e respiração desse individuo. As pedras 

do piso que conduzem a uma casa de chá determinam a forma como 

se deve andar... os espaços entre as pedras, ma, regulam o ritmo. 

(ISOZAKI, 2009: p. 160 T.N.)

	 As pedras que conduzem a uma casa de chá tradicional determinam a 
forma como o indivíduo deve andar, bem como a porta pequena da casa de chá 
determinava a impossibilidade de se adentrar com as longas espadas de samu-
rai. Esses espaços entre as pedras, regulam o ritmo do transeunte e entre esses 
caminhos, o tradicional é adicionar locais de parada, aonde o expectador pode 
parar para admirar a paisagem.
	 Na antiguidade, a estrada que ligava Kyoto a Edo, atual Tokyo, foi dividida 
em 53 paradas ajustadas de tal modo a proporcionar ao viajante características 

O kitsch é um termo de origem 
alemã (verkitschen) que é usado 
para categorizar objetos de valor 
estético distorcidos e/ou exagera-
dos, que são considerados inferi-
ores à sua cópia existente. Possui 
um significado relativista, visto 
que o proprio gosto é relativo ao 
individuo mediante suas origens, 
educaçao artistica, classe e meio 
social.

Fonte: https://pt.wikipedia.org/
wiki/Kitsch



97

peculiares em cada paisagem. 
	 Michiyuki tornou-se um conceito essencial no teatro Kabuki, aonde o 
processo de deslocamento considera o espaço como um fluxo de tempo, perce-
bido somente através da experiência do observador.
Toribe-Yama Shinju Michiyuki (jornada de suicídio duplo)
	 No teatro Kabuki, no drama Shinju (suicÍdio), a cena onde os jovens 
apaixonados caminham numa jornada para a morte é considerada um michiyuki. 
No mesmo teatro existe o hanamichi, uma promenade que leva os atores para o 
palco, essa passagem por entre a plateia também pode ser considerada michi-
yuki.

Os rituais realizados para convidar os espíritos para a terra mais tar-

de evoluiram para cerimônias públicas que ainda mais tarde, foram 

formalizadas em tais artes sofisticados como o noh e o kabuki. As-

sim, no teatro tradicional japonês, a entrada de um ator no palco 

representa o aparecimento de kami do submundo. (ISOZAKI, 2009: 

p. 160 T.N.)

 



98

Fig. 48 - Caminho de pedras em Michiyuki. 
Templo Nanzen em Kyoto 



99

DIAGRAMAS DE REPRESENTAÇÃO DOS CONCEITOS NA EXPOSIÇÃO DE 1978

              Fig. 52 - Susabi

Fig. 49 - Himorogi

Fig. 50 - Hashi

Fig. 51 - Sabi	

     Fig. 53 - Utsuroi		                 	        Fig. 54 - Utsushimi	
	



100

	        Fig. 55 - Michiyuki	

	        Fig. 57 - Yami	

	        Fig. 56 - Suki	



101

5. O conceito Ma em Arata Isozaki

Arquitetura pode ser definida como a arte excepcional do espaço 

[...] Olhando para a experiência de arquitetura, e, portanto, adicion-

ando o tempo, chega-se ao que é hoje considerado um entendimento 

fenomenológico. (ISOZAKI, 2009: p. 06-09 T.N.)

	 Isozaki sempre demostrou interesse no tema da existência de uma ar-
quitetura original japonesa, através de suas construções, elaboração de ex-
posições e apresentações artísticas e seus feitos teóricos. Nesse capitulo abor-
daremos as análises sobre os principais edifícios japoneses para Isozaki e seu 
posicionamento acerca do tema do conceito Ma.
	 Sobre a importância do Portão Sul de Todai-ji, Isozaki discorre que a con-
strução que superou guerras, incêndios, desastres naturais e quando todo o resto 
veio ao chão, o portão sul prevaleceu construído. Um espaço definido por pilares, 
uma passagem para um universo totalmente sagrado do Tempo Todai-ji, podendo 
ser lido analogicamente como um espaço com conceito Ma de Utsuroi.
	 O portão foi construído em tempo de revolução, a mudança da aristocra-
cia para a era dos samurais, o projeto é de uma escala sem precedentes e impres-
sionante em vários aspectos; políticos, econômicos, técnicos e estéticos, fazendo 
com que o portão sul de Todai-ji seja considerado uma obra que demarca uma 
transição na arquitetura japonesa. 
	 Em aproximados vinte em vinte anos, destruindo e reconstruindo o tem-
plo de Ise, como dito anteriormente, os japoneses crêem que esse ritual preserva 
o edificio eternamente, os orientais acreditam na reiteração da importância do 
templo e da crença, resultando a reconstrução de Ise em uma forma de mimet-
ismo espiritual.
	 Isozaki discorre em “Japan-ness in architecture” sobre a falta de resposta 
para o início do templo de Ise, considerado um tabu durante muitos anos, e asse-

Fig. 58 - Arata Isozaki



102

melha esse questionamento a nossa constante busca acerca da nossa origem. 
	 A lição sobre o ritual do templo de Ise, para Isozaki, gera em torno da 
compreensão de que o fundamental de uma obra não é necessariamente qual a 
sua origem, todavia a irreversível passagem do tempo, o aspecto Sabi em relação 
ao conceito Ma. Ao negar um conceito de materialidade permanente ocidental, o 
autor reitera a importância da continuidade dos rituais, mesmo desconhecendo a 
origem, para se atingir a imortalidade da obra. 
	 O surgimento das discursões sobre “japan-ness”, teve grande influência 
mediante o que estava ocorrendo no Ocidente. O entusiasmo com a Escola de Be-
las artes, em Paris, depois a composição modernista seguida de Wiener Werkbund 
até a Bauhaus foram invariavelmente aplicadas na busca pela beleza essencial-
mente japonesa. (ISOZAKI, 2009)
	 Bruno Taut fez um comparativo entre o Parthenon e o Templo de Ise, 
discorrendo sobre a importância do Parthenon para a humanidade, como um 
sinal visível da beleza, sabedoria e inteligência dos homens de Atenas, obra 
que configura esteticamente uma sublime construção em pedra. O arquiteto co-
menta que mesmo que o Parthenon não estivesse em ruínas, seria considerado 
um monumento do passado, sem vida, enquanto que o Santuário de Ise continua 
servindo de espaço sagrado para os adoradores e além disso, é inteiramente 
original quanto as suas intenções e percepções. 
	 No santuário de Ise, a parte central circundada pelo entorno sagrado – 
mizugaki – é coberta por seixos, enquanto que a floresta ao redor possui uma 
escala e volume que envolve o santuário a ponto de o fazer permanecer em 
silêncio e em segredo, essa característica de esconder o sagrado pode ser vista 
no conceito Ma de Yami, como descrito no capítulo anterior.
	 A construção do edifício sagrado principal do Santuário de Ise reinter-
preta, de uma certa maneira, a forma primitiva de iwakura, assentos dos deuses, 
o conceito Ma de Himorogi, a coluna/arvore designada para encarnação da divin-
dade, e takayuka, estética do edifício.

Fig. 59 - Parthenon



103

	 No Japão antigo acreditava-se que os símbolos do divino e espiritual 
estavam presentes na natureza em forma de pedras, árvores e água. O santuário 
de Ise veio da sublimação de símbolos para a forma básica, estando na forma dos 
templos a primordial essência do povo japonês.

No santuário (Ise), a primitiva escuridão e eterna luz, o vital e a 

estética estão balanceados, e a harmonia plena com a natureza foi 

atingida. (ISOZAKI, 2006: p. 48 T.N.)

	 O dito sobre a reconstrução é que ela ocorre de vinte em vinte anos, 
entretanto na realidade não há essa fiel regularidade e também a forma da re-
construção muitas vezes sofre pequenas alterações. Para se atingir a perpetuação 
da forma do santuário de Ise, a reconstrução é realizada isomorficamente, nesse 
processo, a regeneração de suas formas sempre busca voltar a forma pura e origi-
nal com que foi concebido, deixando de lado acréscimos posteriores de outras 
épocas. Então a cada aproximados vinte anos, elementos como as colunas espes-
sas em madeira, sem base em pedra são gerados e regenerados. 
	 Trazendo a discursão da preservação dos edifícios bem como se encon-
tram, com as possíveis interferências ao longo dos anos, ou a preservação da 
forma pura com que foi concebido, desconsiderando possíveis interferências re-
alizadas posteriormente. O retorno das formas originais, em tempos de reaproxi-
mação das raízes culturais, como na Shroder House em Utrecht ou a mansão de 
Pierra Chareau, em Paris, é um tema recorrente em toda a história do movimento 
moderno.
	 Creio que ambas formas de preservação dos edifícios são validas, depend-
endo do contexto as quais estão inseridos. No caso do Santuário de Ise, em meio 
as discursões sobre a originalidade da arquitetura japonesa, depois de movimen-
tos como o Japoneisque e Japonica é plausível a intenção de se voltar a forma 
pura e embrionária forma da edificação.

Fig. 60 - Templo de Ise



104

	 O modernismo no Japão teve início em meados de 1920, entretanto no 
início dos anos 30, encontrou sérios obstáculos; como a associação do mod-
ernismo ao movimento socialista revolucionário, que baseava-se no ecletismo 
fundamentado em uma ideologia imperialista, teikan style.
	 Shinobu Origuchi, em seu trabalho, deixou de lado elementos arquitetônic-
os de influência chinesa e apontou para o japan-ness nos edifícios Todaiji, san-
tuário de Ise e várias outras casas de chã, respondendo conscientemente as 
discussões sobre a origem da arquitetura japonesa em 1930. Por volta de 1938, 
um momento em que alguns edifícios modernistas estavam sendo construídos no 
Japão, ele escreveu:

Antes de se planejar um edifício não existe isso de estilo. Depois 

da construção realizada, a forma do edifício pode se enquadrar em 

um ou outro estilo. Nesse caso, a arquitetura possui um estilo sem 

estilo. Em outras palavras, deve haver um estilo contemporâneo em 

madeira, um estilo contemporâneo em concreto... Estilo, nesse caso, 

expressa uma técnica construtiva de engenharia moldada pela na-

tureza época, lugar e material. (ORIGUCHI in ISOZAKI, 2006: p. 325)

	
	 Muitos projetos de Kenzo Tange, tais como: Memorial da Paz de Hiro-
shima, Edifício Municipal de Tóquio e Edifício da Prefeitura de Kanagawa foram 
embasados em conceitos modernistas. Isozaki comenta que, após os longos de-
bates de 1930, perto de 1950 acreditou-se que a arquitetura do aço e concreto 
poderia ser visivelmente traduzida em um sistema proporcional de arquitetura 
japonesa tradicional em madeira.
	 Sobre a origem da vila imperial Katsura, remetem-se profundos níveis de 
complexidade em termos de genealogia cultural, estilo arquitetônico, influência 
política e relações humanas. Sendo assim, torna-se difícil encontrar uma única 
identidade. 
	 Quando Bruno Taut escreveu que a vila Imperial de Katzura era funcional-

Japoneisque e Japonica são exem-
plos de apresentação da cultura 
japonesa pós II Guerra Mundial, 
produzido sob influência do gosto 
americano. Deve-se, em parte, à 
necessidade do Japão alcançar 
a estabilidade econômica e pro-
teção internacional no pós-guerra. 
O Ocidente detinha pouco con-
hecimento acerca dessa cultura 
e era preciso ampliar seus rela-
cionamentos. Em 1964, os Jogos 
Olímpicos, realizadas em Tóquio, 
foram significativos para a aceit-
ação do Japão pelo Ocidente como 
um estado moderno, reconstruído 
e com capacidade para
a auto-governação.

Fonte: http://www.jameskirk.eu/
docs/dissertationexportonlinever-
sion.pdf



105

ista ou comparou o santuário de Ise com a Acrópole grega, ele julgava estes dois 
edifícios genuinamente japoneses sob o ponto de vista arquitetônico ocidental. 
Entretanto no Japão não existia quaisquer termos arquitetônicos antes do pe-
ríodo moderno. Tais edifícios eram respeitados religiosamente ou culturalmente 
e categorizados como palácios ou templos.
	 A partir do aprofundamento nesses três edifícios: Templo de Ise, Villa 
Katsura e Portão Sul do Todai-ji, Isozaki evidenciou as construções que reafir-
mavam uma originalidade da arquitetura tradicional japonesa envolta por um 
contexto histórico e político. E obteve fundamentação teórica para analisar o 
conceito Ma como um definidor do espaço arquitetônico oriental.
	 Com a exposição de 1978 e posteriores escritos acerca do tema, Isozaki 
parece ter definido e mostrado ao universo Ocidental o conceito Ma de forma 
holística, a partir de conceitos genuinamente nipônicos e presentes em todos os 
seguimentos da cultura, por essa razão, a análise dos edifícios de Tadao Ando 
buscarão a catalogação realizada por Isozaki e desenvolvidas a partir de aproxi-
mações teóricas no Ocidente.

 



106

6.	 Aproximações teóricas do Ma no Ocidente

6.1. A limitação da existência por intermédio da linguagem

	 Um dos aspectos que impossibilitaria o conceito Ma de ser compreendido 
no Ocidente é a sua inexistência como palavra para a linguagem ocidental. Um 
dos textos fenomenológicos de grande influência na arquitetura é “Construir, 
habitar, pensar”, em que o filósofo alemão Martin Heidegger (1889 – 1976) ana-
lisa a relação entre o construir e habitar (1951), onde o habitar é definido como 
“um permanecer com as coisas”, Nesbitt se refere a Heidegger ao escrever que:

Quando as coisas são nomeadas pela primeira vez, são reconhecidas 

como são. Antes disso, eram apenas fenômenos passageiros, mas 

os nomes as conservam, e um mundo se abre. Logo, a linguagem é 

a arte original. [...] O homem habita na linguagem, isto é: quando 

ouve e responde a linguagem, o mundo que ele é se abre e uma 

existência autêntica se torna possível. Heidegger designa isso de 

“habitar poeticamente”. (NESBITT, 2010: p. 466)

	 O interesse pelo significado e simbolismo em arquitetura remete para 
a forma de transmissão desse significado através da linguagem, e esse con-
hecimento aplicado a arquitetura configura a analogia linguística, que é o modo 
como abordamos o conceito Ma no presente estudo.
	 Diana Agrest e Mario Gandelsonas, em “Semiótica e arquitetura”, e Geof-
frey Broadbent, em “Um guia pessoal descomplicado da teoria dos signos em 
arquitetura” discorrem sobre os significados que um objeto arquitetônico pode 
desenvolver por intermédio de convenções culturais, entre elas a linguagem.
	 Esses autores concordam que a semiótica se ocupa do processo de sig-
nificação, ou da produção de um sentido, que seja realizado por intermédio da 
relação entre os dois componentes do signo: o significante e o significado. Nesse 



107

caso, os espaços Ma podem se referir ao significante e as sensações apreendidas 
provenientes desse espaço, ao significado.

	

	 A inexistência da palavra Ma no vocabulário Ocidental, segundo Diana 
Agrest, Mario Gandelsonas e até mesmo Michiko Okano, impossibilitaria sua ex-
istência e apreensão como espaço físico e conceitual no Ocidente. Por essa per-
spectiva, nos restaria tentar compreender através de aproximações teóricas as 
similitudes e potenciais aplicações do conceito Ma na teoria da arquitetura pós-
moderna ocidental. Da mesma forma com que Saussure (1975) compara a língua 
com a economia para definir valores:

A Fala é a parte individual da Linguagem que é formada por um ato 

individual de caráter infinito. [...] é um “ato individual de vontade 

e inteligência” [...] Para que um signo (ou um” valor econômico”) 

exista [...] deve ser possível, por um lado, trocar coisas dessemel-

hantes e, por outro lado, comparar coisas semelhantes entre si. Isto 

é, podem-se trocar cinco dólares por pão, sabonete ou uma entrada 

de cinema, mas também se podem comparar esses cinco dólares com 

dez ou cinquenta dólares etc; do mesmo modo, uma “palavra” pode 

ser “trocada” por uma ideia; mas também é possível compará-la com 

outras palavras. (SAUSSURE, 1995, p.22). 



108

	 Saussure (1975) concebe o signo como uma entidade formalmente com-
binada por um contrato social. Entretanto, com poucas exceções não existe um 
contrato social para o significado da arquitetura, e esta é uma diferença funda-
mental entre arquitetura e a linguagem. (SAUSSURE, 1975).
	 A configuração de espaços Ma, bem como o próprio conceito Ma, não 
existem na linguagem Ocidental, como dito anteriormente, entretanto, encon-
tramos similitudes entre o conceito Ma e a fenomenologia, onde o Ma se en-
quadra num contexto sensitivo totalmente dependente das marcas identitárias e 
bagagem cultural que cada indivíduo internaliza.
	 Juhani Pallasmaa (2005) estuda a apreensão perceptiva da arquitetura, 
em “A geometria do sentimento: um olhar sobre a fenomenologia da arquitetu-
ra”, onde o teórico reafirma o colocado anteriormente sobre a linguagem e a 
individualidade da arquitetura:

A linguagem da arte é a linguagem dos símbolos que podem ser 

identificados com nossa existência. Se lhe falta um contato com 

as memórias sensoriais que vivem em nosso subconsciente e ligam 

nossos vários sentidos, a arte fica inevitavelmente reduzida a mera 

decoração sem significado. A experiência da arte é uma interação 

entre nossas memórias corporificadas e nosso mundo. Em certo sen-

tido, toda arte se origina de nosso corpo, como assinalou o teórico 

da arte perceptiva Adrian Stokes.

Ela também é vital se quisermos descobrir por experiência própria 

o significado da arquitetura e perceber que o efeito da construção 

deve ter uma contrapartida no mundo da experiência do observador.

Uma obra de arte é uma realidade somente quando se tem uma ex-

periência dela e ter experiência de uma obra de arte significa recriar 

sua dimensão de sentimento. (PALLASMAA, [1996] 2005, p. 59).



109

	 O fenomenólogo complementa e inicia a discursão sobre a arte da ar-
quitetura e a construção, o que nos leva a crer que para que o conceito Ma con-
figure uma espacialidade, ele deve necessariamente estar imerso numa obra de 
arquitetura. 

[...] mas se uma construção não preenche as condições básicas for-

muladas para ela fenomenologicamente como símbolo da existência 

humana, não é capaz de influir nos sentimentos e emoções ligados 

à nossa alma com as imagens que um edifício cria. Experimentar a 

arte consiste em um diálogo particular entre a obra e a pessoa que a 

sente e percebe e exclui todas as outras interações. 

Uma casa pode parecer construída para ter uma finalidade prática, 

mas na realidade, é um instrumento metafisico, uma ferramenta míti-

ca com a qual tentamos dar a nossa existência passageira um reflexo 

de eternidade. 

Uma experiência marcante da arquitetura sensibiliza toda nossa re-

ceptividade física e mental. É difícil apreender a estrutura do sen-

timento, por causa de sua imensidão e diversidade. Na experiência, 

descobrimos uma combinação do biológico e do cultural, do coletivo 

e do individual, do consciente e do inconsciente, do analítico e do 

emocional, do mental e do físico. (PALLASMAA, [1996] 2005, p. 16-

19).

	 Nos capítulos seguintes intentaremos realizar uma aproximação teórica 
com relação ao sitio, ao lugar, a paisagem e a edificação, o qual detém sen-
sações visuais, táteis, olfativas e auditivas como a parte visceral da apreensão da 
arquitetura, característica inerente ao conceito Ma, como visto na exposição de 
Isozaki.
 



110

6.2.	 A arquitetura do Ma

	 Os problemas relacionados ao significado da arquitetura e a definição 
de sua essência e limites são inerentes a questão das origens. Por exemplo, é 
comum dizer que a função, isto é, o uso programático do abrigo, singulariza a 
arquitetura e, portanto, define seu significado. 
	 Outros, contudo, alegam que a função de acomodação (no sentido literal 
da palavra) é a essência da construção e não da arquitetura, cuja gama de inten-
ções é mais ampla e comporta uma função simbólica. Essa distinção é fundamen-
tal para diversas definições das fronteiras da disciplina bem como para o estudo 
sobre o conceito Ma se quisermos analisa-lo pela teoria da arquitetura ocidental. 
(NESBITT, 2010).
	 Em “Um guia pessoal descomplicado da teoria dos signos em arquitetura”, 
Geoffrey Broadbent critica o funcionalismo moderno por intentar projetar ar-
quitetura como uma máquina isenta de significado, remetendo-se a “inescapável 
dimensão semântica da arquitetura”.

Charles Sanders Peirce identifica suas dimensões do sistema: o 

semântico e o sintático, que correspondem as dimensões associati-

vas e sintagmática de Ferdinand de Saussure, genericamente equiva-

lentes a significado e estrutura. 

Hoje é perfeitamente possível que pessoas como Venturi, Charles 

Moore, Brent Brolin, Charles Jencks e muitos outros declarem que a 

arquitetura projetada com a intenção deliberada de conter um sig-

nificado está tomando a frente do funcionalismo, e sejam levados a 

sério ao dizer isso. (BROADBENT, (1977) in NESBITT, 2010: p. 143)

	 Segundo o historiador Nikolaus Pevsner “Todo edifício cria associações 
na mente do observador, quer o arquiteto queira ou não”. Ele chama isto “evo-



111

cação” embora insista em dizer que o moderno internacional ocidental “trans-
mite clareza, precisão, ousadia tecnológica e uma completa recusa do supérfluo”. 
Não há como escapar disto; da mesma forma que a catedral de Chartres carrega 
significado, o menor quiosque de jardim também o faz. (PEVSNER in NESBITT, 
2010: p. 144)
	 Pallasmaa (2005) consegue exprimir o significado real da arquitetura, nos 
possibilitando uma analogia com o conceito Ma descrito por Berque (2001) ao 
dizer que “(Ma) funciona de maneira análoga ao símbolo”, informando que “essa 
carga semântica varia conforme duas condições: seu lugar dentro do conjunto e 
sua escala”:

[…] cometemos o erro de pensar e julgar um edifício como uma 

composição formal, e já não o entendemos como um símbolo ou 

experimentamos a outra realidade que está por trás do símbolo. 

Os significados da obra de arte nascem do todo, de uma visão que 

integra as partes e não são de modo algum a soma dos elementos 

que a formam. A dimensão artística de uma obra de arte não está na 

coisa física propriamente dita, ela só existe na consciência da pessoa 

que passa pela experiência pessoal da obra. Assim, a análise de uma 

obra de arte é um ato genuíno de introspecção da consciência a ela 

submetida. Seus significados não estão contidos nas formas, mas nas 

imagens transmitidas pelas formas e na forma emocional que elas 

carregam. A forma somente age sobre nossos sentimentos por meio 

do que ela representa. (PALLASMAA, 2005, p. 24-25).

	 Segundo a distinção entre constructing (edificar) e construing (conferir 
ordem e inteligibilidade ao mundo, isto é, construir significado) por Frascari 
(1981) a significância do conceito Ma presente somente em obras de arquitetura 
seria evidenciada.



112

A arquitetura é uma arte porque se ocupa não só da necessidade pri-

mordial do abrigo, mas também da união entre espaços e materiais 

de uma maneira significativa. E isso se realiza por meio de junções 

formais e reais. É na junção, isto é, no detalhe fértil, que têm lugar 

tanto a construção física (constructing) como a construção do sig-

nificado (construing). (FRASCARI, (1981) in NESBITT, 2010: p. 552) 

	 Até o presente momento, diante das elucubrações acerca da essência da 
arquitetura e seus significados, não temos uma distinção clara entre o conceito 
Ma intencionalmente aplicado a uma espacialidade e o espaço arquitetônico em 
geral. Entretanto, podemos afirmar que o Ma está presente na arte da arquitetura, 
mas nem sempre é possível que a arquitetura contemple o Ma. 
	 Tadao Ando em “Por novos horizontes na arquitetura” escreve que impõe 
deliberadamente em seus projetos um distanciamento da função - “nem sempre 
dou a meus espaços uma clara articulação funcional” - condizente com a inicia-
tiva de deliberadamente gerar espaços e trabalhar o vazio arquitetônico priori-
tariamente ao evidenciar “a tranquilidade resultante da simplicidade da forma e 
a inserção da natureza.”  (ANDO, 1991: p. 75-76)
	 O arquiteto, em muitos trabalhos teóricos, diz utilizar-se deliberadamente 
de conceitos orientais, assim como o Ma, como metodologia de projeto, o que 
instiga o presente estudo a fazer uma investigação ainda mais a fundo buscando 
similaridades com os conceitos Ocidentais.
 
 



113

6.3.	 O entre-espaço entre a fenomenologia e a semiótica

	
	 Ao analisar as descrições com base na fenomenologia de autores como 
Buci-Glucksman, Nitschke e Berque podemos destacar algumas condições iner-
entes ao Ma, que nos auxiliam a sistematizar e caracterizar o conceito inserido 
no âmbito arquitetônico até o presente momento:
1.	 O conceito Ma provém da linguagem japonesa e é literalmente intraduzív-
el;
2.	 As origens da palavra Ma e sua aplicação tanto em arquitetura quanto em 
outros setores artísticos apenas existem imersos na cultura oriental;
3.	 O Ma aplicado à arquitetura só existe perante a experiência do homem na 
obra de arquitetura;
	 Essa sistematização converge às relações do conceito espacial Ma com 
distintas teorias da arquitetura inseridas em um debate pós-moderno ocidental, 
entre elas a fenomenologia, a geografia do espaço, a linguística, o regionalismo 
crítico e a semiótica.
	 A fenomenologia é o campo de análise da essência dos fenômenos, tanto 
materiais (naturais), quanto imateriais (culturais, ideais), enquanto que a semi-
ótica é a área do conhecimento que estuda os signos, ou seja, tudo aquilo que é 
produzido e que possa ser interpretado. Em um comparativo entre essas formas 
indissociáveis de se conhecer o mundo, Rocha (2003) afirma:

Fenomenologia veio para mostrar que o ser humano vê o mundo e 

seus fenômenos de acordo com sua cultura, meio ambiente, formação 

educacional, estado emocional, entre outros fatores que formam seu 

entorno e seu interior.  E, através da semiótica, esses fenômenos se 

apresentam por meio de signos que são percebidos e interpretados 

pela linguagem verbal e não-verbal (imagens, gestos, sinais, entre 

outros). (ROCHA, 2003: p. 5)



114

	 Michiko Okano, em “Entre- espaço da comunicação do Japão. Um estudo 
acerca dos diálogos entre Ocidente e Oriente”, define o Ma utilizando-se da semi-
ótica peirceana como instrumento teórico e possibilitando o estudo do conceito 
Ma.
	 No universo da semiótica, Peirce classifica os efeitos causados em uma 
mente por um signo em (1) emocional (a qualidade de sentimento produzida por 
um signo), (2) energético (ações ou reações que requerem algum tipo de esforço 
para se fundarem) e (3) lógico (relacionado ao significado intelectual dos obje-
tos). Tais interpretantes – emocional, energético e lógico – estariam respectiva-
mente associados às categorias fenomenológicas de primeiridade, segundidade e 
terceiridade. (SANTAELLA, 1984). Para Michiko, o Ma corresponderia a uma pos-
siblidade, a um dado pré-existente, algo pertencente à primeiridade peirceana e, 
dessa forma, a autora encontra uma maneira de analisar o Ma, que não se tornou 
nem segundo (signo de reação) e muito menos terceiro (signo de pensamento 
mediativo), mas que se encontraria no primeiro estágio, ainda sem qualquer me-
diação lógica ou representação. 

	 O Ma pode ser classificado na arquitetura taxonômica mon-

tada por Peirce, como um quase-signo, algo próximo ao que a semi-

oticista Lúcia Santaella (...) pontua como dimensão monádica pre-

sente no quali-signo, (...) a possibilidade pré-sígnica, quase-signo 

mas ainda NÃO-signo, que preside a tudo aquilo que, no universo, 

está sob o desgoverno do acaso, do potencial e, no ser humano, sob 

a casualidade do sentimento (feeling), única manifestação que, na 

sua indiscernibilidade, pode caracterizar aquilo que é exclusiva e es-

pecificamente humano. Ou ainda (...) o limiar de um estado intersti-

cial, entre o tudo e o nada, vaga possibilidade que ainda não é signo 

porque também como fenômeno ficou engolfado nas ressonâncias de 

um puro sentimento, autoral, inconsequente, casual e livre. (OKANO, 

2007: p. 11)



115

	 Michiko (2007) posiciona o conceito Ma como um quase-signo da primeiri-
dade piercena, e de acordo com Pierce:

Primeiridade é o modo de ser daquilo que é tal como é, positivamente 

e sem referência a qualquer outra coisa [...] perfeitamente simples 

e sem partes. É simplesmente uma possibilidade positiva peculiar 

sem observar qualquer outra coisa. [...] O primeiro é predominante 

no feeling. Por um feeling eu quero indicar um exemplo daquele tipo 

de consciência que não envolve qualquer análise, comparação ou 

qualquer processo. [...] O conteúdo todo da consciência é feito de 

qualidades de feeling, como o todo de espaço é feito de pontos ou o 

todo do tempo, de instantes. (SANTAELLA, 1984: p. 162)

	 Ainda segundo Michiko:
É importante esclarecer que essa possibilidade à qual se faz refer-

ência não corresponde à infinita potencialidade de tudo vir a acon-

tecer, porque, necessariamente, Ma se apresenta como entre-espaço. 

De acordo com Gilles Deleuze, (1968 apud LÉVY, 1996: 15-16) “O 

possível já está todo constituído, mas permanece no limbo. O pos-

sível se realizará sem que nada mude em sua determinação nem em 

sua natureza. É um real fantasmagórico, latente (...) só lhe falta 

existência”, enquanto “as virtualidades não têm existência prévia, 

necessitando, para a sua concretização, uma criação, constituindo-

se num estágio anterior à possibilidade”. É plausível afirmar que Ma 

se situa na conjunção entre a possibilidade e a virtualidade: nele se 

insere, inevitavelmente, a característica do “entre-espaço”, o que 

não impede que ele esteja imbuído de uma constante construção cri-

ativa com o meio circundante. Assim, o caminho encontrado para a 

compreensão do Ma foi através do olhar semiótico: um entre-espaço 

prenhe de possibilidades. (OKANO, 2007: p. 12)



116

	 A colocação do conceito arquitetônico do Ma como um pré-signo de 
primeiridade peirceana pode trazer contestações quanto a sua influência e sua 
própria existência real e sensitiva, tornando sua intencional aplicação e possível 
uso como uma metodologia de projeto inviável. Tomando por base análises, com-
parações, analogias e aplicações do uso do conceito Ma na arquitetura, realizadas 
inicialmente por Isozaki, Berque, Mitsuo, Yasuhiro, Teiji, Ken’mochi, Yuichiro e 
posteriormente por Nitschke, Pallasmaa, Brackett, Landers, Colleen e até mesmo 
Tadao Ando, podemos perceber que além de ser um conceito real e presente no 
cotidiano do japonês, o Ma tem embasamento teórico e prático que nos permite 
discordar da sua colocação como primeiridade.
	 O conceito Ma, aplicado a uma determinada espacialidade do universo 
oriental, é interpretado de acordo com a bagagem cultural, social, e emocion-
al de cada intérprete num determinado tempo e espaço. Definição que possui 
similaridades com o conceito do fenômeno, analisado na fenomenologia. Chaui 
(1997) compara o conceito de fenômeno, apresentando a ampliação e renovação 
do conceito ao longo do tempo:

Kant – Indicava aquilo que, do mundo externo, se oferece ao sujeito do con-
hecimento, sob as estruturas cognitivas da consciência (isto é, sob as formas do 
espaço e do tempo e sob os conceitos do entendimento).
Hegel – Ampliou o conceito, afirmando que tudo que aparece só pode aparecer 
para uma consciência e que a própria consciência, mostra-se a si mesma no con-
hecimento de sí, sendo ela própria um fenômeno. 

Husserl – Mantém os conceitos anteriores, mas amplia a noção de fenômeno. 
Tudo o que existe é fenômeno, e só existem fenômenos. Fenômeno é a presença 
real de coisas reais diante da consciência. 



117

	 O conceito Ma é algo real, presente em vários setores da cultura oriental e 
intrínseco a lógica espacial da arquitetura genuinamente japonesa.  Pode ser dito 
como um fenômeno e, através da fenomenologia, postulado através das suas formas 
e propriedades possíveis de serem compreendidas universalmente.

Peirce considera a fenomenologia como a primeira instância de um 

trabalho filosófico, visto ter ela como base a mera observação dos 

fenômenos e, através da análise, postular “formas ou propriedades uni-

versais destes fenômenos” (SANTAELLA, 1984: p. 162)

	
	 A colocação de Peirce enquadra a fenomenologia como uma forma de per-
cepção do espaço que antecede a semiótica. Michiko Okano (2007) enquadrou o Ma 
como um elemento quase-signo pertencente a primeiridade peirceana, entretanto, 
a autora destacou a sua importância inserida no contexto arquitetônico, ao afirmar:

A percepção polissensorial apresenta-se com evidência no mundo onde 

existe o Ma que se mostra, a princípio, como invisibilidade, porque ele 

é um pré-signo, uma “possibilidade de ser” e torna-se um entre-espaço 

quando se faz fenômeno como uma espacialidade Ma arquitetônica. 

Nesse espaço, em muitas ocasiões, tal invisibilidade é preservada pelo 

espaço vazio ou se mostra parcialmente visível como elemento que en-

gendra a sugestão e a incompletude e aguça as outras formas percepti-

vas do ser humano. (OKANO, 2007: p. 110)

	 De certa forma, a qualificação de Michiko possui similaridades com a classi-
ficação do Ma como um fenômeno, realizada anteriormente. Embora, ao permanecer 
como um fenômeno real e vivo, o conceito Ma torna-se passível de ser analisado, 
estudado e reproduzido, saí do limbo e configura-se em um elemento factível in-
serido na cultura japonesa e possível de ser compreendido por outras culturas.



118

6.4.	 O lugar do Ma

Cristian Norberg-Schulz é tido como principal defensor de uma fenomenologia 
da arquitetura que se preocupa com “a concretização do espaço existencial” 
mediante a formação de “lugares”. Essa influente escola de pensamento não so-
mente reconheceu e exaltou os elementos básicos da arquitetura “parede, chão, 
teto, etc como horizontes ou limites”, mas reavivou o interesse pelas qualidades 
sensoriais dos materiais, luz, cor, e pela significação simbólica e tátil. (NESBITT, 
2010).

[…] lugar é um fenômeno qualitativo “total”, que não se pode re-

duzir a nenhuma de suas propriedades, como as relações espaciais, 

sem que se perca de vista sua natureza concreta.

 O lugar é a concreta manifestação do habitar humano. O espaço só 

se torna um lugar no momento em que ele é ocupado pelo homem, 

fisica ou simbolicamente. As teorias do lugar, que se originam da 

fenomenologia e da geografia física enfatizam a especificidade da 

experiência espacial e, em alguns casos, a ideia de genius loci, ou 

espirito especifico do lugar. O lugar fornece um modo de resistir ao 

relativismo das teorias modernas da história pelo engajamento do 

corpo e sua capacidade de verificar as qualidades especiais de um 

sitio. (NORBERG-SCHULZ, 1991: p. 6-29 T.N.)

	 A partir da definição de “lugar” podemos perceber que dentro da ar-
quitetura, que já é em sua essência distinta da construção, como destacado no 
capítulo anterior, ainda temos um elemento espacial definido por Norberg-Schulz 
inserido no Ocidente, que nos possibilita fazer uma analogia com as obras de 
Tadao Ando e a aplicação do conceito Ma nos espaços identificados nesta pes-
quisa.
	 Seguindo essa analogia, uma obra como um todo pode ser considerada 



119

uma obra de arquitetura, entretanto, nem todos os espaços contidos nela podem 
ser qualificados como “lugares”, da mesma forma como não são todos esses es-
paços qualificados com o conceito Ma. 

O propósito existencial do construir (arquitetura) é fazer um sitio 

tornar-se um lugar, isto é, revelar os significados presentes de modo 

latente no ambiente dado. [...] o ambiente vivido é portador de 

significado. [Otto Friedrich] Bollnow escreveu que: “Jede Stimmung 

ist Ubereinstimmung”, isto é, todo o caráter consiste em uma cor-

respondência entre o mundo externo e o mundo interno, entre corpo 

e alma.

Os sistemas perceptuais se compõem de estruturas universais, in-

ter-humanas, e também de estruturas condicionadas pela cultura e 

determinadas pelo lugar. É evidente que todo ser humano precisa 

possuir tanto sistemas mentais de orientação como de identificação.

Por isso, é importante não só que nossa ambiência possua uma es-

trutura espacial que facilite a orientação, mas também que esta 

seja construída de objetos concretos de identificação. A identidade 

humana pressupõe a identidade do lugar. (NORBERG-SCHULZ, in 

MAGALHÃES, M. R. (1994) p. 97-120)

	 Em “Território e arquitetura”, Vittorio Gregotti adiciona duas importantes 
ideias (lugar e genius loci) ao programa neorracionalista para a cidade e para as 
tipologias da construção da forma. Sua teoria do lugar e o genius loci deriva da 
fenomenologia de Heidegger. Seguindo as ideias de Martin Heidegger, Gregotti 
estabelece como origem da arquitetura o gesto de fincar a primeira pedra no 
chão, um ato de reconhecimento de um lugar. Essa ideia é compatível com a 
definição geral de Gregotti da tarefa do arquiteto: criar uma arquitetura do con-
texto, revelando a natureza por meio da modificação, medição e utilização da 



120

paisagem. (GREGOTTI (1985) in NESBITT, (2010) p. 372)
	 O que Gregotti diz está de acordo com a teoria do “lugar” de Norberg-
Schulz e também pode ser análogo a teoria do conceito Ma para Isozaki, mais 
precisamente no espaço arquitetônico gerado no Ma do Himorogi, como visto no 
capítulo do conceito Ma na exposição de 1978.
	 No templo de Ise, mesmo antes de haver qualquer edificação, o reconhec-
imento do lugar já existia mediante um pilar fincado na areia branca (gissa). A 
modificação do sítio transformou a natureza, de sua forma pura em arquitetura e, 
com a interferência do homem e geração de significado àquele pilar, conformou-
se um “lugar”. Essa concepção do projeto pensa a arquitetura como um sistema 
de relações e distâncias, como medida de intervalos ao invés de objetos isolados 
e detém a ideia de natureza enquanto sua totalidade.
	 Norberg-Schulz adiciona em sua teoria do “lugar” outro elemento funda-
mental para a compreensão de que existem diferentes “lugares” em uma mesma 
obra de arquitetura, da mesma forma com que Isozaki descreve os nove tipos de 
Ma, inseridos em distintas edificações. 

Todos lugares possuem um caráter: Um habitat tem que ser protetor, 

um escritório tem que ser prático, um salão de baile, “festivo”; e 

uma igreja, “solene”.

Por isso, lugares são designados por substantivos e isso implica dizer 

que os consideramos coisas reais que existem, que é o sentido origi-

nal da palavra substantivo. O espaço, como um sistema de relações, 

é indicado por preposições. No dia a dia, raramente falamos sobre 

espaços, mas sobre coisas que estão acima, abaixo, antes ou atrás 

umas das outras, ou usamos preposições como “de”, “em”, entre, 

sob, sobre, para, desde, com e durante. [...] Caráter é, ao mesmo 

tempo, um conceito mais geral e mais concreto do que espaço. Ele 

denota uma compreensiva atmosfera geral, a forma concreta e a sub-



121

stância dos elementos de definição espacial. Qualquer tipo de pre-

sença humana está ligada a um caráter particular que resulta, tam-

bém, das exigências específicas das diferentes ações inerentes ao 

ato de apropriação do Lugar. (NORBERG-SCHULZ, 1991: p. 6-11 T.N.)

	 Se todos os lugares possuem necessariamente um caráter, os nove es-
paços Ma, descritos por Isozaki, também devem possuir, analisando-os no con-
texto da teoria da arquitetura ocidental. Sendo assim seria apropriado sugerir 
que:

- Himorogi possui o caráter de “recognição” do espaço natural;
- Hashi um caráter de conexão entre universos;
- Yami um caráter labiríntico ligado ao outro conceito de Oku;
- Suki possui um caráter intimista, particular ao indivíduo;
- Utsuroi pode ter um caráter de passagem, gradação de espaços e tempo;
- Utsushimi possui o caráter da ontologia;
- Sabi possui o caráter da efemeridade;
- Susabi possui o caráter de alinhamento de elementos e/ou sinais;
- Michiyuki possui o caráter do movimento, da condução de um caminho. 

	 Até agora temos analogias suficientes para crer que o conceito Ma pos-
sui similaridades a um “lugar” e sendo assim é possuidor de caracter. Todavia, 
é importante investigar também o que conforma esses “lugares” inseridos na 
edificação de arquitetura, para que também se possa compreender se a relação 
dos espaços conformados pelo Ma de Isozaki dialoga com as necessidades para 
se definir um espaço de arquitetura em um “lugar”, de Norberg-Schulz.

 



122

6.5.	  Homem, arquitetura e natureza

	 Alguns autores investigam essa relação do homem, da arquitetura com a 
natureza como fatores essenciais para definição de uma arquitetura de “lugar”, 
entre eles Tadao Ando. Essa relação ocorria inicialmente de distintas formas 
entre orientais e ocidentais. Entretanto, é sabido entre ambas as culturas que 
a arquitetura extrai seu significado das circunstancias de sua criação; isso pres-
supõe que o que lhe é exterior – o que se pode denominar imprecisamente de 
seu conjunto de funções – tem uma importância vital, da mesma forma com que 
o conceito Ma se encontra intrinsecamente concectado ao contexto inserido.
NESBITT, (2010)

Muitos arquitetos e teóricos contemporâneos, entre eles Gregotti, 

Raimund Abraham, Tadao Ando e Norberg-Schulz, partilham da prop-

osição de Heidegger, de que a relação com a natureza é fundamental 

para o enriquecimento da experiência humana.

Tadao Ando sente “a necessidade de descobrir a arquitetura que o 

terreno busca por si só”, porque “a presença da arquitetura – inde-

pendentemente do seu caráter autossuficiente – cria inevitavelmente 

uma paisagem. (NESBITT, 2010: p. 461-473)

	 Em “Por novos horizontes na arquitetura”, Ando frisa o papel primordial 
de sua arquitetura impossibilitar a presença da natureza na vida urbana moderna. 
Propõe que “a arquitetura se torne um lugar onde as pessoas e a natureza se 
confrontem sob um censo tolerável de tensão”, que despertará as sensibilidades 
espirituais latentes no homem contemporâneo. Isso nos traz de novo à mente 
a noção Heideggeriana do habitar. Em “O pensamento de Heidegger sobre ar-
quitetura”, Norberg-Schulz esclarece que:



123

O construir nunca modela o “espaço” puro como uma entidade sim-

ples (...) mas porque produz coisas como localizações, o construir 

está mais próximo da natureza do espaço e da origem da natureza do 

“espaço” do que a geometria e da matemática.

O abrir e guardar simultâneos podem ser entendidos como um con-

flito que Heidegger chama de “fenda” (riss). “No entanto, o conflito 

não é uma fenda da mesma forma como uma fenda se abre; é a in-

timidade como seus adversários pertencem um ao outro. A fenda não 

deixa os adversários se afastarem; ela insere num contorno comum à 

contradição de medida e fronteira. Trazendo essa afirmação ao con-

texto de nossa análise, podemos dizer que um lugar é determinado 

por sua fronteira. (NORBERG-SCHULZ in NESBITT, 2010: p. 466)

	 Com essa definição, podemos relacionar a descrição do Ma para Buci-
glucksman, Nitschke, Berque, Parisa e Ehsan e muitos outros autores com o 
pensamento de Schulz diante dos escritos de Heidegger, o Ma como uma fenda, 
entre-espaço repleto de significado e tensão, tal como o conceito Ma de Hashi. 
	 Abdolmaleki e Daneshfar (2011) ambos estudiosos acerca da cultura e 
história asiática da Universidade Islâmica Azad escrevem que o Ma é melhor 
compreendido como espaço relacional, ou espaço entre coisas. No artigo “ How 
Culture Moulds Habits of Thought”, Erica Goode do The New York Times reportou 
uma pesquisa realizada entre crianças de escolas americanas e japonesas na 
qual os pesquisadores perguntavam sobre o conteúdo de um tanque de peixes; 
as crianças americanas descreviam os peixes individualmente enquanto que, as 
japonesas descreviam as relações entre os peixes. Essa propensão é a base do 
conceito Ma.
	 Como dito anteriormente, Ando se utiliza declaradamente do conceito 
espacial do Ma para produzir sua arquitetura, bem como dos conceitos Oku e 
Miegakure. O arquiteto busca instilar a presença da natureza em uma arquitetura 



124

construída com austeridade mediante uma lógica transparente. (ANDO, 2008).
	 A tradição japonesa a vida humana não tem a pretensão de se opor a 
natureza e não se empenha em controlá-la, mas antes busca uma associação 
intima a fim de unir-se com ela. Pode-se até mesmo dizer que, no Japão, todas 
as formas de exercício espiritual são tradicionalmente realizadas no contexto 
inter-relação do homem com a natureza.
	 Não há demarcação clara entre interior e exterior, mas uma permeabili-
dade recíproca. A arquitetura contemporânea tem um papel a cumprir no sentido 
de proporcionar as pessoas lugares arquitetônicos que as façam sentir a presença 
da natureza.

Eu componho arquitetura procurando encontrar uma lógica essencial 

inerente ao lugar. A pesquisa arquitetônica supõe uma responsabili-

dade de descobrir e revelar as características formais de um sitio, ao 

lado de suas tradições culturais, clima e aspectos naturais e ambi-

entais, a estrutura da cidade que lhe constitui o seu pano de fundo, 

e os padrões de vida e costumes ancestrais que as pessoas levarão 

para o futuro. (ANDO, 2008: p. 48-56) 

	 Da mesma maneira com que alguns autores, entre eles Kate Nesbbit (2010) 
classificam a arquitetura de Ando inserida no contexto fenomenológico, esse viés 
de apropriação do sítio na conformação da arquitetura, claramente compõe o 
conceito Ma e também poderia ser considerado inserido numa teoria ocidental 
de regionalismo crítico. Em “Perspectivas para um regionalismo crítico”, Ken-
neth Frampton cita Ando com um interesse fenomenológico na especificidade do 
lugar.

Não surpreende que Tadao Ando, um dos arquitetos japoneses mais 

interessados no regional, tenha se instalado em Osaka e não em 

Tóquio, e que sua obra teórica tenha formulado, com mais clareza 



125

que qualquer outro profissional de sua geração, um grupo de precei-

tos muito próximo da ideia do regionalismo crítico. Isso se revela 

claramente na tensão que ele percebe entre o processo de mod-

ernização universal e a idiossincrasia da cultura local. (FRAMPTON in 

NESBITT, 2010: p. 515)

	 Em um ensaio intitulado “From Self-Enclosed Modern Architecture to-
ward Universality” (Do autofechamento da arquitetura moderna para a univer-
salidade), Ando escreveu o seguinte:

Nascido e criado no Japão exerço aqui minha atividade de arquiteto. 

E acredito poder dizer que o método que escolhi é o de aplicar o 

vocabulário e as técnicas desenvolvidas por um modernismo aberto 

e universalista ao domínio fechado dos estilos de vida individuais 

e da diferença regional. Mas me parece difícil tentar exprimir as 

sensibilidades, os costumes, a consciência estética, a cultura pecu-

liar e as tradições sociais de uma determinada raça por meio de um 

vocabulário modernista, aberto e internacionalista...

Depois da segunda guerra mundial, quando o Japão enveredou pelo 

caminho do rápido crescimento econômico, os critérios de valor das 

pessoas mudaram. O antigo sistema familiar, essencialmente feudal, 

entrou em decadência. Mudanças sociais, como a concentração da 

informação e dos locais de trabalho nas cidades, levaram a uma su-

perpopulação das aldeias e pequenas cidades agrícolas e pesqueiras 

(como provavelmente também ocorreu em outras cidades do mundo).

A excessiva densidade das populações urbanas e suburbanas impos-

sibilitou a preservação de um aspecto anteriormente característico 

da arquitetura residencial japonesa: a relação de intimidade com 

a natureza e a abertura para o mundo natural. O que chamo de 



126

arquitetura moderna fechada é um resgate da unidade entre a casa 

e a natureza que as residências japonesas perderam no processo de 

modernização. (ANDO, 2008: p. 48-56)

	 Entretanto, nem todos os teóricos da arquitetura concordam quanto a im-
portância do sítio, Perez-Gomes, por exemplo, apesar de seus ensaios sugerirem 
uma orientação fenomenológica critica a noção de genius loci como “um simula-
cro pós-moderno vazio” incapaz de revelar algo mais profundo”. O teórico propõe, 
ao contrário, que se reinvente o sitio como um espaço aberto e liberador. 
	 Gomes faz parte de uma vertente que busca a incorporação da natureza 
como parte distinta da arquitetura, como outros teóricos que sugerem que o es-
paço natural deve existir independente do espaço construído. O que fundamenta 
o argumento de Tadao Ando ao dizer: “A cultura japonesa enfatiza um limiar 
espiritual entre a construção e a natureza, enquanto a cultura ocidental lhes 
interpõe uma fronteira física”.
	 Em “Negação e reconciliação”, Abdraham (1982) evidencia um pensamen-
to antropocêntrico, se colocando em contradição ao posicionamento de Ando, 
Schulz e outros fenomenológicos, ao escrever que: 

É a conquista do próprio sitio, a transformação de sua natureza 

topográfica que evidencia as raízes ontológicas da arquitetura. O 

processo projetual é apenas um ato secundário e subsequente, cujo 

propósito é reconciliar e harmonizar as consequências da negação, 

do conflito e da intervenção inicial. (ABRAHAM in NESBITT, 2010: 

p. 498-500)

	 Essas vertentes, além de parecerem incongruentes com as diretrizes 
fenomenológicas, que se aproximam do estudo sobre o conceito Ma, foram cita-
das para esclarecer o posicionamento de alguns orientais em relação ao envolvi-



127

mento com a natureza por parte dos ocidentais.
	 Os criadores do termo “Regionalismo crítico” Tzonis e Lefaivre afirmam 
que uma visão da arquitetura bem sucedida é quando a construção é “auto re-
flexiva, auto referente e contém, além de mensagens explícitas, metamensagens 
implícitas. Reiterando assim a afirmação de que o conceito Ma só pode existir 
efetivamente numa obra de arquitetura, que transmita significado e esteja imerso 
em um contexto Oriental.
	 Até o presente momento, o conceito espacial do Ma só pode estar pre-
sente na obra de arquitetura e possui similaridades com o conceito de “lugar”. 
Diante da análise desse capitulo, podemos concluir também que, a integração 
com o meio natural, considerando as variáveis do sítio, a cultura e sociedade do 
local, são elementos imprescindíveis para se atingir a concretização de um “lu-
gar”, e sendo assim, também de um espaço que contenha o conceito Ma.

 



128

6.6.	 O espaço/tempo entre culturas

	 Em “Arata Isozaki por Ken Tadashi”, Isozaki escreve: “Aldo Van Eyck 
(1918-99) propôs uma fenomenológica imagem espacial. Do seu ponto de vista 
o termo “tempo” e “espaço” são muito abstratos caso o homem seja o ator e não 
somente o objeto da arquitetura. Ele prefere o termo “ocasião” e “lugar”. Lugar 
expressa o espaço em relação as imagens da mente humana e “ocasião” expressa 
o tempo imaginado em termos de humanidade”. (ISOZAKI&TADASHI, 2009: p. 
159-161).
	 Essa colocação de Isozaki intenta refletir o pensamento ocidental sobre 
“tempo” e “espaço”, que, para Isozaki, são indissociáveis na compreensão da 
arquitetura como vazio arquitetônico. Veremos a seguir que essa noção dos ori-
entais permeia alguns pensadores, tais como Bruno Zevi, ao descrever a quarta 
dimensão da arquitetura.
	 Cristian Norberg-Schulz em “Em o fenômeno do lugar” define que o es-
paço é a organização tridimensional dos elementos que formam um “lugar”, 
como esclarecido no capítulo anterior. Como o estudo sobre a conceito Ma  apli-
cado a uma espacialidade demostrou ter similitudes com o significado de “lugar”, 
torna-se necessária uma definição também sobre o termo “espaço” no universo 
ocidental.

Demos um primeiro passo com a distinção entre fenômenos natu-

rais e fenômenos fabricados pelo homem. Um segundo passo é rep-

resentado pelas categorias terra-céu (horizontal-vertical) e fora-

dentro. Estas categorias têm implicações espaciais, mas o conceito 

de “espaço” reaparece aqui não como uma noção essencialmente 

matemática, mas como uma dimensão existencial. (NORBERG-SCHULZ 

in NESBITT, 2010: p. 443-460)



129

	 Siegfried Giedion (1941) distingue “exterior” de “interior” como funda-
mento de uma concepção da história da arquitetura, enquanto que Kevin Lynch 
investiga mais a fundo a estrutura do espaço concreto, de Norberg-Schulz, intro-
duzindo os conceitos de “nodos” (“marco”), “baliza” para indicar os elementos 
que embasam a orientação das pessoas no espaço. Já Paolo Portoghesi define 
espaço como um “sistema de lugares”, o que dá a entender que o conceito tem 
raízes em situações concretas, embora seja descrito por métodos matemáticos. 
	 Heidegger assinala que a espacialidade (raumlichkeit) é uma propriedade 
do ser-no-mundo, a análise do templo grego indica a natureza da espacialidade.  
Assim, a construção define o recinto ou um espaço no sentido mais estreito da 
palavra, ao mesmo tempo em que revela a natureza desse espaço que ali está. 
(NESBITT, 2010: p. 466)
	 No ensaio “Construir, habitar, pensar”, Heidegger precisa essa relação, 
dizendo que as construções são localizações e que a “localização admite o qua-
terno e instala a “quaternidade”. Admissão e instalação ou disposição são dois 
aspectos da espacialidade como localização, que abre lugar para o quaterno e 
simultaneamente o desvela como coisa construída. O conceito de quaternidade 
formada pela terra, céu, os seres mortais e os seres divinos, se assemelha ao 
conceito do espaço Ma, Susabi. Como visto anteriormente, a tríade céu, terra e 
homem também configura um espaço conformado pelo conceito Ma e é gerador 
de um “lugar”, onde ocorre um alinhamento de sinais.
	 Mohammad Jodat (1996), descreve que Ma é usualmente definido como 
um espaço experimental, que propicia um sentimento único a cada indivíduo. A 
palavra “espaço” sempre esteve em segunda prioridade, visto que o espaço por 
sí só não propicia essa imaginação, resultante somente da experiência humana 
de um lugar. Essa definição leva em consideração aspectos da fenomenologia do 
significado e da configuração de “lugar” de Norberg-Schulz.
	 Em “O Espaço da Arquitetura” Evaldo Coutinho define o espaço a partir 
também de um olhar fenomenológico:  



130

Este espaço é um reduto ‹atemporal›, alheio ao tempo exterior ao 

edifício; espaço que é controlado internamente pelos valores dis-

postos pela ‹lógica interna› do arquiteto no momento da concepção 

da obra. A matéria do ‹espaço› estabelece uma relação exclusiva 

com o ser humano, enquanto ‹ser arquitetônico›, de participação e 

comunicação. Assim, o espaço é experienciado de modo multissen-

sorial pelo habitante, e não somente pelo sentido da visão que põe 

o homem como ‹observador› - uma relação comum às demais artes 

de ‹representação› da realidade. [...] Assim, o indivíduo se integra 

ao espaço convertendo-se também em um agente responsável pela 

plenitude desse mesmo espaço e, logo, da obra arquitetônica, não se 

restringindo apenas a ser um contemplador e observador fisicamente 

inserido em um determinado vão. (COUTINHO, [1970] 1977, p. 17).

	 A colocação de Coutinho (1977) define o espaço como atemporal, tra-
zendo o elemento tempo somente quando o ator (homem) é iserido na obra, 
definição que se assemelha ao conceito Ma, definido por Berque anteriormente. 
A capacidade de se atingir um “lugar” em arquitetura depende intimamente da 
habilidade em conformar o espaço, pelos princípios de Norberg-Schulz. Tadao 
Ando em “Por novos horizontes na arquitetura”, define seus princípios na con-
formação dos espaços:

A criação arquitetônica funda-se na ação crítica. Nunca se resume 

a um método para a solução de problemas por meio do qual de-

terminadas condições são reduzidas a questões técnicas. A criação 

arquitetônica supõe a contemplação das origens e da essência dos 

requisitos funcionais de um projeto e a subsequente determinação 

dos seus problemas essenciais. Somente dessa maneira o arquiteto 

pode manifestar na arquitetura o caráter de suas origens. (ANDO, 

1991: p. 75-76)



131

	 Ando busca incessantemente a capacidade da arquitetura de introduzir 
novas paisagens, integradas ao meio externo. “Quando desenho uma residência 
– um continente para a habitação humana – procuro alcançar precisamente essa 
união entre forma geométrica abstrata e a atividade humana diária”. A busca 
em gerar um microcosmo no interior dos edifícios somado ao planejamento ar-
quitetônico embasado teoricamente, o configura como um dos arquitetos que 
mais se assemelham ao conceito do Ma e criação de “lugares”. Ainda escrito por 
Ando:

[...] sob o sol as paredes se tornam abstratas, são negadas e se 

aproximam do limite final do espaço. Sua realidade se perde e so-

mente o espaço que elas delimitam dá a impressão de realmente 

existir.

Espaços desse tipo passam despercebidos no utilitarismo da vida 

cotidiana e raramente se fazem notar. Apesar disso, são capazes de 

estimular a recordação de suas formas mais íntimas e de incenti-

var novas descobertas. É este o propósito do que denomino de ar-

quitetura moderna fechada. Uma arquitetura desse tipo é capaz de 

modificar-se com a região onde finca suas raízes e de crescer em 

várias modalidades individuais. Apesar de fechada, estou conven-

cido de que, como metodologia, ela é aberta para a universalidade. 

(ANDO, 1991: p. 75-76)

	 A espacialidade de Tadao Ando pode ser dita como reflexo de uma relação 
constante e mutável entre o homem e o espaço que ele experimenta. O protago-
nista da construção é o agente causador das diversas visadas e caminhos realiza-
dos. O Ma não teria significado, nem chegaria ao seu máximo, sem a exploração 
do meio construído pelo homem.
	 O sentido japonês do Ma não é algo criado por uma composição de el-



132

ementos, já vimos que esse conceito se aplica ao conceito de “espaço”, então o 
Ma poderia ser a coisa que toma lugar no imaginário do ser humano à medida que 
ele experimenta o vazio arquitetônico gerado por esses elementos.
	 Roberta Neves em “A ‹realidade› do espaço e o ‹ser arquitetônico› In-
trodução ao espaço da arquitetura de Evaldo Coutinho” discorre a respeito de 
Bruno Zevi e o conceito de espaço de Evaldo Coutinho.

[...] Zevi afirma uma postura na qual o ‹espaço interior› é o ‹protago-

nista› do fenômeno arquitetônico. Para ele, o espaço deve ser com-

preendido e vivido através do que chama de experiência direta em 

que qualquer das representações gráficas da arquitetura, por desen-

hos arquitetônicos técnicos, etc [...] são formas falhas e imperfeitas 

de realizar a tarefa de expressar a sua essência: a realidade espacial 

na que se concreta a arquitetura. 

Para Zevi, no entanto, diferentemente de Coutinho, o sentido teórico 

da realidade espacial que comenta, parte do pressuposto de que o 

espaço da arquitetura atua em infinitas dimensões, incluindo-se a 

elas a dimensão do ‹tempo›. Razão disso afirma ser que, ainda que 

na escultura e na pintura seja possível representar em até quatro 

dimensões (a exemplo da pintura Cubista), na arquitetura existe a 

diferença primordial de que o homem está inserido no espaço através 

do seu ‹corpo›, movendo-se numa duração de tempo, criando assim a 

quarta dimensão temporal ao apreender aquele espaço pelos suces-

sivos pontos de vista do percurso. (NEVES, 2014: p. 54)

	 Bruno Zevi, embasado em teorias como a de Hermann Minkowski (1908) 
e com a publicação da Teoria Geral da Relatividade de Einstein (1916), considera 
o tempo como a quarta dimensão da arquitetura, configurando o espaço-tempo 
como uma entidade única, como dito também por Norberg-Schulz:



133

A arquitetura ajudou ao homem a dar sentido à sua existência, fa-

zendo com que ele conquistasse um equilíbrio no espaço e tempo, 

ocupando-se, desta maneira não só das necessidades práticas e 

econômicas, mas também dos significados existenciais, traduzindo-

os em formas espaciais, que significam lugares, percursos ou zo-

nas, ou seja, a estrutura concreta do ambiente humano. (NORBERG-

SCHULZ, in MAGALHÃES, M. R. (1994) p. 97-120)

	 A inserção na teoria da arquitetura ocidental do “tempo” como elemento 
indissociável 	 do espaço se aproxima do conceito Ma na conformação de espaços 
em Isozaki e muitos outros arquitetos e teóricos orientais, como visto anterior-
mente, o que nos possibilita a aproximação de uma definição do espaço Ma, por 
analogias similares a cada uma das culturas.
	 Apesar de existir uma similaridade entre a teoria de Zevi e o conceito 
Ma, podemos afirmar que o conceito Ma inexiste no universo Ocidental, por fazer 
parte de uma cultura distinta e ser carregado de significados inerentes a essa 
cultura, entretanto é capaz de ser compreendido e assimilado por aqueles que 
não necessariamente fazem parte do âmbito oriental.



134

ESPAÇO 2. Uma análise do Ma na produção de Tadao Ando 
7.	 O conceito Ma em Tadao Ando

	 Tadao Ando, arquiteto nascido em Osaka em 13 de Setembro de 1941, têm 
o título de professor emérito da universidade de Tóquio, a formação de Tadao 
Ando se deu de maneira autodidata. Em sua autobiografia, o arquiteto conta que 
foi no bairro de Osaka onde aprendeu suas primeiras lições de arquitetura. Hab-
itava uma casa estreita e de certa maneira inóspita, em um bairro humilde e com-
ercial. Na frente existia uma serralharia, onde Tadao aprendia como o carpinteiro 
lidava com a madeira e acompanhava suas pequenas obras e na mesma rua podia 
brincar soprando balões de vidro com o vidraceiro e observar o trabalho do met-
alúrgico. (ANDO, 2010)
	 Em 1969, Ando funda a firma Tadao Ando Architects&Associates. Trabal-
hando na sua cidade natal até os dias de hoje, sob um regime de total dedicação 
e convicções. O próprio arquiteto denomina seu escritório de “grupo guerril-
heiro” (ANDO, 2010), enfatizando uma relação horizontal com seus funcionários 
e mantendo uma postura exigente e rígida. 
	 Sendo influenciado pela história e cultura de seu país, Ando consegue 
sentir a essência de cada lugar onde foi destinado a conceber uma obra. Sempre 
buscando ter uma equipe montada em cada país de destino, o arquiteto aprende 
a peculiaridade de cada projeto e procura alcançar a melhor solução diante de 
cada problemática específica.
	 Ganhou o prêmio anual RowHouse, Sumiyoshi, do Instituto de Arquitetu-
ra do Japão, em 1979, o prêmio Pritzker em 1995 entre outros prêmios pela 
França, Estados Unidos e Europa. Suas obras pelo mundo todo despertam a real 
essencialidade da arquitetura, fazendo com que seu escritório continue na ativa 
com obras cada vez mais desafiadoras.
	 Na arquitetura de Ando, a paisagem possui importância primordial no 
espaço, sua contemplação, emolduração e tratamento são evidentes em cada 

Fig. 61 - Tadao Ando



135

definição de projeto. O diálogo entre arquitetura, arte, natureza e memória são 
constantemente perseguidas, tendo conceitos genuinamente nipônicos, tais 
como o Miegakure, Oku e o Ma como instrumentos metodológicos de projeto, 
como explicado anteriormente.

Em minha opinião, existem três elementos necessários para a cri-

ação de arquitetura. Um deles seria o próprio material. Um material 

autêntico, possuidor de substancialidade, como o concreto aparente 

ou a madeira sem tinta. O segundo elemento seria a geometria pura, 

fundação ou estrutura que atribuísse presença ao projeto de ar-

quitetura. E o último elemento é a natureza, com isso eu não me 

refiro à natureza bruta, mas sim a natureza tratada pelo homem. 

Ambiente caótico que ganha ordem pela ação humana, ou uma or-

dem abstraída da natureza. Trata-se da luz, céu e água feitos como 

abstração. Quando esta forma da natureza adentra uma edificação 

composta por materiais autênticos e geometria pura, a própria ar-

quitetura se rende a abstração pela natureza. Arquitetura adquire 

força e se torna esplendida somente quando seus materiais, sua ge-

ometria e a natureza estão integrados. (REVISTA EL CROQUIS N.44+58 

1983-2000 Tadao Ando: El Croquis: p. 10)

	 Parisa Abdolmaleki em “Ethical and Traditional Concerns in Contemporary 
Japanese Design” resume os conceitos já mencionados por Michiko Okano de 
Oku, Miegakure e Ma e afirma serem conceitos definidores da arquitetura tradi-
cional japonesa. 



136
Fig. 62 - Croqui Projeto Naoshima



137

1. Oku 
Profundidade, área interna, privado, íntimo, sagrado, profundo, recôndito
	
	 Oku é uma sensação de penetrar as camadas múltiplas, viagem ao Centro; 
isso implica algo abstrato, que se estende muito para trás, profundo, mas aces-
sível. É como se sempre houvesse alguma coisa na frente, que incentivasse as 
pessoas a seguir em frente, procurar algo mais ao fundo. Esta idéia é encontrada 
em pintura tradicional japonesa, que representa o caminho, motivo da viagem 
para encontrar a verdade na natureza profunda. Durante esta viagem, você pode 
ver, sentir e experimentar diferentes tipos de paisagem / textura da natureza. A 
vaga imagem de algo na frente ao longe nos faz continuar nos movendo nesta 
direção.

2. Miegakure 
(mi) - olhar (kakure) - oculto

	 As ideias principais de Miegakure são: vistas graduais, enquadramento, 
ritmo, a presença de tempo e movimento.  Miegakure busca vislumbrar algo que 
está oculto. Este conceito é utilizado principalmente no jardim japonês tradi-
cional, onde apenas o expectador pode ver uma parte diferente do jardim em 
cada ponto de vista único, sem ter totalidade do jardim em nenhuma perspec-
tiva.

3. Ma 
Meio, intervalo, pausa, espaço relacional, espaço negativo, vazio, ausência de 
forma. 

	 Ma é o espaço entre os objetos, o silêncio entre os sons, o silêncio entre 
as ações. Este conceito de Ma fornece a oportunidade de experimentar algo e 



138

obter um sentimento relacional com o espaço experenciado. O expectador pode sentir Ma se estiver relacionado ao 
objeto circundante, a posição ou a sequência.
	 A escolha do arquiteto Tadao Ando como autor das obras elegidas para os estudos de caso se deu, entre 
outros fatores: pela origem nipônica do arquiteto; sua atuação inciada antes da década de 70 e presente até os dias 
de hoje entre um dos mais renomados arquitetos a nível mundial; sua produção arquitetônica ser acompanhada por 
uma produção literária que auxilia na compreensão de suas obras em eventos-edifícios (como diria Isozaki) e ao 
fato de que o arquiteto, declaradamente se diz apropriar-se dentre outros conceitos orientais, do conceito Ma como 
metodologia de projeto. 
	 Para a realização do presente estudo, foram eleitas obras de arquitetura de Tadao Ando de distintas épocas, 
diferentes usos, duas inseridas em um ambiente urbano e duas em ilhas com maior caráter natural, variando tanto 
em suas dimensões construtivas quanto no orçamento total que viabilizou cada obra. 
	 Os objetos de pesquisa foram eleitos a partir da presença, muitas vezes confirmada por Ando, de conceitos 
como o Ma, Oku e Miegakure, além de estarem todas situadas no Japão, imbuídas na cultura e sociedade nipônicas. 
Diante de duas obras de caráter religioso, entretanto de distintas crenças, na qual uma delas dispõe de uma função 
educativa, um hotel e um museu, podemos perceber que a função da edificação em nada influencia a presença ou 
ausência do espaço Ma.
	 Bem como a época de construção, como vimos anteriormente a presença do Ma em arquiteturas tradicional-
mente japonesas como o Templo Ise, a Vila Katsura e o Portão de Todai-ji e a partir das subsequentes análises, em 
obras do século XX e XXI.
	 As análises estarão ordenadas em: Igreja da Luz, de 1987 e Escola Dominical, finalizado em 1997, ambos 
cristãos protestantes, em Ibaraki, na cidade de Osaka; o Templo da água Budista, construído em 1991 em uma colina 
na Ilha Awaji; a Casa Benesse, com ênfase ao “Salão Oval”, de 1995, na Ilha de Naoshima, em Kagawa e o Museu de 
Arte de Hyogo, construído em 2001 em Kobe, Hyogo.
 



139

7.1.	 Igreja da Luz e Escola Dominical

	 Numa das esquinas do subúrbio residencial tranquilo de Ibaraki, na cidade 
de Osaka, a Igreja da Luz, projeto requisitado pela igreja de Kasugaoka, membro 
da comunidade Cristã do Japão, é um dos primeiros projetos de Tadao Ando ini-
ciado em 1987. O terreno urbano com 838m² abriga três volumes de edifícios, 
uma capela principal, uma escola dominical, construída em 1997 e uma casa 
ministral.
	 Construídos em épocas distintas, a capela principal, com 113m² recebeu 
a orientação norte/sul de acordo com a variação da luz solar e o posicionamento 
da igreja existente no local, que foi substituída pelo novo edifício da escola 
dominical depois da capela principal abrigar suas funções. Fig. 63 - Mapa Google Maps da 

Igreja de Luz



140

	 Com aproximados dez anos de diferença entre as duas construções, o ar-
quiteto resolveu a problemática do planejamento sem descaracterizar a unidade 
do projeto, trazendo volumes prismáticos simples, paisagismo e agenciamento 
indutivo além de, utilizar materiais de baixo custo no Japão, como concreto ar-
mado para os volumes e madeira para o piso, mobiliário e detalhes. 
	 A entrada principal do terreno é lateral, obrigando o observador a percor-
rer toda a lateral da capela principal, se ele vier das avenidas de maior fluxo. No 
interior do terreno, o acesso a todos os edifícios é indireto, gerando ambientes 
tipo foyer para agrupamento de pessoas entre uma cerimônia e outra e redução 
de incomodo durante os rituais.
O volume da capela principal mede aproximados 6 x 6 x 18m e é composto por um 
prisma retangular e um septo posicionado a 15 graus, que não toca efetivamente 
as paredes nem o teto do volume principal, tal septo conforma a entrada indireta 
e dinamiza volumetricamente a caixa de concreto, configurando em um espaço 
sagrado de luz e sombra. 
	 Ao entrar no volume principal, a atenções voltam-se para a fenestração 
em forma de cruz, que configuram um dos maiores símbolos da igreja cristã, fa-
zendo com que o espaço se torne mutável e dinâmico ao decorrer do dia.
	 Configurando um espaço sombrio e intimista, a capela principal desperta 
para as principais características da arquitetura tradicional japonesa. Com uma 
estrutura moderna e minimalista, o volume de concreto é despojado de qualquer 
ornamento que não faça parte do processo construtivo.

Com absolutamente nenhum ornamento, (a igreja da luz) é um es-

paço nú reduzido ao limite. Somente uma incisão em formato de cruz 

na parede frontal projeta o símbolo da igreja nesse sombrio espaço... 

(ANDO, 2008: p. 128-140 T.N.)



141

	 Como uma inversão do volume de adoração, o espaço dominical é posto 
com a mesma geometria no terreno, configurando um espaço intersticial e angu-
lar entre as edificações. Tal espaço une as caixas de concreto com a conformação 
da escada/alpendre e do espaço de convivência gerado.

[...] Em um contraste agradável com a luz simbólica da cruz flutu-

ando no espaço sombrio da capela principal de adoração, o espaço 

da Escola Dominical é repleto de luz e as paredes de concreto são 

brilhantemente iluminadas. (ANDO, 2008: p. 128-140 T.N.)

	 A distinção entre a capela e a escola, apontado na citação pelo arquiteto, 
pode ser percebida até mesmo no mobiliário, quando na escola todos os bancos 
e mesa possuem acabamento em madeira natural para intensificar a clareza do 
espaço em contraste com o espaço de adoração, o qual recebeu verniz na cor 
preta.
	 Com um orçamento precário, um terreno urbano sem grandes atrativos na 
paisagem, um programa que configurava usos de distintas naturezas, o arquiteto 
demostrou sua habilidade em produzir uma arquitetura de qualidade, que rendeu 
o Prêmio Pritzker em 1995.

 



142

Fig. 64 - Vista Lateral Igreja da Luz. Acervo Pessoal. Foto tirada em Setembro de 2014.



143

7.2.	 Templo da Água

	

	 O templo Shingonshu Hompukuji, matriz da seita budista Ninnaji Shin-
gon, foi projetado por Tadao Ando em 1989 e concluído em 1991 em uma colina 
na Ilha Awaji, epicentro do devastador terremoto de 1995. O terreno elegido 
oferece uma paisagem dominada predominantemente por montanhas e uma am-
pla vista da baía de Osaka. 
	 Após uma íngreme subida, nos deparamos com um típico cemitério bud-
ista a direita e a esquerda o original templo de arquitetura budista tradicional, 
recorrente do período Nara. Mais adiante, um jardim seco coberto por cascalhos 
brancos se abre no caminho, com um septo perpendicular em concreto ao fundo, 
uma fenda na parede de concreto revela outro septo, agora curvo, que configura 

Fig. 65 - Mapa Google Maps do 
Templo da Água



144

a abertura de entrada.	
	 Após percorrer mais um caminho agora delimitado pelos dois septos em 
concreto, avistamos um espelho d’água em formato de elipse, coberto por Lótus 
(Nelumbo nucifera), uma planta aquática nativa da Ásia. No Budismo, acredita-se 
que ela simboliza a figura de Siddhartha Gautama, fundador dessa doutrina e o 
aparecimento do Buda Amida, que segundo a crença popular, traz uma mensagem 
do paraíso celestial.
	 O acesso principal do edifício se dá através de uma escadaria que corta o 
espelho d’água ao meio, formado sobre a superfície do edifício. Ao final da esca-
daria, em direção ao centro do culto, o usuário ainda necessita perpassar por um 
estreito caminho em madeira até, enfim, acessar o santuário.
	 O salão é composto de uma sala redonda, de 18 metros de diâmetro, 
gradeada com pilares de madeira e envolta por um quadrado de 17,4 metros de 
lado, ao centro se encontra a estátua de Buda em dourado. No outro lado da 
elipse, o programa dispõe de quartos, banheiros e serviço para o funcionamento 
do templo.
	 A transformação entre o concreto armado que deixa de existir ao descer 
as escadas para o templo em madeira é intensificada pela cor avermelhada que é 
dada as paredes do interior. 

A implantação do projeto em um arranjo que toma partido habil-

mente da topografia e realiza uma passagem indireta na rota de 

aproximação do edifício, que poderia ser entendido como um camin-

ho de transição entre o sagrado e o profano, pode, obviamente, ser 

visto como semelhante a tradicional arquitetura japonesa. Na oc-

asião do meu primeiro templo budista busquei responder ao tema 

da tradição e da espiritualidade da crença ao invés de formalismos 

volumétricos. (ANDO, 2012, p. 75-76)

	



145

	 Todo o percurso configura-se em uma promenade architecturale, desde 
a subida da montanha, perpassando por arbustos, arvores, escadas e caminhos 
delimitados, até o corredor que rodeia o templo pode ser interpretada como um 
processo de purificação do visitante, que deixa o mundo profano à medida que 
adentra o mundo espiritual.
	 A reinterpretação da arquitetura tradicional budista de Ando é evidênci-
ada na distinção entre a arquitetura ornamentada, em madeira, primordialmente 
de influência chinesa, para um edifício austero, em concreto armado, desprovido 
de adornos e minimalista, similar a arquitetura que antecedeu o período Nara, 
pura e essencialista.

 

Fig. 66 - Imagem 3D do Templo da Água



146

7.3.	 Casa Benesse “Salão Oval”

	 Em 1985, Tetsuhiko Fukutake, propôs ao arquiteto Tadao Ando o projeto 
da Ilha de Naoshima, o objetivo era transformar uma ilha pequena, sem grandes 
atrativos construtivos, em um projeto no qual a arquitetura estivesse em sintonia 
com a arte contemporânea, e ambas interligadas com a natureza.
	 O mar interior de Seto, ou Seto-Naikai é um braço do Oceano Pacífico, 
localizado entre as ilhas de Honshu, Shikoku e Kyushu, fazendo com que a ilha 
de Naoshima esteja em uma localização privilegiada tanto em acessibilidade ma-
rítima quanto em ricas paisagens.
	 A coordenação da ilha de Naoshima permite que artistas e arquitetos 
exibam seus trabalhos em distintos lugares da ilha de Seto, envoltos em uma 

Fig. 67 - Mapa Google Maps do 
Projeto Casa Benesse na Ilha de 
Naoshima



147

paisagem de ressonância cultural e histórica. Entre as construções de destaque 
da ilha estão o Museu Chikatsu Azuka, Museu Tadao Ando, os museus Chichu Art, 
Lee Ufan e Benesse House.

[...] o projeto de arte em Benesse transcendeu a parâmetro de museu 

de arte. O projeto se expandiu para a comunidade local e alcançou o 

milagre de desenvolvimento social através da arte contemporânea. 

(ANDO, 2009: p. 88-106 T.N.)

	 O projeto da ilha de Naoshima, denominado popularmente como a ilha de 
Tadao Ando, ocupou um espaço social e político, transformando a economia local 
da ilha e atraindo novos investimentos para Naoshima. 
	 O projeto da Casa Benesse, analisado como estudo de caso, dispõe em 
área total de 3.645m², dispostas entre um hotel, museu de exibição permanente, 
salas de exposição, um restaurante, um café, loja do museu e serviços. Todo o 
edifício, incluindo suas varandas e pátios dispõem de obras de artistas tais como 
Alberto Giacometti, Jasper Jones, Jackson Pollock, Richard Long, David Hockney, 
Yves Klein, Joseph Albers, Sol LeWitt, Christo, Bruce Nauman e Kan Yasuda. Três 
anos após a finalização do hotel e museu Benesse, Ando projetou o Salão Oval, 
com aproximados 600m² e finalizado em 1995.
	 Em uma demonstração de respeito ao ambiente natural, o acesso ao Salão 
Oval se dá por um funicular automatizado que é guiado pelos próprios hóspedes. 
O enquadramento da paisagem já pode ser percebido de dentro da cabine, que a 
cada segundo, obriga o observador a fazer novas descobertas, tanto no ambiente 
construído do museu abaixo, quanto da própria natureza presente em todo o seu 
entorno.
	 Com um diâmetro de 20 metros por 10 metros o Salão Oval Benesse 
contém um espelho d’água corrente, uma escadaria cascata, um bar/cafeteria 
e apenas seis privilegiadas suítes. Todos os quartos miram o mar de Seto pelas 



148

varandas, engawas, e pela porta principal, miram o céu do Japão refletido no 
espelho d’água em forma elíptica. 
	 As obras de arte estão dispostas por todo o complexo, desde as paredes 
dos quartos até o enquadramento da própria natureza pelo arquiteto. A ilha de 
Naoshima pode ser considerada aquilo que fundadores da Bauhaus denominavam 
de Gesamtkunstwerk, uma fusão de várias expressões artísticas em uma só obra 
de arte composta por elementos que configuram uma totalidade.
	 Em “Naoshima, a ilha de Tadao Ando”, Marina Acayaba descreve o trajeto 
pelo salão oval benesse da seguinte forma:

No percurso, como em cenas de uma peça de teatro, que se enca-

deiam contando uma história, Tadao Ando retoma a sucessão e o 

tempo presentes na Vila Imperial Katsura, em Kyoto. Sem um espaço 

central, os episódios apresentam-se gradativamente no tempo, sub-

linhando o essencial: o movimento no espaço, o percurso do olhar 

[...] 

Todo o complexo da ilha de Naoshima pode ser considerado um ex-

emplo de integração intercelular entre arte, arquitetura e natureza. 

O presente estudo elege o salão oval como objeto de estudo tanto 

pela magnitude do projeto em si quanto pelo percurso que leva até 

ele perpassar pelo Museu e Hotel Benesse em sua base.

Gesamtkunstwerk

Ou “Obra de arte total” é um con-
ceito estético oriundo do romant-
ismo alemão do século XIX. Ger-
almente associado ao compositor 
alemão Richard Wagner, o termo 
refere-se à conjugação de música, 
teatro, canto, dança e artes plás-
ticas, em uma única obra de arte. 
A Bauhaus abraçou a idéia de Ges-
amtkunstwerk como as bases para 
sua fundação.

Fonte: https://pt.wikipedia.org/
wiki/Gesamtkunstwerk



149

7.4.	 Museu de Arte de Hyogo

	 Com a contratação realizada por meio de concurso público, 
o Museu de Arte de Hyogo faz parte de um complexo de desenvolvi-
mento da área portuária de Hyogo, parcialmente destruída após o 
terremoto Hanshin-Awaji de 1995. O museu iniciou sua construção 
em 1999 com termino em 2001, em meio ao crescimento da área 
focado em manufatura do aço e produção de navios industriais.
	 O programa está disposto em salas de exposição tem-
porária, salas para exposições fixas, salas para workshops, salas 
de leitura, cafeteria, salas de conferência, escritório, depósitos, 
ateliês, auditório, foyer e galerias, além da contemplação natural 
do sitio, envolvo pelo mar de Kobe.

O espaço de exibição externo é designado para ser 

o maior e mais rico em variedade comparado com 

museus convencionais. A frente d’água é o espaço 

orientado para aproveitamento da comunidade lo-

cal... A praça conecta o espaço público na base da 

plataforma do museu, tanto visualmente quanto es-

pacialmente conformando um parque na beira da 

água com mais de 500 metros ao longo da fronteira. 

(ANDO, 2008: p. 324-336 T.N.)

	 O caminho traçado para se chegar ao museu, pela cidade de 
Kobe, conta com a frente d’água de Hyogo ao lado direito e uma 
passarela em madeira que leva o expectador até uma imponente 
escadaria em pedra. 

Fig. 68 - Croqui do Museu de Arte de Hyogo por Ando



150

	 Em um terreno de 19 mil m², dos quais 12,8 mil m² de lamina são utili-
zados para construção de aproximados 27,5 mil m² de museu, o arquiteto optou 
por uma linguagem sóbria, transmitindo a imagem de segurança, força e durabili-
dade, em contraste com as imagens do desastre anteriormente ocorrido no local.
	 A escala do pedestre no térreo logo é reduzida com os volumes das três 
galerias, que se projetam por meio de extensos beirais que acomodam uma es-
pécie de engawa (varanda), enquanto abrigam as generosas janelas que se abrem 
para a marinha.
	 O museu repousa sobre uma plataforma de granito polido branco sobre 
a qual as três caixas de vidro estão dispostas em paralelo. Duas fazem parte de 

Fig. 69 - Mapa Google Maps do 
Museu de Arte de Hyogo



151

uma mesma galeria, onde se encontram as exposições temporárias, enquanto que 
a outra caixa é interceptada por um espaço intervalar composto por uma galeria 
circundante, que permite visadas da paisagem costeira.
	 Ao centro desse espaço intervalar, uma escadaria em espiral domina a 
atenção dos expectadores. Além de prover luz natural em todos os andares até o 
estacionamento subterrâneo, a escadaria funciona como contraponto na configu-
ração estrutural imponente do museu.
	 No interior do edifício, a austeridade no uso de cores e materiais (con-
creto, pedra, aço e vidro) intensificam a percepção espacial de luz e forma, 
que Ando manipula com o fim de fornecer aos usuários inúmeras sensações, ao 
mesmo tempo que configura um cenário passivo para sediar arte moderna.
	 O projeto aponta para uma fase de reflorescimento urbano da área de 
Hyogo após os desastres deixados pelo terremoto de 1995, a medida que trans-
parece austeridade e força, unifica a comunidade propondo o espaço público ao 
nível do mar e reestabelece o contato do japonês com a água. 

 



152

8.	 Perspectivas do Ma na obra de Tadao Ando

	 As descrições morfológicas tornam-se necessárias para uma compreensão 
da obra como um todo, entretanto, uma experimentação da espacialidade do Ma, 
requer uma forma de descrição artística. Com o mesmo objetivo de Arata Isozaki, 
na exposição 1978 e Takahiko no filme sobre o jardim Ryoanji, o presente estudo 
busca atingir o Ma a partir de uma sequência de planos fotográficos registrados 
em cada obra elegida.
	 Evaldo Coutinho encontrava na matéria semiótica do cinema, a imagem 
em movimento, pura e simples, sem cor e sem som, a melhor forma de descrever 
a arquitetura; o presente estudo busca com esse levantamento fotográfico, em-
basado no efeito parallax, uma maneira de vivenciar e experienciar a obra desta-
cando seus possíveis espaços que contenham o Ma.
	 Siegfried Giedion (1888–1968), argumenta que a essência do espaço é 
sempre função de seu caráter multifacetado, do conjunto de relações possíveis 
que permite estabelecer, ao dizer que:

Uma descrição exaustiva de uma determinada área, a partir de um 

único ponto de vista, torna-se, desta forma, impossível; sua con-

figuração se modifica de acordo com o ponto a partir do qual é ob-

servado. A fim de apreender a verdadeira natureza do espaço, o ob-

servador deve se projetar através dele. (GIEDION, 2004: p. 746-749)

	 Para maior compreensão do fenômeno, o psicólogo James Gibson (1966) 
descreve a aplicação do termo cinestesia: “O termo cinestesia, que significa sen-
sibilidade ao movimento se aplica em comum à sensação muscular. Na realidade, 
existem receptores nos músculos, os tendões e as articulações que produzem 
impressões tanto de movimento como da posição de nossos membros. Assim há 
receptores no ouvido interno que produzem impressão de movimento na posição 



153

de nossa cabeça e de nosso corpo. Por outro lado, os receptores de tato, ex-
istentes por todas as partes da pele, podem produzir impressões de movimento; 
e em particular fazem percebermos o que temos nas mãos e nos pés quando ma-
nipulamos coisas e caminhamos.” (GIBSON, 1966: p. 36-43)
	 A percepção polissensorial nos orienta na locomoção espacial e temporal, 
auxiliando na interpretação desses deslocamentos. Os espaços gerados na con-
strução de um ambiente criam entre si relações que norteiam o indivíduo para a 
percepção de espaço, aí incluída a ideia de deslocamento, isto é, a passagem de 
um ambiente a outro, interno ou externo. Portanto, o espaço é percebido dentro 
do contexto daquilo que contém, das sensações múltiplas, da dinâmica do corpo 
material e mental. 

Para Zevi, a quarta dimensão, é o deslocamento sucessivo do ângulo 

visual na arquitetura e está associada à ideia de ‹movimento no 

tempo› dentro do espaço arquitetônico, considerando-se o ‹percurso› 

neste espaço como ferramenta de análise. O homem se demora num 

determinado espaço, numa duração de tempo, movendo-se e apreen-

dendo-o a partir dos sucessivos pontos de vista decorrentes de sua 

posição física no deslocamento. Assim, a experiência do espaço ar-

quitetônico requer o tempo da caminhada, numa experiência direta 

apreendida pela visão criando imagens e planos. (NEVES, 2014: p.55)

	 Com o objetivo de atingir essa percepção espacial adquirida ao visitar de 
fato a obra, apresentaremos uma série de sequências fotográficas dos eventos-
edifícios de Tadao Ando, acrescidas aos referentes textos explicativos, como sug-
eriu Isozaki no capítulo anterior, com o fim de atingir a problemática que cada 
edifício originalmente internaliza.  
 



154
Igreja da Luz e Escola Dominical



155
1m 2m 3m 4m 5m

Fig. 70 - Planta da Igreja da Luz adaptada



156



157



158



159



160



161

Vídeo Parallax da Igreja da Luz
https://www.youtube.com/watch?v=7zAcYZTGoNk 

Fig. 71 à 255 - Fotos sequenciadas da Igreja da Luz. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Setembro 2015.



162

8.1.	 Igreja da Luz e Escola Dominical

Visitado em Setembro de 2014

	 A partir do entorno tumultuado de Ibaraki, percebemos 
o volume da Igreja da Luz em meio a uma série de equipamen-
tos elétricos, comunicações visuais de trânsito, uma vegetação 
densa arbustiva do próprio sitio e árvores de grande e médio 
porte presentes nas ruelas de seu entorno.
	 Mesmo assim, a construção de destaca diante das de-
mais. A caixa de concreto do espaço de oração parece ser vista 
como uma arquitetura introspectiva, voltada para seu interior, 
distinta das circundantes.
Sem a existência de calçadas em seu lote, o arquiteto parece 
forçar ao observador o deslumbre de sua obra a partir de uma 
certa distância, tentando nos fazer perceber a obra em sua to-
talidade.
	 Pela rua principal, a percepção do rasgo em formato de 
cruz identifica o edifício de caráter religioso, e pela entrada 
principal, uma singela cruz em aço denota o mesmo efeito. A 
vegetação do acesso parece obstruir parte da vista da edifi-
cação vizinha, evidênciando a arquitetura de introspecção.
	 A construção encontrada em frente ao acesso principal 
é evidentemente construída em um período distinto do restante 
do complexo, tanto pelos materiais como pela conservação da 
construção. O volume abriga a residência paroquial, onde ocor-
rem reuniões e processos administrativos da igreja.

Fig. 256, 257 e 258 - Fotos dos ângulos que contemplam o conceito Ma na Igreja da Luz. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Setembro 2014.



163

Voltando-se para o lado esquerdo, o agenciamento e paisagismo configuram um 
pátio interno que separa os volumes de formas simples e puras. Avistamos o vol-
ume da capela principal, o volume da escola paroquial e o volume da residência 
é coberto em meio a vegetação. 
	 O espaço é organizado em uma espécie de foyer de entrada, à direita 
adentramos a Escola Dominical, que se inicia com uma biblioteca e recepção 
da Igreja. Nesse espaço a madeira clara quebra a sobriedade dos materiais, que 
antes se restringiam ao concreto e uma espécie de granilite cimentado do piso.
	 Nesse momento, é notável o apelo à claridade, ambiente e materiais vivos 
em busca de uma luz da sabedoria, a catequese como forma de doutrina cristã. A 
organização do mobiliário em uma configuração similar à cerimônia espiritual, a 
presença da bíblia e da cruz em madeira refletem o espaço de estudo e reflexões 
do espaço intervalar Ma, Utsushimi.
	 Em Utsushimi, o espaço é configurado de acordo com seus usuários, é 
aonde a vida é de fato vivida. Um rearranjo de layout pode ser alcançado medi-
ante necessidade do ensinamento ali almejado.
	 Uma janela ao lado da entrada da nave principal nos remete ao mundo 
real, o jardim criado na entrada é visto agora de um novo ângulo e a presença do 
símbolo da cruz, novamente aparece em um diferente contexto da obra.
	 Todo o ambiente é agraciado com um jogo de luz natural indireta gerado 
por volumes sóbrios em concreto, desde os septos que limitam o espaço até o 
teto que o abriga. A riqueza entre esses elementos configura um espaço modes-
to, com unidade e certa dose de variedade.
	 Ao sair e voltar ao foyer limitado pela parece curva e pilar redondo ao 
centro, a frieza dos materiais é novamente percebida e as atenções se voltam 
para um ambiente instigante a ser descoberto. Parte de uma escada e parte de 
um ambiente de convivência surgem para despertar o interesse do expectador.
	 À direita, o espaço configurado por quatro paredes em ângulos distin-
tos, apenas com dois rasgos no concreto que se abrem para o ambiente caótico 



164

do exterior, esse espaço pode ser apreendido como o espaço 
Ma, Suki. A relação entre interior e exterior é enriquecida com 
esse ambiente de convivência a céu aberto, todavia envolvo 
por paredes grossas e extensas.
	 Do mesmo lugar, porém de outra perspectiva, uma emol-
duração do céu de Ibaraki é conformada diante dos elementos 
construídos pelo arquiteto. Uma tensão é evidênciada entre as 
precisas arestas, trazendo ao expectador um gestalt de ilusão 
entre vazio e o meio construído. 
	 Nessa visada, o espaço Ma de conexão, Hashi, é eviden-
ciado. Podemos perceber o elo existente entre as paredes ger-
ando uma forma abstrata de conexão entre as edificações, uma 
força invisível, porém sensitivamente presente nesse espaço.
	 À esquerda, vislumbramos o projeto se transformar di-
ante da ação daqueles que o habitam. Um espaço projetado 
para ser percebido com certa tensão, um ângulo agudo entre 
dois septos é corrompido e utilizado como depósito de serviço. 
Aspecto comum na obra de arquitetura e construção, que ex-
cede muitas vezes a vontade do arquiteto.
	 Na sequência parallax, uma perspectiva próxima do con-
creto evidencia o desgaste do material em meio as intempéries. 
Espaço intervalar Ma, denominado pelo conceito Sabi, quando a 
evidência da passagem do tempo no material e na obra ganham 
espaço compondo o método projetual do autor. Sabi é inerente 
a qualquer construção, entretanto a utilização desse fenômeno 
propositalmente, configura o conceito Ma em arquitetura.

Fig. 259, 260, 261 - Fotos dos ângulos que contemplam o conceito Ma na Igreja da Luz. 
Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Setembro 2014.



165

	 Novamente em direção ao foyer, o grande plano de vidro que dá acesso ao 
volume principal é percebido em harmonia com o teto do foyer, que não o toca, 
apenas se aproxima a ponto de oferecer abrigo àqueles que o transpassam.
	 A escada, de 60 centímetros de largura, agora é objeto de descoberta. 
Determinando o ritmo a cada degrau e configurando as distintas visadas para o 
universo exterior, o espaço pode ser percebido como um espaço Ma, Michiyuki. 
O acesso até o topo da escada fornece ao indivíduo uma perspectiva do mundo 
profano do homem diante do caos de Ibaraki, enquanto que o observador se en-
contra inserido em um universo longe daquele, quase que espiritual, assistindo 
ao mundo dos homens por um entre-espaço.
	 Dirigindo-se a porta de vidro, entramos em outro foyer, que limita o 
acesso à nave principal, permitindo a redução do incômodo gerado aos fiéis pela 
entrada e saída da capela. As poucas e precisas fenestrações existentes no com-
plexo realçam o contraste do brilho da luz com o interior da escuridão, e nesse 
espaço triangular, à medida que vamos nos aproximando da perspectiva do rasgo 
em forma de cruz, outro espaço Ma é gerado, Utsuroi.
	 Quando percebemos que um universo está prestes a ser transformado em 
outro, um estágio que antes era predominantemente humano e real, agora se 
transforma em abstrato e sobrenatural. O Ma está nessa tensão gerada no expec-
tador segundos antes dessa descoberta.
	 Gradativamente a cruz de luz surge ao centro do mobiliário escuro, con-
tribuindo para o espaço de meditação e preparado para as cerimonias religiosas. 
Um feixe de luz de apenas 20 centímetros de fenestração alcança toda a atenção 
desse ambiente e através dele podemos ver ao longe o caos do entorno.
	 A presença da natureza, apenas do elemento da luz em meio a penumbra 
denota a estratégia de criação de um espaço sagrado para os orientais, que crêem 
na existência do divino em elementos naturais. Com outra fonte de luz natural, 
agora do lado esquerdo, uma janela de piso a teto faz com que os fiéis observem 
um jardim de cascalho, ainda dentro do terreno, embora a céu aberto.



166

	 O conceito de espaço Ma de Isozaki que mais caracteriza esse espaço da 
capela principal é o espaço intervalar Yami. Antigamente se acreditava que os 
kamis, divindades, permeavam no cosmos, mas eram originários do mundo das 
sombras, de um espaço essencialmente sombrio e reflexivo. Lao Tsé refletiu em 
seus ensinamentos:

Mistério e suas manifestações surgem da mesma fonte. Esta fonte é 

chamada escuridão. Escuridão dentro de escuridão. A luz é a porta de 

entrada para todo o entendimento.  (BLOFELD, 1979: p. 36)

 

Fig. 262 - Fotos do conceito Ma de 
Yami na Igreja da Luz.  (Próxima 
página) Acervo Pessoal. Fotos ti-
radas em Setembro 2014.



167



168
Templo da Água



169

Fig. 263 - Planta do Templo da Água adaptada



170



171



172



173

Vídeo Parallax do Templo da Água
https://www.youtube.com/watch?v=C_Y4v2r69Cs

Fig. 264 à 400 - Fotos sequenciadas do Templo da Água. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Dezembro 2014.



174

8.2.	 Templo da água

Visitado em Dezembro de 2014

	 Após uma subida íngreme até o topo da ilha de Awaji a imagem de um 
muro alto em pedra e um clássico templo de arquitetura da seita budista Ninnaji 
Shingon germinam em meio às plantações de arroz e florestas de bambu. 
	 Inscrições budistas e oferta de água revelam o espaço sagrado que es-
tamos prestes a adentrar, ao subir as escadas, uma placa indicativa: “Edifício 
Principal do Templo - Templo da Água” à direita. Ao virar à direita, outra placa 
indicativa, o que nos faz perceber o agenciamento labiríntico até o templo.
	 Ao lado direito, cascalho branco e lápides indicam um cemitério budista, 
em meio a natureza e a céu aberto, o que nos faz perceber que começamos a nos 
desvencilhar do universo real e seguimos em direção ao mundo espiritual.
	 A frente avistamos um percurso longo com vários patamares e escadas, 
aonde não é possível perceber o seu fim, e a esquerda um percurso estreito em 
meio a vegetação arbustiva e árvores de grande porte. Optamos por seguir por 
este caminho e nos deparamos com o primeiro espaço Ma, Hashi.
	 Um percurso de conexão entre dois mundos, a própria transformação do 
piso em terra batida para o cascalho branco reluzente reflete a mudança de um 
estágio, uma passagem para outro universo. Ao fundo desse caminho, avistamos 
parcialmente um portal gerado por um recorte em um extenso muro em concreto.
	 Ao passar do tempo e avanço do expectador, esse septo vai trazendo 
maior curiosidade para o que ele deve abrigar. Na passagem por esse portal, um 
novo septo, agora com formato circular parece esconder a real construção, en-
quanto que um mar de cascalho branco surge nesse entre espaço de concreto, o 
que pode ser compreendido como o espaço Ma, Suki.
	 Esse espaço se assemelha a uma varanda, engawa, por termos a sensação 
de estar dentro, após transpassar o portal, ao mesmo tempo que do lado de fora, 
pelo recinto estar a céu aberto e delimitado pelos três septos em concreto e ao 



175

fundo um jardim natural.
	 Mais à frente, após o septo circular, visualizamos parte 
da estrutura em concreto de formato oval surgir em meio a mata 
existente e ao fundo, o cenário de construções da ilha de Awaji, 
reforçando a existência do homem, agora distante do expecta-
dor.
	 Nesse espaço, o espelho d´água repleto de lótus, símbolo 
do budismo, reflete o entorno com a perfeição real de um es-
pelho reflexivo, nos levando a crer que esse entre espaço pode 
ser considerado um Himorogi.
	 Sem a presença dos quatro pilares como na cerimônia 
originária do himorogi, o espaço se torna perfeitamente delimi-
tado pelo concreto em forma ovalar, o espelho como símbolo do 
kami, divindade e a presença da areia branca, tal como a rissa, 
condescendem esse espaço Ma.
	 Ao caminhar por uma das bordas do espelho d’água logo 
percebemos a presença do homem ao fundo do lado direito, nas 
construções que avistamos anteriormente, enquanto que do lado 
esquerdo, a natureza transborda criando um cenário ainda mais 
campestre que o anterior. O arquiteto restringiu o acesso a esse 
percurso, limitando visitantes e fiéis a apenas avistar essa pais-
agem mediante o corrimão metálico.
	 Ao nos debruçarmos para o lado direito, podemos evi-
denciar a tríade do homem, céu e terra existente em tantos con-
tos japoneses, e perceber em meio a uma abertura na mata que 
cerca a construção, uma parte do mundo urbano da ilha diante 
de um mar de lótus, nesse momento sem flores por conta do frio 

Fig. 401, 402 e 403 - Fotos dos ângulos que contemplam o conceito Ma no Templo da 
Água. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Dezembro 2014.



176

da estação.
	 Voltando os olhares para a borda do espelho d’água 
evidenciamos o espaço intervalar Sabi. O conceito da efemeri-
dade dos materiais, da aceitação e incorporação no partido ar-
quitetônico de transitoriedade da construção é comprovado na 
borda do fino e conspurcado concreto.
	 Ao descer a escada que corta o espelho d’água, temos 
a sensação de abandonar um mundo profano, real, do homem e 
purificarmos a alma para poder adentrar um espaço sagrado. A 
luz e a natureza agora são deixadas de lado para a escuridão e 
após a passagem pelo lado esquerdo, a luz vermelha encandeia 
e envolve o nosso olhar.
	 Como símbolo do desejo, da criatividade e atividade no 
budismo, a cor vermelha está presente em todo esse espaço, 
uma parede circular do lado esquerdo nos faz percorrer esse 
campo avermelhado em busca do templo.
	 No espaço intervalar entre os eixos perpendiculares e o 
volume circular, um painel vasado revela um espaço aberto e 
nos recorda da existência do maior dos kamis da antiguidade, 
o sol, em contraste com o entre espaço que nos encontramos, 
Yami.
	 Yami, para os japoneses, também significa um lugar de 
difícil acesso, montanha em japonês é escrita Yama e é o lugar 
onde residiam os espíritos, também é denominado Oku, oculto 
e secreto. No caso arquitetônico, consideramos Yami aquilo que 
construímos um espaço labiríntico antes de alcançar, numa ideia 
de valorização do espaço mediante a penumbra ou escuridão.

Fig. 404, 405 e 406 - Fotos dos ângulos que contemplam o conceito Ma no Templo da 
Água. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Dezembro 2014.



177

	 A sequência do caminho evidência esse espaço labiríntico até chegarmos 
ao Templo, propriamente. Com um altar repleto de figuras budistas montado ao 
centro do templo, o espaço parece configurado de forma a controlar a transmis-
são de luz e linhas de visão, definindo um espaço de compreensão ambígua, 
Utsuroi.
	 À direita, a imagem do Buda Amida, na seita budista o Amida é um dos 
Cinco Budas da Meditação, buda principal da família de Lótus, direcionado para o 
Oeste, na cor vermelha, a qual acredita-se purificar o carma do desejo. É conhe-
cido como o buda da consciência na passagem da morte, sendo objetivo dos que 
o cultuam alcançar a iluminação ou renascer na Terra Pura de Amitaba, onde se 
alcançaria a iluminação.
	 Saindo do templo e voltando à escadaria, o arquiteto dita o caminho de 
retorno ao mundo dos homens, espaço Ma nomeado Michiyuki, aonde o processo 
de deslocamento considera o espaço como um fluxo de tempo em direção a outro 
universo.

Fig. 407 - Foto do ângulo que con-
templa o conceito Ma no Templo 
da Água. Acervo Pessoal. Fotos ti-
radas em Dezembro 2014.



178

	 No retorno ao espelho d’água, a perspectiva desde o centro da escadaria, 
sobre o céu da ilha de Awaji, vislumbrando a paisagem do entorno e as con-
struções dos homens ao fundo, o espaço intervalar que justificaria essa tríade é 
o Susabi. Ma é o vazio onde vários fenômenos aparecem, passam, e desaparecem, 
aonde ocorre um alinhamento de sinais.
	 A construção do Templo da Água pode ser considerada como uma releitura 
de vários símbolos do budismo descritas em meio a uma arquitetura pura, sem a 
contaminação chinesa na arquitetura tradicional budista. 
	 Nesse projeto, a experiência sensorial se inicia desde a subida da montan-
ha até o subsolo do templo, numa espécie de espaço labiríntico. A sensação de 
estar em um espaço que transcende a vida profana, do homem, onde a harmonia 
entre a natureza, arquitetura e o espiritual induzem a meditação e ao ascetismo 
material.

 

Fig. 408 - Fotos do conceito Ma de 
Susabi no Templo da Água  (Próx-
ima página) Acervo Pessoal. Fotos 
tiradas em Dezembro 2014.



179



180
Casa Benesse “Salão Oval“



181

10m 20m

Fig. 409 - Planta da casa Benesse Editada



182



183



184



185



186



187



188



189

Vídeo Parallax da Casa Benesse
https://www.youtube.com/watch?v=lEN0VF3p8r4

Fig. 410 à 688 - Fotos sequenciadas da Casa Benesse. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em 
Novembro 2014.



190

8.3.	 Casa Benesse “Salão Oval”

Visitado em Novembro de 2014

	 A sequência parallax do projeto Benesse inicia com uma perspectiva do 
mar de Seto visto desde a Ilha de Naoshima. Regidos pelo sol matinal, a primeira 
percepção que temos é do potencial de visadas de deslumbramento por conta do 
entorno natural elegido para a obra. 
	 Um septo em pedra rege o primeiro percurso ditado pelo arquiteto. Uma 
nova perspectiva surge a cada avanço do expectador, que é naturalmente guiado 
a um ritmo lento de passagem pela simples composição da paisagem. O mar 
composto pelas ilhas ao fundo vai se desdobrando a frente e posteriormente à 
direita quando temos a primeira impressão da entrada protegida do Hotel/Museu 
Benesse.
	 É percebido que esse caminho atende as necessidades de portadores de 
deficiência e se adequa plenamente a diferença de nível decorrente da topogra-
fia, entretanto, a capacidade do arquiteto em transformar esse acesso em um 
espaço Ma, Michiyuki, semelhante as pedras que guiam até uma casa de chá, 
composta por distintas visadas naturais para contemplação do observador, é o 
que de fato surpreende.
	 Ao passar pelo hall de entrada do hotel, percebemos a escadaria e uma 
parede em concreto curva do lado esquerdo que desencadeia certa curiosidade 
para qual espaço ela deve abrigar.  Ao chegar no topo da escada, uma janela nos 
fornece mais informações sobre o espaço cilíndrico do Museu, onde podemos 
parcialmente avistar a escultura de Bruce Nauman Live and Die, um quadro néon 
com palavras que evocam vida e morte.
	 Mais adiante perpassamos a cafeteria e loja de presentes do museu do 
lado direito e um teto jardim chama a atenção. Tomando a natureza como partido 
Tadao Ando permite que tenhamos outra perspectiva do mar de Seto, onde vimos 
a paisagem agora enquadrada pelo objeto construído do Museu do pavimento 



191

inferior. 
	 Caminhando ao longo do teto jardim, ao fim uma pro-
teção bundoril em concreto que nos permite analisar a obra 
de Kan Yasuda, The Secret of the Sky, duas pedras de mármore 
convidativas para observação emoldurada sob o céu da ilha de 
Naoshima.
	 Ao voltar as atenções para a edificação, desse ponto 
de vista conseguimos perceber os volumes puros do arquite-
to, o cone, o cilindro e prismas retangulares que conformam 
os espaços do museu, cafeteria e hotel Benesse. Também con-
seguimos avistar uma das esculturas do inglês Richard Long no 
pavimento inferior. A arte contemporânea é percebida por quase 
todos os espaços do complexo, nos beneficiando com distintas 
perspectivas de apreciação das obras. 
	 Dirigindo-se para o interior da edificação, vamos até o 
acesso ao Salão Oval, objeto de estudo da presente pesquisa.  
Existem dois caminhos que levam até o topo da montanha, do 
lado direito temos outro espaço Ma, Michiyuki, uma escadaria 
em madeira que pelo compasso dos degraus nos convida a ad-
mirar a paisagem, ou um outro espaço Ma, Hashi, pelo funicular.
	 Optamos pelo funicular, onde o espaço Ma, Hashi, é 
claramente percebido desde a planta do complexo, onde vemos 
uma linha de conexão entre as duas construções e no percurso 
repleto de enquadramentos do espaço construído pelo homem e 
envolto pela natureza. 
	 Ao final da passagem pelo funicular, no topo do anexo 
do Salão Oval o arquiteto cria visadas para as mais distintas 

Fig. 689, 690, 691 - Fotos dos ângulos que contemplam o conceito Ma na 
Casa Benesse. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro 2014.



192

paisagens, do lado esquerdo vemos ao fundo uma cidade industrial do mar de Seto, enquanto que do lado direito nos 
deparamos com um corredor que poderia ter sido um simples conector de espaços, entretanto se transforma em uma 
experiência sensorial de um vazio arquitetônico singular. 
	 Ao lado direito um espelho d’água com borda infinita, seguido pela mata que, nessa época do ano já começa 
a mudar sua cor para o inverno e ao fundo uma das vistas das ilhas imersas no mar. Do lado esquerdo do corredor, 
uma cascata seguida por uma escadaria banhada em água que nos evoca a um ambiente natural digno de espiritu-
alidade. 
	 A frente, um espaço Ma dito como Utsuroi, gradativamente percebemos ao caminhar a transformação de um 
mundo a outro, o surgimento parcial do céu de Naoshima enquadrado pelo vazio oval do salão denota um espaço 
onde o Kami pode surgir, e dessa maneira passamos do mundo do homem, para o universo espiritual. Como dito por 
Isozaki: “MA é o silêncio expectante do momento deste tipo de mudança.”
	 Ao adentrar o Salão Oval, avistamos as portas dos quartos que circundam esse espaço e ao entrar em uma das 
suítes, logo descobrimos a paisagem novamente enquadrada da varanda do quarto, engawa.
	 Em caráter de reconhecimento do espaço, agora diante da penumbra existente pelo contraste da iluminação 
natural da varanda que envolve toda a habitação, destacamos outro espaço Ma, Utsushimi. Nesse espaço a intimi-
dade do hospede está em cena, um espaço onde a vida daquele que o habita se encontra a mostra, estando o layout 
do espaço de acordo com as preferências do cliente. 
	 Na exposição de 1978, Isozaki representou o espaço Ma Utsushimi com diferentes tipos de habitações, de 
distintas classes e preferências arquitetônicas, é nesse espaço onde vemos a influência do hospede e expectador da 
obra no vazio arquitetônico.
	 Por meio de uma janela automática de piso ao teto, praticamente sem a interferência de esquadrias na emol-
duração da paisagem, o arquiteto proporciona o acesso ao engawa particular da suíte.
	 A varanda é compartilhada por duas suítes e permite o vislumbre em 180 graus do mar Interior de Seto - 
Seto Naika e suas ilhas principais de Honshu, Shikoku e Kyushu. Com mobiliário austero e essencialista, o espaço é 
conformado pelo piso de uma espécie de granilite com o perfeito acabamento japonês, pilares em concreto armado, 
teto em concreto com praticamente nenhuma luminária a vista. 
	 A pureza espacial somada ao espaço de transição entre o exterior natural e a suíte intimista conformam o 
espaço intervalar Suki, o mesmo do espaço de convivência das Casas de Chá de arquitetura tradicional japonesa.
	 Ao passar pela habitação e voltar para o Salão Oval, alcançamos uma abertura distinta das portas das suítes, 



193

um enquadramento onde um muro em pedra parcialmente 
revestido com uma trepadeira impulsiona a curiosidade.
	 Nesse espaço, a natureza se encarrega de fazer crescer 
uma vegetação arbustiva que preenche o espaço intervalar en-
tre os eixos perpendiculares e o volume elíptico, no qual os 
edifícios entram em harmonia com a natureza.
	 Ao subir a escadaria, atingimos o teto jardim do Salão 
Oval, que é protegido por um singelo guardo-corpo metálico. 
Circulamos todo o percurso que envolve o vazio central, ao 
imaginar como a vegetação influenciaria na paisagem a medida 
que se transforma totalmente de acordo com a época do ano. 
	 Nesse lugar alcançamos os 360 graus da ilha de Na-
oshima, do topo mais alto da ilha no deparamos com o espaço 
Ma, Susabi. É nesse ponto onde a tríade céu, terra e homem 
são evocados em meio a uma abstração da natureza, vista no 
reflexo do céu no espelho d’água emergindo em meio a verda-
deira natureza.
	 Ao voltar para o aterro que conforma um jardim natu-
ral avistamos aquela cascata vista do corredor no início do 
percurso, o barulho da água guia o expectador que percorre o 
caminho ditado pelo arquiteto até atingir o nível mais próximo 
possível da água. 
	 Nesse espaço aberto, constatamos em maior escala a 
interferência das intempéries no concreto armado largamente 
utilizado, outro rico conceito arquitetônico, o qual Isozaki 
considera como espaço Ma, Sabi.

Fig. 692, 693 e 694 - Fotos dos ângulos que contemplam o conceito Ma na 
Casa Benesse. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Novembro 2014.



194

Eu introduzi o termo Sabi - senso de extinção – como 

uma sessão da exposição Ma porque, indubitavelmente 

é no Ma que tal desparecimento ocorre. E creio que o 

último estado do Ma deve ser perpetuado com uma con-

tinua produção de vazio, como o lugar para receber os 

Deuses, yuniwa. (ISOZAKI, 2009: p. 160)

	 Ao voltar para o vazio principal, podemos considerar outro 
espaço intervalar Ma, o vazio da escuridão. Funcionando como bas-
tidores para o palco principal, o arquiteto toma partido da sombra 
e penumbra antecedendo a luz e ascensão do próximo ato. Vemos 
em muitos exemplos tais como na Capela de Brasília, de Niemayer, o 
mesmo procedimento arquitetônico utilizado por Ando.
	 Himorogi, o espaço onde o Kami vem à terra. Numa releitura 
do espaço tradicional himorogi, por meio de um espaço ovalar em sub-
stituição dos quatro pilares, um espelho d’água no lugar do Shinkyo 
refletindo os galhos de árvores que circundam todo o vazio e a tama, 
ou pedras vistas no interior desse espelho d’água retratam o antigo 
espaço de cerimônia para evocação do Kami.

No interior do pátio o céu azul é emoldurado pela forma elíptica, refletindo-se depois 

na superfície do espelho de água do pátio, tranquilamente marcando a passagem 

do tempo (...). Aqui a arquitetura intenta criar um outro mundo pela geometria e 

natureza abstrata, em contraste com o generoso universo natural na parte exterior a 

elipse. (JODIDIO, 2009: p. 11-43)

Fig. 695 e 696 - Fotos dos ângulos que contemplam o con-
ceito Ma na Casa Benesse. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em 
Novembro 2014.



195

Fig. 697 - Foto do coceito Ma de Michiyuki na Casa Benesse. Acervo Pessoal. Fotos 
tiradas em Novembro 2014.



196
Museu de Arte de Hyogo



197

10m 20m

Fig. 698 - Planta do Museu de Arte de Hyogo Editada



198



199



200



201



202



203

Vídeo Parallax do Museu de Arte de Hyogo
https://youtu.be/GS3nQWwh6jU

Fig. 699 à 875 - Fotos sequenciadas do Museu de Arte de Hyogo. Acervo Pessoal. Fotos 
tiradas em Janeiro de 2015.



204

8.4.	 Museu de Arte de Hyogo

Visitado em janeiro de 2015

	 O passeio parallax pelo Museu de Arte de Hyogo se inicia com uma vista 
da área portuária de Hyogo. À esquerda o arquiteto projetou um espaço público 
utilizado pela população, acessível em sua maior extensão e tomando partido do 
verde presente de seu entorno.
	 A intencional vontade de realizar um projeto para a cidade, depois do 
terremoto que abalou muitos edifícios e toda essa zona portuária, torna esse 
projeto um exemplo de integração com o meio natural e arquitetura de caráter 
social.
	 Por um septo em pedra, vemos parte da escadria majestosa que propor-
ciona uma vista dos três volumes criados pelo museu, com extensos beirais que 
avançam por cima da escadaria.
	 Ao subir dois pavimentos, nos encontramos na varanda (engawa) criada 
pelos beirais e, analisando o meio urbano em que se insere o museu, podemos 
perceber a influencia do tempo nas construções novas, com materiais modernos, 
realizadas após o terremoto de 1995, sob influência da arquitetura norte-ameri-
cana.
	 Por entre os rigorosos pilares em concreto, avistamos um espaço inter-
valar entre dois dos volumes expositivos. Através de uma outra escadaria, que 
leva ao terceiro pavimento, podemos identificar a efemeridade dos materiais 
puros empregados, um conceito Ma análogo ao Sabi.
	 Ao continuar o caminho nesse segundo pavimento, um espaço com pei-
toril em vidro chama a atenção por não parecer ter uma função claramente 
definida, como muitas obras de Tadao Ando, o espaço aqui criado torna-se exclu-
sivamente de contemplação da obra do museu e proporciona uma vista singular 
para o mar de Hyogo.
	 Desde esse espaço arquitetônico avistamos através de um ângulo privi-



205

legiado um contraponto circular em concreto no nível inferior, localizado entre 
dois volumes prismáticos do museu, conformando um espaço repleto de signifi-
cado, podendo ser classificado com o conceito Ma de Himorogi.
	 Apesar de não conter os mesmo elementos que o Himorogi na antigui-
dade necessitava para existir, desse ângulo, podemos entender que seria esse o 
espaço escolhido por um Kami para transcender. Com essa perspectiva, o con-
ceito Ma se torna inerente ao conceito do Himorogi, elevando o estado atual da 
obra de arquitetura para um conceito mais próximo do espiritual.
	 Continuando a jornada em direção ao interior do edifício, percebemos al-
inhamento de paisagens, uma arquitetura fria, com materiais puros, mas repleta 
de significado a cada descoberta.
	 Subindo a escadaria do terceiro pavimento, ainda no entre-espaço con-
formado pelos dois volumes expositivos, avistamos outro espaço criado, a priori, 
somente com a função de contemplação do vazio arquitetônico.
	 Ao descer de elevador, nos deparamos com outra varanda a qual podemos 
avistar uma sequência de visadas do contra-ponto circular, visto anteriormente. 
Por um percurso definido pelo arquiteto, sentimos a sensação de ter o caminho 
pré-determinado pelo projeto de arquitetura, tendo a escadaria circular con-
stantemente a vista, vamos seguindo em direção a ela.
	 Circulando o entorno da escadaria que leva ao pavimento da garagem, 
temos outro espaço intervalar composto pelo conceito Ma de Hashi. A depender 
da perspectiva conformada, um enquadramento tenciona uma forma que integra 
o espaço e o tempo da arquitetura tradicional japonesa.
	 Essa perspectiva parcial do vislumbre presente no interior da escadaria, 
sugere um contorno até a entrada que dá acesso ao pavimento da garagem, ao 
nos posionarmos em frente à construção, nos deparamos com mais espaços con-
formados por um simples volume puro de escada heicoidal.
	 Começamos a descer a escada registrando uma infinidade de visadas cria-
das por esse volume até chegar ao piso intermediário, originando o espaço con-



206

ceitual do Ma de Suki. Suki se conforma entre quatro pilares, 
nesse caso um só septo circular, é aonde a arquitetura possui 
um caráter mais intimista, voltado para sí, aspecto eviden-
ciado até mesmo na paginação esférica do piso do pavimento 
da garagem.
	 Ao chegar ao inicio da escadaria e vislumbrar o céu de 
Hyogo, passamos a identificar o conceito Ma de Susabi, em um 
emolduramento da paisagem, deixando transparecer a tríade 
do céu, homem e terra, presentes nesse espaço-tempo, como 
diria Isozaki.
	 E ao fim, em uma perspectiva resultante do inicio da 
escadaria, o conceito Ma de obscuridade, causado pelo vestí-
gio da luz que adentra o recinto Oku do volume, o Ma de Yami, 
conformado propositalmente, como disse Ando:

Em todos os meus trabalhos, luz é um fator 

controlador importante.  Eu crio espaços prin-

cipalmente através de paredes grossas de con-

creto. A razão primordial é criar um lugar para 

o individual, uma zona para si próprio dentro 

de uma sociedade. Quando fatores externos do 

ambiente de uma cidade requer que a parede 

não possua aberturas, o interior necessita ser 

especialmente cheio e satisfatório. (ANDO in 

NESBBIT, 2010: p. 493-498)

Fig. 876, 877 e 878 - Fotos dos ângulos que contemplam o conceito Ma 
do Museu de Arte de Hyogo. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Janeiro de 



207

	 O museu de Hyogo consegue trazer elementos que apontam o domínio 
de uma arquitetura tradicional e genuinamente japonesa ao criar ligações entre 
interior e exterior com as varandas (engawas), o uso dos materiais em sua mais 
pura forma como no wabi-sabi e numa simples composição de três caixas dispos-
tas em paralelo, uma variedade de espaços e enquadramentos constituintes no 
vazio arquitetônico.

 

Fig. 879 e 880  - Fotos dos ângulos que contemplam o conceito Ma do Mu-
seu de Arte de Hyogo. Acervo Pessoal. Fotos tiradas em Janeiro de 2015.



208

ESPAÇO 3 | Considerações finais

	 O objetivo principal do presente exercício de investigação sobre o con-
ceito Ma foi a busca pela compreensão desse tema e fomentar um diálogo entre 
culturas com o fim de tornar passível de compreensão uma temática exclusiva 
do universo oriental pelos ocidentais. Algumas conclusões sobre o Ma podem ser 
catalogadas diante do cenário apresentado anteriormente, entre elas:

1.	 O Ma é um modus operandi exclusivo japonês, presente em vários setores 
da cultura oriental, entre eles a arquitetura;
2.	 A existência do Ma na arquitetura depende da presença do ser humano na 
obra de arte, que interpreta seus fenômenos de acordo com sua cultura, meio am-
biente, formação educacional, estado emocional, entre outros fatores que formam 
seu entorno e seu interior.  
3.	 O espaço e tempo são indissociáveis na compreensão do japonês e, em 
consequência, na conformação do espaço arquitetônico imbuído do conceito Ma;
4.	 O conceito Ma é utilizado como metodologia de projeto por arquitetos 
orientais, tais como o autor dos estudos de caso desse estudo, Tadao Ando.

	 Para se atingir uma contextualização do cenário oriental foi necessária 
uma imersão na religião e na arquitetura tradicionais japonesas e várias de-
scrições tanto fenomenológicas, quanto morfológicas relacionando as distintas 
variações linguísticas do conceito Ma e sua inserção na matéria da arquitetura.
	 Arata Isozaki, arquiteto japonês, dedicou grande parte de sua produção 
literária à busca pela originalidade da arquitetura japonesa e realizou vários tra-
balhos envolvendo o conceito Ma em filmes, exposições, poemas tradicionais e 
livros didáticos. A fundamentação teórica oriental principal se deu através de 
uma investigação acerca dos eventos-edifícios ícones para Isozaki e sua dedi-
cação na transmissão do significado do Ma.



209

	 No capítulo denominado “Aproximações teóricas do Ma no Ocidente”, uma 
investigação que permeou distintas vertentes da arquitetura ocidental, tais como 
a fenomenologia, a semiótica, o regionalismo crítico, a linguística, entre outras, 
buscou o entendimento do conceito Ma através de similaridades com teorias da 
arquitetura ocidental.
	 A partir dessa aproximação, possíveis conclusões foram levantadas sob a 
ótica da fenomenologia de Cristian Norberg-Schulz. Autores como Buci-glucks-
man, Nitschke, Berque, Parisa e Ehsan e Heidegger tiveram suas contribuições 
relacionadas com os conceitos de espaço, lugar, caráter e tempo, como dem-
ostrado no esquema a seguir:

	 Inserido no contexto da construção, somente estando presente em obras 
de arquitetura, o conceito Ma, mesmo sendo inexistente na cultura ocidental, 
possui similaridades com a definição de “lugar” na fenomenologia de Norberg-
Schulz, envolvendo os conceitos indissociáveis de espaço e tempo. Sendo assim, 
assumindo que a tradução literal do conceito não é possível, teríamos ao menos 
seu posicionamento entre vertentes da teoria da arquitetura.



210

Os nove conceitos em Isozaki

	 Desde a década de 70, alguns autores se ocuparam em interpretar e de-
screver o conceito do Ma para os ocidentais, muitas vezes o relacionando com 
espaço intervalar, fenda, vazio arquitetônico e outros temas recorrentes na ar-
quitetura. Arata Isozaki recorreu a outros nove conceitos genuinamente japone-
ses para uma definição que inserisse o experimentador da obra dentro de um 
contexto nipônico. 
	 Ao definir o Ma como um Himorogi e expressar sua conexão com o San-
tuário de Ise, seu caráter oriental de recognição do espaço natural facilitaria 
a compreensão de que o conceito de “espaço existencial”, de Norberg-Schulz, 
coexista com o Ma. 
	 A definição do conceito Ma como “fenda“, também citado por Norberg-
Schulz ao dizer que ‘‘a fenda não deixa os adversários se afastarem; ela insere 
num contorno comum à contradição de medida e fronteira‘‘ aproxima a definição 
do Ma de Hashi evidenciando o caráter de ligação entre dois universos e atentan-
do para o lugar de passagem (espaços-meio) do oriental.
	 Conceitos espaciais como o Oku e Miegakure conformam o conceito de 
Yami evidenciando a necessidade de dosado estímulo à curiosidade e caráter la-
biríntico da arquitetura. Esse conceito de Yami também está conectado à forma 
de representação espacial do oriental embasada na bidimensionalidade, distinta 
do ocidente, que busca a perspectiva.
	 A ligação com a estética da arquitetura foi adquirida com conceitos como 
o Suki e Sabi, que possuem respectivamente caráter intimista, particular ao in-
divíduo e à efemeridade. Essa forma de apresentar o Ma visou seu aspecto real 
e tangível, tendo a inserção do tempo como elemento indissociável do espaço e 
seus materiais.
	 Utsushimi é um dos conceitos Ma que pode estar ligado à ontologia de 
Heidegger. Para se atingir o Ma de Utsushimi é necessário um retorno à essência 



211

das coisas, sendo um dos espaços mais particulares das definições de Isozaki. 
	 O Utsuroi consegue evidenciar a presença do tempo na obra de arquitetura 
com esse aspecto de passagem e sua interferência na existência dos fenômenos e 
configuração dos espaços. 
	 Com conceitos presentes no cotidiano do japonês, Susabi e Michiyuki, as 
espacialidades do conceito Ma dependem da ação do homem, como expectador, 
experienciador e definidor da arquitetura.

O conceito ma de tadao ando 

	 Isozaki forneceu as bases que auxiliaram na definição e posterior enquad-
ramento do conceito Ma em obras do arquiteto Tadao Ando, que em vários escri-
tos sobre sua produção arquitetônica apropria-se do conceito Ma para definição 
de seus espaços. 
	 Espaços como a Igreja da Luz e o Templo da Água podem ser percebidos 
como detentores da presença do Ma em vários espaços/tempo. Tadao Ando con-
segue criar uma estimulante promenade nesses edificios, o que claramente con-
duz o experienciador a uma instigante sensação plena de arquitetura vivenciada.  
	 Na igreja da Luz, no espaço principal, o Ma de Yami deixa o profano do 
lado de fora da igreja, do mesmo jeito que, no passeio pela escadaria que aden-
tra o espelho d’água do Templo da Água, o conceito Ma se encontra evidenciado 
numa espécie de purificação da alma.
	 No projeto do Museu de Hyogo, o Ma pode ser percebido com evidência 
na escadaria circular que leva ao estacionamento, entretando, em outros momen-
tos vislumbramos uma busca pela arquitetura da fenda, com entre-espaços que 
conectam os prismas principais.
	 Na Ilha de Naoshima o conceito Ma parece ter sido utilizado numa escala 
urbana. Ando projetou vários edificios nesse complexo criando uma estimulante 
passagem de um para o outro, sendo utilizado como estudo de caso a Casa Be-



212

nesse. Nesse projeto específico, desde a entrada induzida à perspectiva das ilhas  
próximas até o ápice do projeto no salão oval, o Ma pode ser presenciado.
	 Essa forma de planejamento arquitetônico embasado no conceito Ma é 
utilizada por muitos outros arquitetos orientais, tais como Sejima Kazuyo e Ni-
shizawa Ryue (escritório SANAA) e Taniguchi Yoshio, por exemplo, o que nos 
estimula a questionar como uma metodologia com base no espaço/tempo e cogi-
tar a aplicabilidade desse método tanto no meio acadêmico quanto no dia a dia 
dos escritórios de arquitetura. Contudo, esse questionamento configura futuras 
pesquisas a serem realizadas.

	

 



213

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ABDOLMALEKI, Parisa Yazdanpanah & DANESHFAR, Ehsan. Ethical and Traditional Concerns in Contemporary 
Japanese Design. MSc, Departamento de Arquitetura, Islâmica Azad University of Hamedan, Iran, 2011.

ACAYABA, Marina. Naoshima, a ilha de Tadao Ando. Artigo na revista Vitruvius, 2008. Acessado em Dez de 2014.

ANDO, Tadao, ISOZAKI, Arata & FUJIMORI, Terunobu. The Contemporary Tea House: Japan’s Top Architects 
Redefine a Tradition Hardcover, 2007.

ANDO, Tadao. Por novos horizontes na arquitetura. Nova Yorque MOMA, 1991.

__________. Tadao Ando 1: Houses & housing.  Tokyo : TOTO Shuppan, 2007.

__________. Tadao Ando 3: Inside Japan. Tokyo : TOTO Shuppan, 2008.

__________. Tadao Ando: Arquiteto. Título original: Kenchiku ka Ando Tadao. BEI. São Paulo, 2010.

__________. Tadao Ando: Masao Furuyama. São Paulo: Martins Fontes, 2005.

BERQUE, Augustin. Kûkan no nihon bunka. Tradução Makoto Miyahara. 4. Ed. Tokyo: Chikuma Shôbô, 2001. 335 p. 
(1. Ed. 1944). Tradução de >Vivrel’espaceau Japon (1981).

BLOFELD, J. Taoismo: o caminho para a imortalidade. Tradução de Gílson César Cardoso de Souza. São Paulo, 1979. 

BRACKETT, Len; LANDERS, Peggy. Building the Japanese house today. Harry n. Abrams, inc.Nova Iorque, 2005.

BROADBENT, Geoffrey. Um guia pessoal descomplicado da teoria dos signos da arquitetura, in NESBIT, Kate (org). 
Uma nova agenda para a arquitetura: antologia teórica, São Paulo: Cosac Naify, 2010.

CHAUÍ, Marilena. Convite à filosofia. São Paulo: Editora Ática, 1997.

__________. Heidegger (1889 1976): Vida e Obra.Os Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1979.

CHENETTE, Lee Jonathan. The concept of ma and the music of Takemitsu. Grinnell, IA, 1985.

COELHO NETO, J. Teixeira. A Construção do Sentido na Arquitetura. Perspectiva, 1979. 

COEN, Leonard. Wabi-sabi for artists, designers, poets & philosophers. California, 2008.

COLLEEN, Lanki. “MA: An Aesthetic of Space-Time” in the Asian Canadian Arts and Culture Journal Ricepaper, 2009. 

COUTINHO, Evaldo. O espaço da arquitetura. São Paulo. Perspectiva, 1977.



214

DAL CO, Francesco. Tadao Ando Complete Works. Phaidon Press Limited, Londres, 1996.

DAN, Li. The Adaptation of Concept of Oku in Contemporary Japanese Residential Building. Prezi por Nicholson 
Man Hou , 2013.

FLETCHER, Alan. “The Art of Looking Sideways”. Phaidon Press, 2001

FRAMPTON, Kenneth. Perspectivas para um regionalismo crítico, in NESBITT, Kate (org). Uma nova agenda para a 
arquitetura: antologia teórica, São Paulo: Cosac Naify, 2010.

FRASCARI, Marco. O detalhe narrativo, in NESBITT, Kate (org). Uma nova agenda para a arquitetura: antologia 
teórica, São Paulo: Cosac Naify, 2010.

FUTAGAWA, Yukio. Tadao Ando: Procedimento arquitetônico. Título original: Ando Tadao: Kenshiku Shuhô. Tokyo, 
A.D.A. Edita, 2005.

GIBSON, J. J. The senses considered as perceptual systems. Boston: Houghton Mifflin, 1966.

GIEDION, Siegfried. Espaço, tempo e arquitetura: o desenvolvimento de uma nova tradição. São Paulo: Martins 
Fontes, 2004. 

GROPIUS, Walter & TANGE, Kenzo. Katsura: Tradition and Creation in Japanes Architecture. Yale University Press, 
New Haven, Connecticut/Zokeie-Sha Publications, Tokyō 1960.

HEIDEGGER, Martin. Que é Isto - a Filosofia? Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: Abril Cultural, 1979.

__________. A Origem da Obra de Arte. Lisboa: Edições 70. NUNES, Benedito. 2002. Heidegger & Ser e Tempo. Rio 
de Janeiro: Jorge Zahar, 1990.

__________. Construir, habitar, pensar (1951), in NESBITT, Kate (org). Uma nova agenda para a arquitetura: 
antologia teórica, São Paulo: Cosac Naify, 2010.

__________. O Fim da Filosofia e a Tarefa do Pensamento. Conferências e escritos filosóficos. São Paulo: Abril 
Cultural, 1979.

HILLIER, Bill & HANSON, Julienne. The Social Logicof Space. Bartlett School of Architecture and Planning, UCL, 
Cambridge University Press, London, 2001; 

HOLANDA, Frederico de. Notas sobre a dimensão estética da arquitetura. Revista de Urbanismo e Arquitetura, Vol. 
3, No 1, 1990

HOLL, Steven. Parallax. Editora Princeton Architecture, Inglaterra, 2000.



215

HUSSEL, E. Investigações lógicas. Sexta Investigação: elementos de uma elucidação fenomenológica do 
conhecimento. In: Os pensadores. São Paulo, Abril Cultural, 1975. 

IIJIMA, Yoichi. Toward japanesenes: The Japan Architect. Tokyo, 1995.

INOUE, Mitsuo. O espaço da arquitetura japonesa. Título Original: Nihon kenchiku no kukan. Tokyo: Kagoshima 
Shuppankai, 2002.

ISHIMOTO, Yasuhiro, ISOZAKI, Arata & SATO, Osamu. Katsura Villa: The Ambiguity of Its Space, 1987.

ISOZAKI, Arata & OSHIMA, Ken. Arata Isozaki by Arata Isozaki e Ken Tadashi Oshima, Phaindon, 2009.

ISOZAKI, Arata. Japan – ness in architecture. Traduzido por Sabu Kohso, editado por David B. Stewart. London: MIT 
Press, 2006.

__________. Katsura Imperial Villa. Phaidon, Londres, 2011.

__________. MA: Space-time in Japan. Título original:  Nijunen ato no kikanten, (MA –Twenty Years On), Exhibition 
Catalogue, Toky. Tokyo Geijutsu Daigaku, 2000.

__________. Mitate no Shuho, Kajima Shuppankai, 1990.

ITOH, Teiji. Nihon design room. Kajima Shuppankai, 1996. 

ITOH, Teiji. Wabi sabi suki: The essence of Japanese beauty. Tokyo: Cosmo Public Relations, 1993.

JODAT M, Japan’s Old and Contemporary Architecture, Tehran: Aryan publishing co, 1996.

JODIDIO, Philip.Tadao Ando at Naoshima: Art Architecture Nature Hardcover, 2009. 

KEN’MOCHI, takehiko. Ma no nihon bunka (A cultura japonesa do Ma) Tokyo: Chôbunsha, 1992.

KOJIRO, Yuichiro. Ma: O desenho da arquitetura japonesa. Título original: Ma: nihonkenchiku no ishô. Tokyo: 
Kajima Shuppankai, 2001.

LE CORBUSIER. A viagem do Oriente. São Paulo: Cosac Naify, 2007.

LUCKEN, Michael. LES LIMITES DU MA. Retour à l’émergence d’un concept « japonais ». Presses Universitaires de 
France | Nouvelle revue d’esthétique. 2014/1 - n° 13

MAKI, Fumihiko. Investigations in collective forms, The Japan Architect, 1994.

__________. Miegakure suru toshi. Metrópole que se oculta. Tokyo: Kajima, 2002. 



216

__________. Space Design 93-01, SD No, 340. Kajima Publishing Co, Ltd, Tokyo. 2001.

MIGARYOU, Frederic. Shinkenchiku 2014:11 Extra Edition Japan Architects 1945-2010. Publicado por Japan 
Architect, 2014.

MOFFETT, Marian, FAZIO, Michael & WODEHOUSE, Lawrence. A world history of architecture. Laurence King 
Publishing, 2003 

MORTON, William Scott. Japan its history and culture. New York: McGraw-Hill, 1984. 

NESBITT, Kate. Uma nova agenda para a arquitetura. Ed. COSAC NAIFY, São Paulo, 2010.

NEVES, Roberta. A ‹realidade› do espaço e o ‹ser arquitetônico› Introdução ao espaço da arquitetura de evaldo 
Coutinho. Trabalho de finalização de master en teoría e historia de la arquitectura, Barcelona, 2014.

NITSCHKE, Gunter. MA – Place, Space, Void, in From Shinto to Ando – Studies in Architectural Anthropology in 
Japan, pp. 48-61, Academy Editions, London, 1993.

__________. MA: the Japanese sense of place in old and new architecture and planning. Architectural Design, 
Tokyo, 1966.

__________. MA: The Japanese sense of place. Revista arquitetura AD, 1996. 

NORBERG-SCHULZ, C. In: MAGALHÃES, M. R. (1994). Paisagem Urbana e Interface Urbano-Rural. Paisagem. Lisboa: 
DGOTDU, 1994.

NORBERG-SCHULZ, Christian. Genius Loci: Towards a Phenomenology of Architecture, 1991. 

NORONHA, J. V. MA: Espaço Intersticial na Moda. In: ENPModa, 2013.

OKANO, Michiko. Ma – Entre- espaço da comunicação do Japão. Um estudo acerca dos diálogos entre Ocidente e 
Oriente. São Paulo, 2007 

OLIVEIRA, L. Percepção e representação do espaço geográfico. In RIO V. del; OLIVEIRA, L. (org). Percepção 
ambiental: a experiência brasileira. São Paulo, Stúdio Nobel, 1996.

ONO, Dr Sokyo. Shinto – the kami way. Tokyo: Charles E. Tuttle Company, 1990.

PALLASMAA, Juhani. The Eyes of the Skin. Architecture and the Senses. John Wiley: New York, 2005.

REIS-ALVES, Luiz Augusto dos. O conceito de lugar. Rio de Janeiro: Universidade Federal do Rio de Janeiro, 
Faculdade de Arquitetura e Urbanismo, 2004.



217

REVISTA EL CROQUIS N.44+58 1983-2000 Tadao Ando: El Croquis, edição especial. Madrid, 2000.

RICARD, Matthieu & THUAN, Trinh. O infinito na palma da mão: ciência, budismo e salvação. Lisboa, Editorial 
Notícias, 2001.

ROCHA, Lurdes Bertol. Fenomenologia, semiótica e geografia da percepção: Alternativas para analisar o espaço 
geográfico. Revista da casa da Geografia de Sobral, Sobral, 2003.

SANTAELLA, Lúcia. O que é semiótica. São Paulo: Brasiliense, 1984. 

SANTOS, Ana Paula Baltazar dos. Multimídia Interativa e Regitro de arquitetura. A imagem da arquitetura além da 
representação. Dissertação de mestrado UFMG, 1998.

SAUSSURE, F. Curso de Lingüística Geral. Trad. De Antônio Chelini, José Paulo Paes e Izidoro Blikstein. São Paulo: 
Cultrix, 1995.

TANGE, Kenzo & KAWAZOE, Noboru. Ise: Prototype of Japanese Architecture, Cambridge, Massachusetts: M.I.T. 
Press, 1965.

TANIZAKI, Junichiro. Elogio da sombra. Coleção Arquitetura. São Paulo, 2008. 

TAUT, Bruno. Fundamentals of Japanese Architecture, Kokusai Bunka Shinkokai, Tokyo, 1936.

WATANABE, Yasutada. Shinto Art: Ise and Izumo Shrines. New York, Weatherhill, 1974.

YOTARO, Ito. Kiwari – Module of Traditional Japanese Architecture, 1961.

ZEVI, Bruno. Saber ver a arquitetura. São Paulo: Martins Fontes, 1996. 

FILMOGRAFIA

MA: SPACE/TIME IN THE GARDEN OF RYOAN-JI. Direção/Roteiro: Takahiko Iimura. Texto: Arata Isozaki. Musica: 
Takehisa Kosugi. Kyoto, 1989. 

DOLLS. Direção/Roteiro/Edição: Takeshi Kitano. Produção: Masayuki Mori e Takio Yoshida. Edição: Yoshinori Ota. 
Figurino: Yohji Yamada. Direção de Arte: Norihiro Isoda. California, 2002. 



218

EXPOSIÇÕES

Arata Isozaki 12×5=60. Organizada por WATARI-UM, The Watari Museum of Contemporary Art / Bruno Taut. 
Tóquio.  Visitada em Dez de 2014. 

Japan Architects 1945-2010. Organizada por 21st Century Museum of Contemporary Art, Kanazawa (Kanazawa 
Art Promotion and Development Foundation), Pompidou Centre, National Museum of Modern Art, Kanazawa.  
Visitada em Fev de 2015.


