UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO
CENTRO DE FILOSOFIA E CIENCIAS HUMANAS
DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA
PROGRAMA DE POS-GRADUACAO
MESTRADO EM FILOSOFIA

A MORAL CARTESIANA NO DISCURSO DO METODO

CICERO LACLERCIO RODRIGUES DA FONSECA

RECIFE - PE
2015



CICERO LACLERCIO RODRIGUES DA FONSECA

A MORAL CARTESIANA NO DISCURSO DO METODO

Dissertacdo de Mestrado apresentada como
requisito parcial para obtencdo do grau de Mestre
em Filosofia pela Universidade Federal de
Pernambuco, sob a orientacdo do Prof. Dr. Erico
Andrade Marques de Oliveira.

RECIFE
2015



Catalogagao na fonte
Bibliotecario Rodrigo Fernando Galvao de Siqueira, CRB-4 1689

F676m

Fonseca, Cicero Laclércio Rodrigues da

A moral cartesiana no discurso do método / Cicero Laclércio Rodrigues da
Fonseca. — 2015.

91f.:il.; 30 cm.

Orientador: Prof. Dr. Erico Andrade Marques de Oliveira.

Dissertacédo (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.
Programa de Pds-Graduagao em Filosofia, Recife, 2015.

Inclui referéncias.

1. Filosofia. 2. Analise do discurso. 3. Ciéncia - Metodologia. 4. Descartes,

René, 1596-1650. |. Oliveira, Erico Andrade Marques de (Orientador). II.
Titulo.

100 CDD (22.ed.) UFPE (BCFCH2016-22)




CICERO LACLERCIO RODRIGUES DA FONSECA

A MORAL CARTESIANA NO DISCURSO DO METODO

Dissertagdo de Mestrado em Filosofia
aprovada, pela Comissdo Examinadora
formada pelos professores a seguir
relacionados para obtenc¢éo do titulo de
Mestre em Filosofia, pela Universidade
Federal de Pernambuco.

Aprovada em: 25/08/2015

BANCA EXAMINADORA

ques de Oliveira (ORIENTADOR)
.. BE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Erico Andrade M
UNIVERSIDADE FED

Prof. Dr. Tarik de Athzvde Prata (1° EXAMINADOR)
UNIVERSIDADE FED L. DBE PERNAMBUCO

Prof. Dr. Danilo Var Curado Ribeiro de Menezes Costa (2°
EXAMINADO »
UNIVERSIDADE CATOLICA DE PERNAMBUCC

RECIFE/2015



A minha inesquecivel Dada, por
tanto amor e cuidado, que
Infelizmente nos deixou ha 15
anos, porém sempre esteve
presente!



AGRADECIMENTOS

Na eminéncia da minha limitacdo, como ser mortal e imperfeito, ndo posso deixar de, antes de
tudo, manifestar minha admiracdo a essa forca que rege o Universo, a qual ndo costumo me
deter a especular sobre o que seja sua definicdo, e nem dirigir-me a qualquer religido quando
pretendo meditar sobre Ela. Mas apenas costumo contemplar as maravilhas que ela fez. Tanto
no proprio Cosmos, como em cada vida em particular. Sou grato pelo que ja vivi,
experimentei e sofri!

Agradeco a minha familia: meus pais, Caetano e Gizeuda, e a meus irmaos, Laurécia e
Laeércio; pois € dela que tiro a forca quando, por algum momento, chego a acreditar que ndo
mais a tenho.

Agradeco também e imensamente & Thalita, meu amor, com quem tenho a honra de ter vivido
os ultimos e melhores anos da minha vida, pelo companheirismo, dedicacdo, paciéncia e
demonstracdo do afeto que me tem dado em todo esse tempo.

Agradeco ao meu orientador Erico Andrade, pela paciéncia que tem tido até a conclusio desse
trabalho e pelas valiosas instrucGes a sua execucao.

N&o poderia deixar de agradecer também ao Prof. Dr. Enéias Forlin por me ter recebido tdo
bem na Unicamp, na ocasido da realizacdo da missdo de estudos pelo PROCAD naquela
instituicdo durante o ano de 2014.

A meu padrinho Assim Lopes, que tem sido desde muito tempo um segundo pai, e que tem
me ensinado muito da vida. Com ele, aprendo o que ndo se manifesta em qualquer leitura, a
experiéncia.

Agradeco ainda a Dindinha (minha tia-avd) e a minha avé Antonia, por toda a ajuda oferecida
até aqui.

Aos meus amigos, Thiago Magno, Henrique, Diego, Rogério, Jaime e Thiago Aquino pelas
conversas de bares, pelos momentos de descontracdo e, sobretudo, pela amizade demonstrada
nesses quase 10 anos. Nossa amizade é madeira de lei que cupim néo roi!

A banca examinadora na ocasido da qualificacdo, as correcdes sugeridas pelos Profs. Tarik
Prata e Jesus Vazquez foram fundamentais para corrigir os maiores problemas do texto.
Agradeco também pelas valiosas dicas e sugestdes, da banca da defesa, composta pelos
professores: Danilo VVaz Curado e Tarik Prata.

Finalmente, agradeco a CAPES — Coordenacdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel
Superior — por financiar esta pesquisa, bem como meu estagio junto a Universidade Estadual
de Campinas.



- A leitura de todos os bons livros é como
uma conversa com as pessoas mais ilustres
dos séculos passados, que foram seus autores -

Descartes



RESUMO

O presente trabalho tem como escopo uma abordagem da moral cartesiana encontrada no
Discurso Sobre o Meétodo; pretendemos discutir o conceito de morale par provision
estabelecido por Descartes como o codigo moral que ele pretende seguir na condugdo de sua
vida e mostraremos que as declaracbes de Descartes na sexta parte do Discurso sdo o
resultado dessa moral. Para evitar a irresolucdo na vida pratica, esse cddigo deveria
possibilitar a Descartes tomar sempre a decisdo melhor possivel. Sua fundamentacédo, diz
Descartes, estd no fato de que ele tirou essas maximas do método exposto na segunda parte
desse mesmo texto. Inicialmente fazemos uma breve genealogia do método, comparando-o
com aquele exposto nas Regulae ad Directionem Ingenii. Mostrado que o método de
Descartes nao sofre alteracdes significativas entre as Regulae e o Discurso, 0 nosso texto
passa entdo a uma analise das quatro maximas morais a luz do método, buscando verificar a
possibilidade de afirmar, como quis Descartes, que esse codigo moral foi extraido do método.
O texto segue entdo sua andlise voltando-se agora para o conceito e significado da morale par
provision. Qual teria sido a intencdo de Descartes em acrescentar o par provision apos decidir
falar no texto sobre sua moral? A essa altura discute-se se esse termo teria o sentido de
provisério/temporario, opinido muito aceita entre os “cartesianos” dedicados a esse tema; ou
se teria 0 sentido de provedor/mantenedor, opinido da qual partilhamos e que oferecemos,
além de uma fundamentacdo sustentada em importantes comentadores, nossa interpretacao a
cerca do tema. Discorrer-se-a ainda, sobre o alcance dessa moral provedora na sustentacao das
acOes de Descartes como fildsofo e homem de ciéncia. Por fim, pretendemos mostrar que ha
outros momentos na obra em que encontramos um traco moral, todavia, ndo no mesmo
sentido que encontramos na terceira parte, haja visto que la Descartes fundamenta os preceitos
de sua moral, enquanto que (principalmente) na primeira e sexta parte do Discurso ele pde-na
em pratica a partir da producdo filoséfica e cientifica que € o Discurso e seus textos
subsequentes. Por isso sustentamos, enfim, que o Discurso tem uma moral mais bem
constituida e solida do que comumente se tem defendido.

Palavras-chave: Descartes. Discurso. Método. Moral.



RESUME

Le présent travail a pour finalité une abordage de la morale cartésienne rencontrée dans le
Discours de la Méthode; nous souhaitons discuter le concept de morale par provision établi
par Descartes comme le cdde moral qu’il prétend suivre a la conduite de sa vie et nous
montrerons que les déclarations de Descartes a la sixieme partie du Discours sont le résultat
de cette morale. Pour éviter I’irrésolution dans la vie pratique, ce code devrait permettre a
Descartes de prendre toujours la meilleure décision possible. Son fondement, dit Descartes,
est dans le fait qu’il a obténu ces maximes de la méthode décrite dans la deuxiéme partie du
méme texte. Initialement nous faisons une bréve généalogie de la méthode, la comparant avec
a celle exposée dans Regulae ad Directionem Ingenii. En montrant que la méthode de
Descartes ne subit pas des modifications importantes entre les Regulae et le Discours, notre
texte passe alors a une analyse des quatre maximes morales a la lumiere de la méthode, tout
en cherchant a vérifier la possibilité d’affirmer, comme voulu par Descartes, que ce cdde
moral a été extrait de la méthode. Le texte suit alors son analyse en se penchant maintenant
vers le concept et le sens de la morale par provision. Quelle aurait été I'intention de Descartes
a ajouter le par provision aprés avoir décider de parler dans le texte sur sa morale ? A ce
stade, nous discutons si ce terme aurait le sens du provisoire/temporaire, une opinion tres
acceptée parmi les “cartésiens” interessés a ce théme; ou s’il aurait le sens de
pourvoyeur/mainteneur, 1’opinion que nous partageons et que nous offrons, au-dela d’un
fondement soutenu par des commenteurs importants, notre interpretation concernant le sujet.
Il sera discuté davantage sur la portée de ce moral pourvoyeur a l'appui des actions de
Descartes comme un philosophe et homme de science. Enfin, nous avons l'intention de
montrer qu'il ya d'autres moments dans 1'ccuvre dans lesquels nous trouvons un trait moral,
cependant, pas dans le méme sens que I'on trouve dans la troisiéme partie, compte tenu du fait
que Descartes fonde ses préceptes de morale, tandis que (surtout) dans la premiére et sixiéme
partie du Discours qu'il en met en pratique a partir de la production philosophique et
scientifique, qui est le Discours et ses textes subséquents. Aissim, nous soutenons finalment
que, le Discours a une morale plus constituée et solide contrairement de la fagon dont il s’est
couramment défendu.

Les Mots-Clés: Descartes. Discourse. Méthode. Morale.



ABSTRACT

This work is scoped to approach the Cartesian moral found in the Discourse on Method; we
intend to discuss the concept of morale par provision established by Descartes as the moral
code he intends to follow in conducting of his life and show that Descartes’ statements in the
sixth part of the Discourse resulted from this moral. To avoid irresolution in practical life, this
code should enable Descartes always make the best possible decision. Its fundamentation,
says Descartes, is the fact that he took these maxims of the method exposed in the second part
of the same text. Initially we make a brief genealogy of the method, comparing it to that
exposed in Regulae ad Directionem Ingenii. Shown that the method of Descartes does not
change significantly between Regulae and Discourse, our text then proceeds to an analysis of
the four moral maxims in the light of the method, in order to verify the possibility to assert, as
did Descartes, that this moral code was extracted from the method. The text then follows its
analysis looking now to the concept and meaning of morale par provision. What would have
been Descartes' intention in adding the par provision after deciding to speak about his moral
in the text? At this point we discuss if this term would have the effect of provisional /
temporary, opinion widely accepted among the "Cartesians” dedicated to this theme; or would
have the meaning of provider / maintainer, opinion which we share and we offer, besides a
sustained basis in important commentators, our interpretation about the subject. We will
discuss yet about the reach of this provider moral in support of Descartes' actions as a
philosopher and man of science. Ultimately, we intend to show that there are other moments
in the work in which we find a moral trait, however, not in the sense that we find in the third
part, given the fact that in there Descartes based his moral precepts, while (mostly) in the first
and sixth of the Discourse he puts it into practice from the philosophical and scientific
production that is the Discourse and its subsequent texts. Therefore we contend, finally, that
the Discourse has a moral better organized and solid than commonly has advocated.

Keywords: Descartes. Discourse. Method. Moral.



SUMARIO

INTRODUGAOQ ..ottt ettt 11

1 CAPITULO - O METODO CARTESIANO: ENTRE AS REGULAE E O

DISCURSO ...ttt bbbt bbb bt bbbt st et e b et bbb b b e 16
1.1  Exposicdo Introdutdria do Discurso sobre 0 MEtodo ...........ccoceeeerenieiinineninienienns 16
1.2 Da relacdo entre Método, Metafisica, Fisica e Moral............cc.cccoeveveiiiieiiceene, 19
1.3 Asregras do MEtodo NO DISCUISO ......ccecveieeiiiiiiitiese st 25
1.3.1 A PTIMEITA REGIA....ciiitiiiiiiiiiiieee ettt 27
1.3.2 A SEQUNAA REGIA ...veevviiieie ettt ettt et et e s b e e e sneesbeenesneesraenee s 30
1.3.3 A TEICRINA REGIA ...eovieiieiiti ettt b et 32
G A N @ U r- T g = B 2= To | - VPP PP 33
2 CAPITULO: RELACAO ENTRE METODO E MORAL NO DISCURSO......... 37
2.1  As Méaximas Morais da Terceira Parte do DiSCUIS0..........ccocevrveierierieriesesesneenes 37
2.1.1 A PFIMEIra MAXIMA ...cooviiiiiiiiiiiiiieieiee ettt bbb anes 41
2.1.2 A SEQUNUA MAXIMA ....c.eiuiiiiieiieieriee ettt bbbttt ettt s 46
2.1.3  ATErCEITA MAXIMA ..c.eiiiiiiieiiiiieeiie ettt bbbt e bbb besneanes 49
2.1.4 A "QUarta MAXIMQA” ..........ccoooiiieiiiiiie et 51
2.2 Uma moral derivada do MELOAO? .........ccooueieiieieiciee e 54
2.3 Morale par provisSion OU ProVISOITE? ........cc.civeiueiieiie st ete e ste et 61
3 CAPITULO: A MORAL PRATICA DE DESCARTES NO DISCURSO.............. 68

3.1 Da relacdo entre a terceira e a sexta parte do Discurso: uma reflexdo sobre a

estrutura binaria da moral de DESCAITES ..........ccccviviieieieiese e 68
3.2 Primeira parte do DISCUISO ......cccoiiriiiiriiiicesiie ettt 74
3.3 A moral na sexta parte do Discurso: uma moral social...............cccoeeveviiiiieiieinnnns 78
CONCLUSAO ...ttt 85

REFERENCIAS ..ottt e et e e e et et e e et e e e e e e et e e s e e et e es e e e e et e s e e atees e e anans 89



11

INTRODUCAO

A morale par provision, estabelecida por Descartes na terceira parte do Discurso
do Método’, é um tema que tem sido abordado de distintos modos pelos comentadores da obra
cartesiana. Alguns simplesmente ignoram sua ocorréncia e sentido, elaborando grandes
tratados de interpretacdo da obra de Descartes sem, contudo, fazer qualquer referéncia a
morale par provision, como se se tratasse de um elemento dispensavel de analise ou mesmo
desprovido de significado. Essa negligéncia com o tema tem, até certo ponto, uma razéo
compreensivel, uma vez que o trato que o préprio autor do Discurso® da a essa moral &,
aparentemente, arbitrario.

Outros estudiosos, no entanto, trazem a luz de sua leitura a morale par provision e
abordam o tema, porém, de modo nao téo rigoroso quanto o fazem sobre outros momentos do
pensamento cartesiano. Para esses, trata-se de uma mera expressdo do desejo do autor de
encontrar sossego para desenvolver seus estudos®. Buscando estar quites com a sociedade de
seu tempo, Descartes teria elaborado tal moral para dar uma satisfacdo as autoridades sobre o
que fazia.

Postulando interpretacdes contraditdrias entre si, 0s que ddo maior zelo ao exame
da morale par provision, ndo conseguem sustentar a mesma interpretacdo. Ao questionarem
se ha uma moral no Discurso gue deve ser objeto de uma analise mais demorada, esses saem
afirmativamente do dilema, entretanto entram em outro ainda maior. Qual seria o real
significado da morale par provision? Teria ela um estatuto duradouro e se constituiria como

um elemento provedor da acdo na pratica da vida? Ou seria uma medida meramente

! Doravante apenas Discurso.

2 As citacBes da obra de Descartes serdo feitas a partir da edicfo standard das obras de Descartes: (Euvres de
Descartes, Adam, C. et Tannery, P. Paris, Vrin, 1897. 12 vols. A citacdo se dara da seguinte forma: primeiro as
iniciais dos autores, depois nimero do volume, seguido do primeiro nome da obra (na lingua original em que foi
publicada), e por Gltimo a nimero pégina e linha (nas cita¢cdes onde ndo constar a linha é porque nossa citacéo é
indireta, referindo-se a uma ideia do texto, contudo, sem cita-lo ipsis litteris). Exemplo: A.T. VI, Discours,
Seconde Partie, p. 17, 1. 09-10. Na ocasido em que a obra citada tiver uma traducéo para o portugués faremos uso
dessa traducdo e nos referenciaremos a mesma, junto com a edi¢do A.T. padrdo (A.T.), como é o caso de todas
as citagGes que fazemos do Discurso do Método, que em nosso trabalho utilizamos para todas as citages a
traducdo de Maria Ermantina Galvao, pela editora Martins Fontes, 2001, obedecendo a seguinte forma: DM,
tradugdo de GALVAO, M. E. p. x. Quando n&o houver indicacio de quem é a traducéo, que fique subentendido
gue a tradugao é nossa.

® Tal é 0 pensamento de Guenancia e Gouhier. Ver: Guenancia, P. Descartes. Paris, Gallimard, 2002. Gouhier,
H. Essays sur le “Discours de la Méthode”, la Métaphysique et la Morale. Paris, Vrin, 1973.



12

temporal/provisoria até o completo exame cientifico pretendido por Descartes, assumindo
assim um status de pouca significancia?

Trata-se de um ponto de inflexdo que os comentadores tém tomado
posicionamentos variados. Descartes nunca foi exatamente claro a esse respeito, ou pelo
menos consistente. A escolha do termo morale par provision tem gerado polémica, sobretudo
ap6s o final do século XIX quando Brochard* e Boutroux® trouxeram, enfim, o problema da
moral cartesiana para uma analise mais seria.

Nosso trabalho tem por finalidade, pois, a consideracdo da morale par provision a
luz do método estabelecido no Discurso (1637), no sentido de mostrar uma possivel relagdo
entre ambos, para posteriormente sustentar que essa moral tem um estatuto mais firme do que
comumente se tem atribuido. Para tanto, recorremos a trés momentos distintos na analise,
muito embora estejam amplamente relacionados, a divisdo tem a serventia de tratar cada
problema isoladamente, possibilitando sua melhor compreensao.

No primeiro capitulo fazemos, antes de mais nada, um conjunto de breves
consideracBes sobre o Discurso. O propdsito é apenas destacar algumas caracteristicas
particulares de sua composicéao e publicacdo que podem fundamentar pontos mais importantes
que posteriormente devemos levantar. Contudo o ponto central desse capitulo é quando
trazemos o método do Discurso as claras, tentando fazer uma breve genealogia e
relacionando-o com as Regulae ad Directionem Ingenii (1629), com o objetivo de mostrar as
muitas intersec¢des entre as duas obras. Vemos que 0 método apresenta poucas alteracdes em
sua estrutura quando comparamos as Regulae com o Discurso. Embora mais extenso nas
Regulae, 0 método de Descartes tem, no Discurso, uma sintese das principais regras. Isso
ficara mais evidente a partir do momento em que tratamos de cada regra isoladamente, sempre
mostrando como ela herda os elementos essenciais da obra de 1629.

No segundo capitulo, devo mostrar como o método pode ter gerado uma moral, a
morale par provision. A partir de sua aplicacdo nas acdes da vida, que ndo admitem demora,
Descartes extrai do método um codigo de conduta minimamente aceitavel para Ihe conduzir.
Ou seja, a moral da terceira parte do Discurso tem sim, como Descartes anunciou, seu
fundamento no método. Nesse momento da exposicdo trataremos de cada uma das quatro

maximas morais a partir da relacdo que elas podem ter com as regras do método como ele se

* BROCHARD, V. Etudes de Philosophie Ancienne et de Philosophie Moderne. Librairie Philosophique J.
Vrin — Paris. 1926.

® BOUTROUX, E. Du Rapport de la Morale & la Science dans la Philosophie cartésienne, dans Revue de
Metaphisique et Morale 1896.



13

encontra exposto na segunda parte da mesma obra. Aqui, j& assumimos nosso segundo ponto,
que pretende analisar se pode o método, fundar a morale par provision. Caso a concluséo seja
positiva, tal moral ndo pode ser considerada como uma mera satisfacdo dada por Descartes as
autoridades de seu tempo ao entrar em questdes tdo delicadas do ponto de vista da
organizacao politica, social e religiosa de seu tempo, como pretenderam defender alguns
comentadores que trataremos melhor no segundo capitulo.

Ora, se dizemos que a morale par provision pode ser derivada do método, é
porque ela ndo pode ser considerada sendo como um projeto firme, caso contrario estariamos
também dizendo que o método é pouco seguro e ndo tem a fungdo que lhe foi atribuida, j& que
é dele que esse cddigo moral € extraido. Como consequéncia disso, talvez fosse minada toda a
filosofia e a ciéncia de Descartes, ja que toda ela é constituida a partir do método. Por isso,
examinamos também brevemente a relacdo que se pode encontrar entre método, metafisica,
fisica e moral, buscando elucidar a relacdo entre esses temas em Descartes.

Assumida a morale par provision como algo firme e retirado do método, ndo pode
ocorrer outra interpretacdo do par provision, sendo no sentido de trata-lo como significando
provedor, em detrimento da traducdo para provisoria, tdo comum entre 0os comentadores. 1sso
é de grande importancia, porque sendo a moral do Discurso provedora, aborta-se ja a
interpretacdo de que Descartes pretendia estabelecer um cddigo moral provisorio, que deveria,
tdo logo a arvore do conhecimento estivesse completa, substitui-lo por outra mais firme e
certo.

Nossa argumentagao segue a do grupo que classificamos como “provisionistas”, e
esta em desacordo com o grupo dos “provisorialistas”ﬁ, pois sustentaremos que a morale par
provision esta longe de assumir um carater provisorio, como interpretam alguns importantes
comentadores da obra de René Descartes.

Interpretando a moral como provedora - mantenedora necessaria da acdo - ou seja
como um conjunto de preceitos minimos para que se possa atuar com prudéncia e virtude, ndo
quer dizer que seja ela suficiente e completa, por isso rejeitamos também a opinido daqueles
gue a superestimam, tratando-a como perfeita e completa.

Finalmente diremos que a morale par provision, ndo é perfeita, mas perfectivel,
no sentido de que ela pode sempre ser melhorada, 0 que em nenhum momento quer dizer que

ela deve ser substituida, mas sim acrescentada, aditivada, talvez com mais alguns preceitos

® Os conceitos de Provisionistas e Provisorialistas deveréo ser devidamente tratados na Gltima secdo do capitulo
2 (secéo 2.3), onde exporemos as consideragdes de alguns comentadores sobre o tema, e posteriormente a nossa
posicéo.



14

que se possa descobrir @ medida que se avanca no conhecimento da verdade, porém a
prudéncia e a virtude devem continuar sendo o alicerce dessa moral feita essencialmente para
conduzir a vida. Na verdade, essa é a principal caracteristica da moral cartesiana: o alicerce
fundamental para conduzir as a¢des da vida real, vivida. Por isso ele ndo se demorou muito
em teorizar qualquer tratado moral, até mesmo o Tratado das Paixdes, que é 0 estudo mais
completo acerca da moralidade, Descartes pretendeu constitui-lo como um médico ou fisico.
Sua moral é praticada em cada decis@o de sua vida como filosofo e homem de ciéncia. E €
disso que tratara o terceiro e ultimo capitulo de nosso texto.

No terceiro capitulo, temos o objetivo de retomar a moralidade do Discurso, 1&
assumimos o compromisso de buscar mostrar que as ideias centrais da morale par provision
estdo presentes como um dos motes centrais da obra, muito embora Descartes ndo a
mencione, é possivel encontrar ela em pratica ao longo de todo o texto. A moral da terceira
parte do Discurso deve entdo, se distinguir daquela que encontramos na sexta parte, uma vez
que essa primeira parece-nos mais como uma breve teoria moral elementar, que mesmo néo
sendo devidamente desenvolvida mantém a coeréncia necessaria para reger o tipo de vida que
Descartes pareceu sempre desejar seguir, que consistia essencialmente na vida da busca da
verdade pela ciéncia e pela filosofia com o proposito de fazer do homem um dominador da
natureza para o beneficio da espécie.

Quando falamos em um momento tedrico da moral de Descartes e atribuimos essa
denominacdo a terceira parte, € o caso também de se questionar, como se pode dizer que a
morale par provision é uma teoria moral, se 0 proprio Descartes a apresenta como uma
resolucdo pessoal de governar a si proprio? Ora, sendo uma teoria moral, e mais ainda,
derivada do método, o0 que se esperava minimente é que ela pudesse ser apresentada ndo como
um conjunto de preceitos individuais, mas um conjunto de regras que pudessem se estender
para além da acdo privada, sendo por isso mesmo uma teoria valida como pressuposto
fundamental da acdo. Mostraremos, a partir desse questionamento, que a moral como
encontrada na sexta parte do Discurso, pela propria definicdo dada por Descartes ndo tem esse
sentido.

A sexta parte do Discurso, objeto maior de analise do terceiro capitulo, sera
tratada a partir da ideia de que ela € uma declaracdo de Descartes de que sempre pretendeu
consagrar a humanidade toda a sua obra, e que sua satisfagdo maior seria contribuir para que
um dia a ciéncia pudesse facilitar a humanidade o dominio da natureza, e, a partir disso,
amenizar tanto quanto possivel o sofrimento humano e os males provocados pela velhice. Por

isso a medicina adquire, em Descartes, um papel preponderante em muitos de seus estudos,



15

embora ele nunca tenha chegado a estar satisfeito com as suas descobertas nesse campo, era
pela medicina que Descartes acreditava poder satisfazer esse desejo.

Assim estamos propensos a concluir que o resultado da moral do Discurso,
“teorizada” na terceira parte, € toda a obra, uma vez que ela acompanha o0 seu
desenvolvimento, principalmente na primeira parte, onde devemos fazer uma breve analise, e
sobretudo, na sexta, onde essa moral é exposta ndo mais como maximas, mas com as acdes de
Descartes para aperfeicoar as técnicas, a ciéncia e a medicina para assegurar a humanidade
viver o melhor possivel. Por isso, 0s ensaios subsequentes ao Discurso seriam como uma
manifestacdo do desejo de Descartes de ser Util a toda a humanidade, inclusive diz ele que ndo
pode haver beneficio maior que alguém pode doar & humanidade do que viver para ajuda-la a

superar suas dificuldades e a prolongar a vida humana na terra.



16

1 CAPITULO - O METODO CARTESIANO: ENTRE AS REGULAE E O
DISCURSO

1.1  Exposicao Introdutdria do Discurso sobre o Método

O que vem a servir aos propositos da nossa investigacdo, diz respeito a uma
compreensdo das quatro maximas do método, como expostas na segunda parte do Discurso e
sua possivel relagdo com as regras da morale par provision da terceira parte. Entretanto, antes
de discutirmos essa relagdo de modo mais detalhado, ha alguns elementos que consideramos
dignos de andlise. Em momento oportuno pretendemos tratar de modo mais consistente a
relacdo entre método e moral aqui esbocada. Agora, cabe-nos fazer uma abordagem geral do
Discurso Sobre o Método, pontuando alguns elementos que consideramos importantes para a
nossa anélise posterior.

O método € apresentado ao grande publico pela primeira vez no Discurso Sobre o
Método’ e, antes de qualquer outra coisa, ha trés caracteristicas gerais e importantes sobre
esse texto, que ndo se pode deixar de notar antes de investiga-lo detalhadamente.

Primeiramente, ele é constituido como uma espécie de prefacio que antecede aos
trés primeiros tratados cientificos publicados por Descartes e que se constituiriam como uma

demonstracdo da eficiéncia do método. Assim: Didptrica, Meteoros e Geometria, sdo partes

" Aqui queremos nos referir a0 método como foi exposto no Discurso Sobre o Método (1637). Entretanto, 0
método também é encontrado e exposto em outros momentos do pensamento cartesiano, a saber: Meditationes
de Prima Philosophia (1641), Principiorum Philosophia (1644). Contudo, as Regulae ad Directionem
Ingenii que datam de 1628 (embora existam muitas controvérsias acerca da datagdo dessa obra, coisa que nao
pretendemos comentar aqui), ja trazem o que podemos chamar de primeira exposi¢do do método de modo
detalhado. Em escritos de juventude ocorre uma referéncia ao método de estudo que pode ser aplicado a toda e
qualquer ciéncia. Na carta a Beeckman de 26 de mar¢o de 1619 Descartes anuncia a “procura de alguma coisa
diferente” que “se vier a encontra-la, [...], porei a ciéncia toda em ordem”. Mais a frente ele estabelece que seu
objetivo € “apresentar ao publico, ndo uma Ars Brevis de Lull, mas uma ciéncia de bases inteiramente novas,
que nos permita responder a qualquer pergunta que se possa formular sobre qualquer espécie de quantidade”
(A.T. X, p. 154-158). Esta carta talvez nos permita falar num prentncio do método, que ainda seja voltada para
resolver problemas exclusivamente referentes as quantidades, ou, mais precisamente, matematicos (aritmética e
geometria), o carater de uma “Mathesis Universalis” s6 aparecera, de fato, nas Regulae ad Directionem
Ingenii. Também nas Cogitationes Privatae, (pequeno opusculo datado de 1619) Descartes estabelece que “as
sentencas dos sabios sdo algumas regras gerais que podem ser reduzidos a um niimero muito pequeno” (A.T. X,
p. 217. 1. 23-24). Essa passagem pode sugerir a intencdo de descobrir as regras gerais que podem fazer com que
qualquer um possa tornar-se sabio.



17

constituintes do método, ou, é onde ele mostra sua eficicia quando aplicado as ciéncias.
Inclusive, Descartes diz em carta a Mersenne, datada margo de 1637, que “ele consiste mais
em pratica do que em teoria, e eu chamei os tratados seguintes de ensaios desse método,
porque eu pretendo que as coisas que eles contém, ndo puderam ser encontradas sem ele”®.

Fato curioso € que a parte que discursa sobre o método ficou mais conhecida que
0 método propriamente aplicado, talvez isso possa servir de argumento para sustentar a ideia
de que o método teria produzido transformacGes mais significativas na teoria do
conhecimento do que propriamente na producdo do conhecimento (da ciéncia em sentido
estrito). Ou, dito de outro modo, contrariamente ao que Descartes pretendia, 0 seu método
acabou por provocar transformacgdes mais significativas a filosofia, trazendo a tona o
prendncio da subjetividade moderna, do que propriamente as ciéncias.

O segundo aspecto a ser considerado é o fato do livro assumir uma caracteristica
textual pouco usual na época, claramente autobiogréfica - onde Descartes descreve a historia
de seu espirito na busca do conhecimento - e ndo poderia ser diferente, Descartes imaginava a
revolucdo que sua obra poderia causar no mundo da ciéncia, e a fim de manter seu sossego
para continuar seus estudos, ele preferiu admitir usar um método pessoal, por isso o carater
autobiogréfico.

Ao afirmar que criou esse método apenas para guiar 0 seu proprio espirito, e dizer
que nao tem a pretensdo de que ele venha “a reformar o corpo das ciéncias ou a ordem
estabelecida nas escolas para ensinar™® e que seu desejo com tal método era tdo somente
ajustar as opinides antigas ao exame da razdo, Descartes parece ter consciéncia da
instabilidade que ele (0o método) podia causar nos ensinamentos tradicionais, e por isso, ndo
deseja comprar uma briga que ele sabia seria vencida pela forga da autoridade. Talvez esse
seja 0 motivo dele optar por publica-lo da maneira como descreveremos nha terceira
observacao que segue a essa. Ao invés de submeté-lo aos doutores de sua época ou de pensar
em prop0-lo para substituir os ensinamentos baseados na doutrina do Estagirita e de Tomas de
Aquino, ele simplesmente adota essa caracteristica didatica de contar suas descobertas como
uma mera fabula.

Assim, é provavel que ele imaginasse que o tempo e a razdo se encarregariam
inevitavelmente de colocar sua obra no lugar que lhe era de direito. E provavel que a
publicacdo dos seus Principios de Filosofia, que guardam muito do que foi exposto

brevemente no Discurso e nos seus Ensaios, seja a reclamacdo de Descartes a isso, uma vez

8 A.T. I, Correspondance, a Mersenne, Marco de 163, p. 349. |. 21-24. B
% A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 13. I. 25-26. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 18.



18

que sua intencdo manifesta é que eles (os Principios) venham a ser a substituta da doutrina de
Aristételes ensinada nas universidades da época.

Em terceiro lugar, chama aten¢do o fato de sua publicacdo ocorrer na Holanda,
pais reconhecido pelas suas leis liberais para a imprensa'®, em francés (idioma pouco usual
para a escrita erudita da época) e ter como subtitulo o impactante enunciado “Para bem
Conduzir a Razéo e Procurar a Verdade nas Ciéncias™'.

Descartes parecia claramente intencionado a prop6-la primeiramente ao grande
publico e deixar que, os ndo doutrinados pela Escola, pudessem ler tal escrito e, a partir dele,
conduzir a sua propria razao. Lembremos como Descartes inaugura sua obra: “O bom senso ¢
a coisa mais bem distribuida do mundo™*?. Claramente um andncio de que, para ter completo
dominio de suas faculdades intelectuais ndo havia necessidade de ter frequentado a Escola e
conhecer as doutrinas la ensinadas, mais a frente ele diz “ndo basta ter o espirito bom, o

principal é aplica-lo bem™"

, OU seja até mesmo os doutores podem falhar no uso da razao, por
iss0 é preciso um método que permita ao espirito, ndo apenas ao dele, mas a qualquer espirito,
fazer todo o uso de seu proprio entendimento a fim de “fornecer um meio para aumentar

1% & descobrir as verdades nas ciéncias.

gradualmente meu [seu] conhecimento

No fim da sexta parte do Discurso mais uma vez Descartes clama para o grande
publico afirmando que espera “que aqueles que apenas se servem de sua razdo natural,
inteiramente pura, julgardo melhor de minhas opinides do que os que s6 acreditam nos livros
antigos.”*®> O Discurso, apresentado nessas condicdes, talvez tenha sido a melhor maneira que
Descartes encontrou para tornar o seu método conhecido e reconhecido como uma obra
solida. A sutil e profunda revolucdo®® que Descartes engendrava tinha de comecar pela base,
e, a partir dela, destruir todo o edificio erguido em terreno pouco firme e pantanoso.

Outro ponto importante a se notar € que quando Descartes afirma no subtitulo que
o objetivo da obra ¢ “Conduzir a Razdo e Procurar a Verdade”, € possivel interpretarmos
essa passagem da seguinte maneira: se ele estd a procura da verdade (ele, que estudou num
dos mais renomados colégios jesuitas da Europa, La Fléche, e que obteve toda a sua formacao

estudando a tradicdo) é porque que ndo a possui, logo, tudo que aprendera sobre filosofia e,

19 GAUKROGER, S. Descartes: Uma Biografia Intelectual. Traducdo Vera Ribeiro. — Rio de Janeiro:
EJUERJ: Contraponto 199. p. 395.

1 AT. VI, Discours, Subtitulo; p. 1. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 3.

2 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 1. 1. 17-18. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 5.

3 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 2. I. 12-13. / DM, traducéo de GALVAO, M. E. p. 5.

¥ A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 3, I. 7-8. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 6.

5 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie p. 77, I. 27-30. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 85.

16 Cf: KOYRE, A. Consideracdes sobre Descartes. Traducdo de Hélder Godinho. Editorial presenca -2 ed.
Lisboa. p. 15.



19

consequentemente, sobre as demais ciéncias era algo falso, ou, pelo menos, as verdades que
houvessem nos ensinamentos Escolésticos estavam mais relacionadas a descobertas
ocasionais, do que propriamente do resultado da investigacdo de uma mente atenta.

Desse modo, mais uma vez recorremos a Descartes, “os que tem o raciocinio mais
forte e melhor dirigem seus pensamentos, a fim de torna-los claros e inteligiveis, sempre sdo
0s que podem persuadir do que prop@e, ainda que sé falem baixo bretdo e nunca tenham
aprendido retorica”’. A distincdo que ocorre entre 0s espiritos, diz respeito, apenas, ao uso
que se faz desse poder do raciocinio. Aqueles que dirigem os pensamentos a torna-los claros e
inteligiveis, ainda que ndo tenham sido formados nas letras e que ndo seja aceito entre as
fileiras dos doutores estdo aptos a descobrir a verdade por si mesmos, tanto quanto 0s outros.
A isonomia que Descartes atribui a todos os espiritos, no que se refere a sua capacidade
intelectual, € uma caracteristica marcante em seus escritos, em varios momentos de sua obra
ele propde essa ideia; sua estratégia literaria de fazer um Discurso Sobre o Método e ndo um
Tratado, e afirmar que deseja mais falar como chegou a ele do que ensina-lo'®, converge
exatamente para essa isonomia intelectual entre os espiritos.

Tendo sido Descartes capaz de desenvolver um método para buscar a verdade, e
sendo todos os espiritos igualmente habeis a isso, bastando apenas fazer uso de seus recursos
intelectuais da forma que deve ser feito, € manifesto que qualquer um pode se dedicar a esta
tarefa, se assim o desejar. Assim esta admitida a hip6tese de que todos sdo igualmente capazes
de obter éxito na busca da verdade, o que falta a alguns é apenas o meio ideal para isso. Agora
Descartes mostra como, a partir de seu método, ele pode se aplicar a essa tarefa e que

caminho percorreu para alcangar o sucesso que julgou obter.

1.2 Darelagdo entre Método, Metafisica, Fisica e Moral

Poucos fildsofos tem seu nome tdo marcadamente relacionado a um elemento de
sua obra quanto o tem Descartes, acerca do seu conceito de método. Todavia, longe de coroar
a sua obra filos6fica e cientifica, o0 método é, propriamente, o elemento que a inaugura®; ou

seja, € através do método que Descartes acredita poder “alcangar o conhecimento de todas as

Y A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 7, I. 14-18. / DM, traducéo de GALVAO, M. E. p. 11.
8 A.T. I, Correspondance, p. 349, I. 15-20.
9 Cf. HAMELIN, Le Systeme de Descartes, p. 30



20

coisas que 0 meu [seu] espirito é capaz”?’. Por outro lado, a ciéncia que Descartes coloca
acima de todas as outras, e que ele considera coroar a sua filosofia, € a moral; compreendida
na carta prefaciar aos Principios, como a mais alta e mais perfeita moral, que, pressupondo
um inteiro conhecimento das outras ciéncias, é o Gltimo degrau da sabedoria®’. A moral é,
dessa forma, o resultado Gltimo do pensamento cartesiano que avanga sistematicamente a
partir da construcdo de um método para ser aplicado ao conjunto dos saberes.

A esse conjunto dos saberes Descartes inclui a metafisica, a fisica e um estudo
completo acerca do homem. E assim que Descartes anuncia, nos Principios, o que seria o

projeto de um corpo de filosofia inteiro:

A primeira parte é uma Metafisica, que contém os Principios do
conhecimento, entre 0s quais estdo a explicacdo dos principais atributos de
Deus, da imaterialidade de nossas almas, e de todas as nogOes claras e
simples que residem em nds. A segunda € a Fisica, na qual, depois de ter
encontrado os verdadeiros Principios das coisas materiais, examinamos em
geral como a totalidade do universo € composto; seguidamente,
consideramos, em particular, qual é a natureza da Terra e de todos 0s outros
corpos que de maneira geral se encontram sobre ela, como é o caso do ar, da
agua, do fogo, do iman e os outros minerais. Apds isso [como terceira parte]
, € necessario investigar também em particular a natureza das plantas, dos
animais e, sobretudo do homem, a fim de encontrarmos as outras ciéncias
que nos séo (teis.?

Essa proposta grandiosa aventada por Descartes, mas néo realizada em sua integra
¢ apresentada na carta prefacio aos Principios onde ele manifesta a pretensdo de expor seu
pensamento como uma totalidade. Inclusive, é nesta obra que encontramos sistematizado o
conjunto do que Descartes produziu, tratando dos diversos ramos do saber humano?.

Assim, se tomarmos 0 método como o elemento propedéutico ao pensamento

cartesiano, e a moral como a ciéncia que deve encerrar-lhe, ou constituir o seu desfecho,

2 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 17, I. 09-10. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 21.

2L AT. IX, Principes, Preface, p. 14, I. 29-31.

2 AT. IX, Principes, Preface, p. 14, . 8-21.

2% Muito embora o projeto no esteja concluido, uma vez que ndo ha, nos Principios, o tratamento da quest&o da
natureza das plantas e dos animais, e, sobre 0 Homem, pouco foi feito 14. No artigo 188, Descartes da por
encerrada a quarta parte dos Principios e cancela seu propdsito de escrever uma quinta e uma sexta parte,
tratando das coisas que tem vida, respectivamente das plantas e dos animais e do homem (para alguns
comentadores o Tratado das Paixdes talvez seja, de alguma forma, essa sexta parte, embora em nenhum
momento Descartes tenha manifestado essa identidade entre a proposta dos Principios e a execucdo do Tratado
das Paix6es), assumindo que ndo conhece suficientemente todas as coisas das quais desejaria falar e que nédo
deseja atrasar a publicagdo das partes ja concluidas (A.T. IX, Principes, Quatriesme Partie, art. 188, p, 309-
310.). A partir do artigo 188, Descartes pretende acrescentar “algumas poucas coisas sobre os objetos de nossos
sentidos” (art. 189 a 204) e depois fala que “ha uma certeza moral de que todas as coisas deste mundo séo tais
como se demonstrou aqui que podem ser.” (A.T. IX, Principes, Quatriesme Partie, art. 205 a 207, p, 323-325).



21

como pareceu Descartes sugerir, pode ocorrer uma falsa compreenséo de que esses elementos
sdo pouco relacionaveis e que se localizam em extremos da obra cartesiana, embora tenham
sido exibidos numa mesma obra, pelo menos na primeira vez que seus escritos vieram a
publico.

O fato é que a moral, bem como a metafisica e a fisica, sdo desenvolvidas a partir
do método, o que ndo quer dizer que se estabelecem da mesma maneira. Se a metafisica e a
fisica sdo construidas pela via metodica a partir da evidéncia; a moral, embora também
metodica, ndo pode seguir essa mesma estratégia, cabendo a prudéncia e a virtude seu
embasamento. Trataremos disso no segundo e terceiro capitulo.

Uma vez que a a¢do ndo pode ser suspensa, até que as certezas morais definitivas
sejam estabelecidas, Descartes toma a decisdo de evitar a irresolucdo. A razado para essa
impossibilidade de cessar a acdo na vida € dada por Descartes ao afirmar que nao é prudente
suspender o0 agir da vida pratica até que se possa ter assegurado o correto a fazer. A
irresolugdo é ainda mais viciosa do que o mau julgamento®. N&o é possivel estender a divida
e torna-la perene sobre as acdes ou o agir moral de modo extenso e absoluto. Como bem
observa Livio Teixeira “no terreno das paixoes, as ideias nunca podem ser tao claras que se
elimine qualquer possibilidade de erro.”®® O que ndo significa dizer que ndo se possa
estabelecer um conjunto de preceitos que pelo menos reduzem as chances do erro.

A produgdo filosofica cartesiana, desde o seu elemento fundante até o cume do
seu edificio, a qual ele diz ser a moral, pretendeu se estabelecer como uma unidade, a Sagesse
Humana. A sabedoria plena de tudo o que pode 0 homem, a busca pela perfeita simetria entre
0 entendimento e a vontade, onde o primeiro opera regrando a segunda. Essa equalizagdo
entre a volicdo, que ndo encontra limites no espirito humano; e o poder de sua realiza¢do via
entendimento, que se estabelece dentro de fronteiras instransponiveis ao homem; é o que a
figura do “filésofo” busca. O agir estd sempre relacionado a um julgamento prévio que o
espirito realiza. Enquanto o método nao pode sustentar juizos solidos estabelecidos a partir de
seus fundamentos, a medida que se buscar é, essencialmente, abrandar as falhas do
julgamento nas coisas da vida. Nesse sentido a vontade tem um papel preponderante no
método, como bem analisa Livio Teixeira, j4 que “o aspecto intelectual do espirito, no
método, aparece como resultado de uma constante tensdo da vontade”?. Atuar moralmente é

um ato da vontade.

2 A.T. XI, Passiones Art. 170, p. 459-460.
% TEIXEIRA, L. Ensaio Sobre a Moral de Descartes. S&o Paulo: Brasiliense; 1990. p. 229.
% |dem, p. 27.



22

Para Descartes, o sujeito é dotado de autonomia na acdo, muito embora seja
preciso fundamentar o estatuto dessa autonomia na metafisica. E como interpretou Herrera,
“Descartes reserva para a agdo humana um espago de autonomia e liberdade onde o sujeito
pode autodominar-se”?’. Dessa forma a moral de Descartes, como vé& Herrera, é um exercicio
da liberdade.

A moral depende da metafisica, porque é a metafisica que fornece toda a condicéo
de sustentacdo da verdade. Alias, a propria metafisica € a verdade, tanto dela mesma quanto
da fisica. Nao por acaso Descartes estabelece no capitulo VII d’O Mundo que as leis da
natureza, das quais ele deseja falar, foram impostas por Deus®, ou seja, também a sua fisica
estd substancialmente subordinada & metafisica, que é a ciéncia que estuda Deus e a alma.

Guenancia diz, a cerca dessa relacdo entre metafisica e fisica, que:

O aspecto essencial da fisica cartesiana € a metafisica, sobre a qual ela se
apoia. A fisica é suficiente para explicar o mundo, mas a metafisica é
necessaria para saber que ele existe verdadeiramente. [..] Assim, a
metafisica ndo explica como o mundo se forma, nem como os efeitos estéo
ligados as causas; ela ndo revela a ordem do mundo nem a constitui. Ela
tende essencialmente a descobrir evidéncias das ideias ou das nocdes
presumidas, de modo quase inconsciente, por toda explicacdo e todo
conhecimento.?

Sustentar uma fisica na metafisica, para Descartes, é assegurar que dentro dos
limites do possivel o conhecimento do mundo é certo. Ou seja, a metafisica por ser a ciéncia
que tem, em Ultima analise, Deus e a alma como objetos de estudo - conforme demonstrado
na quarta parte do Discurso, Meditacdes e na primeira parte dos Principios - é a que assegura
a verdade. Assim, uma fisica fundada na metafisica e deduzida dela com seguranca, ndo pode
ser falsa. O objeto de estudo da fisica sendo o mundo, apresenta-se muito mais extenso que o
objeto de estudo da metafisica: alma e Deus, porém é esta que assegura aquela a partir do
momento em que pode demonstrar a evidéncia da existéncia do mundo como uma realizacao
da vontade divina.

No que se refere a relacdo da fisica com a moral, Millet oferece uma interpretacao
que converge com o ideal de unidade do conhecimento, comum nos escritos de Descartes.

Millet mostra que de fato ndo é possivel que se compreenda a moral sem que esteja

2 HERRERA, L. M. Antropologia y Moral en René Descartes. Universidad Complutense De Madrid (tese).
Madri, 2005. p. 231.

% A.T. XI, Le Monde. Cap. VII, p. 36.

2 GUENANCIA P. Descartes. Tradugdo de Lucy Magalhées, Jorge Zahar editor, Rio de janeiro; 1991. p. 32.



23

diretamente relacionada com a fisica, e mais tarde essa fisica tornar-se-a fisiologia, e depois
medicina. VVejamos o que diz Millet:

Notamos que ele ndo separou o estudo da moralidade do estudo da Fisica e
Fisiologia, ao passo que o0 homem deve conhecer a si mesmo e conhecer este
mundo para descobrir quais suas deveres e quais s&o 0s meios que ele tem a
sua disposicdo para tornar-se mais sabio e mais sensata. Alguns anos mais
tarde, é especialmente na medicina que Descartes vai procurar esses meios.*

De fato, como afirma Millet, Descartes ndo separou a moral das outras ciéncias,
na verdade ele pretendeu entendé-la a partir delas. Sobretudo da fisica, Sob esse aspecto, a
instauracdo de uma moral em Descartes é completamente subsidiéria da metafisica e da fisica,
uma vez que esta € sustentada naquela, tal qual um tronco de uma arvore que é sustentado e
nutrido pelas suas raizes, com observado por Alquié, “no sistema, a metafisica precede ¢
funda a fisica”.®® O interessante da interpretacdo de Alquié é a observacdo de que a
metafisica, embora anterior no sistema* cartesiano, é composta, cronologicamente, posterior
a fisica e de algum modo constitui-se como uma reacdo a essa. Em sua interpretacdo, a
finitude dos objetos ou fendmenos que compde o universo da ciéncia ou da fisica, levam
Descartes a concluir invariavelmente que as leis que regem esse universo sao ontologicamente
infinitas, diferentemente dos objetos materialmente nele existentes. Assim, o préprio
conhecimento que o homem tem do mundo onde vive e sob o qual atua, estd submetido aos
designios do divino criador das leis naturais, a quem o proprio homem estd também
submetido®®.

Desse modo, no conjunto total da existéncia, matéria da qual a filosofia se ocupa,
a metafisica ndo poderia tomar outro lugar sendo o de fundamentar e de sustentar todo o resto.
Ciéncia primeira e completa, a metafisica € constituida a partir de verdades eternas que sdo 0s
sustentaculos de todo e qualquer outro conhecimento, inclusive da moral, uma vez que esta €

derivada também daquela.

% MILLET, J. Histoire de Descartes: avant 1637 suivie de I’analyse d Discours de la Méthode et des Essais de
Philosophie. Paris, Librairie Académique, 1867. p. 277.

31 ALQUIE, F. Descartes. Collection dirigée par Laurence Hansen-Lgve. Edition numérique: Pierre Hidalgo La
Gaya Scienza, 2011, p. 5.

%2 Usamos a expressdo “sistema” nos referindo ao conjunto do pensamento de Descartes sem que pretendamos
falar mais claramente a esse respeito, conhecemos a polémica existente entre 0os comentadores acerca desse
ponto. Porém, nosso objetivo ndo sofre qualquer prejuizo se apenas usarmos esse termo, sem que seja preciso
melhor determina-lo.

% ALQUIE. Descartes. 2011, p. 5.



24

A moral compde uma espécie de galho da grande arvore do saber humano, assim
como outras ciéncias praticas, tais como a medicina e a mecénica. Essa metafora do
conhecimento é estabelecida por Descartes na carta prefacio aos Principios®*. A moral em
Descartes é a parte mais nobre do seu sistema porque pressupde um inteiro conhecimento do
resto do saber humano. Para que se consiga compreendé-la perfeitamente é preciso percorrer a
totalidade do pensamento cartesiano, onde o método seria uma espécie de elo entre todas as
ciéncias partindo da metafisica que funda uma fisica, de onde se extrai uma fisiologia das
paix0es, parte da moral de Descartes que trata da relacdo entre corpo e alma e a influencia
reciproca que uma substancia exerce sobre a outra.

Embora o método ndo apareca na metafora da arvore do conhecimento ele ndo
estd ausente, uma vez que sua funcdo é exatamente a de descobrir as verdades metafisicas e
assim sustentar uma ciéncia firme, assentada em fundamentos certos, fundamentos que nédo
podem ser abalados e que dao suporte a todo o edificio. Hamelin®* questiona se o método é
independente da metafisica, e adianta que independente da resposta a que se chegue é
inegavel que Descartes teve preocupacdes metodoldgicas separadas da metafisica.

O papel do método, na verdade, parece ser 0 mais importante, ja que é através
dele, ou de suas descobertas, que é possivel a Descartes reestruturar todo o conhecimento de
sua época, e 0 mais importante é que com o método, tanto a fisica quanto a propria metafisica
parecem adquirir o mesmo estatuto de certeza. Note-se que com o método estabelecido,
Descartes acredita ter superado todas as metafisicas anteriores que apresentavam apenas
conjecturas e ndo haviam estabelecido um Unico argumento solido acerca das verdades
universais, tema proprio da metafisica. Também é papel do método transferir a mesma
validade que h& nos postulados das ciéncias matematicas para a metafisica, nesse sentido,
como bem observa Gouhier, “método e metafisica so sdo desenvolvidas uma pela outra.”*

Ora, ainda que se assuma a ideia de que a metafisica exerce uma funcdo de
prefaciar a fisica cartesiana, como sugerem alguns comentadores, ela ndo pode deixar de ter
um estatuto elevado dentro do conjunto da obra cartesiana. Haja visto que todo o resto
depende dela, e a metafisica ndo ocorre isoladamente ao restante da obra de Descartes, tanto a
fisica como a moral, pra citar sé essas duas, sao justificadas e sustentadas a partir dela como

partes de um so elemento, a sabedoria humana.

¥ A.T. IX, Principes, Preface, p. 14.

¥ HAMELIN, O. Le systéme de Descartes. Paris, Félix Alcan, 1921. p.

% GOUHIER, H. Essays sur le Discours de la Méthode, la Métaphysique et la Morale. Paris, Vrin, 1973. p.
68-69.



25

Precisamos agora, compreender em que consiste esse método por ele criado, que o

permitiu chegar a verdade das ciéncias e o que ele guarda dos primeiros escritos.

1.3 Asregras do método no Discurso

Ap0s apresentar as quatro regras do método na segunda parte do Discurso, regras
essas que devem guiar o espirito na busca da verdade, Descartes diz “imaginar que todas as
coisas que podem cair sob o conhecimento dos homens encadeiam-se da mesma maneira™’.
O nosso autor parece ter uma nitida pretensdo de propor uma unidade ao conhecimento, ou
pelo menos, de procurar um elemento que o permita chegar a todo conhecimento que é
possivel, ou ainda, nas palavras de Natorp, Descartes “se propde a descobrir um centro de
conhecimento™®. Desse modo, o nlcleo central do Discurso, que consiste, para nés, na
exposicdo das regras do método, assume a funcdo de fundamentar as descobertas que
Descartes fez nas ciéncias, e que sdo demonstradas nos Ensaios subsequentes. Inclusive,
como ja assinalamos, 0s ensaios sdo partes constituintes do método, eles sdo a execucdo do
método.

Dito isso, é preciso entdo, em primeiro lugar, alocar o método no seu devido
lugar, dando a ele toda a importancia que tem, mas a0 mesmo tempo ter o cuidado de nédo
eleva-lo acima do que seja.

Colocar 0 método como elemento central do Discurso ndo é exatamente
superestima-lo, mas dizer que é dele que depende realizacdo da ciéncia, pois ele apenas
organiza o pensamento, que ja estava la, na figura do cogito. Ou seja, € 0 método quem
organiza o pensamento, e por isso, no plano metodoldgico de desenvolvimento da ciéncia, ele
vem em primeiro lugar. Contudo, o agente que faz a ciéncia através da aplicacdo do método o
antecede, mas em outro plano, o epistemoldgico.

Assim, para efeito de compreensdo didatica, talvez nos seja permitido fazer uma

breve analogia com a teoria do Ato/Poténcia de Aristételes®*. O homem, como animal

% A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 19. I. 09-11. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 23.

%% NATORP. P. La Pensée de Descartes. In: Revue de Métaphysique et de Morale. 1896. P4g. 418.

¥ ARISTOTELES. Metafisica: vol I1; ensaio introdutério, texto grego com tradugéo e comentério de Giovanni
Reale; traducédo para o portugués Marcelo Perini. — 4. Ed. — S&o Paulo: edi¢Bes Loyola, 2014. (livro IX: 1045b
27410524 13.)



26

racional, é, em poténcia, capaz de fazer ciéncia; porém, para a efetivacdo dessa poténcia ele
precisa atualiza-la através do método, que estrutura esse pensamento e da a ele um caréater
sistematico que parte das primeiras verdades as mais complexas e posteriores; ou ainda, que
parte das intuicGes mais simples até chegar, pela via da deducdo, as verdades mais complexas
das ciéncias.

Por outro lado, ndo se pode menosprezar a importancia do método, ja que é dele
que deriva toda a obra produzida por Descartes e sem ele ndo seria possivel ciéncia. A funcéo
do método é edificar uma ordem e permitir o conhecimento evidente sobre as coisas a que se
detém.

Admitida essa funcdo do método, cabe analisar em que consiste exatamente o
método de Descartes e compreender suas principais caracteristicas. Por ocasido devemos
percorrer outros escritos de Descartes onde ele fundamenta melhor conceitos que aparecem
sem muitas determinagdo no Discurso, mas que conservam, claramente, o mesmo sentido
empregado Ia. Mostraremos que a ideia de um método geral para as ciéncias acompanha toda
producdo cartesiana, e ja nas Regulae, obra de juventude, é possivel vé-lo exposto e definido.
Muito embora no Discurso apareca mais condensado, somos da opinido de que o método
dessa obra € manifestadamente derivado daquele das Regulae. Vejamos como em 1628,

Descartes define o método:

Entendo por método, regras certas e faceis, que permitem a quem
exatamente as observar nunca tomar por verdadeiro algo de falso e, sem
desperdicar inutilmente nenhum esfor¢o da mente, mas aumentando sempre
gradualmente o saber, atingir o conhecimento de tudo o que sera capaz de
saber.(grifo nosso)*

Uma das grandes preocupacdes de Descartes ao expor seu método parece sempre
ter sido a necessidade de demostrar claramente duas das suas caracteristicas essenciais:
simplicidade e eficiéncia. O método deve ser tdo simples que ndo hd quem ndo o compreenda,
por isso foi reduzido a quatro regras basicas, no Discurso, e nessa perspectiva se distancia da
I6gica, composta por um grande nimero de preceitos; deve também ser eficiente, permitindo
gue seja aplicado a qualquer matéria que possa cair sobre o entendimento humano e que

assegure que o resultado da pesquisa via método seja sempre o melhor possivel. Seguir essas

0 AT. X, Regulae, Regra IV, p. 371-72, |. 24-5/1-4.



27

duas caracteristicas assegura, que nada tenha sido omitido da cadeia de razdes, e,
principalmente, ndo tomar por verdadeiro algo falso.

A simplicidade desse metodo encontra-se mais claramente demostrada no
Discurso, onde sdo apresentadas as quatro regras fundamentais. E importante que analisemos
a estrutura de cada uma das regras individualmente observando, sobretudo, o que elas
guardam do que foi exposto nas Regulae.

1.3.1 A PrimeiraRegra

A primeira regra clama inicialmente para “nunca aceitar alguma coisa como
verdadeira sem que se conhecesse evidentemente como tal”*'. O principio da evidéncia deve
substituir o da autoridade e passar a ser 0 novo critério da verdade. Portanto, é necessario
percorrer 0 caminho que o entendimento, e apenas ele, é capaz de construir pelas suas
proprias operacdes cognitivas para se chegar a verdade dos enunciados e das coisas™. Se
aquilo que se apresenta ao entendimento for reconhecido com clareza e distingdo, &,
necessariamente, verdadeiro®. Essa autonomia da razéo, invocada por Descartes, tem como
fundamento assegurar que a ciéncia e a filosofia sejam, a partir de agora, produtos da
descoberta de uma mente atenta, de uma investigacdo que preze mais a clareza e distin¢édo do
que os ensinamentos propagados pela Escola. A evidéncia é estabelecida por Descartes como
o primeiro elemento que oferece o critério de validade e certeza sobre o conhecimento que
obtemos. Conforme observam Flage e Bonner “0s principios conhecidos pela luz natural sdo
evidentes; eles fornecem a base epistémica para qualquer esclarecimento posterior.”**

Ora, como anuncia Guéroult®, parece claro que Descartes pretende assegurar que,
dentro do limite de nossa inteligéncia, o conhecimento que temos das coisas tem que ser certo.
E manifesto que do ponto de vista de Descartes é preferivel conhecer pouco, mas ter certeza

do que se conhece, do que permanecer no ambito do vasto conhecimento apenas verossimil e

*L A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 18, |. 16-18 / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 23.

2 Cf. LANDIM, Raul. Evidéncia e Verdade no Sistema Cartesiano. S&o Paulo: Edicdes Loyola, 1992.
(Colecao Filosofia, 23). A questdo da relagdo entre 0s enunciados: proposi¢fes ou juizos e sua correspondéncia
com as coisas ou fatos, é objeto de analise da introdugdo e do primeiro capitulo da obra, p. 11-35.

* AT. VII, Meditationes, Tertia, p. 35, I. 13-15.

* FLAGE, D. E. and BONNEN, C. A. Descartes and Method. A Search for a Method in the Meditations.
London and New York - by Routledge. 1999, pag. 33.

%5 GUEROULT, M. Descartes Selon de I’Ordre des Raisons, Paris: Aubier. 1968, tome . p. 19.



28

toma-lo por verdadeiro, como a tradi¢éo fez, e como a Escola insistia em manter apoiando-se
na autoridade dos escritos de Aristdteles.

O segundo preceito fundamental da primeira regra ¢ o de “evitar cuidadosamente
a precipitacdo ¢ a prevengdo” duas causas comuns dos erros. Evitar a precipitacdo consiste
em nunca julgar prematuramente, sem que a mente tenha instaurado a investigagéo cuidadosa;
ou seja, deve-se evitar dar o assentimento a qualquer coisa sem que seja feito a reflexé@o
necessaria a isso.

A preocupacdo de Descartes € a de eliminar a possibilidade do erro pelo
julgamento antecipado. Dito de outro modo, o intento € o de evitar 0 erro ao estabelecer juizos
sobre aquilo que ndo se conhece com clareza e distin¢do, ou que ndo se manifesta a nos
evidentemente. Por outro lado, a prevencgao consiste na causa do erro quando o entendimento
¢ afetado pelas paixdes e se deixa dominar por essas, assim é fundamental vencer, além da
autoridade exterior, as voli¢fes internas, que sdo imensas e estdo na ordem da imaginacéo e
das paixdes, que, quando mal regradas inibem a liberdade do espirito para bem julgar.

Assim, toda a primeira regra consiste essencialmente em assegurar que todo o
conhecimento resulte necessariamente de uma concepcao tdo iluminada pela luz natural, que
seja impossivel ndo toma-la como verdadeira, uma vez que se mostrou clara e distinta a
completa compreenséo que temos dela. Ou seja, a regra consiste essencialmente em assegurar
que todo conhecimento deve partir de uma intuicdo, conforme a defini¢do dada por Descartes

na 1l regra das Regulae:

Por intuicdo entendo, ndo uma conviccao flutuante fornecida pelos sentidos
Ou 0 juizo enganador de uma imaginacdo de composicOes inadequadas, mas
0 conceito da mente pura e atenta tdo facil e distinto que nenhuma duvida
nos fica acerca do que compreendemos; ou entdo, 0 que é a mesma coisa, 0
conceito da mente pura e atenta, sem duvida possivel, que nasce apenas da
luz natural da razéo e que, por ser mais simples, é ainda mais certo do que a
deducdo, se bem que esta ultima ndo possa ser mal feita pelo homem.(grifo
nosso)*

A intuicdo € uma compreensdo que ndo falha, porque € o puro ato do pensamento
e se conserva como a mais manifesta certeza que se adquire, porque ela dispensa qualquer
outro meio de aquisicdo que ndo seja a da aplicacdo da prdopria mente. Uma intuicdo é tdo

evidente que ndo carece de demonstracdo. Uma vez que ela é impossivel de ser analisada, € de

*® AT. X, Regulae, Regra Ill, p. 368, . 14-22.



29

natureza completamente simples, e é impossivel que seja compreendida erradamente; tal qual
o fato de que o triangulo tem trés lados, ou que eu sou, eu existo*’.

A certeza da intuicdo € anterior ao método, é inata, l6gica. Alias, é a propria
certeza de que a intuicdo ndo falha que assegura a possibilidade de um método. Porque ele
consiste, inicialmente, em descobrir as intuicdes puras e apoiar-se nelas, a fim de seguir até as
questBes complexas, onde 0 método ja é necessario, pois, € na compreensdo dessas questdes
complexas que reside a aquisi¢do da ciéncia - funcdo maior do método - e que ndo pode se dar
sem ele. Por isso, 0 método tem como um de seus objetivos, transmitir o nivel de certeza que
se tem de uma intuicdo pura para as questdes complexas.

No que diz respeito & paridade entre o método no Discurso e nas Regulae,
Hamelin considera que tanto a primeira regra do método exposta no Discurso, quanto as
regras I, Il e Il das Regulae, assumem uma caracteristica diferente das subsequentes nas
respectivas obras. Para ele, 0s preceitos dessa primeira regra ndo consistem, propriamente, na
exposicdo de procedimentos para aquisicdo do conhecimento, mas antes, apresentam mais
uma espécie de indicacdo do objetivo do conhecimento do que o modo de proceder para
alcanca-10*®. Assim, ha um carater metafisico nessas regras que néo se encontra nas outras de
modo tdo manifesto, Hamelin cita esse problema metafisico mas ndo o trata adequadamente,
haja visto que explica em poucas linhas. Sua anélise a esse respeito centra-se na afirmacéo de
que a regra da evidéncia é uma regra que relaciona o método também com a metafisica, e por
isso é preciso também que se pergunte se o método é identificado, pelo menos em algumas
partes, com uma teoria do conhecimento®. No nos interessa aqui levar esse questionamento
de Hamelin adiante e tentar dissertar sobre ele, mais importante agora é reforcar a ideia da
relacdo entre as duas obras de Descartes onde ele expde o método, até porque o préprio
Hamelin ndo oferece argumentos suficientes para tratar esse tema como merecido.

Beck, por sua vez, tem uma leitura semelhante a de Hamelin. No entanto, ele faz
uma comparacao que diz ser grosseira e ndo coloca a regra | das Regulae juntamente com a Il
e I1, quando diz que elas sdo basicamente a primeira regra do Discurso, ao contrario do que

fez Hamelin. Seu comentario ndo vai além disso™.

T AT. VII, Meditationes, Secunda, p. 25, . 12.

*® HAMELIN, O. Le systéme de Descartes. Paris, Félix Alcan, 1921, p. 64.

“ HAMELIN, Loc. cit.

%0 BECK, L. J. The Method of Descartes, Oxford: Clarendon Press; 1952, p. 149.



30

1.3.2 A Segunda Regra

A segunda regra do Método propde dividir cada uma das dificuldades que se
examinasse em tantas parcelas quanto fosse possivel e necessario para melhor resolve-las®.
A decomposicdo das dificuldades assegura que cada uma delas seja compreendida
isoladamente em seus elementos simples. Esse procedimento analitico opera considerando
cada elemento da cadeia separadamente e procurando as condigdes que possam garantir a
melhor solugdo possivel para cada um dos problemas. A analise é um procedimento
indispensavel para o perfeito uso do método, a necessidade de dividir as dificuldades é o
caminho para se chegar a distincdo das ideias. Ao dividir as dificuldades o objeto estudado
apresenta-se em suas condicOes elementares e assim temos a intuicdo, que é a primeira
verdade epistemoldgica, de onde todo o conhecimento é erguido.

O procedimento analitico € o principal elemento da segunda regra, e embora ja
bastante usado na matematica a pretensdo de Descartes era mostrar que ele poderia ser
utilizado em todas as areas do saber, 0 que para Battisti seria uma ousada e exclusiva proposta
cartesiana®®. A anélise, mais do que uma operacdo da matematica é uma operac&o da razio,
tanto que apds as primeiras investidas Descartes passa a crer ser possivel aplica-la a todas as
ciéncias, inclusive na metafisica. Nas Respostas as Segundas Objecdes, diz ele: “quanto a
mim, segui somente a via analitica nas minhas MeditacBes”.>® Embora nessa passagem
estivesse se referindo as Meditacfes Metafisicas, Descartes também empreendeu a analise no
Discurso, inclusive € 1a que ele a estabelece como uma das regras do método.

A andlise, diz Descartes “mostra o verdadeiro caminho pelo qual uma coisa foi
metodicamente descoberta e revela como os efeitos dependem das causas™*. Desse modo,
aquele que seguir a analise metodicamente e tiver o cuidado de nada omitir, devera partilhar
da certeza das descobertas de outros, como se fosse ele proprio o descobridor. Processar
sempre as informacgdes a partir da decomposicdo buscando clarificar os elementos mais
simples é o essencial do procedimento analitico. Muito embora ndo se possa atribuir a

Descartes a origem do metodo analitico, haja visto que os antigos ja trabalhavam com esse

L A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 18, | 24-26. / DM, traducéo de GALVAO, M. E. p. 23.

2 BATTISTI, C. A. O Método de Anélise Cartesiano e o seu Fundamento. Scientie Studia, S&o Paulo, v. 8,
n. 4, p. 571-96, 2010, p. 572.

3 A.T. IX, Objections, Secondes Reponses, p. 122.

* A.T. IX, Objections, Secondes Reponses, p. 121.



31

procedimento na matematica, certo é dizer que foi ele o primeiro a propd-lo como método
para qualquer conhecimento.

E pela via analitica que Descartes desenvolve toda a sua epistemologia e
metafisica, se no Discurso ela aparece definida em apenas trés linhas, no conjunto da obra ela
sustenta os principais pilares. Veja-se nas Meditacdes onde € demonstrado a res cogitans, a
existéncia de Deus, da Alma e do Mundo, sempre por essa via. Para Andrade “a analise
permite uma demonstracdo que inscreve 0s principios da metafisica em uma rede de
implicacdes ontoldgicas, mediante a qual eles podem ser apreendidos ordenadamente,
segundo 0s seus respectivos graus de prioridade.”® Destarte, ainda partilhando da
compreensdo de Andrade o método de andlise ‘“permite uma construgdo de uma
demonstracdo sem apoid-la em axiomas’, restando conclusivo portanto, ‘nesse método uma
6tima via para demonstrar os principios fundamentais da metafisica.””*®

Para Beck essa segunda regra do Discurso, juntamente com a terceira, guardam
essencialmente o0 mesmo procedimento que Descartes estabelece na Regra V das Regulae,
desse modo, nas suas palavras “a doutrina metodoldgica é essencialmente a mesma” >'. A
interpretacdo de Beck vai mais longe e defende que ndo se pode falar em duas doutrinas do
método, ou mesmo de dois estagios da doutrina®®. A sua posicdo é a de que o método se
mantem praticamente inalterado, e que a concepcao primaria de Descartes™ acerca do método
é substancialmente a mesma da obra de 1637. Compartilhando da posicdo de Beck,
acreditamos que é possivel analisar a segunda regra do Discurso a partir da V' das Regulae®.
Uma vez que elas guardam wuma relacdo muito proxima de continuidade e
complementariedade.

Na epigrafe da regra V das Regulae Descartes sugere reduzir gradualmente as
proposicdes complicadas as mais simples até que essas sejam intuices, de onde se possa
reconstruir todo o conhecimento e desenvolver proposicdes verdadeiras, ou podemos dizer,
que a regra V sugere em um momento o procedimento analitico para descobrir as naturezas

simples e posteriormente a mesma regra aponta a necessidade de conduzir o pensamento

> ANDRADE, E. A Funcdo do Método de Andlise na Constituicdo do Argumento do Cogito nas
Meditagdes: uma Leitura do Cogito Através da Reductio ad Absurdum. VERITAS - Porto Alegre, v. 54 n. 2
maio/ago. 2009 p. 155-171. p. 165.

* |dem, p. 164.

S BECK, L. J. The Method of Descartes, p. 149-150.

*® Ibid, 151.

% A.T. X, Regulae ad Directionem Ingenii.

% N&o é nossa interesse aqui analisar detalhadamente essa relacéo entre as duas obras, é suficiente para nosso
proposito dizer que a interpretacdo de Beck nos satisfaz e que a utilizamos como apoio para aprofundar a analise
do nicleo fundamental dessa regra.



32

passo a passo como por degraus até se chegar a conhecimento de todas as coisas que pode a
empresa humana, j& aqui parece operar a sintese. Apenas nisso consiste 0 método, é o que diz

Descartes ao abrir essa regra.

1.3.3 A Terceira Regra

Se a anélise é, essencialmente, o procedimento adotado pela segunda regra para
resolucdo dos problemas, a terceira deve operar recompondo 0s conhecimentos até se chegar
as conclus@es que podem ser extraidas do conjunto desses dois procedimentos. Por isso diz a
terceira regra “conduzir por ordem meus pensamentos, comegando pelos objetos mais simples
e mais féaceis de conhecer, para subir pouco a pouco, como por degraus, até o conhecimento
dos mais compostos®. O movimento da terceira regra é o oposto a segunda, no sentido de
que aquela deveria decompor o todo e averiguar as partes, enquanto essa regra deve partir
desses elementos decompostos e reerguer o todo, agora contendo uma compreensdo de cada
uma das etapas do processo. Por isso pode-se dizer que essa regra tem como caracteristica
fundamental a sintese, ja que deve operar para a unificacdo das verdades que foi possivel se
descobrir pela aplicacdo da regra anterior.

Dessa forma, a regra V das Regulae mantem uma coeréncia com a segunda e
terceira regra do Discurso, de modo que nessa Ultima obra, Descartes retoma o que havia dito
anteriormente e apura o essencial para sua doutrina metodoldgica tornando-a mais madura,
mais clara e mais objetiva. A segunda e a terceira regra do Discurso contém uma
complementariedade fundamental, enquanto a segunda regra propbe a divisdo das
dificuldades para melhor resolvé-las, a terceira indica a necessidade de conduzir o0s
pensamentos por ordem, do mais simples (intuic&o) aos mais compostos (deducdes)®?.

Assim, o percurso analitico apontado na segunda regra, é desenvolvido pela

terceira. Nessa ultima regra também observamos o que podemos chamar de procedimento de

0 A T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 18, I. 27-30. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 23.

%2 Ha uma grande problematica acerca de a deducfo ser ou ndo, em UGltima instancia, uma intuicdo. Nesses
termos Gaukroger aponta que deducdo se reduz a intuicdo, pois perde toda a sua natureza como operagao, uma
vez que pode ser resumida ao ato do entendimento, que é da ordem da intui¢do. Por outro lado, hd uma gama de
pensadores classicos que caracterizam a deducdo como sendo diferente da intuicdo, baseando-se essencialmente
em Avristoteles. Esses comentadores classicos diferenciam tais conceitos afirmando que as dedugdes tratam das
relacBes entre as naturezas simples, enquanto a intuicdo trata da natureza simples compreendida nela mesma.
Quem faz uma andlise criteriosa sobre esses pontos, no pensamento cartesiano, € Fabio Cesar Scherer em sua
pesquisa de mestrado. A referéncia consta na bibliografia final.



33

recomposicdo das verdades descobertas, ou procedimento sintético do método cartesiano, tal
percurso dessa regra permite que o conhecimento, que era até entdo de intuicdes, possa agora
se apoiar em deducbes derivadas dessas intuicdes. Os critérios de certeza dessas podem ser
transferidos aquelas, desde que se obedegam aos rigores do metodo.

A metéfora do fio de Teseu citada por Descartes®® é bastante ilustrativa para
referir-se ao procedimento metodico que ele adota na busca da ciéncia. Se ao penetrar o
labirinto Teseu o fez conduzindo um novelo de 1& com o objetivo de ndo se perder e ter seguro
seu caminho a percorrer do comeco ao fim; Descartes, com seu método, estabelece a ordem e
a disposicéo dos objetos para quem deseja chegar ao conhecimento da verdade nas ciéncias. O
procedimento de reduzir as dificuldades até que elas possam ser compreendidas distintamente,
para assim assegurar um conhecimento pela via da intuicdo, e de, partir dessas verdades
descobertas intuitivamente a fim de progredir até que se possa extrair dedutivamente as
verdades subsequentes é o proprio percurso metddico. Da mesma maneira que o novelo de 18
de Teseu o permitiu entrar e sair do labirinto com seguranca, 0 método de Descartes o
possibilita chegar ao conhecimento das coisas complexas porque todo o percurso foi realizado
sem que se tenha perdido a relacdo das primeiras verdades com as Gltimas.

Ora, 0 procedimento do método assegura ndo apenas as descobertas ou invencgdes
da verdade, mas principalmente sua comunicacdo, uma vez que qualquer um que seguir 0
mesmo caminho que Descartes seguiu, pelo método, poderd por si s6 chegar as mesmas
verdades. O método, que era a firme e constante resolucdo de usar sempre o espirito da
melhor forma possivel, passa a ter o poder de universalizacdo do conhecimento cientifico dele
extraido; e, pelo procedimento sintético da terceira regra, pode compor defini¢cdes, axiomas e
teoremas que podem “demonstrar, na verdade, claramente o que estd contido em suas

conclusées.”®*

1.3.4 A Quarta Regra

A quarta e Ultima regra do método, no Discurso, serve como uma reafirmacéo de
gue a andlise e a sintese devem ser continuas no método. O objetivo dessa regra € revisar 0

gue ja se descobriu para assegurar que nada fique omitido na pesquisa, € que nenhum

8 A.T. X, Regulae, Regra V, p. 379-380.
 A.T. IX, Objections, Secondes Reponses, p. 122.



34

elemento posterior possa ser observado sem que se tenha total conhecimento dos
intermediarios que permitiram se chegar a ele. Dessa forma, o método, quando concluido,
parece consistir numa organizacdo estrutural da Idgica, portanto da razédo, para a descoberta
cientifica. Podemos dizer também, como Goubhier, que “o método cartesiano ¢ uma reflexao
sobre a razdo bem conduzida; a razio é bem conduzida gragas a0 método™®”.

Ainda que ndo se possa falar no método cartesiano como uma razdo pura nos
moldes kantianos, € possivel observar que a intencdo de Descartes ao estabelecer as quatro
regras do método no Discurso é mostrar como a razdo opera isolada de qualquer matéria a que
ela possa se deter. A razdo nunca falha, enquanto estiver fundamentada unicamente na logica.
A logica é a ferramenta que o entendimento usa para descobrir as verdades por si préprio.
Caso assim ndo fosse, seria impossivel falar em ciéncia e certeza no conhecimento humano, e
a matematica, ciéncia mais elementar, por ser a mais proxima da légica, ndo poderia sustentar
suas descobertas como verdades inquestionaveis.

Nesse sentido, ndo é possivel falar em erro matematico (por exemplo), o erro néo
ocorre na ciéncia matematica, mas antes decorre do mau uso dos preceitos ldgicos
fundamentais da matematica. Tais caracteristicas da matematica asseguram a Descartes 0
exemplo que se deve seguir na busca do conhecimento de tudo que é possivel ao espirito
humano.

As enumeracdes tdo completas, recomendadas por Descartes na quarta regra,
devem assegurar: (i) que nenhuma das etapas seja encadeada de modo impreciso; (ii) que as
conclusdes sejam extraidas de modo necessario dos elementos intermediarios; (iii) que esses
elementos intermediarios sejam consequentes diretos das primeiras intui¢cGes acerca do que se
analisa; (iv) que as conclusbes mostrem descobertas que ndo poderiam dar-se sem 0
compromisso de seguir rigorosamente o processo metddico completo.

A quarta regra segue, essencialmente, o que Descartes determina na VII regra das
Regulae, aqui, encontramo-la melhor desenvolvida e apresentada de modo mais claro e

explicito, ja no caput da regra € dito:

Para completar a ciéncia, é preciso analisar, uma por uma, todas as coisas
que se relacionam com 0 nosso objetivo, por um movimento continuo e
jamais interrompido do pensamento, abarcando-as numa enumeragdo
suficiente e metddica.®

% GOUHIER. 1973, p. 76.
% A.T. X, Regulae, caput Regra VII, p. 387-392.



35

A necessidade da certeza das descobertas exige do método uma exaustiva revisao
do que ja se sabe. Esse movimento continuo do pensamento, o faz retornar até aos primeiros
principios como uma forma de abrandar as falhas da memdria até que se possa percorrer toda
a deducao realizada como se fosse uma simples intuicdo e de modo a ndo mais precisar
recorrer & memoria como um elemento que demonstra a relacao entre os termos da serie.

A enumeracdo suficiente, a qual Descartes também da o nome de inducdo é

compreendida como:

Aquela que nos d& a verdade na sua conclusdo com mais certeza do que todo
outro género de prova, salvo a simples intuicdo. Sempre que ndo € possivel
reduzir um conhecimento a intuicdo, depois de rejeitados todos 0s
encadeamentos dos silogismos, resta-nos unicamente esta via, na qual
devemos totalmente acreditar.®’

Nessa perspectiva, a inducdo, quando realizada da forma que sugere o método,
pode ser outra forma de provar que a cadeia das razdes foram estabelecidas com firmeza,
sendo como que reduzidas a uma intuicdo, se conseguirmos ver a evidéncia que ocorre no
processo de encadeamento.

Embora o procedimento cartesiano, assim exposto, possa ser semelhante as regras
do silogismo aristotélico, é exatamente contra ele que Descartes deseja elaborar o seu método.
Imediatamente antes de apresentar suas quatro regras no Discurso, ele faz uma critica a légica
ensinada no colégio de La Fléche, que consistia essencialmente na ldgica aristotélica,
argumentando que ela serve “mais para explicar aos outroS as c0isas que se sabem, ou mesmo,
como a arte de Lulio, para falar sem discernimento daquelas que se ignoram, do que para
aprendé-las.”®®

Os resultados do silogismo aristotélico ndo apresentavam a fertilidade que
Descartes buscava para progredir nas ciéncias e descobrir as verdades Uteis a vida, sua funcdo
era meramente, segundo Descartes, assegurar que aquilo que ja se sabe é logicamente
verdade. Desse modo, o silogismo tinha a funcdo apenas de mostrar se um argumento era
valido ou se era uma falacia ou argumento sofistico, apresentando certezas, geralmente, no
que se refere a realidade formal, mas ndo sendo suficiente para assegurar verdades a vida

pratica e a ciéncia util.

 A.T. X, Regulae, Regra VII, p. 389, |. 8-14. y
% A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 17, I. 18-20. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 22.



36

Por outro lado, o método cartesiano, inventivo por natureza, consistia em extrair
verdades complexas de intui¢cdes elementares como realizado por um movimento continuo do
espirito sempre em busca dos conhecimentos mais distantes daquelas primeiras intuicdes,
entretanto que s6 se conhecem mediante a certeza que se tem delas; e pretende, acima de tudo,
mostrar “que € possivel chegar a conhecimentos muito uteis a vida, e que, ao invés dessa
filosofia especulativa ensinada nas Escolas, pode-se encontrar uma filosofia pratica.”®®

As revisdes tao gerais, apontado como procedimento que encerra a quarta regra,
deve cumprir a funcdo percorrer toda a cadeia de razbes, uma vez que as razdes estdo todas
encadeadas e se permite conhecer a verdade pela ordem natural e ndo pela ordem das
matérias. Vejamos o que Descartes escreve em carta a Mersenne, datada de 24 de dezembro

de 1640:

E de notar, em tudo o que escrevi, que nio sigo a ordem das matérias, mas
somente aquela das razdes, isto €, que ndo pretendo dizer em um mesmo
local tudo o que pertence a uma matéria, porque me seria impossivel prova-
lo adequadamente, havendo para isso algumas razdes que devem ser tiradas
de pontos mais distantes que outras; porém, raciocinando por ordem a
facilioribus ad difficiliora, deduzo o que posso, ora para uma matéria, ora
para outra — 0 que é, na minha opinido, o verdadeiro caminho para
adequadamente encontrar e explicar a verdade.”

Em ualtima anélise, a quarta regra ratifica os principios da clareza e distingdo bem
como os de ordem e medida. Seguir a ordem das razdes € operar metodicamente, e Descartes
parece mesmo ter feito toda a sua obra a partir das quatro regras expostas no Discurso, e este
contém, em essencial, o que foi exposto mais detalhadamente nas Regulae.

Excetuando-se algumas particularidades de interpretacGes, o0 método cartesiano
apresenta uma unidade interna, e pode aplicar-se a qualquer ciéncia, até mesmo aquelas mais
complexas, como a medicina e a moral. Sendo na verdade o apice do método a sua aplicacédo a
moral, se ele puder fazer com que “em cada circunstincia da vida, o intelecto mostre a

71
vontade o que deve escolher.”

% A.T. VI, Discours, Sextiéme Partie, p. 61-62, |. 28-01 / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 69.
O A.T. lll, Correspondance, & Mersenne, 24 de dezembro de 1640, p. 266, |. 16-26.
M AT. X, Regulae, Regra I, p. 361, I. 20-21.



37

2 CAPITULO: RELACAO ENTRE METODO E MORAL NO DISCURSO

2.1 As Méximas Morais da Terceira Parte do Discurso

Apdbs havermos tratado das condicGes particulares de publicacdo do Discurso, e de
termos exposto a relacdo das regras do método nas Regulae e no Discurso, bem como suas
caracteristicas primordiais no capitulo anterior, nossa proposta agora é de relacionar as regras
do método com as maximas morais expostas na terceira parte do Discurso, onde Descartes diz
toméa-las como um meio de assegurar a melhor decisdo possivel sobre suas a¢bes, enquanto o
método ainda ndo pode fornecer a certeza completa para guiar-lhe na vida, se é que ele pode.

O método, quando relacionado ao cotidiano, ndo pode colocar em suspensdo a
acao por ndo se ter por certo o melhor a fazer; consequentemente, é preciso que se estabeleca
algum meio de assegurar a resolucdo de agir, ainda que ndo seja uma determinacdo extraida
dele. Assim, de inicio j& aparece um importante problema que, aparentemente, inviabiliza a
relacdo que pretendemos analisar entre moral e método.

O fato de na vida préatica ndo ser possivel tomar decisdes sempre baseadas na
evidéncia que o método prescreve, pde em suspeita a sua validade e, consequentemente, 0
campo da vida préatica exerceria sobre ele um efeito limitador, de onde se pode retirar uma
aporia: ou bem o método fornece a certeza num carater universal que Descartes buscou ou ele
ndo teria a rigidez esperada, e portanto, configurar-se-ia um carater limitado do seu campo de
acao, ndo sendo, pois, possivel aplica-lo a todo e qualquer conhecimento. Levantando essa
hipdtese teriamos de admitir que 0 método ndo assume o carater universal pretendido.

Como a evidéncia ndo pode ser estabelecida em todos os aspectos da vida
cotidiana, as a¢des que exigem solucdo pronta devem ser baseadas por outro principio que ndo
esse. A solucdo encontrada por Descartes para esse problema parece ser a substituicdo da
evidéncia pela prudéncia.

Tratar como conhecimento apenas aquilo que a evidéncia mostra sé-lo, € o que
Descartes acredita ter feito na sua ciéncia e metafisica, entretanto estar de posse da evidéncia

na ciéncia ndo o faz agir com a certeza de ter feito o melhor julgamento. A evidéncia néo se



38

aplica ao cotidiano, a suspensdo do juizo até se ter certeza do melhor a fazer é impossivel nas
decisdes préticas, e por esse motivo ela ndo pode orientar a moral, uma vez que nesse campo,
as escolhas sdo sempre urgentes. Nessa conjuntura, é necessario que a prudéncia substitua a
evidéncia; como consequéncia disso, embora as decisdes sejam sempre aquelas que se
acredita serem corretas, jamais se podera dizer que sdo absolutamente certas. E Descartes,
com grande consciéncia disso, “se contenta a propor preceitos no lugar de principios,
méximas no lugar de razdes.”’? E assim que Delbos define a moral de Descartes, no entanto,
aqui fazemos uso de sua definicdo para argumentar exatamente o contrario do que ele diz.
Para Delbos, a substituicdo de principios e razdes por preceitos e maximas, mostra que a
moral de Descartes ndo é sélida, e ele a fez por se deparar com esses problemas no seu
percurso filoséfico, contudo nunca houve intencdo de Descartes de encarar os problemas
morais de frente, como um tema que sua filosofia devesse se deter ativamente; também
conforme Delbos, isso explica o porqué de Descartes se apoiar nos estoicos, sobretudo
Séneca, pois sua moral ndo prescindia de sentido dentro de um sistema de filosofia, sendo
composta apenas por sentencas gerais.

O que Delbos néo parece ver, na moral de Descartes, é que exatamente por ela ser
composta por preceitos e maximas, ao invés de principios e razBes, € que ela se mostra
adequada ao projeto cartesiano como um todo. Ora, uma filosofia que coloca a moral como
uma ciéncia que pressupde o inteiro conhecimento de todas as outras ciéncias, e que vem a ser
o0 ultimo grau de sabedoria, ndo pode ser composta de principios, enquanto cada um das outras
ciéncias ndo cumprirem o seu papel. Sob esse aspecto podemos dizer, ao contrario de Delbos,
que a moral de Descartes € bem definida ja no Discurso, e posteriormente nela (na moral)
deve resultar toda a filosofia cartesiana. Pois ela é o resultado que a metafisica da pelo estudo
da relacdo entre entendimento e vontade, mostrando como a volicdo deve ser submetida ao
entendimento; serd também o resultado da fisica, ao estabelecer que ndo se pode querer mudar
a ordem do mundo, mas compreendé-lo e explica-lo; e da medicina, ao assegurar da melhor
maneira a salde e o prolongamento da vida.

Apoiando-se em algumas passagens das Correspondéncias e sobretudo, no
Discurso, € possivel dizer que ha uma decisdo pratica em Descartes, que visa tanto a verdade
(dos objetos) quando o bem (elemento moral), que poderiamos substituir mais adequadamente
por vida feliz ou Sagesse. Sob esse aspecto, podemos dizer, como Norma Foscolo de

Merckaert, que o Discurso e seu método “servem a duas finalidades: de uma parte, a procurar

2 DELBOS, V. Le Probléme Morale dans la Philosophie de Espinoza et dans I’Histoire du Spinozisme.
Paris — Ed. Félix Alcan, 1893, p. 7.



39

bem conduzir a razio e, de outra parte, a procurar a verdade nas ciéncias.”’> Assim, é
permitido dizer que os objetivos da moral do Discurso, embora composta por preceitos e
maximas, sdo firmes, porque apontam a resolu¢ao de Descartes de “empregar toda a minha
vida em cultivar a minha razéo, e progredir, 0 quanto pudesse, no conhecimento da verdade,
seguindo 0 método em que me havia prescrito.”"

Portanto, dizemos que os preceitos morais da morale par provision sdo firmes,
pois estdo, como veremos, relacionados as regras do método, e a afirmacgédo de Descartes, de
que retirou os preceitos morais do método pode ser considerada com sendo firme. E, além
disso, é preciso que se observe a relacdo entre método e moral também nas decisfes pessoais
de Descartes, pois optar pela vida da ciéncia (coisa que Descartes declarou e fez) e procurar
um método que permita chegar aos conhecimentos possiveis €, também, uma decisdo moral.

H&a ainda, sobre o objetivo deste capitulo, duas questdes que consideramos
extremamente pertinentes acerca do contetdo do Discurso e que ainda parecem pouco
estudadas, e € sobre essas duas questdes que devemos nos deter agora.

A primeira pretende realizar um exame sobre a alegacdo de Descartes de que
pretendeu extrair do seu método um codigo moral. Tal cédigo moral deveria Ihe permitir atuar
nas coisas da vida sempre da melhor forma possivel, ou bem conduzir a razdo, como
anunciado no resumo que antecede ao texto do Discurso. Para que essa hipdtese se mostre
verdadeira é necessario que possamos mostrar uma interpretacdo das méaximas morais
apresentadas por Descartes na terceira parte do Discurso a partir das quatro regras do método
anteriormente analisadas.

Essa questdo ja foi objeto de estudo de alguns comentadores, no entanto as
interpretacdes dadas por eles sdo, via de regra, sempre discordantes; e, podemos dizer também
gue ndo coincidem completamente com a que propomos nesse trabalho, que ficara clara ao
final deste segundo capitulo. Dentre os comentadores desse tema da filosofia de Descartes
podemos destacar Coolidge’®, Féscolo™, e Cimakasky e Polansky’”. O primeiro considera que
a morale par provision é insuficiente tanto no proposito de regular as acées sempre o melhor

possivel, quanto no de assegurar que se vive bem. Para Coolidge a morale par provision “¢

" FOSCOLO, N. M. Les trois moments moraux du Discours de la Méthode Projet de vie, morale de la
recherche et morale par provision. In: Revue philosophique de Louvain. Quatrieme série, Tome 73, N°20,
1975. p. 607.

™ A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p.27, . 9-12. / DM, traducéo de GALVAO, M. E. p.

> COOLIDGE, Jr. F. P. The insufficiency of Descartes’s Provisional morality. In International Philosophical
Quarterly Vol. XXXI, No. 3 Issue No. 123. Loyola University, New Orleans (september 1991).

" FOSCOLO, 1975.

" CIMAKASKY, J. and POLANSKY, R. Descartes’s ‘Provisional Morality’ Pacific Philosophical Quarterly
93 (2012) University of Southern California and Blackwell Publishing Ltd p. 353-372.



40

incoerente se tomada como suficiente para regular todas as instancias de ac&o.”® Assim,
embora Coolidge considere imperativo examinar a moral e determinar a sua relagdo com o
método, para ele 0 método ndo pode fundar a morale par provision e essa € incoerente com a
proposta de Descartes de viver bem.

Por outro lado, Fdscolo, em opinido contraria a de Coolidge, considera que a
morale par provision é extraida do método, como afirmou Descartes, além disso, diz ela que
“a morale par provision é requerida para a morale de la recherche.””® Cimakasky e Polansky,
também de opinido contraria a Coolidge e semelhante a Foscolo, argumentam sobre a
suficiéncia (naquele momento) da morale par provision em oferecer os fundamentos para a
melhor acdo possivel e sustentam ainda haver total coeréncia entre 0 método e a moral, e
sustentam veementemente que as regras do morale par provision sdo claramente retiradas do
método, além disso, dizem Cimakasky e Polansky: ha uma completa paridade entre os dois
conjuntos de regras, de modo que foram constituidas de uma para uma. Ou seja, cada regra do
método estabelece a criacdo de uma maxima moral®.

A outra questdo é compreender em que sentido Descartes usou a expressdo morale
par provision. Questdo que se torna bastante complicada, haja vista a imensiddo de
abordagens dadas pelos comentadores a esse ultimo tema. Para alguns, a questdo se quer é
posta; para outros, ela assume resolugdes conflitantes e cada um dos comentadores tem uma
opinido sobre seu sentido de modo a ndo haver qualquer concordancia a cerca desse tema,
trataremos dessa questdo na se¢do 2.3.

Assim, buscaremos realizar uma analise de cada uma das maximas morais
expostas na terceira parte do Discurso com a finalidade de encontrar elementos que possam
manter a relacdo dessas maximas com as regras do método, essa discussao ainda parece pouco
trabalhada, pois a aparente distancia entre esses dois temas parece ter feito os comentadores
evitarem trata-los em relacdo um com o outro. Muito embora ndo seja nosso proposito levar a
discussdo ao esgotamento, necessario é que facamos, além de uma minuciosa leitura dos
textos de Descartes sobre a moralidade, que devem nesse momento compreender
essencialmente a terceira parte do texto de 1637; uma revisdo da interpretacdo dos

comentadores acerca desse tema.

8 Cf. COOLIDGE, 1991, p. 276.
¥ cf. FOSCOLO, 1975, p. 613.
80 Cf. CIMAKASKY, J. and POLANSKY, 2012, p. 354.



41

2.1.1 A Primeira Maxima

A primeira méxima da morale par provision, além de apresentar um importante
elemento da moral de Descartes, qual seja: a prudéncia - diretiva geral da sua moral - que
consiste numa resolucdo pessoal de governar-se em qualquer outra coisa seguindo as
opinides mais moderadas e mais afastadas do excesso®; é composta ainda por dois outros
preceitos, que assumem tanto um sentido histérico biogréfico quanto uma atitude ja regida
pela prudéncia.

O primeiro: obedecer as leis e aos costumes de meu pais®® tem um cunho
historico-cultural e pode ser relacionado com a intencdo de Descartes de manter sua
tranquilidade para se dedicar aos seus estudos, nesse momento a prudéncia de Descartes
parece confundir-se com uma estratégica politica, uma vez que naquele momento histérico
aventar qualquer possibilidade de reforma social seria algo que comprometeria todo o seu
percurso filoséfico e cientifico; e, mesmo antes disso, ndo parece haver qualquer intencdo de

Descartes em se assumir como um reformador social,®®

tal qual pareceu pretender Etienne de
La Boétie, ao declarar preferéncia da republica em detrimento da monarquia vigente em seu
Discurso sobre a Serviddo Voluntéria®”.

A preocupacdo de Descartes estd no ambito filoséfico propriamente dito, por isso
essa maxima, além de assegurar que nenhum legislador ou fiscalizador a servi¢o do regente
possa incomodar suas atividades como cientista e filésofo, Ihe garante o sossego que sua
profissao exigia™.

A primeira maxima assume também, nesse momento inicial, a funcdo de permitir-
Ihe tomar decisdes num ambiente em que a davida hiperbdlica (que aparece na quarta parte do
Discurso) poderia colocar tudo a baixo e a irresolugio imputar-lhe-ia um erro ainda maior. E
importante observar que, conforme aponta Naaman-Zauderer, ao dizer que pretende viver em
consonancia com 0s costumes daqueles com quem tém de conviver, Descartes passa a admitir

condicional e provisoriamente seus costumes como 0s mais moderados e seus conhecimentos

81 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, I. 3-5. / DM, traducdo de GALVAO, M. E. p. 27.

8 AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 22/23, 1. 30/1. / DM, traducdo de GALVAO, M. E. p. 27.

8 Como dito em: A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 13, I. 20-31. / DM, traducéo de GALVAO, M. E. p. 18.
% LA BOETIE, E. (1574) Discurso da Serviddo Voluntaria — S&o Paulo: Brasiliense, 1982. Nesse hino &
liberdade La Boétie conclama ao povo que lute pela propria liberdade, questionando a serviddo de muitos a um
s0; e alimenta, no espirito do povo, a ideia de igualdade e liberdade na politica.

8 N&o é demais relembrar o contexto histérico em que foi escrito o Discurso, o século XVI é marcado pela
ascensdo do absolutismo, pelas guerras e disputas de territorios entre 0s paises europeus e conflitos religiosos
com a perseguicao dos protestantes em alguns paises predominantemente cat6licos romanos.



42

como 0s que seriam mais viaveis seguir naquele momento®™. Dessa forma, a intencdo de
Descartes de desenvolver uma ciéncia que possa “chegar a conhecimentos Uteis a vida™®’,
como declarado na sexta parte do Discurso, é ja um resultado do método aplicado a moral.
Pois decidir tomar como referéncia para a acdo 0s costumes na qual se encontra inserido, é a
melhor forma de atuar prudentemente, uma vez que se reconhece haver sabios entre quaisquer
povos, € entre aqueles que ele convive que deve inspirar-se; sobretudo porque, diz também
Descartes que essa opcdo de segui-los ndo deve permanecer ap0os saber o que, finalmente,
pode ele mesmo prescrever como correto. Assim, esse primeiro preceito de orientar suas
acOes a partir do exemplo que vé naqueles a quem se considera sabios, serve como uma
espécie de consultoria, que Descartes recorre, entretanto ndo quer dizer que seja admitida total
e permanentemente por ele como algo correto.

O segundo preceito, de cunho religioso, afirma conservar com constancia a
religido na qual Deus me deu a graca de ser instruido desde a infancia® e pretende prestar
contas com as autoridades da sua religido. O que ndo significa reduzi-la a apenas uma mera
formalidade. Na verdade, esse preceito aponta a devocdo de Descartes a sua religido e a
certeza que ele tem de que ndo pode p6-la sobre o exercicio da davida, ndo no sentido em que
ele coloca todo o resto. Ademais o tema da religido dessa maxima é pouco trabalhado, tanto
pelo préprio Descartes, quanto pelos seus comentadores™.

O fato de Descartes, sendo francés, haver publicado o Discurso anonimamente na
Holanda, pais de maior liberdade religiosa, chama a atencdo de Paul J. Bagley, que classifica
tais eventos como andmalos em relacdo a primeira recomendagdo. Diz ele, “o mandado da
primeira maxima € de se adaptar as circunstancias, em vez de agir de acordo com 0 que
poderia ser considerado por outros como convicgdes imoderadas ou extremas.”® Ora,
aparentemente essa seria a anomalia de que fala Bagley: o fato de Descartes lancar méo de
um preceito que parece realgar que, como observa Gouhier, “sua situagdo geogréafica, historica

9591

e social limita sua escolha,”” mas publica-o em um pais que ndo é o seu, e mesmo um pais

com divergéncias consideraveis com o seu. Essa anomalia consistiria entdo em considerar

% NAAMAN-ZAUDERER, N. Descartes’s Deontological Turn: Reason, Will, and Virtue in the Last
Writings. Cambridge: Cambridge University Press, 2010. P. 165.

8 AT. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 61, I. 29-30. / DM, traducdo de GALVAO, M. E. p. 69.

8 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, |. 2-4. / DM, traducdo de GALVAO, M. E. p. 27.

8 Sob esse aspecto é possivel perceber que o tema da religido, que consiste no segundo preceito dessa primeira
maxima, é pouco desenvolvido seja em Marshall ou Naaman-Zauderer, Shapiro, Coolidge, Morgan, Restrepo
entre outros. Todos, de um modo geral, apenas consideram-na como uma adaptacdo e conformismo, ou talvez,
uma devocdo real a sua religido, sem contudo problematizar mais que isso.

% BAGLEY, P. J.: “On the moral philosophy of René Descartes: or, how morals are derived from
method”, Tijdschrift voor Filosofie 1996, Vol. 58 (4). p. 685.

%8 GOUHIER, 1973, p. 241.



43

mais a sua situacdo momentanea do que propriamente obedecer as leis e aos costumes de meu
pais. Ou seja, 0 que Bagley vé é que o primeiro preceito sugere mais uma adaptacdo ao meio
do que uma determinacdo em seguir aos costumes do seu pais. Essa interpretacdo pode propor
uma leitura desse preceito como contendo certo conformismo sociocultural, sobretudo porque

92 como diz

“talvez haja pessoas tdo sensatas entre os persas ou os chineses quanto entre nos,
0 préprio Descartes.

Entretanto, Naaman-Zauderer observa cautelosamente essa regra, sobretudo em
seus preceitos iniciais que fazer referéncia ao Estado e a Igreja, sua posicdo nao € a mesma de
Bagley, pois para Naaman-Zauderer ndo se trata desse conformismo, mas de uma deliberagéo
inspirada pela prudéncia, que exige um exame dos costumes daqueles do mesmo ambiente

social de Descartes, diz ele:

Um olhar mais atento a primeira maxima revela que na resolucdo de
governar a si mesmo de acordo com as opinides dos costumes locais,
Descartes ndo resolve aceitar essas opinides como as mais provaveis. Ele s6
esta determinado a governar suas acdes de acordo com elas, ou seja, a agir
ou atuar alinhado com tais opinides dentro da dimens&o social da sua vida.**

Seguir aos costumes locais ndo faz de Descartes um conformista ou submisso,
mas apenas 0 permite ter um ponto referencial a seguir enquanto ndo puder, ele mesmo,
gerenciar suas escolhas, por isso € necessario que se busque viver como vivem aqueles com
guem ele se relaciona, muito embora compreenda existir homens sensatos em qualquer parte.
Sob esse ponto de vista Naaman-Zauderer traz mais claramente a real importancia da primeira
maxima, embora rodeada de caracteristicas de influencia social do seu meio, a intencdo de
Descartes € libertar seu espirito para uma autotutela, o que ndo quer de forma alguma dizer
que é preciso romper incondicionalmente com a tradicdo. Avaliar as opinides ndo significa
necessariamente considera-las todas elas erradas, mas apenas filtrar e escolher dentre essas
aquelas que ele ndo pode estabelecer uma melhor. E novamente diz Naaman-Zauderer
“Descartes poderia estar disposto a colocar sua empresa no caminho certo, tendo como
objetivo, ndo a reforma externa, mas sim a transformagéo do eu individual.”**

Ainda nesse sentido Naaman-Zauderer, chama atenc¢do para essa passagem e pede

cuidado ao interpreta-la como sendo um conformismo social e cultural. Para ele, admitir que

% A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, . 11-13. / DM, traducéo de GALVAO, M. E. p. 28.
% NAAMAN-ZAUDERER, 2010, p. 165-66.
% 1dem, 166.



44

Descartes estivesse assumindo uma postura conformista, é reduzir um problema filoséfico e
moral que a primeira maxima quer resolver, a uma mera opinido, o que seria questionavel!
Segundo sua interpretagao, “em todos 0s assuntos que ndo estdo sob a autoridade legal do
Estado e os artigos de sua propria fé religiosa, Descartes resolve seguir as opinides moderadas
comumente aceitas pelas pessoas mais sensatas em sua propria comunidade.”® Entretanto,
esse compartilhamento da opinido vigente, tem um prazo, que se estende até 0 momento em
que for possivel descobrir - via método - como deve direcionar sua acdo, ainda que venha a
romper com a opinido comumente aceita.

Ou seja, 0 caminho que Descartes pretende inicialmente seguir € como um acordo
temporario com a dimensdo social de sua vida, de onde ele vive. Embora ndo assuma tais
opiniGes como absolutamente corretas, ele resolve aceita-las como as mais razoaveis, pois, até
0 momento, essa decisdo é a melhor que ele dispde, caso prefira ndo permanecer irresoluto.
Para sustentar essa opinido Naaman-Zauderer cita uma passagem do Discurso, anterior a
apresentacdo das quatro regras do método, onde é antecipada por Descartes a decisdo de por
em revista todas as ocupacdes dos homens, para ter certeza de que fez a escolha certa sobre a
sua, que é dita na quarta maxima moral. Vejamos a cita¢gdo “eu nao podia escolher ninguém
cujas opinides parecessem preferiveis as dos outros, e achei-me como que forcado a
empreender conduzir-me a mim mesmo.”*® Desse modo, a decisdo de conduzir a si proprio,
mostra agora a insatisfacdo de Descartes com as opinides até mesmo dos sabios, a quem ele
parecia decidido seguir por algum tempo.

N&do obstante, o segundo elemento da primeira maxima moral: conservar com
constancia a religido na qual Deus me deu a graca de ser instruido desde a infancia é
manifestamente de cunho religioso, e mantém completa coeréncia com o primeiro,
configurando-se como um complemento linear a este. Ora, a perspicacia do autor de uma obra
como as Meditagdes, permite-o compreender perfeitamente a intima ligacdo que existe entre
religido, costumes, leis, e, mais distante um pouco, ciéncia. E sabido que Descartes era
Catdlico Romano, que tinha grande apreco pela sua igreja, e que constantemente submete a
sua obra ao julgo das autoridades de sua religido. Isso, contudo, ndo faz dele um ortodoxo
sobre os dogmas da sua igreja, Descartes sabe que o bom senso, ou a razdo, notoriamente

prevalece sobre a fé, em se tratando da convivéncia social. Desse modo:

% 1dem, 165. 5
% A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 16, |. 26-29. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 21.



45

O mais util era seguir aqueles com quem teria de viver; e que, para saber
guais eram verdadeiramente suas opinides, devia atentar mais ao que
praticavam do que ao gue diziam; ndo s6 porque, dada a corrupcao de nossos
costumes, ha poucas pessoas que queiram dizer tudo o que creem, mas
também porque muitas o ignoram.

Embora possam existir homens tdo sabios em outras civiliza¢gdes quanto na que
teve a graca de ser instruido, Descartes é pratico, e sabe que deve seguir mais aos
julgamentos desses, que dos estrangeiros. Sabe também que para cada povo, a sua cultura e as
suas leis, sdo as melhores.

O terceiro momento da primeira méxima é o mais enigmatico, governando-me em
qualquer outra coisa segundo as opinides mais moderadas e mais afastadas do excesso, que
fossem comumente aceitas e praticadas pelas pessoas mais sensatas entre aqueles com quem
teria de conviver. Aqui, Descartes estabelece a prudéncia como regra fundamental para
governar a si mesmo sobre assuntos que 0 método ndo pode resolver com a evidéncia que lhe
é exigida e mantém a crenga de que existem homens sabios a quem ele pode seguir, porém
desperta também a sua audacia intelectual, limitando o que pode seguir desses sabios.

No que diz respeito a relacdo das regras do método com essa maxima moral &,
para nds, manifesto que Descartes sugere que a regra da evidéncia, exposta na primeira regra
do método, deve ser substituida pela prudéncia, prescrita na primeira maxima moral. O
primeiro ato da prudéncia é assumir o papel de suspender uma decisdao intimamente sua, para
que ele opte por seguir aqueles a quem considera sabios e mais sensatos. Dessa forma, hd uma
relacdo entre suspender sua acgdo provisoriamente e seguir 0s mais moderados (terceiro
preceito da primeira regra), e evitar a precipitacdo e prevencao (elementos da primeira regra
do método) tomando como parametro para sua a¢do particular o exemplo pratico do sébio que
evita 0s excessos.

Além disso, se ele diz saber que hd homens mais sabios que ele, fica manifesto
que ele sabe que esses tém mais requisitos para chegar as melhores opiniGes possiveis. No
entanto, ha duas observacdes feitas pelo proprio Descartes a esse respeito que ndo podem
passar despercebidas, a primeira é observar mais aos exemplos do que as palavras dos que ele
considera sabios®®, e a segunda, tentar cada vez mais tomar, ele proprio, as decisdes a respeito

da sua conduta, comprometendo-se a aperfeicoar seus juizos®.

° A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, I. 13-20. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 2
® A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, I. 15-17./ DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 2
% A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 24, . 10-12. / DM, traducéo de GALVAO, M. E. p. 2

© © ©



46

Num sentido semelhante ao nosso, J. Cimakasky e R. Polansky escrevem sobre a
primeira méxima da morale par provision e defendem haver uma intrinseca relagdo com o
método, sustentando que a duvida é uma condicdo para se buscar o entendimento. Na
auséncia de um conhecimento genuinamente seu, encontrado pelo método, Descartes resolve,
como um ato moral, seguir 0s costumes praticados por aqueles que ele considera sébios e com
0S quais convive, essa resolucdo €, pelo menos provisoriamente, uma decisdo acertada,
levando-se em conta a perspectiva de que a irresolucdo é viciosa. Assim, dizem Cimakasky e

Polansky:

A razdo para essa maxima moral, portanto, é a divida colocada pela primeira
regra do método. Enquanto duvida e busca entendimento, porque lhe falta
certeza, ele dificilmente pode fazer melhor do que seguir a esses costumes e
convengdes, por unanimidade, aceitos por aqueles entre os quais ele vive. E
onde ha divergéncias sobre o que é aceitavel, seguir a opinido moderada é
mais sensato e provavelmente mais préximo da verdade do que a opinido
extrema.'”

Atuando nessas condic¢des, Descartes prescreve na conduta moral, ja na primeira
méaxima, a superacdo da duvida e, ao mesmo tempo, a solucdo do problema da precipitacao e
prevencdo. Nesses termos, essa maxima segue uma racionalidade passivel de ser identificada
como uma consequéncia do método. Claro, levando-se em conta que se trata de uma questao

complexa que € a vida préatica e toda a sua sobreposicdo, social, religiosa, politica e etc.

2.1.2 A Segunda Méaxima

A segunda méaxima estabelecida determina ser o mais firme e resoluto possivel em
minhas acdes.'®* Essa disposicdo de Descartes de tomar sempre uma decisdo, ainda que nio
se saiba se essa € a correta, talvez possa aparentemente depor contra a primeira regra do
método, que prega a evidéncia e que diz ser necessario evitar cuidadosamente a precipitacdo
e a prevencdo'®. No entanto, ndo é exatamente disso que se trata, lembremos que no plano da

vida ndo é possivel suspender a agdo até que o método tenha reconstituido completamente a

100 CIMAKASKY and POLANSKY, 2012, p. 353-372. p. 356. 5
"L AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 24, I. 18-19./ DM, tradugéo de GALVAO, M. E. p. 29.
102 A.T. VI, Discours, Secunde Partie, p. 18, I. 18-19. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 23.



47

ciéncia, e a primeira regra do método trata essencialmente do caminho para a conquista da
ciéncia, e esta sim, ndo pode se dar sem a evidéncia. Ao contrario, na vida social, é impossivel
atuar sempre a partir de conhecimentos evidentes, devendo ela ser substituida pela prudéncia,
como mostramos na analise da primeira maxima.

A vida sempre reclama pela tomada de decisGes. Se ndo é possivel fazer o certo, 0
caminho nesse momento é o de buscar sempre evitar o erro, ou 0 maior erro. Nesse proposito,
a prudéncia parece mesmo poder cumprir esse papel da melhor forma possivel.

Esse segundo preceito € um dos mais objetivos da morale par provision.
Descartes € claro: ser o mais firme e resoluto que pudesse em minhas a¢des. A falta de certeza
sobre a opcdo feita ndo pode interromper a certeza que ele tem de que deve agir. Nesse
sentido é que Alquié fala da distincdo que Descartes faz entre condi¢Ges do julgamento e
condicdes da acdo'® no texto do Discurso.

A decisdo de seguir opinides duvidosas como se fossem certas foi contestada por
Pollot em carta a Descartes, datada de fevereiro de 1638, onde diz ele:

A segunda regra de sua moral me parece perigosa, uma vez que sustenta a
necessidade de se ater as opinides uma vez que se esta determinado a segui-
las, quando elas sdo as mais duvidosas da mesma maneira como se seguem
as mais seguras, pois se sdo falsas ou mas, quanto mais as seguimos, mais
nos envolvemos em erros e vicios.'*

A resposta de Descartes as objecoes de Pollot se deu em carta escrita em margo de
1638. Nela Descartes explica sua decisdo de seguir com a mesma constancia as opinides que
escolheu, ainda que sejam duvidosas.

Primeiramente, é verdade que, se eu tivesse dito absolutamente que devemos
ficar com aquelas opinides que uma vez determinado a seguir, embora eles
fossem duvidosas, eu ndo seria menos repreensivel do que se eu tivesse dito
gue é preciso ser obstinada e teimoso; porque se ater a uma opinido, é o
mesmo que perseverar no julgamento que fizemos. Mas eu disse outra coisa,
a saber, que é preciso ser resoluto em suas acles, ainda que nos
permanecéssemos irresolutos em nossos julgamentos (veja a pagina 24 linha
8), e ndo seguir menos constantemente as opinides mais duvidosas, ou seja
ndo agir menos constantemente seguindo as opinibes que julgamos
duvidosas, que foram uma vez determinadas, ou seja, quando consideramos
que ndo h& nenhuma outra que julgamos melhor ou mais certa, que sé

103 ALQUIE, F. Etudes cartésiennes. Librairie Philosophique J. Vrin. Paris: 1982. p. 50, nota 2.
104 A.T. I, Correspondance p. 512/13, 1. 1/1-6.



48

conhecemos essas como as melhores, como de fato elas sdo, sobre essas
condigdes.’®®

A contra argumentacdo de Descartes deixa claro que ele tem consciéncia que sua
decisdo de seguir com constancia as opinides duvidosas que ele decidiu eleger como as
melhores, € passivel de ser revista mais tarde, ap6s o entendimento ter mostrado ser um erro
dar assentimento a tal. Descartes “atribui essa regra sobretudo as acfes da vida que ndo
podem sofrer nenhuma demora.”**® Ademais, quando o entendimento puder chegar ao melhor
a fazer ndo € problema mudar de opinido, na verdade, € esse 0 proposito da regra, mais uma
vez diz Descartes, “tdo logo eu encontrar uma melhor ndo perderei nenhuma ocasido de
mudar.”*%’

A objecdo de Pollot parece tomar como elemento para sua critica o fato de que
Descartes manifesta a necessidade de agir resolutamente independente da certeza que se tem
se é essa acao boa ou ma. Entretanto, Pollot parece ndo ter compreendido que essa resolucao
de agir traz implicitamente uma escolha determinada pela prudéncia que faz Descartes
escolher o que Ihe parece ser o melhor; além disso, é coerente com a tentativa de manter-se
afastado dos excessos, prescrito ja na primeira maxima. Se Descartes deseja seguir uma
opinido da qual ele ndo esta certo sobre ser ela boa, certo ele esta de que ela é a melhor
possivel. E no campo da vida prética, a certeza moral ¢ suficiente para a conducdo da vida'®,
¢ isso que diz também o artigo 205 dos Principios.

A metafora exposta por Descartes sobre o viajante perdido na floresta, onde ele
sugere que € melhor seguir sempre em linha reta, ao invés de andar em circulos, pode ser
bastante ilustrativa para representar a real preocupacdo de Descartes. Interessa mais a
consciéncia do que se faz, ainda que ndo se tenha certeza de ser o certo, do que mudar de
opinido arbitraria e constantemente. Se depois se descobrir que a opcao foi falha, agora ja se
sabe qual néo repetir. Assim, embora o viajante perdido que opta por seguir em linha reta
pode ndo chegar aonde deseja, pelo menos ele chega a algum lugar onde possa estar certo de
sua localizacdo, e de la tracar um novo rumo para chegar ao seu destino. Do mesmo modo,

aquele que escolhe sempre seguir a opinido mais afastada dos extremos pode ndo ter feito a

105 A.T. Il, Correspondance, & Pollot, marco de 1638, p. 34/35, I. 10-20/1-7.
106 A.T. Il, Correspondance, p. 35, I. 13-15.

Y07 A.T. Il, Correspondance, p. 35, I. 15-16.

108 A.T. IX, Principes, Quatriesme Partie, art. 205, p. 323.



49

escolha correta; porém, nunca se afastou dela como o teria feito se tivesse escolhido uma

vertente e depois se descobrisse que o correto estd do lado oposto.

2.1.3 A Terceira Maxima

A influéncia da tradicdo também aparece na terceira maxima, talvez a mais
conhecida. L&, Descartes retoma o preceito estoico de que ha coisas que estdo ao nosso
alcance, e ha coisas que estdo além do nosso poder.'® e sugere sempre tentar vencer a mim
[ele] mesmo do que a fortuna, e modificar antes meus [seus] desejos do que a ordem do
mundo’®. Toda a terceira méxima tem forte conotacéo Estoica, e é importante que se diga,
antes de mais nada, que Descartes ndo é o primeiro de seu periodo a ser influenciado pelos
estoicos, antes dele Justus Lipsius e Guillaume Du Vair restauraram antigos preceitos estoicos
na tentativa de fundar uma moral neo-estoica.

Brochar observa que Descartes assinala, mais uma vez como os estoicos, “que o
ato de afirmar, de aquiescer ou assentir, depende, ndo da inteligéncia, mas da vontade; como
eles, ele declara que este ato ¢é livre”''!. Alids, nessa maxima um dos mais importantes
elementos constitutivos da moral cartesiana enfim é colocado, trata-se da vontade. Prezar pela
conformacdo da nossa vida com o que apenas de nds proprios depende; pde em evidéncia o
fato, também defendido pelos estoicos, de que a vontade deve ser regida pelo entendimento,
cabendo-nos desejar apenas 0 que ao entendimento se mostra possivel.

A vontade tem, como ja assinalamos, um papel fundamental na moral cartesiana,
pois toda a moral consiste em condiciona-la a conformacdo com o entendimento. A vontade,
sendo infinita em nds, faz com que desejemos algo mais do que aquilo que se encontra em
nosso poder, assim “cabe ao entendimento mostrar, em cada circunstancia da vida, a vontade,
o melhor a fazer”'*2. Essa ideia ja se encontra nos primeiros escritos de Descartes, como

mostramos citando as Regulae.

199 EPICTETUS, The Discourses of Epictetus, with the Encheridion and Fragments. George Long.
translator. London. George Bell and Sons. 1890.. p. 4. (acessado pelo site: http://www.perseus.tufts.edu/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0236%3Atext%3Denc%3Achapter
%3D4 em 25 de maio de 2015).

10 A T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 25, |. 20-22. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 30.

111 BROCHARD, V. Etudes de Philosophie Ancienne et de Philosophie Moderne. Librairie Philosophique J.
Vrin — Paris. 1926, p. 323.

12 A T. X, Regulae, Regra I, P. 361, . 20-21.



50

Essa méaxima expressa, além de um preceito moral, uma atitude de sabedoria, pois
ensina, mais do que viver moralmente, a viver como vive um sabio, ndo criando caréncias
superficiais e ndo desejando mais do que é realmente necessario para se viver bem, por isso

diz Descartes: é preciso ‘fazer da necessidade virtude”

, indicio de que essa moral
permanece acompanhada do maior elemento da sabedoria paga. Ao isolar todas as caréncias e
a se desfazer delas 0 homem passa a ocupar sua razao apenas consigo mesmo e esse parece
ser 0 elemento maior da moral dessa maxima. Elevar o homem a um nivel moral que o torne
feliz, ndo por que ele dispde de tudo o que deseja que € externo a ele, mas sim pelo fato de
que todo o seu desejo €, verdadeiramente, regrado pelo seu entendimento; e,
consequentemente, ele sabe 0 que pode e deve desejar, e deseja apenas isso.

Descartes sabe que a vida estabelecida a partir desses dominios ndo é facil e
compreende que tais ensinamentos sdo sempre ideais a serem alcancados; contudo, vé na
tradicdo, pensadores que se ocuparam com essa proposta. Vejamos o que diz ele,

provavelmente sobre 0s estoicos:

Mas confesso que é necessario um longo exercicio e uma meditacdo muitas
vezes reiterada para se acostumar a olhar desse angulo todas as coisas; e
creio que é precisamente nisso que consistia 0 segredo daqueles filésofos
gue outrora conseguiram subtrair-se do império da fortuna e, apesar das
dores e da pobreza, rivalizar em felicidade com seus deuses.***

Esse paradoxo, de possuir dor e pobreza e ainda assim a felicidade equiparada a
dos deuses, mostra que para Descartes esses filosofos foram livres, uma vez que possuiam
seus pensamentos sem qualquer interferéncia externas a si proprio, logo tinham dominio
absoluto de seus pensamentos, e eram, portanto livres.

Assim como na anterior, Pollot também faz uma objecdo a essa maxima,
considerando-a mais “uma fic¢do para lisonjear e errar do que uma resolug@o filosoéfica, [...]
um homem de senso comum jamais se persuadira que nada esteja em seu poder além dos seus
pensamentos™*°. A interpretacio de Pollot sobre essa maxima é a de que ndo faz sentido que
um homem de bom senso considere as coisas impossiveis, apenas por ndo poder considera-las

em seus julgamentos. Descartes, taxativamente, responde a Pollot, falando que “ndo se trata

" AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 26, I. 10-11. / DM, tradugéo de GALVAO, M. E. p. 31.
14 A T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 26, |. 15-22. / DM, traducdo de GALVAO, M. E. p. 31.
15 AT. |, Correspondance, Pollot & Descartes, fevereiro de 1638, p. 513, I. 6-12.



o1

de uma ficgdo, mas de uma verdade que ndo se deve negar a ninguém. N&o ha nada que esteja
em nosso poder além dos nossos pensamentos”**.

Desse modo, o preceito estoico, do qual Descartes deriva essa terceira maxima e
que preza pelo pensamento livre - isolado de qualquer coisa externa a ele proprio - € um
resultado do método aplicado a moral, pois 0 pensamento quando influenciado pelo externo

deixa de ser simples e amplia a possibilidade do erro.

2.1.4 A "Quarta Maxima”

Sobre a quarta e Gltima maxima convém antes de qualquer coisa, compara-la com
a quarta regra do Método e mostrar que elas guardam uma intima relacdo. Diz a quarta regra:
“fazer enumeragdes tdo completas, e revisdes tao gerais, que eu tivesse certeza de nada
omitir**’, enquanto no enunciado da quarta méaxima é dito: “por fim, para conclusdo dessa
moral, acudiu-me passar em revista as diversas ocupacgdes que 0s homens tem nesta vida para
procurar escolher a melhor”.*® VVemos que a prépria estrutura de escrita nos dois momentos,
segue 0 mesmo padrdo formal, mas ndo apenas isso, uma vez que também destaca a
necessidade de revisdo as opinides constantemente, tal exercicio de repeticdo exerce uma
dupla funcéo: (i) assegura a certeza de que se tomou a decisao correta, caso a revisao continue
assegurando que a opcdo feita era a melhor possivel, e sobretudo, (ii) permite a mudanca de
opinido, caso a revisdo tenha mostrado a necessidade disso para ndo incorrer em erro. Apos
cada realizacdo de enumeracdes e revisdes mantem-se a estimativa de que a decisdo foi a
melhor, seja mantendo a anterior, seja agora mudando de opinido; o importante € que o
movimento reflexivo faca com que esse desejo de escolher sempre o melhor seja mantido,
muito embora a opinido possa mudar.

Por isso Descartes tomou a decisdo que considerou melhor, “empregar toda a
minha vida em cultivar a razdo, e progredir, 0 quanto pudesse, no conhecimento da verdade,
seguindo 0 método em que me havia prescrito”**. Mais uma vez Descartes estabelece a
necessidade de seguir o metodo, inclusive em assuntos morais, 0 que serve como outro

argumento de que definitivamente h4 uma relacdo sélida entre 0 método e a morale par

16 AT, Il, Correspondance, & Pollot, marco de 1638, p. 36, I. 1-4.

Y7 A T. VI, Discours, Secunde Partie, p. 19, I. 3-5./ DM, tradugéo de GALVAO, M. E. p. 23.

18 AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, . 3-6. / DM, traducéo de GALVAO, M. E. p. 31/2.
19 AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, 1. 9-12. / DM, tradugio de GALVAO, M. E. p. 32.



52

provision, e mesmo que esta &, irrecusavelmente, derivada daquele. Claro que tal afirmacéo
ndo implica ser a morale par provision, impossibilitada de sofrer modificagdes, o que ocorre
com 0 método.

Admitir o método como fundamento da morale par provision, é dizer que a acao
possui minimamente uma direcdo a seguir, € saber que ja ndo se encontra mais como um
viajante perdido numa floresta, por isso diz Descartes, na Gltima maxima: “as trés maximas
precedentes s6 se justificam pelo propésito que eu tinha de continuar a instruir-me”*?°. Para
ratificar essa caracteristica de aperfeicoar o espirito, ou os julgamentos, a morale admite a
permuta de opinides, desde que assim o entendimento mostrasse ser adequado.

Note-se que mais uma vez € inseparavel a relacdo entre método e morale par
provision, tanto que a preocupacdo de Descartes sempre consistiu mais na aquisi¢cdo do
conhecimento do que no aperfeicoamento da sua moral. Uma vez que satisfeita a primeira; a
segunda seria pela mesma via, ampliada. Ainda na quarta maxima, Descartes mostra como,
pela aquisicdo do conhecimento, é possivel satisfazer-se também com a aquisicdo dos
verdadeiros bens, e que a inclinacdo da vontade para seguir o entendimento € suficiente para

adquirir a virtude.

Como nossa vontade ndo se inclina a seguir alguma coisa ou a fugir dela a
ndo ser conforme nosso entendimento a apresente como boa ou ma, basta
bem julgar para bem proceder, e julgar o melhor possivel, para proceder da
melhor maneira, isto €, para adquirir todas as virtudes, e junto todos os
outros bens que se possam adquirir, e quando disso se tem certeza nédo se
pode deixar de estar contente.™® (grifo nosso)

O método, pretende mostrar que “todas as coisas que podem cair sob o

conhecimento dos homens encadeiam-se da mesma maneira’*?2

, e Descartes, a partir do uso
do método, parece compreender que a moral € uma dessas coisas, € que a busca pela virtude e
pela vida feliz, no sentido cartesiano, ndo pode dar-se sem a mesma estratégia rigorosa
adotada para a aquisicdo da ciéncia. Agora é possivel compreender que, como diz a citacgéo,
basta bem julgar para bem proceder, e assim aquele que adquire verdadeiramente a ciéncia
pelo método, ndo pode ter uma conduta menos virtuosa do que tinha antes de possui-la. E

importante observar ainda nessa citacdo que, ao Descartes dizer: julgar o melhor possivel,

29 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, |. 21-23. / DM, tradugéo de GALVAO, M. E. p. 32.
2L AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 28, . 6-14. / DM, tradugéo de GALVAO, M. E. p. 33.
122 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 19, I. 9-11. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 23.



53

para proceder da melhor maneira, fica latente o significado disso para a morale par
provision, ao orientar sua acdo pelas maximas morais descritas na terceira parte do Discurso,
Descartes sabe que essa acdo ndo é perfeita, tanto que ele ndo diz: julgar perfeitamente, para
proceder perfeitamente. Ele sabe o melhor que pode fazer nesse ambito, pois, 0 método pode
oferecer verdades inquestionaveis apenas para a ciéncia; no entanto, derivar dele algum
cddigo de conduta moral o deixa mais certo de ter escolhido o melhor possivel, do que ndo o
ter seguido. Afinal a moral tem como uma caracteristica fundamental ndo poder ser, por
questdes obvias, reduzida a uma estrutura formal perfeita que, de posse dela, se possa atuar
sempre perfeitamente.

Sob esse prisma, a quarta maxima ndo apresenta a mesma estrutura que as
méaximas antecedentes; primeiramente porque no resumo do Discurso ele fala de trés ou
guatro méximas, sem nunca deixar claro, se seriam trés maximas, ou quatro exatamente.
Ademais, essa indeterminacdo pode de alguma forma, gerar ambiguidade no texto. Além
disso, a forma diferenciada como ele a anuncia: “por fim, como conclusdo dessa moral”*® dé&
a entender que ndo é exatamente uma nova maxima, mas talvez uma recapitulacdo resumida,
ou o resultado direto da compilacdo das maximas antecedentes, o que a colocaria em um
estatuto diferente das anteriores. Entdo surge uma questdo interessante para sua correta
interpretacdo: deveria ela ser analisada como consequéncia das méximas anteriores ou
deveriamos considera-la isoladamente como um elemento aditivo a sua morale par provision?

Admitir a “quarta maxima” como conclusdo das antecedentes ¢, a N0SSO ver, uma
interpretacdo plausivel de se sustentar, haja visto que ele ndo a enumera como quarta maxima
e nem encontramos nela um preceito claramente definido, como facilmente visualizamos nas
anteriores.

A nossa interpretacdo, contudo, estd mais inclinada a considera-la como outro
preceito, que pressupde os anteriores, por isso vem por Ultimo e é uma conclusdo deles, mas
que tem tanto ou mais sentido como méxima que as anteriores, diferenciando-se mais
precisamente apenas porque traz um tom pessoal mais intenso e mostra uma tomada de
decisdo de como atuar em sua vida. Nesse momento Descartes retoma e desenvolve a
afirmacdo que fez na primeira parte do Discurso, de estar convicto de que “se entre as
ocupacdes dos homens puramente homens ha alguma que seja solidamente boa e importante,
atrevo-me a crer que ¢ a que escolhi.”*** Enquanto que na terceira parte ele declara qual é essa

ocupacao que escolheu para si, dizendo que pretende “empregar toda a vida a cultivar a razdo,

2 AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, I. 3./ DM, traducdo de GALVAO, M. E. p. 31.
124 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 3, |. 21-24. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 7.



54

e progredir, o quanto pudesse, no conhecimento da verdade, seguindo o método em que me
havia prescrito™?. E essa passagem guarda uma dupla caracteristica, por um lado é uma
decisdo particular, uma tomada de decisdo de um sujeito que escolheu que caminho seguir em
sua vida; mas tem, por outro lado, um carater mais expressivo, que a decisdo desse sujeito de
dedicar-se a atividade mais nobre entre as que podem um homem escolher, e exatamente por
isso ndo pode deixar de ser um preceito moral. Pois € a livre e manifesta decisdo de procurar a
verdade nas ciéncias pelo método por ele criado, com a finalidade de alcangar objetivos que
extrapolam a satisfacdo de necessidades pessoais, deixando assim uma grande contribuicao
para a humanidade.

Ainda nessa quarta maxima, Descartes reafirma que para estabelecer suas
maximas morais procurou sempre seguir seu método e que 0s progressos que alcancara com o
método Ihe pareciam bastante importantes, consequentemente seu desejo particular confunde-
se com seu preceito moral de dedicar sua vida ao progresso da ciéncia, para o bem da
humanidade. O método atua na moral ensinando a julgar o melhor possivel para agir o melhor
possivel. Agir o melhor possivel é atuar virtuosamente. Desse modo, com uma analise mais
aprofundada parece certo poder afirmar que do ponto de vista metodoldgico e intencional,
Descartes pretendeu mesmo que suas maximas morais fossem um reflexo do método nas
acbes do cotidiano, 0 que ndo nos permite dizer que seguem rigorosamente esse método,

como a ciéncia segue.

2.2 Uma moral derivada do método?

Os escritos morais de Descartes apresentam sempre uma estrutura nada ortodoxa
em relacdo aos tratados conhecidos em sua época, ou aqueles que fazem parte da histéria da
filosofia. Ndo encontramos, em Descartes, nenhuma obra monumental acerca do tema, nada
como uma Etica & Nicémaco, deixada por Aristételes; uma De la Sagesse, de Charron; uma
Maximes et Réflexions Morales, do Duc de La Rochefoucauld; ou ainda, uma Critica da
Razdo Pratica de Kant. Seus escritos acerca da moral séo, geralmente, pontuais e até mesmo
dificeis de se alocarem no conjunto da obra. Se o considerarmos como um filésofo que

pretendeu constituir um corpo organico no conjunto de sua obra, o que nos levaria

125 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, 1. 9-13. / DM, tradugio de GALVAO, M. E. p. 32.



55

inevitavelmente a trata-la como sistemética, encontramos dificuldades em situar a moral nesse
“sistema”.

Guenancia analisa a moral de Descartes sem considera-la integrada ao conjunto do
seu sistema; contudo, ndo atribui isso a uma lacuna na sua filosofia, pelo contrario, para ele,
essa ¢ a grande e profunda originalidade e riqueza da moral cartesiana que contrasta, “logo de
inicio, com a maioria das morais filosoficas, que parecem ser concebidas apenas para
completar um sistema e perfazé-lo numa visio de mundo.”*?® Para Guenancia, as regras
morais do Discurso sdo menos preocupagoes filosoficas, do que uma “preocupagdo de estar
quite com as autoridades temporais e espirituais” da sua época.'?’

Desse modo, a interpretagdo de Guenancia parece sugerir que as regras morais da
terceira parte do Discurso podem ser compreendidas como uma tentativa do autor de
assegurar sua tranquilidade, admitindo que ndo pretende fazer qualquer tipo de prescricao
moral, mas apenas falar da sua conduta particular; opinido da qual ndo partilhamos, pois se o
método tem relacdo com a morale par provision ndo ha motivos para simplifica-la a um mero
conjunto de opinides particulares adaptadas a um conformismo social. Mais adiante (no
terceiro capitulo), mostraremos que a morale par provision assume um sentido mais firme do
que essa mera preocupacao de estar quites com a sociedade, da qual Guenancia fala, e que a
ideia de moral em Descartes permanece fundada firmemente sobre os conceitos de prudéncia,
virtude e generosidade, garantindo desde sempre, um firme estatuto a ela.

Ndo obstante, As PaixGes da Alma (1649), dltima obra de Descartes, é
considerado como o tratado da moral cartesiana onde é expressa toda a sua compreensdo do
tema, possui uma estrutura pouco comum para uma obra sobre moral.

Trazendo consideracdes relativas a natureza do Homem e de como ele é afetado
pelas paixdes, o Tratado funda-se a partir dos principios expostos nas Correspondéncias de
Descartes com Elizabeth, Rainha Cristina e Chanut e na teoria cartesiana das substancias
expostas nas MeditacOes e Objecdes; tanto que, nas palavras de Livio Teixeira, embora seja 0
mais elaborado, o Tratado ndo é o escrito cartesiano mais importante sobre a moralidade, uma
vez que ele apenas aplica o que se encontra nos escritos anteriores'?®, sobretudo nos que
acima mencionamos. Ainda segundo as palavras de Teixeira, 0 Tratado apresenta a distingéo

entre substancia pensante e substancia extensa, porém seu objetivo € propriamente mostrar a

126 GUENANCIA, 1991, p.112. (grifo nosso).
27 1 dem, p. 111.
128 TEIXEIRA, 1990, p. 151



56

concepgdo da unido dessas mesmas substancias™®®, que é, via de regra, o terreno de anéalise da
moralidade como exposta no Tratado das Paixdes.

Também por analisar o homem como um complexo substancial corpo-alma, o que
imprime inevitavelmente uma compreensdo confusa por natureza, do que € o homem, é que
podemos dizer que o Tratado consiste huma espécie de tratado da natureza humana, a la
Descartes, uma vez que buscou desenvolver um estudo do homem como uma totalidade
inseparavel, composta entre pensamento e matéria ou, nos termo de Descartes, alma e corpo.
O estudo de cada uma dessas substancias em separado poderia se dar pela metafisica e pela
fisica, respectivamente, e isso Descartes o fez; no entanto, quando unidas, tais substancias
impossibilitariam a sua compreensdo a partir de uma ou de outra dessas ciéncias, haja visto
gue dessa unido surgem as paixdes, que ndo se adequam completamente a capacidade da
compreensdo humana, havendo assim a necessidade buscar o resultado desse composto a
partir do estudo da moral, ciéncia responsavel que, para Descartes, deve se dedicar a
investigacdo da relagdo alma-corpo. Eis porque, para perfeita realizacdo do seu papel, a moral
deve constar como o Ultimo grau da sabedoria, quando de posse ja do conhecimento da alma
em separada, que pode ser obtido pelo estudo da metafisica, bem como do corpo em separado,
pelo conhecimento ofertado pela fisica, é que se chega aquela.

Os textos relacionados a moralidade, deixados por Descartes, merecem destaque
pela inovagéo de sua proposta. A forma como ele diz “pretender explicar o tema das paixdes

ndo como um orador ou um filésofo moralista, mas como um Physicien ***°

131

, que no século
XVI1 significava tanto médico quanto fisico™", torna-o diferente de qualquer moralista de seu
tempo. A dependéncia que ele propde entre elementos da moral, da medicina e da mecanica
para com a Fisica™?, fazem alguns importantes comentadores sugerirem que sua intencdo é
tratar problemas relacionados a salude a partir do controle de algumas paixdes. Essa ideia esta
presente em Dreyfus-Le Foyer, para quem o Tratado das Paix6es “era a pedra fundamental da
moral cartesiana, e necessitava nao apenas dos conhecimentos fisiolégicos, mas também dos

9133

conhecimentos patologicos”°, a interpretacdo de Dreyfus-Le Foyer é radical, no sentido de

129 |pidem, p.151.

130 A T. XI, Des Passions, Preface, p. 326, |. 12-15.

131 Conforme Nouveau Dictionnaire Francais-Latin. Par Henri Goelzer. Composé d’aprés les travaux les plus
recentes de la lexicograthie précédeé d’um tableau de la conjugaison latine. Contenant la traduction de tous les
termes employés dans la Langue depuis le XVI1I° siécle jusqu'a nos jours et rédigé spécialement a l'usage des
Classes et des Etudiants en Lettres. Ed. Garnier Frérer, Paris, 1907. pag. 1395.

132 A.T. X1, Principes, preface, p.10.

13 DREYFUS-LE FOYER. Les Conceptions médicales de Descartes. Revue de Metaphisique et de Morale,
1937, p. 258.



57

que ele apresenta o Tratado como uma obra de aplicagdo da medicina a moral, como
interpreta Teixeira™*,

Gilson, por sua vez tambeém superestima o Tratado nesse sentido, afirmando que
Descartes pretende deduzir dos seus conhecimentos sobre medicina um “remédio geral para

as paixdes”'®

, sugerindo que ele pretende que sua moral seja, de certa forma, uma derivacéo
da fisica haja visto relacionar tdo proximamente a moral com a medicina, que naquela época
consistia essencialmente numa Anatomia e Fisiologia.

Excetuando-se o Tratado das Paixdes, a impressao inicial que se tem, é de que a
pena de Descartes parece timida, sempre que trabalha em assuntos relacionados a moralidade,
ou pelo menos, pareca ser voltada mais a uma intenc¢do de expor sua conduta moral privada do
que escrever algum tipo de ensinamento ao grande publico, impressao essa que ja rebatemos
anteriormente, e para ndo adiantarmos pontos cruciais do nosso ultimo capitulo, onde estamos
dispostos a dizer que na verdade, a moral em Descartes, seja em qual for o texto € mais
rigorosa do que parece, e apenas as razdes de sua exposicdo fazem-na parecer, talvez,
descomprometidas com sua filosofia, ponto que também rebateremos em analise vindoura.

A interpretacdo de Teixeira sobre essa relacdo entre medicina e moral no Tratado

de Descartes é mais moderada, para ele:

N&o se trata em parte alguma do Tratado de curar o corpo em beneficio da
alma, mas trata-se de saber de que modo, pelo conhecimento da unido que ha
entre alma e corpo, se podem governar as paixdes da alma que tém a sua
origem no corpo. No tratado ndo h& patologia nem terapéutica: ha téo-
somente a interagdo normal que produz paixdes, todas elas Uteis ao
equill’ggio do homem, fendmenos naturais no complexo humano de corpo e
alma.

Mais a frente continua Teixeira:

O que de fato se encontra, em conjunto com o0s textos que nos apresentam o
conhecimento que é possivel do complexo corpo-alma, é uma série de textos
em que ele fala da agdo da alma ou da vontade no sentido de reger as paixdes
e com isso contribuir para o bem-estar do corpo. Se ha, pois, no Tratado
alguma medicina preventiva ou alguma terapéutica € uma psicoterapia, isto

B34 TEIXEIRA, 1990, p. 153.

135 GILSON, 1987, p. 447. Um remédio Geral para as paixdes é também o titulo do artigo 212 do Tratado, onde
Descartes diz ser esse remédio nada mais que um regramento acerca do uso dessas paixdes, ou da influéncia que
permitimos elas exercerem sobre nos.

136 TEIXEIRA, 1990, p. 153.



58

é, uma busca do bem-estar do corpo e mesmo a cura de alguns males do
corpo pela agdo da alma.*

Dessa forma, a interpretacdo de Teixeira converge para afirmar que, pelo dito no
texto, ndo ocorre poder sustentar que se tornariam mais sabios moralmente homens que
buscassem pela medicina qualquer remédio ou mesmo cura para as paixoes. E isso se da por
dois motivos que o proprio Descartes esclarece. Primeiramente, porque paixdes ndo sdo
sindnimos de doencas, na verdade elas séo elementares e fazem parte da propria estrutura do
homem, entdo o fato de que o homem estd sujeito a sofrer influencias das paixdes, ndo
implica qualquer fraqueza. Segundo, é exatamente o equilibrio e o dominio das paixdes a
funcdo da moral. Por isso, chamamos de virtuoso, aquele que estabelece sua vontade no
sentido de reger as paixdes e dotar o corpo de satisfacdo, ou bem-estar.

Como nosso estudo concentra-se na moralidade como exposta no Discurso, nao
temos muito mais a acrescentar a respeito do Tratado das Paixdes, compreendemos que,
como ¢é da opinido dos grandes comentadores, o Tratado guarda o ensinamento maior sobre a
moralidade em Descartes, e por isso € a obra mais estudada a esse respeito, 0 que nao
significa dizer que n&o haja muito a explorar em escritos anteriores acerca desse tema.

Dentre os textos que trazem algum teor moral, o Discurso, embora tenha uma
parte inteira dedicada claramente ao tema, uma vez que estabelece um codigo moral que
permite a Descartes avancar eu suas pesquisas, tem pouca relevancia nos estudos
desenvolvidos sobre a sua moralidade. Quando referenciada, a morale par provision é tratada
como um momento onde Descartes apresenta um conjunto de preceitos morais simples que
devem guiar suas acGes sem contudo apresentar nada de expressivo. Os motivos para esse
preterimento podem ser evidenciados por um conjunto de elementos, que ja levantamos
anteriormente, sobretudo pelo fato de que, aparentemente, as maximas morais ndo apresentam
qualquer relacdo com o restante da obra de Descartes, e principalmente, ndo podem assumir
um estatuto mais duradouro, pois além de serem apresentadas como provisorias, como alguns
traduzem, ndo parecem ter qualquer relacdo com o método, elemento fundamental de toda a
producéo filosofica e cientifica de Descartes. E sobre esse ponto de nos deteremos agora para
mostrar que a morale par provision tem um significado maior do que comumente se atribui a

ela.

537 1 dem, p. 154.



59

As méximas morais estabelecidas na terceira parte do Discurso, chamadas por
Descartes de morale par provision, sdo imediatamente antecedidas pela sentenga “Je formay
me une”,*® o que pode sugerir como é a interpretacdo mais usual, uma manifesta intencdo de
resguardar seu pensamento, acerca da conduta humana, ao foro privado. Portanto, parece
mesmo conclusivo que Descartes ndo tinha intencdo de propor um tratado de moral. Tal
assertiva poderia ter grande validade e encerraria boa parte do debate acerca do tema, ndo
fosse haver uma contradicéo entre: (i) querer criar um método universal (mathesis universalis)
que ensine a cada um o melhor a fazer em qualquer situacdo dessa vida; (ii) dizer que extraiu
uma moral desse método e, ao mesmo tempo, (iii) dizer que criou uma moral particular e ndo
pretende dar ensinamentos morais, uma vez que apenas aos nobres essa tarefa é cabida'*’.
Ora, se 0 método se pretende universal e se foi retirado dele um conjunto de maximas morais,
porque entdo essa moral, que resultou dele, deve ser restrita ao uso privado?

Ainda a esse respeito € interessante notar que Descartes comeca a terceira parte do

Discurso da seguinte maneira:

Por fim, como (Et enfin, comme... no original) antes de comecar a
reconstruir a casa onde moramos, ndo basta demoli-la, prover-nos de
matérias e de arquitetos, ou n6s mesmo exercermos a arquitetura, e além
disso ter-lhe tracado cuidadosamente a planta, mas também é preciso
providenciar uma outra, onde nos possamos alojar comodamente enguanto
durarem os trabalhos; assim, a fim de ndo permanecer irresoluto em minhas
acOes, enquanto a razdo me obrigasse a sé-lo em meus juizos, e de ndo
deixar de viver desde entdo do modo mais feliz que pudesse, formei para
mim uma moral por provisdo que consistia em apenas trés ou quatro
méximas que gostaria de vos expor. (grifo nosso).'*

Talvez caiba aqui uma analisar a ocorréncia da conjungdo conclusiva por fim
seguida da conjuncdo comparativa como no inicio da terceira parte. Claro que inevitavelmente
0 texto deveria seguir uma linha de raciocinio objetiva, entretanto o uso dessas duas
conjuncdes, uma apds outra, pode ser mais que uma simples conexdo textual.

De um lado, o0 uso de por fim (conjuncdo conclusiva) pode sugerir que Descartes
pretendeu manter uma relacdo direta entre a segunda e a terceira parte do Discurso, ou, do

método e da moral (para ser mais exato), tal qual ele faz no paragrafo prefacio da obra, onde

¥ AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 22, |. 27-28. / DM, tradug&o de GALVAO M. E. p. 27.
139 AT. V, Correspondance, A Chanut, 20 de novembro de 1647. p. 86-87. 5
140 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 22, I. 16-29. / DM, traducéo de GALVAO M. E. p. 27.



60

afirma que extraiu algumas regras morais desse método, ou seja, concluiu desse método
algumas regras morais provisérias (temporarias) ou de provisao (prover, fornecer)'*!.

Por outro lado, o uso de como (conjuncdo comparativa) empregada logo em
seguida a por fim, assume o propdsito de estabelecer uma comparacéo entre um arquiteto, que
precisa de um abrigo até que sua casa seja completamente reformada, e ele préprio
(Descartes), afirmando que precisa estabelecer uma morale par provision enquanto seu
método ndo puder assegurar ao agir a mesma certeza atribuida aos julgamentos da razao.
Nesse interim, a morale par provision deve guiar a acdo, se ndo perfeitamente, pelo menos da
melhor forma em seu alcance; e as conjungfes por fim e como, ressaltam os dois elementos
fundamentais para esse propdsito, quais sejam: uma ligagdo direta da exposi¢cdo do método
com a morale par provision e uma comparacdao elucidativa de que ndo ha outra moral
disponivel no momento a ndo ser esta. Entdo, como o arquiteto precisa de um abrigo
temporéario, Descartes precisa de um codigo de conduta minimamente razoavel. Essa
razoabilidade se configura pela exposicao das trés ou quatro maximas morais, apresentadas na
terceira parte do Discurso, e deve - para dar consisténcia ao projeto vindouro — amparar a
ligacdo com o método ja exposto na segunda.

O objetivo maior de Descartes no Discurso é o de estabelecer os novos
fundamentos que ele acredita haver encontrado, principalmente para a metafisica - a ciéncia
magna; se as verdades sobre a metafisica ndo forem consolidadas ndo serd possivel erguer
qualquer outro conhecimento. Essa relacdo entre método e metafisica é tema escorregadio e
os interpretes de Descartes o observam com bastante cuidado. Talvez a maior problematica
acerca dessa relacdo seja a necessidade de saber como a metafisica funda o método ao mesmo
tempo em que o assegura como ferramenta da descoberta da verdade, sem que isso caia num
circulo vicioso. Para essa questdo Gouhier oferece a interpretacdo de que uma seja
desenvolvida pela outra, “uma metafisica rudimentar acompanha as primeiras vias
metodoldgicas de Descartes e seus esbhocos metafisicos mais antigos se justificam, a seus
olhos, porque ela segue uma direcdo metodoldgica segura.”**? Entrementes, a relacio método-
metafisica permanece Unica e ndo ha real necessidade de querer separar esses dois elementos
da doutrina cartesiana. O método ganha forga pela sua sustentacdo metafisica e esta cresce

quando atua por aquele.

11 A questdo de saber se as regras da morale par provision sdo provisérias (temporarias) ou de provisdo (no
sentido de fornecer, prover), serd tema que tomara parte da nossa discussdo em momento oportuno.
12 GOUHIER, 1973, p. 68-69.



61

2.3 Morale par provision ou provisoire?

Suprimindo a relagdo complicada entre método e metafisica no Discurso, ainda
encontramos outros elementos que merecem consideragdo na obra. A passagem do Discurso
em que Descartes afirma ter tirado de seu método as regras da morale par provision é um
breve resumo (da edicdo francesa) do contetdo a ser tratado na obra. La, ainda ndo ha
necessidade de mostrar como foi feita essa extragdo, trata-se de uma mera comunicacéo
prefaciar que, naquele momento, ndo demanda rigor na explicagdo de seus pontos, era
suficiente apenas informar ao leitor o contetido com o qual ele ira se deparar ao ler o livro.

Contudo, ndo fosse o acréscimo de par provision, a questdo poderia ser resumida
a saber se, de fato, as regras do método permitem que sejam retiradas delas as regras morais
que Descartes pretendeu fundar; o que ainda seria uma questdo de extrema relevancia e
passivel de controvérsias. O acréscimo do adjetivo provision ao texto torna-o mais complexo
e permite uma interpretacdo ambigua. Por um lado, muitos estudiosos tém proposto que
provision assume um sentido de temporario, significando que a pretensdo manifestada por
Descartes é de criar um cédigo moral provisério e que deve ser substituido por outro mais
completo tdo logo o método possibilite isso; a esse grupo chamaremos de “provisorialistas”.
Por outro lado, ha outro conjunto de pesquisadores, alguns classicos e outros contemporaneos,
gue entendem o adjetivo provision como assumindo um sentido de prover, fornecer, de munir
Descartes de um cddigo moral para que continue a sua empreitada, sem que haja uma real
necessidade de que esse codigo seja substituido por outro em momento posterior, a esse grupo
daremos o0 nome de “provisionistas”.

Dentre os que denominamos de “provisorialistas” encontramos nomes como os de
Adam, Gilson, Livio Teixeira, Gouhier. Embora as posi¢des desses autores sejam em alguns
pontos heterogéneas entre si, haja visto que defendem a mesma posi¢do, porém com
argumentos distintos. A denominacdo que eles atribuem a morale par provision € sempre de
provisoria.

O editor da colecdo standard das Oeuvres de Descartes, Charles Adam, ressalta
que o método assume a tarefa de por, primeiramente, “todas as coisas pouco claras em
suspensao do julgamento, em duavida”; porém, ressalta também que esse procedimento,

“muito util e, sem davida, necessario ao inicio da pesquisa cientifica, € nocivo e mesmo



62

55143 e Clta

impossivel para a vida corrente. L4, € preciso decidir prontamente, ¢ necessario agir
que o proprio Descartes recorre @ maxima antiga: Primo vivere, deinde philosophari
(primeiro viver, depois filosofar).

Além disso, Adam entende que as regras da moral do Discurso “anunciam apenas
0 que é preferivel fazer no momento, no estado atual do nosso conhecimento, e, entretanto, o
melhor”*** de modo a sustentar que elas assumem um papel temporério, ndo sendo possivel
tratd-las como definitivas. Novamente diz ele: “O melhor, a ciéncia um dia vai saber, a moral
futura, moral definitiva desta vez, vai ser baseada na verdade cientifica”'*®>. Ou seja, na
interpretacdo de Adam, a moral cartesiana da terceira parte do Discurso ainda ndo alcanga um
status firme a ponto de poder considera-la como definitiva, o que sugere naturalmente que, em
sua interpretacdo, ela ndo pode ser derivada completamente do método.

Assim, o editor se enquadra perfeitamente no grupo que chamamos de
“provisorialistas”, uma vez que acredita que a morale par provision tem um tempo de
existéncia determinado, e esse tempo é enquanto o método nao puder oferecer a moral uma
verdade cientifica completa, tal qual pretende Descartes.

Gilson, em seu Discours de la Méthode - Texte et Commentaire, assume, sem
qualquer entrave, a transposic¢do linguistica de morale par provision para morale provisoire e
nem mesmo se detém ao problema Iéxico-semantico entre esses termos. Na verdade a palavra
provisoire, referindo-se a moral, ocorre varias vezes nas paginas onde ele trata desse tema;
por outro lado, ndo ha sequer uma unica vez onde provision seja utilizada no texto de Gilson,
apenas ao se referir a um Dictionnaire universel é que aparece o termo, contudo trata-se de
uma citacdo, ndo de uma interpretacdo de Gilson. Outro fato interessa a se notar € que ja no
inicio do comentario ao termo “... par provision...” Gilson, imediatamente continua: “C’est-a-

dire: en attendant; texte latin: *...ad tempus...””**®

traduzindo o termo par provision, usado por
Descartes, pelo termo, também francés, en attendant: durante, até, enquanto; que expressa a
leitura do cardter transitorio, temporal, na interpretacdo gilsoniana. Para fortalecer a sua
interpretacdo, Gilson apresenta a traducdo do Discurso para o latim, citando a passagem do
termo: par provision, traduzido para: ad tempus: a tempo, momento, durante, que fortalece a

sua interpretacdo do carater temporal do termo par provision.

13 AT. XII, Vie de Descartes, p. 56.
144 AT. XII, Vie de Descartes, p. 58.
Y5 AT, XII, Vie de Descartes, P. 58.
146 GILSON, 1987, p. 230.



63

Desse modo a leitura que Gilson faz da morale par provision corrobora com a
daqueles que admitem a sua transitoriedade, entretanto o seu ponto de divergéncia é pelo fato
de que, para ele, ndo parece haver uma moral definitiva em Descartes, ao contrario do que

pensava Adam. Na verdade, diz Gilson:

No6s ndo temos uma moral definitiva de Descartes, e ele mesmo nunca
pareceu estar satisfeito nesse dominio (...) sobre esse ponto, assim como ao
gue concerne a medicina e a mecénica, a filosofia cartesiana permanece
inacabada.'"’

Portanto, embora a leitura gilsoniana possa ser considerada “provisorialista”,
tomando um sentido temporal do termo par provision, sua énfase acerca desse ponto da obra
de Descartes, leva em conta, também, o fato de que a moral da terceira parte do Discurso é
uma decisdo necessaria naquele momento, embora provisoria, temporéria, tendo como maior
funcdo, permitir sequir a vida felizmente, respeitando o meio social no qual se encontra
inserido. Por isso, quica essa “moral provisoria deva se reencontrar mais tarde integrada a

moral definitiva'*®

, coisa que, para Gilson, Descartes ndo fez. Dessa forma, sua leitura
corrobora com a versdo classica ao admitir o status provisorio da moral, a0 mesmo tempo em
que defende a sua constru¢do como uma necessidade para Descartes continuar sua pesquisada,
assim completa Gilson: “morale provisoire, nos parece, ndo como um expediente, nem
mesmo como uma precaucéo facultativa, mas como uma estrita necessidade.”**°

Livio Teixeira trata da morale par provision sempre chamando-a de provisoria,
entretanto, sua postura é curiosa acerca desse ponto, pois, mesmo dando a moral da terceira
parte do Discurso o0 nome de provisoria, ele desenvolve toda a sua argumentacéo para mostrar
que esse cddigo moral se preserva quase que completamente, e o considera presente na carta
prefacio dos Principios. Embora ainda preservando o titulo de moral provisoria. Porém,
considerando-a como uma necessidade para todo aquele que quisesse se dedicar a filosofia.
Para Teixeira, a moral do Discurso estd completamente integrada ao sistema, e ndo
corresponde a um andaime para a construcido do prédio™°, sob esse aspecto a posicdo de

Teixeira vai de encontro com a de Gilson.

7 1 dem, p. 231.
148 GILSON, loc. cit. p. 231.
91 dem, p. 233.
O TEIXEIRA, 1990. p, 127.



64

Outro ponto interessante sobre a interpretacdo de Teixeira é o fato de que ele em
momento algum do seu texto fala da possibilidade da leitura da morale par provision como
assumindo um sentido de moral provedora, 0 que é realmente curioso, ja que, embora tenha
traduzido o termo por provisoria ele mantenha-se resoluto em admitir que a moral €
permanente.

Gouhier por seu turno, comeca sua anélise da morale par provision ja intitulando-
a como morale provisoire, e cita, inicialmente, Mesnard que afirma que “a vida ndo esta no
mesmo plano metafisico da meditacdo™'®%. Nesse sentido, continua Gouhier, a funcdo da
moral € responder as necessidades da acdo. A impossibilidade da irresolucdo exige uma
tomada de decisdo independente da evidéncia, uma vez que ainda ndo se tem certo o que
fazer. Por conseguinte, algo deve tomar a fungdo da evidéncia, e servir como parametro para a
acao.

Na sua interpretagdo, Gouhier considera a primeira regra da morale par provision
como uma espécie de substituta da evidéncia; para ele, essa regra cancela a disposi¢do natural
de seguir sempre a opinido pessoal independentemente de averiguar se ela é a melhor, desse
modo a solucdo temporéaria encontrada por Descartes parece ser a de atuar considerando 0s
julgamentos dos mais sabios e afastando-se dos excessos, além de fundamentar seus
julgamentos a partir da sua realidade geogréfica, histérica e social.

A moral proviséria, como Gouhier prefere tratar, se estabelece como a
necessidade de alguém que vive e que busca alcancar a sabedoria. Desse modo, embora mais
moderado, Gouhier parece acreditar que a moral do Discurso assume um caracter transitorio,
porém parece também ndo ter definido qual a funcdo da morale par provision, se serve como
elemento provedor, ou apenas provisorio.

Por outro lado, hd& um grupo de interpretes, sobretudo contemporaneos, do
pensamento moral de Descartes que expdem a moral do Discurso como uma moral rigorosa e
sustentada pelo método. Para esse grupo a morale par provision ndo é um termo que
signifique uma moral provisoria, temporal, mas que tem funcédo de prover Descartes nas aces
da vida com os melhores juizos possiveis. Desse modo, a moral se coloca como um elemento
muito mais seguro do que defendiam os “provisorialistas” uma vez que 0 elemento
fundamental da moral é justamente o de fornecer 0s meios necessarios para a agao correta, ou,
pelo menos, a melhor possivel. Nesse grupo, a qual chamo de “provisionistas”, ressalto como

principais nomes: Gabaude e Marshall.

51 1 dem, p. 127-150.
152 GOUHIER, 1973. p 240.



65

O essencial que permite alocar tais comentadores num mesmo grupo é o fato de
que eles sustentam a hipdtese de que a morale par provision do Discurso tem um estatuto
mais firme e mais sélido, do que acreditam os “provisionistas”. Ou seja, a morale par
provision € essencialmente uma moral de provisao, que fornece, quer dizer, provedora.

Gabaude, em seu artigo: Unidade Dual da Moral Cartesiana’®® chama atencdo
para o fato de que par provision significa (no século XVI) trés ideias ligadas entre si.
Designando: (i) uma reserva que poderia servir, mas que permanecem passiveis de ser
completadas; (ii) a nocdo de provisional oferece seguranca, nesse sentido o cédigo provisional
seria visto como um continuum a perfeigao; (iii) significando também “a espera”, o homem
existe no tempo e na expectativa (no sentido de que sempre espera 0 melhor). Uma moral
definitiva suporia atemporalidade do saber. Enquanto sua situacdo par provision — implica
melhorar.

Além desses trés pontos, a interpretacdo de Gabaude chama atencdo, também para
o nivel autobiografico que tem a morale par provision, apontando que Descartes coloca a
necessidade de uma moral enguanto ndo foram estabelecidas uma metafisica e um corpo de
ciéncias, esse codigo ndo precisa, no entanto, ser descartado, podendo ele ser melhorado a
medida que avanca o progresso do conhecimento.

Nesse sentido, a interpretacdo de Gabaude pretende mostrar que ha uma moral em
Descartes e que ela é permanente, o que ndo significa dizer que é definitiva e fechada. Na
verdade, sua interpretacdo é de que a moral cartesiana, provedora para a acdo, é aberta para
mudancas, desde que o conhecimento avance e mostre melhores juizos do que os que se
pratica, e a defesa da moral como um elemento provedor da acdo permite que classifiquemos
Gabaude como um “provisionista”, e, mais que isso, com um extremo defensor da morale par
provision como elemento perene na obra cartesiana, uma vez que ele sustenta a hipotese de
que ela permanece na obra e que tem como caracteristica buscar sempre se elevar ao melhor
possivel, tal qual Descartes busca fazer com a ciéncia, a partir do método. Gabaude
compreende haver também, na obra cartesiana, uma pedagogia, uma epistemo-metodologia e
uma metafisica, e, mais que isso, ele comenta que todos esses elementos estdo unidos tdo

indissociavelmente que mais parecem ser apenas um.

153 GABAUDE, Jean-Marc. Unité duelle de la morale cartésienne. Bulletin de la Société Américaine de
Philosophie de Langue Frangaise, v. 5, n. 1, p. 5-18, 1993.



66

No que diz respeito a interpretacdo de Marshall, sua postura tedrica € a de que a
interpretagdo padrdo (provisorialistas) da morale par provision ¢é superficial, “ndo fazendo
completa justica ao texto e ndo tendo sensibilidade a situacao especial de Descartes naquele

momento”***

(lembremos que trata-se do século XVII, e o poder da igreja ainda exercia
grande influéncia no pensamento filoséfico, de um modo geral).

Marshall, que tem um pensamento que se relaciona com o que estamos chamando
de “provisionistas”, afirma a primeira regra do método, que trata da evidéncia, é, no campo da
vida pratica substituida pela sua morale par provision. Seu argumento para sustentar esse
ponto é de que a regra da clareza e evidéncia (primeira regra do método) € restrita apenas ao
campo da pesquisa da verdade, sendo ingénuo tentar aplicd-la a vida préatica, em que néo é
possivel ter essa clareza e evidéncia antes da atuacéo*”.

Ha& ainda certo grupo de interpretes que tomam a questdo sem declarar qualquer
relevancia na diferenciagdo dos termos morale provisoire e morale par provision assumindo
assim a postura de tratad-los como sinbnimos, termos flutuantes, que ndo trazem qualquer
problema a interpretacdo do texto. Dentre esse grupo ressaltamos o posicionamento de Rodis-
Lewis que em sua obra La Morale de Descartes, ora fala de uma morale provisoire, ora de
uma morale par provision, sem que problematize nada acerca da escolha de um termo ou de
outro; o que da a entender que, para ela, os termos sdo realmente sinénimos ou, pelo menos,
que 0 uso de um ou de outro ndo acarreta qualquer dificuldade de compreensdo do seu
sentido™®.

A nossa interpretagdo corrobora com o grupo que chamamos de “provisionistas”
pois interpretamos que o método fornece um cddigo moral que, conforme o desenvolvimento
da ciéncia humana, ele mesmo deve aperfeicoa-lo, tornando sempre o mais perto possivel do
perfeito, assim configurando a moral ndo como perfeita, o que significaria pronta e acabada,
mas como perfectivel, no sentido de que embora seja permanente e derivada do método ela
pode sempre ser aperfeicoada. I1sso, porém, ndo implica que seja preciso substitui-la por outro
mais firme, ela prépria, a partir de suas maximas, tende a tornar as a¢oes cada vez melhores.

Os “provisionistas” podem argumentar em sua defesa que parece contraditdrio ao
préprio preceito do método de: nunca tomar nada como certo se eu ndo conhecesse
evidentemente como tal e propor um codigo moral chamando-o de morale par provision

dando a entender que ele tem carater é provisorio, porém nao trata-se disso, na verdade o

1 MARSHALL, J: Descartes’s Moral Theory. Cornell University Press, Ithaca and London: 1998. p. 10.
155

Idem, p. 11.
156 RODIS-LEWIS, G. La Morale de Descartes. Quadrige/PUF, 1957, p. 13-27.



67

termo que designa, no século XVII, temporalidade, de pouca duracdo, é o mesmo da
atualidade, provisorio. E ndo encontramos em qualquer momento do Discurso uma relagdo
desse termo com a morale par provision de Descartes, e nem mesmo no conjunto da obra de
Descartes. Quando mais tarde, nos Principios, Descartes volta falar de sua moral ele a chama
de “suficiente, que pudesse servir para regrar as a¢des de sua vida. Que ndo permitem
demora.”’

No entanto é preciso saber que o termo par provision, depde a nosso favor, pois
na lingua francesa do século XVII o termo tem significado semelhantes ao atual, ou seja:

action de pourvoir, de fournir d'avance™®

(acdo de prover, de fornecer previamente), assim o
método tinha como objetivo para a moral o de fornecer previamente um conjunto de regras
gue pudessem viabilizar a acdo enquanto 0s juizos ainda estavam suspensos sobre esse ponto,
ja que a moral se situa no topo do saber humano, seria complicado para Descartes ter
acreditado tirar do método uma moral definitiva ou “cientifica” enquanto esse ainda estava
realizando suas investigacGes no campo da metafisica e da filosofia da natureza. Contudo essa
incerteza ndo poderia priva-lo da acdo, desse modo a morale par provision tem a incumbéncia
de fundamentar as a¢6es inadiaveis da vida em sociedade.

Outro ponto que pode fortalecer a leitura da morale par provision do Discurso
como algo permanente é o fato de que ela se encontra quase idéntica anos depois nas cartas a
Elizabeth e na carta prefacio aos Principios agora como uma moral mais sélida. Descartes viu
com a experiéncia de varios anos que sua moral embora ndo completamente perfeita, pelos
motivos que ja expusemos, era ainda assim a melhor possivel. Desse modo ndo haveria
necessidade de procurar substituir seus preceitos e maximas, mas apenas continuar
empenhado em segui-las o melhor possivel, até porque se ele assim fizesse poderia ver

guando uma melhor razédo se apresentasse a seu poder de decisdo.

BT AT, IX, Principes, Praface, p. 13, I. 21.

158 Conforme Nouveau Dictionnaire Francais-Latin. Par Henri Goelzer. Composé d’aprés les travaux les plus
recentes de la lexicograthie précédé d’um tableau de la conjugaison latine. Contenant la traduction de tous les
termes employés dans la Langue depuis le XVI1I° siécle jusqu'a nos jours et rédigé spécialement a l'usage des
Classes et des Etudiants en Lettres. Ed. Garnier Frérer, Paris, 1907. pag. 1485.



68

3 CAPITULO: A MORAL PRATICA DE DESCARTES NO DISCURSO

3.1 Da relagédo entre a terceira e a sexta parte do Discurso: uma reflexdo sobre a
estrutura binaria da moral de Descartes

Apos havermos tecido consideragdes acerca do método e de sua relacdo com a
morale par provision, defendendo que esta pode ser derivada daquele, e, mais que isso, ap0s
termos mostrando que é completamente possivel, e mesmo mais viavel, sustentar a moral da
terceira parte do Discurso como uma moral provedora, em detrimento da interpretagdo mais
comumente aceita, que a interpreta como provisoria. Pretendemos agora percorrer outros
momentos da obra, a primeira e, sobretudo, a sexta parte com a finalidade de mostrar que o
ideal moral de Descartes ganha mais forca 14, onde sua moral assume um sentido mais amplo.
Ao dizermos isso, queremos sustentar como interpretacdo que a moral da sexta parte do
Discurso deixa de ter um sentido apenas formal, como aquela composta por trés ou quatro
maximas descritas na terceira parte, para tornar-se algo mais concreto, voltado a vida pratica.

Desse modo, vamos agora passar a interpretar a moral do Discurso, no ambito de
apresentar dois momentos sobre a moral nesse texto. O primeiro consiste essencialmente na
terceira parte, 14 o objetivo de Descartes é bem definido: compor um conjunto de normas
morais a partir das quais se possa resolver o problema da irresolucéo nas a¢des, embora deva
manté-la em seus juizos. Além disso, esse codigo deveria possibilitar a ele viver o mais feliz
que pudesse™®. Por outro lado, classificamos como segundo momento moral do Discurso a
sexta parte, uma vez que la encontramos uma descricdo sobre a moralidade num sentido
bastante diferente daquele da terceira parte. Por isso nosso propdsito agora é estabelecer um
paralelo entre esses dois momentos a fim de possibilitar uma compreensdo mais adequada do
sentido de cada um deles.

A terceira parte do Discurso trata da moral buscando fundamentd-la como
resultado que o método pode oferecer nesse campo, conforme mostramos (no capitulo 2).

Assim, a morale par provision seria uma espécie de teoria moral elementar, ja que exposta em

19 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 22 , 1. 16 e ss. / DM, tradugdo de GALVAO M. E. p. 27.



69

poucos preceitos dos quais ndo se pode abrir mdo, mas que se mantém aberta para
aperfeicoar-se sempre que o entendimento mostrar ser possivel. Ou seja, estamos dizendo que
a terceira parte, onde € exposta a morale par provision, € 0 momento teorico dessa moral
elementar, entretanto, é possivel visualizarmos a presenca da doutrina moral ja na primeira
parte, como uma manifestacdo de Descartes de como pretende seguir seus estudos, 0s
resultados que espera deles, e no que eles se mostraram Uteis a tal objetivo, é possivel
visualizar, também, um traco moral na primeira parte, a partir das declaragdes a cerca da sua
compreensdo do bom senso ou da razdo, como uma morale de la recherche, para usar o termo
de Norma Féscolo™. Mais adiante elucidaremos melhor essa questdo da moral a primeira
parte do Discurso.

Além disso, quando falamos em um momento tedrico da moral de Descartes e
atribuimos essa denominacdo a terceira parte, € o caso também de se questionar, como se
pode dizer que a morale par provision é uma teoria moral, se 0 proprio Descartes a apresenta
como uma resolucdo pessoal de governar a si proprio? Ora, sendo uma teoria moral, e mais
ainda, derivada do método, o que se esperava minimente é que ela pudesse ser apresentada
ndo como um conjunto de preceitos individuais, mas um conjunto de regras que pudessem se
estender para além da acdo privada, sendo por isso mesmo uma teoria valida como
pressuposto fundamental da acdo. Entretanto é preciso que se diga que ndo é o caso de se
levantar esse questionamento, e isso por dois motivos.

Primeiro, Descartes manifesta em vérias passagens que ndo tem pretensdo de dar
ensinamentos sobre a moral, ou ditar quaisquer normas de comportamento a quem quer que
seja, deixando isso aqueles a quem o regente atribuiu tal tarefa, e por isso Ihe seria estranho
fundar uma teoria moral de pretensdes universais. Ainda que as cartas a Elizabeth possam
trazer ensinamentos a esse respeito, € preciso que se note que la 0s ensinamentos sdo
exclusivos a sua correspondente.

Segundo, falar em teoria moral nada tem a ver com ela ser estabelecida a partir de
regras que devem se estender a todos, e a moral de Descartes ndo pretendeu, na terceira parte,
esse empreendimento. Embora seja uma teoria moral, ela consistia em estabelecer maximas
gue o permitisse conduzir sua razdo o melhor possivel, e o sentido universal dessa moral é
claramente manifestado apenas na sexta parte, onde Descartes parece convocar 0s espiritos

realmente virtuosos a contribuir nas pesquisas cientificas a fim de produzir o bem dos

160 cf. FOSCOLO, 1975. pp. 611-613.



70

homens®®. L4 sim, podemos falar numa moral universal embora ndo mais teorizada e sim
demonstrada.

Com isso, queremos dizer que a argumentacdo que sustenta que a morale par
provision ndo poderia ser uma teoria moral consistente, uma vez que apresenta apenas

preceitos e ndo principios'®?

toma a moral cartesiana num sentido distinto do que foi sua
proposta. Como ja assinalamos, ndo ha em Descartes a pretensdo de tratar da conduta alheia.
Se ele pretendeu mudar o comportamento de alguém, foi pelo exemplo, ndo pelo
estabelecimento de um conjunto de normas a se seguir. Prova disso pode ser encontrada nos
momento do texto onde ele diz que passou em revista todas as ocupacgdes e que ndo viu
nenhuma mais nobre do que a sua,*® e depois em convocar a qualquer um que puder, na
medida de suas forcas, contribuir com a pesquisa que ele desenvolve'®.

Muito embora seja na terceira parte que Descartes expde os motivos de té-la
pensado, € na sexta que ele mostra sua utilidade real para a vida, e parece-nos possivel dizer
que toda a obra segue a prescricdo das méximas expostas na terceira parte, como sugere a
hipdtese de Denissoff, que sustenta haver indicios de que as trés primeiras partes do Discurso
foram as Ultimas a serem escritas, datando muito provavelmente de julho a setembro de 1636,
enquanto a quinta foi redigida em marco do mesmo ano e a sexta consiste numa célula
primitiva'®® provavelmente pensada para apresentar a Didptrica e os Meteoros ao leitor'®®,
que naquele momento Descartes tinha a pretensdo de publicad-los separadamente da
Geometria.

Aparentemente se a hipdtese de Denissoff estiver correta e a terceira parte for
mesmo a ultima a ser redigida, naturalmente podemos nos questionar como é possivel dizer
que todo o Discurso segue seus preceitos, se eles sdo os dltimos elementos da obra a serem
compostos? No entanto, tal fato ndo é exatamente um problema, ainda que ela tenha sido a
ultima parte do Discurso a ser escrita, ndo quer dizer que ele ndo a tenha pensado
anteriormente as outras partes, haja visto que o proprio Descartes faz uma critica aos escritos
dos antigos pagdos sobre a moralidade, bem como os moralistas de seu tempo ja no inicio da

primeira parte, argumentando que “eles enaltecem as virtudes, e as fazem parecer mais

181 A T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 65, |. 14-25. / DM, traducdo de GALVAO M. E. p. 72.

102 Como é o caso de Delbos. Ver seco 2.1.

163 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 3, |. 19-24. / DM, traducéo de GALVAO M. E. p. 7.

164 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 66 |. 17-23. / DM, tradugdo de GALVAO M. E. p. 73.

15 DENISSOFF, Elias. Les Etapes de la Rédaction du “Discours de la méthode”. In: Revue Philosophique de
Louvain. Troisieme série, Tome 54, N°42, 1956. pp. 254-282. p. 268.

166 |dem, 259, citando GADOFFRE (DESCARTES, Discours de la Méthode, avec introduction et remarques de
Gilbert GADOFFRE, Manchester University Press, 1949.).



71

estiméveis do que todas as coisas do mundo, mas ndo ensinam suficientemente a conhecé-
las*®’. Essa insatisfacdo aos preceitos morais adotados, pode ter feito Descartes criar 0s seus
préprios. Além disso, em escritos muito anteriores ao Discurso, Descartes ja demonstra seu
descontentamento com 0s ensinamentos morais que recebera.

Adam, em sua: Vie & Ouvres de Descartes, relata que Descartes desenvolveu, ja

em 1619, um conjunto de regras lo6gicas e madximas morais que pretende seguir em sua vida:

L& [na vida corrente], ele deve decidir, e decidir prontamente; pois temos de
agir. Primo vivere, deinde philosophari, foi dito anteriormente. Descartes fez
uma nova aplicacdo do velho ditado. Mas aqui novamente algumas
méaximas, trés ou quatro o bastardo; e desde o final de 1619, decididamente
em todos os aspectos de sua vida, suas escolhas serdo feitas a partir delas. ¢

Essa observacdo de Adam mostra que o codigo moral de Descartes ¢é
provavelmente uma construcdo muito anterior a sua exposicao no Discurso (1637). Se assim
é, ndo ha problema entre a hip6tese de Denissoff, que defende que a terceira parte foi a Gltima
ser escrita para o texto do Discurso e a que agora apresentamos, quando dizemos que a
morale par provision é o norte que Descartes segue para a redacao da obra.

Outra informacéo interessante a esse respeito, fornecida por Adam, é a de que a
moral consta na terceira parte, provavelmente como uma mera questao habitual que Descartes

reproduziu da Escola. Mais uma vez, Adam oferece uma informacdo valiosa a esse respeito:

Na verdade (e como poderia ser de outra forma?), a ordem seguida por
Descartes em seus estudos universitarios em filosofia, é encontrado em parte
no Discurso sobre o Método, tendo a légica em primeiro lugar, e esta é a
segunda parte Discurso; a moralidade, que é a terceira; seguido com o quarta
e quinta, embora, é verdade, fisica e metafisica, em ordem inversa, a
metafisica e da fisica. '*

Ou seja, é provavel que Descartes escolha apresentar a moral na terceira parte,
como uma heranga habitual dos ensinamentos da Escola que, como demonstra Adam,

iniciam-se pela ldgica, e segue depois pela moral, fisica e metafisica, que no caso do Discurso

167 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 8, I. 2-5 / DM, traducéo de GALVAO M. E. p. 11.
168 A.T. XII, Vie de Descartes, p.56.
169 A.T. XII, Vie de Descartes, p. 25.



72

Descartes inverteu essa Ultima, para justificar que a sua fisica deve ter como fundamento a
metafisica.

Descartes parecia estar insatisfeito com a moral de seu tempo, e é pouco crivel
que ele tenha desenvolvido a morale par provision apenas em 1636, como mostramos
apoiados no texto de Adam. E mais provavel que ele a tenha estabelecido muito antes, e assim
o0 Discurso é o resultado dela, j& que nessa obra ele pretende também lancar novos
fundamentos para a ciéncia e a metafisica.

Para sustentar o que dizemos, faremos uma breve demonstracdo de como
podemos encontrar os tracos sugeridos pelas maximas morais em outras partes do livro,
sobretudo na primeira e sexta. Dado que ja trabalhamos a segunda e terceira, onde sugerimos
que atuar metodicamente é ja uma decisdo da morale par provision, nossa interpretacdo
concentrar-se-4 na sexta parte.

Desse modo, a moral que pretendemos apresentar como consta na sexta parte do
Discurso assume uma propositura distinta da morale par provision, uma vez que deixa de ser
exposta como maximas pessoais e torna-se um desejo, ganhando assim um status elevado
porque conduz seu criador no objetivo de fazer o melhor possivel para a humanidade a partir
dos conhecimentos cientificos extraidos de sua filosofia. Ademais, a sexta parte do Discurso
ganha uma dimensdo também social e nosso autor pode ser tido como um humanista por
exceléncia.

Embora seja atribuida a terceira parte o tratamento da moral no Discurso, é
preciso dizer que la ela ndo se encerra, e também |4, ndo se iniciou. Somos tentados a dizer
que todo o Discurso é, de certa forma, uma obra de moral, uma vez que é a manifesta
resolucdo, logo um desejo, de um espirito bom, que julgou bem, em dar sua contribuicdo a
humanidade. A divisdo da obra em seis partes, como foi 0 desejo do autor, segue meramente
uma necessidade didatica, sua intencdo era dividir o texto em partes para facilitar sua leitura.
Contudo, quando o relacionamos com o conjunto da obra de Descartes fica evidente que esse
prefacio pretende, em ultima analise, demonstrar geneticamente: o que € o homem, como
pensa, sabe, age e sente.

Claro que todos esses temas serdo revisitados por Descartes e analisados mais
demoradamente em obras posteriores. No entanto, o Discurso seguido dos artigos que ele
prefacia contém, ainda que sucintamente, o essencial do pensamento cartesiano. Tecendo

consideracBes genéticas sobre o homem é possivel dizer que o Discurso consiste numa moral



73

no sentido cartesiano'™® e mais que isso, essa obra pode ser tida como uma espécie de
Antropologia que pretende constituir o homem como um todo, perpassando a ldgica, a
metafisica, a ciéncia e a moral. Para sustentar esse argumento devemos tracar brevemente o
itinerario da primeira e sexta parte do Discurso, procurando 0s ensinamentos morais la
expostos.

O risco de desbravar caminhos novos sdo muitos, lembremos que o proprio
Descartes aconselha seguir sempre em linha reta, quando perdido numa floresta, mesmo que
ndo saibamos aonde estamos indo, certamente uma hora nos encontraremos em algum lugar
melhor do que quando estdvamos perdido na floresta, assim, seria mais confortavel seguir a
opinido daqueles grandes comentadores do cartesianismo. Entretanto, se 0s seguissemos,
estariamos também nos afastando do proprio pensamento de Descartes, ja que ndo estariamos
procurando encontrar, pela nossa propria luz natural, o caminho a se seguir, como ele tantas
vezes afirmou ser o melhor a fazer pra quem escolhe o caminho da ciéncia.

Seguir esse proposito que expusemos acima pode fazer com que, a partir desse
momento, nosso trabalho assuma duas possibilidades: uma, que pode resultar numa leitura
bastante equivocada; e outra talvez, inovadora. Por um lado, a nossa interpretacdo pode ser
descontextualizada e dificil de dar a firmeza necessaria a ela, haja visto que temos pouco
apoio tedrico entre 0s comentadores, e corremos 0 risco de querer sustentar o insustentavel.
Porém, por outro lado, cremos que, se conseguirmos sustentar nossa interpretacdo com a
dignidade que o autor merece, podemos estar tracando, quem sabe, outra possibilidade na
leitura da moral de Descartes. Cabe a nds, oferecer a fundamentagcdo necessaria ao nosso
ponto de vista. O julgamento, contudo, fica a cargo dos grandes conhecedores da sua obra.

Para que possamos dar a solidez que desejamos a nosso trabalho e mostrar como a
moral de Descartes assume um programa mais firme do que, geralmente, se tem atribuido a
sua filosofia, a nossa interpretacdo converge para assumir um sentido pouco usual da moral no
seu corpo de filosofia. Na verdade, ndo encontramos até agora qualquer trabalho que siga o
roteiro que tracamos no nosso; apenas uma tese defendida por Restrepo®™* faz consideracdes

acerca da moral de Descartes na sexta parte do Discurso. Sua interpretacdo, porém, difere da

170 Referimo-nos aqui ao conceito de moral em Descartes, que assume um sentido lato como sendo a ciéncia que
compreende 0 homem em seu sentido genérico. Ou seja, “a mais alta e mais perfeita ciéncia, que pressupde o
inteiro conhecimento de todas as outras, constitui-se como o ultimo grau da sabedoria.” (A.T. IX, Principes,
Preface, p. 14, I. 29-31). Nesse sentido a moral seria 0 conjunto da totalidade das ciéncias o que permitiria ao
homem agir sempre o melhor possivel.

1 RESTREPO, Rubiel Ramirez. El Pensamiento Moral em Descartes. Pontificia Universidad Javeriana,
Bogota, 2008. (tese).



74

nossa em alguns pontos, muito embora corroboremos em outros tantos com sua analise, ao
decorrer do capitulo faremos alguns paralelismos entre a nossa leitura e a dele.

A nossa interpretacdo tem também alguma relacdo de semelhanca com a de
Marshall, exposta em seu livro Descartes’s Moral Theory, uma vez que concordamos com
uma de suas teses, a de que ndo encontramos mudangas radicais na concepg¢do de moralidade
[em Descartes] entre 1630 e 1650, nem qualquer mudancga radical com a morale par
provision™"2.

A moral do Discurso é firme porque traz em sua esséncia os trés elementos
fundamentais do pensamento moral de Descartes, a saber, a prudéncia, a virtude e a
generosidade, expressas fundamentalmente na segunda, terceira e sexta partes. Na segunda
porgque o método € um pensamento sobre a prudéncia de criar uma ciéncia solida e firme que
possa ser parametro para todo e qualquer conhecimento, na terceira porque a morale par
provision resta governada pelo ideal da virtude, a0 mesmo tempo em que ocorre uma
deontologia fundamental que ensina pelas méximas o melhor a fazer em cada situacdo da
vida, e por Gltimo na sexta parte porque a generosidade é o meio pela qual Descartes pode

demonstrar sua pretensdo de fazer o melhor possivel para a humanidade.

3.2  Primeira parte do Discurso

Na primeira parte, Descartes traz sua consideragdo sobre a o bom senso e sua
partilha supostamente equitativa, ja que ndo ha quem se sinta prejudicado pela parte que Ihe
diz respeito. Essa ideia remonta a Montaigne e é provavel que, embora ndo citado, Descartes
esteja referindo-se ao que ele diz nos seus Essais: “Diz-se comumente que a mais justa
partilha que a natureza nos fez, de suas gracas, foi a do bom senso, pois ndo ha quem néo
pareca satisfeito com a parte que Ihe coube'’®. Na verdade, parece ser algo comum ao longo
do século XVI e XVII, essa ideia de conformismo do homem com a sua capacidade racional.
Porém, longe de ser exatamente uma suposic¢do de que os homens se ddo por satisfeitos com
sua capacidade de julgar, esse pensamento €, ironicamente, uma critica aqueles que acreditam

sempre ter condi¢Oes de julgar melhor que os outros. De fato nunca deixou de existir na

2 MARSHALL, 1988, p. 56.
13 MONTAIGNE. Essais. Edition de Hector Bossange. Paris, Imprimerie de la Chevardiere, 1828. Tome I11. p.
65-66.



75

historia humana aqueles que sempre se julgaram mais capazes que 0s outros, mas que nada
fizeram para sustentar essa opinido que tinham sobre si mesmo. La Rochefoucauld, anos mais
tarde (1664), retoma esse adagio e o remodela, quando afirma que “todo mundo tem a
reclamar de sua memoria, porém ninguém tem nada a lamentar sobre seu entendimento™"*,
Assim, como Montaigne e La Rochefoucauld, Descartes demonstra que a opinido pessoal que
cada um tem sobre si mesmo é sempre superestimada.

No que diz respeito ao pensamento de Descartes € crivel, como bem assinala
Durand, “que ele jamais pressupOs que seu espirito fosse melhor que o de qualquer dos

175,
homens”

e que ele estivesse mesmo sugerindo essa igualdade do poder da razéo de cada
um, e o bom senso, ou “o poder de bem julgar e de distinguir o verdadeiro do falso [...] é por
natureza igual em todos os homens.”*’® Mas logo em seguida, aparece a vontade como um
elemento que nos faz “conduzir nosso pensamento por diversas vias, e ndo considerarmos as
mesmas coisas”>’’. Ou seja, o poder de decisdo de que os homens tem posse, pode ser o
mesmo, mas a forma como séo influenciados pela vontade, é distinto. Isso causa a divergéncia
nas acOes e possibilita que alguns acertem mais do que outros, caso estejam mais inclinados
em seguir o bom senso, em detrimento da vontade. A insercdo da vontade, na condu¢do de um
assentimento sobre qualquer que seja o tema expde um fundo moral que é a resolucdo de
seguir, ou ndo, o bom senso, ja que “ndo basta ter o espirito bom, o principal € [ter a
disposicao de] aplica-lo bem™*™,

No paragrafo seguinte Descartes faz uso da primeira pessoa e continua a falar do
mesmo tema do paragrafo anterior, tratando todos os espiritos como iguais e declarando que
nunca pensou ser mais sabio que qualquer dos homens, e que por vezes, aspirou igualar-se aos
que admirava, e quem sabe pudesse ter 0 “pensamento tdo pronto ou a imaginacdo tdo nitida e
distinta, ou a memoria tdo ampla ou tdo presente como alguns outros™"® pois essas sdo as
qualidades que servem para a perfeicdo do espirito. Sendo o bom senso igual em todos, deve
haver algo que possa justificar o porqué dos homens atuarem de modos distintos sobre os
mesmos temas, o delineamento dado por Descartes a essa questdo toma agora um sentido um

pouco diferente; antes, ele parecia dizer que era um aspecto da vontade que influenciava na

1% ROCHEFOUCAULD. Maximes et Réflexions Morales. Lecointe, Libraire. Paris, 1829 (Coleccion:
Nouvelle Bibliothéque des Classiques Fracais). Aforisma 89, p. 36.

1 DURAND, Eugeéne. Discours de la Méthode. Avec Notice Biographique, Analyse, Notes, Extraits des
Autres Ouvrages et Expose Critique des Doctrines Cartésiennes. Deuxiéme Edition, Paris, Librairie Ch.
Poussielgue. 1901. p. 9

76 A.T. X1, Discours, Premiere Partie,
Y7 AT. X1, Discours, Premiere Partie,
%8 A T. X1, Discours, Premiere Partie,
9 A.T. X1, Discours, Premiere Partie,

.1. 05-08. / DM, tradug&o de GALVAO M.
,1.10-12. / DM, tradugdo de GALVAO M.
1

I.2

2-13./ DM, tradugdo de GALVAO M.
2-25./ DM, tradugdo de GALVAO M.

T T TDO
NSNS IS



76

opinido dos homens, tornando-os diferentes pela boa, ou ndo, aplicacdo do espirito; agora,
fazendo uso da tradicdo, ele faz referencia a opinido da Escola, sobretudo Tomés de
Aquino™®, que diz [segundo Descartes]: “s6 ha mais e menos entre acidentes, e ndo entre
formas ou naturezas dos individuos de uma mesma espécie”*®. Tomar de empréstimo esses
conceitos da Escola acerca da distingdo entre os homens, ndo rompe necessariamente com o
enunciado anteriormente, mas talvez una a ideia de vontade a de acidente no homem. Desse
modo, atuar aplicando o espirito bem, ou ndo, seria um elemento acidental do homem
enquanto individuo, porém que assegura a sua individuacdo. Portanto, estaria explicado
porque os homens, que sdo dotados das mesmas capacidades, optam por decisdes téo distintas
quando julgam sobre 0 mesmo ponto.

Note-se que, sob certo aspecto, esses dois primeiros paragrafos sdo enigmaticos.
Por um lado, propde a identidade entre todos 0os homens, uma vez que a razdo, ou 0 bom
senso, ¢ “a Unica coisa que nos faz homens e nos distingue dos animais [...] esté inteira em
cada um.”*®? Por outro lado, a distin¢do ou individuacdo dos homens ocorre por uma questio
acidental, que é a resolucdo de conduzir nossos pensamento por diversas vias, 0 que esta
relacionado completamente com a ideia de vontade, uma vez que é uma escolha.

A complexidade desses dois pardgrafos por si s6 ja demandariam uma maior
determinacdo desse tema, contudo, ndo nos cabe agora realizar esse estudo com a
profundidade necessaria, quisemos apenas levantar a hipotese desta relacdo entre: bom senso,
ou razdo, e vontade como um dos elementos chave da primeira parte do Discurso.

Continuando a nossa leitura do Discurso, iremos agora interpretar alguns outros
momentos da primeira parte. Embora fosse nosso desejo, ndo pretendemos fazer um estudo
exegético completo da obra em questdo, o que demandaria tempo e conhecimento profundo, e
estamos cientes de que ndo dispomos de nenhum dos dois. Entretanto, escolhnemos alguns
momentos dessa primeira parte que serdo, por nos, interpretadas. Retomando o que dissemos
anteriormente, estamos de certa forma predispostos a ver em cada uma dessas passagens
elementos que mostram como a moral de Descartes é apresentada no Discurso, além da
terceira parte.

Apos a breve consideracdo sobre a filosofia da Escola e da educacdo que recebera,

Descartes segue 0 texto relatando seus caminhos de juventude e como eles foram

180 Cf. AQUINO. T. O Ente e a Esséncia. Tradugdo de Carlos Arthur do Nascimento; apresentacdo de Francisco
Benjamin de Sousa Neto. 4. Ed. — Petropolis, Rj: Vozes, 2008. Conferir sobretudo o capitulo VI.

181 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 2-3, I. 30/2. / DM, tradugdo de GALVAO M. E. p. 6.

182 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 2, I. 27-29. / DM, traducéo de GALVAO M. E. p. 6.



7

fundamentais para conduzir o pensamento até a constituicio do método. Desejando

183 o confessando

demonstrar seu poder de “aumentar gradualmente meu [dele] conhecimento
ja haver colhido frutos desse método, nosso autor segue ja 0s preceitos da morale par

provision, sobretudo o quarto, que diz:

Acudiu-me passar em revista as diversas ocupacdes que 0s homens tem
nessa vida para procurar escolher a melhor; e sem nada dizer das dos outros,
pensei que o melhor que tinha a fazer era continuar naquela em que me
encontrava, isto €, empregar toda a minha vida em cultivar a minha razéo, e
progredir, 0 quanto pudesse no conhecimento da verdade™*®* (grifo nosso).

Assim, a sua decisdo de aumentar seu conhecimento o quanto for possivel, é uma
atitude epistemologica, retratando uma decisdo de enveredar pelo caminho das ciéncias e
procurar a verdade, mas também uma decisdo moral, uma vez que Descartes diz ter concluido
que essa era a melhor das ocupacdes dos homens. Além disso, ao dizer que pretende também

185 sobre seus proprios

“inclinar-se mais para o lado da desconfianga, do que da presuncao
juizos, ele atua através do preceito de seguir as opinides mais sensatas entre aqueles que ele
considera moderados*®. Como resultado dessa circunspeccdo, Descartes relata crer que sua
ope¢do de vida ¢ “solidamente boa e importante™®’.

O texto do Discurso, repleto de informacBes biograficas sobre seu autor, nos
permite identificar algumas insatisfacdes desse com a formacéo que recebera da Escola. Ele
afirma que apds a conclusdo de seus estudos, percebeu que o que mais adquiriu foi a
ignorancia, uma vez que os ensinamentos da Escola estavam repletos de incoeréncias, e
mesmo buscando satisfazer sua curiosidade com a leitura de todos os livros que lhes
chegavam a mao, percebeu qudo fragil era a filosofia de seu tempo. Diz, ainda, ter
compreendido que aquilo a que os doutores chamavam de ciéncia ndo passava de
conhecimentos apenas verossimilhantes e o método que ele havia prescrito ensinava
exatamente a tomar como falso tudo aquilo que ndo se apresentasse apenas como
verossimilhante. Dessa forma, pouco, além da matematica, parecia digno de ser chamado de

ciéncia, e que todo conhecimento de que poderiamos dar o assentimento como e verdadeiro

183 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 3, I. 7-8. / DM, traducio de GALVAO M. E. p. 6.

184 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, |. 5-9. / DM, tradugdo de GALVAO M. E. p. 32.

185 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 3, I. 13-15. / DM, traducéo de GALVAO M. E. p. 6.

186 cf. A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, . 08-11. / DM, tradugdo de GALVAO M. E. p. 28.
87 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 3, I. 23. / DM, traducéo de GALVAO M. E. p. 7.



78

ndo poderia ser outro sendo o das matematicas, ja que desde sempre suas razdes se mostraram
certas e evidentes'®,

Os momentos finais de primeira parte mostram a resolucdo de Descartes em
procurar estabelecer algum elemento verdadeiro que lhe auxiliasse em sua busca pelo
conhecimento, e pudesse a0 mesmo tempo, regulamentar suas acGes da melhor forma
possivel. Assim, esse prenuncio das regras do método e das maximas morais, que é a
deliberacdo de se buscar o conhecimento, € uma procura pelo agir adequado. Ou seja, a
resolucdo moral de ser capaz de atuar da melhor maneira possivel, seja na vida privada, seja
na conducéo da ciéncia de seu tempo, uma vez que o homem Descartes funde-se quase que
absolutamente com o cientista Descartes, prova disse € o Discurso, onde ele anuncia sua

ciéncia como uma obra biogréfica.

3.3 A moral na sexta parte do Discurso: uma moral social

A leitura que realizamos para embasar nosso trabalho revelou-nos elementos que
ainda ndo se manifestavam claramente. Pudemos compreender em que consiste 0 método,
qual a funcdo e o status da morale par provision dentro do Discurso e, de certa forma, o papel
dessa moral no conjunto da obra de Descartes.

Recordando da declaracdo da carta prefacio aos Principios, no momento onde
Descartes diz “compreendo a moral como a ciéncia mais alta, que pressupde um inteiro
conhecimento de todas as outras ciéncias e vem a ser o Gltimo grau da sabedoria™*®°, vem-nos
a luz essa passagem com uma compreensdo mais clara sobre seu sentido, sobretudo porque
podemos interpretar seu real papel na arvore do conhecimento. Entdo, retomando essa
metafora que Descartes tdo bem elucidou, vemos porque ele deu a moral esse estatuto tdo alto,
e de certa forma, vemos também como pode ser possivel, segundo Descartes, se chegar ao
conhecimento dos frutos com a mesma certeza que se obteve do conhecimento das raizes.
Buscamos mostrar como se da a relacdo entre método, metafisica e fisica, e nesse percurso
pudemos compreender que toda a filosofia e ciéncia de Descartes tinha um unico e belo
objetivo: oferecer o bem a humanidade. Notamos também que é na sexta parte do Discurso

que esse desejo é claramente declarado por ele.

188 Cf. A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 7, 124-25. / DM, tradugéo de GALVAO, M. E. p. 11.
89 A.T. IX, Principes, Preface, p. 14, |. 29-31.



79

Nesse sentido é possivel visualizar a ultima parte do Discurso como outro
momento em que ele fala da moral, porém aqui o estudo sobre esse tema tem um sentido
distinto daquele da terceira parte. Ndo vemos ao longo do texto uma Unica vez a ocorréncia da
palavra moral, contudo, isso ndo quer dizer que nao se trata desse tema. As razdes para essa
auséncia podem ser muitas e pouco importa isso agora. Como ja mostramos a distin¢do entre
essas duas partes (secdo 3.1), é importante agora deter nossa atengdo ao sentido dado por
Descartes a moral na Gltima dessas partes.

A terceira parte, onde Descartes descreve suas maximas da morale par provision e
expbe 0 que espera conseguir com elas, assume um sentido mais tedrico, haja visto que ele
apresenta sua moral de certa forma sistematizada, ou pelo menos organizada, e dividida em
trés ou quatro maximas que devem servir para guiar suas a¢oes. O forte tom pessoal como ele
as expbe tem sido um constante objeto de anéalise; além disso, como ja mostramos, as
interpretagdes séo diversas e geralmente discordantes.

O teor moral da terceira parte versa sobre a necessidade do autodominio, é preciso
“antes vencer a mim mesmo do que a fortuna, e modificar antes meus desejos do que a ordem

do mundo”*°

, € importante notar que essa questao regida pela prudéncia e pela virtude é uma
exigéncia extrema para que se possa sugerir uma atuacao moral.

Por outro lado, o teor moral que defendemos conter a sexta parte, tem um carater
distinto daquele acima comentado. Sua estrutura segue discretamente as regras da morale par
provision, entretanto ela estd implicita nas declaracfes de Descartes sobre a intencdo de sua
filosofia e seu desejo de deixar algo de util para a humanidade. Ao declarar que “todo homem
é obrigado, na medida de duas forcas, a proporcionar o bem aos outros, e que ndo ser Util a
ninguém ¢ realmente nada valer™®!, Descartes pretende, com sua obra, deixar algo que possa
ser util aos seus concidaddos, sobretudo aos pdsteros, como ele mesmo diz na sequéncia da
citacdo acima referenciada. Desse modo, a moral na sexta parte consiste mais huma decisdo
de progredir o quanto puder na ciéncia e na filosofia, ndo para ele mesmo aproveitar os
beneficios de suas descobertas, mas para ajudar, o quanto puder, a facilitar a vida do homem
sobre a terra.

Interpretada a moral na ultima parte do Discurso sob esse prisma, podemos entao
dizer que ela configura-se como uma moral de finalidade préatica, que tem uma teleologia
definida. Entdo se nossa hipdtese for aceita, significa dizer que a moral de Descartes é mais

firme do que parece, e na sexta parte € onde visualizamos essa firmeza. L4, é declarada a

0 AT. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 25, I. 20-23. / DM, tradugéo de GALVAO, M. E. p. 30.
191 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie p. 66, |. 18-21. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 73.



80

finalidade da moral: fazer dos homens “senhores ¢ possessores da natureza’

e avangar o
maximo possivel no dominio da natureza para facilitar sua vida. Aquele que se dedica a essa
tarefa a partir da ciéncia e da filosofia o faz através de uma disposicdo voluntaria de contribuir
com o progresso da humanidade. E nesse sentido que dizemos que a sexta parte guarda uma
decisdo moral que vai acompanhar toda a filosofia de Descartes, e também por isso dizemos
que ao assumir esse objetivo ele manifesta-se como um humanista, pois nada parece desejar
mais do que ser util a humanidade.

Rodis-Lewis também trata Descartes como um humanista, para a importante
comentadora “a sexta parte do Discurso do Método proclama um ideal humanista, visando o
bem geral gracas ao progresso técnico.”*® Dessa forma, Rodis-Lewis faz uma breve
consideracdo sobre a sexta parte do Discurso, dizendo acreditar que a partir desse texto
Descartes pretende expor o objetivo de seus trabalhos para o grande publico, verdadeiro
beneficiario de suas descobertas. Tanto que a obra € escrita, sem reserva, em lingua vulgar
para o conhecimento de todos."®*

No segundo capitulo da La Morale de Descartes, a importante comentadora segue
sua analise a cerca da moral de Descartes como um momento também de reflexdo social, para
ela essa moral social consiste numa inser¢do do individuo na sociedade. Remetendo a uma

carta a Elizabeth, de 15 de setembro de 1645, onde Descartes escreve:

Depois de ter reconhecido a bondade de Deus, a imortalidade da nossa alma
e da grandeza do universo, ainda ha uma verdade cujo conhecimento parece-
me muito Util: que é que, enquanto cada um de nos é separado dos outros,
um dos quais, por conseguinte, os interesses sdo de algum modo diferente do
resto do mundo, no entanto, se deve pensar que um nao pode sobreviver
sozinho, e que €&, de facto, uma partes do universo, e ainda mais
particularmente uma das partes desta terra, uma das partes desse Estado, essa
sociedade, da familia, a que se junta a sua casa, por seu juramento, por
nascimento.'®

Rodis-Lewis pretende, a partir da citacdo dessa carta (que aqui reproduzimos a
passagem completa), sustentar que a moral de Descartes “se orienta cada vez mais para um

sentido concreto.”*® Dessa forma ela considera que o pensamento moral de Descartes tem

192 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie p. 62, I, 7-8. / DM, tradugio de GALVAO, M. E. p. 69.
1% RODIS-LEWIS, 1998, p. 6.

19 RODIS-LEWIS, 1998, p. 6.

1% AT. IV, Correspondance, p. 293, |. 3-12.

19 RODIS-LEWIS, 1998, p. 54.



81

sim um apelo social e consiste numa quarta verdade geral, que ndo é menos fundamental que
as trés primeiras que sdo: “a bondade de Deus, a imortalidade da alma e a grandeza do
universo.”*®” Ainda que seja contingente a sociedade onde participamos, certo é que nio
podemos viver s6.*%® Assim, sua interpretacéo insiste nesse ponto de uma moral social como

uma quarta verdade geral que faz o individuo solidarizar-se com ou outros, ou seja:

O homem ndo é "parte" de uma empresa, pois € no universo: a situagdo
acidental que nos faz nascer em tal Estado, em tal familia, Descartes
adiciona uma referéncia a um "juramento”, ou seja, uma adesdo
Voluntaria.**

A nossa compreensdo a cerca da moral de Descartes tem certa proximidade com a
de Rodis-Lewis, uma vez que compreendemos, assim como ela, que a moral de Descartes é
estruturada com uma finalidade prética de fazer com que cada homem possa dar o seu melhor
a servico do desenvolvimento da sociedade onde vive, e consequentemente da humanidade.
Por isso compartilhamos, assim como ela, da ideia de que é possivel dizer, sem receio, que
Descartes € um humanista, e que vé na sua ciéncia e filosofia a maior contribui¢do que ele
pode dar & humanidade. Divergimos de Rodis-Lewis, porém, quanto a compreensdo do
momento onde Descartes inicia essas declaracdes de que pretende ajudar a humanidade no
que for possivel. Para a eminente comentadora apenas os Ultimos escritos de Descartas fazer
essa declaracdo, sobretudo nas cartas a Elizabeth, a Chanut e principalmente no Tratado das
Paixdes sdo os textos onde esse pensamento estd desenvolvido. Claro que nessas cartas as
declaracfes de Descartes a esse respeito sdo mais visiveis, porém insistimos que ja na sexta
parte do Discurso é possivel ver claramente declaraces a esse respeito. E por isso, as obras
posteriores onde se visualiza esse humanismo de Descartes, fazem apenas adendo ao Discurso
e desenvolve o que 4 ja foi publicado desde 1637.

A sexta parte do Discurso, agquela célula primitiva de um projeto de ciéncia
universal como chama Denissoff’®, é um texto que deve ser lido mais atentamente. Em
primeiro lugar, ele substitui aquela ideia de um autodominio, que comp8e a morale par
provision da terceira parte que tem como uma de suas caracteristicas principais vencer a si

mesmo que a fortuna, por uma ideia amplamente diferente, que é fazer do homem senhor e

YT AT. IV, Correspondance, p. 292-293, I. 30/1-2.
198 RODIS-LEWIS, 1998, p. 54.

199 RODIS-LEWIS, 1998, p. 95-96.

20 DENISSOFF, 1956, p. 260.



82

possessor da natureza. A firmeza desse anuncio se relaciona com 0s conhecimentos que
Descartes vai apresentar nos tratados seguintes ao Discurso, ele esta convicto de que fez
descobertas que poderdo ser Uteis aos homens e por isso comeca por dizer que aquela filosofia
especulativa, tipica da Escola deve ser substituida por uma pratica, que apresenta resultados
concretos; no caso a sua, que vem demonstrada no ensaios. Ao dizer que desenvolveu novos
principios para a fisica, Descartes explica porque suas noc¢des gerais de fisica sdo mais Uteis

que aquelas praticadas pela Escola. Diz ele:

Elas me mostraram que é possivel chegar a conhecimentos muito Uteis a
vida, e que, ao invés dessa filosofia especulativa ensinada nas escolas, pode-
se encontrar uma filosofia pratica, mediante a qual conhecemos a forca e as
acOes do fogo, da agua, do ar, dos astros, dos céus e de todos 0s outros
corpos que nos rodeiam, tdo distintamente como conhecemos os diversos
oficios de nossos artesaos.?*

A fisica, nesse sentido, parece ser a ciéncia de onde Descartes pretende colher os
melhores frutos de sua filosofia, haja visto que ela vai possibilitar ao homem inumeras
conquistas sobre a natureza, pois dela é possivel criar uma “infinidade de artificios que nos
fariam usufruir [...] os frutos da terra e de todas as comodidades que nela encontram, mas
também principalmente a salde, que por certo € o bem primordial e o fundamento todos os
outros desta vida™?%%. Desta feita, a fisica de Descartes demonstra mais que o eximio cientista
que ele foi, mas principalmente que sua preocupacdo sobre a compreensdo da natureza,
sempre teve um fim mais amplo do que aparentemente se esperava, pois que conhecer 0s
segredos da natureza lhe possibilitaria a aquisicdo de “muitas verdades mais Uteis e
importantes do que qualquer coisa que eu ja tinha aprendido ou mesmo esperava a
aprender.”®® E a posse dessas descobertas ndo poderiam deixar de ser comunicadas ao
publico, sob o risco de pecar grandemente contra a lei que nos obriga a procurar o bem geral
de todos 0s homens”?**

O compromisso que Descartes demonstra ter com a humanidade na sexta parte do
Discurso, a partir de suas declaragdes sobre a intengédo de progredir na ciéncia o quanto puder,
para 0 bem comum, demonstra um altruismo de grandes magnitudes, e ndo por acaso, a sua

obra maior sobre moral, o Tratado das Paixdes, traz como um dos principais conceitos

2L A T. VI, Discours, Sexiesme Partie, p. 61/2, I. 28/5. / DM, traducio de GALVAO, M. E. p. 69.
202 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 62, . 9-15. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 69.
203 A.T. VI, Discours, Cinquisme Partie, p. 41, |. 18-20. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 48.
204 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 61, |. 25-27. / DM, tradugdo de GALVAO, M. E. p. 69.



83

justamente o de generosidade. Que é certamente o mote fundamental de sua moral exposta
mais sistematicamente nessa obra de 1649.

Se na terceira parte Descartes tratou de desenvolver ensinamentos particulares
para 0 seu autodominio, na sexta ele parte para o dominio do mundo exterior, e a ciéncia € a
ferramenta que ele sabe ser a ideal para essa tarefa. Assim, como ja dissemos antes, a teoria
moral de Descartes encontrada na terceira parte do Discurso, confunde-se com a sua vida
pratica, que tem como parametros morais atuar virtuosamente, com generosidade e dedicacéao
para contribuir com o que for a ele possivel para melhorar a vida humana. Por isso, como

observa Restrepo, essa moral consiste:

Em uma serie de reflexfes, de carater e alcance mais gerais, que o fil6sofo
intercala de maneira indistinta ao longo de suas paginas e que se podem
ordenar nos temas - de reiterada preocupagdo para o filésofo - que se
indicam como uma continuag&o. E reiterado, em primeiro lugar, o interesse
de Descartes pelo bem-estar geral de todos os homens.?®

Os resultados tidos pela morale par provision no Discurso e na carta prefacio aos
Principios fazem mais tarde a moral aparecer como permanentes nas cartas a Elizabeth, e isso
porque seguindo as resolugdes descritas na terceira parte do Discurso, Descartes pode
progredir na produgéo da ciéncia e da filosofia. Entéo, toda a sua produgéo entre 1630 e 1645
(e isso compreende o Discurso, as MeditacGes e 0s Principios) correspondem também a um
resultado das decisdes tomadas a partir da morale par provision. Aceita esse hipdtese,
podemos dizer entdo que as Correspondéncia com Elizabeth, que tomam praticamente as
mesmas maximas da morale par provision sdo uma confirmacdo do poder dessas maximas,
tratando-as agora como permanentes.

A prova maior da realizacdo de uma moral solida no Discurso consiste,
finalmente, no que se segue a este, ou seja na Diodptrica, Meteoros e Geometria, que eram,
naquela ocasido, o que de melhor Descartes poderia oferecer ao publico, assim somos
tentados a dizer, ousadamente, que a finalidade da moral de Descartes transpde o sentido da
palavras e maximas, para sustentar-se em um conjunto de acdes de finalidade prética, que
visam, mais uma vez, possibilitar a humanidade uma existéncia melhor, com menos
sofrimento e menos dependéncia da natureza. Portanto, a partir da ciéncia, sobretudo da que o

proprio Descartes propde e acredita poder desenvolver, sera possivel ao homem antecipar-se a

205 RESTREPO, 2008, p. 97



84

natureza e submeté-la ao seu dominio. Por isso dizemos que os tratados cientificos sdo a
maior contribuicdo de Descartes para a humanidade, e assim constituem-se dessa forma
também como um ato moral, haja visto que cada um deve contribuir com o que Ihe prouver
para 0 progresso humano. Bagley pensa que o “sucesso alcancado por Descartes induziu-o a
concluir que ele tinha a obrigacdo de comunicar 0s seus ensinamentos aos outros para que o
beneficio da humanidade fosse assegurado™?®®,

Ainda segundo Bagley, o objetivo programatico da filosofia de Descartes era
constituir um saber que fosse possivel fazer dos corpos naturais elementos Uteis a nossa
manutencdo e avanco, de forma que através do conhecimento das causas, pudéssemos
compreender os efeitos e consequentemente desenvolver ferramentas de dominio da natureza.
Nesse sentido a medicina seria entdo a ciéncia fundamental para essa objetivo, haja visto que
a partir do seu dominio poderiamos nos libertar de inimeros doengas, tanto do corpo quanto

da alma e retardarmos os problemas da velhice a0 maximo possivel®”’

, para que ela demorasse
a afetar nossa estrutura bioldgica.

Sob esse aspecto, consideramos entdo estar provado que a moral do Discurso,
apresentada inicialmente como a morale par provision &, verdadeiramente, uma teoria moral
provedora, e ndo apenas uma teoria provisoria, ja que a partir dessa resolucéo de fazer sempre
o melhor possivel, objetivo crucial da moral cartesiana, € oferecido a humanidade um
conjunto de tratados cientificos que pretendiam-se ferramentas para que pudessem os homens,
de posse delas, tornarem-se senhores e possessores da natureza. Ou seja, a moral definitiva,
final, cientifica, ou como quer que se tenha sido nomeada a suposta teoria moral que
Descartes ficou devendo, sempre esteve presente em todas as suas obras, porém ndo com o
nome de moral, mas como 0 home de ciéncia, ou mais precisamente como tratados cientificos.
O que nos faz concluir, mais uma vez, que se Descartes teorizou pouco sobre a moral, muito
ele a praticou, ja que sua obra cientifica € volumosa e considerada revolucionaria em seu
tempo e ainda hoje tem grande importancia tanto para a histéria da ciéncia e da filosofia como

para a propria realizacdo dessas.

26 BAGLEY, 1996, p. 691
27 1dem , 693.



85

CONCLUSAO

Certamente, chegar as Ultimas paginas deste texto, sobre a moral cartesiana, e ndo
se deparar com qualquer analise mais demorada do Tratado das Paixfes e das Cartas a
Elizabeth deve, no minimo, ter intrigado o leitor, ou quem sabe o desapontado, ou pior, o feito
duvidar da seriedade da pesquisa. Porém, agora j& podemos dizer que assim o fizemos
propositadamente, e temos motivos para isso. Ja é celebre a interpretacdo de que o sumo da
moral cartesiana esta no Tratado das Paixdes, opinido da qual, em partes, ndo discordamos. A
nossa posicao a esse respeito, ndo é conflitante com a da maioria dos comentadores, mas de
certa forma podemos dizé-la aditiva. A medida que avangamos na pesquisa sobre a
moralidade em Descartes foi-nos revelado elementos que chamaremos de esotéricos, por nao
se mostrarem transparentes a primeira vista. Chamamos de esotéricos aos elementos que
apenas uma leitura mais profunda e ordenada da obra cartesiana pode revelar, o Tratado das
Paixdes, a nosso ver, é mais que uma obra de moral, ele consiste propriamente numa
Antropologia, uma vez que traz uma andlise do homem em sentido lato. Contudo,
fundamentar isso agora, no momento em que nos encaminhamos para o fim do texto, seria
muito complicado, por isso deixaremos essa afirma¢do como uma provocacdo que podemos
voltar-nos a sua demonstracdo, quando for o caso de nos empenharmos numa pesquisa mais
demorada, coisa que temos decididamente a pretensdo de realizar num futuro ndo muito
distante.

A breve analise que realizamos pretendeu mostrar quao polémica € a relacdo entre
método e moral na obra cartesiana, tdo polémica que nédo foi possivel esgota-la nessas poucas
paginas, e nem mesmo foi essa nossa intencdo. Antes, pretendemos trazer o problema para a
ordem do dia e sugerir que o mesmo deva ser mais bem investigado. Um pensador do naipe
de Descartes, a quem a posteridade atribuiu o papel de renovador da filosofia no século XVIl,
que pretendeu estabelecer um novo corpo das ciéncias a partir de um novo método, e que
colocou a moral no patamar mais elevado de seu trabalho, no topo da arvore do
conhecimento, ndo poderia estar satisfeito com uma moral extraida desse método se ela fosse
meramente transitoria.

Um filésofo tdo preocupado com sua propria conduta e tdo determinado a fazer do

seu proprio progresso, 0 progresso da humanidade, ndo poderia estar satisfeito com um



86

pensamento moral fechado em si mesmo, onde suas méaximas fossem apenas de uso privado.
A comunicagdo de suas descobertas era, para Descartes, uma obrigacdo. Mesmo ao coibir a
publicacdo do seu O Mundo ou Tratado da Luz ele o fez em beneficio de algo maior que sabia
poder oferecer, posteriormente, a humanidade. Sua inclinagdo em ndo dar ensinamentos a
conduto alheia contrasta com sua determinacdo de agir, pela sua ciéncia e pela sua filosofia,
para tornar a vida do homem algo mais fécil, isento de sofrimento, ou pelo menos reduzindo
as dores psicossomaticas, e sua moral, extremamente relacionada com a medicina, parecia-lhe
poder cumprir esse papel.

Assim tivemos a pretensdo de mostrar, ou pelo menos sugerir, uma leitura dessa
moral da terceira parte do Discurso a luz do método e também que tal moral pode ser
considerada como significando mais provedora do que propriamente provisoria.

Nesse sentido o Discurso Sobre o Método é, talvez, a mais revolucionéria obra do
século XVII, seja pelas suas carateristicas particulares de publicacdo (que mostramos na se¢ado
1.1), seja pelo conteudo |4 exposto. Esse pequeno prefacio aos Ensaios Cientificos de
Descartes € hoje uma das mais claras exposi¢cdes de um método filosofico.

Na secdo seguinte desenvolvemos uma analise mais detalhada da constituicdo do
método, tentando relaciona-lo as Regulae ad Directionem Ingenii, obra de juventude (escrita
provavelmente entre 1619 a 1628). Buscamos trazer a luz da nossa investigacao os conceitos
fundamentais do método (sobretudo intuicdo e deducéo) e realizamos uma comparagdo entre
as Regulae e o Discurso com o propoésito de mostrar que esta segunda guarda essencialmente
o0 elementar do contetido daquela.

O segundo capitulo tratou de desenvolver um comentario acerca das maximas
morais e de mostrar que relacdo elas podem ter com as regras do método expostas na terceira
parte do Discurso. Tentamos tratar de cada maxima em particular trazendo consideracdes
pertinentes a seu respeito e como elas podem ter sido derivadas do método. Além disso,
fizemos uma divisdo dos comentadores a respeito das suas interpretagdes da morale par
provision, a divisdo prop6s classifica-los em dois grupos, ao primeiro chamamos de
“provisorialistas” uma vez que sustentam que o estatuto da moral ¢ de carater transitorio,
temporario, ndo podendo ser considerada como algo rigoroso no pensamento de Descartes; ao
segundo grupo, a qual chamamos de “provisionistas” por considerarem que a morale par
provision, como tendo o sentido de provedora, fornecedora, garantindo o essencial a
Descartes, nas agdes da vida.

Desta feita, é legitimo dizer, a partir de nosso texto, que a moral da terceira parte

do Discurso ndo assume um carater de pouca significancia, mas constitui-se como um grande



87

momento da obra de Descartes, onde sdo colocadas as maximas que devem guiar a sua acdo
por toda a vida, e nesse sentido ela é de fato extraida do método e, portanto, permanente.
Embora a maioria dos renomados estudiosos do cartesianismo ndo dé a importancia
necessaria a esse elemento da sua filosofia é preciso reafirmar sua grandiosidade. Se o
problema é pouco abordado pelos estudiosos é preciso dizer que, se ha algum problema nisso,
esse problema ndo esta na morale par provision e muito menos em Descartes.

Querer afirmar que o método nao serve para fundar a morale par provision, que é
também a moral definitiva, € como querer manter uma espécie de davida hiperbdlica - que
Descartes usa nas Meditacgdes, apenas como uma mera metodologia, justamente para acabar
com qualquer hipétese de erro ou de ceticismo absoluto - também no campo da agdo, o que
ocasionaria a irresolucdo, coisa que Descartes desaconselha, sobretudo no campo da vida
pratica.

Num primeiro momento, a moral atua por uma questéo da vontade, uma vez que o
entendimento ainda ndo tem seguro seu objetivo total, uma ciéncia maxima “Sagesse”.
Considerando que o método ainda tem um grande caminho a percorrer, 0 momento posterior
da moral - a moral das Cartas e do Tratado das Paixfes - é uma livre iniciativa do
entendimento, agora em perfeita concordancia também com a vontade. Ou seja, a moral é ao
mesmo tempo o primeiro momento de todo o pensamento cartesiano e também o momento
final, ja que é a ciéncia mais alta.

As duas ordens de fins estabelecidas por Descartes no Discurso, a saber o
gnosiologico/epistemolédgico e o moral/préatico, representados pelos conjunto de regras da
segunda parte e das maximas da terceira parte (respectivamente), consistem em essencial no
uso do entendimento para a satisfagcdo das necessidades humanas. De modo que ndo podemos
considera-los (os dois grupos, as regras e as maximas) isoladamente, ou mesmo como néo
sendo relacionados necessariamente um com 0 outro com a mesma propriedade, veracidade e
permanéncia no conjunto da obra de Descartes. Com isso queremos dizer que € superficial e
incoerente a interpretacdo daqueles que sustentam a superagdo dos preceitos da morale par
provision e que tal projeto de uma outra moral definitiva, distinta dessa, tenha sido aventada.

Por isso 0 nosso ponto central, e resultado de nossa investigacdo no segundo
capitulo, é afirmar que a morale par provision € uma moral definitiva; porém, com isso ndo
dizemos que seja perfeita e acabada, mas que ¢ perfectivel; ou seja, € uma moral definitiva em
seus preceitos fundamentais, mas que o préprio método vai tratar de amplia-la, como ele

pretende fazer com o conhecimento humano.



88

Por fim, no terceiro capitulo trazemos as considera¢fes mais originalmente nossas
a esse respeito, uma vez que sustentamos que todo o Discurso é produzido a partir dos
preceitos que Descartes estabelece na terceira parte, e que sua moral consiste na acdo de
promover o bem maior possivel a humanidade a partir da sua ciéncia e sua filosofia. Por isso,
dizemos que Descartes demonstra o poder de sua moral principalmente na sexta parte do
Discurso, onde ele concilia a tentativa de fundamentar a necessidade de promover o
desenvolvimento da filosofia e da ciéncia com seu desejo particular de ser um dos
responsaveis por esse desenvolvimento, fazendo-o assim um humanista que V€& no
desenvolvimento da medicina e da tecnologia um grande beneficio para toda a humanidade.

Ao retomarmos o roteiro do texto quisemos reafirma-lo brevemente como uma
totalidade, tal qual pretendeu Descartes mostrar acerca do conhecimento humano que, nao
tendo encontrado ainda seus limites, pode dedicar-se a toda espécie de pensamento. A questao
da moral no Discurso €, como ja dissemos, pertinente. Sua estrutura, mesmo que ndo siga o
roteiro comum dos moralistas dos séculos XVI e XVII, esta firme porque tem um elemento
fundamental para sustenta-la, que € a acao de Descartes, acdo de quem faz da sua ciéncia e da
sua filosofia uma maneira de atuar moralmente perante o mundo; aqui, inegavelmente a
moralidade cartesiana confunde-se intimamente com o seu conceito de generosidade. N&o por
acaso, no Tratado das Paixdes esse € um dos conceitos mais caros a Descartes.

Sustentamos, pois, como resultado ultimo desse breve texto, que a moral de
Descartes expressa no Discurso, ndo contrasta completamente com o seu método. Na verdade,
como ja assinalamos antes, € dele sua génese. Por intermedio do método, pretendemos
desafiadoramente compreender a moral em Descartes, muito embora seja uma moral menos
metddica do que pragmatica, no sentido de que tal moral sustenta-se mais em feitos do em
preceitos. Interessa-nos dizer encerrando o texto, que mais desafiador ainda é demonstrar que
aquele Tratado das Paixdes, obra maxima da exposicdo moral de Descartes guarda uma
antropologia velada que, oportunamente, retornarmos a essa questdo para, quem sabe,
podermos dizer que: assim como 0 método pode sustentar uma moral no Discurso, a moral

pode sustentar uma antropologia no Tratado das Paixdes.



89

BIBLIOGRAFIA

Bibliografia padréo das obras de Descartes usada

(Euvres de Descartes. Publiées par Charles Adam et Paul Tannery. 11 Volumes. Librairie
Philosophique J. Vrin, Paris: 1996.

Bibliografia das obras de Descartes em lingua portuguesa de que fizemos uso

DESCARTES, R. Discurso do método, meditacGes, objecdes e respostas, as paixdes da
Alma e Cartas. Introducdo de Gilles-Gaston Granger; prefacio e notas de Gérard
Lebrun. Trad. Guinsburg e Bento Prado Junior. Editor Victor Civita. Abril Cultural. S.
Paulo: 1973. (Col. Os Pensadores, vol. XV).

. Discurso do método. Sdo Paulo: Nova Cultural, 1996.

. Discurso do Método. 2. ed. Trad. de Maria Emantina Galvdo. Sdo Paulo:
Martins Fontes, 1996.

. MeditacGes Sobre Filosofia Primeira. Traducdo, nota prévia e revisdo de Fausto
Castilho. Ed. Bilingue em latim e portugués — Campinas, SP: Editora da Unicamp,
2004. (colecao multilingues de filosofia unicamp).

. MeditacGes sobre a Filosofia Primeira. Trad. Enrico Corvisieri. Sdo Paulo:
Nova Cultural, 1996. (Col. Os Pensadores).

. Meditacbes Metafisicas. Trad. de J. Guinsburg e Bento Prado Janior. Sao
Paulo: Nova Cultural, 1996.

Principios da Filosofia. Trad. Torrieri Guimardes. Sdo Paulo: Hemus
editora Ltda, 1968.

. Principios de Filosofia, trad. Ana Cotrim e H. Burati, - 2° ed. — Sdo Paulo: Rideel,
Original, 1644, 2007 (biblioteca classica).

. O Mundo ou o Tratado da Luz. Traducdo e notas E. Andrade. Sdo Paulo: Hedra,
2008.

. O Mundo (ou Tratado da Luz) e o Homem. Apresentagdo, apéndices, traducao e
notas: César Augusto Battisti, Marisa de Oliveira Franco Donatelli. — Campinas, SP:
Editora da Unicamp, 2009.



90

Livros de outros filésofos classicos usados no texto:

AQUINO. T. O Ente e a Esséncia. Traducdo de Carlos Arthur do Nascimento; apresentacdo
de Francisco Benjamin de Sousa Neto. 4. Ed. — Petropolis, Rj: Vozes, 2008.

ARISTOTELES. Metafisica: vol Il; ensaio introdutério, texto grego com traducdo e
comentario de Giovanni Reale; traducdo para o portugués Marcelo Perini. — 4. Ed. —
Séo Paulo: edicdes Loyola, 2014.

EPICTETUS, The Discourses of Epictetus, with the Encheridion and Fragments. George
Long. translator. London. George Bell and Sons. 1890.

LA BOETIE, E. (1574) Discurso da Servidao Voluntaria — Sdo Paulo: Brasiliense, 1982.

MONTAIGNE. Essais. Edition de Hector Bossange. Paris, Imprimerie de la Chevardiere,
1828. Tome IlI

ROCHEFOUCAULD. Maximes et Réflexions Morales. Lecointe, Libraire. Paris, 1829
(Coleccion: Nouvelle Bibliothéque des Classiques Fracais).

ROTTERDAM, E. Elogio da Loucura; traducdo de Maria Ermatina Galvdo G. Pereira;
revisao de tradug@o Roberto Leal Ferreira. - 22 Ed. — S0 Paulo: Martins Fontes, 1997.

SENECA. Da Vida Feliz. Traducdo de Jodo Carlos Cabral Mendonca; 22 ed. — So Paulo:
editora WMF Martins Fontes, 2009.

Bibliografia de comentadores

ALQUIE, F. Descartes. Collection dirigée par Laurence Hansen-Lgve. Edition numérique:
Pierre Hidalgo La Gaya Scienza, 2011.

BECK, L. J. The Method of Descartes, Oxford: Clarendon Press; 1952.

DELBOS, V. Le Probleme Morale dans la Philosophie de Espinoza et dans I’Histoire du
Spinozisme. Paris — Ed. Félix Alcan, 1893.

DURAND, Eugéne. Discours de la Méthode. Avec Notice Biographique, Analyse, Notes,
Extraits des Autres Ouvrages et Expose Critique des Doctrines Cartésiennes.
Deuxiéme Edition, Paris, Librairie Ch. Poussielgue. 1901.

GAUKROGER, S. Descartes: Uma Biografia Intelectual. Tradugdo Vera Ribeiro. — Rio de
Janeiro: EQUERJ: Contraponto 199.

GILSON, E. Discours de la Méthode. Paris, Vrin, 1987.

GOUHIER, H. Essays sur le “Discours de la Méthode”, la Métaphysique et la Morale.
Paris, Vrin, 1973.



91

GRIMALDI. N. Etudes cartésiennes. Librairie Philosophique J. Vrin. Paris: 1982.
GUENANCIA, P. Descartes. Paris, Gallimard, 2002.

. Lire Descartes. Editions Gallimard, Collection: Folio/essais, 2000.
GUEROULT, M. Descartes Selon I’Ordre des Raisons. Paris: Aubier, 1968. 2v.
HAMELIN, O. Le systeme de Descartes. Paris, Félix Alcan, 1921.

KOYRE, A. Consideracdes sobre Descartes. Traducio de Hélder Godinho. Editorial
presenca -22 ed. Lisboa.

LANDIM, Raul. Evidéncia e Verdade no Sistema Cartesiano. Sdo Paulo: Edi¢6es Loyola,
1992. (Colecdo Filosofia, 23).

MARSHALL, J. Descartes’s Moral Theory. Cornell University Press, Ithaca and London:
1998.

MILLET, J. Histoire de Descartes: avant 1637 suivie de I’analyse d Discours de la Méthode
et des Essais de Philosophie. Paris, Librairie Académique, 1867.

NAAMAN-ZAUDERER, N. Descartes’s Deontological Turn: Reason, Will, and Virtue in
the Last Writings. Cambridge: Cambridge University Press, 2010.

RODIS-LEWIS, G. La Morale de Descartes. Quadrige/PUF, 1957.

TEIXEIRA, L. Ensaio Sobre a Moral de Descartes. Sdo Paulo: Brasiliense; 1990.

Artigos, Dissertacdes e Teses sobre método e moral de Descartes

ANDRADE, E. A Funcdo do Método de Analise na Constituicdo do Argumento do
Cogito nas Medita¢des: uma Leitura do Cogito Através da Reductio ad Absurdum.
VERITAS - Porto Alegre, v. 54 n. 2 maio/ago. 2009.

BAGLEY, P. J.: “On the moral philosophy of René Descartes: or, how morals are
derived from method”, Tijdschrift voor Filosofie 1996, Vol. 58 (4). 673-696.

BATTISTI, C. A. O Método de Analise Cartesiano e o seu Fundamento. Scientiee Studia,
Sdo Paulo, v. 8, n. 4, p. 571-96, 2010.

BOUTROUX, E. Du Rapport de la Morale & la Science dans la Philosophie cartésienne,
dans Revue de Metaphisique et Morale 1896.

BROCHARD, V. Etudes de Philosophie Ancienne et de Philosophie Moderne. Librairie
Philosophique J. Vrin — Paris. 1926.



92

CIMAKASKY, J. and POLANSKY, R. Descartes’s ‘Provisional Morality’ Pacific
Philosophical Quarterly 93 (2012) University of Southern California and Blackwell
Publishing Ltd p. 353-372.

COOLIDGE, Jr. F. P. The insufficiency of Descartes’s Provisional morality. In
International Philosophical Quarterly Vol. XXXI, No. 3 Issue No. 123. Loyola
University, New Orleans (september 1991).

DENISSOFF, Elie. Les Etapes de la Rédaction du “Discours de la méthode”. In: Revue
Philosophique de Louvain. Troisiéme série, Tome 54, N°42, 1956. pp. 254-282.

DREYFUS-LE FOYER. Les Conceptions médicales de Descartes. Revue de Metaphisique
et de Morale, 1937.

FLAGE, D. E. & BONNEN, C. A. Descartes and Method. A Search for a Method in the
Meditations. London and New York - by Routledge. 1999.

GABAUDE, Jean-Marc. Unité duelle de la morale cartésienne. Bulletin de la Société
Américaine de Philosophie de Langue Francaise, v. 5, n. 1, p. 5-18, 1993.

HERRERA, L. M. Antropologia y Moral en René Descartes. Universidad Complutense De
Madrid (tese). Madri, 2005.

MERCKAERT, N. F. Les trois moments moraux du Discours de la Méthode Projet de
vie, morale de la recherche et morale par provision. In: Revue philosophique de
Louvain. Quatrieme série, Tome 73, N°20, 1975. p. 607-627.

NATORP. P. La Pensée de Descartes. In: Revue de Métaphysique et de Morale. 1896.

RESTREPO, Rubiel Ramirez. El Pensamiento Moral em Descartes. Pontificia Universidad
Javeriana, Bogota, 2008. (tese).

SCHERER, F. Cesar. Intuicdo e Deducdo nas Regras para a Direcdo do Espirito.
Campinas, SP — 2005 (Dissertagéo).

Dicionarios:

COTTINGHAM, John. Dicionario de Descartes. Trad. de Helena Martins. Rio de
Janeiro: JZE, 1995.

GOELZER, H. Nouveau Dictionnaire Frangais-Latin. Composé d’apres les travaux les plus
recentes de la lexicograthie précédé d’um tableau de la conjugaison latine. Contenant
la traduction de tous les termes employés dans la Langue depuis le XVII® siécle
jusqu'a nos jours et rédigé spécialement a l'usage des Classes et des Etudiants en
Lettres. Ed. Garnier Frerer, Paris, 1907.

ABBAGNANO, Nicola. Dicionario de Filosofia. Traducdo da 1% edicdo brasileira
coordenada e revista por Alfredo Bosi (2007).





