
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE FILOSOFIA E CIÊNCIAS HUMANAS 

DEPARTAMENTO DE FILOSOFIA 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO 

MESTRADO EM FILOSOFIA 

 

 

 

 

 

 

 

A MORAL CARTESIANA NO DISCURSO DO MÉTODO 

 

 

 

 

 

CÍCERO LACLÉRCIO RODRIGUES DA FONSECA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE – PE 

2015 



 

 

CÍCERO LACLÉRCIO RODRIGUES DA FONSECA 

 

  

 

 

 

 

 

 

A MORAL CARTESIANA NO DISCURSO DO MÉTODO 

  

 

 

 

 

 

 

Dissertação de Mestrado apresentada como 

requisito parcial para obtenção do grau de Mestre 

em Filosofia pela Universidade Federal de 

Pernambuco, sob a orientação do Prof. Dr. Érico 

Andrade Marques de Oliveira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

RECIFE 

2015 



 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Catalogação na fonte 

 Bibliotecário Rodrigo Fernando Galvão de Siqueira, CRB-4 1689 
     

   
   
   
    

 
F676m     Fonseca, Cícero Laclércio Rodrigues da  

    A moral cartesiana no discurso do método / Cícero Laclércio Rodrigues da 
Fonseca. – 2015.   

                       91 f. : il. ; 30 cm.    
                        Orientador: Prof. Dr. Érico Andrade Marques de Oliveira.   
                       Dissertação (mestrado) - Universidade Federal de Pernambuco, CFCH.   

Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Recife, 2015. 
     Inclui referências.   

   
1. Filosofia. 2. Análise do discurso. 3. Ciência - Metodologia. 4. Descartes, 

René, 1596-1650. I. Oliveira, Érico Andrade Marques de (Orientador). II. 
Título.   
      

                100 CDD (22.ed.)                                                        UFPE (BCFCH2016-22)  
     

        



 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha inesquecível Dadá, por 

tanto amor e cuidado, que 

Infelizmente nos deixou há 15 

anos, porém sempre esteve 

presente!  



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

 

 

Na eminência da minha limitação, como ser mortal e imperfeito, não posso deixar de, antes de 

tudo, manifestar minha admiração a essa força que rege o Universo, a qual não costumo me 

deter a especular sobre o que seja sua definição, e nem dirigir-me a qualquer religião quando 

pretendo meditar sobre Ela. Mas apenas costumo contemplar as maravilhas que ela fez. Tanto 

no próprio Cosmos, como em cada vida em particular. Sou grato pelo que já vivi, 

experimentei e sofri! 

Agradeço à minha família: meus pais, Caetano e Gizeuda, e a meus irmãos, Laurécia e 

Laércio; pois é dela que tiro a força quando, por algum momento, chego a acreditar que não 

mais a tenho. 

Agradeço também e imensamente à Thalita, meu amor, com quem tenho a honra de ter vivido 

os últimos e melhores anos da minha vida, pelo companheirismo, dedicação, paciência e 

demonstração do afeto que me tem dado em todo esse tempo. 

Agradeço ao meu orientador Érico Andrade, pela paciência que tem tido até a conclusão desse 

trabalho e pelas valiosas instruções à sua execução. 

Não poderia deixar de agradecer também ao Prof. Dr. Enéias Forlin por me ter recebido tão 

bem na Unicamp, na ocasião da realização da missão de estudos pelo PROCAD naquela 

instituição durante o ano de 2014. 

A meu padrinho Assim Lopes, que tem sido desde muito tempo um segundo pai, e que tem 

me ensinado muito da vida. Com ele, aprendo o que não se manifesta em qualquer leitura, a 

experiência. 

Agradeço ainda a Dindinha (minha tia-avó) e a minha avó Antônia, por toda a ajuda oferecida 

até aqui. 

Aos meus amigos, Thiago Magno, Henrique, Diego, Rogério, Jaime e Thiago Aquino pelas 

conversas de bares, pelos momentos de descontração e, sobretudo, pela amizade demonstrada 

nesses quase 10 anos. Nossa amizade é madeira de lei que cupim não rói!  

À banca examinadora na ocasião da qualificação, as correções sugeridas pelos Profs. Tarik 

Prata e Jesus Vázquez foram fundamentais para corrigir os maiores problemas do texto. 

Agradeço também pelas valiosas dicas e sugestões, da banca da defesa, composta pelos 

professores: Danilo Vaz Curado e Tarik Prata. 

Finalmente, agradeço à CAPES  –  Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior – por financiar está pesquisa, bem como meu estágio junto à Universidade Estadual 

de Campinas. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 - A leitura de todos os bons livros é como 

uma conversa com as pessoas mais ilustres 

dos séculos passados, que foram seus autores - 

Descartes  



 

 

RESUMO 

 

 

O presente trabalho tem como escopo uma abordagem da moral cartesiana encontrada no 

Discurso Sobre o Método; pretendemos discutir o conceito de morale par provision 

estabelecido por Descartes como o código moral que ele pretende seguir na condução de sua 

vida e mostraremos que as declarações de Descartes na sexta parte do Discurso são o 

resultado dessa moral. Para evitar a irresolução na vida prática, esse código deveria 

possibilitar a Descartes tomar sempre a decisão melhor possível. Sua fundamentação, diz 

Descartes, está no fato de que ele tirou essas máximas do método exposto na segunda parte 

desse mesmo texto. Inicialmente fazemos uma breve genealogia do método, comparando-o 

com aquele exposto nas Regulae ad Directionem Ingenii. Mostrado que o método de 

Descartes não sofre alterações significativas entre as Regulae e o Discurso, o nosso texto 

passa então a uma análise das quatro máximas morais à luz do método, buscando verificar a 

possibilidade de afirmar, como quis Descartes, que esse código moral foi extraído do método. 

O texto segue então sua análise voltando-se agora para o conceito e significado da morale par 

provision. Qual teria sido a intenção de Descartes em acrescentar o par provision após decidir 

falar no texto sobre sua moral? A essa altura discute-se se esse termo teria o sentido de 

provisório/temporário, opinião muito aceita entre os ―cartesianos‖ dedicados a esse tema; ou 

se teria o sentido de provedor/mantenedor, opinião da qual partilhamos e que oferecemos, 

além de uma fundamentação sustentada em importantes comentadores, nossa interpretação a 

cerca do tema. Discorrer-se-á ainda, sobre o alcance dessa moral provedora na sustentação das 

ações de Descartes como filósofo e homem de ciência. Por fim, pretendemos mostrar que há 

outros momentos na obra em que encontramos um traço moral, todavia, não no mesmo 

sentido que encontramos na terceira parte, haja visto que lá Descartes fundamenta os preceitos 

de sua moral, enquanto que (principalmente) na primeira e sexta parte do Discurso ele põe-na 

em prática a partir da produção filosófica e científica que é o Discurso e seus textos 

subsequentes. Por isso sustentamos, enfim, que o Discurso tem uma moral mais bem 

constituída e sólida do que comumente se tem defendido. 

 

 

Palavras-chave: Descartes. Discurso. Método. Moral. 

  



 

 

RESUMÉ 

 

 

 

Le présent travail a pour finalité une abordage de la morale cartésienne rencontrée dans le 

Discours de la Méthode; nous souhaitons discuter le concept de morale par provision établi 

par Descartes comme le côde moral qu‘il prétend suivre à la conduite de sa vie et nous 

montrerons que les déclarations de Descartes à la sixième partie du Discours sont le résultat 

de cette morale. Pour éviter l‘irrésolution dans la vie pratique, ce code devrait permettre à 

Descartes de prendre toujours la meilleure décision possible. Son fondement, dit Descartes, 

est dans le fait qu‘il a obténu ces maximes de la méthode décrite dans la deuxième partie du 

même texte. Initialement nous faisons une brève généalogie de la méthode, la comparant avec 

à celle exposée dans Regulae ad Directionem Ingenii.  En  montrant que la méthode de 

Descartes ne subit pas des modifications importantes entre les Regulae et le Discours, notre 

texte passe alors à une analyse des quatre maximes morales à la lumière de la méthode, tout 

en cherchant  à vérifier la possibilité d‘affirmer, comme voulu par Descartes, que ce côde 

moral a été extrait  de la méthode. Le texte suit alors son analyse en se penchant maintenant 

vers le concept et le sens de la morale par provision. Quelle aurait été l'intention de Descartes 

à ajouter le par provision après avoir décider de parler dans le texte sur sa morale ? À ce 

stade, nous discutons si ce terme aurait le sens du provisoire/temporaire, une opinion très 

acceptée parmi les ―cartésiens‖ interessés à ce thème; ou s‘il aurait le sens de 

pourvoyeur/mainteneur, l‘opinion que nous partageons et que nous offrons, au-delà d‘un 

fondement soutenu par des commenteurs importants, notre interpretation concernant le sujet. 

Il sera discuté davantage sur la portée de ce moral pourvoyeur à l'appui des actions de 

Descartes comme un philosophe et homme de science. Enfin, nous avons l'intention de 

montrer qu'il ya d'autres moments dans l'œuvre dans lesquels nous trouvons un trait moral, 

cependant, pas dans le même sens que l'on trouve dans la troisième partie, compte tenu du fait 

que Descartes fonde ses préceptes de  morale, tandis que (surtout) dans la première et sixième 

partie  du Discours qu'il en met en pratique a partir de la production philosophique et 

scientifique, qui est le Discours et ses textes subséquents. Aissim, nous soutenons finalment 

que, le Discours a une morale plus constituée et solide contrairement de la façon dont il s‘est 

couramment défendu. 

 

 

Les Mots-Clés: Descartes. Discourse. Méthode. Morale. 



 

 

ABSTRACT 

 

This work is scoped to approach the Cartesian moral found in the Discourse on Method; we 

intend to discuss the concept of morale par provision established by Descartes as the moral 

code he intends to follow in conducting of his life and show that Descartes‘ statements in the 

sixth part of the Discourse resulted from this moral. To avoid irresolution in practical life, this 

code should enable Descartes always make the best possible decision. Its fundamentation, 

says Descartes, is the fact that he took these maxims of the method exposed in the second part 

of the same text. Initially we make a brief genealogy of the method, comparing it to that 

exposed in Regulae ad Directionem Ingenii. Shown that the method of Descartes does not 

change significantly between Regulae and Discourse, our text then proceeds to an analysis of 

the four moral maxims in the light of the method, in order to verify the possibility to assert, as 

did Descartes, that this moral code was extracted from the method. The text then follows its 

analysis looking now to the concept and meaning of morale par provision. What would have 

been Descartes' intention in adding the par provision after deciding to speak about his moral 

in the text? At this point we discuss if this term would have the effect of provisional / 

temporary, opinion widely accepted among the "Cartesians" dedicated to this theme; or would 

have the meaning of provider / maintainer, opinion which we share and we offer, besides a 

sustained basis in important commentators, our interpretation about the subject. We will 

discuss yet about the reach of this provider moral in support of Descartes' actions as a 

philosopher and man of science. Ultimately, we intend to show that there are other moments 

in the work in which we find a moral trait, however, not in the sense that we find in the third 

part, given the fact that in there Descartes based his moral precepts, while (mostly) in the first 

and sixth of the Discourse he puts it into practice from the philosophical and scientific 

production that is the Discourse and its subsequent texts. Therefore we contend, finally, that 

the Discourse has a moral  better organized and solid than commonly has advocated. 

 

 

Keywords: Descartes. Discourse. Method. Moral.  



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ...................................................................................................................... 11 

1 CAPÍTULO – O MÉTODO CARTESIANO: ENTRE AS REGULAE E O 

DISCURSO .............................................................................................................................. 16 

1.1 Exposição Introdutória do Discurso sobre o Método ............................................... 16 

1.2 Da relação entre Método, Metafísica, Física e Moral .............................................. 19 

1.3 As regras do método no Discurso .............................................................................. 25 

1.3.1 A Primeira Regra .......................................................................................................... 27 
1.3.2 A Segunda Regra .......................................................................................................... 30 
1.3.3 A Terceira Regra .......................................................................................................... 32 

1.3.4 A Quarta Regra ............................................................................................................. 33 

2 CAPÍTULO: RELAÇÃO ENTRE MÉTODO E MORAL NO DISCURSO ......... 37 

2.1 As Máximas Morais da Terceira Parte do Discurso ................................................ 37 

2.1.1 A Primeira Máxima ...................................................................................................... 41 

2.1.2 A Segunda Máxima ....................................................................................................... 46 

2.1.3 A Terceira Máxima ....................................................................................................... 49 
2.1.4 A "Quarta Máxima” ..................................................................................................... 51 

2.2 Uma moral derivada do método? .............................................................................. 54 

2.3 Morale par provision ou provisoire? ........................................................................... 61 

3 CAPÍTULO: A MORAL PRÁTICA DE DESCARTES NO DISCURSO ............. 68 

3.1 Da relação entre a terceira e a sexta parte do Discurso: uma reflexão sobre a 

estrutura binária da moral de Descartes .............................................................................. 68 

3.2 Primeira parte do Discurso ........................................................................................ 74 

3.3 A moral na sexta parte do Discurso: uma moral social ........................................... 78 

CONCLUSÃO ......................................................................................................................... 85 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 89 



11 

 

INTRODUÇÃO  

 

 

 

A morale par provision, estabelecida por Descartes na terceira parte do Discurso 

do Método
1
, é um tema que tem sido abordado de distintos modos pelos comentadores da obra 

cartesiana. Alguns simplesmente ignoram sua ocorrência e sentido, elaborando grandes 

tratados de interpretação da obra de Descartes sem, contudo, fazer qualquer referência à 

morale par provision, como se se tratasse de um elemento dispensável de análise ou mesmo 

desprovido de significado. Essa negligência com o tema tem, até certo ponto, uma razão 

compreensível, uma vez que o trato que o próprio autor do Discurso
2
 dá a essa moral é, 

aparentemente, arbitrário. 

Outros estudiosos, no entanto, trazem à luz de sua leitura a morale par provision e 

abordam o tema, porém, de modo não tão rigoroso quanto o fazem sobre outros momentos do 

pensamento cartesiano.  Para esses, trata-se de uma mera expressão do desejo do autor de 

encontrar sossego para desenvolver seus estudos
3
. Buscando estar quites com a sociedade de 

seu tempo, Descartes teria elaborado tal moral para dar uma satisfação às autoridades sobre o 

que fazia. 

Postulando interpretações contraditórias entre si, os que dão maior zelo ao exame 

da morale par provision, não conseguem sustentar a mesma interpretação. Ao questionarem 

se há uma moral no Discurso que deve ser objeto de uma análise mais demorada, esses saem 

afirmativamente do dilema, entretanto entram em outro ainda maior. Qual seria o real 

significado da morale par provision? Teria ela um estatuto duradouro e se constituiria como 

um elemento provedor da ação na prática da vida? Ou seria uma medida meramente 

                                                 

1
 Doravante apenas Discurso. 

2
 As citações da obra de Descartes serão feitas a partir da edição standard das obras de Descartes: Œuvres de 

Descartes, Adam, C. et Tannery, P. Paris, Vrin, 1897. 12 vols. A citação se dará da seguinte forma: primeiro as 

iniciais dos autores, depois número do volume, seguido do primeiro nome da obra (na língua original em que foi 

publicada), e por último a número página e linha (nas citações onde não constar a linha é porque nossa citação é 

indireta, referindo-se a uma ideia do texto, contudo, sem citá-lo ipsis litteris). Exemplo: A.T. VI, Discours, 

Seconde Partie, p. 17, l. 09-10. Na ocasião em que a obra citada tiver uma tradução para o português faremos uso 

dessa tradução e nos referenciaremos à mesma, junto com a edição A.T. padrão (A.T.), como é o caso de todas 

as citações que fazemos do Discurso do Método, que em nosso trabalho utilizamos para todas as citações a 

tradução de Maria Ermantina Galvão, pela editora Martins Fontes, 2001, obedecendo a seguinte forma: DM, 

tradução de GALVÃO, M. E. p. x. Quando não houver indicação de quem é a tradução, que fique subentendido 

que a tradução é nossa. 
3
 Tal é o pensamento de Guenancia e Gouhier. Ver: Guenancia, P. Descartes. Paris, Gallimard, 2002. Gouhier, 

H. Essays sur le “Discours de la Méthode”, la Métaphysique et la Morale. Paris, Vrin, 1973. 



12 

 

temporal/provisória até o completo exame científico pretendido por Descartes, assumindo 

assim um status de pouca significância?  

Trata-se de um ponto de inflexão que os comentadores têm tomado 

posicionamentos variados. Descartes nunca foi exatamente claro a esse respeito, ou pelo 

menos consistente. A escolha do termo morale par provision tem gerado polêmica, sobretudo 

após o final do século XIX quando Brochard
4
 e Boutroux

5
 trouxeram, enfim, o problema da 

moral cartesiana para uma análise mais seria. 

Nosso trabalho tem por finalidade, pois, a consideração da morale par provision à 

luz do método estabelecido no Discurso (1637), no sentido de mostrar uma possível relação 

entre ambos, para posteriormente sustentar que essa moral tem um estatuto mais firme do que 

comumente se tem atribuído. Para tanto, recorremos a três momentos distintos na análise, 

muito embora estejam amplamente relacionados, a divisão tem a serventia de tratar cada 

problema isoladamente, possibilitando sua melhor compreensão. 

No primeiro capítulo fazemos, antes de mais nada, um conjunto de breves 

considerações sobre o Discurso. O propósito é apenas destacar algumas características 

particulares de sua composição e publicação que podem fundamentar pontos mais importantes 

que posteriormente devemos levantar. Contudo o ponto central desse capítulo é quando 

trazemos o método do Discurso às claras, tentando fazer uma breve genealogia e 

relacionando-o com as Regulae ad Directionem Ingenii (1629), com o objetivo de mostrar as 

muitas intersecções entre as duas obras. Vemos que o método apresenta poucas alterações em 

sua estrutura quando comparamos as Regulae com o Discurso. Embora mais extenso nas 

Regulae, o método de Descartes tem, no Discurso, uma síntese das principais regras. Isso 

ficará mais evidente a partir do momento em que tratamos de cada regra isoladamente, sempre 

mostrando como ela herda os elementos essenciais da obra de 1629. 

No segundo capítulo, devo mostrar como o método pode ter gerado uma moral, a 

morale par provision. A partir de sua aplicação nas ações da vida, que não admitem demora, 

Descartes extrai do método um código de conduta minimamente aceitável para lhe conduzir. 

Ou seja, a moral da terceira parte do Discurso tem sim, como Descartes anunciou, seu 

fundamento no método. Nesse momento da exposição trataremos de cada uma das quatro 

máximas morais a partir da relação que elas podem ter com as regras do método como ele se 

                                                 

4
 BROCHARD, V. Études de Philosophie Ancienne et de Philosophie Moderne. Librairie Philosophique J. 

Vrin – Paris. 1926.  
5
 BOUTROUX, É. Du Rapport de la Morale à la Science dans la Philosophie cartésienne, dans Revue de 

Metaphisique et Morale 1896. 



13 

 

encontra exposto na segunda parte da mesma obra. Aqui, já assumimos nosso segundo ponto, 

que pretende analisar se pode o método, fundar a morale par provision. Caso a conclusão seja 

positiva, tal moral não pode ser considerada como uma mera satisfação dada por Descartes às 

autoridades de seu tempo ao entrar em questões tão delicadas do ponto de vista da 

organização política, social e religiosa de seu tempo, como pretenderam defender alguns 

comentadores que trataremos melhor no segundo capítulo. 

Ora, se dizemos que a morale par provision pode ser derivada do método, é 

porque ela não pode ser considerada senão como um projeto firme, caso contrário estaríamos 

também dizendo que o método é pouco seguro e não tem a função que lhe foi atribuída, já que 

é dele que esse código moral é extraído. Como consequência disso, talvez fosse minada toda a 

filosofia e a ciência de Descartes, já que toda ela é constituída a partir do método. Por isso, 

examinamos também brevemente a relação que se pode encontrar entre método, metafísica, 

física e moral, buscando elucidar a relação entre esses temas em Descartes. 

Assumida a morale par provision como algo firme e retirado do método, não pode 

ocorrer outra interpretação do par provision, senão no sentido de tratá-lo como significando 

provedor, em detrimento da tradução para provisória, tão comum entre os comentadores. Isso 

é de grande importância, porque sendo a moral do Discurso provedora, aborta-se já a 

interpretação de que Descartes pretendia estabelecer um código moral provisório, que deveria, 

tão logo a árvore do conhecimento estivesse completa, substituí-lo por outra mais firme e 

certo. 

Nossa argumentação segue a do grupo que classificamos como ―provisionistas‖, e 

está em desacordo com o grupo dos ―provisorialistas‖
6
, pois sustentaremos que a morale par 

provision está longe de assumir um caráter provisório, como interpretam alguns importantes 

comentadores da obra de René Descartes. 

Interpretando a moral como provedora - mantenedora necessária da ação - ou seja 

como um conjunto de preceitos mínimos para que se possa atuar com prudência e virtude, não 

quer dizer que seja ela suficiente e completa, por isso rejeitamos também a opinião daqueles 

que a superestimam, tratando-a como perfeita e completa. 

Finalmente diremos que a morale par provision, não é perfeita, mas perfectível, 

no sentido de que ela pode sempre ser melhorada, o que em nenhum momento quer dizer que 

ela deve ser substituída, mas sim acrescentada, aditivada, talvez com mais alguns preceitos 

                                                 

6
 Os conceitos de Provisionistas e Provisorialistas deverão ser devidamente tratados na última seção do capítulo 

2 (seção 2.3), onde exporemos as considerações de alguns comentadores sobre o tema, e posteriormente a nossa 

posição. 



14 

 

que se possa descobrir à medida que se avança no conhecimento da verdade, porém a 

prudência e a virtude devem continuar sendo o alicerce dessa moral feita essencialmente para 

conduzir a vida. Na verdade, essa é a principal característica da moral cartesiana: o alicerce 

fundamental para conduzir as ações da vida real, vivida. Por isso ele não se demorou muito 

em teorizar qualquer tratado moral, até mesmo o Tratado das Paixões, que é o estudo mais 

completo acerca da moralidade, Descartes pretendeu constituí-lo como um médico ou físico. 

Sua moral é praticada em cada decisão de sua vida como filósofo e homem de ciência. E é 

disso que tratará o terceiro e último capítulo de nosso texto. 

No terceiro capítulo, temos o objetivo de retomar a moralidade do Discurso, lá 

assumimos o compromisso de buscar mostrar que as ideias centrais da morale par provision 

estão presentes como um dos motes centrais da obra, muito embora Descartes não a 

mencione, é possível encontrar ela em prática ao longo de todo o texto. A moral da terceira 

parte do Discurso deve então, se distinguir daquela que encontramos na sexta parte, uma vez 

que essa primeira parece-nos mais como uma breve teoria moral elementar, que mesmo não 

sendo devidamente desenvolvida mantém a coerência necessária para reger o tipo de vida que 

Descartes pareceu sempre desejar seguir, que consistia essencialmente na vida da busca da 

verdade pela ciência e pela filosofia com o proposito de fazer do homem um dominador da 

natureza para o beneficio da espécie. 

Quando falamos em um momento teórico da moral de Descartes e atribuímos essa 

denominação à terceira parte, é o caso também de se questionar, como se pode dizer que a 

morale par provision é uma teoria moral, se o próprio Descartes à apresenta como uma 

resolução pessoal de governar a si próprio? Ora, sendo uma teoria moral, e mais ainda, 

derivada do método, o que se esperava minimente é que ela pudesse ser apresentada não como 

um conjunto de preceitos individuais, mas um conjunto de regras que pudessem se estender 

para além da ação privada, sendo por isso mesmo uma teoria válida como pressuposto 

fundamental da ação. Mostraremos, a partir desse questionamento, que a moral como 

encontrada na sexta parte do Discurso, pela própria definição dada por Descartes não tem esse 

sentido. 

A sexta parte do Discurso, objeto maior de análise do terceiro capítulo, será 

tratada a partir da ideia de que ela é uma declaração de Descartes de que sempre pretendeu 

consagrar à humanidade toda a sua obra, e que sua satisfação maior seria contribuir para que 

um dia a ciência pudesse facilitar à humanidade o domínio da natureza, e, a partir disso, 

amenizar tanto quanto possível o sofrimento humano e os males provocados pela velhice. Por 

isso a medicina adquire, em Descartes, um papel preponderante em muitos de seus estudos, 



15 

 

embora ele nunca tenha chegado a estar satisfeito com as suas descobertas nesse campo, era 

pela medicina que Descartes acreditava poder satisfazer esse desejo. 

Assim estamos propensos a concluir que o resultado da moral do Discurso, 

―teorizada‖ na terceira parte, é toda a obra, uma vez que ela acompanha o seu 

desenvolvimento, principalmente na primeira parte, onde devemos fazer uma breve análise, e 

sobretudo, na sexta, onde essa moral é exposta não mais como máximas, mas com as ações de 

Descartes para aperfeiçoar as técnicas, a ciência e a medicina para assegurar à humanidade 

viver o melhor possível. Por isso, os ensaios subsequentes ao Discurso seriam como uma 

manifestação do desejo de Descartes de ser útil a toda a humanidade, inclusive diz ele que não 

pode haver benefício maior que alguém pode doar à humanidade do que viver para ajudá-la a 

superar suas dificuldades e a prolongar a vida humana na terra. 

  



16 

 

1 CAPÍTULO – O MÉTODO CARTESIANO: ENTRE AS REGULAE E O 

DISCURSO 

 

 

 

 

1.1 Exposição Introdutória do Discurso sobre o Método 

 

 

 

O que vem a servir aos propósitos da nossa investigação, diz respeito a uma 

compreensão das quatro máximas do método, como expostas na segunda parte do Discurso e 

sua possível relação com as regras da morale par provision da terceira parte. Entretanto, antes 

de discutirmos essa relação de modo mais detalhado, há alguns elementos que consideramos 

dignos de análise. Em momento oportuno pretendemos tratar de modo mais consistente a 

relação entre método e moral aqui esboçada. Agora, cabe-nos fazer uma abordagem geral do 

Discurso Sobre o Método, pontuando alguns elementos que consideramos importantes para a 

nossa análise posterior. 

O método é apresentado ao grande público pela primeira vez no Discurso Sobre o 

Método
7
 e, antes de qualquer outra coisa, há três características gerais e importantes sobre 

esse texto, que não se pode deixar de notar antes de investigá-lo detalhadamente. 

Primeiramente, ele é constituído como uma espécie de prefácio que antecede aos 

três primeiros tratados científicos publicados por Descartes e que se constituiriam como uma 

demonstração da eficiência do método. Assim: Dióptrica, Meteoros e Geometria, são partes 

                                                 

7
 Aqui queremos nos referir ao método como foi exposto no Discurso Sobre o Método (1637). Entretanto, o 

método também é encontrado e exposto em outros momentos do pensamento cartesiano, a saber: Meditationes 

de Prima Philosophia (1641), Principiorum Philosophia (1644). Contudo, as Regulae ad Directionem 

Ingenii que datam de 1628 (embora existam muitas controvérsias acerca da datação dessa obra, coisa que não 

pretendemos comentar aqui), já trazem o que podemos chamar de primeira exposição do método de modo 

detalhado. Em escritos de juventude ocorre uma referência ao método de estudo que pode ser aplicado a toda e 

qualquer ciência. Na carta a Beeckman de 26 de março de 1619 Descartes anuncia a ―procura de alguma coisa 

diferente‖ que ―se vier a encontrá-la, [...], porei a ciência toda em ordem‖. Mais à frente ele estabelece que seu 

objetivo é ―apresentar ao público, não uma Ars Brevis de Lull, mas uma ciência de bases inteiramente novas, 

que nos permita responder a qualquer pergunta que se possa formular sobre qualquer espécie de quantidade‖ 

(A.T. X, p. 154-158). Esta carta talvez nos permita falar num prenúncio do método, que ainda seja voltada para 

resolver problemas exclusivamente referentes às quantidades, ou, mais precisamente, matemáticos (aritmética e 

geometria), o caráter de uma ―Mathesis Universalis‖ só aparecerá, de fato, nas Regulae ad Directionem 

Ingenii. Também nas Cogitationes Privatae, (pequeno opúsculo datado de 1619) Descartes estabelece que ―as 

sentenças dos sábios são algumas regras gerais que podem ser reduzidos a um número muito pequeno‖ (A.T. X, 

p. 217. l. 23-24). Essa passagem pode sugerir a intenção de descobrir as regras gerais que podem fazer com que 

qualquer um possa tornar-se sábio. 



17 

 

constituintes do método, ou, é onde ele mostra sua eficácia quando aplicado às ciências. 

Inclusive, Descartes diz em carta a Mersenne, datada março de 1637, que ―ele consiste mais 

em prática do que em teoria, e eu chamei os tratados seguintes de ensaios desse método, 

porque eu pretendo que as coisas que eles contém, não puderam ser encontradas sem ele‖
8
.  

Fato curioso é que a parte que discursa sobre o método ficou mais conhecida que 

o método propriamente aplicado, talvez isso possa servir de argumento para sustentar a ideia 

de que o método teria produzido transformações mais significativas na teoria do 

conhecimento do que propriamente na produção do conhecimento (da ciência em sentido 

estrito). Ou, dito de outro modo, contrariamente ao que Descartes pretendia, o seu método 

acabou por provocar transformações mais significativas à filosofia, trazendo a tona o 

prenúncio da subjetividade moderna, do que propriamente às ciências. 

 O segundo aspecto a ser considerado é o fato do livro assumir uma característica 

textual pouco usual na época, claramente autobiográfica - onde Descartes descreve a história 

de seu espírito na busca do conhecimento - e não poderia ser diferente, Descartes imaginava a 

revolução que sua obra poderia causar no mundo da ciência, e a fim de manter seu sossego 

para continuar seus estudos, ele preferiu admitir usar um método pessoal, por isso o caráter 

autobiográfico. 

Ao afirmar que criou esse método apenas para guiar o seu próprio espírito, e dizer 

que não tem a pretensão de que ele venha ―a reformar o corpo das ciências ou a ordem 

estabelecida nas escolas para ensinar‖
9
 e que seu desejo com tal método era tão somente 

ajustar as opiniões antigas ao exame da razão, Descartes parece ter consciência da 

instabilidade que ele (o método) podia causar nos ensinamentos tradicionais, e por isso, não 

deseja comprar uma briga que ele sabia seria vencida pela força da autoridade. Talvez esse 

seja o motivo dele optar por publicá-lo da maneira como descreveremos na terceira 

observação que segue a essa. Ao invés de submetê-lo aos doutores de sua época ou de pensar 

em propô-lo para substituir os ensinamentos baseados na doutrina do Estagirita e de Tomas de 

Aquino, ele simplesmente adota essa característica didática de contar suas descobertas como 

uma mera fábula. 

Assim, é provável que ele imaginasse que o tempo e a razão se encarregariam 

inevitavelmente de colocar sua obra no lugar que lhe era de direito. É provável que a 

publicação dos seus Princípios de Filosofia, que guardam muito do que foi exposto 

brevemente no Discurso e nos seus Ensaios, seja a reclamação de Descartes a isso, uma vez 

                                                 

8
 A.T. I, Correspondance, a Mersenne, Março de 163, p. 349. l. 21-24. 

9
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 13. l. 25-26. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 18. 



18 

 

que sua intenção manifesta é que eles (os Princípios) venham a ser a substituta da doutrina de 

Aristóteles ensinada nas universidades da época. 

Em terceiro lugar, chama atenção o fato de sua publicação ocorrer na Holanda, 

país reconhecido pelas suas leis liberais para a imprensa
10

, em francês (idioma pouco usual 

para a escrita erudita da época) e ter como subtítulo o impactante enunciado ―Para bem 

Conduzir a Razão e Procurar a Verdade nas Ciências‖
11

. 

Descartes parecia claramente intencionado a propô-la primeiramente ao grande 

público e deixar que, os não doutrinados pela Escola, pudessem ler tal escrito e, a partir dele, 

conduzir a sua própria razão. Lembremos como Descartes inaugura sua obra: ―O bom senso é 

a coisa mais bem distribuída do mundo‖
12

. Claramente um anúncio de que, para ter completo 

domínio de suas faculdades intelectuais não havia necessidade de ter frequentado a Escola e 

conhecer as doutrinas lá ensinadas, mais a frente ele diz ―não basta ter o espírito bom, o 

principal é aplicá-lo bem‖
13

, ou seja até mesmo os doutores podem falhar no uso da razão, por 

isso é preciso um método que permita ao espírito, não apenas ao dele, mas a qualquer espírito, 

fazer todo o uso de seu próprio entendimento a fim de ―fornecer um meio para aumentar 

gradualmente meu [seu] conhecimento‖
14

 e descobrir as verdades nas ciências. 

No fim da sexta parte do Discurso mais uma vez Descartes clama para o grande 

público afirmando que espera ―que aqueles que apenas se servem de sua razão natural, 

inteiramente pura, julgarão melhor de minhas opiniões do que os que só acreditam nos livros 

antigos.‖
15

 O Discurso, apresentado nessas condições, talvez tenha sido a melhor maneira que 

Descartes encontrou para tornar o seu método conhecido e reconhecido como uma obra 

sólida. A sutil e profunda revolução
16

 que Descartes engendrava tinha de começar pela base, 

e, a partir dela, destruir todo o edifício erguido em terreno pouco firme e pantanoso. 

Outro ponto importante a se notar é que quando Descartes afirma no subtítulo que 

o objetivo da obra é ―Conduzir a Razão e Procurar a Verdade”, é possível interpretarmos 

essa passagem da seguinte maneira: se ele está à procura da verdade (ele, que estudou num 

dos mais renomados colégios jesuítas da Europa, La Fléche, e que obteve toda a sua formação 

estudando a tradição) é porque que não a possui, logo, tudo que aprendera sobre filosofia e, 

                                                 

10
 GAUKROGER, S. Descartes: Uma Biografia Intelectual. Tradução Vera Ribeiro. – Rio de Janeiro: 

EdUERJ: Contraponto 199. p. 395. 
11

 A.T. VI, Discours, Subtítulo; p. 1. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 3. 
12

 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 1. l. 17-18. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 5. 
13

 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 2. l. 12-13.  / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 5. 
14

 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 3, l. 7-8. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 6. 
15

 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie p. 77, l. 27-30. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 85. 
16

 Cf: KOYRÉ, A. Considerações sobre Descartes. Tradução de Hélder Godinho. Editorial presença -2ª ed. 

Lisboa. p. 15.  



19 

 

consequentemente, sobre as demais ciências era algo falso, ou, pelo menos, as verdades que 

houvessem nos ensinamentos Escolásticos estavam mais relacionadas a descobertas 

ocasionais, do que propriamente do resultado da investigação de uma mente atenta. 

Desse modo, mais uma vez recorremos a Descartes, ―os que tem o raciocínio mais 

forte e melhor dirigem seus pensamentos, a fim de torná-los claros e inteligíveis, sempre são 

os que podem persuadir do que propõe, ainda que só falem baixo bretão e nunca tenham 

aprendido retórica‖
17

. A distinção que ocorre entre os espíritos, diz respeito, apenas, ao uso 

que se faz desse poder do raciocínio. Aqueles que dirigem os pensamentos a torná-los claros e 

inteligíveis, ainda que não tenham sido formados nas letras e que não seja aceito entre as 

fileiras dos doutores estão aptos a descobrir a verdade por si mesmos, tanto quanto os outros. 

A isonomia que Descartes atribui a todos os espíritos, no que se refere a sua capacidade 

intelectual, é uma característica marcante em seus escritos, em vários momentos de sua obra 

ele propõe essa ideia; sua estratégia literária de fazer um Discurso Sobre o Método e não um 

Tratado, e afirmar que deseja mais falar como chegou a ele do que ensiná-lo
18

, converge 

exatamente para essa isonomia intelectual entre os espíritos. 

Tendo sido Descartes capaz de desenvolver um método para buscar a verdade, e 

sendo todos os espíritos igualmente hábeis a isso, bastando apenas fazer uso de seus recursos 

intelectuais da forma que deve ser feito, é manifesto que qualquer um pode se dedicar a esta 

tarefa, se assim o desejar. Assim está admitida a hipótese de que todos são igualmente capazes 

de obter êxito na busca da verdade, o que falta a alguns é apenas o meio ideal para isso. Agora 

Descartes mostra como, a partir de seu método, ele pode se aplicar a essa tarefa e que 

caminho percorreu para alcançar o sucesso que julgou obter. 

 

 

1.2 Da relação entre Método, Metafísica, Física e Moral 

 

 

Poucos filósofos tem seu nome tão marcadamente relacionado a um elemento de 

sua obra quanto o tem Descartes, acerca do seu conceito de método. Todavia, longe de coroar 

a sua obra filosófica e científica, o método é, propriamente, o elemento que a inaugura
19

; ou 

seja, é através do método que Descartes acredita poder ―alcançar o conhecimento de todas as 

                                                 

17
 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 7, l. 14-18. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 11. 

18
 A.T. I, Correspondance, p. 349, l. 15-20.  

19
 Cf. HAMELIN, Le Systeme de Descartes, p. 30 



20 

 

coisas que o meu [seu] espírito é capaz‖
20

. Por outro lado, a ciência que Descartes coloca 

acima de todas as outras, e que ele considera coroar a sua filosofia, é a moral; compreendida 

na carta prefaciar aos Princípios, como a mais alta e mais perfeita moral, que, pressupondo 

um inteiro conhecimento das outras ciências, é o último degrau da sabedoria
21

. A moral é, 

dessa forma, o resultado último do pensamento cartesiano que avança sistematicamente à 

partir da construção de um método para ser aplicado ao conjunto dos saberes. 

A esse conjunto dos saberes Descartes incluí a metafísica, a física e um estudo 

completo acerca do homem. É assim que Descartes anuncia, nos Princípios, o que seria o 

projeto de um corpo de filosofia inteiro: 

 

A primeira parte é uma Metafísica, que contém os Princípios do 

conhecimento, entre os quais estão a explicação dos principais atributos de 

Deus, da imaterialidade de nossas almas, e de todas as noções claras e 

simples que residem em nós. A segunda é a Física, na qual, depois de ter 

encontrado os verdadeiros Princípios das coisas materiais, examinamos em 

geral como a totalidade do universo é composto; seguidamente, 

consideramos, em particular, qual é a natureza da Terra e de todos os outros 

corpos que de maneira geral se encontram sobre ela, como é o caso do ar, da 

água, do fogo, do íman e os outros minerais. Após isso [como terceira parte] 

, é necessário investigar também em particular a natureza das plantas, dos 

animais e, sobretudo do homem, a fim de encontrarmos as outras ciências 

que nos são úteis.
22

 

 

 

Essa proposta grandiosa aventada por Descartes, mas não realizada em sua integra 

é apresentada na carta prefácio aos Princípios onde ele manifesta a pretensão de expor seu 

pensamento como uma totalidade. Inclusive, é nesta obra que encontramos sistematizado o 

conjunto do que Descartes produziu, tratando dos diversos ramos do saber humano
23

.  

Assim, se tomarmos o método como o elemento propedêutico ao pensamento 

cartesiano, e a moral como a ciência que deve encerrar-lhe, ou constituir o seu desfecho, 

                                                 

20
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 17, l. 09-10. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 21. 

21
 A.T. IX, Principes, Preface, p. 14, l. 29-31. 

22
 A.T. IX, Principes, Preface, p. 14, l. 8-21. 

23
 Muito embora o projeto não esteja concluído, uma vez que não há, nos Princípios, o tratamento da questão da 

natureza das plantas e dos animais, e, sobre o Homem, pouco foi feito lá. No artigo 188, Descartes dá por 

encerrada a quarta parte dos Princípios e cancela seu propósito de escrever uma quinta e uma sexta parte, 

tratando das coisas que tem vida, respectivamente das plantas e dos animais e do homem (para alguns 

comentadores o Tratado das Paixões talvez seja, de alguma forma, essa sexta parte, embora em nenhum 

momento Descartes tenha manifestado essa identidade entre a proposta dos Princípios e a execução do Tratado 

das Paixões), assumindo que não conhece suficientemente todas as coisas das quais desejaria falar e que não 

deseja atrasar a publicação das partes já concluídas (A.T. IX, Principes, Quatriesme Partie, art. 188, p, 309-

310.). A partir do artigo 188, Descartes pretende acrescentar ―algumas poucas coisas sobre os objetos de nossos 

sentidos‖ (art. 189 a 204) e depois fala que ―há uma certeza moral de que todas as coisas deste mundo são tais 

como se demonstrou aqui que podem ser.‖ (A.T. IX, Principes, Quatriesme Partie, art. 205 a 207, p, 323-325). 



21 

 

como pareceu Descartes sugerir, pode ocorrer uma falsa compreensão de que esses elementos 

são pouco relacionáveis e que se localizam em extremos da obra cartesiana, embora tenham 

sido exibidos numa mesma obra, pelo menos na primeira vez que seus escritos vieram a 

público. 

O fato é que a moral, bem como a metafísica e a física, são desenvolvidas a partir 

do método, o que não quer dizer que se estabelecem da mesma maneira. Se a metafísica e a 

física são construídas pela via metódica a partir da evidência; a moral, embora também 

metódica, não pode seguir essa mesma estratégia, cabendo à prudência e a virtude seu 

embasamento. Trataremos disso no segundo e terceiro capítulo. 

Uma vez que a ação não pode ser suspensa, até que as certezas morais definitivas 

sejam estabelecidas, Descartes toma a decisão de evitar a irresolução. A razão para essa 

impossibilidade de cessar a ação na vida é dada por Descartes ao afirmar que não é prudente 

suspender o agir da vida prática até que se possa ter assegurado o correto a fazer. A 

irresolução é ainda mais viciosa do que o mau julgamento
24

. Não é possível estender a dúvida 

e torná-la perene sobre as ações ou o agir moral de modo extenso e absoluto. Como bem 

observa Lívio Teixeira ―no terreno das paixões, as ideias nunca podem ser tão claras que se 

elimine qualquer possibilidade de erro.‖
25

 O que não significa dizer que não se possa 

estabelecer um conjunto de preceitos que pelo menos reduzem as chances do erro. 

A produção filosófica cartesiana, desde o seu elemento fundante até o cume do 

seu edifício, a qual ele diz ser a moral, pretendeu se estabelecer como uma unidade, a Sagesse 

Humana. A sabedoria plena de tudo o que pode o homem, a busca pela perfeita simetria entre 

o entendimento e a vontade, onde o primeiro opera regrando a segunda. Essa equalização 

entre a volição, que não encontra limites no espírito humano; e o poder de sua realização via 

entendimento, que se estabelece dentro de fronteiras instransponíveis ao homem; é o que a 

figura do ―filósofo‖ busca. O agir está sempre relacionado a um julgamento prévio que o 

espírito realiza. Enquanto o método não pode sustentar juízos sólidos estabelecidos a partir de 

seus fundamentos, a medida que se buscar é, essencialmente, abrandar as falhas do 

julgamento nas coisas da vida. Nesse sentido a vontade tem um papel preponderante no 

método, como bem analisa Lívio Teixeira, já que ―o aspecto intelectual do espírito, no 

método, aparece como resultado de uma constante tensão da vontade‖
26

. Atuar moralmente é 

um ato da vontade. 

                                                 

24
 A.T. XI, Passiones Art. 170, p. 459-460. 

25
 TEIXEIRA, L. Ensaio Sobre a Moral de Descartes. São Paulo: Brasiliense; 1990. p. 229. 

26
 Idem, p. 27. 



22 

 

Para Descartes, o sujeito é dotado de autonomia na ação, muito embora seja 

preciso fundamentar o estatuto dessa autonomia na metafísica. E como interpretou Herrera, 

―Descartes reserva para a ação humana um espaço de autonomia e liberdade onde o sujeito 

pode autodominar-se‖
27

. Dessa forma a moral de Descartes, como vê Herrera, é um exercício 

da liberdade. 

A moral depende da metafísica, porque é a metafísica que fornece toda a condição 

de sustentação da verdade. Aliás, a própria metafísica é a verdade, tanto dela mesma quanto 

da física. Não por acaso Descartes estabelece no capítulo VII d‘O Mundo que as leis da 

natureza, das quais ele deseja falar, foram impostas por Deus
28

, ou seja, também a sua física 

está substancialmente subordinada à metafísica, que é a ciência que estuda Deus e a alma. 

Guenancia diz, a cerca dessa relação entre metafísica e física, que: 

 

O aspecto essencial da física cartesiana é a metafísica, sobre a qual ela se 

apoia. A física é suficiente para explicar o mundo, mas a metafísica é 

necessária para saber que ele existe verdadeiramente. [...] Assim, a 

metafísica não explica como o mundo se forma, nem como os efeitos estão 

ligados às causas; ela não revela a ordem do mundo nem a constitui. Ela 

tende essencialmente a descobrir evidências das ideias ou das noções 

presumidas, de modo quase inconsciente, por toda explicação e todo 

conhecimento.
29

 

 

 

Sustentar uma física na metafísica, para Descartes, é assegurar que dentro dos 

limites do possível o conhecimento do mundo é certo. Ou seja, a metafísica por ser a ciência 

que tem, em última análise, Deus e a alma como objetos de estudo - conforme demonstrado 

na quarta parte do Discurso, Meditações e na primeira parte dos Princípios - é a que assegura 

a verdade. Assim, uma física fundada na metafísica e deduzida dela com segurança, não pode 

ser falsa. O objeto de estudo da física sendo o mundo, apresenta-se muito mais extenso que o 

objeto de estudo da metafísica: alma e Deus, porém é está que assegura aquela a partir do 

momento em que pode demonstrar a evidência da existência do mundo como uma realização 

da vontade divina. 

No que se refere à relação da física com a moral, Millet oferece uma interpretação 

que converge com o ideal de unidade do conhecimento, comum nos escritos de Descartes. 

Millet mostra que de fato não é possível que se compreenda a moral sem que esteja 

                                                 

27
 HERRERA, L. M. Antropología y Moral en René Descartes. Universidad Complutense De Madrid (tese). 

Madri, 2005. p. 231. 
28

 A.T. XI, Le Monde. Cap. VII, p. 36. 
29

 GUENANCIA P. Descartes. Tradução de Lucy Magalhães, Jorge Zahar editor, Rio de janeiro; 1991. p. 32. 



23 

 

diretamente relacionada com a física, e mais tarde essa física tornar-se-á fisiologia, e depois 

medicina. Vejamos o que diz Millet: 

 

Notamos que ele não separou o estudo da moralidade do estudo da Física e 

Fisiologia, ao passo que o homem deve conhecer a si mesmo e conhecer este 

mundo para descobrir quais suas deveres e quais são os meios que ele tem à 

sua disposição para tornar-se mais sábio e mais sensata. Alguns anos mais 

tarde, é especialmente na medicina que Descartes vai procurar esses meios.
30

 

 

 

De fato, como afirma Millet, Descartes não separou a moral das outras ciências, 

na verdade ele pretendeu entendê-la a partir delas. Sobretudo da física, Sob esse aspecto, a 

instauração de uma moral em Descartes é completamente subsidiária da metafísica e da física, 

uma vez que esta é sustentada naquela, tal qual um tronco de uma árvore que é sustentado e 

nutrido pelas suas raízes, com observado por Alquié, ―no sistema, a metafísica precede e 

funda a física‖.
31

 O interessante da interpretação de Alquié é a observação de que a 

metafísica, embora anterior no sistema
32

 cartesiano, é composta, cronologicamente, posterior 

à física e de algum modo constitui-se como uma reação a essa.  Em sua interpretação, a 

finitude dos objetos ou fenômenos que compõe o universo da ciência ou da física, levam 

Descartes a concluir invariavelmente que as leis que regem esse universo são ontologicamente 

infinitas, diferentemente dos objetos materialmente nele existentes. Assim, o próprio 

conhecimento que o homem tem do mundo onde vive e sob o qual atua, está submetido aos 

desígnios do divino criador das leis naturais, a quem o próprio homem está também 

submetido
33

. 

Desse modo, no conjunto total da existência, matéria da qual a filosofia se ocupa, 

a metafísica não poderia tomar outro lugar senão o de fundamentar e de sustentar todo o resto. 

Ciência primeira e completa, a metafísica é constituída a partir de verdades eternas que são os 

sustentáculos de todo e qualquer outro conhecimento, inclusive da moral, uma vez que esta é 

derivada também daquela. 

                                                 

30
 MILLET, J. Histoire de Descartes: avant 1637 suivie de l‘analyse d Discours de la Méthode et des Essais de 

Philosophie. Paris, Librairie Académique, 1867.   p. 277. 
31

 ALQUIÉ, F. Descartes. Collection dirigée par Laurence Hansen-Løve. Edition numérique: Pierre Hidalgo La 

Gaya Scienza, 2011, p. 5.  
32

 Usamos a expressão ―sistema‖ nos referindo ao conjunto do pensamento de Descartes sem que pretendamos 

falar mais claramente a esse respeito, conhecemos a polêmica existente entre os comentadores acerca desse 

ponto. Porém, nosso objetivo não sofre qualquer prejuízo se apenas usarmos esse termo, sem que seja preciso 

melhor determiná-lo. 
33

 ALQUIÉ. Descartes. 2011, p. 5. 



24 

 

  A moral compõe uma espécie de galho da grande árvore do saber humano, assim 

como outras ciências práticas, tais como a medicina e a mecânica. Essa metáfora do 

conhecimento é estabelecida por Descartes na carta prefácio aos Princípios
34

. A moral em 

Descartes é a parte mais nobre do seu sistema porque pressupõe um inteiro conhecimento do 

resto do saber humano. Para que se consiga compreendê-la perfeitamente é preciso percorrer a 

totalidade do pensamento cartesiano, onde o método seria uma espécie de elo entre todas as 

ciências partindo da metafísica que funda uma física, de onde se extrai uma fisiologia das 

paixões, parte da moral de Descartes que trata da relação entre corpo e alma e a influencia 

reciproca que uma substância exerce sobre a outra. 

Embora o método não apareça na metáfora da árvore do conhecimento ele não 

está ausente, uma vez que sua função é exatamente a de descobrir as verdades metafísicas e 

assim sustentar uma ciência firme, assentada em fundamentos certos, fundamentos que não 

podem ser abalados e que dão suporte a todo o edifício. Hamelin
35

 questiona se o método é 

independente da metafísica, e adianta que independente da resposta a que se chegue é 

inegável que Descartes teve preocupações metodológicas separadas da metafísica. 

O papel do método, na verdade, parece ser o mais importante, já que é através 

dele, ou de suas descobertas, que é possível a Descartes reestruturar todo o conhecimento de 

sua época, e o mais importante é que com o método, tanto a física quanto a própria metafísica 

parecem adquirir o mesmo estatuto de certeza. Note-se que com o método estabelecido, 

Descartes acredita ter superado todas as metafísicas anteriores que apresentavam apenas 

conjecturas e não haviam estabelecido um único argumento sólido acerca das verdades 

universais, tema próprio da metafísica. Também é papel do método transferir a mesma 

validade que há nos postulados das ciências matemáticas para a metafísica, nesse sentido, 

como bem observa Gouhier, ―método e metafísica só são desenvolvidas uma pela outra.‖
36

 

Ora, ainda que se assuma a ideia de que a metafísica exerce uma função de 

prefaciar a física cartesiana, como sugerem alguns comentadores, ela não pode deixar de ter 

um estatuto elevado dentro do conjunto da obra cartesiana. Haja visto que todo o resto 

depende dela, e a metafísica não ocorre isoladamente ao restante da obra de Descartes, tanto a 

física como a moral, pra citar só essas duas, são justificadas e sustentadas a partir dela como 

partes de um só elemento, a sabedoria humana. 

                                                 

34
 A.T. IX, Principes, Preface, p. 14. 

35
 HAMELIN, O. Le système de Descartes. Paris, Félix Alcan, 1921. p.  

36
 GOUHIER, H. Essays sur le Discours de la Méthode, la Métaphysique et la Morale. Paris, Vrin, 1973. p. 

68-69. 



25 

 

Precisamos agora, compreender em que consiste esse método por ele criado, que o 

permitiu chegar à verdade das ciências e o que ele guarda dos primeiros escritos. 

 

 

1.3 As regras do método no Discurso 

 

 

 

Após apresentar as quatro regras do método na segunda parte do Discurso, regras 

essas que devem guiar o espírito na busca da verdade, Descartes diz ―imaginar que todas as 

coisas que podem cair sob o conhecimento dos homens encadeiam-se da mesma maneira‖
37

. 

O nosso autor parece ter uma nítida pretensão de propor uma unidade ao conhecimento, ou 

pelo menos, de procurar um elemento que o permita chegar a todo conhecimento que é 

possível, ou ainda, nas palavras de Natorp, Descartes ―se propõe a descobrir um centro de 

conhecimento‖
38

. Desse modo, o núcleo central do Discurso, que consiste, para nós, na 

exposição das regras do método, assume a função de fundamentar as descobertas que 

Descartes fez nas ciências, e que são demonstradas nos Ensaios subsequentes. Inclusive, 

como já assinalamos, os ensaios são partes constituintes do método, eles são a execução do 

método. 

Dito isso, é preciso então, em primeiro lugar, alocar o método no seu devido 

lugar, dando a ele toda a importância que tem, mas ao mesmo tempo ter o cuidado de não 

elevá-lo acima do que seja. 

Colocar o método como elemento central do Discurso não é exatamente 

superestimá-lo, mas dizer que é dele que depende realização da ciência, pois ele apenas 

organiza o pensamento, que já estava lá, na figura do cogito. Ou seja, é o método quem 

organiza o pensamento, e por isso, no plano metodológico de desenvolvimento da ciência, ele 

vem em primeiro lugar. Contudo, o agente que faz a ciência através da aplicação do método o 

antecede, mas em outro plano, o epistemológico. 

Assim, para efeito de compreensão didática, talvez nos seja permitido fazer uma 

breve analogia com a teoria do Ato/Potência de Aristóteles
39

. O homem, como animal 

                                                 

37
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 19. l. 09-11. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 23. 

38
 NATORP. P. La Pensée de Descartes. In: Revue de Métaphysique et de Morale. 1896. Pág. 418. 

39
 ARISTÓTELES. Metafísica: vol II; ensaio introdutório, texto grego com tradução e comentário de Giovanni 

Reale; tradução para o português Marcelo Perini. – 4. Ed. – São Paulo: edições Loyola, 2014.  (livro IX: 1045b 

27 à 1052ª 13.) 



26 

 

racional, é, em potência, capaz de fazer ciência; porém, para a efetivação dessa potência ele 

precisa atualizá-la através do método, que estrutura esse pensamento e dá a ele um caráter 

sistemático que parte das primeiras verdades às mais complexas e posteriores; ou ainda, que 

parte das intuições mais simples até chegar, pela via da dedução, às verdades mais complexas 

das ciências.    

Por outro lado, não se pode menosprezar a importância do método, já que é dele 

que deriva toda a obra produzida por Descartes e sem ele não seria possível ciência. A função 

do método é edificar uma ordem e permitir o conhecimento evidente sobre as coisas a que se 

detém.  

Admitida essa função do método, cabe analisar em que consiste exatamente o 

método de Descartes e compreender suas princípais características. Por ocasião devemos 

percorrer outros escritos de Descartes onde ele fundamenta melhor conceitos que aparecem 

sem muitas determinação no Discurso, mas que conservam, claramente, o mesmo sentido 

empregado lá. Mostraremos que a ideia de um método geral para as ciências acompanha toda 

produção cartesiana, e já nas Regulae, obra de juventude, é possível vê-lo exposto e definido. 

Muito embora no Discurso apareça mais condensado, somos da opinião de que o método 

dessa obra é manifestadamente derivado daquele das Regulae. Vejamos como em 1628, 

Descartes define o método: 

 

Entendo por método, regras certas e fáceis, que permitem a quem 

exatamente as observar nunca tomar por verdadeiro algo de falso e, sem 

desperdiçar inutilmente nenhum esforço da mente, mas aumentando sempre 

gradualmente o saber, atingir o conhecimento de tudo o que será capaz de 

saber.(grifo nosso)
40

 

 

 

Uma das grandes preocupações de Descartes ao expor seu método parece sempre 

ter sido a necessidade de demostrar claramente duas das suas características essenciais: 

simplicidade e eficiência. O método deve ser tão simples que não há quem não o compreenda, 

por isso foi reduzido à quatro regras básicas, no Discurso, e nessa perspectiva se distancia da 

lógica, composta por um grande número de preceitos; deve também ser eficiente, permitindo 

que seja aplicado a qualquer matéria que possa cair sobre o entendimento humano e que 

assegure que o resultado da pesquisa via método seja sempre o melhor possível. Seguir essas 

                                                 

40
 A.T. X, Regulae, Regra IV, p. 371-72, l. 24-5/1-4. 



27 

 

duas características assegura, que nada tenha sido omitido da cadeia de razões, e, 

principalmente, não tomar por verdadeiro algo falso. 

 A simplicidade desse método encontra-se mais claramente demostrada no 

Discurso, onde são apresentadas as quatro regras fundamentais. É importante que analisemos 

a estrutura de cada uma das regras individualmente observando, sobretudo, o que elas 

guardam do que foi exposto nas Regulae. 

 

 

1.3.1 A Primeira Regra 

 

 

A primeira regra clama inicialmente para ―nunca aceitar alguma coisa como 

verdadeira sem que se conhecesse evidentemente como tal‖
41

. O princípio da evidência deve 

substituir o da autoridade e passar a ser o novo critério da verdade. Portanto, é necessário 

percorrer o caminho que o entendimento, e apenas ele, é capaz de construir pelas suas 

próprias operações cognitivas para se chegar à verdade dos enunciados e das coisas
42

. Se 

aquilo que se apresenta ao entendimento for reconhecido com clareza e distinção, é, 

necessariamente, verdadeiro
43

. Essa autonomia da razão, invocada por Descartes, tem como 

fundamento assegurar que a ciência e a filosofia sejam, a partir de agora, produtos da 

descoberta de uma mente atenta, de uma investigação que preze mais a clareza e distinção do 

que os ensinamentos propagados pela Escola. A evidência é estabelecida por Descartes como 

o primeiro elemento que oferece o critério de validade e certeza sobre o conhecimento que 

obtemos. Conforme observam Flage e Bonner ―os princípios conhecidos pela luz natural são 

evidentes; eles fornecem a base epistêmica para qualquer esclarecimento posterior.‖
44

 

Ora, como anuncia Guéroult
45

, parece claro que Descartes pretende assegurar que, 

dentro do limite de nossa inteligência, o conhecimento que temos das coisas tem que ser certo. 

É manifesto que do ponto de vista de Descartes é preferível conhecer pouco, mas ter certeza 

do que se conhece, do que permanecer no âmbito do vasto conhecimento apenas verossímil e 

                                                 

41
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 18, l. 16-18 / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 23. 

42
 Cf. LANDIM, Raul.  Evidência e Verdade no Sistema Cartesiano. São Paulo: Edições Loyola, 1992. 

(Coleção Filosofia, 23). A questão da relação entre os enunciados: proposições ou juízos e sua correspondência 

com as coisas ou fatos, é objeto de análise da introdução e do primeiro capítulo da obra, p. 11-35. 
43

 A.T. VII, Meditationes, Tertia, p. 35, l. 13-15.  
44

 FLAGE, D. E. and BONNEN, C. A. Descartes and Method. A Search for a Method in the Meditations. 

London and New York - by Routledge. 1999, pág. 33. 
45

 GUÉROULT, M. Descartes Selon de l‟Ordre des Raisons, Paris: Aubier. 1968, tome I. p. 19. 



28 

 

tomá-lo por verdadeiro, como a tradição fez, e como a Escola insistia em manter apoiando-se 

na autoridade dos escritos de Aristóteles. 

O segundo preceito fundamental da primeira regra é o de ―evitar cuidadosamente 

a precipitação e a prevenção‖ duas causas comuns dos erros. Evitar a precipitação consiste 

em nunca julgar prematuramente, sem que a mente tenha instaurado a investigação cuidadosa; 

ou seja, deve-se evitar dar o assentimento a qualquer coisa sem que seja feito a reflexão 

necessária a isso. 

A preocupação de Descartes é a de eliminar a possibilidade do erro pelo 

julgamento antecipado. Dito de outro modo, o intento é o de evitar o erro ao estabelecer juízos 

sobre aquilo que não se conhece com clareza e distinção, ou que não se manifesta a nós 

evidentemente. Por outro lado, a prevenção consiste na causa do erro quando o entendimento 

é afetado pelas paixões e se deixa dominar por essas, assim é fundamental vencer, além da 

autoridade exterior, as volições internas, que são imensas e estão na ordem da imaginação e 

das paixões, que, quando mal regradas inibem a liberdade do espírito para bem julgar. 

Assim, toda a primeira regra consiste essencialmente em assegurar que todo o 

conhecimento resulte necessariamente de uma concepção tão iluminada pela luz natural, que 

seja impossível não tomá-la como verdadeira, uma vez que se mostrou clara e distinta a 

completa compreensão que temos dela. Ou seja, a regra consiste essencialmente em assegurar 

que todo conhecimento deve partir de uma intuição, conforme a definição dada por Descartes 

na III regra das Regulae: 

 

Por intuição entendo, não uma convicção flutuante fornecida pelos sentidos 

ou o juízo enganador de uma imaginação de composições inadequadas, mas 

o conceito da mente pura e atenta tão fácil e distinto que nenhuma dúvida 

nos fica acerca do que compreendemos; ou então, o que é a mesma coisa, o 

conceito da mente pura e atenta, sem dúvida possível, que nasce apenas da 

luz natural da razão e que, por ser mais simples, é ainda mais certo do que a 

dedução, se bem que está última não possa ser mal feita pelo homem.(grifo 

nosso)
46

 

 

 

A intuição é uma compreensão que não falha, porque é o puro ato do pensamento 

e se conserva como a mais manifesta certeza que se adquire, porque ela dispensa qualquer 

outro meio de aquisição que não seja a da aplicação da própria mente. Uma intuição é tão 

evidente que não carece de demonstração. Uma vez que ela é impossível de ser analisada, é de 

                                                 

46
 A.T. X, Regulae, Regra III, p. 368, l. 14-22. 



29 

 

natureza completamente simples, e é impossível que seja compreendida erradamente; tal qual 

o fato de que o triângulo tem três lados, ou que eu sou, eu existo
47

. 

A certeza da intuição é anterior ao método, é inata, lógica. Aliás, é a própria 

certeza de que a intuição não falha que assegura a possibilidade de um método. Porque ele 

consiste, inicialmente, em descobrir as intuições puras e apoiar-se nelas, a fim de seguir até as 

questões complexas, onde o método já é necessário, pois, é na compreensão dessas questões 

complexas que reside a aquisição da ciência - função maior do método - e que não pode se dar 

sem ele. Por isso, o método tem como um de seus objetivos, transmitir o nível de certeza que 

se tem de uma intuição pura para as questões complexas. 

No que diz respeito à paridade entre o método no Discurso e nas Regulae, 

Hamelin considera que tanto a primeira regra do método exposta no Discurso, quanto as 

regras I, II e III das Regulae, assumem uma característica diferente das subsequentes nas 

respectivas obras. Para ele, os preceitos dessa primeira regra não consistem, propriamente, na 

exposição de procedimentos para aquisição do conhecimento, mas antes, apresentam mais 

uma espécie de indicação do objetivo do conhecimento do que o modo de proceder para 

alcançá-lo
48

. Assim, há um caráter metafísico nessas regras que não se encontra nas outras de 

modo tão manifesto, Hamelin cita esse problema metafísico mas não o trata adequadamente, 

haja visto que explica em poucas linhas. Sua análise a esse respeito centra-se na afirmação de 

que a regra da evidência é uma regra que relaciona o método também com a metafísica, e por 

isso é preciso também que se pergunte se o método é identificado, pelo menos em algumas 

partes, com uma teoria do conhecimento
49

. Não nos interessa aqui levar esse questionamento 

de Hamelin adiante e tentar dissertar sobre ele, mais importante agora é reforçar a ideia da 

relação entre as duas obras de Descartes onde ele expõe o método, até porque o próprio 

Hamelin não oferece argumentos suficientes para tratar esse tema como merecido. 

Beck, por sua vez, tem uma leitura semelhante à de Hamelin. No entanto, ele faz 

uma comparação que diz ser grosseira e não coloca a regra I das Regulae juntamente com a II 

e III, quando diz que elas são basicamente a primeira regra do Discurso, ao contrário do que 

fez Hamelin. Seu comentário não vai além disso
50

. 

 

 

                                                 

47
 A.T. VII, Meditationes, Secunda, p. 25, l. 12. 

48
 HAMELIN, O. Le système de Descartes. Paris, Félix Alcan, 1921, p. 64. 

49
 HAMELIN, Loc. cit. 

50
 BECK, L. J. The Method of Descartes, Oxford: Clarendon Press; 1952, p. 149. 



30 

 

1.3.2  A Segunda Regra 

 

 

A segunda regra do Método propõe dividir cada uma das dificuldades que se 

examinasse em tantas parcelas quanto fosse possível e necessário para melhor resolve-las
51

. 

A decomposição das dificuldades assegura que cada uma delas seja compreendida 

isoladamente em seus elementos simples. Esse procedimento analítico opera considerando 

cada elemento da cadeia separadamente e procurando as condições que possam garantir a 

melhor solução possível para cada um dos problemas. A análise é um procedimento 

indispensável para o perfeito uso do método, a necessidade de dividir as dificuldades é o 

caminho para se chegar à distinção das ideias. Ao dividir as dificuldades o objeto estudado 

apresenta-se em suas condições elementares e assim temos a intuição, que é a primeira 

verdade epistemológica, de onde todo o conhecimento é erguido. 

O procedimento analítico é o principal elemento da segunda regra, e embora já 

bastante usado na matemática a pretensão de Descartes era mostrar que ele poderia ser 

utilizado em todas as áreas do saber, o que para Battisti seria uma ousada e exclusiva proposta 

cartesiana
52

. A análise, mais do que uma operação da matemática é uma operação da razão, 

tanto que após as primeiras investidas Descartes passa a crer ser possível aplicá-la a todas as 

ciências, inclusive na metafísica. Nas Respostas às Segundas Objeções, diz ele: ―quanto a 

mim, segui somente a via analítica nas minhas Meditações‖.
53

 Embora nessa passagem 

estivesse se referindo às Meditações Metafísicas, Descartes também empreendeu a análise no 

Discurso, inclusive é lá que ele a estabelece como uma das regras do método. 

A análise, diz Descartes ―mostra o verdadeiro caminho pelo qual uma coisa foi 

metodicamente descoberta e revela como os efeitos dependem das causas‖
54

. Desse modo, 

aquele que seguir a análise metodicamente e tiver o cuidado de nada omitir, deverá partilhar 

da certeza das descobertas de outros, como se fosse ele próprio o descobridor. Processar 

sempre as informações a partir da decomposição buscando clarificar os elementos mais 

simples é o essencial do procedimento analítico. Muito embora não se possa atribuir à 

Descartes a origem do método analítico, haja visto que os antigos já trabalhavam com esse 

                                                 

51
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 18, l 24-26. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 23. 

52
 BATTISTI, C. A. O Método de Análise Cartesiano e o seu Fundamento. Scientiæ Studia, São Paulo, v. 8, 

n. 4, p. 571-96, 2010, p. 572. 
53

 A.T. IX, Objections, Secondes Reponses, p. 122.  
54

 A.T. IX, Objections, Secondes Reponses, p. 121. 



31 

 

procedimento na matemática, certo é dizer que foi ele o primeiro a propô-lo como método 

para qualquer conhecimento. 

É pela via analítica que Descartes desenvolve toda a sua epistemologia e 

metafísica, se no Discurso ela aparece definida em apenas três linhas, no conjunto da obra ela 

sustenta os principais pilares. Veja-se nas Meditações onde é demonstrado a res cogitans, a 

existência de Deus, da Alma e do Mundo, sempre por essa via. Para Andrade ―a análise 

permite uma demonstração que inscreve os princípios da metafísica em uma rede de 

implicações ontológicas, mediante a qual eles podem ser apreendidos ordenadamente, 

segundo os seus respectivos graus de prioridade.‖
55

 Destarte, ainda partilhando da 

compreensão de Andrade o método de análise ‗―permite uma construção de uma 

demonstração sem apoiá-la em axiomas‘, restando conclusivo portanto, ‗nesse método uma 

ótima via para demonstrar os princípios fundamentais da metafísica.‘‖
56

    

Para Beck essa segunda regra do Discurso, juntamente com a terceira, guardam 

essencialmente o mesmo procedimento que Descartes estabelece na Regra V das Regulae, 

desse modo, nas suas palavras ―a doutrina metodológica é essencialmente a mesma‖
 57

. A 

interpretação de Beck vai mais longe e defende que não se pode falar em duas doutrinas do 

método, ou mesmo de dois estágios da doutrina
58

. A sua posição é a de que o método se 

mantem praticamente inalterado, e que a concepção primaria de Descartes
59

 acerca do método 

é substancialmente a mesma da obra de 1637. Compartilhando da posição de Beck, 

acreditamos que é possível analisar a segunda regra do Discurso a partir da V das Regulae
60

. 

Uma vez que elas guardam uma relação muito próxima de continuidade e 

complementariedade. 

Na epigrafe da regra V das Regulae Descartes sugere reduzir gradualmente as 

proposições complicadas às mais simples até que essas sejam intuições, de onde se possa 

reconstruir todo o conhecimento e desenvolver proposições verdadeiras, ou podemos dizer, 

que a regra V sugere em um momento o procedimento analítico para descobrir as naturezas 

simples e posteriormente a mesma regra aponta a necessidade de conduzir o pensamento 

                                                 

55
 ANDRADE, É. A Função do Método de Análise na Constituição do Argumento do Cogito nas 

Meditações: uma Leitura do Cogito Através da Reductio ad Absurdum. VERITAS - Porto Alegre, v. 54  n. 2  

maio/ago.  2009  p. 155-171. p. 165. 
56

 Idem, p. 164. 
57

 BECK, L. J. The Method of Descartes, p. 149-150. 
58

 Ibid, 151. 
59

 A.T. X, Regulae ad Directionem Ingenii. 
60

 Não é nossa interesse aqui analisar detalhadamente essa relação entre as duas obras, é suficiente para nosso 

propósito dizer que a interpretação de Beck nos satisfaz e que a utilizamos como apoio para aprofundar a análise 

do núcleo fundamental dessa regra.  



32 

 

passo a passo como por degraus até se chegar a conhecimento de todas as coisas que pode a 

empresa humana, já aqui parece operar a síntese. Apenas nisso consiste o método, é o que diz 

Descartes ao abrir essa regra. 

 

 

1.3.3 A Terceira Regra 

 

 

Se a análise é, essencialmente, o procedimento adotado pela segunda regra para 

resolução dos problemas, a terceira deve operar recompondo os conhecimentos até se chegar 

às conclusões que podem ser extraídas do conjunto desses dois procedimentos. Por isso diz a 

terceira regra ―conduzir por ordem meus pensamentos, começando pelos objetos mais simples 

e mais fáceis de conhecer, para subir pouco a pouco, como por degraus, até o conhecimento 

dos mais compostos‖
61

. O movimento da terceira regra é o oposto à segunda, no sentido de 

que aquela deveria decompor o todo e averiguar as partes, enquanto essa regra deve partir 

desses elementos decompostos e reerguer o todo, agora contendo uma compreensão de cada 

uma das etapas do processo. Por isso pode-se dizer que essa regra tem como característica 

fundamental a síntese, já que deve operar para a unificação das verdades que foi possível se 

descobrir pela aplicação da regra anterior. 

Dessa forma, a regra V das Regulae mantem uma coerência com a segunda e 

terceira regra do Discurso, de modo que nessa última obra, Descartes retoma o que havia dito 

anteriormente e apura o essencial para sua doutrina metodológica tornando-a mais madura, 

mais clara e mais objetiva. A segunda e a terceira regra do Discurso contém uma 

complementariedade fundamental, enquanto a segunda regra propõe a divisão das 

dificuldades para melhor resolvê-las, a terceira indica a necessidade de conduzir os 

pensamentos por ordem, do mais simples (intuição) aos mais compostos (deduções)
62

. 

Assim, o percurso analítico apontado na segunda regra, é desenvolvido pela 

terceira. Nessa última regra também observamos o que podemos chamar de procedimento de 

                                                 

61
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 18, l. 27-30.  / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 23. 

62
 Há uma grande problemática acerca de a dedução ser ou não, em última instância, uma intuição. Nesses 

termos Gaukroger aponta que dedução se reduz a intuição, pois perde toda a sua natureza como operação, uma 

vez que pode ser resumida ao ato do entendimento, que é da ordem da intuição. Por outro lado, há uma gama de 

pensadores clássicos que caracterizam a dedução como sendo diferente da intuição, baseando-se essencialmente 

em Aristóteles. Esses comentadores clássicos diferenciam tais conceitos afirmando que as deduções tratam das 

relações entre as naturezas simples, enquanto a intuição trata da natureza simples compreendida nela mesma. 

Quem faz uma análise criteriosa sobre esses pontos, no pensamento cartesiano, é Fábio Cesar Scherer em sua 

pesquisa de mestrado. A referência consta na bibliografia final. 



33 

 

recomposição das verdades descobertas, ou procedimento sintético do método cartesiano, tal 

percurso dessa regra permite que o conhecimento, que era até então de intuições, possa agora 

se apoiar em deduções derivadas dessas intuições. Os critérios de certeza dessas podem ser 

transferidos àquelas, desde que se obedeçam aos rigores do método. 

A metáfora do fio de Teseu citada por Descartes
63

 é bastante ilustrativa para 

referir-se ao procedimento metódico que ele adota na busca da ciência. Se ao penetrar o 

labirinto Teseu o fez conduzindo um novelo de lã com o objetivo de não se perder e ter seguro 

seu caminho a percorrer do começo ao fim; Descartes, com seu método, estabelece a ordem e 

a disposição dos objetos para quem deseja chegar ao conhecimento da verdade nas ciências. O 

procedimento de reduzir as dificuldades até que elas possam ser compreendidas distintamente, 

para assim assegurar um conhecimento pela via da intuição, e de, partir dessas verdades 

descobertas intuitivamente a fim de progredir até que se possa extrair dedutivamente as 

verdades subsequentes é o próprio percurso metódico. Da mesma maneira que o novelo de lã 

de Teseu o permitiu entrar e sair do labirinto com segurança, o método de Descartes o 

possibilita chegar ao conhecimento das coisas complexas porque todo o percurso foi realizado 

sem que se tenha perdido a relação das primeiras verdades com as últimas. 

Ora, o procedimento do método assegura não apenas as descobertas ou invenções 

da verdade, mas principalmente sua comunicação, uma vez que qualquer um que seguir o 

mesmo caminho que Descartes seguiu, pelo método, poderá por si só chegar às mesmas 

verdades. O método, que era a firme e constante resolução de usar sempre o espírito da 

melhor forma possível, passa a ter o poder de universalização do conhecimento científico dele 

extraído; e, pelo procedimento sintético da terceira regra, pode compor definições, axiomas e 

teoremas que podem ―demonstrar, na verdade, claramente o que está contido em suas 

conclusões.‖
64

 

 

 

1.3.4 A Quarta Regra 

 

 

A quarta e última regra do método, no Discurso, serve como uma reafirmação de 

que a análise e a síntese devem ser continuas no método. O objetivo dessa regra é revisar o 

que já se descobriu para assegurar que nada fique omitido na pesquisa, e que nenhum 

                                                 

63
 A.T. X, Regulae, Regra V, p. 379-380.  

64
 A.T. IX, Objections, Secondes Reponses, p. 122. 



34 

 

elemento posterior possa ser observado sem que se tenha total conhecimento dos 

intermediários que permitiram se chegar a ele. Dessa forma, o método, quando concluído, 

parece consistir numa organização estrutural da lógica, portanto da razão, para a descoberta 

científica. Podemos dizer também, como Gouhier, que ―o método cartesiano é uma reflexão 

sobre a razão bem conduzida; a razão é bem conduzida graças ao método‖
65

. 

Ainda que não se possa falar no método cartesiano como uma razão pura nos 

moldes kantianos, é possível observar que a intenção de Descartes ao estabelecer as quatro 

regras do método no Discurso é mostrar como a razão opera isolada de qualquer matéria a que 

ela possa se deter. A razão nunca falha, enquanto estiver fundamentada unicamente na lógica. 

A lógica é a ferramenta que o entendimento usa para descobrir as verdades por si próprio. 

Caso assim não fosse, seria impossível falar em ciência e certeza no conhecimento humano, e 

a matemática, ciência mais elementar, por ser a mais próxima da lógica, não poderia sustentar 

suas descobertas como verdades inquestionáveis. 

Nesse sentido, não é possível falar em erro matemático (por exemplo), o erro não 

ocorre na ciência matemática, mas antes decorre do mau uso dos preceitos lógicos 

fundamentais da matemática. Tais características da matemática asseguram a Descartes o 

exemplo que se deve seguir na busca do conhecimento de tudo que é possível ao espírito 

humano. 

As enumerações tão completas, recomendadas por Descartes na quarta regra, 

devem assegurar: (i) que nenhuma das etapas seja encadeada de modo impreciso; (ii) que as 

conclusões sejam extraídas de modo necessário dos elementos intermediários; (iii) que esses 

elementos intermediários sejam consequentes diretos das primeiras intuições acerca do que se 

analisa; (iv) que as conclusões mostrem descobertas que não poderiam dar-se sem o 

compromisso de seguir rigorosamente o processo metódico completo.  

A quarta regra segue, essencialmente, o que Descartes determina na VII regra das 

Regulae, aqui, encontramo-la melhor desenvolvida e apresentada de modo mais claro e 

explícito, já no caput da regra é dito: 

 

Para completar a ciência, é preciso analisar, uma por uma, todas as coisas 

que se relacionam com o nosso objetivo, por um movimento contínuo e 

jamais interrompido do pensamento, abarcando-as numa enumeração 

suficiente e metódica.
66

 

 

                                                 

65
 GOUHIER. 1973, p. 76. 

66
 A.T. X, Regulae, caput Regra VII, p. 387-392. 



35 

 

A necessidade da certeza das descobertas exige do método uma exaustiva revisão 

do que já se sabe. Esse movimento contínuo do pensamento, o faz retornar até aos primeiros 

princípios como uma forma de abrandar as falhas da memória até que se possa percorrer toda 

a dedução realizada como se fosse uma simples intuição e de modo a não mais precisar 

recorrer à memoria como um elemento que demonstra a relação entre os termos da série. 

A enumeração suficiente, a qual Descartes também dá o nome de indução é 

compreendida como: 

 

Aquela que nos dá a verdade na sua conclusão com mais certeza do que todo 

outro gênero de prova, salvo a simples intuição. Sempre que não é possível 

reduzir um conhecimento à intuição, depois de rejeitados todos os 

encadeamentos dos silogismos, resta-nos unicamente esta via, na qual 

devemos totalmente acreditar.
67

 

 

 

Nessa perspectiva, a indução, quando realizada da forma que sugere o método, 

pode ser outra forma de provar que a cadeia das razões foram estabelecidas com firmeza, 

sendo como que reduzidas a uma intuição, se conseguirmos ver a evidência que ocorre no 

processo de encadeamento. 

Embora o procedimento cartesiano, assim exposto, possa ser semelhante às regras 

do silogismo aristotélico, é exatamente contra ele que Descartes deseja elaborar o seu método. 

Imediatamente antes de apresentar suas quatro regras no Discurso, ele faz uma crítica à lógica 

ensinada no colégio de La Flèche, que consistia essencialmente na lógica aristotélica, 

argumentando que ela serve ―mais para explicar aos outros as coisas que se sabem, ou mesmo, 

como a arte de Lúlio, para falar sem discernimento daquelas que se ignoram, do que para 

aprendê-las.‖
68

  

Os resultados do silogismo aristotélico não apresentavam a fertilidade que 

Descartes buscava para progredir nas ciências e descobrir as verdades úteis à vida, sua função 

era meramente, segundo Descartes, assegurar que aquilo que já se sabe é logicamente 

verdade. Desse modo, o silogismo tinha a função apenas de mostrar se um argumento era 

válido ou se era uma falácia ou argumento sofístico, apresentando certezas, geralmente, no 

que se refere à realidade formal, mas não sendo suficiente para assegurar verdades à vida 

prática e à ciência útil. 

                                                 

67
 A.T. X, Regulae, Regra VII, p. 389, l. 8-14. 

68
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 17, l. 18-20. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 22. 



36 

 

Por outro lado, o método cartesiano, inventivo por natureza, consistia em extrair 

verdades complexas de intuições elementares como realizado por um movimento continuo do 

espírito sempre em busca dos conhecimentos mais distantes daquelas primeiras intuições, 

entretanto que só se conhecem mediante a certeza que se tem delas; e pretende, acima de tudo, 

mostrar ―que é possível chegar a conhecimentos muito úteis à vida, e que, ao invés dessa 

filosofia especulativa ensinada nas Escolas, pode-se encontrar uma filosofia prática.‖
69

 

As revisões tão gerais, apontado como procedimento que encerra a quarta regra, 

deve cumprir a função percorrer toda a cadeia de razões, uma vez que as razões estão todas 

encadeadas e se permite conhecer a verdade pela ordem natural e não pela ordem das 

matérias. Vejamos o que Descartes escreve em carta à Mersenne, datada de 24 de dezembro 

de 1640: 

 

É de notar, em tudo o que escrevi, que não sigo a ordem das matérias, mas 

somente aquela das razões, isto é, que não pretendo dizer em um mesmo 

local tudo o que pertence a uma matéria, porque me seria  impossível prová-

lo adequadamente, havendo para isso algumas razões que devem ser tiradas 

de pontos mais distantes que outras; porém, raciocinando por ordem a 

facilioribus ad difficiliora, deduzo o  que posso, ora para uma matéria, ora 

para outra — o  que é, na minha  opinião, o verdadeiro caminho para 

adequadamente encontrar e explicar a verdade.
70

 

 

 

Em última análise, a quarta regra ratifica os princípios da clareza e distinção bem 

como os de ordem e medida. Seguir a ordem das razões é operar metodicamente, e Descartes 

parece mesmo ter feito toda a sua obra a partir das quatro regras expostas no Discurso, e este 

contém, em essencial, o que foi exposto mais detalhadamente nas Regulae. 

Excetuando-se algumas particularidades de interpretações, o método cartesiano 

apresenta uma unidade interna, e pode aplicar-se a qualquer ciência, até mesmo àquelas mais 

complexas, como a medicina e a moral. Sendo na verdade o ápice do método a sua aplicação à 

moral, se ele puder fazer com que ―em cada circunstância da vida, o intelecto mostre à 

vontade o que deve escolher.‖
71

 

  

                                                 

69
 A.T. VI, Discours, Sextième Partie, p. 61-62, l. 28-01 / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 69. 

70
 A.T. III, Correspondance, à Mersenne, 24 de dezembro de 1640, p. 266, l. 16-26. 

71
 A.T. X, Regulae, Regra I, p. 361, l. 20-21. 



37 

 

2 CAPÍTULO: RELAÇÃO ENTRE MÉTODO E MORAL NO DISCURSO 

 

 

 

 

 

2.1 As Máximas Morais da Terceira Parte do Discurso 

 

 

Após havermos tratado das condições particulares de publicação do Discurso, e de 

termos exposto a relação das regras do método nas Regulae e no Discurso, bem como suas 

características primordiais no capítulo anterior, nossa proposta agora é de relacionar as regras 

do método com as máximas morais expostas na terceira parte do Discurso, onde Descartes diz 

tomá-las como um meio de assegurar a melhor decisão possível sobre suas ações, enquanto o 

método ainda não pode fornecer a certeza completa para guiar-lhe na vida, se é que ele pode. 

O método, quando relacionado ao cotidiano, não pode colocar em suspensão a 

ação por não se ter por certo o melhor a fazer; consequentemente, é preciso que se estabeleça 

algum meio de assegurar a resolução de agir, ainda que não seja uma determinação extraída 

dele. Assim, de início já aparece um importante problema que, aparentemente, inviabiliza a 

relação que pretendemos analisar entre moral e método. 

O fato de na vida prática não ser possível tomar decisões sempre baseadas na 

evidência que o método prescreve, põe em suspeita a sua validade e, consequentemente, o 

campo da vida prática exerceria sobre ele um efeito limitador, de onde se pode retirar uma 

aporia: ou bem o método fornece a certeza num caráter universal que Descartes buscou ou ele 

não teria a rigidez esperada, e portanto, configurar-se-ia um caráter limitado do seu campo de 

ação, não sendo, pois, possível aplicá-lo a todo e qualquer conhecimento. Levantando essa 

hipótese teríamos de admitir que o método não assume o caráter universal pretendido. 

Como a evidência não pode ser estabelecida em todos os aspectos da vida 

cotidiana, as ações que exigem solução pronta devem ser baseadas por outro princípio que não 

esse. A solução encontrada por Descartes para esse problema parece ser a substituição da 

evidência pela prudência. 

Tratar como conhecimento apenas aquilo que a evidência mostra sê-lo, é o que 

Descartes acredita ter feito na sua ciência e metafísica, entretanto estar de posse da evidência 

na ciência não o faz agir com a certeza de ter feito o melhor julgamento. A evidência não se 



38 

 

aplica ao cotidiano, a suspensão do juízo até se ter certeza do melhor a fazer é impossível nas 

decisões práticas, e por esse motivo ela não pode orientar a moral, uma vez que nesse campo, 

as escolhas são sempre urgentes. Nessa conjuntura, é necessário que a prudência substitua a 

evidência; como consequência disso, embora as decisões sejam sempre aquelas que se 

acredita serem corretas, jamais se poderá dizer que são absolutamente certas. E Descartes, 

com grande consciência disso, ―se contenta a propor preceitos no lugar de princípios, 

máximas no lugar de razões.‖
72

 É assim que Delbos define a moral de Descartes, no entanto, 

aqui fazemos uso de sua definição para argumentar exatamente o contrário do que ele diz. 

Para Delbos, a substituição de princípios e razões por preceitos e máximas, mostra que a 

moral de Descartes não é sólida, e ele a fez por se deparar com esses problemas no seu 

percurso filosófico, contudo nunca houve intenção de Descartes de encarar os problemas 

morais de frente, como um tema que sua filosofia devesse se deter ativamente; também 

conforme Delbos, isso explica o porquê de Descartes se apoiar nos estoicos, sobretudo 

Sêneca, pois sua moral não prescindia de sentido dentro de um sistema de filosofia, sendo 

composta apenas por sentenças gerais. 

 O que Delbos não parece ver, na moral de Descartes, é que exatamente por ela ser 

composta por preceitos e máximas, ao invés de princípios e razões, é que ela se mostra 

adequada ao projeto cartesiano como um todo. Ora, uma filosofia que coloca a moral como 

uma ciência que pressupõe o inteiro conhecimento de todas as outras ciências, e que vem a ser 

o último grau de sabedoria, não pode ser composta de princípios, enquanto cada um das outras 

ciências não cumprirem o seu papel. Sob esse aspecto podemos dizer, ao contrário de Delbos, 

que a moral de Descartes é bem definida já no Discurso, e posteriormente nela (na moral) 

deve resultar toda a filosofia cartesiana. Pois ela é o resultado que a metafísica dá pelo estudo 

da relação entre entendimento e vontade, mostrando como a volição deve ser submetida ao 

entendimento; será também o resultado da física, ao estabelecer que não se pode querer mudar 

a ordem do mundo, mas compreendê-lo e explicá-lo; e da medicina, ao assegurar da melhor 

maneira a saúde e o prolongamento da vida. 

Apoiando-se em algumas passagens das Correspondências e sobretudo, no 

Discurso, é possível dizer que há uma decisão prática em Descartes, que visa tanto a verdade 

(dos objetos) quando o bem (elemento moral), que poderíamos substituir mais adequadamente 

por vida feliz ou Sagesse. Sob esse aspecto, podemos dizer, como Norma Fóscolo de 

Merckaert, que o Discurso e seu método ―servem a duas finalidades: de uma parte, a procurar 

                                                 

72
 DELBOS, V. Le Problème Morale dans la Philosophie de Espinoza et dans l‟Histoire du Spinozisme. 

Paris – Ed. Félix Alcan, 1893, p. 7. 



39 

 

bem conduzir a razão e, de outra parte, à procurar a verdade nas ciências.‖
73

 Assim, é 

permitido dizer que os objetivos da moral do Discurso, embora composta por preceitos e 

máximas, são firmes, porque apontam a resolução de Descartes de ―empregar toda a minha 

vida em cultivar a minha razão, e progredir, o quanto pudesse, no conhecimento da verdade, 

seguindo o método em que me havia prescrito.‖
74

 

Portanto, dizemos que os preceitos morais da morale par provision são firmes, 

pois estão, como veremos, relacionados às regras do método, e a afirmação de Descartes, de 

que retirou os preceitos morais do método pode ser considerada com sendo firme. E, além 

disso, é preciso que se observe a relação entre método e moral também nas decisões pessoais 

de Descartes, pois optar pela vida da ciência (coisa que Descartes declarou e fez) e procurar 

um método que permita chegar aos conhecimentos possíveis é, também, uma decisão moral. 

 Há ainda, sobre o objetivo deste capítulo, duas questões que consideramos 

extremamente pertinentes acerca do conteúdo do Discurso e que ainda parecem pouco 

estudadas, e é sobre essas duas questões que devemos nos deter agora. 

A primeira pretende realizar um exame sobre a alegação de Descartes de que 

pretendeu extrair do seu método um código moral. Tal código moral deveria lhe permitir atuar 

nas coisas da vida sempre da melhor forma possível, ou bem conduzir a razão, como 

anunciado no resumo que antecede ao texto do Discurso. Para que essa hipótese se mostre 

verdadeira é necessário que possamos mostrar uma interpretação das máximas morais 

apresentadas por Descartes na terceira parte do Discurso a partir das quatro regras do método 

anteriormente analisadas. 

Essa questão já foi objeto de estudo de alguns comentadores, no entanto as 

interpretações dadas por eles são, via de regra, sempre discordantes; e, podemos dizer também 

que não coincidem completamente com a que propomos nesse trabalho, que ficará clara ao 

final deste segundo capítulo. Dentre os comentadores desse tema da filosofia de Descartes 

podemos destacar Coolidge
75

, Fóscolo
76

, e Cimakasky e Polansky
77

. O primeiro considera que 

a morale par provision é insuficiente tanto no propósito de regular as ações sempre o melhor 

possível, quanto no de assegurar que se vive bem. Para Coolidge a morale par provision ―é 

                                                 

73
 FÓSCOLO, N. M. Les trois moments moraux du Discours de la Méthode Projet de vie, morale de la 

recherche et morale par provision. In: Revue philosophique de Louvain. Quatrième série, Tome 73, N°20, 

1975. p. 607. 
74

 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p.27, l. 9-12. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 
75

 COOLIDGE, Jr. F. P. The insufficiency of Descartes‟s Provisional morality. In International Philosophical 

Quarterly Vol. XXXI, No. 3 Issue No. 123. Loyola University, New Orleans (september 1991). 
76

 FÓSCOLO, 1975. 
77

 CIMAKASKY, J. and POLANSKY, R. Descartes‟s „Provisional Morality‟ Pacific Philosophical Quarterly 

93 (2012) University of Southern California and Blackwell Publishing Ltd  p. 353–372. 



40 

 

incoerente se tomada como suficiente para regular todas as instâncias de ação.‖
78

 Assim, 

embora Coolidge considere imperativo examinar a moral e determinar a sua relação com o 

método, para ele o método não pode fundar a morale par provision e essa é incoerente com a 

proposta de Descartes de viver bem. 

Por outro lado, Fóscolo, em opinião contraria à de Coolidge, considera que a 

morale par provision é extraída do método, como afirmou Descartes, além disso, diz ela que 

―a morale par provision é requerida para a morale de la recherche.‖
79

 Cimakasky e Polansky, 

também de opinião contraria à Coolidge e semelhante a Fóscolo, argumentam sobre a 

suficiência (naquele momento) da morale par provision em oferecer os fundamentos para a 

melhor ação possível e sustentam ainda haver total coerência entre o método e a moral, e 

sustentam veementemente que as regras do morale par provision são claramente retiradas do 

método, além disso, dizem Cimakasky e Polansky: há uma completa paridade entre os dois 

conjuntos de regras, de modo que foram constituídas de uma para uma. Ou seja, cada regra do 

método estabelece a criação de uma máxima moral
80

. 

A outra questão é compreender em que sentido Descartes usou a expressão morale 

par provision. Questão que se torna bastante complicada, haja vista a imensidão de 

abordagens dadas pelos comentadores a esse último tema. Para alguns, a questão se quer é 

posta; para outros, ela assume resoluções conflitantes e cada um dos comentadores tem uma 

opinião sobre seu sentido de modo a não haver qualquer concordância a cerca desse tema, 

trataremos dessa questão na seção 2.3. 

Assim, buscaremos realizar uma análise de cada uma das máximas morais 

expostas na terceira parte do Discurso com a finalidade de encontrar elementos que possam 

manter a relação dessas máximas com as regras do método, essa discussão ainda parece pouco 

trabalhada, pois a aparente distância entre esses dois temas parece ter feito os comentadores 

evitarem tratá-los em relação um com o outro. Muito embora não seja nosso propósito levar a 

discussão ao esgotamento, necessário é que façamos, além de uma minuciosa leitura dos 

textos de Descartes sobre a moralidade, que devem nesse momento compreender 

essencialmente a terceira parte do texto de 1637; uma revisão da interpretação dos 

comentadores acerca desse tema. 

 

 

                                                 

78
 Cf. COOLIDGE, 1991, p. 276. 

79
 Cf. FÓSCOLO, 1975, p. 613. 

80
 Cf. CIMAKASKY, J. and POLANSKY, 2012, p. 354. 



41 

 

2.1.1 A Primeira Máxima  

 

 

A primeira máxima da morale par provision, além de apresentar um importante 

elemento da moral de Descartes, qual seja: a prudência - diretiva geral da sua moral - que 

consiste numa resolução pessoal de governar-se em qualquer outra coisa seguindo as 

opiniões mais moderadas e mais afastadas do excesso
81

; é composta ainda por dois outros 

preceitos, que assumem tanto um sentido histórico biográfico quanto uma atitude já regida 

pela prudência. 

O primeiro: obedecer as leis e aos costumes de meu país
82

 tem um cunho 

histórico-cultural e pode ser relacionado com a intenção de Descartes de manter sua 

tranquilidade para se dedicar aos seus estudos, nesse momento a prudência de Descartes 

parece confundir-se com uma estratégica política, uma vez que naquele momento histórico 

aventar qualquer possibilidade de reforma social seria algo que comprometeria todo o seu 

percurso filosófico e científico; e, mesmo antes disso, não parece haver qualquer intenção de 

Descartes em se assumir como um reformador social,
83

 tal qual pareceu pretender Etienne de 

La Boétie, ao declarar preferência da república em detrimento da monarquia vigente em seu 

Discurso sobre a Servidão Voluntária
84

. 

A preocupação de Descartes está no âmbito filosófico propriamente dito, por isso 

essa máxima, além de assegurar que nenhum legislador ou fiscalizador a serviço do regente 

possa incomodar suas atividades como cientista e filósofo, lhe garante o sossego que sua 

profissão exigia
85

. 

A primeira máxima assume também, nesse momento inicial, a função de permitir-

lhe tomar decisões num ambiente em que a dúvida hiperbólica (que aparece na quarta parte do 

Discurso) poderia colocar tudo a baixo e a irresolução imputar-lhe-ia um erro ainda maior. É 

importante observar que, conforme aponta Naaman-Zauderer, ao dizer que pretende viver em 

consonância com os costumes daqueles com quem têm de conviver, Descartes passa a admitir 

condicional e provisoriamente seus costumes como os mais moderados e seus conhecimentos 

                                                 

81
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, l. 3-5. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 27. 

82
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 22/23, l. 30/1. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 27. 

83
 Como dito em: A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 13, l. 20-31. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 18. 

84
 LA BOÉTIE, E. (1574) Discurso da Servidão Voluntária – São Paulo: Brasiliense, 1982. Nesse hino à 

liberdade La Boétie conclama ao povo que lute pela própria liberdade, questionando a servidão de muitos a um 

só; e alimenta, no espírito do povo, a ideia de igualdade e liberdade na política. 
85

 Não é demais relembrar o contexto histórico em que foi escrito o Discurso, o século XVI é marcado pela 

ascensão do absolutismo, pelas guerras e disputas de territórios entre os países europeus e conflitos religiosos 

com a perseguição dos protestantes em alguns países predominantemente católicos romanos. 



42 

 

como os que seriam mais viáveis seguir naquele momento
86

. Dessa forma, a intenção de 

Descartes de desenvolver uma ciência que possa ―chegar a conhecimentos úteis à vida‖
87

, 

como declarado na sexta parte do Discurso, é já um resultado do método aplicado à moral. 

Pois decidir tomar como referência para a ação os costumes na qual se encontra inserido, é a 

melhor forma de atuar prudentemente, uma vez que se reconhece haver sábios entre quaisquer 

povos, é entre aqueles que ele convive que deve inspirar-se; sobretudo porque, diz também 

Descartes que essa opção de segui-los não deve permanecer após saber o que, finalmente, 

pode ele mesmo prescrever como correto. Assim, esse primeiro preceito de orientar suas 

ações a partir do exemplo que vê naqueles a quem se considera sábios, serve como uma 

espécie de consultoria, que Descartes recorre, entretanto não quer dizer que seja admitida total 

e permanentemente por ele como algo correto. 

O segundo preceito, de cunho religioso, afirma conservar com constância a 

religião na qual Deus me deu a graça de ser instruído desde a infância
88

 e pretende prestar 

contas com as autoridades da sua religião. O que não significa reduzi-la a apenas uma mera 

formalidade. Na verdade, esse preceito aponta a devoção de Descartes à sua religião e a 

certeza que ele tem de que não pode pô-la sobre o exercício da dúvida, não no sentido em que 

ele coloca todo o resto. Ademais o tema da religião dessa máxima é pouco trabalhado, tanto 

pelo próprio Descartes, quanto pelos seus comentadores
89

. 

O fato de Descartes, sendo francês, haver publicado o Discurso anonimamente na 

Holanda, país de maior liberdade religiosa, chama a atenção de Paul J. Bagley, que classifica 

tais eventos como anômalos em relação à primeira recomendação. Diz ele, ―o mandado da 

primeira máxima é de se adaptar às circunstâncias, em vez de agir de acordo com o que 

poderia ser considerado por outros como convicções imoderadas ou extremas.‖
90

 Ora, 

aparentemente essa seria a anomalia de que fala Bagley: o fato de Descartes lançar mão de 

um preceito que parece realçar que, como observa Gouhier, ―sua situação geográfica, histórica 

e social limita sua escolha,‖
91

 mas publica-o em um país que não é o seu, e mesmo um país 

com divergências consideráveis com o seu. Essa anomalia consistiria então em considerar 

                                                 

86
 NAAMAN-ZAUDERER, N. Descartes‟s Deontological Turn: Reason, Will, and Virtue in the Last 

Writings. Cambridge: Cambridge University Press, 2010. P. 165.  
87

 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 61, l. 29-30. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 69. 
88

 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, l. 2-4. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 27. 
89

 Sob esse aspecto é possível perceber que o tema da religião, que consiste no segundo preceito dessa primeira 

máxima, é pouco desenvolvido seja em Marshall ou Naaman-Zauderer, Shapiro, Coolidge, Morgan, Restrepo 

entre outros. Todos, de um modo geral, apenas consideram-na como uma adaptação e conformismo, ou talvez, 

uma devoção real à sua religião, sem contudo problematizar mais que isso. 
90

 BAGLEY, P. J.: “On the moral philosophy of René Descartes: or, how morals are derived from 

method”, Tijdschrift voor Filosofie 1996, Vol. 58 (4). p. 685. 
91

 GOUHIER, 1973, p. 241. 



43 

 

mais a sua situação momentânea do que propriamente obedecer as leis e aos costumes de meu 

país. Ou seja, o que Bagley vê é que o primeiro preceito sugere mais uma adaptação ao meio 

do que uma determinação em seguir aos costumes do seu país. Essa interpretação pode propor 

uma leitura desse preceito como contendo certo conformismo sociocultural, sobretudo porque 

―talvez haja pessoas tão sensatas entre os persas ou os chineses quanto entre nós,‖
92

 como diz 

o próprio Descartes. 

Entretanto, Naaman-Zauderer observa cautelosamente essa regra, sobretudo em 

seus preceitos iniciais que fazer referência ao Estado e à Igreja, sua posição não é a mesma de 

Bagley, pois para Naaman-Zauderer não se trata desse conformismo, mas de uma deliberação 

inspirada pela prudência, que exige um exame dos costumes daqueles do mesmo ambiente 

social de Descartes, diz ele: 

 

Um olhar mais atento à primeira máxima revela que na resolução de 

governar a si mesmo de acordo com as opiniões dos costumes locais, 

Descartes não resolve aceitar essas opiniões como as mais prováveis. Ele só 

está determinado a governar suas ações de acordo com elas, ou seja, a agir 

ou atuar alinhado com tais opiniões dentro da dimensão social da sua vida.
93

 

 

 

Seguir aos costumes locais não faz de Descartes um conformista ou submisso, 

mas apenas o permite ter um ponto referencial a seguir enquanto não puder, ele mesmo, 

gerenciar suas escolhas, por isso é necessário que se busque viver como vivem aqueles com 

quem ele se relaciona, muito embora compreenda existir homens sensatos em qualquer parte. 

Sob esse ponto de vista Naaman-Zauderer traz mais claramente a real importância da primeira 

máxima, embora rodeada de características de influencia social do seu meio, a intenção de 

Descartes é libertar seu espírito para uma autotutela, o que não quer de forma alguma dizer 

que é preciso romper incondicionalmente com a tradição. Avaliar as opiniões não significa 

necessariamente considerá-las todas elas erradas, mas apenas filtrar e escolher dentre essas 

aquelas que ele não pode estabelecer uma melhor. E novamente diz Naaman-Zauderer 

―Descartes poderia estar disposto a colocar sua empresa no caminho certo, tendo como 

objetivo, não a reforma externa, mas sim a transformação do eu individual.‖
94

 

Ainda nesse sentido Naaman-Zauderer, chama atenção para essa passagem e pede 

cuidado ao interpretá-la como sendo um conformismo social e cultural. Para ele, admitir que 

                                                 

92
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, l. 11-13. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 28. 

93
 NAAMAN-ZAUDERER, 2010, p. 165-66. 

94
 Idem, 166. 



44 

 

Descartes estivesse assumindo uma postura conformista, é reduzir um problema filosófico e 

moral que a primeira máxima quer resolver, a uma mera opinião, o que seria questionável!  

Segundo sua interpretação, ―em todos os assuntos que não estão sob a autoridade legal do 

Estado e os artigos de sua própria fé religiosa, Descartes resolve seguir as opiniões moderadas 

comumente aceitas pelas pessoas mais sensatas em sua própria comunidade.‖
95

 Entretanto, 

esse compartilhamento da opinião vigente, tem um prazo, que se estende até o momento em 

que for possível descobrir - via método - como deve direcionar sua ação, ainda que venha a 

romper com a opinião comumente aceita. 

Ou seja, o caminho que Descartes pretende inicialmente seguir é como um acordo 

temporário com a dimensão social de sua vida, de onde ele vive. Embora não assuma tais 

opiniões como absolutamente corretas, ele resolve aceitá-las como as mais razoáveis, pois, até 

o momento, essa decisão é a melhor que ele dispõe, caso prefira não permanecer irresoluto. 

Para sustentar essa opinião Naaman-Zauderer cita uma passagem do Discurso, anterior à 

apresentação das quatro regras do método, onde é antecipada por Descartes a decisão de por 

em revista todas as ocupações dos homens, para ter certeza de que fez a escolha certa sobre a 

sua, que é dita na quarta máxima moral. Vejamos a citação ―eu não podia escolher ninguém 

cujas opiniões parecessem preferíveis às dos outros, e achei-me como que forçado a 

empreender conduzir-me a mim mesmo.‖
96

 Desse modo, a decisão de conduzir a si próprio, 

mostra agora a insatisfação de  Descartes com as opiniões até mesmo dos sábios, a quem ele 

parecia decidido seguir por algum tempo. 

Não obstante, o segundo elemento da primeira máxima moral: conservar com 

constância a religião na qual Deus me deu a graça de ser instruído desde a infância é 

manifestamente de cunho religioso, e mantém completa coerência com o primeiro, 

configurando-se como um complemento linear a este. Ora, a perspicácia do autor de uma obra 

como as Meditações, permite-o compreender perfeitamente a íntima ligação que existe entre 

religião, costumes, leis, e, mais distante um pouco, ciência. É sabido que Descartes era 

Católico Romano, que tinha grande apreço pela sua igreja, e que constantemente submete a 

sua obra ao julgo das autoridades de sua religião. Isso, contudo, não faz dele um ortodoxo 

sobre os dogmas da sua igreja, Descartes sabe que o bom senso, ou a razão, notoriamente 

prevalece sobre a fé, em se tratando da convivência social. Desse modo: 

 

                                                 

95
 Idem, 165. 

96
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 16, l. 26-29. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 21. 



45 

 

O mais útil era seguir aqueles com quem teria de viver; e que, para saber 

quais eram verdadeiramente suas opiniões, devia atentar mais ao que 

praticavam do que ao que diziam; não só porque, dada a corrupção de nossos 

costumes, há poucas pessoas que queiram dizer tudo o que creem, mas 

também porque muitas o ignoram.
97

   

 

 

Embora possam existir homens tão sábios em outras civilizações quanto na que 

teve a graça de ser instruído, Descartes é prático, e sabe que deve seguir mais aos 

julgamentos desses, que dos estrangeiros. Sabe também que para cada povo, a sua cultura e as 

suas leis, são as melhores. 

O terceiro momento da primeira máxima é o mais enigmático, governando-me em 

qualquer outra coisa segundo as opiniões mais moderadas e mais afastadas do excesso, que 

fossem comumente aceitas e praticadas pelas pessoas mais sensatas entre aqueles com quem 

teria de conviver. Aqui, Descartes estabelece a prudência como regra fundamental para 

governar a si mesmo sobre assuntos que o método não pode resolver com a evidência que lhe 

é exigida e mantém a crença de que existem homens sábios a quem ele pode seguir, porém 

desperta também a sua audácia intelectual, limitando o que pode seguir desses sábios. 

No que diz respeito à relação das regras do método com essa máxima moral é, 

para nós, manifesto que Descartes sugere que a regra da evidência, exposta na primeira regra 

do método, deve ser substituída pela prudência, prescrita na primeira máxima moral. O 

primeiro ato da prudência é assumir o papel de suspender uma decisão intimamente sua, para 

que ele opte por seguir aqueles a quem considera sábios e mais sensatos. Dessa forma, há uma 

relação entre suspender sua ação provisoriamente e seguir os mais moderados (terceiro 

preceito da primeira regra), e evitar a precipitação e prevenção (elementos da primeira regra 

do método) tomando como parâmetro para sua ação particular o exemplo prático do sábio que 

evita os excessos. 

Além disso, se ele diz saber que há homens mais sábios que ele, fica manifesto 

que ele sabe que esses têm mais requisitos para chegar às melhores opiniões possíveis. No 

entanto, há duas observações feitas pelo próprio Descartes a esse respeito que não podem 

passar despercebidas, a primeira é observar mais aos exemplos do que às palavras dos que ele 

considera sábios
98

, e a segunda, tentar cada vez mais tomar, ele próprio, as decisões a respeito 

da sua conduta, comprometendo-se a aperfeiçoar seus juízos
99

. 

                                                 

97
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, l. 13-20. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 28. 

98
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, l. 15-17. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 28. 

99
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 24, l. 10-12. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 29. 



46 

 

Num sentido semelhante ao nosso, J. Cimakasky e R. Polansky escrevem sobre a 

primeira máxima da morale par provision e defendem haver uma intrínseca relação com o 

método, sustentando que a dúvida é uma condição para se buscar o entendimento. Na 

ausência de um conhecimento genuinamente seu, encontrado pelo método, Descartes resolve, 

como um ato moral, seguir os costumes praticados por aqueles que ele considera sábios e com 

os quais convive, essa resolução é, pelo menos provisoriamente, uma decisão acertada, 

levando-se em conta a perspectiva de que a irresolução é viciosa. Assim, dizem Cimakasky e 

Polansky:  

 

A razão para essa máxima moral, portanto, é a dúvida colocada pela primeira 

regra do método. Enquanto dúvida e busca entendimento, porque lhe falta 

certeza, ele dificilmente pode fazer melhor do que seguir a esses costumes e 

convenções, por unanimidade, aceitos por aqueles entre os quais ele vive. E 

onde há divergências sobre o que é aceitável, seguir a opinião moderada é 

mais sensato e provavelmente mais próximo da verdade do que a opinião 

extrema.
100

 

 

 

Atuando nessas condições, Descartes prescreve na conduta moral, já na primeira 

máxima, a superação da dúvida e, ao mesmo tempo, a solução do problema da precipitação e 

prevenção. Nesses termos, essa máxima segue uma racionalidade passível de ser identificada 

como uma consequência do método. Claro, levando-se em conta que se trata de uma questão 

complexa que é a vida prática e toda a sua sobreposição, social, religiosa, política e etc. 

 

 

2.1.2 A Segunda Máxima 

 

 

A segunda máxima estabelecida determina ser o mais firme e resoluto possível em 

minhas ações.
101

 Essa disposição de Descartes de tomar sempre uma decisão, ainda que não 

se saiba se essa é a correta, talvez possa aparentemente depor contra a primeira regra do 

método, que prega a evidência e que diz ser necessário evitar cuidadosamente a precipitação 

e a prevenção
102

. No entanto, não é exatamente disso que se trata, lembremos que no plano da 

vida não é possível suspender a ação até que o método tenha reconstituído completamente a 

                                                 

100
 CIMAKASKY and POLANSKY, 2012, p. 353–372. p. 356. 

101
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 24, l. 18-19. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 29. 

102
 A.T. VI, Discours, Secunde Partie, p. 18, l. 18-19. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 23. 



47 

 

ciência, e a primeira regra do método trata essencialmente do caminho para a conquista da 

ciência, e esta sim, não pode se dar sem a evidência. Ao contrário, na vida social, é impossível 

atuar sempre a partir de conhecimentos evidentes, devendo ela ser substituída pela prudência, 

como mostramos na análise da primeira máxima. 

A vida sempre reclama pela tomada de decisões. Se não é possível fazer o certo, o 

caminho nesse momento é o de buscar sempre evitar o erro, ou o maior erro. Nesse propósito, 

a prudência parece mesmo poder cumprir esse papel da melhor forma possível. 

Esse segundo preceito é um dos mais objetivos da morale par provision. 

Descartes é claro: ser o mais firme e resoluto que pudesse em minhas ações. A falta de certeza 

sobre a opção feita não pode interromper a certeza que ele tem de que deve agir. Nesse 

sentido é que Alquié fala da distinção que Descartes faz entre condições do julgamento e 

condições da ação
103

 no texto do Discurso. 

A decisão de seguir opiniões duvidosas como se fossem certas foi contestada por 

Pollot em carta à Descartes, datada de fevereiro de 1638, onde diz ele: 

 

A segunda regra de sua moral me parece perigosa, uma vez que sustenta a 

necessidade de se ater às opiniões uma vez que se está determinado a segui-

las, quando elas são as mais duvidosas da mesma maneira como se seguem 

as mais seguras, pois se são falsas ou más, quanto mais às seguimos, mais 

nos envolvemos em erros e vícios.
104 

 

 

A resposta de Descartes às objeções de Pollot se deu em carta escrita em março de 

1638. Nela Descartes explica sua decisão de seguir com a mesma constância as opiniões que 

escolheu, ainda que sejam duvidosas. 

 

Primeiramente, é verdade que, se eu tivesse dito absolutamente que devemos 

ficar com aquelas opiniões que uma vez determinado a seguir, embora eles 

fossem duvidosas, eu não seria menos repreensível do que se eu tivesse dito 

que é preciso ser obstinada e teimoso; porque se ater a uma opinião, é o 

mesmo que perseverar no julgamento que fizemos. Mas eu disse outra coisa, 

a saber, que é preciso ser resoluto em suas ações, ainda que nos 

permanecêssemos irresolutos em nossos julgamentos (veja a página 24 linha 

8), e não seguir menos constantemente as opiniões mais duvidosas, ou seja 

não agir menos constantemente seguindo as opiniões que julgamos 

duvidosas, que foram uma vez determinadas, ou seja, quando consideramos 

que não há nenhuma outra que julgamos melhor ou mais certa, que só 

                                                 

103
 ALQUIÉ, F. Études cartésiennes. Librairie Philosophique J. Vrin. Paris: 1982. p. 50, nota 2. 

104
 A.T. I, Correspondance p. 512/13, l. 1/1-6. 



48 

 

conhecemos essas como as melhores, como de fato elas são, sobre essas 

condições.
105 

 

 

A contra argumentação de Descartes deixa claro que ele tem consciência que sua 

decisão de seguir com constância as opiniões duvidosas que ele decidiu eleger como as 

melhores, é passível de ser revista mais tarde, após o entendimento ter mostrado ser um erro 

dar assentimento a tal. Descartes ―atribui essa regra sobretudo às ações da vida que não 

podem sofrer nenhuma demora.‖
106

 Ademais, quando o entendimento puder chegar ao melhor 

a fazer não é problema mudar de opinião, na verdade, é esse o propósito da regra, mais uma 

vez diz Descartes, ―tão logo eu encontrar uma melhor não perderei nenhuma ocasião de 

mudar.‖
107

 

A objeção de Pollot parece tomar como elemento para sua crítica o fato de que 

Descartes manifesta a necessidade de agir resolutamente independente da certeza que se tem 

se é essa ação boa ou má. Entretanto, Pollot parece não ter compreendido que essa resolução 

de agir traz implicitamente uma escolha determinada pela prudência que faz Descartes 

escolher o que lhe parece ser o melhor; além disso, é coerente com a tentativa de manter-se 

afastado dos excessos, prescrito já na primeira máxima. Se Descartes deseja seguir uma 

opinião da qual ele não está certo sobre ser ela boa, certo ele está de que ela é a melhor 

possível. E no campo da vida prática, a certeza moral é suficiente para a condução da vida
108

, 

é isso que diz também o artigo 205 dos Princípios. 

A metáfora exposta por Descartes sobre o viajante perdido na floresta, onde ele 

sugere que é melhor seguir sempre em linha reta, ao invés de andar em círculos, pode ser 

bastante ilustrativa para representar a real preocupação de Descartes. Interessa mais a 

consciência do que se faz, ainda que não se tenha certeza de ser o certo, do que mudar de 

opinião arbitraria e constantemente. Se depois se descobrir que a opção foi falha, agora já se 

sabe qual não repetir. Assim, embora o viajante perdido que opta por seguir em linha reta 

pode não chegar aonde deseja, pelo menos ele chega a algum lugar onde possa estar certo de 

sua localização, e de lá traçar um novo rumo para chegar ao seu destino. Do mesmo modo, 

aquele que escolhe sempre seguir a opinião mais afastada dos extremos pode não ter feito a 

                                                 

105
 A.T. II, Correspondance, à Pollot, março de 1638, p. 34/35, l. 10-20/1-7. 

106
 A.T. II, Correspondance, p. 35, l. 13-15. 

107
 A.T. II, Correspondance, p. 35, l. 15-16. 

108
 A.T. IX, Principes, Quatriesme Partie, art. 205, p. 323. 



49 

 

escolha correta; porém, nunca se afastou dela como o teria feito se tivesse escolhido uma 

vertente e depois se descobrisse que o correto está do lado oposto. 

 

 

2.1.3 A Terceira Máxima  

 

 

A influência da tradição também aparece na terceira máxima, talvez a mais 

conhecida. Lá, Descartes retoma o preceito estoico de que há coisas que estão ao nosso 

alcance, e há coisas que estão além do nosso poder.
109

 e sugere sempre tentar vencer a mim 

[ele] mesmo do que à fortuna, e modificar antes meus [seus] desejos do que a ordem do 

mundo
110

. Toda a terceira máxima tem forte conotação Estoica, e é importante que se diga, 

antes de mais nada, que Descartes não é o primeiro de seu período a ser influenciado pelos 

estoicos, antes dele Justus Lipsius e Guillaume Du Vair restauraram antigos preceitos estoicos 

na tentativa de fundar uma moral neo-estoica. 

Brochar observa que Descartes assinala, mais uma vez como os estoicos, ―que o 

ato de afirmar, de aquiescer ou assentir, depende, não da inteligência, mas da vontade; como 

eles, ele declara que este ato é livre‖
111

. Aliás, nessa máxima um dos mais importantes 

elementos constitutivos da moral cartesiana enfim é colocado, trata-se da vontade. Prezar pela 

conformação da nossa vida com o que apenas de nós próprios depende; põe em evidência o 

fato, também defendido pelos estoicos, de que a vontade deve ser regida pelo entendimento, 

cabendo-nos desejar apenas o que ao entendimento se mostra possível.  

A vontade tem, como já assinalamos, um papel fundamental na moral cartesiana, 

pois toda a moral consiste em condiciona-la à conformação com o entendimento. A vontade, 

sendo infinita em nós, faz com que desejemos algo mais do que aquilo que se encontra em 

nosso poder, assim ―cabe ao entendimento mostrar, em cada circunstância da vida, à vontade, 

o melhor a fazer‖
112

. Essa ideia já se encontra nos primeiros escritos de Descartes, como 

mostramos citando as Regulae. 

                                                 

109
 EPICTETUS, The Discourses of Epictetus, with the Encheridion and Fragments. George Long. 

translator. London. George Bell and Sons. 1890.. p. 4. (acessado pelo site: http://www.perseus.tufts.edu/ 

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/text?doc=Perseus%3Atext%3A1999.01.0236%3Atext%3Denc%3Achapter

%3D4 em 25 de maio de 2015). 
110

 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 25, l. 20-22. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 30. 
111

 BROCHARD, V. Études de Philosophie Ancienne et de Philosophie Moderne. Librairie Philosophique J. 

Vrin – Paris. 1926, p. 323.  
112

 A.T. X, Regulae, Regra I, P. 361, l. 20-21. 



50 

 

Essa máxima expressa, além de um preceito moral, uma atitude de sabedoria, pois 

ensina, mais do que viver moralmente, a viver como vive um sábio, não criando carências 

superficiais e não desejando mais do que é realmente necessário para se viver bem, por isso 

diz Descartes: é preciso ‗fazer da necessidade virtude‖
113

, indício de que essa moral 

permanece acompanhada do maior elemento da sabedoria pagã. Ao isolar todas as carências e 

a se desfazer delas o homem passa a ocupar sua razão apenas consigo mesmo e esse parece 

ser o elemento maior da moral dessa máxima. Elevar o homem a um nível moral que o torne 

feliz, não por que ele dispõe de tudo o que deseja que é externo a ele, mas sim pelo fato de 

que todo o seu desejo é, verdadeiramente, regrado pelo seu entendimento; e, 

consequentemente, ele sabe o que pode e deve desejar, e deseja apenas isso. 

Descartes sabe que a vida estabelecida a partir desses domínios não é fácil e 

compreende que tais ensinamentos são sempre ideais a serem alcançados; contudo, vê na 

tradição, pensadores que se ocuparam com essa proposta. Vejamos o que diz ele, 

provavelmente sobre os estoicos: 

 

Mas confesso que é necessário um longo exercício e uma meditação muitas 

vezes reiterada para se acostumar a olhar desse ângulo todas as coisas; e 

creio que é precisamente nisso que consistia o segredo daqueles filósofos 

que outrora conseguiram subtrair-se do império da fortuna e, apesar das 

dores e da pobreza, rivalizar em felicidade com seus deuses.
114

  

 

 

Esse paradoxo, de possuir dor e pobreza e ainda assim a felicidade equiparada a 

dos deuses, mostra que para Descartes esses filósofos foram livres, uma vez que possuíam 

seus pensamentos sem qualquer interferência externas a si próprio, logo tinham domínio 

absoluto de seus pensamentos, e eram, portanto livres. 

Assim como na anterior, Pollot também faz uma objeção à essa máxima, 

considerando-a mais ―uma ficção para lisonjear e errar do que uma resolução filosófica, [...] 

um homem de senso comum jamais se persuadira que nada esteja em seu poder além dos seus 

pensamentos‖
115

. A interpretação de Pollot sobre essa máxima é a de que não faz sentido que 

um homem de bom senso considere as coisas impossíveis, apenas por não poder considerá-las 

em seus julgamentos. Descartes, taxativamente, responde a Pollot, falando que ―não se trata 

                                                 

113
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 26, l. 10-11. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 31. 

114
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 26, l. 15-22. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 31. 

115
 A.T. I, Correspondance, Pollot à Descartes, fevereiro de 1638, p. 513, l. 6-12. 



51 

 

de uma ficção, mas de uma verdade que não se deve negar a ninguém. Não há nada que esteja 

em nosso poder além dos nossos pensamentos‖
116

. 

Desse modo, o preceito estoico, do qual Descartes deriva essa terceira máxima e 

que preza pelo pensamento livre - isolado de qualquer coisa externa a ele próprio - é um 

resultado do método aplicado à moral, pois o pensamento quando influenciado pelo externo 

deixa de ser simples e amplia a possibilidade do erro. 

 

 

2.1.4 A "Quarta Máxima” 

 

 

Sobre a quarta e última máxima convém antes de qualquer coisa, compará-la com 

a quarta regra do Método e mostrar que elas guardam uma intima relação. Diz a quarta regra: 

―fazer enumerações tão completas, e revisões tão gerais, que eu tivesse certeza de nada 

omitir‖
117

, enquanto no enunciado da quarta máxima é dito: ―por fim, para conclusão dessa 

moral, acudiu-me passar em revista as diversas ocupações que os homens tem nesta vida para 

procurar escolher a melhor‖.
118

 Vemos que a própria estrutura de escrita nos dois momentos, 

segue o mesmo padrão formal, mas não apenas isso, uma vez que também destaca a 

necessidade de revisão as opiniões constantemente, tal exercício de repetição exerce uma 

dupla função: (i) assegura a certeza de que se tomou a decisão correta, caso a revisão continue 

assegurando que a opção feita era a melhor possível, e sobretudo, (ii) permite a mudança de 

opinião, caso a revisão tenha mostrado a necessidade disso para não incorrer em erro. Após 

cada realização de enumerações e revisões mantem-se a estimativa de que a decisão foi a 

melhor, seja mantendo a anterior, seja agora mudando de opinião; o importante é que o 

movimento reflexivo faça com que esse desejo de escolher sempre o melhor seja mantido, 

muito embora a opinião possa mudar. 

Por isso Descartes tomou a decisão que considerou melhor, ―empregar toda a 

minha vida em cultivar a razão, e progredir, o quanto pudesse, no conhecimento da verdade, 

seguindo o método em que me havia prescrito‖
119

. Mais uma vez Descartes estabelece a 

necessidade de seguir o método, inclusive em assuntos morais, o que serve como outro 

argumento de que definitivamente há uma relação sólida entre o método e a morale par 

                                                 

116
 A.T. II, Correspondance, à Pollot, março de 1638, p. 36, l. 1-4. 

117
 A.T. VI, Discours, Secunde Partie, p. 19, l. 3-5. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 23. 

118
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, l. 3-6. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 31/2. 

119
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, l. 9-12. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 32. 



52 

 

provision, e mesmo que está é, irrecusavelmente, derivada daquele. Claro que tal afirmação 

não implica ser a morale par provision, impossibilitada de sofrer modificações, o que ocorre 

com o método. 

Admitir o método como fundamento da morale par provision, é dizer que a ação 

possui minimamente uma direção a seguir, é saber que já não se encontra mais como um 

viajante perdido numa floresta, por isso diz Descartes, na última máxima: ―as três máximas 

precedentes só se justificam pelo propósito que eu tinha de continuar a instruir-me‖
120

. Para 

ratificar essa característica de aperfeiçoar o espírito, ou os julgamentos, a morale admite a 

permuta de opiniões, desde que assim o entendimento mostrasse ser adequado. 

Note-se que mais uma vez é inseparável a relação entre método e morale par 

provision, tanto que a preocupação de Descartes sempre consistiu mais na aquisição do 

conhecimento do que no aperfeiçoamento da sua moral. Uma vez que satisfeita a primeira; a 

segunda seria pela mesma via, ampliada. Ainda na quarta máxima, Descartes mostra como, 

pela aquisição do conhecimento, é possível satisfazer-se também com a aquisição dos 

verdadeiros bens, e que a inclinação da vontade para seguir o entendimento é suficiente para 

adquirir a virtude. 

 

Como nossa vontade não se inclina a seguir alguma coisa ou a fugir dela a 

não ser conforme nosso entendimento a apresente como boa ou má, basta 

bem julgar para bem proceder, e julgar o melhor possível, para proceder da 

melhor maneira, isto é, para adquirir todas as virtudes, e junto todos os 

outros bens que se possam adquirir, e quando disso se tem certeza não se 

pode deixar de estar contente.
121

 (grifo nosso) 

 

 

O método, pretende mostrar que ―todas as coisas que podem cair sob o 

conhecimento dos homens encadeiam-se da mesma maneira‖
122

,  e Descartes, a partir do uso 

do método, parece compreender que a moral é uma dessas coisas, e que a busca pela virtude e 

pela vida feliz, no sentido cartesiano, não pode dar-se sem a mesma estratégia rigorosa 

adotada para a aquisição da ciência. Agora é possível compreender que, como diz a citação, 

basta bem julgar para bem proceder, e assim aquele que adquire verdadeiramente a ciência 

pelo método, não pode ter uma conduta menos virtuosa do que tinha antes de possuí-la. É 

importante observar ainda nessa citação que, ao Descartes dizer: julgar o melhor possível, 

                                                 

120
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, l. 21-23. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 32. 

121
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 28, l. 6-14. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 33. 

122
 A.T. VI, Discours, Seconde Partie, p. 19, l. 9-11. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 23. 



53 

 

para proceder da melhor maneira, fica latente o significado disso para a morale par 

provision, ao orientar sua ação pelas máximas morais descritas na terceira parte do Discurso, 

Descartes sabe que essa ação não é perfeita, tanto que ele não diz: julgar perfeitamente, para 

proceder perfeitamente. Ele sabe o melhor que pode fazer nesse âmbito, pois, o método pode 

oferecer verdades inquestionáveis apenas para a ciência; no entanto, derivar dele algum 

código de conduta moral o deixa mais certo de ter escolhido o melhor possível, do que não o 

ter seguido. Afinal a moral tem como uma característica fundamental não poder ser, por 

questões obvias, reduzida a uma estrutura formal perfeita que, de posse dela, se possa atuar 

sempre perfeitamente. 

Sob esse prisma, a quarta máxima não apresenta a mesma estrutura que as 

máximas antecedentes; primeiramente porque no resumo do Discurso ele fala de três ou 

quatro máximas, sem nunca deixar claro, se seriam três máximas, ou quatro exatamente. 

Ademais, essa indeterminação pode de alguma forma, gerar ambiguidade no texto. Além 

disso, a forma diferenciada como ele a anuncia: ―por fim, como conclusão dessa moral‖
123

 dá 

a entender que não é exatamente uma nova máxima, mas talvez uma recapitulação resumida, 

ou o resultado direto da compilação das máximas antecedentes, o que a colocaria em um 

estatuto diferente das anteriores. Então surge uma questão interessante para sua correta 

interpretação: deveria ela ser analisada como consequência das máximas anteriores ou 

deveríamos considerá-la isoladamente como um elemento aditivo à sua morale par provision? 

Admitir a ―quarta máxima‖ como conclusão das antecedentes é, a nosso ver, uma 

interpretação plausível de se sustentar, haja visto que ele não a enumera como quarta máxima 

e nem encontramos nela um preceito claramente definido, como facilmente visualizamos nas 

anteriores.  

A nossa interpretação, contudo, está mais inclinada a considerá-la como outro 

preceito, que pressupõe os anteriores, por isso vem por último e é uma conclusão deles, mas 

que tem tanto ou mais sentido como máxima que as anteriores, diferenciando-se mais 

precisamente apenas porque traz um tom pessoal mais intenso e mostra uma tomada de 

decisão de como atuar em sua vida. Nesse momento Descartes retoma e desenvolve a 

afirmação que fez na primeira parte do Discurso, de estar convicto de que ―se entre as 

ocupações dos homens puramente homens há alguma que seja solidamente boa e importante, 

atrevo-me a crer que é a que escolhi.‖
124

 Enquanto que na terceira parte ele declara qual é essa 

ocupação que escolheu para si, dizendo que pretende ―empregar toda a vida a cultivar a razão, 

                                                 

123
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, l. 3. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 31. 

124
 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 3, l. 21-24. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 7. 



54 

 

e progredir, o quanto pudesse, no conhecimento da verdade, seguindo o método em que me 

havia prescrito‖
125

. E essa passagem guarda uma dupla característica, por um lado é uma 

decisão particular, uma tomada de decisão de um sujeito que escolheu que caminho seguir em 

sua vida; mas tem, por outro lado, um caráter mais expressivo, que a decisão desse sujeito de 

dedicar-se à atividade mais nobre entre as que podem um homem escolher, e exatamente por 

isso não pode deixar de ser um preceito moral. Pois é a livre e manifesta decisão de procurar a 

verdade nas ciências pelo método por ele criado, com a finalidade de alcançar objetivos que 

extrapolam a satisfação de necessidades pessoais, deixando assim uma grande contribuição 

para a humanidade.  

Ainda nessa quarta máxima, Descartes reafirma que para estabelecer suas 

máximas morais procurou sempre seguir seu método e que os progressos que alcançara com o 

método lhe pareciam bastante importantes, consequentemente seu desejo particular confunde-

se com seu preceito moral de dedicar sua vida ao progresso da ciência, para o bem da 

humanidade. O método atua na moral ensinando a julgar o melhor possível para agir o melhor 

possível. Agir o melhor possível é atuar virtuosamente. Desse modo, com uma análise mais 

aprofundada parece certo poder afirmar que do ponto de vista metodológico e intencional, 

Descartes pretendeu mesmo que suas máximas morais fossem um reflexo do método nas 

ações do cotidiano, o que não nos permite dizer que seguem rigorosamente esse método, 

como a ciência segue. 

 

 

2.2 Uma moral derivada do método? 

 

 

Os escritos morais de Descartes apresentam sempre uma estrutura nada ortodoxa 

em relação aos tratados conhecidos em sua época, ou àqueles que fazem parte da história da 

filosofia. Não encontramos, em Descartes, nenhuma obra monumental acerca do tema, nada 

como uma Ética à Nicômaco, deixada por Aristóteles; uma De la Sagesse, de Charron; uma 

Maximes et Réflexions Morales, do Duc de La Rochefoucauld; ou ainda, uma Critica da 

Razão Prática de Kant. Seus escritos acerca da moral são, geralmente, pontuais e até mesmo 

difíceis de se alocarem no conjunto da obra. Se o considerarmos como um filósofo que 

pretendeu constituir um corpo orgânico no conjunto de sua obra, o que nos levaria 

                                                 

125
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, l. 9-13. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 32. 



55 

 

inevitavelmente a tratá-la como sistemática, encontramos dificuldades em situar a moral nesse 

―sistema‖. 

Guenancia analisa a moral de Descartes sem considerá-la integrada ao conjunto do 

seu sistema; contudo, não atribui isso a uma lacuna na sua filosofia, pelo contrário, para ele, 

essa é a grande e profunda originalidade e riqueza da moral cartesiana que contrasta, ―logo de 

início, com a maioria das morais filosóficas, que parecem ser concebidas apenas para 

completar um sistema e perfazê-lo numa visão de mundo.‖
126

 Para Guenancia, as regras 

morais do Discurso são menos preocupações filosóficas, do que uma ―preocupação de estar 

quite com as autoridades temporais e espirituais‖ da sua época.
127

 

Desse modo, a interpretação de Guenancia parece sugerir que as regras morais da 

terceira parte do Discurso podem ser compreendidas como uma tentativa do autor de 

assegurar sua tranquilidade, admitindo que não pretende fazer qualquer tipo de prescrição 

moral, mas apenas falar da sua conduta particular; opinião da qual não partilhamos, pois se o 

método tem relação com a morale par provision não há motivos para simplificá-la a um mero 

conjunto de opiniões particulares adaptadas a um conformismo social. Mais adiante (no 

terceiro capítulo), mostraremos que a morale par provision assume um sentido mais firme do 

que essa mera preocupação de estar quites com a sociedade, da qual Guenancia fala, e que a 

ideia de moral em Descartes permanece fundada firmemente sobre os conceitos de prudência, 

virtude e generosidade, garantindo desde sempre, um firme estatuto a ela. 

Não obstante, As Paixões da Alma (1649), última obra de Descartes, é 

considerado como o tratado da moral cartesiana onde é expressa toda a sua compreensão do 

tema, possui uma estrutura pouco comum para uma obra sobre moral. 

Trazendo considerações relativas à natureza do Homem e de como ele é afetado 

pelas paixões, o Tratado funda-se a partir dos princípios expostos nas Correspondências de 

Descartes com Elizabeth, Rainha Cristina e Chanut e na teoria cartesiana das substâncias 

expostas nas Meditações e Objeções; tanto que, nas palavras de Lívio Teixeira, embora seja o 

mais elaborado, o Tratado não é o escrito cartesiano mais importante sobre a moralidade, uma 

vez que ele apenas aplica o que se encontra nos escritos anteriores
128

, sobretudo nos que 

acima mencionamos. Ainda segundo as palavras de Teixeira, o Tratado apresenta a distinção 

entre substância pensante e substância extensa, porém seu objetivo é propriamente mostrar a 

                                                 

126
 GUENANCIA, 1991, p.112. (grifo nosso). 

127
 Idem, p. 111. 

128
 TEIXEIRA, 1990, p. 151 



56 

 

concepção da união dessas mesmas substâncias
129

, que é, via de regra, o terreno de análise da 

moralidade como exposta no Tratado das Paixões. 

Também por analisar o homem como um complexo substancial corpo-alma, o que 

imprime inevitavelmente uma compreensão confusa por natureza, do que é o homem, é que 

podemos dizer que o Tratado consiste numa espécie de tratado da natureza humana, à la 

Descartes, uma vez que buscou desenvolver um estudo do homem como uma totalidade 

inseparável, composta entre pensamento e matéria ou, nos termo de Descartes, alma e corpo. 

O estudo de cada uma dessas substâncias em separado poderia se dar pela metafísica e pela 

física, respectivamente, e isso Descartes o fez; no entanto, quando unidas, tais substâncias 

impossibilitariam a sua compreensão a partir de uma ou de outra dessas ciências, haja visto 

que dessa união surgem as paixões, que não se adequam completamente à capacidade da 

compreensão humana, havendo assim a necessidade buscar o resultado desse composto a 

partir do estudo da moral, ciência responsável que, para Descartes, deve se dedicar à 

investigação da relação alma-corpo. Eis porque, para perfeita realização do seu papel, a moral 

deve constar como o último grau da sabedoria, quando de posse já do conhecimento da alma 

em separada, que pode ser obtido pelo estudo da metafísica, bem como do corpo em separado, 

pelo conhecimento ofertado pela física, é que se chega àquela. 

Os textos relacionados à moralidade, deixados por Descartes, merecem destaque 

pela inovação de sua proposta. A forma como ele diz ―pretender explicar o tema das paixões 

não como um orador ou um filósofo moralista, mas como um Physicien”
130

, que no século 

XVII significava tanto médico quanto físico
131

, torna-o diferente de qualquer moralista de seu 

tempo. A dependência que ele propõe entre elementos da moral, da medicina e da mecânica 

para com a Física
132

, fazem alguns importantes comentadores sugerirem que sua intenção é 

tratar problemas relacionados à saúde a partir do controle de algumas paixões. Essa ideia está 

presente em Dreyfus-Le Foyer, para quem o Tratado das Paixões ―era a pedra fundamental da 

moral cartesiana, e necessitava não apenas dos conhecimentos fisiológicos, mas também dos 

conhecimentos patológicos‖
133

, a interpretação de Dreyfus-Le Foyer é radical, no sentido de 

                                                 

129
 Ibidem, p.151. 

130
 A.T. XI, Des Passions, Preface, p. 326, l. 12-15. 

131
 Conforme Nouveau Dictionnaire Français-Latin. Par Henri Goelzer. Composé d‘après les travaux les plus 

recentes de la lexicografhie précédè d‘um tableau de la conjugaison latine. Contenant la traduction de tous les 

termes employés dans la Langue depuis le XVII
e
 siècle jusqu'à nos jours et rédigé spécialement à l'usage des 

Classes et des Étudiants en Lettres. Ed. Garnier Frèrer, Paris, 1907. pág. 1395. 
132

 A.T. XI, Principes, preface, p.10. 
133

 DREYFUS-LE FOYER. Les Conceptions médicales de Descartes. Revue de Metaphisique et de Morale, 

1937, p. 258.  



57 

 

que ele apresenta o Tratado como uma obra de aplicação da medicina à moral, como 

interpreta Teixeira
134

. 

Gilson, por sua vez também superestima o Tratado nesse sentido, afirmando que 

Descartes pretende deduzir dos seus conhecimentos sobre medicina um ―remédio geral para 

as paixões‖
135

, sugerindo que ele pretende que sua moral seja, de certa forma, uma derivação 

da física haja visto relacionar tão proximamente a moral com a medicina, que naquela época 

consistia essencialmente numa Anatomia e Fisiologia. 

Excetuando-se o Tratado das Paixões, a impressão inicial que se tem, é de que a 

pena de Descartes parece tímida, sempre que trabalha em assuntos relacionados à moralidade, 

ou pelo menos, pareça ser voltada mais a uma intenção de expor sua conduta moral privada do 

que escrever algum tipo de ensinamento ao grande público, impressão essa que já rebatemos 

anteriormente, e para não adiantarmos pontos cruciais do nosso ultimo capítulo, onde estamos 

dispostos a dizer que na verdade, a moral em Descartes, seja em qual for o texto é mais 

rigorosa do que parece, e apenas as razões de sua exposição fazem-na parecer, talvez, 

descomprometidas com sua filosofia, ponto que também rebateremos em análise vindoura. 

A interpretação de Teixeira sobre essa relação entre medicina e moral no Tratado 

de Descartes é mais moderada, para ele:  

 

Não se trata em parte alguma do Tratado de curar o corpo em benefício da 

alma, mas trata-se de saber de que modo, pelo conhecimento da união que há 

entre alma e corpo, se podem governar as paixões da alma que têm a sua 

origem no corpo. No tratado não há patologia nem terapêutica: há tão-

somente a interação normal que produz paixões, todas elas úteis ao 

equilíbrio do homem, fenômenos naturais no complexo humano de corpo e 

alma.
136

 

 

 

Mais à frente continua Teixeira: 

 

O que de fato se encontra, em conjunto com os textos que nos apresentam o 

conhecimento que é possível do complexo corpo-alma, é uma série de textos 

em que ele fala da ação da alma ou da vontade no sentido de reger as paixões 

e com isso contribuir para o bem-estar do corpo. Se há, pois, no Tratado 

alguma medicina preventiva ou alguma terapêutica é uma psicoterapia, isto 

                                                 

134
 TEIXEIRA, 1990, p. 153. 

135
 GILSON, 1987, p. 447. Um remédio Geral para as paixões é também o título do artigo 212 do Tratado, onde 

Descartes diz ser esse remédio nada mais que um regramento acerca do uso dessas paixões, ou da influência que 

permitimos elas exercerem sobre nós. 
136

 TEIXEIRA, 1990, p. 153. 



58 

 

é, uma busca do bem-estar do corpo e mesmo a cura de alguns males do 

corpo pela ação da alma.
137 

 

 

Dessa forma, a interpretação de Teixeira converge para afirmar que, pelo dito no 

texto, não ocorre poder sustentar que se tornariam mais sábios moralmente homens que 

buscassem pela medicina qualquer remédio ou mesmo cura para as paixões. E isso se dá por 

dois motivos que o próprio Descartes esclarece. Primeiramente, porque paixões não são 

sinônimos de doenças, na verdade elas são elementares e fazem parte da própria estrutura do 

homem, então o fato de que o homem está sujeito a sofrer influencias das paixões, não 

implica qualquer fraqueza. Segundo, é exatamente o equilíbrio e o domínio das paixões a 

função da moral. Por isso, chamamos de virtuoso, aquele que estabelece sua vontade no 

sentido de reger as paixões e dotar o corpo de satisfação, ou bem-estar. 

 Como nosso estudo concentra-se na moralidade como exposta no Discurso, não 

temos muito mais a acrescentar a respeito do Tratado das Paixões, compreendemos que, 

como é da opinião dos grandes comentadores, o Tratado guarda o ensinamento maior sobre a 

moralidade em Descartes, e por isso é a obra mais estudada a esse respeito, o que não 

significa dizer que não haja muito a explorar em escritos anteriores acerca desse tema. 

Dentre os textos que trazem algum teor moral, o Discurso, embora tenha uma 

parte inteira dedicada claramente ao tema, uma vez que estabelece um código moral que 

permite a Descartes avançar eu suas pesquisas, tem pouca relevância nos estudos 

desenvolvidos sobre a sua moralidade. Quando referenciada, a morale par provision é tratada 

como um momento onde Descartes apresenta um conjunto de preceitos morais simples que 

devem guiar suas ações sem contudo apresentar nada de expressivo. Os motivos para esse 

preterimento podem ser evidenciados por um conjunto de elementos, que já levantamos 

anteriormente, sobretudo pelo fato de que, aparentemente, as máximas morais não apresentam 

qualquer relação com o restante da obra de Descartes, e principalmente, não podem assumir 

um estatuto mais duradouro, pois além de serem apresentadas como provisórias, como alguns 

traduzem, não parecem ter qualquer relação com o método, elemento fundamental de toda a 

produção filosófica e científica de Descartes. É sobre esse ponto de nos deteremos agora para 

mostrar que a morale par provision tem um significado maior do que comumente se atribui a 

ela.  

                                                 

137
 Idem, p. 154. 



59 

 

As máximas morais estabelecidas na terceira parte do Discurso, chamadas por 

Descartes de morale par provision, são imediatamente antecedidas pela sentença ―Je formay 

me une‖,
138

 o que pode sugerir como é a interpretação mais usual, uma manifesta intenção de 

resguardar seu pensamento, acerca da conduta humana, ao foro privado. Portanto, parece 

mesmo conclusivo que Descartes não tinha intenção de propor um tratado de moral. Tal 

assertiva poderia ter grande validade e encerraria boa parte do debate acerca do tema, não 

fosse haver uma contradição entre: (i) querer criar um método universal (mathesis universalis) 

que ensine a cada um o melhor a fazer em qualquer situação dessa vida; (ii) dizer que extraiu 

uma moral desse método e, ao mesmo tempo, (iii) dizer que criou uma moral particular e não 

pretende dar ensinamentos morais, uma vez que apenas aos nobres essa tarefa é cabida
139

. 

Ora, se o método se pretende universal e se foi retirado dele um conjunto de máximas morais, 

porque então essa moral, que resultou dele, deve ser restrita ao uso privado?  

Ainda a esse respeito é interessante notar que Descartes começa a terceira parte do 

Discurso da seguinte maneira: 

 

Por fim, como (Et enfin, comme... no original) antes de começar a 

reconstruir a casa onde moramos, não basta demoli-la, prover-nos de 

matérias e de arquitetos, ou nós mesmo exercermos a arquitetura, e além 

disso ter-lhe traçado cuidadosamente a planta, mas também é preciso 

providenciar uma outra, onde nos possamos alojar comodamente enquanto 

durarem os trabalhos; assim, a fim de não permanecer irresoluto em minhas 

ações, enquanto a razão me obrigasse a sê-lo em meus juízos, e de não 

deixar de viver desde então do modo mais feliz que pudesse, formei para 

mim uma moral por provisão que consistia em apenas três ou quatro 

máximas que gostaria de vos expor. (grifo nosso).
140

  
 

 

Talvez caiba aqui uma analisar a ocorrência da conjunção conclusiva por fim 

seguida da conjunção comparativa como no início da terceira parte. Claro que inevitavelmente 

o texto deveria seguir uma linha de raciocínio objetiva, entretanto o uso dessas duas 

conjunções, uma após outra, pode ser mais que uma simples conexão textual. 

De um lado, o uso de por fim (conjunção conclusiva) pode sugerir que Descartes 

pretendeu manter uma relação direta entre a segunda e a terceira parte do Discurso, ou, do 

método e da moral (para ser mais exato), tal qual ele faz no paragrafo prefácio da obra, onde 

                                                 

138
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 22, l. 27-28. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 27. 

139
 A.T. V, Correspondance, À Chanut, 20 de novembro de 1647. p. 86-87. 

140
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 22, l. 16-29. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 27. 



60 

 

afirma que extraiu algumas regras morais desse método, ou seja, concluiu desse método 

algumas regras morais provisórias (temporárias) ou de provisão (prover, fornecer)
141

. 

Por outro lado, o uso de como (conjunção comparativa) empregada logo em 

seguida a por fim, assume o propósito de estabelecer uma comparação entre um arquiteto, que 

precisa de um abrigo até que sua casa seja completamente reformada, e ele próprio 

(Descartes), afirmando que precisa estabelecer uma morale par provision enquanto seu 

método não puder assegurar ao agir a mesma certeza atribuída aos julgamentos da razão. 

Nesse ínterim, a morale par provision deve guiar a ação, se não perfeitamente, pelo menos da 

melhor forma em seu alcance; e as conjunções por fim e como, ressaltam os dois elementos 

fundamentais para esse propósito, quais sejam: uma ligação direta da exposição do método 

com a morale par provision e uma comparação elucidativa de que não há outra moral 

disponível no momento a não ser esta. Então, como o arquiteto precisa de um abrigo 

temporário, Descartes precisa de um código de conduta minimamente razoável. Essa 

razoabilidade se configura pela exposição das três ou quatro máximas morais, apresentadas na 

terceira parte do Discurso, e deve - para dar consistência ao projeto vindouro – amparar a 

ligação com o método já exposto na segunda. 

O objetivo maior de Descartes no Discurso é o de estabelecer os novos 

fundamentos que ele acredita haver encontrado, principalmente para a metafísica - a ciência 

magna; se as verdades sobre a metafísica não forem consolidadas não será possível erguer 

qualquer outro conhecimento. Essa relação entre método e metafísica é tema escorregadio e 

os interpretes de Descartes o observam com bastante cuidado. Talvez a maior problemática 

acerca dessa relação seja a necessidade de saber como a metafísica funda o método ao mesmo 

tempo em que o assegura como ferramenta da descoberta da verdade, sem que isso caia num 

círculo vicioso. Para essa questão Gouhier oferece a interpretação de que uma seja 

desenvolvida pela outra, ―uma metafísica rudimentar acompanha as primeiras vias 

metodológicas de Descartes e seus esboços metafísicos mais antigos se justificam, a seus 

olhos, porque ela segue uma direção metodológica segura.‖
142

 Entrementes, a relação método-

metafísica permanece única e não há real necessidade de querer separar esses dois elementos 

da doutrina cartesiana. O método ganha força pela sua sustentação metafísica e esta cresce 

quando atua por aquele. 

 

                                                 

141
 A questão de saber se as regras da morale par provision são provisórias (temporárias) ou de provisão (no 

sentido de fornecer, prover), será tema que tomará parte da nossa discussão em momento oportuno. 
142

 GOUHIER, 1973, p. 68-69. 



61 

 

2.3 Morale par provision ou provisoire? 

 

 

Suprimindo a relação complicada entre método e metafísica no Discurso, ainda 

encontramos outros elementos que merecem consideração na obra. A passagem do Discurso 

em que Descartes afirma ter tirado de seu método as regras da morale par provision é um 

breve resumo (da edição francesa) do conteúdo a ser tratado na obra. Lá, ainda não há 

necessidade de mostrar como foi feita essa extração, trata-se de uma mera comunicação 

prefaciar que, naquele momento, não demanda rigor na explicação de seus pontos, era 

suficiente apenas informar ao leitor o conteúdo com o qual ele ira se deparar ao ler o livro. 

Contudo, não fosse o acréscimo de par provision, a questão poderia ser resumida 

a saber se, de fato, as regras do método permitem que sejam retiradas delas as regras morais 

que Descartes pretendeu fundar; o que ainda seria uma questão de extrema relevância e 

passível de controvérsias. O acréscimo do adjetivo provision ao texto torna-o mais complexo 

e permite uma interpretação ambígua. Por um lado, muitos estudiosos têm proposto que 

provision assume um sentido de temporário, significando que a pretensão manifestada por 

Descartes é de criar um código moral provisório e que deve ser substituído por outro mais 

completo tão logo o método possibilite isso; a esse grupo chamaremos de ―provisorialistas‖. 

Por outro lado, há outro conjunto de pesquisadores, alguns clássicos e outros contemporâneos, 

que entendem o adjetivo provision como assumindo um sentido de prover, fornecer, de munir 

Descartes de um código moral para que continue a sua empreitada, sem que haja uma real 

necessidade de que esse código seja substituído por outro em momento posterior, a esse grupo 

daremos o nome de ―provisionistas‖. 

Dentre os que denominamos de ―provisorialistas‖ encontramos nomes como os de 

Adam, Gilson, Lívio Teixeira, Gouhier. Embora as posições desses autores sejam em alguns 

pontos heterogêneas entre si, haja visto que defendem a mesma posição, porém com 

argumentos distintos. A denominação que eles atribuem à morale par provision é sempre de 

provisória. 

O editor da coleção standard das Oeuvres de Descartes, Charles Adam, ressalta 

que o método assume a tarefa de por, primeiramente, ―todas as coisas pouco claras em 

suspensão do julgamento, em dúvida‖; porém, ressalta também que esse procedimento, 

―muito útil e, sem dúvida, necessário ao início da pesquisa científica, é nocivo e mesmo 



62 

 

impossível para a vida corrente. Lá, é preciso decidir prontamente, é necessário agir‖
143

 e cita 

que o próprio  Descartes recorre à máxima antiga: Primò vivere, deinde philosophari 

(primeiro viver, depois filosofar). 

Além disso, Adam entende que as regras da moral do Discurso ―anunciam apenas 

o que é preferível fazer no momento, no estado atual do nosso conhecimento, e, entretanto, o 

melhor‖
144

 de modo a sustentar que elas assumem um papel temporário, não sendo possível 

tratá-las como definitivas. Novamente diz ele: ―O melhor, a ciência um dia vai saber, a moral 

futura, moral definitiva desta vez, vai ser baseada na verdade científica‖
145

. Ou seja, na 

interpretação de Adam, a moral cartesiana da terceira parte do Discurso ainda não alcança um 

status firme a ponto de poder considerá-la como definitiva, o que sugere naturalmente que, em 

sua interpretação, ela não pode ser derivada completamente do método.   

Assim, o editor se enquadra perfeitamente no grupo que chamamos de 

―provisorialistas‖, uma vez que acredita que a morale par provision tem um tempo de 

existência determinado, e esse tempo é enquanto o método não puder oferecer à moral uma 

verdade científica completa, tal qual pretende Descartes. 

Gilson, em seu Discours de la Méthode - Texte et Commentaire, assume, sem 

qualquer entrave, a transposição linguística de morale par provision para morale provisoire e 

nem mesmo se detém ao problema léxico-semântico entre esses termos. Na verdade a palavra 

provisoire, referindo-se à moral, ocorre várias vezes nas páginas onde ele trata desse tema; 

por outro lado, não há sequer uma única vez onde provision seja utilizada no texto de Gilson, 

apenas ao se referir a um Dictionnaire universel é que aparece o termo, contudo trata-se de 

uma citação, não de uma interpretação de Gilson. Outro fato interessa a se notar é que já no 

início do comentário ao termo ―... par provision...‖ Gilson, imediatamente continua: ―C‘est-à-

dire: en attendant; texte latin: ‗...ad tempus...‘‖
146

 traduzindo o termo par provision, usado por 

Descartes, pelo termo, também francês, en attendant: durante, até, enquanto; que expressa a 

leitura do caráter transitório, temporal, na interpretação gilsoniana. Para fortalecer a sua 

interpretação, Gilson apresenta a tradução do Discurso para o latim, citando a passagem do 

termo: par provision, traduzido para: ad tempus: a tempo, momento, durante, que fortalece a 

sua interpretação do caráter temporal do termo par provision.  

                                                 

143
 A.T. XII, Vie de Descartes, p. 56. 

144
 A.T. XII, Vie de Descartes, p. 58. 

145
 A.T. XII, Vie de Descartes, P. 58. 

146
 GILSON, 1987, p. 230. 



63 

 

Desse modo a leitura que Gilson faz da morale par provision corrobora com a 

daqueles que admitem a sua transitoriedade, entretanto o seu ponto de divergência é pelo fato 

de que, para ele, não parece haver uma moral definitiva em Descartes, ao contrário do que 

pensava Adam. Na verdade, diz Gilson: 

 

Nós não temos uma moral definitiva de Descartes, e ele mesmo nunca 

pareceu estar satisfeito nesse domínio (...) sobre esse ponto, assim como ao 

que concerne à medicina e à mecânica, a filosofia cartesiana permanece 

inacabada.
147

 

 

 

Portanto, embora a leitura gilsoniana possa ser considerada ―provisorialista‖, 

tomando um sentido temporal do termo par provision, sua ênfase acerca desse ponto da obra 

de Descartes, leva em conta, também, o fato de que a moral da terceira parte do Discurso é 

uma decisão necessária naquele momento, embora provisória, temporária, tendo como maior 

função, permitir seguir a vida felizmente, respeitando o meio social no qual se encontra 

inserido. Por isso, quiçá essa ―moral provisória deva se reencontrar mais tarde integrada à 

moral definitiva‖
148

, coisa que, para Gilson, Descartes não fez. Dessa forma, sua leitura 

corrobora com a versão clássica ao admitir o status provisório da moral, ao mesmo tempo em 

que defende a sua construção como uma necessidade para Descartes continuar sua pesquisada, 

assim completa Gilson: ―morale provisoire, nos parece, não como um expediente, nem 

mesmo como uma precaução facultativa, mas como uma estrita necessidade.‖
149

 

Lívio Teixeira trata da morale par provision sempre chamando-a de provisória, 

entretanto, sua postura é curiosa acerca desse ponto, pois, mesmo dando à moral da terceira 

parte do Discurso o nome de provisória, ele desenvolve toda a sua argumentação para mostrar 

que esse código moral se preserva quase que completamente, e o considera presente na carta 

prefácio dos Princípios.  Embora ainda preservando o título de moral provisória. Porém, 

considerando-a como uma necessidade para todo aquele que quisesse se dedicar à filosofia. 

Para Teixeira, a moral do Discurso está completamente integrada ao sistema, e não 

corresponde a um andaime para a construção do prédio
150

, sob esse aspecto a posição de 

Teixeira vai de encontro com a de Gilson. 

                                                 

147
 Idem, p. 231. 

148
 GILSON, loc. cit. p. 231. 

149
 Idem, p. 233. 

150
 TEIXEIRA, 1990. p, 127. 



64 

 

Outro ponto interessante sobre a interpretação de Teixeira é o fato de que ele em 

momento algum do seu texto fala da possibilidade da leitura da morale par provision como 

assumindo um sentido de moral provedora, o que é realmente curioso, já que, embora tenha 

traduzido o termo por provisória ele mantenha-se resoluto em admitir que a moral é 

permanente.
151

 

Gouhier por seu turno, começa sua análise da morale par provision já intitulando-

a como morale provisoire, e cita, inicialmente, Mesnard que afirma que ―a vida não está no 

mesmo plano metafísico da meditação‖
152

. Nesse sentido, continua Gouhier, a função da 

moral é responder às necessidades da ação. A impossibilidade da irresolução exige uma 

tomada de decisão independente da evidência, uma vez que ainda não se tem certo o que 

fazer. Por conseguinte, algo deve tomar a função da evidência, e servir como parâmetro para a 

ação. 

Na sua interpretação, Gouhier considera a primeira regra da morale par provision 

como uma espécie de substituta da evidência; para ele, essa regra cancela a disposição natural 

de seguir sempre a opinião pessoal independentemente de averiguar se ela é a melhor, desse 

modo a solução temporária encontrada por Descartes parece ser a de atuar considerando os 

julgamentos dos mais sábios e afastando-se dos excessos, além de fundamentar seus 

julgamentos a partir da sua realidade geográfica, histórica e social. 

A moral provisória, como Gouhier prefere tratar, se estabelece como a 

necessidade de alguém que vive e que busca alcançar a sabedoria. Desse modo, embora mais 

moderado, Gouhier parece acreditar que a moral do Discurso assume um carácter transitório, 

porém parece também não ter definido qual a função da morale par provision, se serve como 

elemento provedor, ou apenas provisório. 

Por outro lado, há um grupo de interpretes, sobretudo contemporâneos, do 

pensamento moral de Descartes que expõem a moral do Discurso como uma moral rigorosa e 

sustentada pelo método. Para esse grupo a morale par provision não é um termo que 

signifique uma moral provisória, temporal, mas que tem função de prover Descartes nas ações 

da vida com os melhores juízos possíveis. Desse modo, a moral se coloca como um elemento 

muito mais seguro do que defendiam os ―provisorialistas‖ uma vez que o elemento 

fundamental da moral é justamente o de fornecer os meios necessários para a ação correta, ou, 

pelo menos, a melhor possível. Nesse grupo, a qual chamo de ―provisionistas‖, ressalto como 

principais nomes: Gabaude e Marshall. 

                                                 

151
 Idem, p. 127-150. 

152
 GOUHIER, 1973. p 240. 



65 

 

O essencial que permite alocar tais comentadores num mesmo grupo é o fato de 

que eles sustentam a hipótese de que a morale par provision do Discurso tem um estatuto 

mais firme e mais sólido, do que acreditam os ―provisionistas‖. Ou seja, a morale par 

provision é essencialmente uma moral de provisão, que fornece, quer dizer, provedora. 

Gabaude, em seu artigo: Unidade Dual da Moral Cartesiana
153

 chama atenção 

para o fato de que par provision significa (no século XVI) três ideias ligadas entre si. 

Designando: (i) uma reserva que poderia servir, mas que permanecem passíveis de ser 

completadas; (ii) a noção de provisional oferece segurança, nesse sentido o código provisional 

seria visto como um continuum à perfeição; (iii) significando também ―a espera‖, o homem 

existe no tempo e na expectativa (no sentido de que sempre espera o melhor). Uma moral 

definitiva suporia atemporalidade do saber. Enquanto sua situação par provision – implica 

melhorar. 

Além desses três pontos, a interpretação de Gabaude chama atenção, também para 

o nível autobiográfico que tem a morale par provision, apontando que Descartes coloca a 

necessidade de uma moral enquanto não foram estabelecidas uma metafísica e um corpo de 

ciências, esse código não precisa, no entanto, ser descartado, podendo ele ser melhorado à 

medida que avança o progresso do conhecimento. 

Nesse sentido, a interpretação de Gabaude pretende mostrar que há uma moral em 

Descartes e que ela é permanente, o que não significa dizer que é definitiva e fechada. Na 

verdade, sua interpretação é de que a moral cartesiana, provedora para a ação, é aberta para 

mudanças, desde que o conhecimento avance e mostre melhores juízos do que os que se 

pratica, e a defesa da moral como um elemento provedor da ação permite que classifiquemos 

Gabaude como um ―provisionista‖, e, mais que isso, com um extremo defensor da morale par 

provision como elemento perene na obra cartesiana, uma vez que ele sustenta a hipótese de 

que ela permanece na obra e que tem como característica buscar sempre se elevar ao melhor 

possível, tal qual Descartes busca fazer com a ciência, a partir do método. Gabaude 

compreende haver também, na obra cartesiana, uma pedagogia, uma epistemo-metodologia e 

uma metafísica, e, mais que isso, ele comenta que todos esses elementos estão unidos tão 

indissociavelmente que mais parecem ser apenas um. 

                                                 

153
 GABAUDE, Jean-Marc. Unité duelle de la morale cartésienne. Bulletin de la Société Américaine de 

Philosophie de Langue Française, v. 5, n. 1, p. 5-18, 1993. 

. 



66 

 

No que diz respeito à interpretação de Marshall, sua postura teórica é a de que a 

interpretação padrão (provisorialistas) da morale par provision é superficial, ―não fazendo 

completa justiça ao texto e não tendo sensibilidade à situação especial de Descartes naquele 

momento‖
154

 (lembremos que trata-se do século XVII, e o poder da igreja ainda exercia 

grande influência no pensamento filosófico, de um modo geral). 

Marshall, que tem um pensamento que se relaciona com o que estamos chamando 

de ―provisionistas‖, afirma a primeira regra do método, que trata da evidência, é, no campo da 

vida prática substituída pela sua morale par provision. Seu argumento para sustentar esse 

ponto é de que a regra da clareza e evidência (primeira regra do método) é restrita apenas ao 

campo da pesquisa da verdade, sendo ingênuo tentar aplicá-la à vida prática, em que não é 

possível ter essa clareza e evidência antes da atuação
155

. 

Há ainda certo grupo de interpretes que tomam a questão sem declarar qualquer 

relevância na diferenciação dos termos morale provisoire e morale par provision assumindo 

assim a postura de tratá-los como sinônimos, termos flutuantes, que não trazem qualquer 

problema a interpretação do texto. Dentre esse grupo ressaltamos o posicionamento de Rodis-

Lewis que em sua obra La Morale de Descartes, ora fala de uma morale provisoire, ora de 

uma morale par provision, sem que problematize nada acerca da escolha de um termo ou de 

outro; o que dá a entender que, para ela, os termos são realmente sinônimos ou, pelo menos, 

que o uso de um ou de outro não acarreta qualquer dificuldade de compreensão do seu 

sentido
156

. 

A nossa interpretação corrobora com o grupo que chamamos de ―provisionistas‖ 

pois interpretamos que o método fornece um código moral que, conforme o desenvolvimento 

da ciência humana, ele mesmo deve aperfeiçoá-lo, tornando sempre o mais perto possível do 

perfeito, assim configurando a moral não como perfeita, o que significaria pronta e acabada, 

mas como perfectível, no sentido de que embora seja permanente e derivada do método ela 

pode sempre ser aperfeiçoada. Isso, porém, não implica que seja preciso substituí-la por outro 

mais firme, ela própria, a partir de suas máximas, tende a tornar as ações cada vez melhores. 

Os ―provisionistas‖ podem argumentar em sua defesa que parece contraditório ao 

próprio preceito do método de: nunca tomar nada como certo se eu não conhecesse 

evidentemente como tal e propor um código moral chamando-o de morale par provision 

dando a entender que ele tem caráter é provisório, porém não trata-se disso, na verdade o 

                                                 

154
 MARSHALL, J: Descartes‟s Moral Theory. Cornell University Press, Ithaca and London: 1998. p. 10. 

155
  Idem, p. 11. 

156
 RODIS-LEWIS, G. La Morale de Descartes. Quadrige/PUF, 1957, p. 13-27. 



67 

 

termo que designa, no século XVII, temporalidade, de pouca duração, é o mesmo da 

atualidade, provisório. E não encontramos em qualquer momento do Discurso uma relação 

desse termo com a morale par provision de Descartes, e nem mesmo no conjunto da obra de 

Descartes. Quando mais tarde, nos Princípios, Descartes volta falar de sua moral ele a chama 

de ―suficiente, que pudesse servir para regrar as ações de sua vida. Que não permitem 

demora.‖
157

 

No entanto é preciso saber que o termo par provision, depõe a nosso favor, pois 

na língua francesa do século XVII o termo tem significado semelhantes ao atual, ou seja: 

action de pourvoir, de fournir d'avance
158

 (ação de prover, de fornecer previamente), assim o 

método tinha como objetivo para a moral o de fornecer previamente um conjunto de regras 

que pudessem viabilizar a ação enquanto os juízos ainda estavam suspensos sobre esse ponto, 

já que a moral se situa no topo do saber humano, seria complicado para Descartes ter 

acreditado tirar do método uma moral definitiva ou ―científica‖ enquanto esse ainda estava 

realizando suas investigações no campo da metafísica e da filosofia da natureza. Contudo essa 

incerteza não poderia privá-lo da ação, desse modo a morale par provision tem a incumbência 

de fundamentar as ações inadiáveis da vida em sociedade. 

Outro ponto que pode fortalecer a leitura da morale par provision do Discurso 

como algo permanente é o fato de que ela se encontra quase idêntica anos depois nas cartas à 

Elizabeth e na carta prefácio aos Princípios agora como uma moral mais sólida. Descartes viu 

com a experiência de vários anos que sua moral embora não completamente perfeita, pelos 

motivos que já expusemos, era ainda assim a melhor possível. Desse modo não haveria 

necessidade de procurar substituir seus preceitos e máximas, mas apenas continuar 

empenhado em segui-las o melhor possível, até porque se ele assim fizesse poderia ver 

quando uma melhor razão se apresentasse a seu poder de decisão.  

  

                                                 

157
 A.T. IX, Principes, Praface, p. 13, l. 21. 

158
 Conforme Nouveau Dictionnaire Français-Latin. Par Henri Goelzer. Composé d‘après les travaux les plus 

recentes de la lexicografhie précédè d‘um tableau de la conjugaison latine. Contenant la traduction de tous les 

termes employés dans la Langue depuis le XVII
e
 siècle jusqu'à nos jours et rédigé spécialement à l'usage des 

Classes et des Étudiants en Lettres. Ed. Garnier Frèrer, Paris, 1907. pág. 1485. 



68 

 

3 CAPÍTULO: A MORAL PRÁTICA DE DESCARTES NO DISCURSO 

 

 

 

 

3.1 Da relação entre a terceira e a sexta parte do Discurso: uma reflexão sobre a 

estrutura binária da moral de Descartes 

 

 

 

Após havermos tecido considerações acerca do método e de sua relação com a 

morale par provision, defendendo que esta pode ser derivada daquele, e, mais que isso, após 

termos mostrando que é completamente possível, e mesmo mais viável, sustentar a moral da 

terceira parte do Discurso como uma moral provedora, em detrimento da interpretação mais 

comumente aceita, que a interpreta como provisória. Pretendemos agora percorrer outros 

momentos da obra, a primeira e, sobretudo, a sexta parte com a finalidade de mostrar que o 

ideal moral de Descartes ganha mais força lá, onde sua moral assume um sentido mais amplo. 

Ao dizermos isso, queremos sustentar como interpretação que a moral da sexta parte do 

Discurso deixa de ter um sentido apenas formal, como aquela composta por três ou quatro 

máximas descritas na terceira parte, para tornar-se algo mais concreto, voltado à vida prática.  

Desse modo, vamos agora passar a interpretar a moral do Discurso, no âmbito de 

apresentar dois momentos sobre a moral nesse texto. O primeiro consiste essencialmente na 

terceira parte, lá o objetivo de Descartes é bem definido: compor um conjunto de normas 

morais a partir das quais se possa resolver o problema da irresolução nas ações, embora deva 

mantê-la em seus juízos. Além disso, esse código deveria possibilitar a ele viver o mais feliz 

que pudesse
159

. Por outro lado, classificamos como segundo momento moral do Discurso a 

sexta parte, uma vez que lá encontramos uma descrição sobre a moralidade num sentido 

bastante diferente daquele da terceira parte. Por isso nosso propósito agora é estabelecer um 

paralelo entre esses dois momentos a fim de possibilitar uma compreensão mais adequada do 

sentido de cada um deles. 

A terceira parte do Discurso trata da moral buscando fundamentá-la como 

resultado que o método pode oferecer nesse campo, conforme mostramos (no capítulo 2). 

Assim, a morale par provision seria uma espécie de teoria moral elementar, já que exposta em 

                                                 

159
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 22 , l. 16 e ss. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 27. 



69 

 

poucos preceitos dos quais não se pode abrir mão, mas que se mantém aberta para 

aperfeiçoar-se sempre que o entendimento mostrar ser possível. Ou seja, estamos dizendo que 

a terceira parte, onde é exposta a morale par provision, é o momento teórico dessa moral 

elementar, entretanto, é possível visualizarmos a presença da doutrina moral já na primeira 

parte, como uma manifestação de Descartes de como pretende seguir seus estudos, os 

resultados que espera deles, e no que eles se mostraram úteis a tal objetivo, é possível 

visualizar, também, um traço moral na primeira parte, a partir das declarações a cerca da sua 

compreensão do bom senso ou da razão, como uma morale de la recherche, para usar o termo 

de Norma Fóscolo
160

. Mais adiante elucidaremos melhor essa questão da moral a primeira 

parte do Discurso. 

Além disso, quando falamos em um momento teórico da moral de Descartes e 

atribuímos essa denominação à terceira parte, é o caso também de se questionar, como se 

pode dizer que a morale par provision é uma teoria moral, se o próprio Descartes à apresenta 

como uma resolução pessoal de governar a si próprio? Ora, sendo uma teoria moral, e mais 

ainda, derivada do método, o que se esperava minimente é que ela pudesse ser apresentada 

não como um conjunto de preceitos individuais, mas um conjunto de regras que pudessem se 

estender para além da ação privada, sendo por isso mesmo uma teoria válida como 

pressuposto fundamental da ação. Entretanto é preciso que se diga que não é o caso de se 

levantar esse questionamento, e isso por dois motivos. 

Primeiro, Descartes manifesta em várias passagens que não tem pretensão de dar 

ensinamentos sobre a moral, ou ditar quaisquer normas de comportamento a quem quer que 

seja, deixando isso àqueles a quem o regente atribuiu tal tarefa, e por isso lhe seria estranho 

fundar uma teoria moral de pretensões universais. Ainda que as cartas à Elizabeth possam 

trazer ensinamentos a esse respeito, é preciso que se note que lá os ensinamentos são 

exclusivos à sua correspondente. 

Segundo, falar em teoria moral nada tem a ver com ela ser estabelecida a partir de 

regras que devem se estender a todos, e a moral de Descartes não pretendeu, na terceira parte, 

esse empreendimento. Embora seja uma teoria moral, ela consistia em estabelecer máximas 

que o permitisse conduzir sua razão o melhor possível, e o sentido universal dessa moral é 

claramente manifestado apenas na sexta parte, onde Descartes parece convocar os espíritos 

realmente virtuosos a contribuir nas pesquisas científicas a fim de produzir o bem dos 

                                                 

160
 Cf. FÓSCOLO, 1975. pp. 611-613. 



70 

 

homens
161

. Lá sim, podemos falar numa moral universal embora não mais teorizada e sim 

demonstrada. 

Com isso, queremos dizer que a argumentação que sustenta que a morale par 

provision não poderia ser uma teoria moral consistente, uma vez que apresenta apenas 

preceitos e não princípios
162

 toma a moral cartesiana num sentido distinto do que foi sua 

proposta. Como já assinalamos, não há em Descartes a pretensão de tratar da conduta alheia. 

Se ele pretendeu mudar o comportamento de alguém, foi pelo exemplo, não pelo 

estabelecimento de um conjunto de normas a se seguir. Prova disso pode ser encontrada nos 

momento do texto onde ele diz que passou em revista todas as ocupações e que não viu 

nenhuma mais nobre do que a sua,
163

 e depois em convocar a qualquer um que puder, na 

medida de suas forças, contribuir com a pesquisa que ele desenvolve
164

. 

Muito embora seja na terceira parte que Descartes expõe os motivos de tê-la 

pensado, é na sexta que ele mostra sua utilidade real para a vida, e parece-nos possível dizer 

que toda a obra segue a prescrição das máximas expostas na terceira parte, como sugere a 

hipótese de Denissoff, que sustenta haver indícios de que as três primeiras partes do Discurso 

foram as últimas a serem escritas, datando muito provavelmente de julho a setembro de 1636, 

enquanto a quinta foi redigida em março do mesmo ano e a sexta consiste numa célula 

primitiva
165

 provavelmente pensada para apresentar a Dióptrica e os Meteoros ao leitor
166

, 

que naquele momento Descartes tinha a pretensão de publicá-los separadamente da 

Geometria.  

Aparentemente se a hipótese de Denissoff estiver correta e a terceira parte for 

mesmo a última a ser redigida, naturalmente podemos nos questionar como é possível dizer 

que todo o Discurso segue seus preceitos, se eles são os últimos elementos da obra a serem 

compostos? No entanto, tal fato não é exatamente um problema, ainda que ela tenha sido a 

última parte do Discurso a ser escrita, não quer dizer que ele não a tenha pensado 

anteriormente às outras partes, haja visto que o próprio Descartes faz uma crítica aos escritos 

dos antigos pagãos sobre a moralidade, bem como os moralistas de seu tempo já no início da 

primeira parte, argumentando que ―eles enaltecem as virtudes, e as fazem parecer mais 

                                                 

161
 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 65, l. 14-25. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 72. 

162
 Como é o caso de Delbos. Ver seção 2.1. 

163
 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 3, l. 19-24. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 7. 

164
 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 66 l. 17-23. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 73. 

165
 DENISSOFF, Elias. Les Étapes de la Rédaction du “Discours de la méthode”. In: Revue Philosophique de 

Louvain. Troisième série, Tome 54, N°42, 1956. pp. 254-282. p. 268.  
166

 Idem, 259, citando GADOFFRE (DESCARTES, Discours de la Méthode, avec introduction et remarques de 

Gilbert GADOFFRE, Manchester University Press, 1949.). 



71 

 

estimáveis do que todas as coisas do mundo, mas não ensinam suficientemente a conhecê-

las‖
167

. Essa insatisfação aos preceitos morais adotados, pode ter feito Descartes criar os seus 

próprios. Além disso, em escritos muito anteriores ao Discurso, Descartes já demonstra seu 

descontentamento com os ensinamentos morais que recebera. 

Adam, em sua: Vie & Ouvres de Descartes, relata que Descartes desenvolveu, já 

em 1619, um conjunto de regras lógicas e máximas morais que pretende seguir em sua vida: 

 

Lá [na vida corrente], ele deve decidir, e decidir prontamente; pois temos de 

agir. Primo vivere, deinde philosophari, foi dito anteriormente. Descartes fez 

uma nova aplicação do velho ditado. Mas aqui novamente algumas 

máximas, três ou quatro o bastarão; e desde o final de 1619, decididamente 

em todos os aspectos de sua vida, suas escolhas serão feitas a partir delas.
 168

 

 

 

Essa observação de Adam mostra que o código moral de Descartes é 

provavelmente uma construção muito anterior à sua exposição no Discurso (1637). Se assim 

é, não há problema entre a hipótese de Denissoff, que defende que a terceira parte foi a última 

ser escrita para o texto do Discurso e a que agora apresentamos, quando dizemos que a 

morale par provision é o norte que Descartes segue para a redação da obra. 

Outra informação interessante a esse respeito, fornecida por Adam, é a de que a 

moral consta na terceira parte, provavelmente como uma mera questão habitual que Descartes 

reproduziu da Escola. Mais uma vez, Adam oferece uma informação valiosa a esse respeito:  

 

Na verdade (e como poderia ser de outra forma?), a ordem seguida por 

Descartes em seus estudos universitários em filosofia, é encontrado em parte 

no Discurso sobre o Método, tendo a lógica em primeiro lugar, e esta é a 

segunda parte Discurso; a moralidade, que é a terceira; seguido com o quarta 

e quinta, embora, é verdade, física e metafísica, em ordem inversa, a 

metafísica e da física.
 169

 

 

 

Ou seja, é provável que Descartes escolha apresentar a moral na terceira parte, 

como uma herança habitual dos ensinamentos da Escola que, como demonstra Adam, 

iniciam-se pela lógica, e segue depois pela moral, física e metafísica, que no caso do Discurso 

                                                 

167
 A.T. VI, Discours, Premiere Partie, p. 8, l. 2-5 / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 11. 

168
 A.T. XII, Vie de Descartes, p.56. 

169
 A.T. XII, Vie de Descartes, p. 25. 



72 

 

Descartes inverteu essa última, para justificar que a sua física deve ter como fundamento a 

metafísica. 

Descartes parecia estar insatisfeito com a moral de seu tempo, e é pouco crível 

que ele tenha desenvolvido a morale par provision apenas em 1636, como mostramos 

apoiados no texto de Adam. É mais provável que ele a tenha estabelecido muito antes, e assim 

o Discurso é o resultado dela, já que nessa obra ele pretende também lançar novos 

fundamentos para a ciência e a metafísica. 

Para sustentar o que dizemos, faremos uma breve demonstração de como 

podemos encontrar os traços sugeridos pelas máximas morais em outras partes do livro, 

sobretudo na primeira e sexta. Dado que já trabalhamos a segunda e terceira, onde sugerimos 

que atuar metodicamente é já uma decisão da morale par provision, nossa interpretação 

concentrar-se-á na sexta parte. 

Desse modo, a moral que pretendemos apresentar como consta na sexta parte do 

Discurso assume uma propositura distinta da morale par provision, uma vez que deixa de ser 

exposta como máximas pessoais e torna-se um desejo, ganhando assim um status elevado 

porque conduz seu criador no objetivo de fazer o melhor possível para a humanidade a partir 

dos conhecimentos científicos extraídos de sua filosofia. Ademais, a sexta parte do Discurso 

ganha uma dimensão também social e nosso autor pode ser tido como um humanista por 

excelência. 

Embora seja atribuída à terceira parte o tratamento da moral no Discurso, é 

preciso dizer que lá ela não se encerra, e também lá, não se iniciou. Somos tentados a dizer 

que todo o Discurso é, de certa forma, uma obra de moral, uma vez que é a manifesta 

resolução, logo um desejo, de um espírito bom, que julgou bem, em dar sua contribuição à 

humanidade. A divisão da obra em seis partes, como foi o desejo do autor, segue meramente 

uma necessidade didática, sua intenção era dividir o texto em partes para facilitar sua leitura. 

Contudo, quando o relacionamos com o conjunto da obra de Descartes fica evidente que esse 

prefácio pretende, em última análise, demonstrar geneticamente: o que é o homem, como 

pensa, sabe, age e sente. 

Claro que todos esses temas serão revisitados por Descartes e analisados mais 

demoradamente em obras posteriores. No entanto, o Discurso seguido dos artigos que ele 

prefacia contém, ainda que sucintamente, o essencial do pensamento cartesiano. Tecendo 

considerações genéticas sobre o homem é possível dizer que o Discurso consiste numa moral 



73 

 

no sentido cartesiano
170

 e mais que isso, essa obra pode ser tida como uma espécie de 

Antropologia que pretende constituir o homem como um todo, perpassando a lógica, a 

metafísica, a ciência e a moral. Para sustentar esse argumento devemos traçar brevemente o 

itinerário da primeira e sexta parte do Discurso, procurando os ensinamentos morais lá 

expostos. 

O risco de desbravar caminhos novos são muitos, lembremos que o próprio 

Descartes aconselha seguir sempre em linha reta, quando perdido numa floresta, mesmo que 

não saibamos aonde estamos indo, certamente uma hora nos encontraremos em algum lugar 

melhor do que quando estávamos perdido na floresta, assim, seria mais confortável seguir a 

opinião daqueles grandes comentadores do cartesianismo. Entretanto, se os seguíssemos, 

estaríamos também nos afastando do próprio pensamento de Descartes, já que não estaríamos 

procurando encontrar, pela nossa própria luz natural, o caminho a se seguir, como ele tantas 

vezes afirmou ser o melhor a fazer pra quem escolhe o caminho da ciência. 

Seguir esse propósito que expusemos acima pode fazer com que, a partir desse 

momento, nosso trabalho assuma duas possibilidades: uma, que pode resultar numa leitura 

bastante equivocada; e outra talvez, inovadora. Por um lado, a nossa interpretação pode ser 

descontextualizada e difícil de dar a firmeza necessária a ela, haja visto que temos pouco 

apoio teórico entre os comentadores, e corremos o risco de querer sustentar o insustentável. 

Porém, por outro lado, cremos que, se conseguirmos sustentar nossa interpretação com a 

dignidade que o autor merece, podemos estar traçando, quem sabe, outra possibilidade na 

leitura da moral de Descartes. Cabe a nós, oferecer a fundamentação necessária ao nosso 

ponto de vista. O julgamento, contudo, fica a cargo dos grandes conhecedores da sua obra. 

Para que possamos dar a solidez que desejamos a nosso trabalho e mostrar como a 

moral de Descartes assume um programa mais firme do que, geralmente, se tem atribuído a 

sua filosofia, a nossa interpretação converge para assumir um sentido pouco usual da moral no 

seu corpo de filosofia. Na verdade, não encontramos até agora qualquer trabalho que siga o 

roteiro que traçamos no nosso; apenas uma tese defendida por Restrepo
171

 faz considerações 

acerca da moral de Descartes na sexta parte do Discurso. Sua interpretação, porém, difere da 

                                                 

170
 Referimo-nos aqui ao conceito de moral em Descartes, que assume um sentido lato como sendo a ciência que 

compreende o homem em seu sentido genérico. Ou seja, ―a mais alta e mais perfeita ciência, que pressupõe o 

inteiro conhecimento de todas as outras, constitui-se como o ultimo grau da sabedoria.‖ (A.T. IX, Principes, 

Preface, p. 14, l. 29-31). Nesse sentido a moral seria o conjunto da totalidade das ciências o que permitiria ao 

homem agir sempre o melhor possível. 
171

 RESTREPO, Rubiel Ramírez. El Pensamiento Moral em Descartes. Pontificia Universidad Javeriana, 

Bogotá, 2008. (tese). 



74 

 

nossa em alguns pontos, muito embora corroboremos em outros tantos com sua análise, ao 

decorrer do capítulo faremos alguns paralelismos entre a nossa leitura e a dele. 

A nossa interpretação tem também alguma relação de semelhança com a de 

Marshall, exposta em seu livro Descartes’s Moral Theory, uma vez que concordamos com 

uma de suas teses, a de que não encontramos mudanças radicais na concepção de moralidade 

[em Descartes] entre 1630 e 1650, nem qualquer mudança radical com a morale par 

provision‖
172

.  

A moral do Discurso é firme porque traz em sua essência os três elementos 

fundamentais do pensamento moral de Descartes, a saber, a prudência, a virtude e a 

generosidade, expressas fundamentalmente na segunda, terceira e sexta partes. Na segunda 

porque o método é um pensamento sobre a prudência de criar uma ciência sólida e firme que 

possa ser parâmetro para todo e qualquer conhecimento, na terceira porque a morale par 

provision resta governada pelo ideal da virtude, ao mesmo tempo em que ocorre uma 

deontologia fundamental que ensina pelas máximas o melhor a fazer em cada situação da 

vida, e por último na sexta parte porque a generosidade é o meio pela qual Descartes pode 

demonstrar sua pretensão de fazer o melhor possível para a humanidade. 

 

 

3.2 Primeira parte do Discurso 

 

 

Na primeira parte, Descartes traz sua consideração sobre a o bom senso e sua 

partilha supostamente equitativa, já que não há quem se sinta prejudicado pela parte que lhe 

diz respeito. Essa ideia remonta a Montaigne e é provável que, embora não citado, Descartes 

esteja referindo-se ao que ele diz nos seus Essais: ―Diz-se comumente que a mais justa 

partilha que a natureza nos fez, de suas graças, foi a do bom senso, pois não há quem não 

pareça satisfeito com a parte que lhe coube‖
173

. Na verdade, parece ser algo comum ao longo 

do século XVI e XVII, essa ideia de conformismo do homem com a sua capacidade racional. 

Porém, longe de ser exatamente uma suposição de que os homens se dão por satisfeitos com 

sua capacidade de julgar, esse pensamento é, ironicamente, uma crítica àqueles que acreditam 

sempre ter condições de julgar melhor que os outros. De fato nunca deixou de existir na 

                                                 

172
 MARSHALL, 1988, p. 56. 

173
 MONTAIGNE. Essais. Édition de Hector Bossange. Paris, Imprimerie de la Chevardiere, 1828. Tome III. p. 

65-66. 



75 

 

história humana aqueles que sempre se julgaram mais capazes que os outros, mas que nada 

fizeram para sustentar essa opinião que tinham sobre si mesmo. La Rochefoucauld, anos mais 

tarde (1664), retoma esse adágio e o remodela, quando afirma que ―todo mundo tem a 

reclamar de sua memoria, porém ninguém tem nada a lamentar sobre seu entendimento‖
174

. 

Assim, como Montaigne e La Rochefoucauld, Descartes demonstra que a opinião pessoal que 

cada um tem sobre si mesmo é sempre superestimada. 

No que diz respeito ao pensamento de Descartes é crível, como bem assinala 

Durand, ―que ele jamais pressupôs que seu espírito fosse melhor que o de qualquer dos 

homens‖
 175,

 e que ele estivesse mesmo sugerindo essa igualdade do poder da razão de cada 

um, e o bom senso, ou ―o poder de bem julgar e de distinguir o verdadeiro do falso [...] é por 

natureza igual em todos os homens.‖
176

 Mas logo em seguida, aparece a vontade como um 

elemento que nos faz ―conduzir nosso pensamento por diversas vias, e não considerarmos as 

mesmas coisas‖
177

. Ou seja, o poder de decisão de que os homens tem posse, pode ser o 

mesmo, mas a forma como são influenciados pela vontade, é distinto. Isso causa a divergência 

nas ações e possibilita que alguns acertem mais do que outros, caso estejam mais inclinados 

em seguir o bom senso, em detrimento da vontade. A inserção da vontade, na condução de um 

assentimento sobre qualquer que seja o tema expõe um fundo moral que é a resolução de 

seguir, ou não, o bom senso, já que ―não basta ter o espírito bom, o principal é [ter a 

disposição de] aplicá-lo bem‖
178

. 

No parágrafo seguinte Descartes faz uso da primeira pessoa e continua a falar do 

mesmo tema do parágrafo anterior, tratando todos os espíritos como iguais e declarando que 

nunca pensou ser mais sábio que qualquer dos homens, e que por vezes, aspirou igualar-se aos 

que admirava, e quem sabe pudesse ter o ―pensamento tão pronto ou a imaginação tão nítida e 

distinta, ou a memoria tão ampla ou tão presente como alguns outros‖
179

 pois essas são as 

qualidades que servem para a perfeição do espírito. Sendo o bom senso igual em todos, deve 

haver algo que possa justificar o porquê dos homens atuarem de modos distintos sobre os 

mesmos temas, o delineamento dado por Descartes a essa questão toma agora um sentido um 

pouco diferente; antes, ele parecia dizer que era um aspecto da vontade que influenciava na 

                                                 

174
 ROCHEFOUCAULD. Maximes et Réflexions Morales. Lecointe, Libraire. Paris, 1829 (Coleccion: 

Nouvelle Bibliothéque des Classiques Fraçais). Aforisma 89, p. 36. 
175

 DURAND, Eugène. Discours de la Méthode. Avec Notice Biographique, Analyse, Notes, Extraits des 

Autres Ouvrages et Expose Critique des Doctrines Cartésiennes. Deuxiéme Édition, Paris, Librairie Ch. 

Poussielgue. 1901. p. 9 
176

 A.T. XI, Discours, Premiere Partie, p. 2. l. 05-08. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 5. 
177

 A.T. XI, Discours, Premiere Partie, p. 2, l. 10-12. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 5. 
178

 A.T. XI, Discours, Premiere Partie, p. 2, l. 12-13. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 5. 
179

 A.T. XI, Discours, Premiere Partie, p. 2, l. 22-25. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 6. 



76 

 

opinião dos homens, tornando-os diferentes pela boa, ou não, aplicação do espírito; agora, 

fazendo uso da tradição, ele faz referencia à opinião da Escola, sobretudo Tomás de 

Aquino
180

, que diz [segundo Descartes]: ―só há mais e menos entre acidentes, e não entre 

formas ou naturezas dos indivíduos de uma mesma espécie‖
181

. Tomar de empréstimo esses 

conceitos da Escola acerca da distinção entre os homens, não rompe necessariamente com o 

enunciado anteriormente, mas talvez una a ideia de vontade à de acidente no homem. Desse 

modo, atuar aplicando o espírito bem, ou não, seria um elemento acidental do homem 

enquanto indivíduo, porém que assegura a sua individuação. Portanto, estaria explicado 

porque os homens, que são dotados das mesmas capacidades, optam por decisões tão distintas 

quando julgam sobre o mesmo ponto. 

Note-se que, sob certo aspecto, esses dois primeiros parágrafos são enigmáticos. 

Por um lado, propõe a identidade entre todos os homens, uma vez que a razão, ou o bom 

senso, é ―a única coisa que nos faz homens e nos distingue dos animais [...] está inteira em 

cada um.‖
182

 Por outro lado, a distinção ou individuação dos homens ocorre por uma questão 

acidental, que é a resolução de conduzir nossos pensamento por diversas vias, o que está 

relacionado completamente com a ideia de vontade, uma vez que é uma escolha. 

A complexidade desses dois parágrafos por si só já demandariam uma maior 

determinação desse tema, contudo, não nos cabe agora realizar esse estudo com a 

profundidade necessária, quisemos apenas levantar a hipótese desta relação entre: bom senso, 

ou razão, e vontade como um dos elementos chave da primeira parte do Discurso. 

Continuando a nossa leitura do Discurso, iremos agora interpretar alguns outros 

momentos da primeira parte. Embora fosse nosso desejo, não pretendemos fazer um estudo 

exegético completo da obra em questão, o que demandaria tempo e conhecimento profundo, e 

estamos cientes de que não dispomos de nenhum dos dois. Entretanto, escolhemos alguns 

momentos dessa primeira parte que serão, por nós, interpretadas. Retomando o que dissemos 

anteriormente, estamos de certa forma predispostos a ver em cada uma dessas passagens 

elementos que mostram como a moral de Descartes é apresentada no Discurso, além da 

terceira parte. 

Após a breve consideração sobre a filosofia da Escola e da educação que recebera, 

Descartes segue o texto relatando seus caminhos de juventude e como eles foram 

                                                 

180
 Cf. AQUINO. T. O Ente e a Essência. Tradução de Carlos Arthur do Nascimento; apresentação de Francisco 

Benjamin de Sousa Neto. 4. Ed. – Petropolis, Rj: Vozes, 2008. Conferir sobretudo o capítulo VI. 
181

 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 2-3, l. 30/2. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 6. 
182

 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 2, l. 27-29. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 6. 



77 

 

fundamentais para conduzir o pensamento até a constituição do método. Desejando 

demonstrar seu poder de ―aumentar gradualmente meu [dele] conhecimento‖
183

 e confessando 

já haver colhido frutos desse método, nosso autor segue já os preceitos da morale par 

provision, sobretudo o quarto, que diz: 

 

Acudiu-me passar em revista as diversas ocupações que os homens tem 

nessa vida para procurar escolher a melhor; e sem nada dizer das dos outros, 

pensei que o melhor que tinha a fazer era continuar naquela em que me 

encontrava, isto é, empregar toda a minha vida em cultivar a minha razão, e 

progredir, o quanto pudesse no conhecimento da verdade‖
184

 (grifo nosso). 

 

 

Assim, a sua decisão de aumentar seu conhecimento o quanto for possível, é uma 

atitude epistemológica, retratando uma decisão de enveredar pelo caminho das ciências e 

procurar a verdade, mas também uma decisão moral, uma vez que Descartes diz ter concluído 

que essa era a melhor das ocupações dos homens. Além disso, ao dizer que pretende também 

―inclinar-se mais para o lado da desconfiança, do que da presunção‖
185

 sobre seus próprios 

juízos, ele atua através do preceito de seguir as opiniões mais sensatas entre aqueles que ele 

considera moderados
186

. Como resultado dessa circunspecção, Descartes relata crer que sua 

opção de vida é ―solidamente boa e importante‖
187

. 

O texto do Discurso, repleto de informações biográficas sobre seu autor, nos 

permite identificar algumas insatisfações desse com a formação que recebera da Escola. Ele 

afirma que após a conclusão de seus estudos, percebeu que o que mais adquiriu foi a 

ignorância, uma vez que os ensinamentos da Escola estavam repletos de incoerências, e 

mesmo buscando satisfazer sua curiosidade com a leitura de todos os livros que lhes 

chegavam à mão, percebeu quão frágil era a filosofia de seu tempo. Diz, ainda, ter 

compreendido que aquilo a que os doutores chamavam de ciência não passava de 

conhecimentos apenas verossimilhantes e o método que ele havia prescrito ensinava 

exatamente a tomar como falso tudo aquilo que não se apresentasse apenas como 

verossimilhante. Dessa forma, pouco, além da matemática, parecia digno de ser chamado de 

ciência, e que todo conhecimento de que poderíamos dar o assentimento como e verdadeiro 

                                                 

183
 A.T. VI, Discours, Premiere Partie,  p. 3, l. 7-8. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 6. 

184
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 27, l. 5-9. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 32. 

185
 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 3, l. 13-15. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 6. 

186
 Cf. A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 23, l. 08-11. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 28. 

187
 A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 3, l. 23. / DM, tradução de GALVÃO M. E. p. 7. 



78 

 

não poderia ser outro senão o das matemáticas, já que desde sempre suas razões se mostraram 

certas e evidentes
188

. 

Os momentos finais de primeira parte mostram a resolução de Descartes em 

procurar estabelecer algum elemento verdadeiro que lhe auxiliasse em sua busca pelo 

conhecimento, e pudesse ao mesmo tempo, regulamentar suas ações da melhor forma 

possível. Assim, esse prenúncio das regras do método e das máximas morais, que é a 

deliberação de se buscar o conhecimento, é uma procura pelo agir adequado. Ou seja, a 

resolução moral de ser capaz de atuar da melhor maneira possível, seja na vida privada, seja 

na condução da ciência de seu tempo, uma vez que o homem Descartes funde-se quase que 

absolutamente com o cientista Descartes, prova disse é o Discurso, onde ele anuncia sua 

ciência como uma obra biográfica. 

 

 

3.3 A moral na sexta parte do Discurso: uma moral social 

 

 

A leitura que realizamos para embasar nosso trabalho revelou-nos elementos que 

ainda não se manifestavam claramente. Pudemos compreender em que consiste o método, 

qual a função e o status da morale par provision dentro do Discurso e, de certa forma, o papel 

dessa moral no conjunto da obra de Descartes. 

Recordando da declaração da carta prefácio aos Princípios, no momento onde 

Descartes diz ―compreendo a moral como a ciência mais alta, que pressupõe um inteiro 

conhecimento de todas as outras ciências e vem a ser o último grau da sabedoria‖
189

, vem-nos 

à luz essa passagem com uma compreensão mais clara sobre seu sentido, sobretudo porque 

podemos interpretar seu real papel na árvore do conhecimento. Então, retomando essa 

metáfora que Descartes tão bem elucidou, vemos porque ele deu à moral esse estatuto tão alto, 

e de certa forma, vemos também como pode ser possível, segundo Descartes, se chegar ao 

conhecimento dos frutos com a mesma certeza que se obteve do conhecimento das raízes. 

Buscamos mostrar como se dá a relação entre método, metafísica e física, e nesse percurso 

pudemos compreender que toda a filosofia e ciência de Descartes tinha um único e belo 

objetivo: oferecer o bem a humanidade. Notamos também que é na sexta parte do Discurso 

que esse desejo é claramente declarado por ele. 

                                                 

188
 Cf. A.T. VI, Discours, Premiere Partie p. 7, l24-25. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 11. 

189
 A.T. IX, Principes, Preface, p. 14, l. 29-31. 



79 

 

Nesse sentido é possível visualizar a última parte do Discurso como outro 

momento em que ele fala da moral, porém aqui o estudo sobre esse tema tem um sentido 

distinto daquele da terceira parte. Não vemos ao longo do texto uma única vez a ocorrência da 

palavra moral, contudo, isso não quer dizer que não se trata desse tema. As razões para essa 

ausência podem ser muitas e pouco importa isso agora. Como já mostramos a distinção entre 

essas duas partes (seção 3.1), é importante agora deter nossa atenção ao sentido dado por 

Descartes à moral na última dessas partes. 

A terceira parte, onde Descartes descreve suas máximas da morale par provision e 

expõe o que espera conseguir com elas, assume um sentido mais teórico, haja visto que ele 

apresenta sua moral de certa forma sistematizada, ou pelo menos organizada, e dividida em 

três ou quatro máximas que devem servir para guiar suas ações. O forte tom pessoal como ele 

às expõe tem sido um constante objeto de análise; além disso, como já mostramos, as 

interpretações são diversas e geralmente discordantes. 

O teor moral da terceira parte versa sobre a necessidade do autodomínio, é preciso 

―antes vencer a mim mesmo do que a fortuna, e modificar antes meus desejos do que a ordem 

do mundo‖
190

, é importante notar que essa questão regida pela prudência e pela virtude é uma 

exigência extrema para que se possa sugerir uma atuação moral. 

Por outro lado, o teor moral que defendemos conter a sexta parte, tem um caráter 

distinto daquele acima comentado. Sua estrutura segue discretamente as regras da morale par 

provision, entretanto ela está implícita nas declarações de Descartes sobre a intenção de sua 

filosofia e seu desejo de deixar algo de útil para a humanidade. Ao declarar que ―todo homem 

é obrigado, na medida de duas forças, a proporcionar o bem aos outros, e que não ser útil a 

ninguém é realmente nada valer‖
191

, Descartes pretende, com sua obra, deixar algo que possa 

ser útil aos seus concidadãos, sobretudo aos pósteros, como ele mesmo diz na sequência da 

citação acima referenciada. Desse modo, a moral na sexta parte consiste mais numa decisão 

de progredir o quanto puder na ciência e na filosofia, não para ele mesmo aproveitar os 

benefícios de suas descobertas, mas para ajudar, o quanto puder, a facilitar a vida do homem 

sobre a terra. 

Interpretada a moral na última parte do Discurso sob esse prisma, podemos então 

dizer que ela configura-se como uma moral de finalidade prática, que tem uma teleologia 

definida. Então se nossa hipótese for aceita, significa dizer que a moral de Descartes é mais 

firme do que parece, e na sexta parte é onde visualizamos essa firmeza. Lá, é declarada a 

                                                 

190
 A.T. VI, Discours, Troisiesme Partie, p. 25, l. 20-23. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 30. 

191
 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie p. 66, l. 18-21. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 73. 



80 

 

finalidade da moral: fazer dos homens ―senhores e possessores da natureza‖
192

 e avançar o 

máximo possível no domínio da natureza para facilitar sua vida. Aquele que se dedica a essa 

tarefa a partir da ciência e da filosofia o faz através de uma disposição voluntária de contribuir 

com o progresso da humanidade. É nesse sentido que dizemos que a sexta parte guarda uma 

decisão moral que vai acompanhar toda a filosofia de Descartes, e também por isso dizemos 

que ao assumir esse objetivo ele manifesta-se como um humanista, pois nada parece desejar 

mais do que ser útil à humanidade. 

Rodis-Lewis também trata Descartes como um humanista, para a importante 

comentadora ―a sexta parte do Discurso do Método proclama um ideal humanista, visando o 

bem geral graças ao progresso técnico.‖
193

 Dessa forma, Rodis-Lewis faz uma breve 

consideração sobre a sexta parte do Discurso, dizendo acreditar que a partir desse texto 

Descartes pretende expor o objetivo de seus trabalhos para o grande público, verdadeiro 

beneficiário de suas descobertas. Tanto que a obra é escrita, sem reserva, em língua vulgar 

para o conhecimento de todos.
194

 

No segundo capítulo da La Morale de Descartes, a importante comentadora segue 

sua análise a cerca da moral de Descartes como um momento também de reflexão social, para 

ela essa moral social consiste numa inserção do individuo na sociedade. Remetendo a uma 

carta à Elizabeth, de 15 de setembro de 1645, onde Descartes escreve: 

 

Depois de ter reconhecido a bondade de Deus, a imortalidade da nossa alma 

e da grandeza do universo, ainda há uma verdade cujo conhecimento parece-

me muito útil: que é que, enquanto cada um de nós é separado dos outros, 

um dos quais, por conseguinte, os interesses são de algum modo diferente do 

resto do mundo, no entanto, se deve pensar que um não pode sobreviver 

sozinho, e que é, de facto, uma partes do universo, e ainda mais 

particularmente uma das partes desta terra, uma das partes desse Estado, essa 

sociedade, da família, a que se junta a sua casa, por seu juramento, por 

nascimento.
195

 

 

 

Rodis-Lewis pretende, a partir da citação dessa carta (que aqui reproduzimos a 

passagem completa), sustentar que a moral de Descartes ―se orienta cada vez mais para um 

sentido concreto.‖
196

 Dessa forma ela considera que o pensamento moral de Descartes tem 

                                                 

192
 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie p. 62, l, 7-8. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 69. 

193
 RODIS-LEWIS, 1998, p. 6. 

194
 RODIS-LEWIS, 1998, p. 6. 

195
 A.T. IV, Correspondance, p. 293, l. 3-12. 

196
 RODIS-LEWIS, 1998, p. 54. 



81 

 

sim um apelo social e consiste numa quarta verdade geral, que não é menos fundamental que 

as três primeiras que são: ―a bondade de Deus, a imortalidade da alma e a grandeza do 

universo.‖
197

 Ainda que seja contingente a sociedade onde participamos, certo é que não 

podemos viver só.
198

 Assim, sua interpretação insiste nesse ponto de uma moral social como 

uma quarta verdade geral que faz o indivíduo solidarizar-se com ou outros, ou seja: 

 

O homem não é "parte" de uma empresa, pois é no universo: a situação 

acidental que nos faz nascer em tal Estado, em tal família, Descartes 

adiciona uma referência a um "juramento", ou seja, uma adesão 

Voluntária.
199

 

 

 

A nossa compreensão a cerca da moral de Descartes tem certa proximidade com a 

de Rodis-Lewis, uma vez que compreendemos, assim como ela, que a moral de Descartes é 

estruturada com uma finalidade prática de fazer com que cada homem possa dar o seu melhor 

a serviço do desenvolvimento da sociedade onde vive, e consequentemente da humanidade. 

Por isso compartilhamos, assim como ela, da ideia de que é possível dizer, sem receio, que 

Descartes é um humanista, e que vê na sua ciência e filosofia a maior contribuição que ele 

pode dar à humanidade. Divergimos de Rodis-Lewis, porém, quanto a compreensão do 

momento onde Descartes inicia essas declarações de que pretende ajudar a humanidade no 

que for possível. Para a eminente comentadora apenas os últimos escritos de Descartas fazer 

essa declaração, sobretudo nas cartas à Elizabeth, à Chanut e principalmente no Tratado das 

Paixões são os textos onde esse pensamento está desenvolvido. Claro que nessas cartas as 

declarações de Descartes a esse respeito são mais visíveis, porém insistimos que já na sexta 

parte do Discurso é possível ver claramente declarações a esse respeito. E por isso, as obras 

posteriores onde se visualiza esse humanismo de Descartes, fazem apenas adendo ao Discurso 

e desenvolve o que lá já foi publicado desde 1637. 

A sexta parte do Discurso, aquela célula primitiva de um projeto de ciência 

universal como chama Denissoff
200

, é um texto que deve ser lido mais atentamente. Em 

primeiro lugar, ele substitui aquela ideia de um autodomínio, que compõe a morale par 

provision da terceira parte que tem como uma de suas características principais vencer a si 

mesmo que à fortuna,  por uma ideia amplamente diferente, que é fazer do homem senhor e 

                                                 

197
 A.T. IV, Correspondance, p. 292-293, l. 30/1-2. 

198
 RODIS-LEWIS, 1998, p. 54. 

199
 RODIS-LEWIS, 1998, p. 95-96. 

200
 DENISSOFF, 1956, p. 260.  



82 

 

possessor da natureza. A firmeza desse anúncio se relaciona com os conhecimentos que 

Descartes vai apresentar nos tratados seguintes ao Discurso, ele está convicto de que fez 

descobertas que poderão ser úteis aos homens e por isso começa por dizer que aquela filosofia 

especulativa, típica da Escola deve ser substituída por uma prática, que apresenta resultados 

concretos; no caso a sua, que vem demonstrada no ensaios. Ao dizer que desenvolveu novos 

princípios para a física, Descartes explica porque suas noções gerais de física são mais úteis 

que aquelas praticadas pela Escola. Diz ele: 

 

Elas me mostraram que é possível chegar a conhecimentos muito úteis à 

vida, e que, ao invés dessa filosofia especulativa ensinada nas escolas, pode-

se encontrar uma filosofia prática, mediante a qual conhecemos a força e as 

ações do fogo, da agua, do ar, dos astros, dos céus e de todos os outros 

corpos que nos rodeiam, tão distintamente como conhecemos os diversos 

ofícios de nossos artesãos.
201

 

 

 

A física, nesse sentido, parece ser a ciência de onde Descartes pretende colher os 

melhores frutos de sua filosofia, haja visto que ela vai possibilitar ao homem inúmeras 

conquistas sobre a natureza, pois dela é possível criar uma ―infinidade de artifícios que nos 

fariam usufruir [...] os frutos da terra e de todas as comodidades que nela encontram, mas 

também principalmente a saúde, que por certo é o bem primordial e o fundamento todos os 

outros desta vida‖
202

. Desta feita, a física de Descartes demonstra mais que o exímio cientista 

que ele foi, mas principalmente que sua preocupação sobre a compreensão da natureza, 

sempre teve um fim mais amplo do que aparentemente se esperava, pois que conhecer os 

segredos da natureza lhe possibilitaria a aquisição de ―muitas verdades mais úteis e 

importantes do que qualquer coisa que eu já tinha aprendido ou mesmo esperava a 

aprender.‖
203

 E a posse dessas descobertas não poderiam deixar de ser comunicadas ao 

público, sob o risco de pecar grandemente contra a lei que nos obriga a procurar o bem geral 

de todos os homens‖
204

   

O compromisso que Descartes demonstra ter com a humanidade na sexta parte do 

Discurso, a partir de suas declarações sobre a intenção de progredir na ciência o quanto puder, 

para o bem comum, demonstra um altruísmo de grandes magnitudes, e não por acaso, a sua 

obra maior sobre moral, o Tratado das Paixões, traz como um dos principais conceitos 

                                                 

201
 A.T. VI, Discours, Sexiesme Partie, p. 61/2, l. 28/5. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 69. 

202
 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 62, l. 9-15.  / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 69. 

203
 A.T. VI, Discours, Cinquisme Partie, p. 41, l. 18-20. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 48. 

204
 A.T. VI, Discours, Sixiesme Partie, p. 61, l. 25-27. / DM, tradução de GALVÃO, M. E. p. 69. 



83 

 

justamente o de generosidade. Que é certamente o mote fundamental de sua moral exposta 

mais sistematicamente nessa obra de 1649. 

Se na terceira parte Descartes tratou de desenvolver ensinamentos particulares 

para o seu autodomínio, na sexta ele parte para o domínio do mundo exterior, e a ciência é a 

ferramenta que ele sabe ser a ideal para essa tarefa. Assim, como já dissemos antes, a teoria 

moral de Descartes encontrada na terceira parte do Discurso, confunde-se com a sua vida 

prática, que tem como parâmetros morais atuar virtuosamente, com generosidade e dedicação 

para contribuir com o que for a ele possível para melhorar a vida humana. Por isso, como 

observa Restrepo, essa moral consiste: 

 

Em uma serie de reflexões, de caráter e alcance mais gerais, que o filósofo 

intercala de maneira indistinta ao longo de suas páginas e que se podem 

ordenar nos temas - de reiterada preocupação para o filósofo - que se 

indicam como uma continuação. É reiterado, em primeiro lugar, o interesse 

de Descartes pelo bem-estar geral de todos os homens.
205

 

 

 

Os resultados tidos pela morale par provision no Discurso e na carta prefácio aos 

Princípios fazem mais tarde a moral aparecer como permanentes nas cartas à Elizabeth, e isso 

porque seguindo as resoluções descritas na terceira parte do Discurso, Descartes pode 

progredir na produção da ciência e da filosofia. Então, toda a sua produção entre 1630 e 1645 

(e isso compreende o Discurso, as Meditações e os Princípios) correspondem também a um 

resultado das decisões tomadas a partir da morale par provision. Aceita esse hipótese, 

podemos dizer então que as Correspondência com Elizabeth, que tomam praticamente as 

mesmas máximas da morale par provision são uma confirmação do poder dessas máximas, 

tratando-as agora como permanentes. 

A prova maior da realização de uma moral sólida no Discurso consiste, 

finalmente, no que se segue a este, ou seja na Dióptrica, Meteoros e Geometria, que eram, 

naquela ocasião, o que de melhor Descartes poderia oferecer ao público, assim somos 

tentados a dizer, ousadamente, que a finalidade da moral de Descartes transpõe o sentido da 

palavras e máximas, para sustentar-se em um conjunto de ações de finalidade prática, que 

visam, mais uma vez, possibilitar à humanidade uma existência melhor, com menos 

sofrimento e menos dependência da natureza. Portanto, a partir da ciência, sobretudo da que o 

próprio Descartes propõe e acredita poder desenvolver, será possível ao homem antecipar-se à 

                                                 

205
 RESTREPO, 2008, p. 97 



84 

 

natureza e submetê-la ao seu domínio. Por isso dizemos que os tratados científicos são a 

maior contribuição de Descartes para a humanidade, e assim constituem-se dessa forma 

também como um ato moral, haja visto que cada um deve contribuir com o que lhe prouver 

para o progresso humano. Bagley pensa que o ―sucesso alcançado por Descartes induziu-o a 

concluir que ele tinha a obrigação de comunicar os seus ensinamentos aos outros para que o 

benefício da humanidade fosse assegurado‖
206

. 

Ainda segundo Bagley, o objetivo programático da filosofia de Descartes era 

constituir um saber que fosse possível fazer dos corpos naturais elementos úteis a nossa 

manutenção e avanço, de forma que através do conhecimento das causas, pudéssemos 

compreender os efeitos e consequentemente desenvolver ferramentas de domínio da natureza. 

Nesse sentido a medicina seria então a ciência fundamental para essa objetivo, haja visto que 

a partir do seu domínio poderíamos nos libertar de inúmeros doenças, tanto do corpo quanto 

da alma e retardarmos os problemas da velhice ao máximo possível
207

, para que ela demorasse 

a afetar nossa estrutura biológica.  

Sob esse aspecto, consideramos então estar provado que a moral do Discurso, 

apresentada inicialmente como a morale par provision é, verdadeiramente, uma teoria moral 

provedora, e não apenas uma teoria provisória, já que a partir dessa resolução de fazer sempre 

o melhor possível, objetivo crucial da moral cartesiana, é oferecido à humanidade um 

conjunto de tratados científicos que pretendiam-se ferramentas para que pudessem os homens, 

de posse delas, tornarem-se senhores e possessores da natureza. Ou seja, a moral definitiva, 

final, científica, ou como quer que se tenha sido nomeada a suposta teoria moral que 

Descartes ficou devendo, sempre esteve presente em todas as suas obras, porém não com o 

nome de moral, mas como o nome de ciência, ou mais precisamente como tratados científicos. 

O que nos faz concluir, mais uma vez, que se Descartes teorizou pouco sobre a moral, muito 

ele a praticou, já que sua obra científica é volumosa e considerada revolucionaria em seu 

tempo e ainda hoje tem grande importância tanto para a história da ciência e da filosofia como 

para a própria realização dessas. 

  

                                                 

206
 BAGLEY, 1996, p. 691 

207
 Idem , 693. 



85 

 

CONCLUSÃO 

 

 

 

 

Certamente, chegar às últimas páginas deste texto, sobre a moral cartesiana, e não 

se deparar com qualquer análise mais demorada do Tratado das Paixões e das Cartas à 

Elizabeth deve, no mínimo, ter intrigado o leitor, ou quem sabe o desapontado, ou pior, o feito 

duvidar da seriedade da pesquisa. Porém, agora já podemos dizer que assim o fizemos 

propositadamente, e temos motivos para isso. Já é celebre a interpretação de que o sumo da 

moral cartesiana está no Tratado das Paixões, opinião da qual, em partes, não discordamos. A 

nossa posição a esse respeito, não é conflitante com a da maioria dos comentadores, mas de 

certa forma podemos dizê-la aditiva. À medida que avançamos na pesquisa sobre a 

moralidade em Descartes foi-nos revelado elementos que chamaremos de esotéricos, por não 

se mostrarem transparentes à primeira vista. Chamamos de esotéricos aos elementos que 

apenas uma leitura mais profunda e ordenada da obra cartesiana pode revelar, o Tratado das 

Paixões, a nosso ver, é mais que uma obra de moral, ele consiste propriamente numa 

Antropologia, uma vez que traz uma análise do homem em sentido lato. Contudo, 

fundamentar isso agora, no momento em que nos encaminhamos para o fim do texto, seria 

muito complicado, por isso deixaremos essa afirmação como uma provocação que podemos 

voltar-nos a sua demonstração, quando for o caso de nos empenharmos numa pesquisa mais 

demorada, coisa que temos decididamente a pretensão de realizar num futuro não muito 

distante. 

A breve análise que realizamos pretendeu mostrar quão polêmica é a relação entre 

método e moral na obra cartesiana, tão polêmica que não foi possível esgotá-la nessas poucas 

páginas, e nem mesmo foi essa nossa intenção. Antes, pretendemos trazer o problema para a 

ordem do dia e sugerir que o mesmo deva ser mais bem investigado. Um pensador do naipe 

de Descartes, a quem a posteridade atribuiu o papel de renovador da filosofia no século XVII, 

que pretendeu estabelecer um novo corpo das ciências a partir de um novo método, e que 

colocou a moral no patamar mais elevado de seu trabalho, no topo da árvore do 

conhecimento, não poderia estar satisfeito com uma moral extraída desse método se ela fosse 

meramente transitória. 

Um filósofo tão preocupado com sua própria conduta e tão determinado a fazer do 

seu próprio progresso, o progresso da humanidade, não poderia estar satisfeito com um 



86 

 

pensamento moral fechado em si mesmo, onde suas máximas fossem apenas de uso privado. 

A comunicação de suas descobertas era, para Descartes, uma obrigação. Mesmo ao coibir a 

publicação do seu O Mundo ou Tratado da Luz ele o fez em benefício de algo maior que sabia 

poder oferecer, posteriormente, à humanidade. Sua inclinação em não dar ensinamentos à 

conduto alheia contrasta com sua determinação de agir, pela sua ciência e pela sua filosofia, 

para tornar a vida do homem algo mais fácil, isento de sofrimento, ou pelo menos reduzindo 

as dores psicossomáticas, e sua moral, extremamente relacionada com a medicina, parecia-lhe 

poder cumprir esse papel. 

Assim tivemos a pretensão de mostrar, ou pelo menos sugerir, uma leitura dessa 

moral da terceira parte do Discurso à luz do método e também que tal moral pode ser 

considerada como significando mais provedora do que propriamente provisória. 

Nesse sentido o Discurso Sobre o Método é, talvez, a mais revolucionária obra do 

século XVII, seja pelas suas caraterísticas particulares de publicação (que mostramos na seção 

1.1), seja pelo conteúdo lá exposto. Esse pequeno prefácio aos Ensaios Científicos de 

Descartes é hoje uma das mais claras exposições de um método filosófico. 

Na seção seguinte desenvolvemos uma análise mais detalhada da constituição do 

método, tentando relacioná-lo às Regulae ad Directionem Ingenii, obra de juventude (escrita 

provavelmente entre 1619 a 1628). Buscamos trazer à luz da nossa investigação os conceitos 

fundamentais do método (sobretudo intuição e dedução) e realizamos uma comparação entre 

as Regulae e o Discurso com o propósito de mostrar que esta segunda guarda essencialmente 

o elementar do conteúdo daquela. 

O segundo capítulo tratou de desenvolver um comentário acerca das máximas 

morais e de mostrar que relação elas podem ter com as regras do método expostas na terceira 

parte do Discurso. Tentamos tratar de cada máxima em particular trazendo considerações 

pertinentes a seu respeito e como elas podem ter sido derivadas do método. Além disso, 

fizemos uma divisão dos comentadores a respeito das suas interpretações da morale par 

provision, a divisão propôs classificá-los em dois grupos, ao primeiro chamamos de 

―provisorialistas‖ uma vez que sustentam que o estatuto da moral é de caráter transitório, 

temporário, não podendo ser considerada como algo rigoroso no pensamento de Descartes; ao 

segundo grupo, a qual chamamos de ―provisionistas‖ por considerarem que a morale par 

provision, como tendo o sentido de provedora,  fornecedora, garantindo o essencial a 

Descartes, nas ações da vida. 

Desta feita, é legítimo dizer, a partir de nosso texto, que a moral da terceira parte 

do Discurso não assume um caráter de pouca significância, mas constitui-se como um grande 



87 

 

momento da obra de Descartes, onde são colocadas as máximas que devem guiar a sua ação 

por toda a vida, e nesse sentido ela é de fato extraída do método e, portanto, permanente. 

Embora a maioria dos renomados estudiosos do cartesianismo não dê a importância 

necessária a esse elemento da sua filosofia é preciso reafirmar sua grandiosidade. Se o 

problema é pouco abordado pelos estudiosos é preciso dizer que, se há algum problema nisso, 

esse problema não está na morale par provision e muito menos em Descartes. 

Querer afirmar que o método não serve para fundar a morale par provision, que é 

também a moral definitiva, é como querer manter uma espécie de dúvida hiperbólica - que 

Descartes usa nas Meditações, apenas como uma mera metodologia, justamente para acabar 

com qualquer hipótese de erro ou de ceticismo absoluto - também no campo da ação, o que 

ocasionaria a irresolução, coisa que Descartes desaconselha, sobretudo no campo da vida 

prática. 

Num primeiro momento, a moral atua por uma questão da vontade, uma vez que o 

entendimento ainda não tem seguro seu objetivo total, uma ciência máxima ―Sagesse‖. 

Considerando que o método ainda tem um grande caminho a percorrer, o momento posterior 

da moral - a moral das Cartas e do Tratado das Paixões - é uma livre iniciativa do 

entendimento, agora em perfeita concordância também com a vontade. Ou seja, a moral é ao 

mesmo tempo o primeiro momento de todo o pensamento cartesiano e também o momento 

final, já que é a ciência mais alta. 

As duas ordens de fins estabelecidas por Descartes no Discurso, a saber o 

gnosiológico/epistemológico e o moral/prático, representados pelos conjunto de regras da 

segunda parte e das máximas da terceira  parte (respectivamente), consistem em essencial no 

uso do entendimento para a satisfação das necessidades humanas. De modo que não podemos 

considerá-los (os dois grupos, as regras e as máximas) isoladamente, ou mesmo como não 

sendo relacionados necessariamente um com o outro com a mesma propriedade, veracidade e 

permanência no conjunto da obra de Descartes. Com isso queremos dizer que é superficial e 

incoerente a interpretação daqueles que sustentam a superação dos preceitos da morale par 

provision e que tal projeto de uma outra moral definitiva, distinta dessa, tenha sido aventada. 

Por isso o nosso ponto central, e resultado de nossa investigação no segundo 

capítulo, é afirmar que a morale par provision é uma moral definitiva; porém, com isso não 

dizemos que seja perfeita e acabada, mas que é perfectível; ou seja, é uma moral definitiva em 

seus preceitos fundamentais, mas que o próprio método vai tratar de ampliá-la, como ele 

pretende fazer com o conhecimento humano. 



88 

 

Por fim, no terceiro capítulo trazemos as considerações mais originalmente nossas 

a esse respeito, uma vez que sustentamos que todo o Discurso é produzido a partir dos 

preceitos que Descartes estabelece na terceira parte, e que sua moral consiste na ação de 

promover o bem maior possível à humanidade a partir da sua ciência e sua filosofia. Por isso, 

dizemos que Descartes demonstra o poder de sua moral principalmente na sexta parte do 

Discurso, onde ele concilia a tentativa de fundamentar a necessidade de promover o 

desenvolvimento da filosofia e da ciência com seu desejo particular de ser um dos 

responsáveis por esse desenvolvimento, fazendo-o assim um humanista que vê no 

desenvolvimento da medicina e da tecnologia um grande benefício para toda a humanidade. 

Ao retomarmos o roteiro do texto quisemos reafirmá-lo brevemente como uma 

totalidade, tal qual pretendeu Descartes mostrar acerca do conhecimento humano que, não 

tendo encontrado ainda seus limites, pode dedicar-se a toda espécie de pensamento. A questão 

da moral no Discurso é, como já dissemos, pertinente. Sua estrutura, mesmo que não siga o 

roteiro comum dos moralistas dos séculos XVI e XVII, está firme porque tem um elemento 

fundamental para sustentá-la, que é a ação de Descartes, ação de quem faz da sua ciência e da 

sua filosofia uma maneira de atuar moralmente perante o mundo; aqui, inegavelmente a 

moralidade cartesiana confunde-se intimamente com o seu conceito de generosidade. Não por 

acaso, no Tratado das Paixões esse é um dos conceitos mais caros a Descartes. 

Sustentamos, pois, como resultado último desse breve texto, que a moral de 

Descartes expressa no Discurso, não contrasta completamente com o seu método. Na verdade, 

como já assinalamos antes, é dele sua gênese. Por intermédio do método, pretendemos 

desafiadoramente compreender a moral em Descartes, muito embora seja uma moral menos 

metódica do que pragmática, no sentido de que tal moral sustenta-se mais em feitos do em 

preceitos. Interessa-nos dizer encerrando o texto, que mais desafiador ainda é demonstrar que 

aquele Tratado das Paixões, obra máxima da exposição moral de Descartes guarda uma 

antropologia velada que, oportunamente, retornarmos a essa questão para, quem sabe, 

podermos dizer que: assim como o método pode sustentar uma moral no Discurso, a moral 

pode sustentar uma antropologia no Tratado das Paixões. 

 

  



89 

 

BIBLIOGRAFIA 

 

 

Bibliografia padrão das obras de Descartes usada 

 

Œuvres de Descartes. Publiées par Charles Adam et Paul Tannery. 11 Volumes. Librairie 

Philosophique J. Vrin, Paris: 1996. 

 

Bibliografia das obras de Descartes em língua portuguesa de que fizemos uso 

 

DESCARTES, R. Discurso do método, meditações, objeções e respostas, as paixões da 

Alma e Cartas. Introdução de Gilles-Gaston Granger; prefácio e notas de Gérard 

Lebrun. Trad. Guinsburg e Bento Prado Júnior. Editor Victor Civita. Abril Cultural. S. 

Paulo: 1973. (Col. Os Pensadores, vol. XV). 

______. Discurso do método. São Paulo: Nova Cultural, 1996. 

______. Discurso do Método. 2. ed. Trad. de Maria Emantina Galvão. São Paulo: 

Martins Fontes, 1996. 

______. Meditações Sobre Filosofia Primeira. Tradução, nota prévia e revisão de Fausto 

Castilho. Ed. Bilíngue em latim e português – Campinas, SP: Editora da Unicamp, 

2004. (coleção multilíngues de filosofia unicamp). 

______. Meditações sobre a Filosofia Primeira. Trad. Enrico Corvisieri. São Paulo: 

Nova Cultural, 1996. (Col. Os Pensadores). 

______. Meditações Metafísicas. Trad. de J. Guinsburg e Bento Prado Júnior. São 

Paulo: Nova Cultural,1996. 

______. Princípios da Filosofia. Trad. Torrieri Guimarães. São Paulo: Hemus 

editora Ltda, 1968. 

______. Princípios de Filosofia, trad. Ana  Cotrim e H. Burati, - 2º ed. – São Paulo: Rideel, 

Original, 1644, 2007 (biblioteca clássica). 

______. O Mundo ou o Tratado da Luz. Tradução e notas E. Andrade. São Paulo: Hedra, 

2008. 

______. O Mundo (ou Tratado da Luz) e o Homem. Apresentação, apêndices, tradução e 

notas: César Augusto Battisti, Marisa de Oliveira Franco Donatelli. – Campinas, SP: 

Editora da Unicamp, 2009.  

 

 



90 

 

Livros de outros filósofos clássicos usados no texto: 

 

AQUINO. T. O Ente e a Essência. Tradução de Carlos Arthur do Nascimento; apresentação 

de Francisco Benjamin de Sousa Neto. 4. Ed. – Petropolis, Rj: Vozes, 2008. 

ARISTÓTELES. Metafísica: vol II; ensaio introdutório, texto grego com tradução e 

comentário de Giovanni Reale; tradução para o português Marcelo Perini. – 4. Ed. – 

São Paulo: edições Loyola, 2014. 

EPICTETUS, The Discourses of Epictetus, with the Encheridion and Fragments. George 

Long. translator. London. George Bell and Sons. 1890. 

LA BOÉTIE, E. (1574) Discurso da Servidão Voluntária – São Paulo: Brasiliense, 1982. 

MONTAIGNE. Essais. Édition de Hector Bossange. Paris, Imprimerie de la Chevardiere, 

1828. Tome III 

ROCHEFOUCAULD. Maximes et Réflexions Morales. Lecointe, Libraire. Paris, 1829 

(Coleccion: Nouvelle Bibliothéque des Classiques Fraçais). 

ROTTERDAM, E. Elogio da Loucura; tradução de Maria Ermatina Galvão G. Pereira; 

revisão de tradução Roberto Leal Ferreira. - 2ª Ed. – São Paulo: Martins Fontes, 1997. 

SÊNECA. Da Vida Feliz. Tradução de João Carlos Cabral Mendonça; 2ª ed. – São Paulo: 

editora WMF Martins Fontes, 2009. 

 

Bibliografia de comentadores 

 

ALQUIÉ, F. Descartes. Collection dirigée par Laurence Hansen-Løve. Edition numérique: 

Pierre Hidalgo La Gaya Scienza, 2011. 

BECK, L. J. The Method of Descartes, Oxford: Clarendon Press; 1952. 

DELBOS, V. Le Problème Morale dans la Philosophie de Espinoza et dans l‟Histoire du 

Spinozisme. Paris – Ed. Félix Alcan, 1893. 

DURAND, Eugène. Discours de la Méthode. Avec Notice Biographique, Analyse, Notes, 

Extraits des Autres Ouvrages et Expose Critique des Doctrines Cartésiennes. 

Deuxiéme Édition, Paris, Librairie Ch. Poussielgue. 1901. 

GAUKROGER, S. Descartes: Uma Biografia Intelectual. Tradução Vera Ribeiro. – Rio de 

Janeiro: EdUERJ: Contraponto 199. 

GILSON, E. Discours de la Méthode. Paris, Vrin, 1987. 

GOUHIER, H. Essays sur le “Discours de la Méthode”, la Métaphysique et la Morale. 

Paris, Vrin, 1973. 



91 

 

GRIMALDI. N. Études cartésiennes. Librairie Philosophique J. Vrin. Paris: 1982. 

GUENANCIA, P. Descartes. Paris, Gallimard, 2002. 

______. Lire Descartes. Editions Gallimard, Collection: Folio/essais, 2000. 

GUÉROULT, M. Descartes Selon l‟Ordre des Raisons. Paris: Aubier, 1968. 2v. 

HAMELIN, O. Le système de Descartes. Paris, Félix Alcan, 1921. 

KOYRÉ, A. Considerações sobre Descartes. Tradução de Hélder Godinho. Editorial 

presença -2ª ed. Lisboa. 

LANDIM, Raul.  Evidência e Verdade no Sistema Cartesiano. São Paulo: Edições Loyola, 

1992. (Coleção Filosofia, 23). 

MARSHALL, J. Descartes‟s Moral Theory. Cornell University Press, Ithaca and London: 

1998. 

MILLET, J. Histoire de Descartes: avant 1637 suivie de l‘analyse d Discours de la Méthode 

et des Essais de Philosophie. Paris, Librairie Académique, 1867. 

NAAMAN-ZAUDERER, N. Descartes‟s Deontological Turn: Reason, Will, and Virtue in 

the Last Writings. Cambridge: Cambridge University Press, 2010. 

RODIS-LEWIS, G. La Morale de Descartes. Quadrige/PUF, 1957. 

TEIXEIRA, L. Ensaio Sobre a Moral de Descartes. São Paulo: Brasiliense; 1990. 

 

Artigos, Dissertações e Teses sobre método e moral de Descartes 

 

ANDRADE, É. A Função do Método de Análise na Constituição do Argumento do 

Cogito nas Meditações: uma Leitura do Cogito Através da Reductio ad Absurdum. 

VERITAS - Porto Alegre, v. 54  n. 2  maio/ago.  2009. 

BAGLEY, P. J.: “On the moral philosophy of René Descartes: or, how morals are 

derived from method”, Tijdschrift voor Filosofie 1996, Vol. 58 (4). 673-696. 

BATTISTI, C. A. O Método de Análise Cartesiano e o seu Fundamento. Scientiæ Studia, 

São Paulo, v. 8, n. 4, p. 571-96, 2010. 

BOUTROUX, É. Du Rapport de la Morale à la Science dans la Philosophie cartésienne, 

dans Revue de Metaphisique  et Morale 1896. 

BROCHARD, V. Études de Philosophie Ancienne et de Philosophie Moderne. Librairie 

Philosophique J. Vrin – Paris. 1926. 



92 

 

CIMAKASKY, J. and POLANSKY, R. Descartes‟s „Provisional Morality‟ Pacific 

Philosophical Quarterly 93 (2012) University of Southern California and Blackwell 

Publishing Ltd  p. 353–372. 

COOLIDGE, Jr. F. P. The insufficiency of Descartes‟s Provisional morality. In 

International Philosophical Quarterly Vol. XXXI, No. 3 Issue No. 123. Loyola 

University, New Orleans (september 1991). 

DENISSOFF, Elie. Les Étapes de la Rédaction du “Discours de la méthode”. In: Revue 

Philosophique de Louvain. Troisième série, Tome 54, N°42, 1956. pp. 254-282. 

DREYFUS-LE FOYER. Les Conceptions médicales de Descartes. Revue de Metaphisique 

et de Morale, 1937. 

FLAGE, D. E. & BONNEN, C. A. Descartes and Method. A Search for a Method in the 

Meditations. London and New York - by Routledge. 1999. 

GABAUDE, Jean-Marc. Unité duelle de la morale cartésienne. Bulletin de la Société 

Américaine de Philosophie de Langue Française, v. 5, n. 1, p. 5-18, 1993. 

HERRERA, L. M. Antropología y Moral en René Descartes. Universidad Complutense De 

Madrid (tese). Madri, 2005. 

MERCKAERT, N. F. Les trois moments moraux du Discours de la Méthode Projet de 

vie, morale de la recherche et morale par provision. In: Revue philosophique de 

Louvain. Quatrième série, Tome 73, N°20, 1975. p. 607-627. 

NATORP. P. La Pensée de Descartes. In: Revue de Métaphysique et de Morale. 1896. 

RESTREPO, Rubiel Ramírez. El Pensamiento Moral em Descartes. Pontificia Universidad 

Javeriana, Bogotá, 2008. (tese). 

SCHERER, F. Cesar. Intuição e Dedução nas Regras para a Direção do Espirito. 

Campinas, SP – 2005 (Dissertação). 

 

Dicionários: 

 

COTTINGHAM, John. Dicionário de Descartes. Trad. de Helena Martins. Rio de 

Janeiro: JZE, 1995. 

GOELZER, H. Nouveau Dictionnaire Français-Latin. Composé d‘après les travaux les plus 

recentes de la lexicografhie précédè d‘um tableau de la conjugaison latine. Contenant 

la traduction de tous les termes employés dans la Langue depuis le XVII
e
 siècle 

jusqu'à nos jours et rédigé spécialement à l'usage des Classes et des Étudiants en 

Lettres. Ed. Garnier Frèrer, Paris, 1907. 

ABBAGNANO, Nicola. Dicionário de Filosofia. Tradução da 1ª edição brasileira 

coordenada e revista por Alfredo Bosi (2007). 




