
UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

 

 

 

 

 

 

Fotografia e Contemplação 

Amorosidade do olhar no contemporâneo 

 

 

 

 

 

 

Ana Elyzabeth de Araujo Farache 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recife, fevereiro de 2013 



	
   	
   2	
  

UNIVERSIDADE FEDERAL DE PERNAMBUCO 

CENTRO DE ARTES E COMUNICAÇÃO 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM COMUNICAÇÃO 

 

 

 

 

 

Fotografia e Contemplação 

Amorosidade do olhar no contemporâneo 

 

 

 

 

Ana Elyzabeth de Araujo Farache 

 

 

 

 

Tese apresentada ao Programa de Pós-graduação em 

Comunicação da Universidade Federal de 

Pernambuco, como requisito para obtenção de Título 

de Doutora em Comunicação, sob a orientação da 

Prof. Dra. Maria do Carmo de Siqueira Nino. 

 

 

 

 

Recife, fevereiro de 2013 





	
   	
   3	
  

FOLHA DE APROVAÇÃO 

 

Autora do trabalho: Ana Elyzabeth de Araujo Farache  

Título: Fotografia e Contemplação: Amorosidade do olhar no contemporâneo 

Tese apresentada ao Programa de Pós-graduação em Comunicação da 
Universidade Federal de Pernambuco, como requisito para obtenção de Título 
de Doutora em Comunicação, sob a orientação da Prof. Dra. Maria do Carmo 
de Siqueira Nino. 
 

Banca Examinadora: 

 

              ______________________________________________________ 

                Profa. Dra. Maria do Carmo de Siqueira Nino – Orientadora/UFPE 

 

_____________________________________________ 

Profa. Dra. Ângela Freire Prysthon – Examinadora/UFPE 

 

                 ____________________________________________________ 

                 Profa. Dra. Cristina Teixeira Vieira de Melo – Examinadora/UFPE 

 

_____________________________________________ 

 Prof. Dr. Marcelo Farias Coutinho – Examinador Externo 

 

                              _____________________________________________ 

                              Prof. Dr. Marcos Galindo de Lima – Examinador  Externo 

 

 

 

 



	
   	
   4	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

À minha mãe, Terezinha Farache, e ao meu irmão, Juarezinho.  

Com saudade e amor eternos. 



	
   	
   5	
  

Agradecimentos 

 

 

 

À minha querida orientadora Maria do Carmo Nino, a mais paciente de todas. 

Aos colegas, professores e funcionários do PPGCOM, sempre prestativos e 

carinhosos. À Ângela Prysthon e Marcelo Coutinho pela ajuda preciosa e a 

Marcos Galindo e Cristina Teixeira pela generosidade ao aceitarem participar da 

minha banca de tese. 

 

Aos meus irmãos Juarez (em memória), Carlos e Tereza, e a Edimar, pela 

torcida incondicional em todos os momentos da minha vida.   

 

Agradeço a Paulo pelo amor e estímulo. À minha amada mãe (em memória), à 

minha filha, Francisca, e aos meus netos, Tiago e Luiza, por tornarem minha 

vida mais plena e feliz. 

 

E, finalmente, agradeço a todos amigos, professores e mestres de Yoga que me 

ajudam a despertar o olhar amoroso que existe em mim e em todos os seres do 

universo. 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   	
   6	
  

Resumo 

 

 

 

Esta tese se estrutura em torno do questionamento sobre o espaço reservado 

para a contemplação no contemporâneo através de um olhar amoroso. A 

impressão é a de que a contemplação como dimensão do olhar não teria mais 

lugar nos dias de hoje pela velocidade e diversidade imposta nas atividades 

cotidianas. São já corriqueiros os argumentos de que a modernidade ampliou a 

quantidade de tentações visuais ao mesmo tempo em que aumentou a 

velocidade de distribuição e de circulação das mesmas. Nesse sentido, uma 

posição que defenda a permanência de uma experiência visual que procura 

discernir a unidade naquilo que é fragmentado e múltiplo pareceria condenado, 

a priori, ao fracasso.  No entanto, apesar dessas circunstâncias de superfície do 

contemporâneo, não são poucas as oportunidades em que se torna possível 

apreender posturas contemplativas capazes de impregnar parte da produção 

visual, em geral, e da fotográfica, em particular.  

Assim, a partir dessa reflexão surgiu a indagação: Que olhar é este que 

contempla? E mais: O que é contemplar? E como se dá essa contemplação no 

contemporâneo? Para refletir sobre essas questões, foi mantido o foco na 

relação que se estabelece entre o objeto e o observador, o contemplado e o 

contemplador, o visto e a visão.  Uma visão na qual, segundo Plotino, “o objeto 

se converte no próprio ato de ver.” 

 

 

 

 

 

 



	
   	
   7	
  

Abstract 

 

 

 
This thesis is structured around the questioning about the space reserved to 

contemplation in contemporary through a loving gaze. The impression is that 

contemplation, as a dimension of the gaze, would be out of place nowadays as a 

result of the speed and diversity imposed by the daily activities. Arguments that 

modernity expanded the amount of visual temptations while it increased the 

speed of distribution and circulation of the same are now commonplace. In this 

sense, a position that defends the permanence of a visual experience that seeks 

to discern the unity in what is fragmented and multiple seems, a priori, 

sentenced to failure. However, despite these circumstances, there are 

opportunities when it becomes possible to grasp contemplative stances capable 

to impregnate part of the visual production, in general, and photographic 

production, in particular.  

 

Therefore, the following question arose from this discussion: which gaze is this 

that contemplates? And: what is contemplating? And how this contemplation 

happens in the contemporary? To reflect about these issues, the focus was kept 

on the relationship established between the object and the observer, and 

contemplated the contemplator, the seen and the vision. A vision in which, 

according to Plotinus, "the object becomes the very act of seeing." 



	
   	
   8	
  

Resumé 

 

 

 

Cette thèse s'articule autour de questions sur l'espace réservé à la contemplation 

dans contemporain à travers un regard amoureux. L'impression est que la 

contemplation comme dimension du regard n'aurait plus sa place aujourd'hui à 

cause de la diversité et la vitesse dimposées dans les activités quotidiennes. Sont 

maintenant des arguments banales que la modernité a élargi le montant des 

tentations visuelles alors qu'on a augmenté la vitesse de distribution et la 

circulation des images. En ce sens, une position que défend la permanence 

d'une expérience visuelle qui cherche à discerner l’unité dans ce qui est 

fragmenté et multiple semble condamné a priori à l'échec. Cependant, malgré 

ces circonstances de surface du contemporain, ne sont pas rares les  occasions 

où il devient possible de saisir des positions contemplatives en mesure 

d'imprégner une partie de la production visuelle en général et, en particulier, la 

photographique. 

 

À partir de cette discussion, donc, la question s'est posée: qui envisage ce regard 

contemplatif? Et: Qu'est-ce que regarder de façons contemplative? Et comment 

est-ce la contemplation passible dans le contemporain? A fin de discuter ces 

questions, l'accent a été maintenu sur la relation qui s'établit entre l'objet et 

l'observateur, entrece qui est contemplé et celui qui contemple, le vu et la 

vision. Une vision dans laquelle, selon Plotin, "l'objet devient l'acte même de 

voir."  



	
   	
   9	
  

Índice de Figuras 

 

Figura 1. Fotografia, Ana Farache............................................................19 

Figura 2. Fotografia, Ana Farache............................................................22 

Figura 3. Fotografia, Ana Farache............................................................23 

Figura 4. Fotografia, Ana Farache............................................................25 

Figura 5. Fotografia, acervo de família.....................................................42 

Figura 6. Pintura, Caspar David Friedrich...............................................56 

Figura 7. Capa de livro, Talbot..................................................................58 

Figura 8. Fotografia, Talbot.......................................................................59 

Figura 9. Fotografia, Talbot.......................................................................59 

Figura 10. Fotografia, Talbot.....................................................................60 

Figura 11. Fotografia, Talbot.....................................................................60 

Figura 12. Fotograma, Atkins....................................................................62 

Figura 13. Fotograma, Atkins....................................................................62 

Figura 14. Fotograma, Atkins....................................................................63 

Figura 15. Fotografia, Hill e Adamson.....................................................65 

Figura 16. Fotografias, Lange....................................................................67 

Figura 17. Fotografia, Adams....................................................................69 

Figura 18. Fotografia, Adams....................................................................70 

Figura 19. Fotografia, Adams....................................................................74 

Figura 20. Fotografia, Adams....................................................................75 

Figura 21. Fotografia, Curtis......................................................................76 

Figura 22. Fotografia, Avedon...................................................................77 

Figura 23. Fotografia, Bing........................................................................80 

Figura 24. Fotografia, Muybridge..............................................................81 

Figura 25. Fotografia, Muybridge..............................................................82 

Figura 26. Fotografia, autor desconhecido..............................................83 

Figura 27. Fotografia, Sudek......................................................................85 



	
   	
   10	
  

Figura 28. Fotografia, Sudek......................................................................86 

Figura 29. Fotografia, Sudek.....................................................................87 

Figura 30. Fotografia, Mônica França......................................................95 

Figura 31. Fotografia, Jefferson Odair.....................................................97 

Figura 32. Fotografia, Mônica França......................................................98 

Figura 33. Fotografia, Jeanny Alves..........................................................99 

Figura 34. Fotografia, Sandokan Xavier..................................................101 

Figura 35. Fotografia, Sandokan Xavier..................................................102 

Figura 36. Fotografia, Sandokan Xavier..................................................103 

Figura 37. Fotografia, Sandokan Xavier..................................................104 

Figura 38. Fotografia, Sandokan Xavier..................................................104 

Figura 39. Fotografia, Avijit......................................................................108 

Figura 40. Fotografia, Kochi.....................................................................109 

Figura 41. Fotografia, Shanti.....................................................................110 

Figura 42. Fotografia, Puja.........................................................................111 

Figura 43. Fotografia, Suchita....................................................................113 

Figura 44. Fotografia, Ricard.....................................................................119 

Figura 45. Fotografia, Ricard.....................................................................122 

Figura 46. Fotografia, Ricard.....................................................................122 

Figura 47. Fotografia, Ricard.....................................................................123 

Figura 48. Fotografia, Ricard.....................................................................123 

Figura 49. Fotografia, Wood......................................................................136 

Figura 50. Fotografia, Wood......................................................................136 

Figura 51. Fotografia, Wood......................................................................137 

Figura 52. Fotografia, Karr........................................................................138 

Figura 53. Fotografia, Karr........................................................................138 

Figura 54. Fotografia, Karr........................................................................139 

Figura 55. Fotografia Miksang...................................................................141 

Figura 56. Fotografia Miksang...................................................................141 

Figura 57. Fotografia Miksang...................................................................141 



	
   	
   11	
  

Figura 58. Fotografia, Danilo Galvão.......................................................144 

Figura 59. Fotografia, Wagner Ramos......................................................145 

Figura 60. Fotografia, Karina Morais .......................................................147 

Figura 61. Fotografia, Rayza Oliveira ......................................................148 

Figura 62. Fotografia, Fátima Soares........................................................149 

Figura 63. Fotografia, Breno Rocha..........................................................150 

Figura 64. Fotografia, Edimar Melo..........................................................151 

Figura 65. Fotografia, Elaine Gonçalves..................................................152 

Figura 66. Fotografia, Ana Farache..........................................................155 

Figura 67. Fotografia, Gabriella Lucena..................................................158 

Figura 68. Fotografia, Breno Rocha.........................................................160 

Figura 69. Fotografia, Elaine Gonçalves.................................................162 

Figura 70. Fotografia, Jéssica Pimentel....................................................164 

Figura 71. Fotografia, Lyon Valentim......................................................165 

Figura 72. Fotografia, Tato Rocha............................................................167 

Figura 73. Fotografia, acervo de família...................................................173 



	
   	
   12	
  

Sumário 

 

 

Contemplação – Uma introdução..................................................13 

 

Imagem 1.  Sobre a contemplação.................................................18      

1.1 Ciência Contemplativa....................................................28 

1.2 Contemplação a partir de Plotino.................................36 

 

Imagem 2. Sobre a fotografia ........................................................52 

2.1   Fotografia e natureza....................................................53 

2.2  Fotografia e adversidade................................................89 

      2.2.1 Experiência no Coque...........................................91 

      2.2.2 Experiência no Distrito da Luz Vermelha.........106 

 

Imagem 3. Sobre a meditação........................................................114 

3.1  Meditação e Contemplação...........................................115 

3.2  Visão e Tempo................................................................125 

 

Imagem 4. Fotografia e Contemplação........................................132 

4.1  Fotografia Contemplativa..............................................133 

4.2  Em busca de um olhar contemplativo.........................142 

 

Imagem 5. Mais umas poucas palavras..........................................170 

 

Referências bibliográficas.............................................................174 

 

 



	
   	
   13	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                           Contemplação – Uma introdução  



	
   	
   14	
  

[Para registro:  

Qual minha questão? Nesta época na qual produzimos 

e circulamos imagens em demasia, e na qual (quase) 

todos reclamam da falta de tempo, há espaço para a 

contemplação e amorosidade no olhar? 

E mais: Qual a pertinência dessa reflexão? Persigo uma  

proposta da liberação de um olhar e de um produzir 

olhares por meio de práticas contemplativas. 

E, Qual objetivo? O autoconhecimento e diminuição 

da ignorância sobre nós mesmos. Perceber que 

somos plenos e completos]. 

 

Testemunho que exercitei profundamente o olhar amoroso1 nos últimos anos. 

Logo que iniciei meu doutorado, uma situação – por mim considerada uma 

verdadeira tragédia – se instalou na minha vida. Refiro-me não a uma tragédia 

poética aristotélica, e sim a uma tragédia vivida, que, igualmente a qual o 

filósofo destacava, ensinou-me mais sobre a vida do que tudo até então 

adquirido à parte de minha própria experiência. Fiz uma verdadeira catarse ao 

liberar emoções propiciadas a partir da situação vivida pelo meu irmão caçula.   

Durante dois anos, acompanhei-o em hospitais e UTI’s. Na maioria das vezes, 

só me restava vê-lo na sua dor, na sua solidão, na sua agonia. Inicialmente quase 

não conseguia fitá-lo. Nada me acalmava ou me consolava. Procurava respostas, 

queria solução. Cheia de revolta, medo e culpa não aceitava vê-lo naquele 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
1 O termo amoroso usado neste trabalho faz referência ao olhar gerado “pela aceitação da pessoa de 
cada um, com suas características, necessidades, expectitativas, desejos, enganos e necessidades […] 
(PLACCO, 2003, p. 56). Uma amorosidade “inteiramente demodé para a intelectualidade”, nas 
palavras de Barthes (1989, s/p), no seu livro Fragmentos de um Discurso Amoroso, onde trata, 
especialmente, de desvendar comportamentos e sentimentos de uma pessoa enamorada. O que não é 
nosso alvo, apesar de podermos ampliar o entendimento dessa figura como um enamorado pelo 
mundo que o rodeia. 



	
   	
   15	
  

estado. Como a doença se estendeu por meses a fio, comecei a perceber que só 

me restava amá-lo da maneira na qual ele se encontrava, mesmo que muitas 

vezes nem ao menos pudesse tocá-lo.  

Foi quando aprendi a contemplá-lo. A transmitir todo meu amor através do 

meu olhar, compassivo e amoroso. Então, quase sempre, quando ficava com 

ele, junto a ele, não pensava mais em nada. O amava pelo olhar e sentia que 

estávamos conectados, com nossas almas unidas de irmãos que éramos e que 

somos. Durante as longas horas que passava como acompanhante ou na espera 

dos poucos minutos que nos liberávamos para vê-lo quando estava em 

tratamento intensivo, li muito sobre dor, amor, morte, vida e todas essas 

questões para mim fundamentais e que realmente me impulsionam a estudar. 

Mas, acredito que meu pouco aprendizado sobre esse olhar contemplativo – 

que também chamo de amoroso – me foi propiciado por toda essa experiência 

que vivi ao lado do meu irmão. 

Então, arrisco, nesta introdução, a definir sucintamente o olhar contemplativo a 

partir do que percebi pela minha própria vivência: Contemplar é olhar sem 

julgar, sem esperar nada em troca, sem ao menos tecer expectativa alguma. 

Contemplar é ver o que está vivo, sadio, belo e intocável no contemplado. É ver 

nele o que percebo e sinto que também está em mim. É aceitar como o visto 

está envolto e não deixar que o invólucro cegue minha visão.   

E é assim que hoje contemplo as imagens do meu irmão. O que vejo nas tais 

fotografias vai além do que apenas meus olhos seriam capazes de enxergar. Nas 

palavras de São Tomás de Aquino: "ubi amor, ibi oculus", onde está o amor, aí está 

o olhar... 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 



	
   	
   16	
  

Esta tese, intitulada de “Fotografia e Contemplação: amorosidade do olhar no 

contemporâneo”, dá continuidade ao meu estudo desenvolvido na dissertação 

de mestrado "Fotografia e Experiência Estética: a superação do efêmero no 

fotojornalismo contemporâneo", defendida em janeiro de 2008.  

Na dissertação, ressaltei que determinadas fotografias, mesmo as presentes na 

mídia e na maioria das vezes com vida efêmera, em certas circunstâncias 

produzem sentidos que não se esgotam na descrição de fatos, na veiculação de 

conteúdos e na construção de um conhecimento inteligível. Apontei para a 

capacidade das imagens provocarem no espectador uma experiência estética. 

Experiência resultado de uma percepção sensorial capaz de nos levar a um 

estado de prazer, comoção, dor, harmonia ou inquietação. Uma experiência 

passível de ser considerada como estética, posto que “é essencialmente final, 

isto é, o seu fim reside em considerar a situação de pertença de modo mais 

amplo, mais rico, intenso, fora  dos  mecanismos  da  rotina  e  sem  recair  

numa  nova habitudinariedade mecânica” (BARILLI, 1994, pp. 33-34). 

Postulei, então, a possibilidade da experiência estética acontecer através do  que 

não é considerado artístico, ou seja, do que não é definido social ou 

institucionalmente como obra de arte. Parti do princípio que a experiência 

estética pode eclodir nas circunstâncias simples do cotidiano e recorri a Morin 

(2005, p. 78), que afirma: “eu não defino a estética como a qualidade própria 

das obras de arte, mas como um tipo de relação humana  muito  mais  ampla  e 

fundamental”.   

Assim, meu estudo propôs que algumas fotografias despertam um sentido que 

ultrapassa aquilo que está nela diretamente representado. Nesse caso, a 

observação de imagens pode remeter o espectador, através de uma experiência 

estética que também pode ser percebida como próxima da experiência 

psicanalítica, a uma: “silenciosa abertura ao que não é nós e que em nós se faz 



	
   	
   17	
  

dizer” (FRAYZE-PEREIRA, 2005, p. 24).   

No entanto, essas reflexões levaram-me a novos questionamentos. Em primeiro 

lugar, surgiu a indagação: que olhar é este que nos conduz a uma experiência 

estética? E mais: seria um olhar que simplesmente observa, ou ainda o que 

reflete ou, mais ainda, o que contempla? O que é contemplar? E como se dá 

essa contemplação no contemporâneo? Para refletir sobre essas questões, 

mantive o foco na relação que se estabelece entre o objeto e o observador, o 

contemplado e o contemplador, o visto e a visão. Uma visão na qual, segundo 

Plotino, “o objeto se converte no próprio ato de ver” (Citado por BEZERRA, 

2006, p. 88). Nessa direção, recorro também a Merleau-Ponty (2004, p. 42), 

quando diz que a visão é “o meio que me é dado de estar ausente de mim 

mesmo, por assistir por dentro à fissão do Ser, ao término da qual somente me 

fecho sobre mim”.  

Apesar deste estudo ser um desdobramento do meu mestrado, contrariamente, 

não priorizei como ponto de partida uma fotografia em especial, como foi o 

caso. O que me atraiu e me atrai nesta pesquisa, mais e mais, é o próprio 

conceito contemplação. É a própria experiência de contemplar. Para mim é 

fascinante saber que tenho a capacidade de contemplar algo ou alguém. Ser livre 

para olhar atentamente e cuidadosamente para o objeto de minha escolha. 

Dirigir-me para algo com amorosidade, despojada de preconceitos e finalidades. 

Sem gestos e palavras. Ser capaz de simplesmente contemplar. 

 

 

 

                             

 



	
   	
   18	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

    

           

 

 
 
              
                                Imagem 1.  Sobre a contemplação



	
   	
   19	
  

                                     Para contemplar: Imagem 1 
 

 
Figura 1  

Fotografia: Ana Farache, Calhetas/PE, 1979 
 
 

 



	
   	
   20	
  

Na diagonal da lona plástica, negro sobre negro, dois olhares vagueiam. No 

campo inferior esquerdo, a menina olha à distância; acima dela, a outra 

desolha, remetendo para o inferior o facho agudo da visão. Uma lança o olhar 

para o mundo, a outra o engole, numa metáfora do próprio ato fotográfico que 

também executa esse duplo movimento de captura e expansão. Como uma bala 

que é atirada, o olhar sobre o humano também atrai, traga o olho do mundo 

para a objetiva (CUNHA FILHO, 1995, p. 7). 

 

A fotografia das meninas na janela (fig. 1) foi tirada no final dos anos setenta, na 

praia de Calhetas, município do Cabo de Santo Agostinho, Pernambuco. A 

casinha era de taipa, a janela de plástico, e as meninas eram filhas de Zé, um 

pescador da família de dona Ambrosina Santana, antiga moradora do local. Em 

1978 descobri a praia, um verdadeiro paraíso, com apenas três pequenas casas. 

Aluguei uma delas e durante quase dez anos fui uma das visitantes cativas de 

Calhetas. Tempo suficiente para conhecer seus moradores, admirar e explorar 

sua natureza exuberante e tirar fotografias. Muitas fotografias.  

A imagem selecionada das meninas na janela me leva ao olhar contemplativo e 

às questões: Quem contempla e quem é o contemplado? As meninas, o meu 

olhar sobre elas (naquele momento e agora), a paisagem para aonde elas dirigem 

seus olhares? Como, afinal, ocorre o jogo de olhares, personagens e paisagens 

que a fotografia evoca? O que dessas meninas está em mim? O que está nos 

olhos do observador que não as conheceram e que as olham agora, tantos anos 

depois, a partir da imagem que produzi? Quais os limites dessas múltiplas 

paisagens (a fachada da casa simples, o entorno que a fotografia deixa supor, o 

espaço que está implicado no olhar das crianças)? O que atravessa o olhar do 

fotógrafo e do fotografado para se concretizar no olhar do espectador? 

 



	
   	
   21	
  

Inicialmente me satisfaço com a reflexão de Bergson, que diz: “o absoluto se 

revela muito próximo de nós e, em certa medida, em nós” (Citado por 

HUISMAM, 2001, p 137).   



	
   	
   22	
  

Para contemplar: Imagens 2 e 3 

 

 

 
 

Figura 2  
 Fotografia: Ana Farache, Calhetas/PE, 1979 

 

Quando comecei a fotografar – percebo hoje que levada por um fascínio 

despertado pelo ritual de passear pelo álbum de minha família durante toda a 

infância – tenho a impressão que nutria um sentimento mais espontâneo de 

empatia com as pessoas e com a natureza a minha volta.  Julgava pouco e era 

mais compassiva. Também me sentia totalmente feliz e confortável fazendo 

longas caminhadas – na maioria das vezes, sozinha – no Cabo de Santo 

Agostinho, entre as praias de Calhetas e de Suape (na época, local de beleza 

ainda intocada), passando pela Vila dos Remédios, em Nazaré.  

Numa dessas andanças me deparei com dois meninos (fig. 2) numa cocheira 



	
   	
   23	
  

parecendo abandonada. Dois meninos, lá, parados, naquela cena quase que no 

meio do nada. Por certo, pensei, tomavam conta de um burrinho que 

descansava perto deles, numa sombra (fig. 3), depois de ter pastado pelos 

arredores. 

 

 
Figura  3 

Fotografia: Ana Farache, Calhetas/PE, 1979 

 

Vi os meninos, parei, foquei e disparei. Não trocamos nenhuma palavra. Eu que 

sempre fui de puxar conversa, principalmente com crianças, simplesmente 

contemplei a cena, seus olhares, aquele momento. Eles não me dirigiram sequer 

um olhar. O menino maior fitava o horizonte e tinha uma expressão reflexiva, 

com a mão à boca. Quase a espreita de algo acontecer. O menor concentrava 

seu olhar para baixo, por entre as tiras de um par de sandálias havaianas. Até 

hoje, quando vejo essa imagem, percebo o silêncio e a intensidade daquele 



	
   	
   24	
  

momento perfeito, completo. Todos em harmonia: eu, as crianças e o cenário. 

Uma imagem contemplada e revelada.  

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

Assim, reflito: Contemplar é ver o que está latente e intocável no contemplado. 

É ver com uma memória pura, bergsoniana, que é contemplativa e 

desinteressada e que registra o singular em si e por si (Conferir em HUISMAN, 

2001, p. 139). E repito: o que contemplo vai além do que apenas meus olhos 

seriam capazes de enxergar.  

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

 

 

 



	
   	
   25	
  

Para contemplar: Imagem 4 

 

 
Figura 4 

Fotografia: Ana Farache, Sertão do Pajeú/PE, 1998 

 

As palavras de Plotino (2008, p. 63) traduzem meu olhar diante da paisagem que 

me mostra a fotografia acima (fig. 4): 

[...] a alma é a contemplante, e ela produz o que lhe é posterior, que 
contempla de um modo mais externo e não é como o que está antes 
dela: e a contemplação produz contemplação. Não tem limites a 
contemplação nem o objeto de contemplação.  
 

A fotografia foi produzida no Sertão do Pajeú, em 1999. Estava, na época, 

responsável pelas imagens de still de um filme sobre a região2, e percorremos 

vários quilômetros de estradas à procura de locações adequadas para o trabalho. 

Foi assim que me deparei com essa cena, para mim envolvida por uma calma e 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
2 Vídeo documentário “No sertão eu vi”, de Katia Maciel. 



	
   	
   26	
  

um silêncio indescritíveis. Vi uma pequena casa com porta e janela fechadas. No 

pátio de terra batida, patos a ciscarem o chão seco de época de estiagem. Um 

céu com nuvens carregadas, e árvores e arbustos típicos do sertão. E havia, 

afinal, uma ausência momentânea de pessoas, como se algo tivesse afastado 

todas elas do lugar que fora deixado ao encantamento de si mesmo. Qual o 

limite dessa imagem? Não conseguiria responder. Quanto mais a contemplo, 

menos vejo limites, mais ela se expande e igualmente expande e aprofunda 

minha visão. A imagem atinge minha alma “e quanto mais dentro da alma, mais 

silêncio” (Idem, p. 65).  

O silêncio é um estado inerente da contemplação. Quando contemplamos, o 

silêncio se apossa do nosso interior. Nossa mente se cala. Escuta. “A alma, 

então, atinge a tranquilidade e nada busca por estar plenificada, e a 

contemplação, nesse estado, repousa no interior, por confiar possuir” (Idem).  

Nesse disparo fotográfico, instintivamente, sem ter tempo para racionalizar, 

registrei e percebi encontros e indivisibilidades entre o manifesto e sua essência, 

entre a terra e o ar, a carne e o espírito, e a vida e morte. Percebo a imagem e 

nela me percebo. Percepção que me leva às palavras de Einstein (Citado por 

MIOTELLO, 2012, s/p): 

O ser humano vivencia a si mesmo, seus pensamentos, como algo 
separado do resto do universo – numa espécie de ilusão de ótica de sua 
consciência. E essa ilusão é um tipo de prisão que nos restringe a 
nossos desejos pessoais, conceitos e ao afeto apenas pelas pessoas mais 
próximas. Nossa principal tarefa é a de nos livrarmos dessa prisão, 
ampliando o nosso círculo de compaixão, para que ele abranja todos os 
seres vivos e toda a natureza em sua beleza. Ninguém conseguirá atingir 
completamente este objetivo, mas lutar pela sua realização já é por si só 
parte de nossa liberação e o alicerce de nossa segurança interior. 

 

Entenda-se aqui compaixão no sentido de “se colocar no lugar de”. Do latim 

compassìoónis, a palavra, entre outros significados, nos remete aos conceitos de 

comunidade de sentimentos, opiniões comuns, simpatia. Conceitos intimamente 



	
   	
   27	
  

conectados ao ato de contemplar que requer uma empatia ao que é 

contemplado e a um desejo de sentir e estar com o outro. Uma universalidade 

que pode ser relacionada a uma passagem da Isa Upanisad3, que afirma que 

“aqueles capazes de perceber todos os seres em si mesmos, e a si mesmos em 

todos os seres, não conhecem o medo”(Citado por KUPFER, 2009, p. 254).  

Assim, inicio esta jornada guiada pela indicação que me leva à contemplação: 

termo bastante usado e referenciado num passado remoto e hoje quase que 

totalmente indecifrável para e por nós. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
3 Texto da tradição védica, com cerca de 3500 anos. 



	
   	
   28	
  

1.1 Ciência Contemplativa 

 

 

Os princípios da contemplação têm sustentações históricas que se estabelecem 

num total entrosamento com a abordagem científica. Portanto, não por acaso, e 

justamente por esse motivo, a palavra contemplação – do latim contemplatio, que 

significa ação de olhar atentamente, reflexão, meditação – seja equivalente ao 

termo grego theoria. Dessa maneira, tanto o conceito de contemplação quanto o 

de teoria têm como premissa “uma total lealdade para com o revelar, esclarecer 

e tornar manifesta a natureza da realidade” (WALLACE, 2009, p. 13).  

Mas, apesar dos dois vocábulos – contemplação e teoria – serem sinônimos, a 

expansão do império da razão, notadamente no Ocidente, marcou fortemente o 

conceito de contemplação como algo alheio ao pensamento científico. Trata-se, 

evidentemente, de um desvio questionável. Como reforça Marilena Chauí (1988, 

p. 34), contemplação é teoria: 

[...] théoria, ação de ver e contemplar, nasce de théorein, contemplar, 
examinar, observar, meditar, quando nos voltamos para o théorema: o 
que se pode contemplar, regra, espetáculo e preceito, visto pelo théoros, 
o espectador. 

 

Os filósofos pré-socráticos enfatizavam, sobretudo, a relação existente entre o 

termo theoría e o ato de ver: 

[..] ao ato de ver, olhar e observar com atenção e admiração. De fato, 
não se trata de ver, seja o que for que se apresente à vista, mas o que 
vale a pena ser visto, o que interessa, o que atraio o olhar, o que força a 
admiração, enchendo os olhos, que ficam presos, deslumbrados pela 
maravilha e excelência do espetáculo (Conferir em LOGUS, 1989, v. 5, 
p. 108-18).  

 

 



	
   	
   29	
  

Voltando-nos, assim, para os primórdios da filosofia greco-romana, iremos 

constatar que Pitágoras tampouco afastava a dimensão contemplativa do 

pensamento científico. Ao contrário, foi ele quem criou no sul da Itália a 

primeira comunidade contemplativa conhecida, uma comunidade ao mesmo 

tempo religiosa, científica e marcada, sobretudo, pelo pensamento matemático.  

Fundada com o objetivo de purificar o corpo e a mente dos seus participantes, a 

sociedade estimulava, assim, o cultivo da pureza e do autoconhecimento. Para 

Pitágoras, o verdadeiro filósofo seria o homem que se volta para a prática de 

purificação, “aquele que ‘contempla’ (theorein), e o melhor de todos os métodos 

de purificação é a ciência” (Citado por WALLACE, 2009, p. 24).  

Vale destacar que muitos filósofos na época trabalhavam com a ideia da 

imortalidade da alma e de que a contemplação proporcionaria uma condição 

evolutiva dessa alma. Pitágoras era um dos que acreditavam na teoria da 

metempsicose, ou seja, na transmigração da alma através de vários corpos com 

a finalidade de realizar sua purificação. Essa visão de imortalidade da alma 

também está presente em Platão, como pode ser constatada no diálogo Fedro, 

onde se lê a seguinte afirmação, creditada a Sócrates:  

Por causa do desejo físico, que as persegue sem cessar, elas [as almas] 
voltam a se aprisionar de novo dentro de um corpo. E como era de se 
esperar, elas continuam presas ao mesmo tipo de caráter ou natureza 
que desenvolveram durante a vida  (Idem, p. 25). 

 

Para Platão, o homem que passa a vida a servir ao corpo está continuamente a 

viver para o que está fadado à morte, enquanto o que se volta para o imaterial 

está cuidando do que viverá para sempre (Conferir em REALE, 2011, v. II, p. 

147). O fenômeno da metempsicose encontrava-se presente igualmente nos 

pensadores do cristianismo primitivo4 como Orígenes de Alexandria5. Para o 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
4 Cristianismo primitivo: “A denominação ‘cristianismo primitivo’ compreende o período que vai da 
morte de Jesus em 33 a.C até a chamada “conversão de Constantino” (306-337) ocorrida ao que 
parece no ano 337 d.C. CANTAREIRA – Revista Eletrônica de História. Volume 2 – Número 2 –  
Ano 3 – Ago. 2004. www.historia.uff.br/cantareira 
5 185-254 d.C. 



	
   	
   30	
  

teólogo cristão fortemente marcado pelo pensamento de Pitágoras e Platão, o 

homem já carrega consigo, ao nascer, o conhecimento de Deus. Esse 

conhecimento poderia “ser lembrado e despertado por meio de disciplinas 

especiais” (WALLACE, 2009, p. 25). E uma dessas disciplinas, segundo 

Orígenes, seria justamente a contemplação. 

Constata-se, assim, que a conexão entre transmigração da alma e contemplação 

era firmada a partir da concepção de que “por meio da contemplação (theoria), a 

alma avança no conhecimento (gnosis) de Deus, que a transforma, segundo 

Platão, até tornar-se divina” (Idem). Um conhecimento que, para a filosofia 

oriental, seria a própria iluminação de acordo com o texto Siva Samhita6, que 

afirma apenas ser eterno o Conhecimento: “Ele não tem início nem fim. Não 

existe nada fora ele. A aparente diversidade do mundo é resultante da limitação 

dos sentidos. Quanto esta limitação desaparece, apenas  o Conhecimento, e 

somente ele, resplandece’’ (Citado por KUPFER, 2009, p. 51).             

E como esse conhecimento poderia ser alcançado? Para Platão, ele poderia ser 

despertado justamente com a prática da contemplação. Ou seja: a alma seria 

imortal e para sua evolução teria que habitar corpos diferentes, várias vezes. 

Contaria com a prática da contemplação como uma maneira de acelerar o 

conhecimento de Deus até ao ponto de se tornar divina e não mais necessitar 

de um corpo para se aprimorar nessa direção. Portanto, seguindo o pensamento 

platônico, o ato de contemplar estaria intrinsecamente ligado a um 

conhecimento espiritual, a um estado de transcendência que levaria o homem 

ao encontro de Deus. Um estado que suplanta e transcende a materialidade 

corpórea humana.  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
6 Texto sobre Hatha Yoga, datado de século XVII.  



	
   	
   31	
  

Introduzindo nesta discussão um pensamento contemporâneo, podemos citar o 

filósofo Merleau-Ponty (2004, p. 43) que ressalta o fato de que 

Qualquer coisa visual, por mais individuada que seja, funciona também 
como uma dimensão, porque se dá como resultado de uma deiscência 
do Ser. Isso quer dizer, finalmente, que o próprio do visível é ter um 
forro de invisível em sentido estrito, que ele torna presente como uma 
certa ausência. 

 

Voltando aos filósofos gregos, a importância da contemplação na vida dos 

homens não estaria ligada apenas ao crescimento e imortalidade da alma. Para 

Aristóteles, por exemplo, a contemplação seria a via capaz de proporcionar 

felicidade ao homem. Felicidade entendida como uma expressão da alma guiada 

concomitantemente pela razão e pela a virtude. Na contemplação estaria 

presente toda a raiz da felicidade, uma vez que:  

A atividade da razão, que é contemplativa, tanto parece ser superior e 
mais valiosa pela seriedade como não visar a nenhum fim além de si 
mesma e possuir o seu prazer próprio (o qual, por sua vez, intensifica a 
atividade), e a autossuficiência, os lazeres, a isenção de fadiga (na 
medida em que isso é possível ao homem), e todas as demais qualidades 
que são atribuídas ao homem sumamente feliz são, evidentemente, as 
que se relacionam com essa atividade (ARISTÓTELES, 1987, p. 189). 

 

A vida contemplativa seria, juntamente com a política e o prazer, um dos três 

estilos de vida apontados por Aristóteles, apesar da maioria dos homens levar 

uma vida “bestial”, uma existência que visa quase que exclusivamente o gozo 

(Idem, pp. 11-12). Por outro lado, uma parcela composta por pessoas mais 

cultas e ativas relaciona a felicidade com a honra, uma finalidade relativa à vida 

política, também igualmente superficial, “visto depender mais de quem a 

confere que de quem a recebe, enquanto o bem nos parece ser algo próprio de 

um homem e que dificilmente lhe poderia ser arrebatado” (Idem, p. 12).  

Assim, para o filósofo, a felicidade só pode ser alcançada pela atividade 

contemplativa, que “parece ser a única que é amada por si mesma, pois dela 



	
   	
   32	
  

nada decorre além da própria contemplação, ao passo que das atividades 

práticas sempre tiramos maior ou menor proveito à parte da ação” (Idem, p. 

89). Além de compreender a importância da contemplação enquanto uma 

prática que propicia felicidade ao homem, a ética aristotélica também ressalta a 

primazia da alma sobre a essência do homem, tendo como base o pensamento 

socrático-platônico segundo o qual “os verdadeiros valores são os da alma, 

relativamente aos quais os outros bens assumem um significado apenas 

instrumental” (Citado por REALE, 2011, v II, p. 380). Percebe-se, então, que a 

tradição filosófica aponta para um quadro em que o conceito de contemplação 

ocupa os estágios superiores da evolução dos indivíduos.  

 

 

 

 
∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

Num contexto no qual não existiam barreiras entre ciência e espiritualidade, o 

filósofo e teólogo Orígenes subdividia a vida contemplativa em contemplação 

de Deus e contemplação da natureza. Segundo o pensador do cristianismo 

primitivo, essa visão teria três estágios: “a vida ativa (praktikê); a contemplação 

da natureza, ou ‘contemplação natural’ (physikê); e a contemplação no sentido 

estrito, a visão de Deus, também chamada de ‘teologia’ (theologia) ou 

‘conhecimento espiritual’ (gnosis)” (WALLACE, 2009, p. 25).  

Quase três séculos após os escritos de Orígenes, essa integração entre ciência e 

espiritualidade começa a ser destituída. A visão da imortalidade da alma e 

reencarnação será condenada através de um édito publicado pelo Imperador 

Justiniano, em 543, que ia de encontro à ideia do teólogo da preexistência da 



	
   	
   33	
  

alma: “Quem sustentar a mítica crença na preexistência da alma e a opinião, 

consequentemente estranha, de sua volta, seja anátema” (ATKINSON, 1997, p. 

47). O édito foi posteriormente referendado durante o V Concílio Ecumênico 

de Constantinopla II, de 553, quando é declarada como herética a doutrina da 

reencarnação e passa a ser rejeitado todo o pensamento do filósofo e teólogo da 

Alexandria. 

Antecedendo a proibição, o tema foi abordado por outros pensadores como 

Santo Agostinho7. Para o filósofo, a origem da alma poderia ser estudada a 

partir de quatro pressupostos: herdamos a alma dos nossos pais; nossa alma tem 

origem no momento da concepção; as almas já existem independentemente dos 

corpos físicos e passam a habitar um corpo por ordem de Deus, ou, na última 

hipótese, por vontade própria (WALLACE, 2009, pp. 26-27). Essas hipóteses, 

entretanto, não iriam levantar dúvidas sobre a única verdadeira essência do 

homem que seria “sobretudo um ser pensante e seu pensamento não se 

confundiria com a materialidade do corpo” (PESSANHA, 1987, p. XIV). Nesse 

sentido, o pensamento do homem estaria circunscrito à alma e não ao corpo. 

Agostinho defendia, portanto, a existência da alma a partir do pensamento 

platônico: a alma teria uma ascendência sobre o corpo que seria sua morada 

enquanto estabelecida na terra. A partir dessa premissa, teríamos um tipo de 

conhecimento adquirido pelos órgãos sensoriais e outro captado pela alma. O 

primeiro estaria condicionado aos sentidos e relacionado aos objetos/imagens 

exteriores, ou seja, estruturado a partir de qualidades instáveis já que tudo no 

mundo da manifestação tem um começo e, consequentemente, um fim. Os 

sentidos estariam, assim, à mercê das ações do mundo exterior e seriam os 

responsáveis por um conhecimento de caráter impermanente e não   

verdadeiro. Já o conhecimento adquirido pela alma não teria influência dessa 

ação, pois: “[...] sem nada sofrer, tiraria de sua própria substância uma imagem 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
7  354-430 d.C. 



	
   	
   34	
  

semelhante ao objeto. Essa imagem, que constituiria a sensação não é,  

portanto, paixão sofrida pela alma, mas ação” (Idem). Nessa perspectiva, o 

conhecimento da alma estaria apoiado em regras imutáveis, que não podem ser 

diferentes do que são, uma vez que são permanentes e, desta forma, 

verdadeiras. A substância do que é aprendido nos objetos/imagens estaria 

relacionada ao pensamento platônico para o qual tudo no mundo visível, sem 

exceção, seria uma cópia efêmera e decadente de um mundo ideal (Conferir em 

MURDOCH, 1977, p. 17).  

É novamente a Platão que Agostinho irá recorrer, após sua conversão para o 

cristianismo, para desenvolver sua Doutrina da Iluminação Divina e apontar 

para algo que transcende essa alma individual e a torna capaz de preservar e 

conhecer a substância imutável do que lhe é posto no mundo material. Para 

mostrar como Deus seria capaz de transmitir ao homem verdades imutáveis, 

Agostinho recorre à célebre Alegoria da Caverna, onde Platão discorre sobre a 

maneira do homem confrontar-se com a representação da realidade. 

Como sabemos, no texto bastante difundido, Platão estabelece uma analogia 

entre o verdadeiro conhecimento e a luz solar, demonstrando que na ausência 

dessa fonte de iluminação, agimos como cegos que vivem a tatear. Só a partir da 

exposição à luz, tomamos consciência que vivíamos nas trevas e podemos 

perceber verdadeiramente o objeto e não apenas sua sombra, ou seja, sua 

representação. Um conhecimento “como resultado do bem, representado pelo 

sol que ilumina o mundo inteligível” (PESSANHA, 1987, p. XV). 

E o que representava para o filósofo cristão esse entendimento do mundo, esse 

fim da ignorância? “Entender algo inteligivelmente equivaleria a extrair da alma 

sua própria inteligibilidade e nada se poderia conhecer intelectualmente que já 

não se possuísse antes, de modo infuso” (Idem). Ou seja, o que já está presente 

em nós, o que não foi adquirido ou apreendido. Um conhecimento infuso, 



	
   	
   35	
  

anterior e que, se por um lado aproximava-se da ideia platônica de reminiscência8, 

por outro afastava-se dessa doutrina por considerar que esse conhecimento não 

seria adquirido pela alma numa existência anterior e sim pela irradiação divina 

no presente.  

Mas como se daria essa irradiação para Agostinho? Para ele, as ideias poderiam 

ser o foco da própria iluminação, nesse caso o homem não teria percepção 

visual dessa luz divina, que lhe proporcionaria “contemplar as ideias, arquétipos 

eternos de toda a realidade” (Idem). A outra irradiação seria através da 

contemplação direta da luz divina, considerada, então, uma experiência mística. 

Esse contato com o pensamento platônico, na sua versão mística, chegou a 

Agostinho recuperado e apresentado principalmente por Plotino. 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
8 Reminiscência: em Platão, “todo o nosso poder de conhecer a verdade é o lembrar de um estado 
anterior em que, vivendo com os Deuses, possuíamos uma visão imediata das Ideias” (LALANDE, 
1996, p. 951). 



	
   	
   36	
  

1.2    Contemplação a partir de Plotino 

 

   Toda a alma torna-se o que ela contempla 

 (PLOTINO, 2008, Tratado 27-29, p. 75). 

 

 

Para Plotino 9 , a experiência mística estaria relacionada a um crescimento 

espiritual com base num esforço não apenas moral, mas, também, intelectual 

(BEZERRA, 2006, p. 90). Um intelecto não circunscrito a um indivíduo, pois 

“[...] o intelecto não é o intelecto de alguém, mas é universal e, sendo universal, 

é intelecto de todas as coisas” (PLOTINO, 2008, p. 73). Assim a própria Alma 

seria precedida pela Inteligência, pelo intelecto:  

Como ele é todas as coisas e é de todas elas, também sua parte deve 
conter tudo e todas as coisas; caso contrário, terá uma parte sua que 
não é intelecto e ele será composto de não-intelectos e será uma 
aglomeração amontoada esperando para tornar-se um intelecto a partir 
de todas as coisas. Por isso ele é ilimitado também dessa forma, e se 
algo provém dele, ele não se enfraquece, nem o que provém dele, pois 
ele é todas as coisas, nem aquele de que ele próprio provém pois, ele 
não é um ajuntamento de partes (Idem).  

 

Na sua obra Enéadas10, o filósofo aponta para a ideia de que a animação do 

mundo é fruto de uma inspiração e que só a posteriori nos damos conta que 

todas as coisas do mundo se apresentam na medida certa (Conferir em 

HUISMAN, 2001, p. 789).  De início, se dizendo brincando, Plotino (2008, p. 

53) abre sua tese sobre a contemplação com a seguinte indagação: 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  

9 Segundo a biografia escrita pelo seu discípulo, Porfírio, Sobre a Vida de Plotino e sobre o ordenamento de 
seus escritos, o filósofo nasceu em Licópolis, no Egito, em 205 d.C. Apenas aos chegar a Alexandria, aos 
28 anos, irá dedicar-se à filosofia, tendo como mestre Amônio Saccas. “Logrou adornar-se tão bem da 
filosofia que se propôs a conhecer diretamente a que se professa entre os persas e a que é venerada 
entre os hindus” (PORFÍRIO, 2002, p. 246).  
10 Ao morrer, Plotino deixou cinquenta e quatro tratados, organizados e publicados posteriormente 
por seu discípulo Porfírio, em seis volumes, cada qual contento nove Tratados ou Enéadas. A 
primeira Enéada é sobre a ética e moral, a segunda e terceira, sobre mundo sensível (física e 
cosmologia), a quarta trata da Alma, a quinta versa sobre o Intelecto e, a sexta, o Um ou do Bem. 



	
   	
   37	
  

Se dissermos que todas as coisas anseiam a contemplação e miram esse 
fim, não só os viventes racionais, mas também os irracionais e a 
natureza nas plantas e a terra que as engendra, e que todas elas a 
atingem com a intensidade que lhes é possível, conforme a natureza que 
possuem, cada uma delas contemplando e atingindo de modo diferente, 
umas verdadeiramente, outras obtendo apenas sua imitação e imagem – 
quem sustentaria essa tese paradoxal?   

	
  

Logo o filósofo esclarece que, brincando ou sério, parece que 

[...] toda ação inclui um esforço dirigido para a contemplação, a 
compulsória mais ainda, arrastando a contemplação para o exterior, e a 
dita voluntária menos, embora também ela nasça do desejo da 
contemplação (Idem). 

 

Volta-se à natureza, para discorrer sobre como ela, sendo, de acordo com que 

dizem, “desprovida de imaginação e raciocínio, possui em si mesma a 

contemplação e faz o que faz através da contemplação que não possui” 

(PLOTINO, 2008, p. 55). E, é assim que introduz ao leitor seu conceito de 

theoría, que viria a revolucionar toda a tradição filosófica até então sobre o tema 

(REALE, 2008, p. 132), ao entendê-la de maneira mais ampla e relacioná-la a 

uma contemplação criadora.  

É justamente no tratado 30 da Enéada III. 8 que Plotino faz uma relação exata 

entre contemplação e criação. “O criar é contemplar ou, se se prefere, efeito de 

contemplar” (Citado por REALE, 1992, p. 132). Plotino também anula a 

diferença que Aristóteles propõe entre a theoría (contemplação) e práxis (ação), 

ao considerar que toda ação é o resultado do ato contemplativo: 

A ação existe por causa da contemplação e do objeto de contemplação: 
assim, a contemplação é a finalidade também para aqueles que agem, e 
o que são incapazes de conseguir diretamente, buscam obter 
circunvagando. Pois quando alcançam o que desejam, o que eles 
queriam que existisse, não a fim de não conhecê-lo, mas para o 
conhecerem e o verem presente em sua alma, é evidente que era algo 
que esperava para ser contemplado (PLOTINO, 2008, p. 65). 



	
   	
   38	
  

O conceito plotiniano de contemplação criadora – onde não existe separação entre 

ação e contemplação – não está mais preso ao pensamento grego nem, 

tampouco, se caracteriza como um pensamento cristão (REALE, 1992, p.132). 

Uma união que seria, segundo a tradição hindu, propiciadora da própria 

imortalidade: “[...] aqueles capazes de combinar ação e contemplação, 

atravessando o mar da morte pela ação, alcançam a imortalidade através da 

contemplação” (Citado por KUPFER, 2009, p. 255).  

Assim, a contemplação, segundo Plotino (Enéada, VI, 9, 7), surge com o 

desvencilhamento do que nos é exterior: 

  É necessário prescindir de todo o exterior e voltar-se totalmente ao 
interior: não estando inclinado a nada externo, mas ao contrário, 
ignorando-o completamente; primeiro com a disposição do ânimo e 
logo com a liberação de toda forma, e ignorando-se a si mesmo, 
penetrar na contemplação daquele (Citado por BEZERRA, 2006, p. 
96). 

 

É preciso enfatizar que as reflexões sobre a contemplação não se restringem ao 

pensamento filosófico antigo – seja ele socrático ou pré-socrático –, ou ao 

contexto medieval. Neste sentido, podemos fazer um entrelaçamento entre o 

voltar-se totalmente ao interior, de Plotino, com o esquecimento do Ser, segundo 

Heidegger. 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 



	
   	
   39	
  

Para Heidegger, desde o pensamento de Platão, o mundo ocidental vem se 

afastando cada vez mais do Ser. Como é sabido, Heidegger dedicou todo o seu 

esforço de pensamento à pergunta: qual o sentido do ser? O que significa ser? 

Na verdade, o pensador fazia um retorno aos pré-socráticos para recolocar a 

radicalidade do pensamento grego original, limpá-lo de toda contaminação 

posterior, das leituras domesticadas que foram sendo acrescentadas no decorrer 

do tempo. Para ele, as indagações iniciais pela busca do ser foram sendo 

escamoteadas em detrimento, principalmente, dos avanços materiais e 

tecnológicos do mundo moderno (Conferir em MACDOWELL, 1993). 

Mas, mesmo para Heidegger, a pergunta central (o que significa ser?) continuará 

para sempre aberta, sem resposta. Seu pensamento focado e persistente – 

resultado de uma meditação que dura toda a vida, numa prática sistemática 

exercitada nas suas caminhadas na Floresta Negra, no recolhimento de sua 

cabana na montanha – se mantém em permanente dúvida sobre o ser  e se abre 

em sucessivos desdobramentos, em novas perguntas, em novos modos de 

perguntar a mesma coisa. É assim que o filósofo vai refletir também sobre a 

poesia e sobre a técnica, a política e o sagrado, a arte e a língua. 

Em O Ser e o Tempo11, Heidegger defende que o ser não é “transparente”, que 

ele precisa ser constantemente esclarecido. Ou seja, nós enquanto entes 

conscientes temos que estar em permanente prática de autoconhecimento sobre 

esse nosso próprio ser. Nessa procura das profundezas, Heidegger vai criar o 

conceito de Dasein (ser-aí), como explica Benedito Nunes (2010, pp. 11-13), o 

“ente que nós mesmos somos”, ou “o  ente que compreende o ser”, “um ente 

que põe em jogo o seu próprio ser”, “aquele que, em virtude do próprio ser, 

tem a possibilidade de colocar questões”. 

Um pensamento que aponta para as práticas da contemplação e da meditação 

como vias de nos afastar conscientemente das condições automatizadas da vida 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
11 Publicado em 1927. 



	
   	
   40	
  

cotidiana, e de nos devolver a capacidade de percebermo-nos em nós mesmos, 

identificando-nos com o que somos essencialmente. Assim, quando Heidegger 

defende o Dasein como o que tem consciência, refere-se a algo que nos 

interessa: o ser em ato, aquilo que é (tó òn), o ser do ente enquanto presente.  

Para o filósofo, nossa obsessão pelo pensamento superficial – pensamento 

calculador – é incessante e nos afasta de um pensamento mais profundo e 

absorve nossa energia e atenção. Todos os pensamentos na superfície, sejam 

eles de qualquer natureza, artísticos ou mesmo religiosos, são calculadores e nos 

afastam de nós mesmos. Mas, segundo enfatiza, nada consegue privar nossa 

consciência da sua natureza essencial que é contemplativa. “O homem é um ser 

pensante, ou seja, um ser que medita” (Citado por HIXON, 1992, s/p). E 

ainda: 

O pensamento profundo, em vez de organizar a energia, contempla o 
significado que reina em tudo o que é. O modo contemplativo cura, 
acalma, fortalece. Ele abre a pessoa ao objeto primordial de toda 
contemplação, que Heidegger denomina Existência, cuja radiância, ou 
significado, reina em todos os lugares. 

 
Mas como desenvolver esse pensamento contemplativo? Apesar de acessível a 

qualquer pessoa, é necessário prática para dominá-lo, segundo Heidegger 

(Idem), que adverte: 

O pensamento meditativo, à semelhança do pensamento calculador, 
não ocorre sozinho. Às vezes ele requer um esforço mais intenso. Ele 
exige mais prática. Ele precisa de um cuidado mais delicado do que 
qualquer outra habilidade genuína. Devemos desenvolver a arte de 
esperar, deixar fluir e confiar num processo espiritual natural e 
espontâneo. 

 

Portanto, a contemplação seria uma prática capaz de nos reconectar ao sentido 

do ser. Para Heidegger, o pior esquecimento é o não-lembrar. O ser se retrai, 

parece se esconder, e se a metafísica permitiu o aparecimento da ideia do “eu 

humano”, do “indivíduo” moderno, prenhe de sua autoconfiança e da falsa 



	
   	
   41	
  

sensação de poder e de totalidade, provocou o surgimento da subjetividade 

extrema, do isolamento, da ansiedade e da solidão modernas. Por isso,    

entende que não é mais possível uma volta absoluta ao ser – pois isso seria algo 

devastador para o homem moderno e sua percepção de liberdade. Entretanto, o 

filósofo prega a “lembrança do ser”. Ou seja, se o ocidente moderno nos fez 

“esquecer do ser”, podemos ao mesmo tempo, eventualmente, lembrarmo-nos 

dele. Para que a sociedade da era da técnica não se perca de vez na subjetividade 

como “vontade de poder”, mas que reinvente a radicalidade dos gregos, ao 

lembrar-se de algo muito mais profundo: 

O ser jamais é posse, [...] o ser jamais é óbvio, [...] o ser jamais é 
manejável em seu destino, mas que, pelo contrário, o ser nos comanda 
em nossa história, [...] o ser decide, porque nos destina como sua 
clareira (Citado por STEIN, 2011, p. 176). 

 

Heidegger explica em muitos dos seus textos que o ser ficou cada vez mais 

“velado”. Curiosa expressão do pensamento heideggeriano, usada tantas vezes 

por nós fotógrafos, que trabalhamos – ou melhor, para a grande maioria, 

trabalhávamos – com o método analógico de produção de imagens. 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 



	
   	
   42	
  

 
Figura 5 

Acervo Familiar, Natal/RN, 1936 

 

Um menino olhando direto para os meus olhos, vestido de marinheiro, sentado 

num carro de brinquedo. Um vislumbre. Um cenário ao fundo, pintado como 

se fosse um jardim. O menino era um tio quando criança, o cenário, a roupa e  



	
   	
   43	
  

o carrinho eram do estúdio fotográfico.  

Ainda hoje quando vejo essa imagem – a roupa de marinheiro era preta e os 

debruns brancos, na verdade acho que era azul marinho, mas a fotografia era 

em preto e branco – ela me encanta do mesmo jeito que quando eu tinha meus 

doze anos. É como um som, passarinhos, e aquele menino tão lindo, tão vivo, 

abrindo as portas para mim de um tempo que não me pertencia mas que me 

acolhia. Que me protegia. 

Era guardada no meio de dezenas de fotos que minha avó colocava, quase 

escondia, em cima do guarda-roupa. Uma caixa que só ela alcançava. E ela 

sabia: a caixa ser aberta tornava o momento especial. Então se podia ver foto 

por foto, pensar uma por uma, imaginar uma por uma. Algumas vezes se pedia 

explicações: quem era, quando era e até por que era. Na maioria das vezes, no 

entanto, não se precisava de nenhuma palavra sobre elas. Elas eram a própria 

revelação. 

Fico perseguindo minhas lembranças, desmontando o tempo, tentando 

recuperar todo aquele ritual. E encontro imagens ora fixadas em papel, ora 

fixadas na memória. Por que para escrever sobre aquelas imagens, e aquele 

tempo, fecho os olhos e, como num laboratório escuro, revelo cena por cena, 

escolhendo o momento certo de interromper o que ainda pode surgir e, por 

fim, fixo e trago à luz só algumas e velo tantas outras?  

Por que ainda me surpreendo quando percebo que minha memória produz as 

imagens que recheiam os álbuns da minha vida, muitas fixadas antes do disparo 

de uma máquina fotográfica? São questões para as quais não tenho respostas. 

Indagações que me levam a percorrer uma trilha que dei por chamar de memória 

premeditada. Durante algum tempo refleti sobre essa memória do ponto de vista 

de quem estava sendo fotografado. O que essa pessoa me transmite, através de 

seu olhar, de sua expressão facial, de sua postura e em tal cenário realmente 



	
   	
   44	
  

representa o que ela é ou foi? Ou será que essa imagem representa apenas a 

maneira que ela gostaria de ser lembrada? 

Reflito mais e abandono a possibilidade de entender a transcendência em tais 

fotografias através de uma especulação do que o fotografado pretendia. Essa 

pretensão em nada poderia mudar as impressões que tenho ao olhar para elas. 

Quando fixo o olhar nelas, sobre elas, são minhas memórias que começam a se 

revelar. Memórias, muitas vezes, esquecidas apesar de latentes, como num filme 

já exposto à luz, mas ainda não revelado. Nesse momento, não importa aonde 

pousa meu olhar. O que foco em primeiro plano são as imagens da minha 

lembrança. 

E volto à velha caixa de fotos em cima do guarda-roupa. Lembro da minha avó, 

revejo suas fotos, inclusive as dela, e mergulho no meu quarto escuro da 

memória. Memória que revelo a cada foto que me atrai. 

 

 

 
 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

Diz-se velado, em fotografia, um negativo que por alguma distorção na sua 

captação ou revelação recebe luz indevida e fica turvo, indefinido ou mesmo 

totalmente apagado. O que vela o ser é de outra ordem. Para Heidegger, três 

véus eram capazes de velar o ser, ajudando no seu esquecimento: (1) o cálculo   

– palavra que esconde uma série de procedimentos modernos ligados ao 

excesso de matematização, de objetivação, de transformação do subjetivo em 

objeto, em medida; (2) a velocidade – nossa conhecida falta de tempo para  

tudo, “cegueira [...] para o que não é efêmero, mas revela a eternidade”, ou   



	
   	
   45	
  

seja, o nosso muito contemporâneo pavor ao tédio; (3) finalmente, a explosão 

do massivo: o que nos importa é o maior número e o calculável, o que é 

acessível a todos do mesmo modo (Conferir em INWOOD, 2002, pp. 53-54). 

Como considerava a partir desse velamento da metafísica que o ser estava turvo, 

apagado, indefinido, Heidegger pregou a lembrança do ser, ao outorgar-lhe a 

primazia que deveria ter para todos. O retorno às origens deveria permitir que 

nos reaproximássemos do nosso próprio ser, efetuando um “desvelamento” 

para além da modernidade, para além da racionalidade objetiva. Se em Plotino 

descortina-se um desejo de desvencilhamento do que é exterior, em Heidegger 

aparece o desvelamento, a retirada dos três véus (cálculo, velocidade, massivo) 

que nos escondem o ser.   

No filósofo, a busca vai a Parménides e a Heráclito, pré-socráticos que teriam o 

poder, se bem entendidos, de dar consistência ao homem moderno, que está 

atolado até a alma na técnica e prisioneiro de um ideal de progresso que o fez 

acreditar no mito de que o indivíduo seria livre e que dispensaria o ser. Para 

Heidegger, a filosofia ocidental se fundou na ontologia heraclitiana (a tensa 

oposição entre ser e não-ser), mas não manteve a sua radicalidade, preferindo o 

logos ao ontos, a palavra à realidade dos objetos e dos seres do mundo. 

Segundo ele, a metafísica fala muito do ser, é um discurso sobre o ser, mas é, ao 

mesmo tempo, o seu esquecimento. 

O que nos importa aqui é compreender que Heidegger aponta para um 

problema central – o do esquecimento da diferença entre o ser e os seres (ou 

entre o ser e os entes). Instaura-se não somente o esquecimento do ser, mas o 

esquecimento desse esquecimento. É o que o filósofo vai definir como o mais 

profundo dos niilismos, quando nada mais resta do ser. O Dasein é uma forma 

dinâmica do ser, maior do que a soma de todos os entes, do que a   

humanidade. O homem é um ente em relação ao ser. Como explica Eagleton 

(1993, p. 218), “o papel da humanidade é o de ser simplesmente o pastor e o 



	
   	
   46	
  

guardião desse mistério, a que Heidegger se referirá progressivamente como 

‘sagrado’ e associará com ‘os deuses’.”  

Sabemos que, para Heidegger, o sagrado estava “acima dos deuses”, que era 

“mais antigo que os tempos”. Ele se referia, ao estudar a poesia de Holderlin, 

que o sagrado “é o que o poeta funda”. No seu livro Que é Metafísica, 

Heidegger afirma: “o pensador diz o ser, o poeta nomeia o sagrado” (1969, p. 

37). Em 1966, irá declarar: “Só um deus pode ainda nos salvar” (Citado por 

DUBOIS, 2004, p. 200). Salvar é reconduzir à essência, fazer o ser ressurgir, 

relembrado, no caos do cotidiano. Se ainda temos algum receio em nos referir 

ao sagrado no meio acadêmico, Heidegger vem nos redimir, ao constatar uma 

dívida do pensamento contemporâneo com uma dimensão irrestrita do seres.  

A história das religiões aponta para os inúmeros modos com que o 

transcendente se esconde no mundo. Desde sempre, o transcendente nos 

surpreende, aparece ali onde achávamos que só haveria o natural objetivo. E a 

modernidade fez com que nos tornássemos cada vez mais incapazes de 

reconhecer o sagrado. Nos desinteressamos dessa dimensão por nos 

considerarmos indivíduos plenos de poder e de controle. A técnica crescente 

disponível, a velocidade inacreditável dos nossos processos, nos levou a 

recolher –  e, mais tarde, a ridicularizar – nossa relação com o sagrado.   

A ideia mesma de um ser supremo será considerada um resquício de etapas 

primitivas da história humana. Para Heidegger, o (des)aparecimento do sagrado 

no mundo contemporâneo é uma das formas de sua manifestação. O 

escondimento do sagrado é sagrado. Como diz Paul Gilbert (2005, pp. 23-24), 

“o esquecimento do ser não pode ser preenchido, mas ele pode ser meditado, e 

não tem de ser corrigido pela recordação do que foi ocultado”. Heidegger usa 

uma palavra para definir esse processo medidativo: conciliação (Austrag). É a 

conciliação que dá sentido ao acontecimento do ser, ao seu ressurgir, à sua 

lembrança, ao que Plotino pedia como desvencilhamento do mundo exterior, 



	
   	
   47	
  

ou, no caso de Heidegger, para o aparecimento do diferente. No seu modo 

peculiar de falar e escrever, diz: “O ser passa para além e acima do que ele    

des-cobre; ele sobre-vem ao que des-cobre e que, somente por essa sobre-vinda, 

chega como aquilo que de si se desvela” (2006, p. 298).  

Diante da opacidade do mundo contemporâneo, com meu olhar turvo, velado 

pela banalidade do cotidiano, pela sua velocidade insana, pelo mito de que 

estamos no controle individual de tudo, pela ansiedade dessa cegueira cheia de 

imagens alienadas, resta um gesto: o susto de reencontrar o ser, de retirá-lo do 

esquecimento no qual a metafísica o condenou. No entanto, sem esperança de 

um reencontro pleno. O desvelamento heideggeriano – ou o desvencilhamento 

plotiniano – serão sempre um paradoxo 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞  

 

 

 

Como podemos verificar, as primeiras reflexões sobre a questão da 

contemplação eclodem entre os pré-socráticos e percorrem grande parte das 

filosofias clássicas do oriente e ocidente. A partir de Aristóteles, o conceito de 

contemplação aplicou-se ao pensamento em geral como algo oposto à  

atividade, na medida em que estabelecia um corte entre a vida ativa e a 

contemplativa. Pensamento que irá ser rebatido por Plotino, como visto, ao 

postular que “a ação existe por causa da contemplação e do objeto de 

contemplação” (2008, p. 65). Para o filósofo, a contemplação evoca certo 

estado de espírito que está absorvido no próprio objeto de seu pensamento, ao 



	
   	
   48	
  

ponto de nos fazer esquecer das outras coisas e de superar nossa própria 

individualidade (Conferir em LALANDE, 1996, p. 202).  

Mas, é, sobretudo, na Idade Média que a contemplação passa a ser fortemente 

associada à dimensão religiosa, o que explica, em grande medida, as reações de 

oposição à ideia de contemplação a partir da ruptura cartesiana. O império da 

razão voltado para a constituição da abstração matemática marcou fortemente  

o conceito de contemplação como algo alheio ao pensamento científico, o que 

vai totalmente de encontro ao pensamento do filósofo Pitágoras, considerado   

o pai da matemática e criador da primeira comunidade contemplativa 

conhecida. 

Assim, a teoria como ação de ver, contemplar e meditar está voltada para uma 

atitude na qual não se percebe nada da intenção de Descartes de tornar o 

homem, a partir do conhecimento, senhor e proprietário da natureza. Ao 

contrário, esse contemplar o mundo traz uma única intenção de chegar à 

verdade: 

[...] verdade, constituída da realidade, que se mostra, na medida do 
possível, como ela é. Theoria significa uma atitude livre da prática 
orientada ao "para quê", em que não se percebe nem um sopro daquela 
intenção proclamada por Descartes [...] (PIEPER, 1998, s/p). 
 

Concepção que nos leva às reflexões de Michel Foucault, para quem o 

procedimento cartesiano requalificou o lema grego clássico "conhece-te a ti 

mesmo" em prejuízo de outro lema com esteva conectado: "cuidado de si" 

(FOUCAULT, 2004, pp. 18-19).  O conhecimento de si, radicalmente estabelecido 

apenas pela razão, significa normalização, em detrimento do singular, do 

diferente, do crente, do ingênuo – de tudo aquilo que, para o filósofo, remete a 

existência e à contemplação, na medida em que ela, ao contrário da razão,  

busca o inefável, o sutil, o que está para além da racionalidade que de tudo 

desconfia. 



	
   	
   49	
  

E é nessa segunda vertente do pensamento grego, cuidado de si, complementar  

ao espaço da razão, que Foucault vai posicionar as questões vinculadas à 

meditação e contemplação, vistas como condições essenciais para a 

compreensão do homem e da natureza. "Em primeiro lugar, pois, volver o olhar 

para si é desviá-lo dos outros. Desviá-lo dos outros quer dizer: desviá-lo da 

agitação cotidiana" (FOUCAULT, 2004, p. 268). Essa conversão do olhar 

indica um papel central para a contemplação, uma vez que: 

[...] trata-se, para o sujeito, de olhar sua própria meta. Trata-se de ter 
diante dos olhos, do modo mais transparente, a meta para qual 
tendemos, com uma espécie de clara consciência dela, do que é 
necessário fazer para atingi-la e das possibilidades de que dispomos para 
isso (Idem, p. 272). 

 

Quando a filosofia pretende se separar da espiritualidade que a havia 

acompanhado desde a Antiguidade, pensa Foucault, é a relação entre 

subjetividade e verdade que se transforma profundamente, uma vez que essas 

duas dimensões sempre estiveram articuladas e não se excluíam uma da outra. 

Com a separação, a filosofia moderna teria expurgado modos diferenciados de 

atingir a verdade. Assim, o desprezo pelo cuidado de si rejeitou a possibilidade   

de conversão do sujeito, ou seja, a oportunidade de uma transcendência de si 

mesmo. Sócrates, acrescenta Foucault, já havia caracterizado a prática do 

cuidado de si “como exercício de um olhar, olhar que incida, precisamente, 

sobre si mesmo” (Idem, p. 552).  A importância deste olhar, o que lhe conferia 

fecundidade estava no fato de que 

A alma via a si mesma, e era precisamente nesta apreensão de si mesma que 

apreendia também o elemento divino, aquele elemento divino que constituía sua 

virtude própria. É porque se olhava no espelho de si mesma, espelho 

perfeitamente puro – pois era o do próprio brilho divino – e é porque se via 

neste brilho divino, que reconhecia o elemento divino como o seu próprio 

(Idem, pp. 552-553). 



	
   	
   50	
  

Derivado do latim conversio, a palavra conversão, remete-se a dois termos gregos 

de sentidos diferentes: epistrophē e metanoia. Epistrophē significa mudança de 

orientação, em geral uma espécie de retorno a si mesmo. Metanoisa é uma 

mudança de pensamento, um arrependimento, o que evoca uma transformação. 

Temos, de um lado, na etimologia grega, um aspecto mais contemplativo 

(epistrophē) e, de outro, um aspecto mais prático (metanoia). Foucault vai se 

aproveitar dessas duas etimologias para separar o que ele chama de mathēsis – a 

conversão realizada a partir do conhecimento do mundo –, da askēsis, que se dá 

pela transformação de si (Idem, p. 19).  

Assim, o filósofo refuta o universalismo do racionalismo cartesiano para 

defender que o conhecimento advém do fato que o sujeito pode se transformar. 

Nessa direção, é possível ainda apontar para o pensamento de Russel, ao 

afirmar que “toda a aquisição de conhecimento constitui-se num alargamento 

do nosso Eu, mas esse alargamento é melhor alcançado quando não é 

procurado diretamente" (2005, p. 122). Essa ampliação, no entanto, só é obtida 

caso o desejo de conhecimento seja apenas operativo, e quando não visamos 

demonstrar queo mundo é "tão similar a este Eu que seu conhecimento é 

possível sem qualquer aceitação do que parece estranho". O desejo para provar 

isto, seria, segundo Russel, uma forma de egotismo, e, portanto, um empecilho 

para o crescimento do eu já que o egotismo "vê o mundo como um meio para 

seus próprios fins; assim, faz menos caso do mundo do que do Eu, e o Eu 

coloca limites para a grandeza de seus bens" (Idem, p. 123). 

Na contemplação, contrariamente, “partimos do não-Eu, e por meio de sua 

grandeza os limites do Eu são ampliados; através da infinidade do universo, a 

mente que o contempla participa um pouco da infinidade” (Idem). Um olhar 

que se dirige ao autoconhecimento e que, segundo o Katha Upanisad12, pode 

ser realizado com a prática do Yoga, assim definido: “Quando os cinco sentidos 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
12 Texto da tradição védica, do primeiro milênio a.C. 



	
   	
   51	
  

e a mente estão parados, e a própria razão descansa em silêncio, começa o 

caminho supremo” (Citado por KUPFER, 2009, p. 242).   

Detenho-me, então, à contemplação como um olhar que descortina uma nova 

possibilidade ao conhecimento. Uma contemplação amorosa que seria:  

[...] passiva em relação ao objeto, ativa e crítica em relação ao sujeito. É 
dominar-se para não interferir, para não macular o objeto. A 
contemplação amorosa sempre parte de um objeto da representação 
(ou mesmo de um objeto de pensamento), para chegar ao ponto em 
que o objeto fala por si, transcendendo o canal representativo (ou 
conceptual) que não funcionou senão como o comutador que aciona 
um mecanismo que em seguida escapa ao seu controle (CARVALHO, 
1995, s/p). 

 

Dessa forma, pela contemplação, meu olhar amoroso recai onde as imagens se 

ausentam e é essa ausência que me faz procurá-las e perceber que elas existem, 

apesar de estarem invisivelmente presentes. Que assim seja. Contemplar, para 

mim, é como meditar. Meu olhar, atento, é capaz então de tornar presente e 

significativo o que nele me falta. O que nele me completa.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   	
   52	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

          
 
 

                                      Imagem 2.  Sobre a fotografia



	
   	
   53	
  

2.1    Fotografia e Natureza 

 

 

Ao refletir sobre as condições que permitiriam uma fotografia contemplativa, 

percebo que a imagem fotográfica é capaz de captar o que está intrinsecamente 

ligado a sua própria natureza e essência – ou seja, ao conjunto de elementos que 

a faz ser o que ela é em sua materialidade corpórea. É o pensamento se 

revelando enquanto pensante.  

Essa dimensão particular do processo fotográfico evoca um papel importante 

da forma e da técnica na produção de sentido das imagens. Estamos diante de 

um procedimento expressivo que evoca, talvez mais do que outros, sua   

própria concepção, o modo dinâmico em que a recepção e a interpretação 

ganham muita força. Cada fotografia parece ser – e assim se mostra – um 

organismo em transformação. O fazer fotográfico, o ato que desemboca numa 

fotografia, indica, na matéria mesma da imagem, um exercício manual, fabril, 

mas, igualmente, um projeto espiritual, essencial. Fotografia é, muito 

explicitamente, produção e invenção. Poderíamos usar a explicação de Pareyson 

(1989, p. 32): "é um tal fazer que, enquanto faz, inventa o por fazer e o modo 

de fazer".  

Sempre me pareceu claro que, no campo da fotografia, uma obra imagem 

evidencia uma unidade entre conteúdo, matéria e um modo de ver. Não tenho 

dúvidas de que isso ocorre em outros modelos expressivos (como a pintura ou 

o teatro), mas o impacto formal, material e operacional parecem mais críticos na 

fotografia. Cada imagem fotográfica, seria, como aponta Pareyson (1993, p. 57), 

o "resultado de um processo, em que a espiritualidade procura o próprio estilo e 

se torna esse estilo, a intenção formativa escolhe a sua matéria e a ela se 

incorpora, e o modo de formar se define formando a matéria".  



	
   	
   54	
  

A qualidade fundamental de coisa física e espiritual da fotografia induz à ideia 

de um elo – secreto mas indelével – entre o fotógrafo e o espectador, entre o 

produtor e a recepção. Nesse sentido, remeto-me a Plotino, para quem "pensar 

a si mesmo é pensar todas as coisas" (Citado por BEZERRA, 2006, p. 79). Para 

ele, se fosse perguntado à natureza por que produz, ela responderia assim: 

Não devias perguntar, mas compreender também tu em silêncio, como 
eu, que me calo e não costumo falar. Compreender o quê? Que o que é 
gerado é o que vejo em silêncio, um objeto de contemplação que surge 
naturalmente, e que me cabe, eu que nasci de uma contemplação desse 
mesmo tipo, possuir uma natureza amante da visão (PLOTINO, 2008, 
p. 59). 

  

Logo adiante, nessa mesma reflexão, Plotino explica que essa resposta dada pela 

natureza, caso ela se dispusesse a responder tal pergunta, significa que a 

natureza “é uma alma, produto de uma alma anterior de vida mais poderosa”.  

E ainda que, “possuidora em si mesma de uma contemplação serena descansa 

contemplando seu objeto de contemplação” (Idem, p. 61). Aqui Plotino nos 

remete à filosofia platônica na qual está inserida a concepção de que tudo no 

mundo no qual vivemos é apenas uma réplica do mundo ideal. A natureza que 

contemplamos, portanto, seria apenas o reflexo da verdadeira natureza. 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

A natureza é mais do que um dos temas da fotografia: é uma categoria do 

pensamento fotográfico. E como categoria, contemplar a natureza tanto é  

capaz de nos fazer entender o mundo quanto perceber a natureza da própria 

fotografia. Isso porque, além do que nos apresenta como natural, a natureza é 



	
   	
   55	
  

também o espaço privilegiado de construção do imaginário, como intuía Man 

Ray (Citado por SCHWARTZ, 1977, p. 323) ao dizer que não fotografava a 

natureza, e sim sua própria fantasia:  

[...] você pode fotografar as formas na sua cabeça, pode transformar a 
fotografia em um espelho que capta e retém seus sonhos e desejos. É 
maravilhoso explorar os aspectos que sua retina não pode registrar.  

 

Há, na visão de Man Ray, a ideia de que a natureza que a fotografia tenta 

mostrar, dar sentido, não é algo neutro, formado por plantas, pedras, rios e 

animais, posto diante dos olhos e das lentes dos fotógrafos. Mas, sim, uma 

dimensão categórica desde sempre permeada e cristalizada pelo imaginário. 

Mesmo quando expresso que só desejo – nada mais – registrar o que vejo, sei 

que não consigo cegar o meu olhar para o que está além do concretamente 

apresentado. Meu olhar vê além do que penso e suplanta o que penso ver. Essa 

reflexão aflora a cada vez que alcanço a diversidade de olhares que pairam sobre 

a fotografia. Um enigma assim descrito por Merleau-Ponty (2004, p. 18):  

Eu teria muita dificuldade de dizer onde está o quadro que olho. Pois 
não o olho como se olha uma coisa, não o fixo em seu lugar, meu olhar 
vagueia nele como nos ninhos do Ser, vejo segundo ele ou com ele mais 
do que o vejo. 

 

 

 
 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

Duas formas centrais da apropriação da natureza pela fotografia apontam para a 

natureza morta e a paisagem natural. As duas estratégias de representação são 

formas complementares de constituição do imaginário e incorporam uma 

postura contemplativa herdada da pintura, notadamente do movimento 



	
   	
   56	
  

romântico, explicado assim por Baudelaire (Citado por CARRASSAT e 

MARCADÉ, 2004, p.41): 

O romantismo não se encontra nem na escolha dos temas nem em sua 
verdade objetiva, mas no modo de sentir. Para mim, o romantismo é a 
expressão mais recente e atual da beleza. E quem fala de romantismo 
fala de arte moderna, quer dizer, intimidade, espiritualidade, cor e 
tendência ao infinito, expressos por todos os meios de que as artes 
dispõem. 

 

Uma das imagens emblemáticas do movimento romântico é a pintura de Caspar 

David Friedrich, O peregrino sobre o mar de névoa (fig. 6). 

 

 

 
Figura 6  

O peregrino sobre o mar de névoa. Caspar David Friedrich, 1818. 

 



	
   	
   57	
  

Simbolicamente, o peregrino encontra-se no precipício de sua própria 

existência: de lá é capaz de dar fim a sua vida, atirando-se do cume da 

montanha, ou retornar ao mundo, lá embaixo, como um novo homem.           

O Romantismo aponta para uma natureza incomensurável, indomada, por 

vezes, aterradora. Uma natureza que se confunde com as próprias emoções 

acumuladas na mente humana.  

Caspar David Friedrich também representou a dimensão contemplativa. Se o 

personagem de seu quadro está de costas, sua posição não esconde o olhar do 

alto que lança sobre a amplidão do horizonte. Um cenário no qual os detalhes 

estão reduzidos aos cumes das montanhas e ao turbilhão de nuvens – ou seja: 

onde nada se destina diretamente ao olhar, a não ser a própria intimidade do 

ser. O personagem romântico olha para fora e enxerga a si mesmo, dentro de si 

mesmo. Por isso, contempla ao observar a natureza. 

 

 

 

 
∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

O registro imagético de paisagens naturais se constitui num dos principais 

fatores que levaram os primeiros fotógrafos a perseguirem a fixação da imagem 

capturada pelas câmeras escuras. O britânico William Fox Talbot foi um deles. 

No verão de 1833, durante sua lua de mel, desapontado com o resultado de 

seus desenhos das montanhas de Bellagio, na Itália, decide deixar suas tentativas 

artísticas de lado e passa a se dedicar com afinco à pesquisa e experimentos 

químicos com o intuito de fixar as paisagens que tanto admirava, mas que não 

conseguia retratar com perfeição. “Como seria maravilhoso – dizia ele – se essas 



	
   	
   58	
  

imagens da natureza pudessem permanecer para sempre impressas em papel” 

(Citado por JOHNSON, 2004, p. 22). Pela sua investigação dos efeitos da luz 

do sol sobre o nitrato de prata e outros compostos químicos, desenvolve a 

técnica da calotipia13. Em 1844, quatro anos após patentear sua descoberta, 

lança o livro considerado o primeiro a publicar fotografias e textos sobre a nova 

mídia, e que recebe o título, nada fortuito, de The Pencil of Nature (fig. 7).  

 

 

Figura 7 
Capa de um dos 15 exemplares ainda existentes do  

The Pencil of Nature. William Fox Talbot, 1844 

 

A publicação foi editada em seis volumes, com 24 pranchas, e acompanhada de 

uma descrição minuciosa de todo o processo fotográfico utilizado por Talbot. 

No livro, o autor ainda discorre sobre fotografias de pessoas, paisagens e 

objetos, além de apontar utilizações em áreas de arquivamento e até jurídicas. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
13 Calotipia: um processo positivo/negativo que a partir do registro da imagem em uma única chapa 
produzia inúmeras cópias.   



	
   	
   59	
  

Abaixo algumas imagens produzidas pelo inventor e fotógrafo inglês (figuras 8, 

9, 10 e 11). 

 
 

Figura 8 
Trees reflected in water, Lacock Abbey. Talbot, 1840 

 
 

 

 Figura 9 
 Beech Trees at Lacock.Talbot, 1840 

 



	
   	
   60	
  

 
 

 
Figura 10 

Oak Tree in Winter at Lacock Abbey. Talbot, 1840 
 
 

 
Figura 11 

Talbot, 1939 
 



	
   	
   61	
  

Talbot se preocupava em capturar as linhas de árvores e arbustos de Lacock, 

assim como deixar que folhagens impregnassem os negativos com os quais 

trabalhava. Do grande, do que estava aberto ao olhar, ao pequeno, que chamava 

a atenção quando transportado para uma folha em negativo, reapresentava, 

dessa forma, aquilo que já era por demais conhecido.  

E por que rever o que já é familiar aos nossos olhos? Essa é a lição que a 

fotografia retira da pintura e do desenho e leva para ainda mais longe: a 

representação é um reaprendizado do olhar; a fotografia não é o real conhecido, 

mas sua releitura a partir de um novo modo de ver e de entender o mundo. 

Nessa perspectiva, a fotografia reinjeta ingenuidade nos nossos olhares e nos 

reabilita para a contemplação. 

A captura fotográfica da natureza e posterior catalogação de espécimes vegetais 

também atraíram a inglesa Anna Atkins 14  considerada uma das primeiras 

mulheres fotógrafas (Conferir em JONHSON, 2004, p. 26). Botânica, ela relata 

como começou a trabalhar com o processo do Cianotipia15, inventado pelo 

astrônomo Herschel: 

A dificuldade de fazer desenhos precisos de objetos tão pequenos, 
como muitas espécies de algas, levou-me a utilizar o belo processo do 
senhor John Herschel, o Cianotipia, para obter impressões das plantas 
que eu tenho muito prazer em oferecer aos meus amigos botânicos 
(Idem). 

 

A partir da utilização dessa técnica, Atkins publicou, em 1843, um ano antes do 

livro de Talbot, o trabalho Photographs of British Algae: Cyanotype Impressions (fig. 

12), com 424 imagens. Por esse motivo para alguns autores seu livro é 

considerado o pioneiro no uso de fotografia, embora ela de fato não tenha 

utilizado uma câmera – como Talbot – e sim o processo de fotograma (figuras 

13 e 14) na época conhecido como Shadowgraphs (LEGGAT, 2011, s/p).   
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
14 1799-1871 
15 Cianotipia é um processo de impressão fotográfica em cópia ciano-azul. O processo foi inventado 
pelo astrônomo John Herschel, em 1842. Anna Atkins usou esse invento na área da fotografia. 



	
   	
   62	
  

 
Figura 12  

Capa do livro de Anna Atkins, 1843 
 
 

 
Figura 13 

Anna Atkins, 1843 



	
   	
   63	
  

 
 

Figura 14 
Anna Atkins, 1843 

 

Enquanto Anna Atkins está focada na representação fidedigna do que estava 

sendo retratado para seus estudos botânicos, Talbot, por outro lado, já apontava 

para uma primazia estética propiciada pela natureza. Assim, na introdução do 

The pencil of Nature ele diz que as imagens apresentadas foram desenhadas pela 

luz sobre papel sensível. Ele afasta qualquer reverência ao aparato fotográfico e 

realça os elementos fornecidos pela natureza na formação e fixação da imagem. 

Indicava assim que a beleza natural – como a presenciada por ele em Belaggio – 

seria mais fiel se representada por meios oferecidos pela própria natureza. 

O título do seu livro já nos leva a pensar que as imagens nele apresentadas não 

são mérito do fotógrafo, e sim da ação da natureza: ela sendo a artista de sua 

própria representação e se utilizando da luz, seu principal instrumento, para se 

perpetuar aos nossos olhos. Uma percepção de Talbot que aponta para um 



	
   	
   64	
  

apagamento do personagem que se considera o autor da imagem capturada, que 

estava à espera, apenas, de um olhar atento, contemplativo. Seria a natureza 

contemplando e sendo contemplada –, o que remete-nos a Plotino (2008, p. 61) 

e ao modo como ele induzia a ideia de que a ela contempla a si mesma: 

A natureza descansa, contemplando seu objeto de contemplação, 
originado por ela mesma, por permanecer ela em si e consigo e ser ela 
mesma um objeto de contemplação: sua contemplação é tácita, porém 
mais turva. Existe uma outra contemplação mais nítida em sua visão, e 
a natureza é a imagem dessa contemplação.  

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

A expansão do uso da calotipia permitiu a muitos artistas apreender aspectos da 

paisagem – e assim desenvolver um pensamento fotográfico específico sobre a 

natureza, na medida em que essa nova mídia extrapolava as condições da 

pintura e do desenho. Nesse contexto, temos uma das mais ricas coleções de 

imagens do século 19, produzida por David Octavius Hill e Robert Adamson, 

entre 1843 e 1847, atualmente preservada na Glasgow University Library. A 

produção dos fotógrafos, que assinam juntos seus trabalhos, surge apenas 

quatro anos após ter sido anunciada a descoberta do processo fotográfico, em 

1839. Apesar de participarem dessa fase seminal da fotografia já produziam 

algumas das obras mais sofisticadas e intrigantes da época (Conferir em 

WESTON, 2001).	
  

 



	
   	
   65	
  

 
Figura 15  

David Octavius Hill e Robert Adamson, 1843/47 

 

Leafless nature oak trees (fig. 15), de David Octavius Hill e Robert Adamson, é 

uma das muitas imagens produzidas a partir da abrangência (ou limitação) da 

própria natureza fotográfica da época. Essa imagem pensa duplamente: pelo 

que expõe do mundo e pela contingência material a que está circunscrita, na 

medida em que já incorpora a dimensão imaterial que estabelece uma ideia 

ambígua da natureza, oscilando entre o arcaico e o moderno. A natureza 

aprisionada no retângulo da fotografia, rebelde e controlada, presente e ausente 

a um só tempo. A fotografia como a imagem da contenção, impondo a estética 

do enquadramento e, ao mesmo tempo, a insinuação de um resto que lhe 

escapa, que vai além, abrindo as portas do imaginário. 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 



	
   	
   66	
  

Em 1935, Ansel Adams, aos 33 anos, escreve uma carta16 para Dorothea Lange: 

Querida Dorothea, 

A fotografia, quando diz a verdade, é magnífica. Mas ela pode ser deturpada, 

deformada, reduzida e comprometida mais do que qualquer outra arte. Porque o que 

fica diante das lentes sempre passa a ilusão da realidade; mas o que é selecionado e 

capturado pelas lentes pode ser tão falso quanto qualquer mentira totalitária. [...]   

As conotações de boa parte da fotografia documental é – para mim – excessivamente 

rígida. [...] Eu me sinto como se quisessem me ensinar que certas coisas têm um 

sentido. […] Eu me sinto manipulado e conduzido a uma fórmula de pensamento e 

comportamento político-social. Eu sinto as implicações da ideia de que uma fotografia 

sem função político-social não teria valor para a população.  

Eu sinto o muito óbvio desprezo dos elementos de beleza. [...] E eu acho importante 

trazer para as pessoa     as provas da beleza do mundo, da natureza e do homem, 

tanto como oferecer-lhes um documento de feiura, miséria e desespero. [...] Você foi 

uma das poucas que colocou emoção humana suficiente em seu trabalho para tornar 

esse tipo de imagem suportável para mim. Eu quero e tento pensar sobre você como 

uma artista – o que você é; isso é uma forma de ver o mundo muito mais importante 

do que qualquer mera extensão de um movimento sociológico.  Amor, Ansel.   

 

A carta de Adams está contaminada pela diversidade que marcou a sua vida 

como artista, educador, músico, escritor e ecologista17. Há nela, ao mesmo 

tempo, desconfiança com a fotografia documental – cujas conotações lhe 

pareceriam rígidas demais, passíveis de serem manipuladas – e essa profissão   

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
16 A carta está citada no texto “Inspiration and Influence: The Visions of Ansel Adams”, de Drew 
Heath Johnson, disponível em: www.tfaoi.com/aa/3aa/3aa325.htm. 
17 O primeiro emprego fixo de Ansel Adams, em 1919, foi o de curador da Sierra Club Lodge, no 
Vale Yosemite. Essa associação o aproximou de vários grupos ecologistas da época. Adams foi 
inclusive diretor do Sierra Club durante 37 anos e um militante ativo da Wilderness Society, que 
sempre permitiu que suas imagens fossem utilizadas em campanhas ambientais, chegando a atuar 
como lobista ambiental no Congresso dos Estados Unidos. 



	
   	
   67	
  

de fé num outro tipo de fotografia: “Eu penso ser tão importante levar ao povo 

a prova da beleza do mundo da natureza e do homem, quanto oferecer-lhe o 

documento da feiura e do desespero”.  

A carta estabelece um curioso elo entre uma das mais famosas fotógrafas 

documentaristas do mundo, Dorothea Lange, e aquele que veio a ser 

considerado um dos mais instigantes fotógrafos da paisagem americana. A 

premonitória carta, apontando para os desvios da fotografia documental, foi 

escrita um ano antes de Lange produzir, para a Farm Security Administration, a 

antológica e polêmica sequência (fig. 16) da qual isolaria a fotografia 

denominada posteriormente Migrant Mother.  

 

 

 
Figura 16 

Sequência que resultou na fotografia intitulada Migrant Mother.  
Dorothea Lange, 1934. 

 

 



	
   	
   68	
  

O que faz Lange para produzir essa imagem antológica? Aproxima-se da mulher 
que acalenta e protege os filhos, a ponto de retirar toda a natureza do quadro: 

Eu vi e me aproximei da faminta e desesperada mãe, como se atraída 
por um imã. Eu não lembro como expliquei a minha presença ou 
minha câmera para ela, mas lembro que ela não perguntou nada. Eu fiz 
cinco fotografias, trabalhando cada vez mais perto, avançando na 
mesma direção. Eu não perguntei nem o nome dela nem a sua história. 
Ela me disse sua idade, que tinha 32. Ela me disse que estavam 
sobrevivendo comendo vegetais congelados dos campos próximos, e 
pássaros que as crianças caçavam (LANGE, 1980, p. 53). 

 

Na imagem de Lange, nada dos campos e das plantações congeladas, nada dos 

pássaros que as crianças famintas caçavam para comer, apenas o drama humano 

estampado no corpo da mãe e das crianças marcadas pela depressão americana, 

resumido nessa troca de olhares entre a mãe e a fotógrafa. Um ano antes, 

Adams contestava esse recorte para pensar em outra dimensão, aquela que se 

definia pelo ponto de vista oposto, o da natureza e da representação da beleza18. 

É conhecido o vínculo de Ansel Adams com os parques naturais americanos, 

notadamente o Yosemite19, que visitava com frequência desde 1916 quando, aos 

catorze anos, o fotografou pela primeira vez com uma Kodak Number 1 Box 

Brownie, presenteada pelo seu pai.  

 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
18 Minor White, que foi assistente de Adams e, posteriormente, tornou-se outro grande fotógrafo de 
natureza, garantia que, antes das imagens de seu mestre, "a natureza nunca tinha sido tão grandiosa, 
romântica, sensual e mágica. [...]  Nós percebemos, se olharmos o suficiente, que atrás da mais literal 
de suas imagens... resta um sentido de assombro antes da criação, de vida e de morte, de homem e de 
natureza”. 
19 O Parque Nacional Yosemite, na Califórnia, é uma das primeiras reservas selvagens dos Estados 
Unidos, com cerca de mil quilômetros quadrados de cachoeiras, sequoias e pradarias. 
 



	
   	
   69	
  

Para contemplar: Imagens 17 e 18 

 

 

 
Figura 17 

Ansel Adams, 1963  
 
 
 
 
 



	
   	
   70	
  

 
Figura 18 

Winter Sunrise, Sierra Nevada vista de Lone Pine. Ansel Adams, 1944  

 

Sobre Winter Sunrise (fig.18), feita após quarto dias de espera, Ansel Adams 

conta: “Finalmente encontrei o brilhante e reluzente nascer do sol com nuvens 

claras vindas do sudeste e lançando rápidas sombras em movimento no prado e 

nas escuras colinas” (ADAMS, 1944, s/n). No último momento da espera, um 

cavalo ao longe, vira-se e oferece uma vista de perfil. Um instante especial, 

assim entendido pelo fotógrafo: “algumas vezes acho que vou a lugares 

exatamente quando Deus precisa de alguém para acionar o obturador” (Idem). 

Muitas análises da obra de Adams estabelecem uma vinculação genética entre   

o olhar do fotógrafo e o êxtase visual provocado pela primeira visita ao 

Yosemite. O resultado desse encontro são paisagens e naturezas mortas que 

continuam a despertar reconhecimento universal para uma obra singular, 



	
   	
   71	
  

constituída por imagens em preto e branco que exploram o poder grandioso   

da natureza. Esse reconhecimento é marcado, inclusive, por um persistente 

sucesso comercial que faz com que suas imagens continuem sendo vendidas  

em livros, cartões postais, selos, pôsteres e calendários.  

Adams nunca aceitou considerar suas fotografias comerciais como parte de   

sua obra artística. Entre 1930 e o final dos anos 1970, assim como seus 

contemporâneos Edward Weston e Paul Strand, Adams trabalhou produzindo 

imagens para catálogos de lojas femininas, publicidade e coloramas gigantes 

para a Kodak. Além disso, são conhecidas os seus murais para o   

Departamento do Interior do governo americano e para as revistas Life e 

Fortune.  

Admirador do trabalho de pioneiros da fotografia de natureza do século XIX, 

como Timothy O'Sullivan e Carleton Watkins, Adams sempre louvou a 

capacidade que tiveram de trabalhar com placas de vidro em circunstâncias 

totalmente adversas, no calor extremo e na poeira, levando câmeras pesadas no 

lombo de mulas, para produzir fotografias que revelaram a desmesura da 

paisagem americana.  

Portanto, as fotografias da natureza de Adams não se destacam pela 

originalidade do tema, mas, sobretudo, pelo adensamento de uma perspectiva, 

que dispensa o caráter geográfico, documental, para atingir dimensões 

semânticas próprias, a partir da importação e a subversão da tradição pictórica. 

Adams assumia que perseguia a beleza – num sentido muito particular, como 

diria numa outra carta à amiga Dorothea Lange, em 195320:  

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
20 Conferir em Drew Heath Johnson, já citado.  

 



	
   	
   72	
  

Não tenho medo do termo “beleza”. Com esse termo não me refiro ao bonito. 

Mas à intensidade e à claridade. Eu não consigo ver de que maneira a 

omissão da beleza poderia dar qualquer resultado. 

 

O diálogo entre Adams e Lange sintetiza a articulação intensa que a fotografia 

promove entre a ideia de natureza e a de paisagem. O jogo que a pintura e 

posteriormente a fotografia estabeleceram é de construir as diversas 

representações da natureza através do artifício da paisagem, como explica Anne 

Cauquelin (2007, pp. 166-167): 

De um lado, a paisagem “interdita” a natureza; de outro, um 
comentário infinito força essa interdição a se apresentar como essência 
natural da paisagem... Desse modo, os criadores se esforçam para 
mostrar/ocultar a mesma medida que os simples amadores equilibram 
pelo instinto, desconhecendo o que não querem saber. [Os criadores] 
procedem a apagamentos e marcações, e, produzindo vastos conjuntos 
ou modestos pormenores, esforçam-se para fazer ver o que não se pode 
ver, fazer sentir o que não se pode tocar, para sugerir o invisível: a 
estrutura oculta que preside à existência da paisagem. 

 

A própria ideia de paisagem é uma construção cultural. Foi estabelecida, 

sobretudo, a partir das práticas pictóricas holandesas do século 17 e 

desenvolvida, posteriormente, no contexto da pintura inglesa no século 18. 

Mesmo diversos, esses momentos vincularam à paisagem às vistas que associam 

a natureza às mudanças provocadas pelos humanos no ambiente natural. De 

forma ampla, inclui, de um lado, mares, campos, rios; de outro, conecta o 

ambiente intocado a jardins, prédios e canais.  

De certa maneira, a natureza está vinculada à ideia de “mundo material” – no 

senso comum ao mundo em que vive o ser humano e que existe 

independentemente das atividades humanas. Quando se imagina que a   

natureza pode sintetizar um conjunto de elementos (mares, montanhas,  

árvores, animais etc.) impõem-se a força do que se chama cenário natural. 



	
   	
   73	
  

Ocorre que a natureza também extrapola essa síntese geomorfológica, uma vez 

que se refere também ao universo e seus fenômenos, e aquilo que compõe a 

substância do ser, a essência. 

Essa tensão permite que a pintura ocidental tenha cunhado o termo de natureza 

morta, uma vez que certas composições representam coisas ou seres 

inanimados (animais mortos, frutos em cestas, flores num vaso). Ora, a filosofia 

da natureza, tão antiga quanto a filosofia em geral, nasce da “busca de um 

princípio fundamental capaz de explicar a existência de todas as coisas” 

(GONÇALVES, 2006, p. 7).	
  

Assim, a fotografia participa, desde o século XIX, das diversas representações 

da natureza e, de alguma forma, reitera a tradição instituída pela pintura, ao 

preservar muito dos seus padrões de operação.  

A fotografia de paisagem herdou em grande medida as convenções de 
composição da pintura de paisagem. Em geral, fotografias de paisagem 
são retângulos laterais – e não é apenas acidente que o “formato 
paisagem” é usado para descrever fotografias onde a largura é maior do 
que a altura. Do ponto de vista da composição, a “regra de ouro” das 
proporções um terço/dois terços frequentemente é obedecido, assim 
como as regras da perspectiva (WELLS, 1998, p. 297). 

 

Herdando essa tradição, um grupo expressivo de fotógrafos, a partir do instante 

em que teve nas mãos as ferramentas fotográficas, decidiu voltar-se para essas 

regiões que pareciam intocadas pela ação humana – ou pelo menos livres dessa 

dimensão que passamos a considerar como cultural.  

No entanto, como diz Pasolini, “os deuses que amam também odeiam” e nesse 

processo de aproximação do olhar e das regiões incultas, a fotografia vem 

constantemente colaborando com a instituição de dimensões arquetípicas, 

simbólicas e míticas da própria natureza – ou seja, as dimensões cultas do 

natural:  

Os fotógrafos do século 19 eram artistas que foram liberados da tarefa 



	
   	
   74	
  

de reproduzir as maravilhas da natureza – suas câmeras passaram a 
fazê-lo para eles. Eles puderam concentrar seus esforços criativos para 
explorar cenas apavorantes em composições surpreendentes que, 
quando capturadas na película, produziam obras de arte dramáticas 
(FINN, 1994, p.102-103).  

 

Ansel Adams, na primeira metade do século XX, permitiu uma nova 

compreensão da natureza ao fotografar Zabriskie Point (fig. 19), no Vale da 

Morte californiano. Foi com as imagens de Adams que a natureza passou a 

estabelecer uma relação alegórica com a paisagem na dimensão grandiosa e 

patriótica que passaria posteriormente a ser adotada pelos filmes do gênero 

western. O natural seria a desmesura, a ausência (ou a pequenez) do homem, o 

lugar do indomável.  

 

 
Figura 19 

Zabriskie Point. Ansel Adams, 1932 
 

 

Seria ainda o extremo oposto, como em Rosa sobre madeira flutuante (fig. 20), 



	
   	
   75	
  

na qual a natureza é o detalhe singelo e a busca da perfeição formal. 

 

 
Fig. 20  

Rosa sobre madeira flutuante. Ansel Adams, 1933 

 

Mas Adams estava longe de ser um pioneiro. É possível discutir a diferença do 

seu trabalho do ponto de vista da maestria com a qual registrou a paisagem 

americana, mas nunca enquanto o primogênito dessa longa tradição de 

representar a grandeza da paisagem e a fragilidade do humano diante dela. 

Edward S. Curtis registrou, no final do século 19, um índio pescador da tribo 

Hupa (fig. 21).  

 



	
   	
   76	
  

 
Figura 21 

Edward S. Curtis 

 

A imagem desse índio do noroeste da Califórnia, registrado pelo fotógrafo e 

etnógrafo amador Edward Curtis, contemplando a terra no momento em que 

seu povo começava a ser apartado dela, diz muita coisa da natureza e da 

fotografia. Da noção de pano de fundo, com o céu nublado, as montanhas e o 

rio servindo como cenário para a exibição da solidão do índio, à questão da 

pose – que não deixa de ser a forma artificial de ser natural –, passando pelo 

que não está registrado: o fim de uma era, de um espaço, de uma cultura e de 

uma ideia da natureza, violentamente substituída por outras ideias. E dentro 

dessas novas perspectivas sobre da natureza, esse índio que torna-se figuração 



	
   	
   77	
  

para um olhar deslocado, um olhar do diferente. 

Há muitos outros exemplos da presença da fotografia na constituição das várias 

dimensões da natureza (e, na mesma perspectiva, a presença da natureza na 

definição do que é a fotografia). Em 1955, o fotógrafo Richard Avedon, criou 

uma imagem célebre para o mundo da moda, ao fotografar, para a Maison Dior, 

a modelo Dovima, com um longo vestido preto e branco, à frente de um grupo 

de enormes elefantes (fig. 22) – exacerbando o contraste entre a dimensão 

selvagem e a civilização. 

 

 

 
 

Figura 22  
Avedon, 1955 



	
   	
   78	
  

Assim como na imagem de Avedon, a relação da fotografia com a natureza é 

híbrida ao articular memória e matéria na construção imaginária de paisagens e 

lembranças. É fácil constatar como a fotografia em vários momentos privilegia 

o artificial, em detrimento do natural. Não faltam tentativas de explicação para 

essa preferência: a fotografia nasce no quadro da revolução industrial, é um 

dispositivo de representação entre tantos outros dispositivos, e manteria sua 

coerência ao representar os seus próprios domínios – ou seja, o próprio mundo 

artificial de onde surgiu. 

Atento à progressiva degradação do pensamento arcaico, quase desesperado 

com os perigos associados ao esgotamento do sagrado no mundo 

contemporâneo, Píer Paolo Pasolini filmou Medéia, em 1969. Logo no início da 

narrativa, o personagem do centauro fala ao filho de 13 anos: 

 
Não há nada de natural na natureza, meu pequeno. Guarde isso na sua 

mente. Quando a natureza te parecer natural, tudo terá acabado. E começará 

alguma outra coisa. Adeus céu, adeus mar [...]. Que belo céu! Tão perto! 

Feliz! Diga, não te parece mesmo pouco natural qualquer pedacinho dele? 

Não te parece que pertence a um Deus? Assim como o mar, neste dia em que 

fazes 13 anos e estás pescando com os pés nas águas mornas? Olha atrás de 

teu ombro. O que vês? Talvez alguma coisa natural? Não, é uma miragem 

que percebes atrás de ti, com as nuvens que se espelham na água parada, 

pesada, das três da tarde. Olha lá longe, aquela linha escura sobre o mar, 

brilhante como o azeite, aquelas sombras de árvores e aqueles canaviais. Em 

cada ponto onde que teus olhos pousarem, estará escondido um Deus. E se por 

acaso ele não estiver, é porque deixou lá os sinais de sua presença sagrada. 

 

Um pensamento expandido por Brassai ao enfatizar a dimensão fantástica da 

realidade. Para o fotógrafo, nada é mais surreal que a própria vida. E assim ele 



	
   	
   79	
  

explica em qual sentido suas fotos estariam inseridas no movimento surrealista: 

Minhas imagens  são  surreal  simplesmente  no  sentido  de  que  
minha  visão  trouxe  para fora a dimensão fantástica da realidade. Meu 
único objetivo foi expressar a realidade, porque não há nada mais 
surreal que a própria realidade. Se a realidade não nos enche de 
admiração, é porque caímos no hábito de vê-la como algo comum 
(Conferir em GAUTRAND, 2000, p. 20). 

 

Nesse sentido fica compreensível a ideia lançada pelo centauro de Pasolini: 

quando nos deparamos com a grandiosidade da natureza, com a magnitude de 

um nascer ou de um pôr do sol, com a vastidão de um mar que enche todo 

nosso campo de visão, como ver tudo isso como natural – natural esse que 

facilmente se confunde com o rotineiro, o banal? Como tão bem nos lembra 

Rubem Alves, temos que  olhar com olhos de criança, com olhos que sempre se 

surpreendem. 

Quantas vezes observamos que o céu está tão vermelho, a paisagem 

incrivelmente bela, e que essas imagens que admiramos parecem mais uma 

pintura ou, mesmo, uma fotografia? Algumas vezes me vejo prestes a fazer 

comentários assim, mas, quase sempre, calo-me prontamente. Talvez porque 

considero, na maiores das vezes, a natureza mais bela que qualquer 

representação imagética (claro que há representações e há naturezas).  

Mas, o artificial é apenas o resultado de uma leitura parcial da produção 

fotográfica, como demonstra a clássica imagem de Ilse Bing (fig. 23), de 1931, 

intitulada Auto-retrato com Espelhos, e na qual vemos a própria fotógrafa e sua 

câmera, de frente e de perfil, representando-se através de um jogo de espelhos e 

de olhares cruzados.  

 



	
   	
   80	
  

 
 

Figura 23 
Auto-retrato. Ilse Bing, 1931 

 

Fugindo de todo o natural, a imagem induz o olhar do espectador a seguir um 

determinado caminho no qual só têm sentido os elementos do próprio 

dispositivo. Tudo parece artifício nessa imagem de Ilse Bing, tudo tende ao 

apagamento da natureza: espaço construído e fechado, máquina, espelhos, 

objetos sobre uma mesa. E, no entanto, a natureza impõe-se na representação 

do artificial, resistindo nos seus restos: partes de um corpo de mulher e vagos 

destinos de olhares, evocando o que corpo e olhar conseguiram manter de 

natural no mundo do artifício. 

Nessa perspectiva, assumimos o vínculo constitutivo da fotografia com a 

natureza, uma vez que a reprodutibilidade técnica das imagens nasce pela 

necessidade de apreensão da natureza e de suas artimanhas: Como voam os 

pássaros? Como galopam os cavalos? Cientistas e amadores do século 19 

fizeram avançar a fotografia principalmente para responder a questões dessa 



	
   	
   81	
  

ordem, colaborando, inclusive, como Eadweard Muybridge, com o surgimento 

do cinema ao reproduzir imagens em sequência para estudar os movimentos 

dos animais. E parece curioso observar que quando pretendeu estudar o 

humano, Muybridge retratou homens (fig. 24) e mulheres (fig. 25) despidos, em 

atitudes desprovidas de toda emocionalidade, andando ou saltando como 

bichos aprisionados nos limites da jaula do dispositivo fotográfico.  

 

 

Figura 24  
Muybridge, 1887 

 
 



	
   	
   82	
  

 
 

Figura 25 
Muybridge, 1887 

 

As séries de Muybridge evocam essa impossibilidade de manter a natureza viva 

na representação, de poder apenas evocá-la e de circunscrever o homem na 

condição do afastamento definitivo do natural: resta a queda, o mergulho no 

artifício, a vitória da máquina. Resta ainda a própria ideia de captura. 

Mesmo a fotografia erótica nascente não se furtou nos primórdios em 

estabelecer a relação ambígua entre o humano e o natural. Como no caso da 

imagem (fig. 26), de 1905 e de autor desconhecido, na qual duas mulheres nuas 

posam ao lado de um falso caracol gigante no quadro de um igualmente falso 

cenário de lago. 

 



	
   	
   83	
  

 
 

Figura 26  
Autor desconhecido, 1905 

  

Essa imagem mostra como estamos constituindo acervos gigantescos, e de 

várias ordens, capazes de servir à reinterpretação do conflito entre máquina e 

natureza, entre o domador e a fera. A primeira câmera cinematográfica 

construída pelos irmãos Lumière recebeu a curiosa denominação de Domitor 

(Domador), aquele capaz de sujeitar, domesticar, amansar, subjugar. A 

fotografia e, depois dela, o cinema, acabaram participando do projeto moderno 

de organizar o natural, retirando do selvagem aquilo que poderia ser medido, 

calculado, hierarquizado, assim como os botânicos e os enciclopedistas já 

vinham fazendo com desenhos e aquarelas. A imagem técnica tentava 

reinventar a natureza ao se inventar.  

Todo esse jogo complexo remete a uma simbologia da liberdade, na qual a 

fotografia pensa o natural como um artifício do humano. A cada passo, a cada 

imagem, ao aliar concretude e transcendência, a fotografia reafirma o seu  

caráter técnico-expressivo e abre espaço para a participação dos artefatos   

como motores do imaginário. A fotografia acessoriamente induz a uma  



	
   	
   84	
  

reflexão sobre o papel das diversas estruturas de mediação para o estabe-

lecimento da dimensão simbólica. De acordo com Stephen Shore, em The nature 

of Photographs:  

Fotógrafos baseiam suas fotografias em modelos mentais. Esses 
modelos podem ser muito rígidos, como quando, por exemplo, um 
fotógrafo só reconhece o pôr do sol como digno de ser fotografado. O 
outro extremo seria o modelo flexível. Em geral, o modelo é 
inconsciente, mas o fotógrafo pode controlá-lo, tornando-se consciente 
dele (LA GRANGE, 2005, p. 25). 
 

 

 

 

 
∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

Quais seriam as questões fundamentais da constituição de um imaginário do 

natural e de sua dependência com as representações técnicas? Como pano de 

fundo, o princípio da contradição (ou da complementaridade) que há na 

invenção tecnológica da natureza representada, na dialética que impera na 

representação fotográfica da natureza: a do objeto técnico que cisma em 

estabelecer um vínculo com a pureza mítica do selvagem – ou, pelo menos, com 

o espaço intermediário do rural. Nessa busca pelo elo perdido, a representação 

fotográfica pensa tanto na perspectiva da religação quanto na da definição de 

seu próprio regime. 

O olho artificial remete ao olho natural e só se justifica a partir dessa remissão. 

De modo que há uma deriva do imaginário que se sedimenta em níveis 

sucessivos de apreensão. A relação da fotografia com a natureza evoca um 

essencialismo e solicita a compreensão de uma dinâmica na qual a construção 



	
   	
   85	
  

do registro imagético dialoga e contribui para a própria instituição do que se 

entende por natureza. E essa compreensão, sempre provisória, rebate sobre a 

natureza da fotografia, que deixa de ser registro para tornar-se usina de sentidos. 

Não se trata de uma condição do passado da imagem técnica, mas uma 

dimensão que continua, como no trabalho do tcheco Josef Sudek que 

fotografou naturezas mortas no seu estúdio e, através de sua janela, a paisagem 

de seu jardim (figuras 27, 28 e 29).  

 

 

Figura 27 
Josef Sudek, 1940-1954 

 



	
   	
   86	
  

 
Figura 28 

Josef Sudek, 1940-1954 
 



	
   	
   87	
  

 
 

Figura 29 
Josef Sudek, 940-1954 

 

As imagens do fotógrafo transbordam numa quietude e lirismo capazes de 

despertar nossa reflexão e nosso silêncio interior. São imagens que revelam uma 

dimensão quase inacessível ao nosso olhar, porém aparente para alguns, como 

nos diz Sudek (JOHNSON, 2004, p. 236): 

Tudo que está em torno de nós, vivo ou morto, aos olhos de um 
fotógrafo louco, misteriosamente se apresenta de diversas maneiras,    



	
   	
   88	
  

de modo que um objeto aparentemente morto ressuscita através da    
luz ou pela força do seu entorno. E se o fotógrafo tiver um pouco de 
senso, talvez ele seja capaz de capturar um pouco disso – e eu suponho 
que isso seja lirismo. 

 

Em Sudek, a luz, que é sempre natural, se revela pelo efeito da temperatura 

solar sobre o vidro e sobre a paisagem, como a neblina e o degelo. Foi a partir 

dessa experiência que o fotógrafo criou o conceito de available light, a luz 

disponível, sem qualquer acréscimo de iluminação artificial, buscando um 

apagamento quase absoluto do artifício. Mostra-nos até que ponto a natureza 

está efetivamente disponível para a representação imagética e o que essa 

disponibilidade quer, de fato, dizer. Ao fazer isso, participa da longa aventura 

que mostra que a natureza ao se prestar à representação, estimula a fotografia a 

especular sobre aquilo que ela é capaz de capturar e de domar, e, ao mesmo 

tempo, sobre a sua própria natureza. Se a natureza da fotografia é constituída 

pelos seus princípios materiais e imateriais, se essa natureza é sua própria 

essência, então a fotografia se revela enquanto pensante, ao pensar em si e sobre 

todas as coisas. 

Dessa forma, tendo a acreditar que a temática da natureza, sempre presente nas 

diversas estratégias expressivas da humanidade, encontra na fotografia seu 

momento de conexão privilegiado com o modo contemplativo. Se não é a 

temática exclusiva da contemplação – nem mesmo exclusiva da fotografia, na 

medida em que foi explorada desde sempre pela pintura – a natureza 

reinventada em paisagem vai constituir, no universo fotográfico, um dos 

territórios pensados por Plotino: ali onde o mundo se contempla, a fotografia 

vai contemplar a própria contemplação. 

 

 

 

 



	
   	
   89	
  

2.2    Fotografia e  adversidade 

 

[Principal questão: Até que ponto a contemplação estaria 

na dependência de um conjunto de circunstâncias supostamente 

necessárias (materiais e contextuais) para uma fruição 

amorosa?] 

 

Num primeiro momento, a impressão que se pode ter é a de que a  

contemplação, como dimensão do olhar, não teria mais lugar nos dias de hoje 

pela velocidade e diversidade impostas nas atividades cotidianas. São já 

corriqueiros os argumentos de que a modernidade ampliou a quantidade  de  

tentações visuais ao mesmo tempo em que aumentou a velocidade de 

distribuição e de circulação das mesmas. Nesse sentido, uma posição que  

defenda a permanência de uma experiência visual que procura discernir a 

unidade naquilo que é fragmentado e múltiplo pareceria condenado, a priori,  ao 

fracasso. 

No entanto, apesar dessas circunstâncias de superfície do contemporâneo,  não 

são poucas as oportunidades em que se torna possível apreender posturas  

contemplativas capazes de impregnar parte da produção visual, em geral, e da 

fotográfica, em particular. Foi nessa perspectiva que selecionei um conjunto de 

fotografias produzidas por jovens inseridos em contextos de extrema exclusão e 

pobreza, portanto circunscritos num ambiente no qual se espera mais 

prontamente um olhar impregnado (ou direcionado), majoritariamente, pelas 

dificuldades enfrentadas no dia a dia. Acredito ainda que essa mesma feição  de 

uma realidade tão árida nos leva a aferir que a amorosidade no olhar pode nos 

conduzir a uma imagem que transborde os limites estreitos da banalidade do 

cotidiano e aponte para dimensões mais sutis e mais profundas da nossa 

condição humana.   



	
   	
   90	
  

Nesse sentido, selecionei fotografias produzidos por jovens pertencentes a 

universos distintos da periferia: um que vive num bairro conhecido como 

Distrito da Luz Vermelha (Red Light District), em Calcutá, no Nordeste da Índia; 

e outro inserido na comunidade do Coque, no Recife, no Nordeste brasileiro. 

Nessas imagens pude verificar o olhar contemplativo, capaz de emergir da 

contingência mais atroz (a exclusão e a pobreza, por exemplo) e dar lastro à 

transcendência, a partir do enfrentamento desse mesmo paradoxo: uma 

realidade trágica capaz de potencializar o amoroso. Para refletir sobre esse 

cruzamento de perspectivas estéticas e regimes visuais diferenciados, adotei a 

perspectiva de que o olhar contemplativo e, portanto, sensível, pode ser 

requisitado através de um objeto que não é definido social ou institucional-

mente como obra de arte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   	
   91	
  

2.2.1  Experiência no Coque 

 

Para refletir sobre a questão do espaço reservado a olhar contemplativo num 

espaço/tempo adverso, detive-me, inicialmente, num conjunto de fotografias 

produzidas por jovens que vivem na comunidade do Coque, no Bairro de Joana 

Bezerra21, uma das áreas mais estigmatizadas e temidas do Recife, sobretudo 

pelos altos índices de violência registrados principalmente a partir da década de 

9022. Apesar de muitos cidadãos de outros bairros da cidade evitarem circular 

pelo local, a comunidade é vista do alto por milhares de pessoas que 

diariamente transitam pelo viaduto Joana Bezerra, um dos principais corredores 

que ligam a zona norte à zona sul do Recife. Localizada a poucos quilômetros 

do Centro e do bairro de Boa Viagem, o Coque é vizinho ainda de áreas com 

destaque econômico como a Ilha do Retiro, a Ilha Paissandu e a Ilha do Leite, 

considerado o principal polo médico da capital.  

Os índices de pobreza da área são gritantes: 57% da população vivem com 

renda mensal entre meio e um salário mínimo, número abaixo da média 

estadual, segundo o Mapa do Fim da Fome II, elaborado pelo Centro de 

Políticas Sociais da Fundação Getúlio Vargas (2004).  E mais: 73% das famílias 

são mantidas pelas mulheres que trabalham como empregadas domésticas, 

lavadeiras, catadoras de lixo e em pequenos bares e restaurantes. As crianças e 

os jovens também entram no mercado informal, como biscaiteiros, seja nas 

praias ou nos cruzamentos de trânsito, de acordo com pesquisa realizada pelo 

Pacto Metropolitano (2004). Na área da educação os números são ainda mais 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
21 Situada em uma ilha com 116 hectares, a comunidade tem 12.755 habitantes, segundo Censo 2000 
(dados do site da Prefeitura do Recife, acessado em julho de 2011) e enfrenta graves problemas de 
saneamento, moradia, meio ambiente, educação e saúde.  
22 Já em 1996, foram contabilizados 56 assassinatos, sendo quase a metade dos casos resultado de 
conflitos entre quadrilhas locais (Conferir FREITAS, 2005). Em 1997 (12 de janeiro) é citada como a 
“morada da morte” no Caderno Cidades do Jornal do Commercio.  
 



	
   	
   92	
  

chocantes: o percentual de analfabetos funcionais atinge 81% dos adultos e 74% 

dos jovens da faixa etária entre 14 a 18 anos, segundo levantamento divulgado 

no Atlas de Desenvolvimento Humano do Município do Recife (2005)  

 

                                             

∞∞∞∞∞∞ 

  

 

Segundo relatos orais, as primeiras casas da área onde hoje está fincada a 

comunidade do Coque foram construídas num antigo engenho de propriedade 

do Barão Correia de Araújo. O Coque teria se erguido, então, numa área 

bucolicamente descrita por antigos moradores como “revestida com de 

vegetação de mangue e também de árvores frutíferas” (FREITAS, 2005, p. 256). 

Paisagem que se transformou num panorama mais árido a partir de diversos 

aterramentos locais.  

A expansão desse povoamento aconteceu, principalmente, entre 1970 e 1989, 

com a vinda de famílias emigrantes das zonas do agreste e da mata do estado. 

Uma ocupação que, apesar de contextualizada nos parâmetros observados na 

expansão dos centros urbanos do país, apresentaria determinadas 

especificidades23. Segundo Freitas (2005, pp. 255-256), “a comunidade viven-

ciou um processo complexo de expansão, crise e reconfiguração das suas 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
23 A partir de 1983, o Coque passa a ser classificado pela Prefeitura do Recife como uma das Zonas 
Especiais de Interesse Social do município – ZEIS, definidas como “áreas de assentamentos 
habitacionais de população de baixa renda, surgidos espontaneamente, existentes, consolidados ou 
propostos pelo Poder Público, onde haja possibilidade de urbanização e regularização fundiária” 
(RECIFE, 2010). Mas, apesar das obras públicas, “a qualidade de vida no bairro e o atendimento das 
necessidades básicas de infraestrutura, saúde, educação, saneamento e segurança são bastante 
precários” (FREITAS, 2005, p. 257). 
 



	
   	
   93	
  

práticas associativas”. E todo esse panorama foi agravado pelo conhecimento 

da atuação de grupos locais em assaltos e no narcotráfico, o que acabou por 

estigmatizar a comunidade como um todo: “O estigma que cerca o bairro é 

tamanho que basta a inclusão do nome ‘Coque’ no currículo para os moradores 

do bairro terem suas chances de empregabilidade reduzida” (COQUE VIVE, 

2009, p. 01). 

Assim, esse estigma que paira sobre a comunidade, tornou-se um dos maiores 

desafios para as instituições governamentais ou não-governamentais que lá 

atuam. Entre elas, destaca-se o projeto/ação Coque Vive, formado inicialmente 

por jovens do bairro e professores e estudantes da Universidade Federal de 

Pernambuco, UFPE, que surgiu com o objetivo de “romper essa lógica de    

discriminação e exclusão”, encontrada no local (COQUE VIVE, 2009, p. 2). 

 

 

Projeto Coque Vive 

 

Desenvolvido desde 2005, o Coque Vive volta-se para a capacitação, apoio e 

assessoramento da Comunidade do Coque com vistas à realização de suas 

próprias representações sociais por meio da produção/difusão de discursos 

midiáticos. Pretende, com isso, colaborar para a (re)construção das suas 

imagens e autoimagem, assim como para promover a valorização da 

comunidade. Como explica a coordenadora do projeto Coque Vive, Yvana 

Fechine (COQUE VIVE, 2008, p. 4): 

Preocupados tão somente em “escapar” desses jovens que enxergam 
como “bandidos em potencial”, parece mais fácil aos moradores dos 
bairros ricos que cercam o Coque não ver o que há para ser visto. 
Como milhares de outros bairros pobres de todo o Brasil, o Coque é 
um fruto amargo das desigualdades que os modelos socioeconômicos 
que escolhemos estão plantando há anos aqui e em outros países  
latino-americanos. Na mesma rua – às vezes na mesma casa – convivem  

 



	
   	
   94	
  

jovens cooptados pelo crime organizado, graças às promessas de 
prosperidade, e jovens que teimam em brigar por outras oportunidades 
e por outro tipo de visibilidade para o bairro.  

 

É nesse contexto que acontecem, entre outras atividades, as oficinas de 

fotografia, inicialmente viabilizadas a partir da doação de máquinas fotográficas 

mecânicas, com modelos já superados pela tecnologia digital, por alunos e 

professores do Departamento de Comunicação da UFPE e que contam com a 

monitoria de estudantes do mesmo departamento universitário. Nessas oficinas, 

jovens de 13 a 17 anos são orientados a registrar sua comunidade, sendo 

estimulados, a seguir, a discutir sobre as imagens produzidas.  

O primeiro grupo de exercícios Revelando o Coque teve inicio em setembro de 

2006, e contou com a participação de sete meninos e meninas entre 14 e 17 

anos, munidos de cinco câmeras fotográficas. No decorrer de dois anos, o 

projeto abrigou 15 adolescentes que tiveram as primeiras máquinas analógicas 

substituídas por digitais. Aparelhos simples que não limitaram o trabalho 

desenvolvido, como afirma o coordenador do grupo, na época estudante de 

Jornalismo, Lucas Cordeiro Cardin (COQUE VIVE, 2008, p. 6): 

Talvez tenha sido a simplicidade das câmeras que tenha despertado nos 
meninos o trabalho rigoroso de composição, aperfeiçoando o uso da 
profundidade, da luz, do enquadramento e, principalmente, da 
sensibilidade em construir representações locais com um poder 
universalizante (COQUE VIVE, 2008, p. 6). 

 

O resultado da primeira oficina foi exposto na mostra Revelando o Coque, e, 

posteriormente, registrado na publicação Coque Vive – Exercícios do Olhar 

(2009) na qual, por diferentes ângulos, os jovens explicitaram visualmente o que 

significava ser um filho ou filha do Coque. A constituição desse contexto 

define, de maneira mais clara, o problema central da nossa reflexão: verificar as 

condições através das quais é possível fazer emergir da contingência mais atroz 

(exclusão e pobreza) o olhar contemplativo imbricado com a construção da 



	
   	
   95	
  

autoestima, a partir do enfrentamento desse paradoxo: o espaço em que a 

realidade trágica é capaz de gerar um olhar amoroso. Nosso questionamento 

também poderia ser colocado nas circunstâncias contextuais: até que ponto a 

contemplação estaria na dependência de um conjunto de circunstâncias 

supostamente necessárias (materiais e contextuais) para uma fruição amorosa? 

Os jovens e suas fotografia  

Vários jovens participantes do curso de fotografia do projeto Coque Vive 

optaram pelo padrão documental, produzindo imagens cujo objetivo é 

claramente o de apresentar o bairro onde moram, na medida em que uma das 

questões centrais do princípio de exclusão, percebido pelos próprios moradores, 

é que o Coque sofre de um processo de apagamento urbano: o lugar se torna 

invisível apesar de ser passagem obrigatória e diária para dezenas de milhares de 

habitantes do Recife.  

Um exemplo desse olhar que acolhe e ver amorosamente seu espaço é a 

fotografia Nossos Lares, de Mônica França (fig. 30). 

 

 
Figura 30 

Fotografia: Mônica França, 2007-2009 



	
   	
   96	
  

 

A intenção é simples de se perceber: por trás da diagonal formada pelas casas 

humildes do Coque, coladas umas às outras em filas sucessivas, há o skyline 

marcado pelos altos prédios do bairro de Boa Viagem, considerado um dos que 

abriga o maior número de pessoas ricas da cidade. O princípio perseguido é o 

contraste, tanto entre o céu claro e o casario escuro quanto entre os ricos e os 

pobres. Mônica França, de 17 anos, mora no Coque desde que nasceu: 

Minha família é muito grande, por isso eu não sei quantas pessoas tem. 

Assim que nasci fui morar na casa da minha avó Elzinha. Quando eu tinha 

dois anos, minha mãe conheceu um homem chamado Luiz, que foi 

verdadeiramente o meu pai. Ele morreu quando eu tinha nove anos, mas eu 

nunca me esquecerei de uma das pessoas mais importantes da minha vida. 

Hoje moro com minha avó Paulina (COQUE VIVE, 2008, p. 23).  

 

O tamanho e a plasticidade dos laços familiares, assim como as mudanças de 

residência dentro do próprio bairro, estão evidenciados na imagem que ela 

pretendeu dar do Coque: a cidade ao mesmo tempo longe e perto, a 

homogeneidade das casas enfileiradas, uma espécie de fatalismo contraditório 

que mostra como as diferenças estão próximas geograficamente.  

O mesmo vigor documental está na fotografia Trabalhadoras de Artesanato, de 

Jefferson Odair (fig. 31), onde três mulheres ocupam um espaço iluminado pela 

luz de uma porta e montam cestos de palha.  

 



	
   	
   97	
  

 
Figura 31 

Fotografia: Jefferson Odair, 2007-2009 

 

A despeito da passagem efetuada entre a paisagem aberta de Mônica França e o 

interior intimista da fotografia de Jefferson Odair, não é difícil perceber a 

sinergia entre os projetos dos dois jovens: documentar o Coque a partir de 

cenas capazes de naturalizar o bairro, tornando-o mais ameno como cenário e 

nas atividades dos seus personagens. O que surpreende nesses dois casos, nos 

aproximando da ideia mesma de deriva do olhar, é como foi possível para os 

jovens fotógrafos perceber e construir um discurso do equilíbrio, da ação 

virtuosa, lá onde se esperava deles a revolta e o drama visual. Essa deriva é 

confirmada ainda na fotografia Ciranda, também de Mônica França (fig. 32). 

 

 



	
   	
   98	
  

 
Figura 32 

Fotografia: Mônica França, 2007-2009 

 

Em contraste com a paisagem externa com a qual circunscreveu o Coque em 

oposição a Boa Viagem, nesse caso Mônica aproxima o seu olhar do ambiente 

doméstico e, como Jefferson, captura o cotidiano pacífico das crianças do 

bairro. A dinâmica fica garantida pela baixa velocidade do obturador, o que 

força o estabelecimento do sentido pretendido: a felicidade, ali onde todos 

parecem condenados à violência e ao abandono. Também preocupada em 

retratar a infância, Jeanny Alves, de 18 anos, propôs (fig. 33) uma cena – por ela 

intitulada Infância – mais íntima, na qual uma menina brinca de dar banho em 

uma boneca. 

 



	
   	
   99	
  

 
Figura 33 

Fotografia: Jeanny Alves, 2007-2009 

 

No depoimento que deu aos monitores do projeto Coque Vive, Jeanny deixou 

claro como relaciona a infância ao sonho e ao enfrentamento do destino: 

Eu me lembro que, quando éramos pequenas, eu e Jully íamos à casa de vó 

Maria. Além de nos deliciarmos com as frutas do seu quintal, ela ensinava a 

gente a fazer roupinhas para as nossas bonecas. [...] Quando falo da minha 

infância, lembro que sonhava em ser uma grande profissional, que passasse 

responsabilidade e que fosse respeitada. [...] Minha história não termina aqui, 

esses foram apenas os primeiros capítulos (COQUE VIVE, 2008 p. 28). 

 

Na imagem que produziu, Jeanny foi cuidadosa ao contemplar e registrar o 

momento com precisão: a criança encena frontalmente a brincadeira com a 

boneca na bacia (representação da representação, na medida em que muitas 



	
   	
   100	
  

crianças do bairro são banhadas dessa forma), tendo em primeiro plano um 

triângulo formado por bolas de gude; ao fundo, os sinais da pobreza: restos de 

louça, tijolos amontoados e telhas sobre o chão de terra. Mais uma vez o 

discurso que aponta discretamente para o contraste e para o estabelecimento de 

um modo pacífico de viver. 

 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

 Não me lembro muito bem da minha avó. Só sei uma coisa: quando eu tinha cinco 

anos de idade, ela morreu (Sandokan).  

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 



	
   	
   101	
  

Figura 34  
 Fotografia: Sandokan Xavier, 2007-2009 

 

As fotografias assinadas por Sandokan Xavier constituem, notadamente, o 

grupo de imagens mais surpreendente do projeto. Ele foi capaz de estabelecer 

um regime expressivo diversificado e ousado, tanto do ponto de vista dos 

conteúdos quanto daquele dos regimes formais que buscou criar. Um exemplo 

desse processo audacioso é a fotografia por ele intitulada Fenda (fig. 34), plena 

de artifício e solidão.  

Essa forma particular de perceber o Coque está igualmente presente na 

fotografia Aurora nos Trilhos, abaixo (fig. 35), uma experiência extremamente 

formalista, utilizando as linhas compostas pelos fios e pelos trilhos em sua 

relação com a luz da manhã. 

 



	
   	
   102	
  

 
  Figura 35 

Fotografia: Sandokan Xavier, 2007-2009 

 

Esse modo de ver e de permitir ver coloca as imagens de Sandokan num 

patamar diferenciado uma vez que suas fotografias estabelecem outros 

princípios do olhar. Não é apenas a deriva, presente nos trabalhos dos outros 

jovens fotógrafos, mas algo que transcende, que o retira literalmente da 

contingência de pobreza e exclusão, mesmo quando ele olha de frente para as 

condições do bairro.  

Quando eu era criança, tinha vontade de ser delegado, porque eu achava que 

sendo delegado ia ser o protetor da minha família, mas com o tempo desisti 

dessa ideia, porque eu pensava que era impossível (COQUE VIVE, 2009, 

p. 17). 

 

Uma das suas imagens mais interpeladoras é a que ele chamou, prosaicamente, 

de Calcinhas (fig. 36). 



	
   	
   103	
  

 
Figura 36  

Fotografia: Sandokan Xavier, 2007-2009 

 

Há, nesse caso, um primado do humor, sem dissociação com a questão formal, 

cuja densidade sai da própria proximidade com a qual ele registra a cena 

prosaica de um varal de roupas. Sandokan é capaz de brincar com o 

enquadramento, com a tensão entre sombra e luz, permitindo uma viagem ao 

Coque mais secreto, mais vulnerável. Trata-se de uma fuga do banal pelo 

registro do que há de mais banal.  

Finalmente, duas outras imagens que demonstram a versatilidade de suas 

construções visuais. Senhora (fig. 37) e A Última Chama (fig. 38) são fotografias 

quase antagônicas com relação aos elementos que colocam em operação. 

 



	
   	
   104	
  

 
Figura 37 

Fotografia: Sandokan Xavier, 2007-2009 
 

 
Figura 38 

Fotografia: Sandokan Xavier, 2007-2009 



	
   	
   105	
  

Enquanto na figura 37 o que nos atrai é a captura do instante preciso, desses 

olhos que se fecham para que as mãos façam o seu trabalho, colocando o 

prendedor no coque, na imagem acima (fig. 38) é a ausência de pathos, na 

pequena luz de vela que teima em fixar a película.  

São imagens do silêncio, transcendentes, a um só tempo impregnadas do 

Coque, e liberadas dele – imagens de todo lugar, de todos os olhares. A velhice 

tranquila e a persistência da luz na escuridão.  

 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

O meu contemplar produz um objeto de contemplação, como os geômetras desenham 

contemplando; todavia eu não desenho, mas contemplo, e as linhas dos corpos ganham 

existência como se elas tombassem. Experimento o mesmo que minha mãe e aqueles que me 

geraram: eles também nasceram da contemplação [...] (PLOTINO, 2008, p. 59). 

 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 



	
   	
   106	
  

2.2.2   Experiência no Distrito da Luz Vermelha 

 

Calcutá, capital do estado da Bengala Ocidental, é a terceira maior aglomeração 

urbana e a quarta maior cidade da Índia, com 14,68 milhões de pessoas que 

vivem na sua área metropolitana. A exemplo dos grandes centros de países em 

desenvolvimento, a cidade apresenta problemas urbanos como pobreza, 

poluição, falta de saneamento básico e violência.  

As crianças do bairro que abriga a maioria dos bordéis de Calcutá, o Distrito da 

Luz vermelha (Red Light District), vivem em total estado de abandono. São filhos 

e filhas de prostitutas, quase sempre sem uma figura paterna, que crescem sem 

acesso a uma educação formal, largados pelos guetos da área. As meninas são 

induzidas também a entrar na prostituição e os garotos fadados a trabalhar em 

subempregos (Conferir em BRISKI, 2004). 

 

 

Nascidos em bordéis  

O projeto fotográfico Nascidos em Bordéis, desenvolvido com crianças do 

bairro, foi iniciado em 1998 pela jornalista e fotógrafa inglesa Zana Briski 

quando ela realizava um ensaio fotográfico sobre as prostitutas e as suas 

condições de trabalho, no Distrito da Luz Vermelha. Ao conhecer as crianças, 

percebe que havia uma história para ser contada pela sensibilidade de cada uma 

delas. Reúne, então, um grupo de oito meninas e meninos de 12 a 15 anos, e 

inicia uma oficina semanal sobre as técnicas fotográficas, que irá durar cerca de 

seis meses. Segundo a fotógrafa, ela encontrou muita dificuldade para conseguir 

a  confiança e autorização das prostitutas para começar seu trabalho sobre os 

bordéis. Só após meses de tentativa, conseguiu, finalmente, morar em um dos 

pequenos quartos de um dos prostíbulos e iniciar o documentário. Já a   

acolhida pelos meninos e meninas da área, foi instantânea: “As crianças me 



	
   	
   107	
  

aceitaram imediatamente. Eles não entendiam direito o que eu estava fazendo 

ali mas estavam fascinados comigo e com minha câmera” (BRISKI, 2004, p. 

16). Zana Brisk intuiu, então, que “seria maravilhoso” ver aquela localidade 

pelos olhos das suas crianças. Desiste do documentário com as prostitutas e se 

dedica integralmente ao novo projeto. Todo essse processo resulta num 

conjunto de fotografias e num documentário que rendeu a ela e ao diretor Ross 

Kauffman dezenas de prêmios, entre os quais, o Oscar de Melhor 

Documentário de 2002. 

Apesar da beleza e sensibilidade das fotografias e do documentário, considero 

que o maior mérito do projeto está em propiciar uma nova perspectiva de vida a 

essas crianças que sempre foram estigmatizadas, assim como os jovens do 

Coque, por pertencerem a uma comunidade carregada de problemas sociais, 

culturais e ambientas. Para Diane Weyermann, diretora do Sundance Institute, 

um dos parceiros do projeto, a transformação que as oficinas de fotografia 

causou nas crianças foi surpreendente, não só por liberarem sensibilidades e 

talentos artísticos mas, principalmente, pelo fato de abrirem novas perspectivas 

para suas vidas. 

As pessoas mais estigmatizadas do Distrito da Luz Vermelha de Calcutá 
não são as prostitutas, mas sim seus filhos.	
  Diante da extrema pobreza, 
abuso e desespero, essas crianças têm pouca possibilidade de escapar do 
destino de sua mãe ou de criar novas possibilidades de vida (Citada por 
BRISKI, 2004, p. 8). 

 

Não restam dúvidas que essas novas possibilidades de vida e o sucesso do 

projeto foram resultado, primordialmente, do olhar amoroso da fotógrafa sobre 

o local, seus moradores e, principalmente, sobre suas crianças. Sua amorosidade 

e sensibilidade serviram de fio condutor para uma experiência reconhecida 

internacionalmente. É importante relembrar que o olhar contemplativo, esse 

olhar que consegue alcançar o que vai além das aparências, foi acionado em 

uma região que reúne e expõe o que, majoritariamente, não é considerado digno 

de apreciação e, portanto, fadado ao apagamento pela sociedade. 



	
   	
   108	
  

Os jovens e suas fotografias 

 
Figura 39 

Fotografia: Avijit 

Avijit, 12 anos, foi um dos alunos do projeto que mais se destacaram, tendo 

participado, inclusive, do júri infantil do World Press Photo de 2002. O ato de 

fotografar lhe trouxe uma nova perspectiva de vida, impulsionando-o para uma 

profissão, até então, não cogitada: “Eu queria ser doutor. Depois quis ser artista 

e agora quero ser fotógrafo” (Citado por BRISKI, 2004, p. 33).  

A imagem selecionada do jovem indiano se impõe pela singeleza e completude 

(fig. 39). O olhar perspicaz de Avijit transforma um recanto de uma casa 

humilde, iluminada apenas pela chama de uma lamparina, numa imagem 

majestosa, completa, definitiva. Nenhum elemento presente é capaz de macular 

sua composição requintada. A fotografia aponta para uma dimensão que 

extrapola a forma e o tempo. Ausência de emoção. Captura do instante como 

ele se apresenta. Não há o que acrescentar. Nem, ao menos, o que retirar – tudo 

está dado e a imagem é plena de si mesma e dos sentidos que vagarosamente 

podemos adicionar a ela. Um olhar que vê o que é. E que dignifica o que vê. 



	
   	
   109	
  

 
Figura 40 

Fotografia: Kochi 

 

Kochi é uma menina de 10 anos, gentil e tímida que mora em um bordel 

afastado dos demais onde vivem seus colegas de turma. Apenas depois de 

vários encontros com o grupo, começou a mostrar mais autoconfiança e 

conseguiu se comunicar mais livremente. “Eu me sinto envergonhada em tirar 

fotos na rua. As pessoas zombam de nós. Elas dizem: ‘De onde eles trazem 

essas câmeras”? (Idem, p. 50). Por esse motivo, Kochi prefere tirar suas fotos 

na intimidade de sua própria casa, como nesta bela imagem em contraluz      

(fig. 40). Desse modo, a jovem fotógrafa isola a figura que surge recortada na 

janela gradeada, exacerba o seu jeito, cabisbaixo, emprestando ao conjunto uma 

melancolia imensa. 

O olhar de Kochi instiga o nosso próprio olhar ao fotografar um perfil de 

menina num momento tão íntimo e, igualmente, misteriosamente inacessível. 

Uma prece num quarto escuro e protetor. E, diante de nós, o silêncio. 

Profundo. Conciliador. Uma imagem que contracena e coabita com a luz de 

Avijit, como duas faces da mesma moeda.  



	
   	
   110	
  

	
  

Figura 41 
Fotografia: Shanti 

	
  

Shanti, 11 anos, mora com sua mãe e seu irmão, Manik, também integrante do 

projeto que gerou o documentário Nascidos em Bordéis. Shanti gosta de 

fotografar principalmente a família e, mais ainda, adora filmar. Foram delas as 

cenas das oficinas em sala de aula apresentadas no documentário. Segundo 

Zana Brisk, ela é “extremamente inteligente e defende com paixão seus 

argumentos e projetos” (Idem, p.75).   

Na fotografia dos carneiros (fig. 41), Shanti aposta num efeito de velocidade 

que realça o movimento do seu tema. Em plena cidade de Calcutá, um pastor 

leva seus animais para um pasto ou para recolhê-los. Os animais são todos 

marcados por um traço cor de rosa, e têm, igualmente, o pelo claro, muito 

semelhante. Na imagem resplandece a liberdade no olhar. Perspectiva, 

enquadramento e corte, todos os elementos apresentados em um (des)equilíbrio 

que é arrematado por um movimento sutil e pacífico, desenhado suavemente na 

imagem da jovem fotógrafa.  



	
   	
   111	
  

 
Figura 42 

Fotografia: Puja 

 

Puja, 11 anos, produz a maior parte das suas fotografias no quarto onde vive 

com sua mãe, avó e seu papagaio de estimação. Durante a oficina de fotografia, 

foi estimulada a perder o medo dos ambientes externos e explorar com mais 

liberdade seu entorno. Finalmente, com o desenrolar das atividades do curso, 

tornou-se uma das mais ousadas no grupo ao fotografar na rua. Suas imagens, 

ricas em detalhes, refletem, “a riqueza do seu mundo interior” (Idem, p. 69).  

Na foto acima (fig. 42), a postura desafiante que o senhor lança para a lente da 

jovem fotógrafa é capturada com firmeza pelo olhar de Puja. O ato fotográfico, 

por segundos, a liberta do medo e timidez diante do mundo. Ela não se intimida 

e se posiciona diante desse outro ameaçador. A imagem capturada e exposta se 

concentra no senhor fotografado, e todo meu olhar é atraído em sua direção. A 

rua quase vazia, o caminhão colorido – alaranjado como a roupa do homem, 

quase que propositalmente escolhida –, e o ar de calmaria não são suficientes 

para afastar a minha atenção e a de Puja do ser presente diante de nós. 



	
   	
   112	
  

 
Figura 43 

Fotografia: Suchita 
 

Suchita, 14 anos, também é uma talentosa fotógrafa, que captura a maioria das 

suas imagens a partir do seu telhado. “Quando eu tenho a câmera em minhas 

mãos, eu fico feliz. Eu sinto como se estivesse apreendendo algo. Eu posso ser 

alguém” (BRISKI, 2004, p. 83). Órfã, criada por uma tia, Suchita, como suas 

colegas, relutava em fotografar  na rua e partiu para registrar a vida doméstica. 

A imagem acima (fig. 43) foi escolhida para capa do calendário da Anistia 

Internacional de 2003. É instigante vislumbrar o que levou Suchita a abrir 

espaço para dois cenários distintos mas complementares. A jovem numa pose e 

sorriso contidos está colocada à frente de uma parede azul. Azul como seu 

vestido. Apenas o verde do pano que cobre sua cabeça e cai pelos seus ombros, 

suavemente se destaca. Uma interpretação parcial, só da área esquerda da cena. 

Mas, a imagem é maior. Abarca os opostos que ora se chocam, ora se 

completam. É surpreendente perceber a abertura para o mundo que esta 

menina fotógrafa, avessa ao lado de fora, mostra ao descortinar essa brecha da 

vida ao nosso olhar.  



	
   	
   113	
  

Sua imagem, como a dos demais jovens do grupo, é simples, natural e nos 

provoca um sentimento profundo do que nossos olhos – não só os que veem 

mas,  principalmente os que se tornam conscientes – são capazes de alcançar. 

São instantes que acionam nosso olhar contemplativo ou pensamento 

meditativo que, nas palavras de Heidegger, 

[…] Não precisa de modo algum ser extravagante. É suficiente 
demorarmo-nos no que está próximo e meditarmos no que está mais 
perto... aqui e agora, aqui neste pequeno pedaço de torrão natal. O 
trecho mais próximo de torrão natal é a consciência primordial, tal 
como ela permeia nossa atividade cotidiana. Na atual era tecnológica, 
não podemos nos tornar um planeta de aldeões rurais, mas a 
simplicidade natural e a harmonia da aldeia está disponível, onde quer 
que nos encontremos, através do pensamento contemplativo. A 
contemplação é nossa origem espiritual (Citado por HIXON, 1992, 
s/p). 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                     

 

 

 

 



	
   	
   114	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                               Imagem 3. Sobre a meditação 



	
   	
   115	
  

3.1  Meditação e Contemplação 

 

 
 

Percebo que para contemplar uma imagem tenho que me desfazer (ou, melhor, 

perseguir esse desenlace) de qualquer processo mental de julgamento. 

Julgamento que sempre implica em dicotomias como gosto/não gosto, 

certo/errado, bonito/feio. Quando contemplo uma imagem, uma cena, uma 

pessoa ou uma fotografia, só uma ação é pertinente: observar atentamente com 

o olhar. Note-se que o uso aqui da palavra observação não se refere a uma das 

definições encontradas no dicionário, que diz: “olhar, fitar com atenção e 

minúcia, buscando chegar a um julgamento, a uma conclusão”. Ao contrário. O 

observar ao qual me refiro é um dos sinônimos para a palavra contemplar que, 

segundo o mesmo dicionário, etimologicamente significa olhar atentamente, 

meditar.  

Que assim seja. Contemplar, para mim, é quase como meditar. E ainda: 

dependendo da técnica de meditação utilizada – que são inúmeras – meditação e 

contemplação podem ser estados considerados similares. Quando me fixo num 

som, num mantra, numa imagem ou na minha respiração, só observo o foco da 

minha atenção. Nada mais. Deixo os pensamentos virem e irem sem tentar 

julgá-los e sem me fixar neles. Deixo-os passar e volto a observar o foco da 

minha atenção. Da mesma maneira que, para Bergson, a filosofia deveria se 

processar: com um desinteresse seminal capaz de nos permitir “ver por ver, e 

não ver para agir” (Citado por HUISMAN, 2001, p. 137). Pensamento que 

também pode ser encontrado em Granger (1994, p. 43), quando afirma que: 

A ciência não deixa de ser desinteressada e até, de certa maneira, lúdica: 
a busca do saber pelo cientista é um trabalho intenso, mas também um 
jogo. De qualquer forma, o primeiro resultado da visão é a satisfação de 
compreender, e de modo algum, agir.  

Na meditação o que procuro é acalmar minha mente, refrear os pensamentos, e 



	
   	
   116	
  

mergulhar no meu ser, na minha consciência. Perceber o espaço entre um 

pensamento e outro. Sentir esse espaço de silêncio. O pensamento oriental 

difunde essa dimensão há séculos. De acordo com o Yoga Sutra, de Patanjali24 

(Conferir em DAUSTER, 2009, p. 75): “Meditar (dhyãna) é fixar a consciência 

em um único objeto”. Como a consciência do ser se espalha, ou melhor, não 

tem o limite material/espacial do corpo físico, e se encontra em todas as outras 

consciências, volto a pensar que ao meditar liberto meu olhar para a 

contemplação. Contemplar é, nessa perspectiva, uma extensão ou uma 

consequência da prática da meditação. 

Quando contemplo, mergulho na imagem que vejo, com foco restrito a ela.  

Não tenho mais objetivos voltados para alimentar meus próprios pensamentos 

– mesmo considerando que eles são criados, incessantemente, pela minha 

mente. Com outras palavras, meditando me adentro na consciência do 

observado.  

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

Comecei a meditar regularmente e guiada por uma técnica específica há cerca de 

10 anos. A constância veio com um curso de Meditação Transcendental (MT) 

que indica sua prática durante vinte minutos, duas vezes ao dia. A técnica foi 

criada pelo mestre indiano Maharishi Mahesh Yogi que nos anos 70 se 

estabeleceu nos Estados Unidos de onde difundiu e atraiu adeptos de várias 

partes do mundo. Segundo o mestre, “através da Meditação Transcendental o 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
24 Um dos principais textos sobre o Yoga escrito no início da era cristã. 



	
   	
   117	
  

cérebro humano pode experimentar aquele nível de inteligência que é um 

oceano de todo o conhecimento, energia e bem-aventurança” (MT, 2012).  

Nas inúmeras entrevistas que concedeu, durante os mais de 50 anos de 

ensinamento, Maharishi era muito questionado sobre quais os principais 

benefícios da prática. E assim ele costumava explicar:  

Experimentos científicos com pessoas que praticam a Meditação 
Transcendental indicam que ela produz normalização em todas as áreas 
da vida. Ela reduz o estresse, melhora a saúde, enriquece o 
funcionamento mental, melhora os relacionamentos pessoais e aumenta 
a produtividade e a satisfação no trabalho (Idem). 
 

Da minha própria experiência, posso afirmar que ainda lembro os efeitos nos 

primeiros dias que vivenciei a meditação. A sensação era muito forte e seus 

resultados também. Tudo ficava mais claro e mais perceptível principalmente 

pelo fato de ser uma prática nova para mim, e assim notava a grande diferença 

entre como eu me sentia antes da meditação e, logo depois, a adotá-la. O que 

percebo em mim tem sido vivenciado e anunciado por muitos praticantes, 

inclusive pessoas que percebem o efeito da prática no seu processo criativo. O 

cineasta David Lynch considera a meditação responsável pelos resultados do 

seu trabalho: “Meus 33 anos de prática [...] têm sido fundamentais para o meu 

trabalho com filmes e pinturas, e para todas as áreas de minha vida (LYNCH, 

2008, p. 1). 

Atualmente minha prática da meditação não se prende a uma única técnica e se 

expande a ensinamentos vindos igualmente do budismo e hinduísmo.  

Independentemente de qual ritual estabeleço, posso testemunhar que a 

meditação tem trazido muitos benefícios a minha vida. Essa é uma afirmação, 

no entanto, que só pode ser constatada com uma vivência, pois se trata de um 

conhecimento que tem que ser experimentado por cada um que realmente o 

deseje alcançar. Vale salientar que o conhecimento que advém da experiência 

pessoal e subjetiva não pode ser desconhecido ou menosprezado Como disse 



	
   	
   118	
  

Montaigne, nos seus Ensaios (1988, p. 201): “O desejo de conhecimento é o 

mais natural. Experimentamos todos os meios suscetíveis de satisfazê-lo, e 

quando a razão não basta apelamos para a experiência”. Mas, sem dúvida, além 

da nossa experiência, depoimentos de estudiosos e praticantes da meditação 

podem dar mais consistência sobre o tema, principalmente para os mais céticos 

sobre estudos que se voltam para um nível espiritual do ser.  

 
 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

Para o ex-pesquisador em genética celular e monge budista há mais de 35 anos, 

Mathieu Ricard, os benefícios que encontramos ao reservar um espaço para a 

prática da meditação no nosso cotidiano “superam em muito os eventuais 

problemas para quem tem uma agenda muito apertada. É possível empreender 

uma transformação interior baseada na realidade do dia a dia” (RICARD, 2007, 

p. 65).  

Nascido e criado numa família de intelectuais, com pai filósofo25, Matthieu 

Ricard vive, há quase quatro décadas, no Himalaia onde iniciou seus estudos 

sobre o budismo, deixando para trás uma promissora carreira acadêmica, já que 

fazia parte da equipe do laureado cientista François Jacob (Prêmio Nobel de 

Medicina em 1965). Também fotógrafo, o monge tem vários livros publicados, 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
25 Matthieu Ricard (1946) é francês, filho do filósofo Jean-François Ravel, com quem escreveu o 
bestseller O monge e o filósofo. É fotográfo e autor de vários livros, como The quantum and the lotus, com o 
astrofísico Trinh Xuan Thuan. Matthieu Ricard também é tradutor do Dalai Lama. 



	
   	
   119	
  

entre os quais, Motionless Journey – Form a Hermitage in the Himalayas.  As 

fotos publicadas no livro – num total de 71 imagens – foram produzidas 

durante o ano que passou em retiro, na solidão de um eremitério nas 

montanhas perto de Kathmandu, no Nepal, rodeado por um espetacular 

cenário entre vales e o Himalaia. O monge-fotógrafo capturou entre uma e duas 

imagens por semana, cedo da manhã e ao entardecer. Numa “espera sem estar 

esperando”:  

[...] Enquanto eu contemplava aquela paisagem sublime desde as 
primeiras horas da manhã, bem antes do amanhecer, até depois do 
anoitecer, de vez em quando uma luz extraordinária iluminava a visão e 
se projetava continuamente diante de meus olhos encantados 
(RICARD, 2007, s/p). 
 

A beleza e o silêncio do lugar podem ser sentidos não apenas nas palavras do 

autor, mas, principalmente, nas imagens capturadas do terraço do seu local de 

recolhimento. 

 

 
Figura 44  

Fotografia: Matthieu Ricard 

 



	
   	
   120	
  

Na imagem acima (fig. 44), observamos num primeiro plano um grupo de 

crianças surpreendidas pela fotografia no instante em que se moviam rápidas, 

numa brincadeira presumível. Nos planos que se sucedem, montanhas gigantes-

cas da cordilheira tomam conta do restante da imagem. Imponentes e absolutas 

como que intocadas pelo tempo.  

Além de suas fotografias suaves e reflexivas, Matthieu Ricard também inspira 

com suas palavras.  Sobre a meditação, ele explica que, contrariamente a uma 

reflexão apenas intelectual, o ato de meditar implica em uma experiência que 

está sempre se renovando: 

Não se trata apenas de experienciar algum relâmpago repentino de 
compreensão, mas de chegar a uma nova percepção da realidade e da 
natureza da mente, de incubar novas qualidades até que elas se tornem 
integral do nosso ser. Muito mais que brio intelectual, a meditação é 
uma habilidade que requer determinação, sinceridade e paciência 
(RICARD, 2007, p. 274). 
 

Aceito e confio nas palavras  do monge e nas de tantos outros pensadores que 

me guiam. Com eles, sigo minha jornada em busca de um conhecimento que 

me dispa das couraças e me leve a me perceber como um ser livre que sou – 

todos somos –, autora do meu próprio destino e das minhas próprias imagens. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



	
   	
   121	
  

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

A imensidão e a beleza em constante mudança deste cenário sublime  

permeiam todo o meu ser como um elixir (Matthieu Ricard, 2007, s/p). 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

 



	
   	
   122	
  

Para contemplar: Imagens 45, 46, 47 e 48 

 

 
Figura 45 

Fotografia: Matthieu Ricard. Nepal, 2007 
 

 
Figura 46  

Fotografia: Matthieu Ricard. Nepal, 2007 
 



	
   	
   123	
  

 
Figura 47 

Fotografia: Matthieu Ricard. Nepal, 2007. 
 

 

 
Figura 48 

Fotografia: Matthieu Ricard. Nepal, 1989. 
 

 

 



	
   	
   124	
  

Imagens que me convidam para a contemplação. Meu olhar, então, totalmente 

capturado, mas paradoxalmente liberto, recai sobre elas, dentro delas. Adentro 

no conjunto de formas, cores e luzes. Deixo o sentido vagar, não mais no 

campo das evidências, das objetividades, mas para além disso, na direção de 

algo que diz sem afirmar, que evoca sem definir, que me leva sem me obrigar a 

nada. O que está nessas imagens também se localiza nas palavras de Plotino 

(2008, p. 83), ), que com perfeição, traduzem meu encanto diante do que me 

apontam as fotografias:  

[...] este nosso belo universo também é sombra e imagem dele (o 
intelecto), e ele repousa em todo fulgor, porque nada nele é ininteligível, 
nem obscuro, nem desmesurado...  

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 



	
   	
   125	
  

3.2   Visão e Tempo  

 

 

 

O budismo e a fotografia têm um vínculo firmado a partir do fato de que 

ambos perseguem uma clara maneira de ver. Na fotografia, esse olhar límpido 

proporciona a captura de imagens vívidas, inusitadas, imagens que só podem ser 

observadas por um olhar atento e preciso. Para o budismo, é com a visão clara 

que podemos ver as coisas como elas realmente são e assim nos livrar da 

ignorância.  

A experiência que temos a partir dos traços ultrapassa o que é 
determinado pelos traços. A experiência é determinada por uma 
operação mental interna. Quando localizamos essa operação mental, 
vemos que temos liberdade diante dela, ou seja, podemos conduzi-la 
para um resultado ou outro. Podermos criar um clique interno que nos 
faz passar de uma experiência para outra (SAMTEN, 2010, p. 119). 

 

A afirmativa do lama budista é feita a partir do exemplo da visualização de um 

simples cubo desenhado sobre uma folha numa base plana. De fato, o que 

temos são traços que, após o olharmos com atenção poderemos visualizar, no 

mínimo, duas imagens. Nada muda no desenho, mas podemos perceber ora a 

imagem de um cubo (com profundidade) ora os traços que formam um 

losango, ou até mesmo uma sombrinha vista do alto. E o que faz com que 

nossa percepção mude? A percepção do que vemos vai mudar a partir de um 

processo interno da mente, acionado pela nossa capacidade de “conduzi-la para 

um resultado ou outro” (SANTEM, 2010, p. 42). Uma capacidade com a qual, 

segundo ele, temos que lidar com cuidado, pois se trata de algo que podemos 

chamar de “a essência da liberdade” (Idem).  Essa dimensão requer muita 

atenção: a liberdade não consiste em dar roupagem nova ao cubo (colorindo-o 

ou recortando-o, por exemplo) e sim em usar o livre arbítrio para vê-lo de uma 

maneira ou de outra. O conhecimento aqui, ou melhor, a saída da ignorância 



	
   	
   126	
  

(avdya, em sânscrito), seria minha capacidade de perceber que o cubo que eu 

vejo não está separado de mim, eu não sou um mero observador, e o cubo não 

é um mero conjunto de traços isolado de mim, pois não existe a separação, a 

dicotomia, entre o sujeito e o objeto. 

Ao contrário de qualquer possibilidade de separação, o cubo (ou outra coisa 

qualquer) só é reconhecido naquela imagem formada por traços a partir de uma 

operação mental. Curiosamente, apesar disso, ao vermos o desenho do cubo 

imediatamente pensamos que ele está ali, preso aquela folha, separado de nós. 

Avidya é, então, segundo a tradição budista, a ignorância que nos leva a 

separarmo-nos dos objetos que vemos e que dá lugar a cegueira, e que, segundo 

Santem, “nos impede de ver as coisas como realmente são” e “cria a experiência 

do cubo existindo autonomamente diante de nós” (2010, p. 41). Essa explicação 

pode ser aproximada do pensamento de Einstein, citado anteriormente 26 , 

quando ele diz que nós, seres humanos, temos a ilusão, de sermos “algo 

separado do resto do universo. [...] E essa ilusão é um tipo de prisão que nos 

restringe a nossos desejos pessoais, conceitos e ao afeto apenas pelas pessoas 

mais próximas”.   

A indissociabilidade entre o sujeito e o objeto, entre o que pensamos e como 

percebemos o mundo, foi considerada, também, por Shopenhauer (2001, p. 9) 

ao afirmar que: “O mundo é minha representação”. Para o filósofo alemão, o 

mundo exterior não tem existência própria independente da nossa percepção.  

Nenhuma verdade é portanto mais certa, mais absoluta, mais evidente 
do que esta: tudo o que existe, existe para o pensamento, isto é, o 
universo inteiro apenas é objeto em relação a um sujeito. Percepção 
apenas, em relação a um espírito que percebe. Em uma palavra, é pura 
representação <vorstellung>. (Idem) 

 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
26  Conferir na página 28. 



	
   	
   127	
  

Essa total imbricação entre sujeito e objeto foi,  ainda, como é sabido, ressaltada 

por Kant em relação às experiências sensíveis que determinados artefatos ou 

situações nos provocam. No pensamento kantiano, essa reação passa a ser 

estudada a partir da quebra de qualquer distância entre o sujeito e o objeto. O 

termo estética será definido, então, a partir da seguinte reflexão: "[...] uma 

universalidade que não se baseia em conceitos de objetos [...] não é 

absolutamente lógica, mas estética, isto é, não contém nenhuma qualidade 

objetiva do juízo, mas somente uma subjetiva [...]" (KANT, 2005, p. 59). Ainda 

mais: "[...] Aquilo que é puramente subjetivo na representação de um objeto, 

isto é o que constitui a sua relação ao sujeito e não ao objeto, é a sua qualidade 

estética” (Citado por PASCAL,  2005, p. 169).  

A partir da Idade Média, a intuição foi largamente aceita como a compreensão 

de um objeto pela sensibilidade do observador. Uma concepção que foi 

consagrada com o pensamento kantiano, para o qual a intuição seria sempre 

sensível. Contrariamente a esse entendimento, haveria a intuição intelectual que 

não apenas apreende o objeto pelo sensível, mas, também, o produz. Essa ideia 

foi assimilada pelos românticos alemães, como Holderlin, para quem "a 

unificação entre sujeito e objeto, impossível para o conhecimento teórico, 

obtém-se esteticamente na intuição intelectual" (CARCHIA & D'ANGELO, 

1999, p. 214).  

Apesar da indicação dos autores de que atualmente o termo intuição é 

largamente aceito no que o relaciona à sensibilidade e à estética, questiono-me 

qual a relevância em delimitar uma única concepção de intuição para tentar 

entender a experiência contemplativa que vivencio ao me defrontar com 

determinadas imagens fotográficas. Não se pode esquecer, entretanto, que o 

racionalismo e o empirismo acabaram por dar ao conceito de intuição o sentido 

empobrecido de uma forma de relação sujeito-objeto menos rigorosa do que o 

distanciamento crítico. Essa reversão do pensamento de Kant ocorre no apogeu  



	
   	
   128	
  

da era das máquinas, na aurora da Revolução Industrial e das arrogâncias típicas 

do pensamento matemático e computacional, prioritariamente. Mas, o que 

percebo (ou intuo?) ser relevante nas minhas reflexões é a possibilidade de me 

fazer entrar num universo aparentemente desconhecido do outro; de me 

impulsionar a uma dimensão na qual, ao vislumbrá-la, me reconheço tanto no 

prazer quanto no desprazer, e de me fazer enxergar um eu que se completa e 

que se reconhece no deleite ou na dor do outro. Refiro-me a uma experiência 

que apesar de ser vivenciada por mim não está relacionada ao meu ego, a uma 

experiência que tentamos entender "precisamente para saber como nos abre ela 

para aquilo que não somos" (MERLEAU-POUNTY, 1992, p. 156). 

Aponto ainda para uma experiência que me guia, nas palavras de Barilli (1989, 

p. 42), a uma "mítica experiência originária". Uma experiência que se constitui a 

partir de conceitos de duração qualitativos e não quantitativos, como o estabe-

lecido por Bergson – uma experiência originária da humanidade, onde não 

existe o controle mecânico, intelectual e econômico do cotidiano –, e por 

Freud, ao relacionar a duração no estético inspirada no princípio do prazer que 

vai ao encontro a um tempo qualitativo (Idem). 

Contrariamente a um observador que se protege, Lebrun posiciona o 

espectador contemporâneo, a partir das vanguardas, mais como detetive do 

sensível do que seu voyeur. O autor ponta para o fato de que, na maioria das 

vezes, uma imagem nos interessa porque nos atrai para algo que não está 

presente nela, ela nos toca "pelo que nos deixa adivinhar, ou pelo que continua 

a ocultar" (Citado por FRAYZE-PEREIRA, 2006, pp. 293-294).  Aqui não se 

trata de uma tentativa de me apossar do que vejo, pois percebo que a 

apropriação não está, necessariamente, relacionada à identificação. Dificilmente 

me uno ao que me aproprio. O ato de arrogar estabelece hierarquias e afasta a 

possibilidade de reconhecimento, diluição e entendimento.  

 



	
   	
   129	
  

Como me encontrar no que eu coloco à parte de mim, e, concomitantemente, 

submeto ao meu domínio, ao meu julgo? Nas palavras esclarecedoras e poéticas 

de Merleau-Ponty (2004, p.16), "o vidente não se apropria do que vê; apenas se 

aproxima dele pelo olhar, se abre ao mundo".  

Nessa perspectiva, percebo-me vidente do mundo e também assumo minha 

atração pelo que se abre diante de mim,  não apenas pelo que me vincula ao que 

vivencio ao contemplar determinadas fotografias estampadas, entre milhares de 

outras, no universo midiático contemporâneo; mas, também, pelo que me leva a 

uma tentativa de narrar essa experiência. Merleau-Ponty (Idem) afirma que 

"basta que eu veja alguma coisa para saber juntar-me a ela e atingi-la". O autor 

não se refere a qualquer cena que esteja disponível a ser vista, mas sim àquela 

que requisita o movimento da minha visão, a que me faz deter o meu olhar nela. 

Sobre ela. 

 
∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

Se por um lado podemos apreender o objeto pela intuição, por outro lado, é 

pelo raciocínio que somos capazes de perceber que uma imagem – como o 

cubo citado como exemplo pelos budistas – “surge de forma inseparável de 

nossa mente” (SAMTEN, 2010, p. 42).  De acordo como nossa mente se 

posiciona, a imagem aparece e reaparece de formas distintas. A imagem do 

Buda é usada como exemplo pelo lama: 

Quando vemos um Buda pintado em tecido, vemos o Buda no pano, 
mas na verdade ele é inseparável de nós. O que existe é tinta sobre o 
tecido, mas nós vemos o Buda, do mesmo modo que vemos um cubo 
onde só existe papel e traços. A separatividade é construída. A 
experiência de separatividade é limitante, porque ela não existe de fato, 
não é real (Idem). 

Assim, quando olhamos para uma fotografia de uma pessoa, da natureza ou até 

de objetos, conseguimos ver qualidades e acionar sentimentos em relação a ela. 



	
   	
   130	
  

Mas como isso é possível? Se a imagem existisse separada de nós, se fosse 

estabelecida apenas a partir de sua materialidade física, como poderíamos 

vislumbrar qualidades e nutrir sentimentos pelo que ela mostra? A condição de 

separação entre sujeito e a imagem material colocaria toda emoção surgida da 

representação no campo de uma patologia grave: como admitir que a ausência 

retida numa imagem possa me fazer triste? De fato, essa imagem tanto não tem 

existência além de nós como a empatia ou rejeição que temos ao percebê-las 

podem, inclusive, mudar com o tempo: “Nós mudamos, as fotos mudam. E 

não apenas as fotos. Nossas lembranças mudam, o passado muda. A 

luminosidade não obstruída, livre e criativa manifestada através da mente é a 

natureza de Buda dentro de nós” (SANTEM, 2010, p.42). 

 

Imagem e tempo 

A fotografia recorta momentos e espaços precisos. Não me mostra o antes nem 

o depois, ainda que, muitas vezes, remeta-me ao passado ou lance-me para o 

futuro. Congela um tempo que, com o passar do tempo, retorna apenas nos 

sonhos, na imaginação e na memória. Por se fixar nessa dimensão, a experiência 

alheia confrontada por uma fotografia leva-me a processar minhas próprias 

lembranças ao rememorar momentos e espaços que, além de não estarem mais 

presentes, nunca me pertenceram de fato. Como afirma Bergson, toda 

percepção está "impregnada de lembranças" (1999, p. 30), e, ainda, segundo 

Kossoy, "fotografia é memória e com ela se confunde" (1998, p. 41).  

É justamente esse entrelaçamento da memória com a imaginação que me 

possibilita trazer o passado para mais perto de mim. Ao me deparar com 

determinadas imagens, não só visualizo cenas vivenciadas por mim ou por 

outros, como fico passível de experimentar sensações, próprias ou não, já       

adormecidas. Um sentimento que me remete às palavras de  Merleau-Ponty 

(2004, p. 43) ao afirmar que "o próprio do visível é ter um forro do invisível em 



	
   	
   131	
  

sentido estrito, que ele torna presente como uma certa ausência". Memória que 

Bergson (1999, p. 88) define como espontânea e que:  

[...] registraria, sob forma de imagens-lembranças, todos os 
acontecimentos de nossa vida cotidiana à medida que se desenrolam: ela 
não negligenciaria nenhum detalhe; atribuiria a cada fato, a cada gesto, 
seu lugar e sua data. Sem segunda intenção de utilidade ou de aplicação 
prática [...] nela nos refugiaríamos todas as vezes que remontamos, para 
buscar aí uma certa imagem, a encosta de nossa vida passada.  

 

Uma memória que, operando de forma análoga ao olhar contemplativo, exercita 

uma atividade desinteressada e que não se constitui pelo hábito da repetição e 

sim a que se estabelece pelo significado especial de momentos vividos. 

Primeiramente, Bergson nos remete a um conjunto de mecanismos 

inteligentemente interligados que nos levam a ter respostas adequadas às mais 

diversas interpelações. É o que define como memória-hábito e que não passaria de 

um instrumento motor da memória espontânea, e que seria o resultado da repetição 

constate de algum ato, tornando-se um automatismo psíquico e muitas vezes 

também corporal e que se torna "cada vez mais impessoal, cada vez mais 

estranha à nossa vida passada" (BERGSON, 1999, p. 91). 

Mas essa nossa memória, com o tempo, com bem enfatiza o lama Santem, pode 

ser mudada: “O passado se estrutura a cada momento como uma nova 

experiência na nossa mente. Também ele é a manifestação dessa mente criativa 

e incessante” (SANTEM, 2010, p. 42). E é no presente, no momento único em 

que nos é facultado a  percepção da nossa existência – quando fazemos nossas 

escolhas com determinados atos ou omissões – que somos capazes de 

contemplar o outro e a nós mesmos. Desse modo, o olhar contemplativo nos 

liberta das amarras do passado e da ansiedade do que virá. O olhar 

contemplativo se molda ao instante presente. O olhar contemplativo volta-se 

para o passado mas se estabelece no agora. 

 
 



	
   	
   132	
  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                   Imagem 4.  Fotografia e Contemplação 



	
   	
   133	
  

4.1   Fotografia contemplativa 

 

 

A fotografia resultado de um olhar contemplativo se apossa do momento 

presente que afunila nosso olhar para um alvo preciso de adentramento sem, no 

entanto, desprezar ou macular nada ao seu redor, tornando-se um adubo para 

nossa vida interior, em vez de nos afastar dela. Segundo Mathieu Ricard 

(Conferir em KARR e WOOK, 2011, s/p) essa fotografia “tem a ver com 

desapego, nada a perder ou nada a ganhar, mas tudo para oferecer aos olhos do 

observador”. O objetivo do olhar contemplativo não é formar um melhor 

fotógrafo mas, sim, estimular um observador presente, pleno e sensível. 

Metodologias de ensino voltadas para essa maneira de ver o mundo e que 

prioriza a simplicidade, o silêncio, o singelo, a calma, o menos, podem ser 

verificadas nos dias de hoje.  Sãos métodos que se juntam a diversas correntes e 

grupos que vão contra os excessos do mundo atual. Portanto, a fotografia 

contemplativa é uma prática que já  conta com a adesão de alguns fotógrafos e 

educadores.  

Após desenvolver a metodologia aplicada às minhas aulas sobre imagem, como 

veremos a seguir, tive contato com o livro The Practice of Contemplative 

Photography, de Andy Karr e Michel Wood, lançado em 2011. Fiquei 

surpreendida ao ver que uma metodologia parecida – mas não igual  – estava 

sendo adotada pelos fotógrafos do Canadá em workshops na América do Norte 

e na Europa. Os autores definem a fotografia contemplativa, como 

um método para ver e fotografar o mundo de maneiras novas, para 
revelar a riqueza e beleza que é normalmente escondido da vista. Em 
vez de enfatizar assunto ou os aspectos técnicos da fotografia, a 
abordagem contemplativa ensina você a ver claramente, e fazer imagens 
com base em percepções frescas (Conferir em SEEINGFRESH, 2012). 



	
   	
   134	
  

Uma definição, como pode se constatar, em total consonância com minhas 

reflexões até o momento. Nas oficinas os fotógrafos se utilizam das seguintes 

etapas, assim denominadas: flash da percepção, discernimento visual e 

formatação do equivalente ao que está sendo visto.  

O flash da percepção poderia ser equiparado ao que chamamos comumente de 

insights, ou seja, quando estamos em qualquer situação corriqueira e temos 

plena consciência do momento presente. Simplesmente vemos o que está a 

nossa frente, nosso contínuo mental racional é desacelerado e vivenciamos o 

momento presente percebido entre um pensamento e outro. A mente fica alerta 

e tudo ao redor parece mais vívido: “Flashes da percepção não se fabricam. 

Acontecem naturalmente. Você não pode fazer eles acontecerem mas pode 

aprender a reconhecê-los” (KARR e WOOD, 2011, p. 43).  

Para o aprendizado, são utilizados exercícios como olhar para pessoas e coisas 

com atenção genuína, como se fosse a primeira vez que as estamos vendo, e 

não rotular, de imediato, o que se vê para ser possível se enxergar o que 

realmente está posto, com suas mudanças e aparências apresentadas naquele 

exato momento (mesmo que se esteja olhando para um parceiro de anos, algo 

de desconhecido se apresenta, seja na aparência física ou numa emoção 

exposta).  

Um exercício para esse olhar é deixar a câmera fotográfica de lado e se 

transformar na própria máquina, o que os autores denominam de “câmera 

humana”. A experiência pode ser feita em qualquer lugar. A pessoa deve ficar 

em pé, mas relaxada, olhar ao seu redor, nada em particular e, em determinado 

momento, fechar os olhos. “Bem devagar, gire 180 graus com os olhos 

fechados e pare. Sinta os sons, as sensações [...]. Após meio minuto, abra seus 

olhos rapidamente” (Idem, p. 94). Depois de várias vezes abrindo e fechando os 

olhos, e girando o corpo, durante uns cinco minutos, o que se vê? Quais cores?      

Quais sensações? Quanto mais se repetir o exercício e mais rápido se piscar 



	
   	
   135	
  

olhos, mais constantes serão os flashes de percepção. Numa analogia à câmera 

fotográfica, quanto mais rápida for a velocidade do obturador (dos seus olhos, 

no caso anterior), menor será o espaço de tempo que se tem para nomear e 

rotular o que vê, e maior será sua capacidade de ver, sem racionalizar, o que é 

visto. 

A segunda etapa da metodologia da fotografia contemplativa é considerada, 

pelos autores, como a mais difícil de se aprender. Isso porque o discernimento 

visual só é possível com a permanência do estado contemplativo da mente após 

se exercitar o flash da percepção. Embora seja nomeado de discernimento, não 

se trata de uma prática intelectual ou analítica no senso comum da palavra. As 

principais dificuldades apontadas para esta prática seriam a emoção e o 

pensamento de como construir a imagem (Conferir em KARR e WOOD, 2011, 

p. 43). Paradoxalmente, a emoção que pode ser causada por um flash de 

percepção nos afasta de uma visão clara – ou seja, quando vemos as coisas 

realmente como se apresentam – e, por outro lado, ao se racionalizar como 

produzir a fotografia a mente contemplativa é perdida. Para essa fase do 

aprendizado também são elencados exercícios como olhar mais além e mais 

profundamente o objeto fotografado (Idem, p. 123). 

Chegamos, então, a última etapa: formando o equivalente da nossa percepção, 

ou, simplesmente, fazendo fotos. Neste momento, há um encontro entre o que 

vemos e o produzir a fotografia, com o uso da câmera fotográfica, quando são 

desenvolvidas várias experiências com a utilização de diferentes lentes, 

aberturas, velocidades e profundidades de campo. Assim, finalmente, chega a 

hora de levarmos a câmera aos olhos, fazermos os ajustes necessários e 

apertamos o disparador para produzir uma fotografia equivalente a nossa 

percepção (Idem, p. 147).  

                          



	
   	
   136	
  

Para contemplar: Imagens  de Michael Wood 

 

 
Figura 49 

 

 
Figura 50 

 



	
   	
   137	
  

 

Figura 51 

 

O trabalho de Michael Wood pode ser descrito a partir da ideia de afastamento 

do real. Em suas imagens, o que fica mais evidenciado é que os 

enquadramentos recortam trechos do cotidiano para isolá-los e fazer com que o 

banal se torne inusitado, e que isso solicite o apaziguamento da nossa própria 

maneira de olhar para o mundo. Uma rua que se perde numa elevação (fig. 49), 

um iPad negro e fosco jogado sobre a superfície lisa e brilhante de um 

automóvel (fig. 50), e o conjunto radicalmente vermelho formado por parte da 

lateral de um carro (fig. 51) evocam a busca pelo inusitado no banal. Cada 

recorte vem assim argumentar: ao deslocar o olhar, podemos ver o que antes – 

o que usualmente – não nos chamava a atenção.  

Michael Wood assume no seu projeto um risco aparentemente calculado ao 

recorrer ao ambiente urbano, industrial, tecnológico, para localizar nele 

elementos de rupturas com o contexto de banalização do mundo 

contemporâneo.



	
   	
   138	
  

                                Para contemplar: Imagens de Andy Karr 

 

 
Figura 52 

 
 

 
Figura 53 

 



	
   	
   139	
  

 

Figura 54 

 

Embora Andy Karr tome direções que se aproximam daquelas adotadas por 

Micheal Wood (sobretudo pela valorização dos enquadramentos), há 

claramente, no seu trabalho, uma radicalidade mais afirmada: a impressão de 

abstração se amplia, o mundo real – seja ele um muro de madeira (fig. 52), uma 

praia (fig. 53) ou um poste diante de um muro amarelo (fig. 54), desfaz-se, 

praticamente, para evocar grafismos e oposições de texturas ou de cromatismos.  

O que sua proposta indica é uma diluição quase absoluta dos elementos 

materiais que ele fotografa, e a busca pelo conjunto de traços elementares que 

dão ao mundo uma lógica, uma organização, uma estabilidade que não 

poderíamos ver de outro ângulo. 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 



	
   	
   140	
  

Essa metodologia de ensino, desenvolvida por Andy Karr e Michael Wood para 

a produção de uma fotografia contemplativa, foi estabelecida a partir dos 

princípios da fotografia Miksang, palavra de origem tibetana que significa olho 

bom. Esse modo de fotografar foi trazido ao ocidente pelo monge tibetano 

Chogyam Trungpa27, especificamente pelos seus ensinamentos sobre a natureza 

da percepção. 

O "bom" se refere ao nosso mundo, tal como ele é, inerentemente rico 
e vivo. O "olho" se refere à prática da fotografia contemplativa que nos 
capacita a entrar em sintonia com essas qualidades do nosso mundo. 
Esta é uma jornada muito simples: ver com nossos olhos abertos e com 
nossa consciência alerta. Uma vez que temos um momento de 
percepção fresca, viva e clara, há um desejo natural de comunicar essa 
experiência. Através de exercícios visuais e trabalhos fotográficos, 
Miksang é projetado para permitir que o olho e a mente sejam 
naturalmente sincronizados, de modo que a experiência de ver aconteça 
no presente e sem distrações (SHAMBHALA, 2012).  

 

A proposta da Miksang é muito simples: fotografar o que vemos (desviando 

nossa atenção da técnica ou do equipamento fotográfico), sem acrescentar nem 

colocar nada ao que é visto. A prática visa uma total honestidade sobre o que se 

vê e da maneira que se mostra o que é visto. Como resultado podemos ter 

fotografias que, num primeiro olhar, se mostrem simples mas que, num olhar 

mais cuidadoso, contemplativo, percebe-se algo além do banal.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 
	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
27 1939-1987 



	
   	
   141	
  

Para contemplar: Fotografias Miksang 
[expostas no site http://miksang.com do Institute Miksang] 

 
 

 
Figura 55 

 

 
Figura 56 

 

 
Figura 57 



	
   	
   142	
  

4.2   Em busca de um olhar contemplativo 

 

 

 

Minhas pesquisas e reflexões sobre as imagens fotográficas têm como ponto de 

partida norteador o estabelecimento de um olhar sensível, contemplativo e 

amoroso. Um olhar capaz de nos libertar da ignorância e do medo que nos 

cercam e nos aprisionam e que não nos deixam perceber nossa verdadeira 

natureza que é livre e perfeita. Um olhar que nos afaste da escuridão que nos 

arremessa, principalmente, ao sofrimento. Um olhar capaz de nos livrar dos 

preconceitos e da repetição automática de hábitos, palavras, comportamentos. 

Uma olhar que nos ajude a voltarmo-nos para nós mesmos, num encontro de 

uma busca ancestral. Um olhar que nos leve à clareza. Um olhar que nos dê 

respostas e que, nas palavras de Heidegger, está bem à nossa frente: 

Talvez a resposta que estamos procurando esteja à mão; tão próxima 
que todos deixamos facilmente de vê-la. Pois o caminho para o que está 
próximo é sempre o mais longo e, portanto, o mais difícil para nós 
humanos. Este é o caminho do pensamento meditativo. Durante nossa 
peregrinação pela catedral, percebemos, enfim, que a Luz que ilumina 
os vitrais da contemplação é a nossa própria Luz. E isso que está 
próximo: a consciência primordial (Citado por HIXON, 1992, s/p). 

 

Assim, persigo um ato e um olhar fotográficos enquanto prática de auto-

conhecimento e meditação. Proponho um constante exercício do olhar que 

aniquile cada vez mais a maneira distorcida como percebemos o mundo através 

de estados da mente impregnados de sensações destrutivas. Refletir com meus 

alunos sobre essa nossa cegueira, apontando para importância de enxergarmos e 

vencermos nossas limitações nos atos de olhar e ver tem sido minha principal 

motivação para estar numa sala de aula no papel de educadora. 

 



	
   	
   143	
  

Meu desafio como observadora e fotógrafa tem sido exercitar e estimular um 

olhar que me abra ao mundo e que o traga para dentro de mim. Um olhar que, 

segundo Foucault (2004, p. 255), supõe uma operação particular: a conversão de 

si. “Converter-se a si [...] significa: fazer a volta em direção a si”.  

Ver o mundo. Ver com os olhos livres. Ver o que não é visível, o que está além. 

Não por acaso, ao estruturar minha primeira aula28 no Curso de Fotografia, da 

Universidade Católica de Pernambuco, apresentei um texto onde Ruben Alves 

(2011, s/p) diz que: 

Educar é mostrar a vida a quem ainda não a viu. O educador diz: 
"Veja!" – e ao falar, aponta. O aluno olha na direção apontada e vê o 
que nunca viu. Seu mundo se expande, fica mais rico interiormente e 
permite sentir mais alegria e dar mais alegria, razão pela qual vivemos. 

 

E a partir dos debates em torno desse tema, ficou estabelecida a primeira tarefa 

da turma: compartilhar uma imagem capturada por esse olhar que ainda se 

surpreende e se encanta com o que vê. Ao exporem suas imagens (figuras 58 a 

65), ficou claro para mim que os alunos tinham entendido o olhar que apontei 

ao citar Rubem Alves. 

 

 

As imagens 

 
O resultado da busca dos alunos, ao procurar atender a demanda de um olhar 

diferenciado, apresenta algumas dimensões que podem ser sintetizadas em dois 

níveis principais: (a) a formulação temática, fundada, por exemplo, na procura 

de figuras e espaços que fugissem da hipermobilidade urbana, ou do excesso de 

figurantes; (b) a formatação da imagem que, mesmo variando entre planos 

aproximados, médios e abertos, organizam-se em torno de uma ideia de 

equilíbrio. 

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
28 Disciplina Artes e Novas Tecnologias, ministradas em 2010 e 2011. 



	
   	
   144	
  

 
Figura 58 

Fotografia:  Danilo Galvão, 2011 
 

Se observarmos a imagem proposta por Danilo Galvão (fig. 58), veremos que a 

opção foi a de construir uma oposição formal entre ausência e presença: dos 

dois lados de uma pequena árvores desfolhada, um banco está vazio e o outro 

ocupado por um personagem de chapéu que mira seu olhar para o extracampo. 

A opção pela cópia em preto & branco vem ressaltar os elementos fundantes da 

composição: os bancos, a árvore, a cerca viva ao fundo e, é claro, o personagem 

humano, detido na sua solidão e projetado pelo seu olhar para fora da 

fotografia. O jogo que se revela é o do olhar do fotógrafo que captura outro 

olhar, o do personagem, sem que estes se cruzem – como se cada um 

mantivesse o recato do afastamento, perdidos no silêncio da observação 

tranquila do tempo que passa no instante aprisionado da imagem.  

 



	
   	
   145	
  

 
Figura 59 

Fotografia: Wagner Ramos, 2011 

 

De certa maneira, a mesma estratégia pode ser verificada na fotografia de 

Wagner Ramos (fig. 59), embora ela seja muito diferente da anterior do ponto 

de vista da temática e da distância do observador. Aqui, uma criança de mãos 

postas, vestida com roupas muito simples e gastas, olha na perpendicular da 

objetiva do fotografo.  

Como na imagem anterior, os olhares do fotógrafo e do seu personagem 

também não se encontram, apesar da proximidade muito  maior dos atores do 

processo. Assim, fica ainda mais evidente a tentativa de captura de um olhar 

“perdido”, uma vez que ele é projetado para o fora de campo e que busca um 



	
   	
   146	
  

ponto indefinido de um espaço exterior ao  quadro que desconhecemos. Na 

medida em que o espaço além do quadro é incógnito, transparece a evocação de 

um “outro lado” – ou seja, de um olhar transcendente. Claro que se trata de 

uma formulação exclusivamente fotográfica: a criança pode estar olhando para 

outra criança, para um automóvel, para uma cena paralela qualquer. Mas o 

recorte proposto desse corpo infantil, num plano médio vertical, assim como a 

posição das mãos (evocação da oração e da calma), trazem para a imagem um 

aspecto contemplativo inegável. 



	
   	
   147	
  

 
Figura 60 

Fotografia: Karina Morais, 2011 

 

As opções desse tipo de enquadramento e de formulação podem ser vistas em 

outras imagens produzidas na experiência com os estudantes. A fotografia de 

Karina Morais (fig. 60), mesmo que,  contrariando a opção pelo preto & branco 

das imagens anteriores, seja colorida e explore justamente essa condição, 

também foi construída a partir de um “desencontro” entre personagem e 

fotógrafo. Nesse caso, uma senhora protegida do sol por uma sobrinha, 

caminha numa rua de pedras. Personagem solitária, como nas imagens 

anteriores, igualmente projetada para um dos extremos laterais da imagem, 

evoca aspectos sutis como o tempo, a passagem, a distância. A opção pela 

imagem colorida tem igualmente seus efeitos na produção dos sentidos da 

fotografia: o rosa da sobrinha se contrapondo ao arbusto verde na extremidade 

direita da imagem – sendo que essas cores se destacam sobre o fundo cinza e 

branco do cenário. A redução da paleta de cores elimina os excessos cromáticos 

da cena, tornando-a pacífica e silenciosa. 



	
   	
   148	
  

 
Figura 61 

Fotografia: Rayza Oliveira, 2011 

 

É exatamente a mesma estratégia que levou a fotógrafa Rayza Oliveira a propor 

como solução ao desafio da experiência, uma imagem (fig. 61) sem figuras 

humanas. A opção foi pelo registro de um pôr de sol que, mesmo sendo 

fotografado em cores, praticamente elimina toda variação cromática para 

explorar uma estreita faixa rósea-laranja de nuvens. O resto da composição se 

dilui no cinza-azulado do céu e no negro do horizonte e das plantas projetadas 

na parte inferior e esquerda do quadro. Mais uma vez, a procura pela 

representação do silêncio, da distância e da ausência – aqui exacerbada pela 

consciência do espectador da solidão do fotógrafo diante do entardecer.  

Vale lembrar da presença constante, na História da Arte, do uso do crepúsculo 

como representação da tranquilidade. O fim do dia, o fim da labuta, a proximi-

dade da noite e do repouso, a força mística desse momento do dia, sempre 

foram reveladores de tentativas dos artistas de reafirmar o necessário esforço de 

transcendência. Na mesma perspectiva, dois estudantes buscaram na chuva e na 

metáfora da janela o modo de responder à proposição da experiência. Em 

ambos os casos, como veremos, explorando distorções de foco.  



	
   	
   149	
  

 
Figura 62 

Fotografia: Fátima Soares, 2011 

 

 

A fotógrafa Fátima Soares trabalhou sobre o efeito da chuva na janela (fig. 62). 

Do mesmo modo que na imagem anterior, percebe-se a tentativa de apresentar 

a solidão do fotógrafo no seu possível isolamento diante da cena: a chuva, a 

casa como instância de proteção, o vazio da paisagem – que, aliás, não propõe 

nenhum sentido especial: uma rua qualquer, num provável bairro residencial. 

Não mais o espetáculo do poente da fotografia anterior, mas o banal, o vazio, o 

desimportante. Nesse caso, vale pensar no fotógrafo e na sua imobilidade, sua 

vontade de ver, seu espaço íntimo reafirmado pela janela e pelo olhar que se 

contenta com as gotas de chuva a correr sobre o vidro. 

 



	
   	
   150	
  

 
Figura 63 

Fotografia: Breno Rocha, 2011 

 

Percebe-se a mesma busca na imagem do fotógrafo Breno Rocha (fig. 63), 

apenas acrescentada de dois novos elementos: a inclinação do quadro, que vem 

desequilibrar o cenário; e o fato de que, nesse caso, o pano de fundo é a fachada 

de uma igreja barroca. Não mais a casa, a rua simples e desprovida de sentido, 

mas um prédio histórico revelador da dimensão religiosa da sociedade. Também 

algo diferencia essa fotografia da imagem anterior: neste caso o fotografo não 

está detido na “sua” casa, mas se desloca, apesar da chuva. Mesmo com as 

diferenças, as duas fotografias trabalham com a redução cromática da paisagem, 

limitada a um efeito de fundo esmaecido. 

Esse afastamento do real, tornado cinza e desfocado nas imagens, indica uma 

compreensão da contemplação muito particular: se o mundo externo desvanece, 

é o mundo interior que se revela, mesmo que meu olhar – o olhar do fotógrafo 

–  se mantenha alerta para capturar esse mesmo real rarefeito. 

 



	
   	
   151	
  

 

 
Figura 64 

Fotografia: Edimar Melo, 2011 

 

Tal efeito, a partir de outra estratégia, se verifica na imagem do fotógrafo 

Edimar Melo (fig. 64). Sua composição retoma elementos das imagens 

anteriores, mesmo sendo completamente diferente do ponto de vista temático e 

formal. De novo, a diluição das cores numa imagem praticamente reduzida ao 

alto-contraste. Pássaros repousam nos galhos de uma árvore desfolhada. 

Instante de suspensão, de calma, de respiração profunda. Se os pássaros 

descansam – assim como descansa o nosso olhar – é que se faz silêncio no 

ambiente. A introjeção desse silêncio na mente do próprio espectador é a 

alegoria presente na fotografia. Silenciar o corpo, através do olhar, para silenciar 

a alma.  

 



	
   	
   152	
  

 
Figura 65 

Fotografia: Elaine Gonçalves, 2011 

 

Embora tenha sido um dos procedimentos mais utilizados pelos estudantes, a 

redução da paleta de cores foi desprezada em alguns experimentos. É o caso da 

fotografia de Elaine Gonçalves (fig. 65), que justamente explorou o contraste 

cromático de uma flor fotografada com lente macro. O que se vê é uma 

composição de vermelhos, azuis e verdes, com diferentes níveis de luz, 

passando de áreas sombreadas para aquelas mais claras e explosivas. Nesse caso, 

não caberia esconder nada: Deus mora nos detalhes. Ali mesmo aonde o     

olhar do fotógrafo leva o nosso para explorar a delicadeza da natureza. Os 

estames róseos da flor que quase dormem sobre o leito da folha verde 

iluminada pelos raios do sol, a passagem a um só tempo suave e radical das 

pétalas do vermelho para o azul mais sutil, tudo remete a um pedido de atenção 

ao mundo natural, ao recolhimento, à constatação de que um mergulho para o 

mais íntimo do mundo pode nos levar a transcender. 



	
   	
   153	
  

O resultado dos trabalhos apresentados pelos alunos/fotógrafos me alegrou 

bastante. Houve, para a maioria deles, uma compreensão profunda do que 

estava por trás da agenda do mundo contemporâneo: sua exigência pela pressa, 

pela multiplicidade, pela violência – circunstâncias que podem ser superadas ou 

pelo menos abrandadas a partir de um modo diferente de ver e de produzir 

fotografias. E foi o que fizeram.  

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

Ao aprofundar meus estudos e reflexões sobre práticas contemplativas da 

imagem, passei a adotar momentos de meditação antes dos exercícios 

fotográficos realizados com meus alunos. Disseminei a meditação como um 

instrumento capaz de estimular esse novo olhar, ou melhor, capaz de tornar 

presente um olhar seminal já estabelecido em nós. A meditação como um 

esforço para transformação também é uma tema presente nas reflexões de 

Foucault que vai procurar o sentido do termo e levá-lo a duas dimensões: a 

meditação como desafio da verdade daquilo que é pensado, e a meditação como 

desafio daquele que pensa enquanto sujeito da verdade. Uma, portanto, é a 

meditação contemplativa; a outra é a meditação como exercício, prática de si. 

“Na meditação, o sujeito é permanentemente alterado pelo seu próprio movi-

mento” (FOUCAULT, 2004, p. 364). 

A meditação se compõe com a ascese: uma transformação do sujeito através de 

uma prática precisa, mas também uma transformação do sujeito pelo 

pensamento – uma conversão, sem a qual não se chega jamais à verdade.  



	
   	
   154	
  

Quando colocamos na nossa forma de trabalhar com a produção fotográfica a 

meditação, partimos desse modo de entender que Foucault levanta: a questão da 

meditação não é anódina, mas uma reorganização completa do modo de nos 

relacionarmos com o mundo, com a maneira de ver – entre o interior do corpo 

e o mundo exterior, na medida em que a verdade pode se abrigar nestes 

intervalos entre o que vemos em nós e o que o mundo nos propõe como 

imagem. A meditação é o exercício que articula a transcendência com a 

imanência, que abre espaço para o transcendental.  

Meditar é considerado no nosso estudo como um trabalho, uma aspiração, um 

exercício – como uma prática de si que permite uma conversão, um retorno a si, 

um reconhecimento do lado transcendental da prática fotográfica. Foucault vai 

dizer: “toda experiência é uma maneira de pensar” (2001, p. 340). Meditar, 

portanto, é a transformação de si pela transcendência do olhar. A meditação, e a 

conversão subjetiva que ela permite, impõe um caminho que extrapola a 

individualidade e longe de nos afastar do mundo e de suas circunstâncias (sejam 

elas políticas, econômicas, sociais ou estéticas), nos faz mergulhar nele a partir 

de um modo de apreensão da verdade que estaria além da racionalidade. 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 



	
   	
   155	
  

Passei, assim, a adotar uma nova metodologia – bastante simples, ressalto – 

antes dos nossos exercícios fotográficos: 1. Relaxar; 2. Meditar; 3. Fotografar. 

Essa metodologia foi usada tanto em sala de aula quanto em excursões  

fotográficas que aconteceram em locais com grandes áreas verdes29, em horários 

de pouco movimento, mais propícios a um relaxamento e meditação em grupo 

(fig. 66).   

 

 

 
  Figura 66 

A turma no Parque da Jaqueira, após um relaxamento, 
num momento de meditação. Março de 2012 

 

Nos exercícios ficou estabelecido que, além de fotografar, os alunos escreveriam 

algo sobre a experiência e sobre as fotografias produzidas por eles. Estimulei-os 

a expor as sensações que as imagens – já enquanto fotografias – lhe 

provocavam. Apesar do pouco tempo de experiência com este olhar 

contemplativo precedido da prática da meditação, o grupo deixou registrado a 

importância da abertura para este olhar, como testemunhou Breno Rocha:  

	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  	
  
29 Parque da Jaqueira e  Oficina Francisco Brennand 



	
   	
   156	
  

Conseguimos em pouquíssimos momentos de meditação, refletir sobre 
tanta coisa. Pensávamos que não conseguiríamos sentir tamanha 
serenidade frente a este mundo louco. Pois bem, um pouco desse 
mundo foi capaz de transformar o nosso em algo mais alegre, divino e 
calmo. Vejo as imagens com outros olhos, na verdade com os mesmos 
de sempre mas enxergando diferente.  

 

 
 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

O proposto aos estudantes de fotografia foi uma experiência relacionada a um 

aspecto especial da cada indivíduo, ligado ao seu porvir e a sua qualidade de ser 

humano. Uma experiência englobante, capaz de atingir comportamentos, 

sentimentos, emoções, gestos e olhares. Assim, a prática fotográfica se 

estabeleceu a partir da relação entre uma subjetividade e um conjunto de 

objetos. O foco da experiência era, ao mesmo tempo, o mundo exterior e o 

mundo interior. Haveria, portanto, um encontro das questões de formação 

(técnica ou não), de acervo cultural acumulado, de emoções de cada estudante, 

com o entorno imediato do contexto com o qual cada um iria projetar suas 

sensações. Na verdade, a proposta pedia um olhar capaz de escapar de um 

contexto imediatista e veloz da produção de imagens para uma respiração de 

outra ordem, internalizada, lenta, de certa forma ingênua.  

Como em toda experiência fotográfica, a vivida pelos estudantes dispôs de 

características próprias, como o fato de que ela seria sempre particular, um 

momento único entre cada indivíduo e o mundo percebido, e que essas 

experiências seriam fruto de interpretações visuais. Entretanto, no exercício 



	
   	
   157	
  

proposto, a experiência fotográfica aconteceria também após a prática de 

relaxamento e meditação, quando a mente torna-se mais calma e, portanto, mais 

aberta para novas percepções, em derivas inéditas na produção de sentidos. Por 

fim, a experiência seria igualmente prática e, em certo sentido, generalizante. Ou 

seja, haveria de existir procedimentos concretos, atos a serem realizados e que 

poderiam ser compartilhados por todo o grupo. 

De fato, a hipótese era a de que a experiência provocaria, por menor que fosse, 

uma alteração na maneira de olhar para o mundo exterior que, no fim de 

percurso, introduziria uma nova concepção do ato fotográfico. Uma abertura 

imagética para o segredo de cada um dos participantes, capaz de provocar 

mudanças no modo de ver, de pensar e de reagir ao mundo. 

E, como veremos a seguir, cada estudante viveu algo em comum e, ao mesmo 

tempo, profundamente pessoal. 

 

 



	
   	
   158	
  

Para contemplar: imagens e textos  

 

1.  Gabriella de Vasconcelos Lucena  

 
Gabriela optou por olhar de perto. A imagem que ela escolheu (fig. 67) para 

sintetizar o que tinha experimentado mostra três pequenos rolos da casca seca 

de uma planta espinhosa, sobre uma superfície de pedra, como um banco ou 

um muro baixo. O fundo, desfocado, aponta para a vegetação do parque. 

 

 
Figura 67 

Fotografia: Gabriella de Vasconcelos Lucena, 2012 

 

A fotografia de Gabriela faz ressurgir a indagação primordial da criação artística: 

por que não olhamos para as coisas simples? Para aqueles objetos, animais ou 

pessoas que estão a todo instante ao alcance do nosso olhar e, mesmo assim, 

nos são despercebidos. Como a lebre gravada por Durer ou a sela e o guidão de 

bicicleta transformados em cabeça de touro por Picasso. O pequeno, o 

desprezível, aquilo que renasce para o sentido simplesmente porque eu lanço 

sobre ele meu olhar atento, amoroso. 



	
   	
   159	
  

Eis o relato de Gabriela sobre sua experiência: 

Na prática da fotografia contemplativa, começamos fazendo um pouco de meditação e, logo 

após, mais leves e renovados, fotografamos. Isso nos afasta um pouco dos preconceitos que 

temos em relação ao que seria uma boa fotografia, nos possibilitando aventurarmos por novas 

áreas e mundos desconhecidos, priorizando a sensibilidade, ao invés da técnica. 

[alteração na condição do tempo do olhar]: 
 
Vivemos correndo contra o tempo, apressados, com um turbilhão de ideias, lembranças e 

emoções rodando nossas cabeças, sempre atrasados. Não paramos mais para contemplar, para  

observar a vida acontecer ao nosso redor. Não enxergamos o que está diante dos nossos olhos. 

E isso é triste. E é justamente nessa cegueira que deixamos de ver as coisas mais belas.   

[as circunstâncias que viveu não se referem exclusivamente ao profissional da 
fotografia, que é uma condição estreita demais para que ela explique a 
experiência da fotografia contemplativa]: 
 
A prática da fotografia contemplativa não é algo apenas para fotógrafos. Todos deveriam 

experimentar isso pelo menos uma vez na vida, para aprender a dar valor a cada momento ao 

invés de perdê-lo com alguma coisa banal.  

[interpretação da imagem produzida a partir da relação entre o momento do 
olhar e suas memórias mais antigas]: 
 
Dentre as fotos que fiz, gostei muito dessa pelo fato dela lembrar a minha infância. Sempre 

muito ligada à natureza, gostava de correr entre as árvores, brincar com as plantas e com os 

animais. Lembro bem dessa sementinha perversa que machucava os pés das crianças que só 

queriam saber de brincar. Lembro dos olhares preocupados e ao mesmo tempo orgulhosos dos 

meus pais ao me verem correndo, saudável e feliz. Apesar das poucas cores, as acho muito 

significativas. Com a baixa profundidade de campo, consegui um efeito que me lembra uma 

aquarela, as cores interagindo umas com as outras. Acho ainda que isso só reforça a ideia de 

nostalgia que acabei por passar. Gosto da textura da pedra onde a semente está posta, suave, 

contrastando com a da própria semente. 



	
   	
   160	
  

2. Breno Rocha 

 

 

 
Figura 68 

Fotografia: Breno Rocha, 2012 

 

A fotografia que Breno apresentou como resultado da sua experiência 

meditativa (fig. 68), teve como base um detalhe da natureza com seus recortes 

mais íntimos. Além do aparente tronco ressecado e corroído, de dentro do qual 

surge um galho também seco e quebrado, percebi uma perfeita sintonia entre o 

sujeito e o objeto. Vislumbrei no centro do tronco um olho com íris, raios e 

pupila que via o fotógrafo tanto quanto esse o via. Olho no olho,  numa espiral 

de olhares que interligam pessoas e natureza. 

Breno descreveu assim sua experiência de fotografia contemplativa: 

Fotografando após a experiência de desconstrução da parcialidade do olhar através da mente, 

proporcionada pela meditação, vi algo muito além da natureza morta, na verdade observei um 

significado que transcendeu o sentimento de impacto comumente vivido, elevando-me a um 



	
   	
   161	
  

nível maior de diálogo com os detalhes da imagem, visto que, com a mente mais vazia, a 

interação torna-se mais forte e presente. 

[o papel do tempo das diversas temporalidades que estão associadas ao ato 

fotográfico]: 

Assim como a linha do tempo tem três vertentes: presente, passado e futuro; a imagem divide-

se cronologicamente representada por três planos. O primeiro seria a moldura, o segundo e o 

terceiro se alinham entre o que é o meio e o fim. O passado por nós vivido seria a moldura 

estagnada por uma história imutável, repleta de perguntas e vontade de se projetar. Os outros 

dois planos se confundem assim como na vida. O presente tem inclinação para o futuro e na 

imagem se entrelaça a ele, terminando por confundir-se com ele. 

[interpretação que extrapola a própria imagem por ele produzida]: 

Hoje respondemos indagações feitas no passado e prospectamos o dia em que as responderemos. 

Se não fosse o constante processo de renovação da mente, poderíamos um dia lidar com 

certezas, mas a nossa mente não para, mesmo inconscientemente, fomentamos novas incertezas. 

Apesar do ser humano se preocupar com o passado e futuro, é no presente onde escolhemos 

qual caminho trilhar. 

Por isso a imagem foi intitulada O Início e o Fim no Meio. O que passou já foi registrado nos 

trazendo ao agora e esse será fator preponderante na construção no que há de vir. O centro da 

imagem é análogo ao centro da vida pois está acontecendo neste momento, onde precisamos 

fazer o melhor de nós, e fugir dos protocolos para que nossas emoções futuras não sejam 

sentimentos já catalogados.             

 

 

 



	
   	
   162	
  

3.  Elaine Gonçalves 

 
Figura 69 

Fotografia: Elaine Gonçalves, 2012 

 

Elaine produziu uma das fotografias mais singelas dentre as produzidas nas 

excursões fotográficas (fig. 69). Optou por retratar um pequeno espaço de 

jardim, no qual aparece, no quadro inferior direito, uma pequena flor 

avermelhada. A área está banhado pelo sol forte da manhã que iluminou 

homogeneamente quase todo o quadro da imagem, suavizando o contraste 

entre as cores verde e vermelha da foto. Nada na fotografia se extrapola. É um 

cantinho na relva, facilmente despercebido por passantes desatentos. Mas o 

olhar de Elaine captou o tênue realce entre os ramos verdes das plantas e 

gramíneas e a florzinha solitária que nasce no canto da imagem. 



	
   	
   163	
  

Para interpretar sua experiência com a fotografia contemplativa, Elaine buscou 

a ideia de tranquilidade: 

A experiência para mim foi muito agradável e tranquila. Pudemos deixar um pouco a 

ansiedade e agitação do dia a dia de lado e nos concentrar, nos ligar naquele momento com a 

Natureza, seus sons e desse modo nos acalmar e através de nossos outros sentidos, como a 

audição e o tato, perceber o ambiente ao nosso redor, já que tínhamos nossos olhos fechados. 

[conceitos da arte e da cultura impregnados pelas suas leituras e aulas que teve; 

estabelecimento de uma relação forte entre o que fez e a criação, no sentido 

místico – evocando o lado demiúrgico da fotografia]: 

A fotografia por mim escolhida me transmite singeleza; é uma foto minimalista com a 

predominância de duas cores – vermelho e verde –, onde em meio às plantas flagramos uma 

minúscula flor de pétalas avermelhadas. A imagem me fala da beleza na simplicidade, do belo 

nos pequenos detalhes, remete-me à criação e ao cuidado divino para com os seres humanos, 

onde Deus como criador do Universo e de tudo o que nele há, pensou em cada detalhe e criou o 

que era bom e depois fez sua obra-prima: o homem. O seguinte versículo bíblico fala deste 

momento: “A terra, pois, produziu relva, ervas que davam semente segundo a sua espécie e 

árvores que davam fruto, cuja semente estava nele, conforme a sua espécie. E viu Deus que isso 

era bom” (Gênesis 1.12). Outra passagem que me vem à mente ao observar a fotografia é a 

que diz para não andarmos ansiosos por coisa alguma, pois Deus sempre será nosso provedor: 

“Ora, se Deus veste assim a erva do campo, que hoje existe e amanhã é lançada no forno, 

quanto mais a vós outros, homens de pequena fé?” (Mateus 6.30).  

[recuperação da ideia de superação de preconceitos e de regras, inclusive as que 

determinam se uma imagem é correta, perfeita ou bela]: 

Na realização da Fotografia Contemplativa é importante romper com preconceitos e regras, é 

preciso estar aberto e observar as pequenas coisas, pois qualquer uma delas pode se tornar um 

motivo a ser registrado fotograficamente. É preciso deixar que não somente a visão, mas 

também os outros sentidos nos guiem no momento do click 



	
   	
   164	
  

4. Jéssica Pimentel 
 
 

Jéssica produziu uma imagem carregada de efeito cromático (fig. 70). A alameda 

vazia, com gramado e folhas amareladas, realça a sensação de afastamento e 

calma que deve ter motivado sua escolha. O quadro, que busca a distância 

através de planos mais próximos antecipando os planos mais longínquos, cria 

uma perspectiva curva, na diagonal, desequilibrando o lado mais retangular da 

imagem. 

 

 
Figura 70 

Fotografia: Jéssica Pimentel, 2012 
 

 
Num texto curto, Jéssica expôs o fato de ter conseguido, num ambiente 
corriqueiro para ela, descobrir algo novo: 



	
   	
   165	
  

Foi bastante interessante ter visto esse parque, que sempre fez parte da minha vida, por uma 

perspectiva diferente. Essa foto tinha como cor predominante o verde, porém ao fazer esse 

exercício de descondicionar o olhar, decidi modificar as cores reais para ter uma visão que 

nunca antes tive deste local.  

5. Lyon Valentim 

A fotografia que Lyon escolheu para representar sua experiência após a 

meditação em grupo foi a mais formalista (fig. 71) da excursão do dia. No seu 

conjunto, a imagem ressalta as linhas e suas interseções: fios, equipamento de 

ginástica, linha das folhas das árvores. Todo o aparato é ressaltado por cores 

fortes do amarelo, laranja e verde.  E são justamente essas cores que criaram 

uma consonância entre a imagem e o íntimo do fotógrafo.  

 

 

 
Figura 71 

Fotografia: Lyon Valentim, 2012 



	
   	
   166	
  

Lyon evoca o som para interpretar sua experiência com a fotografia 
contemplativa: 
 

Ao som dos pássaros e dos ventos que passavam entre as copas das árvores, meditamos por 

alguns minutos e tive a sensação de estar totalmente desligado do mundo e dos problemas do 

dia a dia. Senti meu corpo e minha mente mais relaxados. Terminada a meditação chegou a 

melhor hora: todos fomos fotografar com essa grande tranquilidade que permaneceu em nós 

naquele momento. 

[ênfase nas formas da sua fotografia]: 

Na fotografia escolhida encontrei a composição das formas geométricas que inclui o triângulo e 

o círculo, com destaque para as cores amarela, azul, verde e branco. O azul celestial 

juntamente com o branco me passaram suavidade; o verde das árvores, a sensação da natureza 

que envolve este mundo, e o amarelo, a esperança e o sentimento que ocorrerá tudo bem. Os 

fios de eletricidade me lembram a energia que me move e que existe dentro de mim. Uma 

energia que me leva a fotografar e reproduzir o que meus olhos viram e a perceber a essência do 

que senti no momento da captura da imagem. 

 

7. Tato Rocha 

 

Na fotografia produzida por Tato (fig. 72) percebo um olhar que persegue o 

infinito, o transcendental, o que está além do banal e do que os olhos físicos 

podem ver num primeiro instante. É com esse olhar que se abre ao mundo, que 

a imagem de Tato encontra e evoca a vida. Vemos um ninho, acolhido por uma 

árvore, que protege os ovos de pássaros ainda por vir. Uma imagem que celebra 

a vida, o momento e o acolhimento. 

 



	
   	
   167	
  

 
Figura 72 

Fotografia: Tato Rocha, 2012 

 

Tato estrutura sua interpretação em torno do impacto da meditação no 
resultado que ele alcançou: 

A meditação se encontra no meio de dois polos; a concentração e a contemplação. E foi por 

através dela que fiz algumas fotos, das quais, escolhi essa como a que mais me identifiquei. 

[o momento preciso em que viu o que precisava ver]: 

Não precisei olhar muito tempo para essa imagem para lembrar que sempre que olhava pela 

janela via uma estrada cheia de liberdade. Imaginava como seria estar nos lugares onde eu 

nunca pude chegar. Mas também sempre imaginei aonde iria dar essa estrada. Tanta gente já 

se arrependeu por segui-la, mas eu sempre soube que comigo poderia ser diferente e que esse era 

um caso a se pensar. Perdi a conta do número de vezes que pensei em ir embora, mas desisti 

por ver que lá fora eu jamais teria tudo o que tenho aqui. 

[interpretação final]: 

 Então você vê que a o tempo passa, a vida cobra e a gente tem que crescer. Passamos a 

observar que as vezes as coisas que nos chateiam acontecem por amor e que você ainda tem 



	
   	
   168	
  

uma vida inteira pra viver. Que na hora certa você vai poder ir embora e que quando essa 

hora chegar, certamente você não o vai fazer com tanto prazer. Que tudo aquilo fazia parte de 

um grande ninho em que você estava protegido da hostilidade do mundo lá fora. 

 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

Desse conjunto de depoimentos relacionados com as fotografias produzidas, 

surge um padrão que pode ser resumido a partir de determinados parâmetros: 

(a) existe um fator de indução, que decorre da orientação inicial de deslocar o 

olhar, de se preparar para ver, de tentar uma atitude fotográfica diferenciada; (b) 

a partir dessa indução, diversas particularidades passam a tomar vulto na prática 

dos fotógrafos: a atenção se orienta para o detalhe, ou para outros elementos 

que possam ser vinculados à própria experiência preparatória que eles 

vivenciaram antes de capturar suas imagens; (c) finalmente, na autocrítica 

produzida sobre as imagens, os fotógrafos assumem uma postura de 

reconhecimento de que um processo de transformação de fato ocorreu.  

Vale salientar, ainda, que nos comentários posteriores sobre o material 

produzido, a avaliação parece recair muito mais sobre as sensações vividas e 

sobre a percepção de que algo mudou, do que sobre a qualidade de forma ou  

de conteúdo das imagens em si. Ou seja, poucos se referem ao que 

fotografaram, ou mesmo como elaboraram os enquadramentos ou como 



	
   	
   169	
  

escolheram suas objetivas – o discurso incide basicamente sobre a experiência                         

que cada um viveu. Os reflexos das mudanças nas fotografias são consequências 

que não são consideradas em primeiro lugar, mas acessoriamente. 

De modo que é possível verificar, em todos os casos aqui relatados, a primazia 

de um sentimento de mudança interior e um reflexo, posterior, sobre o modo 

de fotografar. Para todos os participantes, primeiro o ser se modifica, se 

prepara, para em seguida produzir transformações no modo de ver e, 

finalmente, se revelar em imagens específicas. 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

Com o olhar contemplativo, ao abandonarmos preconceitos, estreiteza de visão 

e medo do outro, nossa maneira de ver o mundo se expande e se completa. 

 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

 

 

 



	
   	
   170	
  

 

 

 

                

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                   Imagem 5.   Mais umas poucas palavras  



	
   	
   171	
  

Silencio e almejo escutar meu coração.  

 

 

[E, no esforço de umas outras poucas reflexões, mais 

uma vez, questiono]: 

 

 

O que contemplo? Onde encontro o que sou? Onde vivem a paz infindável e o 

pai e a mãe de todos nós? Como achar o caminho capaz de me levar às 

correntezas da percepção seminal, germinal? O mundo e meus pensamentos 

têm consistências próprias, suficientes para levarem-me além de mim mesma? 

O que sou? O que posso me tornar?  

O que almejo encontrar no que contemplo? 

Por que recorro às imagens, do papel e da memória, para resgatar o fio que me 

une ao universo?  

Por que razão o ritual de contemplar fotografias me persegue como uma 

miragem que sempre me empurra adiante, na busca de mim mesma e da 

essência do que sou? 

E, finalmente: Onde encontro o meu irmão? 

Silencio. 

 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 



	
   	
   172	
  

Contemplar fotografias, apenas contemplar, é um alento para a alma. A mente 

repousa. Cochila e deixa o tempo estar. E a alma se vê livre do julgo do som, 

muitas vezes, estridente do martelar do pensamento. E baila numa música 

consonante. Encantadora. 

Quando repouso na imagem, meu coração se aquieta, minha consciência fica 

alerta. Adentro no que vejo e num mergulho radical me afasto de um tal imã 

que teima em me separar de mim mesma. No fundo me encontro e me envolvo 

e me acolho. E me misturo. E me espalho. Estou no mundo, sou o mundo. 

 

 

∞ ∞ ∞ ∞ ∞ ∞ 

 

 

[fig. 73] 

Éramos sete: Tereza, a irmã mais velha; minha avó Inah; eu, com um cachorro 

por perto; Carlinhos, meu irmão do meio; Juarez, na época, meu pai; Terezinha, 

minha mãe, com Juarezinho no colo, o caçula dos irmãos. Éramos uma família 

e, como todas as famílias, formávamos um mundo particular. Particular e vasto. 

Tão vasto quanto o infinito. 

Nessa imagem me encontro, encontro o mundo, encontro a vida, encontro o 

destino de todos nós. E nela, encontro meu irmão em mim.  

Termino pelo começo e, novamente, questiono: qual o espaço reservado para o 

olhar contemplativo no contemporâneo?  

Para mim, todo. 

 

 



	
   	
   173	
  

 

 

 

 

 
Fotografia: Acervo familiar 

São Paulo, 1959 
 

 

. 

 

 



	
   	
   174	
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                       Referências bibliográficas 



	
   	
   175	
  

ADAMS, Ansel. In www.anseladams.com/winter-sunrise-sierra-nevada-from-
lone-pine-1944-newly-released-as-an-archival-replica. Acessado em dezembro 
de 2011. 

ALVES, Rubens. In http://revistaeducacao.uol.com.br/formacao-
docente/152/artigo234696-1.asp. Acessado em fevereiro de 2012.  

ARISTÓTELES. Poética. Seleção de textos de José Américo Motta Pessanha. 
São Paulo: Nova Cultura, 1987 (Os Pensadores). 

ATLAS de Desenvolvimento Humano do Município do Recife. 
http://www.recife.pe.gov.br/pr/secplanejamento/pnud2005/. Acessado em 
2011. 

ATKINSON, W. W. A Reencarnação e a Lei do Carma, São Paulo, 
Pensamento, 1997. 

BARILLI, R. Curso de Estética. Lisboa: Editorial Estampa, 1994. 

BARTHES, R. Fragmentos de um discurso amoroso. Rio de Janeiro: 
Francisco Alves, 1989. 

BERGSON, H. Matéria e Memória. Ensaio sobre a relação do corpo com o 
espírito. Martins Fontes, São Paulo, 1999. 

BEZERRA, Cícero Cunha. Compreender Plotino e Proclo. Petrópolis: 
Vozes, 2006. 

BRISKI, Zana. Born into Brothels. New York: Umbrage Editions, 2004 

CARCHIA, G.; D'ANGELO, P. Dicionário de estética. Lisboa: Edições 70, 
1999. 

CARRASSAT E MARCADÉ.  Movimientos de la pintura. Spes Editorial, 
S.L., 2004. 

CARVALHO, O.  Apostilas do Seminário de Filosofia. 
www.olavodecarvalho.org, 1995. Acessado em janeiro de 2008. 

CAUQUELIN, Anne. A invenção da paisagem. São Paulo: Martins Fontes, 
2007. 

CHAUI, M. "Janela da alma, espelho do mundo". In: O Olhar. São Paulo: 
Companhia das Letras, 1988. 

COQUE VIVE. Exercícios do Olhar. Recife: Projeto Coque Vive, 2008. 



	
   	
   176	
  

CUNHA FILHO, Paulo. Suplemento Cultural. Recife: Cepe, 1995.  

DAUSTER, Gustavo. Yoga Sutra de Patanjali: Uma abordagem Prática. 
Alto Paraíso: Editora Paraíso dos Pândavas, 2009. 

DAVID LYNCH. Águas profundas: criatividade e meditação. Rio de 
Janeiro: Gryphus, 2008.  
 
DIARIO DE PERNAMBUCO. A morada da morte. Jornal, em 12.01.1997. 

DUBOIS, Christian. Heidegger: introdução a uma leitura. Rio de Janeiro: 
Jorge Zahar, 2004. 

EAGLETON, T. A ideologia da estética. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 1993. 

FUNDAÇÃO GETÚLIO VARGAS. Mapa do Fim da Fome II. FGV, 2004. 

FINN, David. How to look at photographs. New York: Harry N. Abrams 
Inc., 1994. 
 
FOUCAULT, M. A Hermenêutica do Sujeito. São Paulo: Martins Fontes, 
2004.  

………………….Ditos e escritos. Estética: literatura e pintura, música e 
cinema. Rio de Janeiro: Forense Universitária, 2001. v. 3. 

FRAYZE-PEREIRA, J. A. Arte, dor: inquietude entre estética e 
psicanálise. Cotia: Ateliê Editorial, 2006. 

FREITAS, A. SIMÃO. Fundamentos para uma sociologia crítica da 
formação humana: Um estudo sobre o papel das redes associacionistas. 
Tese de doutorado, UFPE, 2005. 

GAUTRAND, Jean-Claude. Brassai - Paris. Paris: Taschen, 2000. 

GILBER, P. Paciência de Ser. São Paulo, Edições Loyola,  2005. 

GONÇALVES, Márcia. Filosofia da natureza. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 
2006. 

GRANGER, Giles Gaston. A ciência e as ciências. São Paulo: Editora da 
Universidade Estadual Paulista, 1994. 

 

 



	
   	
   177	
  

HEIDEGGER, M. O Ser e o Tempo. Petrópolis: Vozes, 1988. 

__________________________________	
  Que é isto - a filosofia? Edentidade e Diferença. 
Petrópolis: Vozes, 2006. 

__________________________________ Que é metafísica?  São Paulo: Duas Cidades, 1969. 

HIXON, Lex. O Retorno à Origem. São Paulo: Cultrix, 1992 

HUISMAN, D. Dicionário dos filósofos. São Paulo: Martins Fontes, 2001. 

INWOOD, M. Dicionário Heidegger. Rio de Janeiro: Zahar, 2002.  

JOHNSON, B. (Ed.) Photography speaks: 150 photographers on their art. 
New York:  Aperture Foundation, 2004. 

LA GRANGE, Ashley. Basic critical theory for photographers. Oxford: 
Focal Press, 2005.  

LALANDE, A. Vocabulário Técnico e Crítico da Filosofia. São Paulo: 
Martins Fontes, 1996. 

LANGE, Dorothea. The assignment I’ll never forget. In: NEWHAL, 
Beaumont (Ed.). Photography:  essays and images. London: Secker and 
Warburg, 1980. 

LEGGAT, Robert . In www.mpritchard.com/photohistory/index.html. 1999. 
Acessado em julho 2010. 

LOGUS. Enciclopédia Luso-Brasileira de Filosofia. Lisboa/São Paulo: 
Verbo, vol. 5, 1989. 

KARR, A.; WOOD, M. The Practice of Contemplative Photography. 
Seeing the World With Fresh Eyes. Boston: Shambhala, 2011. 

KOSSOY, B. "Fotografia e memória: reconstituição por meio da fotografia". 
In: SAMAIN, E. O fotográfico. São Paulo: Jicotec, 1998. 

KUPFER, Pedro. Yoga Prático. Florianópolis: Dharma, 2001.   

MACDOWELL, J. A. Gênese da ontologia fundamental de Martin 
Heidegger: ensaio de caracterização do modo de pensar de Sein und 
Zeit. São Paulo: Loyola, 1993. 

MAGEE, B. História da filosofia. São Paulo: Edições Loyola, 2001. 

 



	
   	
   178	
  

MAUSS, M. Manuel de anthropologie. Paris: Petite Bibliothèque Payot, 1967. 

MEDITAÇÃO TRANSCENDENTAL. In: 
www.meditacaotranscendental.com.br/maharishi. Acessado em janeiro de 2012. 

MERLEAU-PONTY, M. O Olho e o espírito. São Paulo: Cosac & Naif, 2004. 

_______________________________________________	
  	
  O visível e o invisível. São Paulo: Perspectiva. 1992 

MIOTELLO, Valdemir e Di Camargo Junior, Ivo. Em Busca das Chaves do 
Novo Humanismo: Bakhtin, o Chaveiro do Século XXI." Revista de Letras 
Norte@mentos 1.2 (2012). http://projetos.unemat-
net.br/revistas_eletronicas/index.php/norteamentos/article. Acessado em 
janeiro de 2012. 

MONTAIGNE, M. Ensaios. São Paulo: Nova Cultural, 1988. 

MOREAU, Joseph. Plotino ou la gloire de la philosophie antique, Paris, J. 
Vrin, 1970. 

MORIN, E. Cultura de massas no século XX. Volume 1: Neurose. Rio de 
Janeiro: Forense Universitária, 2005. 

MURDOCH, I. The Fire and the Sun: Why Palo Banished the Artists. 
Oxford: Oxford University Press, 1977. 

NUNES, B. Heidegger & Ser e tempo. Rio de Janeiro: Zahar, 2010. 

PACTO METROPOLITANO. Pesquisa Diagnóstico sobre a Situação das 
Crianças e Adolescentes em Situação de Risco Pessoal e Social na Região 
Metropolitana do Recife. 2004. 

PAREYSON, L. Os problemas da estética.Tradução de Maria Helena Nery 
Garcez. 2ª ed. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 

________________________________ Estética: teoria da formatividade. Tradução de Alves, E. 
F. Petrópolis: Vozes, 1993.  

PASCAL, G. Compreender Kant. Petrópolis: Editora Vozes, 2005. 

PASOLINE, Píer Pablo. Medeia (filme). DVD Versátil, cód. 7895233146204, 
1969. 

PESSANHA, J.A. Motta.  Santo Agostinho. São Paulo: Nova Cultura, 1987 
(Os Pensadores). 



	
   	
   179	
  

PIEPER, J. Philosophie und Weisheit. ANO	
  II	
  No	
  4	
  (Suplemento)	
  Jan-­‐Abr	
  98 . 
www.hottopos.com/mirand4/suplem4/filosofi.htm. Acessado em 2007 

PLACCO, V; ALMEIDA, L. O coordenador pedagógico e o cotidiano da 
escola. São Paulo: Edições Loyola, 2003 

PLOTINO. Enéada III. 8 [30]  Sobre a natureza, a contemplação e o Uno. 
Introdução, tradução e comentário de José Carlos Baracat Júnior. Campinas: 
Editora Unicamp, 2008. 

PORFÍRIO. Vida de Plotino e o Ordenamento de seus escritos. Tradução 
direta do grego e notas do Prof. Dr. Reinholdo Aloysio Ullmann. Em:  Plotino.  
Um  estudo  das  Enéadas.  Porto Alegre: Edipucrs, 2002. 

REALE, Giovanni.  História da Filosofia Antiga, v. II, p.147.  Online. 

__________________________________ Plotino e Neoplatonismo: História da Filosofia Grega e 
Romana, Vol VIII. São Paulo: Edições Loyola, 2008. 

RICARD, Mathieu. Felicidade: a prática do bem-estar. São Paulo: Palas 
Athena, 2007. 

____________________________________	
   Motionless Journey – From a Hermitage in the 
Himalayas. London: Thames & Hudson, 2007. 
 
RUSSEL, B. Os Problemas da Filosofia. Tradução de Jaimir Conte. 
Florianópolis: Universidade Federal de Santa Catarina, 2005. Disponível em 
http://www.cfh.ufsc.br/~conte/russell.pdf 

SHAMBHALA. In http://www.shambhala.org/arts.php. Acessado em 2012. 

SAMTEN, Lama Padma. A Roda da vida como caminho para a lucidez. São 
Paulo: Peirópolis, 2010. 

SCHWARTZ, Auturo. Man Ray – the rigour of imagination. New York: 
Rizzoli, 1977. 

SCHOPENHAUER, A. O mundo como vontade e representação. Rio de 
Janeiro: Contraponto, 2001. 

SOUZA, J. Cavalcanti. Os Pré-Socráticos. São Paulo: Nova Cultura. 1989. 
Coleção Os Pensadores. 

STEIN, E. Introdução ao pensamento de Martin Heidegger. Porto Alegre: 
EDIPUCRS, 2011.  



	
   	
   180	
  

WALLACE, B. Allan. Ciência Contemplativa: onde o budismo e a 
neurociência se encontram. São Paulo: Cultrix, 2009. 
 

WELLS, Liz. Photography: a critical introduction. London: Routledge, 1998. 

WESTON, David. In www.gla.ac.uk/services/specialcollections/collectionsa-
z/hilladamson/introduction. Acessado em 2010. 

ZEIS. www.recife.pe.gov.br/pr/leis/luos/soloZEIS.html, acessada em 2011. 

SEEINGFRESH. In www.seeingfresh.com. Acessado em março de 2012.  

 


